
154 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

einenSeite gibt es zukritisierende identitätslogischeSelbstkonstruktionen,Subjek-

tivierungszumutungen, Diskurse und Ordnungen, die unter dem Titel »Selbstwer-

den« zusammengefasst werden können (SuK, 311). Auf der anderen Seite steht oder

erarbeitet Ricken eine relationale, kontingente und dreidimensionale Subjektivität,

die sich mit dem Begriff »Anderswerden« markieren lässt (ebd.). Ricken scheint im

Anschluss anFoucault eine ›allgemeinpädagogischeKritik‹ erarbeitet zuhaben,wel-

che auf der »Grundfigur menschlicher Subjektivierung« gegründet wird: »Anders-

werden statt Selbstwerden« (SuK, 248, 311). Diese gründende Opposition und deren

Kopplung mit dem »statt« durchzieht auch die verschiedenen Humboldtrezeptio-

nen. Die frühere Rezeption kann als teilweise zustimmend in Bezug auf die diffe-

renztheoretischen Momente bei Humboldt markiert werden (Anderswerden) und

die spätere Rezeption ablehnend und kritisch in Bezug auf die Selbst-Bildung als

politischesMittel (Selbstwerden; vgl. Kapitel 2.2).Doch die beidenHumboldtrezep-

tionen sind nicht gleichwertig zu behandeln und ohne weiteres in die Formel »An-

derswerden statt Selbstwerden« zu integrieren, da die spätere Rezeption die erste

zu negieren scheint und Humboldt als Referenzgeber für ein Anderswerden in Die

Ordnung der Bildung disqualifiziert wird.

3.3 Linguistic Turn, Widerstreit und Anderswerden

Christoph Koller schließtmit Bildung undWiderstreit (1999, im Folgenden BW) an die

»Renaissance des Bildungsbegriffs« in den 1980er Jahren an (ebd., 11), indem er das

Bildungsdenken Humboldts und Adornos rekonstruiert und diese Bildungsdiskur-

se imRückgriff auf den französischen Philosophen Jean-François Lyotard, vor allem

unter Bezugnahme auf dessen zentrales Werk Der Widerstreit fortschreibt. Wie be-

reits deutlich geworden ist, lässt sich Lyotard dem Poststrukturalismus zuordnen,

im Zuge dessen der Begriff des Subjekts einer radikalen Kritik unterzogen wurde:

Das Subjekt wurde aus seiner zentralen Stellung im philosophischen sowie sozi-

al- und kulturwissenschaftlichen Denken vertrieben oder diese zentrale Stellung

wurde zumindest nachhaltig infrage gestellt. Im Anschluss an die poststruktura-

listischen Kritiken lassen sich mit Koller die bildungstheoretischen Fragen stellen:

Welche »Konsequenzen [wären] aus der poststrukturalistischen Kritik des Subjekt-

begriffs für die Bildungstheorie zu ziehen« (2001, 35) und wie wäre »Bildung ausge-

hend von der Diagnose eines dezentrierten Subjekts zu denken« (ebd.)?

Schon in der Koller’schen Rezeption der bildungs- und sprachtheoretischen

Schriften Humboldts wurde deutlich, dass das Ich nach Humboldt durchWelt und

Sprache dezentriert ist unddas Selbst unddessenAufwachsens-wieVeränderungs-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018 - am 14.02.2026, 06:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 155

prozesse nur im Verhältnis zu diesen Dezentrierungen gedacht werden können.1

Die schon bei Humboldt stattfindende Dezentrierung des Subjekts führt Koller

in Bildung und Widerstreit unter anderem mit Lyotard sprachtheoretisch fort. Ganz

dem postmodernen linguistic turn entsprechend verliert das Subjekt mit Lyotard seine

zentrale und vorgängige Positionierung: »Lyotard verzichtet [darauf], Instanzen

[wie das Subjekt] anzunehmen, die dem Sich-Ereignen von Sätzen vorausgehen«

(Koller Bad, 90) und selbstbestimmt »die widerstreitenden Sprachspiele oder

Diskursarten beherrschen« könnten (Koller 2001, 42). Vielmehr wird das Subjekt

»Lyotard zufolge realiter von diesen [Sprachspielen] beherrscht« (ebd.) und zu ei-

nem »Effekt sprachlicher Prozeduren« (Bad, 96).Mit dieser Subjekt-Dezentrierung

gehe es Lyotard jedoch nicht darum, »dass in seiner Theorie Subjekte überhaupt

keinen Platz fänden« und auch gehe es nicht darum, dass »schlechthin allesSprache

wäre« (ebd., 93). Das Subjekt löst sich nicht in Sprache auf. Das Subjekt ist mit

Lyotard, ähnlichwie schon bei beispielsweise Lacan oder auchHumboldt, nur nicht

gänzlich jenseits der Sprache zu verorten, sondern immer mit ihr verschränkt und

auf sie angewiesen (vgl. Bad, 96).

Nach Lyotard ist »die Postmoderne als soziokulturelle Verfasstheit gegenwärti-

ger Gesellschaften« nicht durch eine oder wenige große Erzählungen geprägt, son-

dern die Postmoderne sei durch eine »Vielzahl unterschiedlicher und konkurrie-

render Begründungsweisen«2 gekennzeichnet – Begründungsweisen, »die er [Lyo-

tard] im Anschluss an Wittgenstein als ›Sprachspiele‹ bezeichnet« (ebd., 88). Diese

konkurrierenden Sprachspiele lassen sich ausgehend von der Rezeption Kollers als

das zentraleMoment inDas postmoderneWissen (Lyotard 1986) markieren, wobei der

1 Neben demmit Humboldt vollzogenen linguistic turn und dem damit verbundenem Primat

der Sprachen führt Koller auch den Humboldt an, der die »Rückwirkung des Einzelnen auf

die Sprache« anführt (Humboldt 1827–1829a, 227, 439; zit.n. BW, 80). Der Mensch habe auch

»Gewalt […] über die Sprache« (Humboldt 1827–1829a, 229; zit.n. BW, 80), jedoch nur in dem

Sinne, »daß der tatsächliche Sprachgebrauch der jeweils lebenden Generation Veränderun-

gen undModifikationen der Sprachemit sich bringt, die im Laufe der Zeit einen grundlegen-

den Wandel der Sprache bewirken können« (BW, 80; vgl. Humboldt 1827–1829a, 227). Die

verschiedenen empirischen und individuellen Sprechweisen (und nachHumboldt spricht je-

de:r seine bzw. ihre eigene Sprache) wirken auf die allgemeine Sprache (vgl. BW, 80f.). Im

Rahmen des bereits angeführten Differenztyps des individuellen Allgemeinen und der da-

mit verbundenen Kontingenz hat das Subjekt hier somit als Einzelnes einen Effekt auf das

Allgemeine und kann indirekt über seine Generation auf die allgemeine Sprachewirken. Das

Selbst bleibt in dieserHumboldtrezeptionweiterhin ein schwaches, das keine direkte Gewalt

über die das Subjekt bedingende Sprache hat (vgl. hingegen eine andere Humboldtrezepti-

on, in der die außerordentlichen und deutschen Menschen einen deutlicheren Einfluss auf

die Menschheit und Sprache haben: Kapitel 2.4, 2.9).

2 Auf die Nähe zu der von Alfred Schäfer bemühten und angeführten Hegemonietheorie La-

clau & Mouffes sei an dieser Stelle kurz hingewiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018 - am 14.02.2026, 06:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


156 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

»theoretische […] Ausgangspunkt« (ebd., 90) oder die Prämisse der Lyotard’schen

Argumentation der Satz ist.

Der Satz wird als ein »nicht weiter reduzierbares sprachliches Geschehen«

verstanden, »durch das jeweils ein sprachliches Universum mit den vier Instanzen

Sender, Empfänger, Referent und Bedeutung konstruiert wird« (ebd., 96). Der

Satz klärt, »worum es geht« (Referent), was gemeint ist (Bedeutung), »an wessen

Adresse« der Satz gerichtet ist (Empfänger) und »in wessen Namen« der Satz ge-

äußert wird (Sender) (ebd., 90). Diese vier Instanzen und deren jeweilige Relation

zueinander bilden ein »sprachliches Universum« (ebd.) und es existieren »ebenso

viele Universen wie Sätze« (Lyotard 1989, 135; zit.n. Bad, 90).

Auf dieser Ebene der Satz-Universen wird eine ›grundlegende‹ Heterogenität

behauptet, die nichtwie beiHumboldt an ein Allgemeines rückgebundenwird.Und

diese »radikale Verschiedenheit der Sätze« pflanzt sich quasi auf der nächsten Ebe-

ne der Satzfamilien fort (Bad, 91). Es gibt bestimmte Satz-Formationsregeln und

Regelsysteme, die einander ähnliche Sätze oder Satz-Universen betreffen und diese

ähnlichen Sätze verweisen auf eine Satzfamilie, die radikal von anderen Satzfami-

lien verschieden ist, was auch zur Folge hat, dass die Sätze verschiedener Satzfa-

milien »nicht ineinander übersetzt werden« können (Lyotard 1989, 92; zit.n. Bad,

91). Beispiele für solche Satzfamilien sind »u.a. deskriptive, präskriptive, evaluati-

ve, interrogative und ostensive Sätze« (Bad, 90). Die Verkettung der verschiedenen

Sätze innerhalb einer Satzfamilie ist notwendig, in der Weise, dass auf eine Frage

eine Antwort folgt. Aber wie diese Antwort erfolgt, ist offen und kontingent. Auf ei-

ne Frage ließe sich beispielsweise mit Schweigen, aber auch mit »Gelächter« oder

einer »Gegenfrage« reagieren (ebd., 91).

Neben den Ebenen der Sätze und Satzfamilien gibt es zudem »Regelsysteme

›höherer‹ Ordnung, die die Verkettung von Sätzen unterschiedlicher Satzfamili-

en betreffen, und zwar jeweils nach Maßgabe eines bestimmten Zwecks« (ebd.,

92). Diese Regelsysteme werden von Lyotard als Diskursarten bezeichnet. Inner-

halb dieser Diskursart existieren Regeln, die »eine bestimmte Verkettung [von

Sätzen aus verschiedenen Satzfamilien] als ›passend‹ oder ›triftig‹ erscheinen las-

sen« (ebd.). Beispielsweise ließe sich mit aller Verkennung der Komplexität und

Realität der Bildungstheorie diese als eine Diskursart verstehen, in welcher der

›Geltungsanspruch‹ »pädagogischer Aussagen« kritisch geprüft wird (ebd., 142).

Bildungstheorie würde in dieser Verknappung einer reflexiven Diskursart3 folgen,

inwelcher Sätze aus denSatzfamilienderDeskription,DefinitionundEvaluation in

einer bestimmten Art und Weise verkettet werden, mit dem Zweck oder Ziel, »den

Geltungsanspruch vorliegender pädagogischer Aussagen zu prüfen« (ebd., 142).

3 Bildungstheorie ließe sich aber auch als handlungsorientierte Diskursart verstehen, in der

definitorische, normative und präskriptive Sätze miteinander verkettet werden (vgl. Bad,

143).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018 - am 14.02.2026, 06:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 157

Mithilfe der deskriptiven Sätze wird pädagogisches Wissen referiert und zitiert.

Diese werden dann mit »definitorischen Sätzen verkettet«, wodurch Kriterien erar-

beitet werden können,mit denen »das fraglicheWissen geprüft werden soll« (ebd.)

und mithilfe der evaluativen Sätze wird abschließend die Prüfung und Evaluation

vollzogen (ebd.).

Die unzähligen »politische[n], gesellschaftliche[n] oder kulturelle[n] Auseinan-

dersetzungen« und »Konflikte« der Postmoderne zeichnen sich durch das »Aufein-

andertreffen« dieser Diskursarten oder von »miteinander unvereinbarer Sprach-

spiele« aus (ebd., 96). So folgen beispielsweise Bildungstheorie und empirische Bil-

dungsforschung unterschiedlichen Diskursarten und es gibt keine ›übergeordne-

te Urteilsregel‹ oder eine »Schiedsinstanz«, die den nun schon tradierten Konflikt

»schlichten«oder lösenkönnte (ebd.; vgl.Kapitel 4.3).ÄhnlichwiebeidenSätzenun-

tereinander oder zwischendenSatzfamilien, besteht auch zwischendenDiskursar-

ten eine radikale Verschiedenheit, genau genommen ein radikaler Dissens odermit

Lyotard einWiderstreit (vgl. Bad, 95).

In diesem verknappten Schnelldurchlauf der Koller’schen Rezeption Lyotards

entsteht ein sprachtheoretisches Vokabular,welchesmit demSatz als kleinster Ein-

heit beginnt und der Diskursart als »Verkettung von Sätzen unterschiedlicher Satz-

familien« (ebd., 92) endet,wobei jede Ebene von einer radikalen und unübersetzba-

renHeterogenität gekennzeichnet ist.Diese verschiedenenHeterogenitätendurch-

ziehen und situieren das Subjekt. So lassen sich beispielsweise auf der ersten Ebe-

ne die verschiedenen Satz-Instanzen (Referent, Sender, Empfänger, Adressat) als

durch Sprache vorgegebene »Positionen verstehen«, die das Subjekt ›situieren‹ kön-

nen. Das Subjekt kann somit der Sender eines Satzes sein, wobei dies »von einem

Satz und nicht von den Subjekten selbst bewirkt wird« (ebd., 90).

Neben der sprach- und differenztheoretischenDezentrierung des Subjekts und

der Reformulierung der Bildung als eines sprachlichen Prozesses der Transformati-

onvonFigurenderSelbst-,AnderenundWeltverhältnisse,steht außerdemdieFrage

nach dem Anstoß der Transformationsprozesse im Zentrum von Kollers bildungs-

theoretischen Auseinandersetzungen.Was gibt den Anstoß für die Transformation

der Figuren der Selbst-, Anderen- undWeltverhältnisse?

Wenn das Subjekt durch Sprache situiert und erzeugt wird und es bei Bildung

um den grundlegenden Wandel der das Subjekt situierenden Sprache geht, reicht

es dann, wenn ein Subjekt mehr oder weniger gewollt oder zufällig mit einer ande-

ren Sprache konfrontiert wird? Reicht es, wenn ich eine andere Sprache wie Fran-

zösisch oder einen anderen Dialekt wie Plattdeutsch, eine Sprache einer anderen

Institution (Behörde, Universität, Schule etc.), die »Fachsprache einer bisher unbe-

kannten Wissenschaft« oder die Sprache eines anderen Subjekts (un-)bewusst ler-

ne? Was führt dazu, dass ich mich auf eine andere »Sprache undWeltansicht« ein-

lasse? Undwas veranlasst die Leute, »ihre eigeneWeltansicht infrage zu stellen und

sich einer neuen zu öffnen« oder zu »verschließen« (ebd., 14)?

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018 - am 14.02.2026, 06:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


158 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Für mögliche Antworten schließt Koller an die bildungstheoretischen Überle-

gungen vonRainerKokemohr undWinfriedMarotzki an: »Demnach handelt es sich

bei Bildung um einen Prozess der Transformation grundlegender Kategorien oder

Figuren des Welt- und Selbstverhältnisses von Subjekten, die mit einer Problemla-

ge konfrontiert werden, für deren Bewältigung die bisherigen Kategorien oder Fi-

guren ihres Welt- und Selbstverhältnisses nicht ausreichen« (Koller 2005, 136). Es

ist nun diese ›Problemlage‹, die zu für das Subjekt neuen Kategorien oder Figuren

des Selbst- undWeltverhältnisses führen.Koller durchquert inBildung anders denken

Arbeiten von unter anderem Günther Buck, Bernhard Waldenfels und Lyotard und

die damit verbundenen Konzepte der negativen bzw. heteronormen Erfahrung und

des Widerstreits, um diese ›Problemlage‹ zu konkretisieren. Wichtig ist hier, dass

Bildung bei Koller nichtmehr an ein intentional4 zu erreichendes »abstraktes, idea-

listisches, transzendentes Ziel« gekoppelt ist, »sondern als ein Geschehen [gedacht

wird], das an das Ereignis der Erfahrung eines Anderen […] gebunden ist« (Wim-

mer 1996, 150), wobei der Erfahrungsbegriff von Koller mit Lyotard problematisiert

wird, da er auf eine vorgängige Rolle des Bildungssubjekts verweise (Bad, 95) oder

zumindest geschieht in diesen alteritätstheoretischen Perspektiven einem Subjekt

die Erfahrung, was mit Lyotards sprachtheoretischer Dezentrierung des Subjekts

nicht mehr der Fall ist (ebd.).

Mit Lyotard lassen sich die »Problemlagen, die zur Herausforderung für Bil-

dungsprozesse werden können« in Bezug auf seine Widerstreitkonzeption und

Gesellschaftsdiagnose einer pluralen und konflikthaften Postmoderne konkreti-

sieren. Die Problemlagen wären die unzähligen nicht auflösbaren sozialen und

politischen Konflikte, die auf den Widerstreit verschiedener Diskursarten ver-

weisen (Bad, 95). Das Subjekt wäre somit in der Postmoderne fortwährend mit

Problemlagen konfrontiert, die zu grundlegenden Transformationen oder zu Bil-

dung führen können (auf die deutlicheNähe zuSchäfer sei hier verwiesen).Darüber

hinaus enthalte »Lyotards Werk […] keine genauere Beschreibung« der Erzeugung

von neuen Diskursarten und es werden auch keine »konkreten Bedingungen« ge-

nannt, wie »es zu solchen transformatorischen Sprachereignissen kommt« (ebd.,

97), die zudem dazu führen, dass der Bruch oder der Widerstreit bejaht und nicht

verdrängt oder verdeckt wird.5

4 Die Intentionen (vom Subjekt anvisierte Zwecke) gehen gerade nicht vom Subjekt aus, sie

seien eher als »Strategien von der Art, wie sie ein Spiel den Spielern auferlegt« zu verstehen

(Lyotard 1989, 227f.; zit.n. Bad, 91).

5 Diesen Fragen geht Koller in Bildung anders denken u.a. in Bezug auf die »wissenschaftstheo-

retischen Konzepte […] von Karl R. Popper, Thomas Kuhn und Charles S. Peirce« nach (Bad,

101). Außerdem wird unter anderem mit Butler die machtheoretische Frage diskutiert, war-

um und ob ein Subjekt sich auch gegen die Normen (ebd., 55–68) und gegen hegemoniale

Figuren der Selbst-, Welt- und Anderenverhältnisse transformieren kann.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018 - am 14.02.2026, 06:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 159

Bisher ist den Fragen nachgegangen worden, wie Koller die neuhumanisti-

sche Bildung sprachtheoretisch, differenztheoretisch und alteritätstheoretisch

fortschreibt, was der Auslöser von Bildungsprozessen sein kann und was sich

im/am/beim Subjekt ändert. Vor dem hier nur angerissenen, verknappten und

skizzierten Hintergrund einer mindestens dreifachen Dezentrierung des Sub-

jekts (Linguistic turn,Widerstreit, Anstoß durch ›Andere/s‹) ist es bemerkenswert,

dass Koller immer wieder um die damit verbundene politisch-ethische Dimen-

sion beschnitten wird. Nach Bünger lässt sich bei Koller »eine Verschiebung der

Thematisierung von Bildung entlang einer Akzentuierung von ›Bildungsprozessen

als formale Prozesse‹ markieren (Bünger 2018, 21f.). Nach Daniel Burghardt ist

»Kollers Ansatz […] unpolitisch« und die ganze Theorie wird nach Burghardt indi-

vidualisiert, wenn »die Krise der Einzelnen« zum »grundlegenden Bildungsanlass«

wird (Burghardt 2021, 86). Nach Sattler wird »sich […] [bei Koller] einer positiven

Setzung von Bildung bzw.Gerechtigkeit […] enthalten«.Und diese Enthaltung ließe

sich bei Sattler sogar mit Lyotard begründen. Die Formalisierung bei Koller sei

ein Effekt oder eine »Konsequenz der anerkannten Unverfügbarkeit universeller

Legitimationsinstanzen und der damit verbundenen Freisetzung radikaler dis-

kursiver Pluralität« (Sattler 2009, 97). Ausführlich kritisiert wird diese attestierte

Formalisierung bei Koller von Olaf Sanders, der mit der Theorie transformatori-

scher Bildungsprozesse in der Verschränkung mit empirischer Bildungsforschung

die »Transformation von philosophischen Konzepten in wissenschaftliche Begriffe

und Formeln [erzwungen sieht] […], die durch den Wegfall dessen begleitet wird,

was sich der Transformation sperrt« (Sanders 2013, 90).

Abseits der sehr unterschiedlichen Ausblendung der normativen und politi-

schen Dimensionen der Koller’schen Arbeiten und neben den diskutablen Kritiken

an Kollers Reformulierung der neuhumanistischen Bildung gibt es eine für diese

Arbeit relevantere Kollerrezeption in einem jüngeren Text Rickens. Nach Ricken

markiert der Bildungsbegriff (nach Kollers Bildungsverständnis) »immer wieder

[…] imKern eine ›Transformation desWelt- und Selbstverhältnisses‹«, die »insofern

auf [ein] – befreiendes, selbstbestimmteres, authentischeres oder noch anders

gedachtes – ›Anderswerden‹ […] ziele« (Ricken 2019, 108). Auch an anderer Stelle

wird Koller teils so rezipiert, als ob er von »Selbstbildung« redet (Koller 2016a, 33f.;

zit.n. Heinemann undMecheril 2018, 249).

Doch wie bei Ricken stammt Kollers ›Anderswerden‹ aus einem Foucaultzitat.

Wie noch gezeigt werden wird, lässt sich über den Begriff des Anderswerdens eher

auf die Nähe zwischen Koller und Ricken verweisen. Denn Kollers grundlegendes

Vorgehen lässt sich ähnlich wie bei Ricken mit Blick auf ein doppeltes ›Anderswer-

den‹ lesen.Koller geht es einerseits umeine andere Perspektive auf ein immer schon

dezentriertes, der Sprache nachrangig verortetes Subjekt, welches nie es selbst war

oder nie ein souveränes Selbst wurde, und andererseits erzeugt Koller theoretisch

und sucht empirisch ein grundlegend anderes, ein kreatives und paralogisches (Bil-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018 - am 14.02.2026, 06:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


160 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

dungs-)Subjekt, das dem Widerstreit gerecht wird. Koller stimmt zudem Rickens

Analyse in Bezug auf die hegemonialen Verwendungsweisen der Bildung zu, er ver-

sucht jedoch, einerseits diemit Bildung verbundene subjektiveHandlungsfähigkeit

(in einer Spur Butlers) gegen Ricken ins Feld zu führen (ebd., vgl. Koller 2012, 55-68)

undhält andererseits aufgrunddisziplinpolitischerGründeund für die Erarbeitung

derMaßstäbe vonKritikwie für die pädagogischeOrientierungdenBildungsbegriff

und das Bildungsdenken für unverzichtbar (vgl. ebd., 10); wobei bei Letzterem Ri-

cken ihmwohl teilweise zustimmen würde (vgl. Ricken 2019, 107).

Die Koller’scheVerwendung Foucaults für das Eingangszitat und die Bezugnah-

me auf Foucaults ›Anderswerden‹ lässt sich weniger an die Begriffe der Selbstbe-

stimmung und Authentizität, als an eine machttheoretische oder machtkritische

Spur bei Koller anknüpfen. Diese Spur verweist auf Kollers ausführliche Auseinan-

dersetzung mit einer ähnlichen Erzählung über das Subjekt wie bei Foucault – der

Dialektik derAufklärung–und auf die daran anschließendeProblematisierungdieser

Erzählung Adornos und Horkheimers mit Lyotard. Koller fasst Bildung in Bildung

undWiderstreit in der Auseinandersetzung mit beiden als ein wichtiges Moment in

der »Konstituierung neuzeitlicher Subjektivität« auf (BW, 111).

Als Archetyp der modernen Selbstwerdung dient Adorno und Horkheimer die

Irrfahrt von Odysseus. Auf seiner Rückreise nach Ithaka liefert Odysseus sich den

Naturgewalten aus, gibt sich den mythischen Göttern preis, misst sich mit die-

sen unerbittlichen Gewalten und Autoritäten. Wie ein kleines Kind »überläßt [er]

sich […] immer wieder aufs Neue [diesen Gewalten], probiert es als unbelehrbar

Lernender, ja zuweilen als töricht Neugieriger« immer wieder aus (Adorno und

Horkheimer 2008, 53). Ähnlich wie in der Freud’schen Psychoanalyse, in der das Ich

als Abwehrmechanismus gegenüber dem zerstörerischen Realen entsteht, scheint

diese Wiederholung »der Erfahrung des Vielfältigen, Ablenkenden, Auflösenden«

bei Odysseus (paradoxerweise) ein einheitliches Selbst zu erzeugen. Und »der

wissend Überlebende ist zugleich der, welcher der Todesdrohung am verwegensten

sich überläßt, an der er zum Leben hart und stark wird« (ebd., 54).

Die »Entfremdung von der [unerbittlichen] Natur, die er leistet, vollzieht sich in

der Preisgabe an die Natur, mit der er in jedem Abenteuer sich mißt, und ironisch

triumphiert die Unerbittliche, der er befiehlt, indem er als Unerbittlicher nach

Hause kommt, als Richter und Rächer der Erbe der Gewalten, denen er entrann«

(ebd., 55).

Ähnlich wie in Schillers Briefen über die ästhetische Erziehung desMenschen führt

die Entfremdung von der Natur (Selbstwerdung) nicht einfach zu einem selbstbe-

stimmten und freien Selbst, sondern sie schlägt in Barbarei um (vgl. Adorno 1996).

Das (scheinbar) emanzipierte und entfremdete Subjekt wird von der Tyrannei der

Natur heimgesucht; es wird zwar stark, aber auchwie dieNaturgewalt hart und un-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018 - am 14.02.2026, 06:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 161

erbittlich.Odysseus befreit sich (scheinbar) nach und nach von denNaturgewalten,

seinen eigenenAffekten und Triebenwie von »den dämonischenGestalten der alten

Mythen« und bilde »dabei ein starkes, einheitliches Selbst« aus (BW, 113). Intentio-

nal, wissend und auch listenreich scheint Odysseus die Schwächen der Autoritäten

und des eigenen Selbst auszutricksen (Adorno undHorkheimer 2008, 56).Naturbe-

herrschung, Selbstkontrolle und Götterbezwingung lassen das (scheinbar) emanzi-

pierte Helden-Subjekt entstehen.

Die Götter beherrschen nicht mehr, beispielsweise wie bei der Ödipus-Tragö-

die, das Selbst und jede Flucht treibt denHelden nicht noch tiefer in das vorgegebe-

ne Schicksal. Odysseus siegt (zumindest auf den ersten Blick) gegen die Götter, die

Natur und gegen das eigene Andere, wird jedoch ähnlich wie bei Ödipus für seinen

Sieg mit Selbstverlust bestraft.

Die Irrfahrt Odysseus ließe sich als die erste widerständige Bildungsreise über-

haupt beschreiben (vgl. Koller BW, 143), in der Odysseus mit der Zeit in der Fremde

das andere erfährt, dadurch sich (auch als ein einheitlich wirkendes jedoch ambi-

valentes Selbst) bildet und letztendlich sich als gebildetes und ambivalentes Subjekt

von den vormals fremdbestimmenden Autoritäten (Götter undNatur) emanzipiert.

Doch für Adorno und Horkheimer ist diese Bildungsreise keine einfach emanzipa-

tive Geschichte, sondern imGegenteil eine Verfallsgeschichte. Bei seiner Heimkehr

wird Odysseus kaum wiedererkannt, und als Bezwinger der Natur und der Götter

ist er selbst ›unerbittlich‹ geworden; kalt wie zornig tritt er am Ende sogar selbst an

die Stelle der Götter als »Richter und Rächer«, der die Unterworfenen emotionslos

in den Hades schickt (Adorno und Horkheimer 2008, 55).

Koller liest mit Adorno und Horkheimer die »Bildungsgeschichte neuzeitlicher

Subjektivität« in dem Sinne, dass Bildung dem »Leitgedanken der Emanzipation

[folgt], der die fortschreitende Naturbeherrschung in den Dienst menschlicher

Selbsterhaltung, Selbstbehauptung und Selbstbestimmung stellt« (BW, 114). Diese

Geschichte derKonstituierungdesmodernen (Bildungs-)Subjekt steht indeutlicher

NähezuHumboldtsWechselwirkungskonzept, inderBildung»alsAusbildungeiner

inneren Einheit des Subjekts in der Auseinandersetzung mit der Mannigfaltigkeit

der inneren und äußeren Natur verstanden« wird (ebd.).

Jedoch anders als die »letztlich harmonistische Konzeption der bildenden Wech-

selwirkung von Ich und Welt betont die Dialektik der Aufklärung die Gewaltför-

migkeit im Verhältnis zwischen Subjekt und Objekt, die sowohl in der herrschaft-

lichen Beziehung des Ich zur inneren und äußeren Natur als auch im Haß des

männlichen Selbst gegenüber der Frau als Repräsentantin der unterdrückten Na-

tur zum Ausdruck kommt.« (ebd., 120)

Die moderne Emanzipation und ihr Subjekt verkehrt sich (bei Koller in einer eher

undialektischen Lesart von Adorno undHorkheimer) in ihr Gegenteil. Die Emanzi-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018 - am 14.02.2026, 06:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


162 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

pationsgeschichte wird zu einer Verfallsgeschichte, die mit der Unterdrückung der

Frau (BW, 116f.), Antisemitismus (ebd. 118f.), Selbstverleugnung (ebd., 114-116) und

amEndemit demvölligenVerschwindendes Subjekts (ebd. 115) einhergehe.So stellt

in dieser Perspektive auch der Faschismus weder eine Ausnahme noch einen histo-

rischen Zufall dar, sondern der Faschismus wird als Konsequenz dermodernen Irr-

fahrt und modernen Bildungsreise in die Heimat des Eigenen gefasst. Die moder-

ne Subjektivität verweise somit auf kein Subjekt, welches einfach frei und selbst-

bestimmt wäre, sondern es ist gegenüber sich, anderen und anderem unerbittlich,

gewalttätig und unmenschlich geworden.

»Die These vom Umschlag der Aufklärung in Barbarei und die Hervorhebung der

Opfer im Prozeß der Konstituierung neuzeitlicher Subjektivität unterstreichen

die Skepsis gegenüber der Möglichkeit von Bildung im emphatischen Sinne«

(BW, 120; vgl. ebd., 144).

Diesen Zweifel und auch eine ähnliche Rhetorik teilen Ricken und der frühe Koller

gleichermaßen, nur dass Ricken diesen Zweifel vor demHintergrund anderer Refe-

renzautor:innen formulierte (vgl. 2006, 341) und Koller trotz dieses Zweifels es für

sinnvoll erachtet, an dem Bildungsbegriff festzuhalten.Wie kommt Koller dazu?

Zunächst liest er dieTheorie derHalbbildung undDialektik der Aufklärung »als pes-

simistische Variante oder Umkehrung der Emanzipationserzählung«: Beide Texte

»bleiben […] dem Grundmuster der großen Erzählungen verpflichtet, sofern sie

nämlich die gesamte Menschheitsgeschichte bzw. die Geschichte der Bildung aus

dem einen (wenn auch dialektischen) Modell der Aufklärung und ihres Scheiterns

heraus zu erklären beanspruchen« (BW, 144). Adorno und Horkheimer werden

so wie Humboldt mit einem Bildungsbegriff verbunden, der in »die großen Er-

zählungen von der Selbstverwirklichung des Geistes bzw. von der Emanzipation

des Menschen« eingeschrieben ist (ebd., 143), bei Humboldt in affirmativer und

bei Adorno und Horkheimer in ablehnend-kritischer Weise. Auch eine kritische

Bildungstheorie im Anschluss an Adorno und Horkheimer bleibt demnach »eine

pädagogische Variante von Lyotards ›großen Erzählungen‹« (ebd., 16).

Wie bereits ausgeführt, markiert mit Lyotard die Postmoderne jedoch keinen

Bruch mit der Moderne in dem Sinne, dass eine moderne Bildungstheorie für

Identitätsdenken steht und die postmoderne Variante für Differenzdenken. Son-

dern die gegen jede Totalität gerichteten alteritäts- und differenztheoretischen

Momente haben die Moderne immer schon begleitet, und fanden oder finden erst

nach und nach ihren Weg in den hegemonialen Raum (vgl. Koller 1997). Die Ableh-

nung des Identitätsdenken durchzieht jedoch Kollers Arbeiten trotzdem deutlich.

Anders als bei Rickens Diagnose einer Vertiefung der problematischen modernen

Subjektivität im 20. Jahrhundert und der damit einhergehenden Unwichtigkeit

der differenz- und sprachtheoretischen Momente der Humboldt’schen Schriften

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018 - am 14.02.2026, 06:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 163

(Ricken 2006, 265) lässt sich Kollers politische Strategie so formulieren, dass er mit

seinen Arbeiten versucht, die dezentrierenden und anti-totalitären Momente in

den hegemonialen Raum zu bringen.

IndiesemSinneexistierenauch imBildungsdenkenderModerne,beiHumboldt

oder auch Adorno und Horkheimer »Momente […], an denen die pädagogische Re-

flexion unter (post-)modernen Bedingungen anzuknüpfen vermag« (BW, 143); Mo-

mente, die »über die vereinheitlichende Struktur der großen Erzählungen hinaus-

drängen« (ebd., 144). Diese Momente wurden bei Humboldt bereits markiert; bei

Adorno werden von Koller die grenzüberschreitende Selbstreflexion (ebd., 122) und

die »unabschließbare Bewegung des Widerspruchs gegen das identifizierend ver-

einheitlichende Denken« markiert (ebd., 145).

Bildungwird an ein schwaches,widersprüchliches, gespaltenes und dezentrier-

tes Subjekt sowie an den Bruch und die Heterogenität verschiedener Regelsyste-

me gebunden. Das gebildete Subjekt wäre nicht das selbstbestimmte, männliche,

weiße und unerbittliche Subjekt Odysseus, das nach einer langen Bildungsreise ins

Heim des Eigenen einkehrt und die Anderen in den Hades schickt, sondern eine

Subjektivität,welche zwarwieOdysseus die (göttlichen) Regeln verletzt,Neues her-

vorbringt, auch gegen die hegemonialen Normen (Bad, 63-67), aber welches auch

die Heterogenität der Regelsysteme bejaht, erzeugt und dieser Heterogenität »Gel-

tung verschafft« (2001, 47).Dabei ist diese Bildung nicht als »Leistung des Subjekts«

zu verstehen, vielmehr als ein »sprachlicher Prozeß« (BW, 17), der »weder pädago-

gisch hergestellt werden« kann noch »in der Verfügungsgewalt des sich bildenden

Subjekts« liegt (2001, 48f.). Diese Koller’sche Fassung von Bildung entzieht demBil-

dungssubjekt den Akteursstatus und fasst Bildung als einen sprachlichen Prozess,

durch den der Widerstreit bezeugt und neue Regelsysteme entstehen, mit denen

sich »bislang nicht artikulierbare […] individuelle […] oder gesellschaftliche […] Pro-

blemlagen« bewältigen lassen (BW, 17).

Gerade die Rekonstruktion des Koller’schen Bildungsdenkens in Bezug auf das

dezentrierte Subjekt verdeutlicht dessen normative und politische Dimension. In

strukturell ähnlicher Weise wie bei Ricken lässt sich Kollers differenztheoretische

Relektüre Humboldts und Adornos, wie die Reformulierung des Bildungsbegriffs

auch gegen das identitätslogische Denken der Moderne und dessen Bildung und

gegen eine Bildungstheorie als pädagogische Variante der großen Erzählungen po-

sitionieren (vgl. z.B. 2001, 36). Es lässt sich ein umfangreiches Programm verdeut-

lichen,mit dem gegen ein einheitliches und identitätslogisches Subjektverständnis

vorgegangen wird.

Mensch mag einwenden, dass diese von Koller formulierten Bildungsprozesse

eher eine Seltenheit darstellen (Bad, 169), sofern sie überhaupt existieren und es lässt

sich auch einwenden, dass die Gegenwartsdiagnose postmoderner und pluraler Ge-

sellschaft viel zu optimistisch ist und Meta-Diskurse des Kapitals und der Nation

deutlich unterschätzt oder sogar ausgeblendet werden. Auch kann Koller in späte-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018 - am 14.02.2026, 06:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


164 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ren Texten selbst eine Rückwende auf die subjektive Handlungsmacht unterstellt

werden (beispielsweise 2016a). Aber diese an Lyotard anknüpfende Bildungstheorie

ist trotzdem mindestens eine bildungstheoretische Intervention für eine »radikal

[plurale] Verfasstheit gegenwärtiger Gesellschaften« und gegen jegliche vereinheit-

lichende und totalitäre Tendenz gerichtet (Bad, 89).

3.4 Das ortlose und zerrissene Subjekt

InDieOrdnung der BildungRickens geht es vorrangig um eine subjektivierungstheo-

retische Interpretation von Bildung.Der Bildungsbegriff wirdmit bestimmtenmo-

dernen Selbst-, Welt- und Anderenverhältnissen – ›Selbstwerden‹ – verknüpft und

es bleibt in der Ricken’schen Perspektive fraglich, ob sich der Bildungsbegriff und

die Bildungssemantik von diesen Verhältnissen lösen lässt (vgl. Ricken 2006, 347).

Für ein gegen das Selbstwerden gerichtetes Anderswerden spielen bei Ricken vor al-

lem alteritätstheoretische Denkfiguren für das Subjektivitäts- und Kritikverständ-

nis eine entscheidende Rolle: Entzogenheit, Verletzlichkeit und Endlichkeit. Es sei

der Begriff des Entzogenen,mit dem sich Subjektivität neu »differenzieren« (2007,

171) ließeundesgehedarum,überdas »Kritikpotential vonEntzogenheit«neunach-

zudenken (ebd., 172; vgl. 2006, 337-349).

Anders als Ricken verwendet Koller alteritätstheoretische Denkfiguren für die

Reformulierung und Ergänzung des Humboldt’schen Bildungsverständnisses, bei-

spielsweise für die Klärung der Frage nach dem »Anstoß zu Bildungsprozessen«

(Koller 2012, 14). Ausgehend von dem Bildungsverständnis Kokemohrs zieht Kol-

ler für eine Antwort die ›negative Erfahrung‹ Günther Bucks, Waldenfels Konzept

der Fremderfahrung und Lyotards Widerstreitkonzept heran (Koller 2012). Bei bei-

den, Koller und Ricken, dient Alteritätstheorie vorrangig der Lösungs- oder Refor-

mulierungsperspektive und beide Verwendungen lassen sich als Abgrenzungsbe-

wegungen von den totalisierenden Tendenzen in Humboldts Bildungsdenken ver-

stehen, wobei Ricken die Möglichkeit einer alteritätstheoretischen und kritischen

WendungdesBildungsbegriffs bezweifelt.Der früheRickenhatte denFokus aufRe-

lationalität, Entzogenheit, Verletzlichkeit undEndlichkeit nochmit einer affirmati-

ven Humboldtrezeption verschränkt. So war die widerständige und mannigfaltige

Welt schon bei Humboldt »dem (totalen) Zugriff des Menschen entzogen« und es

geht schon bei Humboldt um »Passivität und Erleiden« (Ricken 1999, 112). Der spä-

tere Ricken liest Humboldt dann reinmachttheoretisch (2006) und sieht seine kriti-

sche und subjektivierungstheoretische Interpretation von Bildung mit der Lektüre

der staatstheoretischen Texte Humboldts bestätigt.

Auf die ›gouvernementalitätstheoretische‹ Problematisierung der klassischen

Bildung Rickens (VdB, 137) antwortet Alfred Schäfer ausführlich undmit »erhöhtem

Begründungsaufwand« (VdB, 70), einer eigenen kleinen Genealogie der Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018 - am 14.02.2026, 06:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

