154

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

einen Seite gibt es zu kritisierende identititslogische Selbstkonstruktionen, Subjek-
tivierungszumutungen, Diskurse und Ordnungen, die unter dem Titel »Selbstwer-
den« zusammengefasst werden konnen (Suk, 311). Auf der anderen Seite steht oder
erarbeitet Ricken eine relationale, kontingente und dreidimensionale Subjektivitit,
die sich mit dem Begriff »Anderswerden« markieren lisst (ebd.). Ricken scheint im
Anschluss an Foucault eineallgemeinpidagogische Kritik<erarbeitet zu haben, wel-
che auf der »Grundfigur menschlicher Subjektivierung« gegriindet wird: »Anders-
werden statt Selbstwerden« (SuK, 248, 311). Diese griindende Opposition und deren
Kopplung mit dem »statt« durchzieht auch die verschiedenen Humboldtrezeptio-
nen. Die frithere Rezeption kann als teilweise zustimmend in Bezug auf die diffe-
renztheoretischen Momente bei Humboldt markiert werden (Anderswerden) und
die spitere Rezeption ablehnend und kritisch in Bezug auf die Selbst-Bildung als
politisches Mittel (Selbstwerden; vgl. Kapitel 2.2). Doch die beiden Humboldtrezep-
tionen sind nicht gleichwertig zu behandeln und ohne weiteres in die Formel »An-
derswerden statt Selbstwerden« zu integrieren, da die spitere Rezeption die erste
zu negieren scheint und Humboldt als Referenzgeber fiir ein Anderswerden in Die
Ordnung der Bildung disqualifiziert wird.

3.3 Linguistic Turn, Widerstreit und Anderswerden

Christoph Koller schlief3t mit Bildung und Widerstreit (1999, im Folgenden BW) an die
»Renaissance des Bildungsbegriffs« in den 1980er Jahren an (ebd., 11), indem er das
Bildungsdenken Humboldts und Adornos rekonstruiert und diese Bildungsdiskur-
se im Riickgriff auf den franzésischen Philosophen Jean-Francois Lyotard, vor allem
unter Bezugnahme auf dessen zentrales Werk Der Widerstreit fortschreibt. Wie be-
reits deutlich geworden ist, lisst sich Lyotard dem Poststrukturalismus zuordnen,
im Zuge dessen der Begrift des Subjekts einer radikalen Kritik unterzogen wurde:
Das Subjekt wurde aus seiner zentralen Stellung im philosophischen sowie sozi-
al- und kulturwissenschaftlichen Denken vertrieben oder diese zentrale Stellung
wurde zumindest nachhaltig infrage gestellt. Im Anschluss an die poststruktura-
listischen Kritiken lassen sich mit Koller die bildungstheoretischen Fragen stellen:
Welche »Konsequenzen [wiren] aus der poststrukturalistischen Kritik des Subjekt-
begriffs fiir die Bildungstheorie zu ziehen« (2001, 35) und wie wire »Bildung ausge-
hend von der Diagnose eines dezentrierten Subjekts zu denken« (ebd.)?

Schon in der Koller'schen Rezeption der bildungs- und sprachtheoretischen
Schriften Humboldts wurde deutlich, dass das Ich nach Humboldt durch Welt und
Sprache dezentriert ist und das Selbst und dessen Aufwachsens- wie Veranderungs-

14.02.2026, 06:43: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Das dezentrierte Subjekt

prozesse nur im Verhiltnis zu diesen Dezentrierungen gedacht werden kénnen.'
Die schon bei Humboldt stattfindende Dezentrierung des Subjekts fithrt Koller
in Bildung und Widerstreit unter anderem mit Lyotard sprachtheoretisch fort. Ganz
dem postmodernen linguistic turn entsprechend verliert das Subjekt mit Lyotard seine
zentrale und vorgingige Positionierung: »Lyotard verzichtet [darauf], Instanzen
[wie das Subjekt] anzunehmen, die dem Sich-Ereignen von Sitzen vorausgehenc
(Koller Bad, 90) und selbstbestimmt »die widerstreitenden Sprachspiele oder
Diskursarten beherrschen« kénnten (Koller 2001, 42). Vielmehr wird das Subjekt
»Lyotard zufolge realiter von diesen [Sprachspielen] beherrscht« (ebd.) und zu ei-
nem »Effekt sprachlicher Prozeduren« (Bad, 96). Mit dieser Subjekt-Dezentrierung
gehe es Lyotard jedoch nicht darum, »dass in seiner Theorie Subjekte iiberhaupt
keinen Platz finden« und auch gehe es nicht darum, dass »schlechthin alles Sprache
wire« (ebd., 93). Das Subjekt 16st sich nicht in Sprache auf. Das Subjekt ist mit
Lyotard, dhnlich wie schon bei beispielsweise Lacan oder auch Humboldt, nur nicht
ginzlich jenseits der Sprache zu verorten, sondern immer mit ihr verschrinkt und
auf sie angewiesen (vgl. Bad, 96).

Nach Lyotard ist »die Postmoderne als soziokulturelle Verfasstheit gegenwirti-
ger Gesellschaften« nicht durch eine oder wenige grofRe Erzihlungen geprigt, son-
dern die Postmoderne sei durch eine »Vielzahl unterschiedlicher und konkurrie-
render Begriindungsweisen«* gekennzeichnet — Begriindungsweisen, »die er [Lyo-
tard] im Anschluss an Wittgenstein als >Sprachspiele« bezeichnet« (ebd., 88). Diese
konkurrierenden Sprachspiele lassen sich ausgehend von der Rezeption Kollers als
das zentrale Moment in Das postmoderne Wissen (Lyotard 1986) markieren, wobei der

1 Neben dem mit Humboldt vollzogenen linguistic turn und dem damit verbundenem Primat
der Sprachen fiihrt Koller auch den Humboldt an, der die »Riickwirkung des Einzelnen auf
die Sprache«anfiihrt (Humboldt 1827—1829a, 227, 439; zit.n. BW, 80). Der Mensch habe auch
»Gewalt [...] iber die Sprache« (Humboldt 1827-1829a, 229; zit.n. BW, 80), jedoch nur in dem
Sinne, »dafd der tatsdchliche Sprachgebrauch der jeweils lebenden Generation Veranderun-
gen und Modifikationen der Sprache mitsich bringt, die im Laufe der Zeit einen grundlegen-
den Wandel der Sprache bewirken kénnen« (BW, 80; vgl. Humboldt 1827-1829a, 227). Die
verschiedenen empirischen und individuellen Sprechweisen (und nach Humboldt spricht je-
de:r seine bzw. ihre eigene Sprache) wirken auf die allgemeine Sprache (vgl. BW, 80f)). Im
Rahmen des bereits angefiihrten Differenztyps des individuellen Allgemeinen und der da-
mit verbundenen Kontingenz hat das Subjekt hier somit als Einzelnes einen Effekt auf das
Allgemeine und kann indirekt iiber seine Generation auf die allgemeine Sprache wirken. Das
Selbstbleibtin dieser Humboldtrezeption weiterhin ein schwaches, das keine direkte Gewalt
iber die das Subjekt bedingende Sprache hat (vgl. hingegen eine andere Humboldtrezepti-
on, in der die auRerordentlichen und deutschen Menschen einen deutlicheren Einfluss auf
die Menschheit und Sprache haben: Kapitel 2.4, 2.9).

2 Auf die Ndhe zu der von Alfred Schifer bemiihten und angefiihrten Hegemonietheorie La-
clau & Mouffes sei an dieser Stelle kurz hingewiesen.

14.02.2026, 06:43: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

156

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

»theoretische [...] Ausgangspunkt« (ebd., 90) oder die Primisse der Lyotard’schen
Argumentation der Satz ist.

Der Satz wird als ein »nicht weiter reduzierbares sprachliches Geschehen«
verstanden, »durch das jeweils ein sprachliches Universum mit den vier Instanzen
Sender, Empfinger, Referent und Bedeutung konstruiert wird« (ebd., 96). Der
Satz klirt, »worum es geht« (Referent), was gemeint ist (Bedeutung), »an wessen
Adresse« der Satz gerichtet ist (Empfinger) und »in wessen Namen« der Satz ge-
duflert wird (Sender) (ebd., 90). Diese vier Instanzen und deren jeweilige Relation
zueinander bilden ein »sprachliches Universum« (ebd.) und es existieren »ebenso
viele Universen wie Sitze« (Lyotard 1989, 135; zit.n. Bad, 90).

Auf dieser Ebene der Satz-Universen wird eine >grundlegende« Heterogenitit
behauptet, die nicht wie bei Humboldt an ein Allgemeines riickgebunden wird. Und
diese »radikale Verschiedenheit der Sitze« pflanzt sich quasi auf der nichsten Ebe-
ne der Satzfamilien fort (Bad, 91). Es gibt bestimmte Satz-Formationsregeln und
Regelsysteme, die einander dhnliche Sitze oder Satz-Universen betreffen und diese
shnlichen Sitze verweisen auf eine Satzfamilie, die radikal von anderen Satzfami-
lien verschieden ist, was auch zur Folge hat, dass die Sitze verschiedener Satzfa-
milien »nicht ineinander iibersetzt werden« kénnen (Lyotard 1989, 92; zit.n. Bad,
91). Beispiele fiir solche Satzfamilien sind »u.a. deskriptive, priskriptive, evaluati-
ve, interrogative und ostensive Sitze« (Bad, 90). Die Verkettung der verschiedenen
Sitze innerhalb einer Satzfamilie ist notwendig, in der Weise, dass auf eine Frage
eine Antwort folgt. Aber wie diese Antwort erfolgt, ist offen und kontingent. Auf ei-
ne Frage liefe sich beispielsweise mit Schweigen, aber auch mit »Gelidchter« oder
einer »Gegenfrage« reagieren (ebd., 91).

Neben den Ebenen der Sitze und Satzfamilien gibt es zudem »Regelsysteme
shoherer« Ordnung, die die Verkettung von Sitzen unterschiedlicher Satzfamili-
en betreffen, und zwar jeweils nach Mafigabe eines bestimmten Zwecks« (ebd.,
92). Diese Regelsysteme werden von Lyotard als Diskursarten bezeichnet. Inner-
halb dieser Diskursart existieren Regeln, die »eine bestimmte Verkettung [von
Sitzen aus verschiedenen Satzfamilien] als >passend« oder striftigc erscheinen las-
sen« (ebd.). Beispielsweise lieRe sich mit aller Verkennung der Komplexitit und
Realitit der Bildungstheorie diese als eine Diskursart verstehen, in welcher der
>Geltungsanspruch« »padagogischer Aussagen« kritisch gepriift wird (ebd., 142).
Bildungstheorie wiirde in dieser Verknappung einer reflexiven Diskursart® folgen,
inwelcher Sitze aus den Satzfamilien der Deskription, Definition und Evaluation in
einer bestimmten Art und Weise verkettet werden, mit dem Zweck oder Ziel, »den
Geltungsanspruch vorliegender pidagogischer Aussagen zu priifen« (ebd., 142).

3 Bildungstheorie liefle sich aber auch als handlungsorientierte Diskursart verstehen, in der
definitorische, normative und préskriptive Sitze miteinander verkettet werden (vgl. Bad,
143).

14.02.2026, 06:43: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Das dezentrierte Subjekt

Mithilfe der deskriptiven Sitze wird pidagogisches Wissen referiert und zitiert.
Diese werden dann mit »definitorischen Sitzen verkettet«, wodurch Kriterien erar-
beitet werden konnen, mit denen »das fragliche Wissen gepriift werden soll« (ebd.)
und mithilfe der evaluativen Sitze wird abschlieRend die Priifung und Evaluation
vollzogen (ebd.).

Die unzihligen »politische[n], gesellschaftliche[n] oder kulturelle[n] Auseinan-
dersetzungen« und »Konflikte« der Postmoderne zeichnen sich durch das »Aufein-
andertreffen« dieser Diskursarten oder von »miteinander unvereinbarer Sprach-
spiele« aus (ebd., 96). So folgen beispielsweise Bildungstheorie und empirische Bil-
dungsforschung unterschiedlichen Diskursarten und es gibt keine »iibergeordne-
te Urteilsregel< oder eine »Schiedsinstanz«, die den nun schon tradierten Konflikt
»schlichten«oderlésen kénnte (ebd.; vgl. Kapitel 4.3). Ahnlich wie bei den Sitzen un-
tereinander oder zwischen den Satzfamilien, besteht auch zwischen den Diskursar-
ten eine radikale Verschiedenheit, genau genommen ein radikaler Dissens oder mit
Lyotard ein Widerstreit (vgl. Bad, 95).

In diesem verknappten Schnelldurchlauf der Koller'schen Rezeption Lyotards
entsteht ein sprachtheoretisches Vokabular, welches mit dem Satz als kleinster Ein-
heit beginnt und der Diskursart als »Verkettung von Sitzen unterschiedlicher Satz-
familien« (ebd., 92) endet, wobei jede Ebene von einer radikalen und uniibersetzba-
ren Heterogenitit gekennzeichnetist. Diese verschiedenen Heterogenititen durch-
ziehen und situieren das Subjekt. So lassen sich beispielsweise auf der ersten Ebe-
ne die verschiedenen Satz-Instanzen (Referent, Sender, Empfinger, Adressat) als
durch Sprache vorgegebene »Positionen verstehen, die das Subjektssituieren<kon-
nen. Das Subjekt kann somit der Sender eines Satzes sein, wobei dies »von einem
Satz und nicht von den Subjekten selbst bewirkt wird« (ebd., 90).

Neben der sprach- und differenztheoretischen Dezentrierung des Subjekts und
der Reformulierung der Bildung als eines sprachlichen Prozesses der Transformati-
onvon Figuren der Selbst-, Anderen und Weltverhiltnisse, steht auflerdem die Frage
nach dem Anstof3 der Transformationsprozesse im Zentrum von Kollers bildungs-
theoretischen Auseinandersetzungen. Was gibt den Anstof? fiir die Transformation
der Figuren der Selbst-, Anderen- und Weltverhiltnisse?

Wenn das Subjekt durch Sprache situiert und erzeugt wird und es bei Bildung
um den grundlegenden Wandel der das Subjekt situierenden Sprache geht, reicht
es dann, wenn ein Subjekt mehr oder weniger gewollt oder zufillig mit einer ande-
ren Sprache konfrontiert wird? Reicht es, wenn ich eine andere Sprache wie Fran-
z6sisch oder einen anderen Dialekt wie Plattdeutsch, eine Sprache einer anderen
Institution (Behorde, Universitit, Schule etc.), die »Fachsprache einer bisher unbe-
kannten Wissenschaft« oder die Sprache eines anderen Subjekts (un-)bewusst ler-
ne? Was fithrt dazu, dass ich mich auf eine andere »Sprache und Weltansicht« ein-
lasse? Und was veranlasst die Leute, »ihre eigene Weltansicht infrage zu stellen und
sich einer neuen zu 6ffnen« oder zu »verschliefRen« (ebd., 14)?

14.02.2026, 06:43: Op:

157


https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

158

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Fiir mégliche Antworten schlief3t Koller an die bildungstheoretischen Uberle-
gungen von Rainer Kokemohr und Winfried Marotzki an: »Demnach handelt es sich
bei Bildung um einen Prozess der Transformation grundlegender Kategorien oder
Figuren des Welt- und Selbstverhiltnisses von Subjekten, die mit einer Problemla-
ge konfrontiert werden, fir deren Bewiltigung die bisherigen Kategorien oder Fi-
guren ihres Welt- und Selbstverhiltnisses nicht ausreichen« (Koller 2005, 136). Es
ist nun diese >Problemlages, die zu fiir das Subjekt neuen Kategorien oder Figuren
des Selbst- und Weltverhiltnisses fithren. Koller durchquert in Bildung anders denken
Arbeiten von unter anderem Giinther Buck, Bernhard Waldenfels und Lyotard und
die damit verbundenen Konzepte der negativen bzw. heteronormen Erfahrung und
des Widerstreits, um diese >Problemlage« zu konkretisieren. Wichtig ist hier, dass
Bildung bei Koller nicht mehr an ein intentional* zu erreichendes »abstraktes, idea-
listisches, transzendentes Ziel« gekoppelt ist, »sondern als ein Geschehen [gedacht
wird], das an das Ereignis der Erfahrung eines Anderen [..] gebunden ist« (Wim-
mer 1996, 150), wobei der Erfahrungsbegriff von Koller mit Lyotard problematisiert
wird, da er auf eine vorgingige Rolle des Bildungssubjekts verweise (Bad, 95) oder
zumindest geschieht in diesen alterititstheoretischen Perspektiven einem Subjekt
die Erfahrung, was mit Lyotards sprachtheoretischer Dezentrierung des Subjekts
nicht mehr der Fall ist (ebd.).

Mit Lyotard lassen sich die »Problemlagen, die zur Herausforderung fiir Bil-
dungsprozesse werden konnen« in Bezug auf seine Widerstreitkonzeption und
Gesellschaftsdiagnose einer pluralen und konflikthaften Postmoderne konkreti-
sieren. Die Problemlagen wiren die unzihligen nicht auflgsbaren sozialen und
politischen Konflikte, die auf den Widerstreit verschiedener Diskursarten ver-
weisen (Bad, 95). Das Subjekt wire somit in der Postmoderne fortwihrend mit
Problemlagen konfrontiert, die zu grundlegenden Transformationen oder zu Bil-
dung fithren kénnen (auf die deutliche Nihe zu Schifer sei hier verwiesen). Dariiber
hinaus enthalte »Lyotards Werk [...] keine genauere Beschreibung« der Erzeugung
von neuen Diskursarten und es werden auch keine »konkreten Bedingungen« ge-
nannt, wie »es zu solchen transformatorischen Sprachereignissen kommt« (ebd.,
97), die zudem dazu fithren, dass der Bruch oder der Widerstreit bejaht und nicht
verdringt oder verdeckt wird.’®

4 Die Intentionen (vom Subjekt anvisierte Zwecke) gehen gerade nicht vom Subjekt aus, sie
seien eher als »Strategien von der Art, wie sie ein Spiel den Spielern auferlegt« zu verstehen
(Lyotard 1989, 227f,; zit.n. Bad, 91).

5 Diesen Fragen geht Koller in Bildung anders denken u.a. in Bezug auf die »wissenschaftstheo-
retischen Konzepte [..] von Karl R. Popper, Thomas Kuhn und Charles S. Peirce« nach (Bad,
101). Aulerdem wird unter anderem mit Butler die machtheoretische Frage diskutiert, war-
um und ob ein Subjekt sich auch gegen die Normen (ebd., 55-68) und gegen hegemoniale
Figuren der Selbst-, Welt- und Anderenverhaltnisse transformieren kann.

14.02.2026, 06:43: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Das dezentrierte Subjekt

Bisher ist den Fragen nachgegangen worden, wie Koller die neuhumanisti-
sche Bildung sprachtheoretisch, differenztheoretisch und alterititstheoretisch
fortschreibt, was der Ausloser von Bildungsprozessen sein kann und was sich
im/am/beim Subjekt dndert. Vor dem hier nur angerissenen, verknappten und
skizzierten Hintergrund einer mindestens dreifachen Dezentrierung des Sub-
jekts (Linguistic turn, Widerstreit, Anstofd durch »Andere/sq) ist es bemerkenswert,
dass Koller immer wieder um die damit verbundene politisch-ethische Dimen-
sion beschnitten wird. Nach Biinger lisst sich bei Koller »eine Verschiebung der
Thematisierung von Bildung entlang einer Akzentuierung von >Bildungsprozessen
als formale Prozesse< markieren (Biinger 2018, 21f.). Nach Daniel Burghardt ist
»Kollers Ansatz [...] unpolitisch« und die ganze Theorie wird nach Burghardt indi-
vidualisiert, wenn »die Krise der Einzelnen« zum »grundlegenden Bildungsanlass«
wird (Burghardt 2021, 86). Nach Sattler wird »sich [...] [bei Koller] einer positiven
Setzung von Bildung bzw. Gerechtigkeit [...] enthalten«. Und diese Enthaltung lief3e
sich bei Sattler sogar mit Lyotard begriinden. Die Formalisierung bei Koller sei
ein Effekt oder eine »Konsequenz der anerkannten Unverfiigbarkeit universeller
Legitimationsinstanzen und der damit verbundenen Freisetzung radikaler dis-
kursiver Pluralitit« (Sattler 2009, 97). Ausfithrlich kritisiert wird diese attestierte
Formalisierung bei Koller von Olaf Sanders, der mit der Theorie transformatori-
scher Bildungsprozesse in der Verschrinkung mit empirischer Bildungsforschung
die »Transformation von philosophischen Konzepten in wissenschaftliche Begriffe
und Formeln [erzwungen sieht] [...], die durch den Wegfall dessen begleitet wird,
was sich der Transformation sperrt« (Sanders 2013, 90).

Abseits der sehr unterschiedlichen Ausblendung der normativen und politi-
schen Dimensionen der Koller’schen Arbeiten und neben den diskutablen Kritiken
an Kollers Reformulierung der neuhumanistischen Bildung gibt es eine fiir diese
Arbeit relevantere Kollerrezeption in einem jiingeren Text Rickens. Nach Ricken
markiert der Bildungsbegriff (nach Kollers Bildungsverstindnis) »immer wieder
[...]im Kern eine >Transformation des Welt- und Selbstverhiltnisses«, die »insofern
auf [ein] — befreiendes, selbstbestimmteres, authentischeres oder noch anders
gedachtes — >Anderswerdenc [..] ziele« (Ricken 2019, 108). Auch an anderer Stelle
wird Koller teils so rezipiert, als ob er von »Selbstbildung« redet (Koller 2016a, 33f.;
zit.n. Heinemann und Mecheril 2018, 249).

Doch wie bei Ricken stammt Kollers >Anderswerden« aus einem Foucaultzitat.
Wie noch gezeigt werden wird, lisst sich iiber den Begriff des Anderswerdens eher
auf die Ndhe zwischen Koller und Ricken verweisen. Denn Kollers grundlegendes
Vorgehen lisst sich dhnlich wie bei Ricken mit Blick auf ein doppeltes >Anderswer-
denclesen. Koller geht es einerseits um eine andere Perspektive auf ein immer schon
dezentriertes, der Sprache nachrangig verortetes Subjekt, welches nie es selbst war
oder nie ein souverines Selbst wurde, und andererseits erzeugt Koller theoretisch
und sucht empirisch ein grundlegend anderes, ein kreatives und paralogisches (Bil-

14.02.2026, 06:43: Op:

159


https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

160

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

dungs-)Subjekt, das dem Widerstreit gerecht wird. Koller stimmt zudem Rickens
Analyse in Bezug auf die hegemonialen Verwendungsweisen der Bildung zu, er ver-
suchtjedoch, einerseits die mit Bildung verbundene subjektive Handlungsfihigkeit
(in einer Spur Butlers) gegen Ricken ins Feld zu fithren (ebd., vgl. Koller 2012, 55-68)
und hilt andererseits aufgrund disziplinpolitischer Griinde und fiir die Erarbeitung
der Mafistibe von Kritik wie fiir die pidagogische Orientierung den Bildungsbegrift
und das Bildungsdenken fiir unverzichtbar (vgl. ebd., 10); wobei bei Letzterem Ri-
cken thm wohl teilweise zustimmen wiirde (vgl. Ricken 2019, 107).

Die Koller’sche Verwendung Foucaults fiir das Eingangszitat und die Bezugnah-
me auf Foucaults >Anderswerdenc lisst sich weniger an die Begriffe der Selbstbe-
stimmung und Authentizitit, als an eine machttheoretische oder machtkritische
Spur bei Koller ankniipfen. Diese Spur verweist auf Kollers ausfiihrliche Auseinan-
dersetzung mit einer dhnlichen Erzihlung iiber das Subjekt wie bei Foucault — der
Dialektik der Aufklirung — und auf die daran anschlielende Problematisierung dieser
Erzihlung Adornos und Horkheimers mit Lyotard. Koller fasst Bildung in Bildung
und Widerstreit in der Auseinandersetzung mit beiden als ein wichtiges Moment in
der »Konstituierung neuzeitlicher Subjektivitit« auf (BW, 111).

Als Archetyp der modernen Selbstwerdung dient Adorno und Horkheimer die
Irrfahrt von Odysseus. Auf seiner Riickreise nach Ithaka liefert Odysseus sich den
Naturgewalten aus, gibt sich den mythischen Gottern preis, misst sich mit die-
sen unerbittlichen Gewalten und Autorititen. Wie ein kleines Kind »iiberlaf3t [er]
sich [...] immer wieder aufs Neue [diesen Gewalten], probiert es als unbelehrbar
Lernender, ja zuweilen als toricht Neugieriger« immer wieder aus (Adorno und
Horkheimer 2008, 53). Ahnlich wie in der Freud’schen Psychoanalyse, in der das Ich
als Abwehrmechanismus gegeniiber dem zerstorerischen Realen entsteht, scheint
diese Wiederholung »der Erfahrung des Vielfiltigen, Ablenkenden, Auflésenden«
bei Odysseus (paradoxerweise) ein einheitliches Selbst zu erzeugen. Und »der
wissend Uberlebende ist zugleich der, welcher der Todesdrohung am verwegensten
sich iiberlifst, an der er zum Leben hart und stark wird« (ebd., 54).

Die »Entfremdung von der [unerbittlichen] Natur, die er leistet, vollzieht sich in
der Preisgabe an die Natur, mit der er in jedem Abenteuer sich mifdt, und ironisch
triumphiert die Unerbittliche, der er befiehlt, indem er als Unerbittlicher nach
Hause kommt, als Richter und Racher der Erbe der Gewalten, denen er entrann«
(ebd., 55).

Ahnlich wie in Schillers Briefen iiber die 4sthetische Erziehung des Menschen fiihrt
die Entfremdung von der Natur (Selbstwerdung) nicht einfach zu einem selbstbe-
stimmten und freien Selbst, sondern sie schligt in Barbarei um (vgl. Adorno 1996).
Das (scheinbar) emanzipierte und entfremdete Subjekt wird von der Tyrannei der
Natur heimgesucht; es wird zwar stark, aber auch wie die Naturgewalt hart und un-

14.02.2026, 06:43: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Das dezentrierte Subjekt

erbittlich. Odysseus befreit sich (scheinbar) nach und nach von den Naturgewalten,
seinen eigenen Affekten und Trieben wie von »den dimonischen Gestalten der alten
Mythen« und bilde »dabei ein starkes, einheitliches Selbst« aus (BW, 113). Intentio-
nal, wissend und auch listenreich scheint Odysseus die Schwichen der Autorititen
und des eigenen Selbst auszutricksen (Adorno und Horkheimer 2008, 56). Naturbe-
herrschung, Selbstkontrolle und Gétterbezwingung lassen das (scheinbar) emanzi-
pierte Helden-Subjekt entstehen.

Die Gétter beherrschen nicht mehr, beispielsweise wie bei der Odipus-Trags-
die, das Selbst und jede Flucht treibt den Helden nicht noch tiefer in das vorgegebe-
ne Schicksal. Odysseus siegt (zumindest auf den ersten Blick) gegen die Gétter, die
Natur und gegen das eigene Andere, wird jedoch hnlich wie bei Odipus fiir seinen
Sieg mit Selbstverlust bestraft.

Die Irrfahrt Odysseus lief3e sich als die erste widerstindige Bildungsreise iiber-
haupt beschreiben (vgl. Koller BW, 143), in der Odysseus mit der Zeit in der Fremde
das andere erfihrt, dadurch sich (auch als ein einheitlich wirkendes jedoch ambi-
valentes Selbst) bildet und letztendlich sich als gebildetes und ambivalentes Subjekt
von den vormals fremdbestimmenden Autorititen (Gotter und Natur) emanzipiert.
Doch fiir Adorno und Horkheimer ist diese Bildungsreise keine einfach emanzipa-
tive Geschichte, sondern im Gegenteil eine Verfallsgeschichte. Bei seiner Heimkehr
wird Odysseus kaum wiedererkannt, und als Bezwinger der Natur und der Gotter
ist er selbst >unerbittlich« geworden; kalt wie zornig tritt er am Ende sogar selbst an
die Stelle der Gétter als »Richter und Richer«, der die Unterworfenen emotionslos
in den Hades schickt (Adorno und Horkheimer 2008, 55).

Koller liest mit Adorno und Horkheimer die »Bildungsgeschichte neuzeitlicher
Subjektivitit« in dem Sinne, dass Bildung dem »Leitgedanken der Emanzipation
[folgt], der die fortschreitende Naturbeherrschung in den Dienst menschlicher
Selbsterhaltung, Selbstbehauptung und Selbstbestimmung stellt« (BW, 114). Diese
Geschichte der Konstituierung des modernen (Bildungs-)Subjekt steht in deutlicher
Nihe zu Humboldts Wechselwirkungskonzept, in der Bildung »als Ausbildung einer
inneren Einheit des Subjekts in der Auseinandersetzung mit der Mannigfaltigkeit
der inneren und dufleren Natur verstanden« wird (ebd.).

Jedoch anders als die »letztlich harmonistische Konzeption der bildenden Wech-
selwirkung von Ich und Welt betont die Dialektik der Aufklarung die Gewaltfor-
migkeit im Verhaltnis zwischen Subjekt und Objekt, die sowohl in der herrschaft-
lichen Beziehung des Ich zur inneren und dufleren Natur als auch im Hafd des
mannlichen Selbst gegeniiber der Frau als Reprasentantin der unterdriickten Na-
tur zum Ausdruck kommt.« (ebd., 120)

Die moderne Emanzipation und ihr Subjekt verkehrt sich (bei Koller in einer eher
undialektischen Lesart von Adorno und Horkheimer) in ihr Gegenteil. Die Emanzi-

14.02.2026, 06:43: Op:

161


https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

162

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

pationsgeschichte wird zu einer Verfallsgeschichte, die mit der Unterdriickung der
Frau (BW, 116f.), Antisemitismus (ebd. 118f.), Selbstverleugnung (ebd., 114-116) und
am Ende mit dem volligen Verschwinden des Subjekts (ebd. 115) einhergehe. So stellt
in dieser Perspektive auch der Faschismus weder eine Ausnahme noch einen histo-
rischen Zufall dar, sondern der Faschismus wird als Konsequenz der modernen Irr-
fahrt und modernen Bildungsreise in die Heimat des Eigenen gefasst. Die moder-
ne Subjektivitit verweise somit auf kein Subjekt, welches einfach frei und selbst-
bestimmt wire, sondern es ist gegeniiber sich, anderen und anderem unerbittlich,
gewalttitig und unmenschlich geworden.

»Die These vom Umschlag der Aufklarung in Barbarei und die Hervorhebung der
Opfer im Prozef der Konstituierung neuzeitlicher Subjektivitit unterstreichen
die Skepsis gegeniiber der Moglichkeit von Bildung im emphatischen Sinne«
(BW, 120; vgl. ebd., 144).

Diesen Zweifel und auch eine dhnliche Rhetorik teilen Ricken und der frithe Koller
gleichermafien, nur dass Ricken diesen Zweifel vor dem Hintergrund anderer Refe-
renzautor:innen formulierte (vgl. 2006, 341) und Koller trotz dieses Zweifels es fir
sinnvoll erachtet, an dem Bildungsbegriff festzuhalten. Wie kommt Koller dazu?

Zunichst liest er die Theorie der Halbbildung und Dialektik der Aufklirung »als pes-
simistische Variante oder Umkehrung der Emanzipationserzihlung«: Beide Texte
»bleiben [..] dem Grundmuster der grofen Erzihlungen verpflichtet, sofern sie
namlich die gesamte Menschheitsgeschichte bzw. die Geschichte der Bildung aus
dem einen (wenn auch dialektischen) Modell der Aufklirung und ihres Scheiterns
heraus zu erkliren beanspruchen« (BW, 144). Adorno und Horkheimer werden
so wie Humboldt mit einem Bildungsbegriff verbunden, der in »die grofen Er-
zidhlungen von der Selbstverwirklichung des Geistes bzw. von der Emanzipation
des Menschen« eingeschrieben ist (ebd., 143), bei Humboldt in affirmativer und
bei Adorno und Horkheimer in ablehnend-kritischer Weise. Auch eine kritische
Bildungstheorie im Anschluss an Adorno und Horkheimer bleibt demnach »eine
padagogische Variante von Lyotards »grofien Erzihlungen« (ebd., 16).

Wie bereits ausgefithrt, markiert mit Lyotard die Postmoderne jedoch keinen
Bruch mit der Moderne in dem Sinne, dass eine moderne Bildungstheorie fir
Identititsdenken steht und die postmoderne Variante fiir Differenzdenken. Son-
dern die gegen jede Totalitit gerichteten alteritits- und differenztheoretischen
Momente haben die Moderne immer schon begleitet, und fanden oder finden erst
nach und nach ihren Weg in den hegemonialen Raum (vgl. Koller 1997). Die Ableh-
nung des Identititsdenken durchzieht jedoch Kollers Arbeiten trotzdem deutlich.
Anders als bei Rickens Diagnose einer Vertiefung der problematischen modernen
Subjektivitit im 20. Jahrhundert und der damit einhergehenden Unwichtigkeit
der differenz- und sprachtheoretischen Momente der Humboldt'schen Schriften

14.02.2026, 06:43: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Das dezentrierte Subjekt

(Ricken 2006, 265) lisst sich Kollers politische Strategie so formulieren, dass er mit
seinen Arbeiten versucht, die dezentrierenden und anti-totalitiren Momente in
den hegemonialen Raum zu bringen.

Indiesem Sinne existieren auch im Bildungsdenken der Moderne, bei Humboldt
oder auch Adorno und Horkheimer »Momente [...], an denen die pidagogische Re-
flexion unter (post-)modernen Bedingungen anzukniipfen vermag« (BW, 143); Mo-
mente, die »iiber die vereinheitlichende Struktur der grofien Erzihlungen hinaus-
dringen« (ebd., 144). Diese Momente wurden bei Humboldt bereits markiert; bei
Adorno werden von Koller die grenziiberschreitende Selbstreflexion (ebd., 122) und
die »unabschliefibare Bewegung des Widerspruchs gegen das identifizierend ver-
einheitlichende Denken« markiert (ebd., 145).

Bildung wird an ein schwaches, widerspriichliches, gespaltenes und dezentrier-
tes Subjekt sowie an den Bruch und die Heterogenitit verschiedener Regelsyste-
me gebunden. Das gebildete Subjekt wire nicht das selbstbestimmte, mannliche,
weifde und unerbittliche Subjekt Odysseus, das nach einer langen Bildungsreise ins
Heim des Eigenen einkehrt und die Anderen in den Hades schickt, sondern eine
Subjektivitit, welche zwar wie Odysseus die (gottlichen) Regeln verletzt, Neues her-
vorbringt, auch gegen die hegemonialen Normen (Bad, 63-67), aber welches auch
die Heterogenitit der Regelsysteme bejaht, erzeugt und dieser Heterogenitit »Gel-
tung verschafft« (2001, 47). Dabei ist diese Bildung nicht als »Leistung des Subjekts«
zu verstehen, vielmehr als ein »sprachlicher Prozef« (BW, 17), der »weder pidago-
gisch hergestellt werden« kann noch »in der Verfiigungsgewalt des sich bildenden
Subjekts« liegt (2001, 48f.). Diese Koller’sche Fassung von Bildung entzieht dem Bil-
dungssubjekt den Akteursstatus und fasst Bildung als einen sprachlichen Prozess,
durch den der Widerstreit bezeugt und neue Regelsysteme entstehen, mit denen
sich »bislang nicht artikulierbare [...] individuelle [...] oder gesellschaftliche [...] Pro-
blemlagen« bewaltigen lassen (BW, 17).

Gerade die Rekonstruktion des Koller'schen Bildungsdenkens in Bezug auf das
dezentrierte Subjekt verdeutlicht dessen normative und politische Dimension. In
strukturell dhnlicher Weise wie bei Ricken lasst sich Kollers differenztheoretische
Relektiire Humboldts und Adornos, wie die Reformulierung des Bildungsbegriffs
auch gegen das identititslogische Denken der Moderne und dessen Bildung und
gegen eine Bildungstheorie als pidagogische Variante der grofRen Erzihlungen po-
sitionieren (vgl. z.B. 2001, 36). Es lisst sich ein umfangreiches Programm verdeut-
lichen, mit dem gegen ein einheitliches und identititslogisches Subjektverstindnis
vorgegangen wird.

Mensch mag einwenden, dass diese von Koller formulierten Bildungsprozesse
eher eine Seltenheit darstellen (Bad, 169), sofern sie itberhaupt existieren und es lasst
sich auch einwenden, dass die Gegenwartsdiagnose postmoderner und pluraler Ge-
sellschaft viel zu optimistisch ist und Meta-Diskurse des Kapitals und der Nation
deutlich unterschitzt oder sogar ausgeblendet werden. Auch kann Koller in spite-

14.02.2026, 06:43: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

164

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ren Texten selbst eine Riickwende auf die subjektive Handlungsmacht unterstellt
werden (beispielsweise 2016a). Aber diese an Lyotard ankniipfende Bildungstheorie
ist trotzdem mindestens eine bildungstheoretische Intervention fir eine »radikal
[plurale] Verfasstheit gegenwirtiger Gesellschaften« und gegen jegliche vereinheit-
lichende und totalitire Tendenz gerichtet (Bad, 89).

3.4 Das ortlose und zerrissene Subjekt

In Die Ordnung der Bildung Rickens geht es vorrangig um eine subjektivierungstheo-
retische Interpretation von Bildung. Der Bildungsbegriff wird mit bestimmten mo-
dernen Selbst-, Welt- und Anderenverhiltnissen — >Selbstwerden« — verkniipft und
es bleibt in der Ricken'schen Perspektive fraglich, ob sich der Bildungsbegriff und
die Bildungssemantik von diesen Verhiltnissen 16sen lasst (vgl. Ricken 2006, 347).
Fiir ein gegen das Selbstwerden gerichtetes Anderswerden spielen bei Ricken vor al-
lem alterititstheoretische Denkfiguren fiir das Subjektivitits- und Kritikverstind-
nis eine entscheidende Rolle: Entzogenheit, Verletzlichkeit und Endlichkeit. Es sei
der Begriff des Entzogenen, mit dem sich Subjektivitit neu »differenzieren« (2007,
171) lief3e und es gehe darum, iiber das »Kritikpotential von Entzogenheit« neunach-
zudenken (ebd., 172; vgl. 2006, 337-349).

Anders als Ricken verwendet Koller alterititstheoretische Denkfiguren fiir die
Reformulierung und Erginzung des Humboldt’schen Bildungsverstindnisses, bei-
spielsweise fiir die Klirung der Frage nach dem »Anstof3 zu Bildungsprozessen«
(Koller 2012, 14). Ausgehend von dem Bildungsverstindnis Kokemohrs zieht Kol-
ler fiir eine Antwort die »negative Erfahrung< Giinther Bucks, Waldenfels Konzept
der Fremderfahrung und Lyotards Widerstreitkonzept heran (Koller 2012). Bei bei-
den, Koller und Ricken, dient Alterititstheorie vorrangig der Losungs- oder Refor-
mulierungsperspektive und beide Verwendungen lassen sich als Abgrenzungsbe-
wegungen von den totalisierenden Tendenzen in Humboldts Bildungsdenken ver-
stehen, wobei Ricken die Moglichkeit einer alterititstheoretischen und kritischen
Wendung des Bildungsbegrifts bezweifelt. Der frithe Ricken hatte den Fokus auf Re-
lationalitit, Entzogenheit, Verletzlichkeit und Endlichkeit noch mit einer affirmati-
ven Humboldtrezeption verschrinkt. So war die widerstindige und mannigfaltige
Welt schon bei Humboldt »dem (totalen) Zugrift des Menschen entzogen« und es
geht schon bei Humboldt um »Passivitit und Erleiden« (Ricken 1999, 112). Der spa-
tere Ricken liest Humboldt dann rein machttheoretisch (2006) und sieht seine kriti-
sche und subjektivierungstheoretische Interpretation von Bildung mit der Lektiire
der staatstheoretischen Texte Humboldts bestitigt.

Auf die >gouvernementalititstheoretische« Problematisierung der klassischen
Bildung Rickens (VdB, 137) antwortet Alfred Schifer ausfithrlich und mit »erhéhtem
Begriindungsaufwand« (VdB, 70), einer eigenen kleinen Genealogie der Bildung

14.02.2026, 06:43: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839471241-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

