
Care gegen Anthropozän 

Zur Umkämpftheit des Füreinandersorgens 

Sophie von Redecker und Ania Spatzier1 mit Christa Wichterich 

Im Frühjahr 2024 gaben wir einen Workshop bei der POLLEN-Konferenz in Lund. 
POLLEN steht für Political Ecology Network und wir haben dort ein Konzept für ei

nen interaktiven Workshop mit dem Titel Care (against) the Anthropocene eingereicht. 
Aus Perspektiven der Soziologie und der Ökologischen Agrarwissenschaften bear

beiten wir das Thema Care auf der Suche nach einem gemeinsamen Verständnis. 
Von zentraler Bedeutung war für den Workshop die Vielfalt der Bedeutungen von 
Care in unterschiedlichen Sprachen. Im Deutschen verwenden wir die Begriffe Ca

re/Sorge/Fürsorge synonym, haben uns aber auch entschieden, zusätzlich den Be

griff des Füreinandersorgens einzubringen, der die drei Dimensionen miteinander 
verbindet. Die Thematik hatte für uns eine auch ganz praktische Dimension: Man

gels anderer Betreuungsoptionen nahmen wir unsere Kinder zur Tagung in Schwe

den mit und organisierten die Betreuung während unseres Workshopsslots privat.2 
Während der mehrstündigen Autofahrt war es eine Herausforderung, den Bedürf

nissen zweier Kleinkinder auf der Rückbank gerecht zu werden. Dabei ist eine Au

dio-Aufnahme der Geräuschkulisse im Auto entstanden, deren Grundgesang »Ma

ma bitte, Mama bitte, Mama bitte« durch unregelmäßige, aber eindringliche Rufe 
nach »Mehr Milch!« unterbrochen wurde. Die Aufnahme nutzten wir später als Ein

stieg in unseren Workshop. 
Kern des Workshops bildete eine schriftliche »stille Diskussion« in den verschie

denen im Raum vertretenen Sprachen. Dabei wurden vielschichtige Bedeutungs

ebenen des Wortes Care herausgearbeitet, die sich mangels adäquaten Vokabulars 
in der Zielsprache nicht immer direkt übersetzen ließen. Eine Teilnehmer*in kom

mentierte beispielsweise, die wörtliche Übersetzung von Care auf Chinesisch und 
einigen anderen ostasiatischen Sprachen sei »shining and protecting«, also »leuch

tend« und »schützend«. Eine andere Teilnehmerin unterstrich die Unsichtbarkeit 
von Care im öffentlichen Raum: »[Care is] very difficult to nurture in professional 

1 Die beiden Autor*innen erscheinen in alphabetischer Reihenfolge und haben den Artikel in 
gleichen Teilen bzw. gemeinsam verfasst. 

2 Danke Katrin Pahl für Deine Geduld und Fürsorge. 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Teil IV: Transformation entfalten 

environments, where focus is on production rather than reproduction – considered 
as given – not cared for – while I find this to be in fact the essence of resilience and 
sustainability.« 

Darüber hinaus wurde eine hierarchische Abstufung bezüglich dessen, was als 
Fürsorge gilt, festgestellt: »We tend to care more about the powerful while there is 
no time left to care about the ›less important‹«, »Caring for/with others means also 
visibilizing intersectionalities«. Diese Perspektive verweist auf den zentralen Faktor 
Zeit. In fast allen Sprachen wurde eine Wortverwandtschaft zu den Worten Sorge 
bzw. Besorgtsein festgestellt, beispielsweise auf Niederländisch: »›Zorg‹, ›Zoorgen 
voor‹ means taking care of, ›bezorg zijn‹ means being worried – sums up my feelings 
pretty well!«3 

Deutlich wurden in diesem Workshop die vielen Dimensionen des Care-Begriffs 
und seine Umkämpftheit auf theoretischer wie auf subjektiver und materieller Ebe

ne. Das zeitliche Ausmaß und die Art der Sorgearbeit variierten stark innerhalb der 
scheinbar homogenen Gruppe (alles Wissenschaftler*innen auf einer Konferenz). 
Einigkeit bestand darin, dass die Care-Perspektive auf Konferenzen sonst unsicht

bar bleibt. Markant war zudem, dass sich die Sorge/Fürsorge für das Mehr-als- 
Menschliche und für andere Menschen oftmals bis zur Erschöpfung verschränken. 

Aufbauend auf diesen Workshop werden wir entlang des Titels »Care gegen An

thropozän. Zur Umkämpftheit des Füreinandersorgens« sowohl unser Verständnis 
aktueller Krisenhaftigkeiten als auch unseren Bezug auf Transformationsbestre

bungen deutlich machen. Wir verstehen Care als dem krisenhaften Anthropozän 
entgegenstehend. In unseren Forschungen konzentrieren wir uns auf Kontexte u.a. 
in der Klimagerechtigkeitsbewegung und der kleinbäuerlichen landwirtschaftli

chen Praxis, in denen Care bereits als emanzipatorischer Widerstand genutzt wird, 
um die Ruinen des Anthropozäns zu kitten und eine sozialökologische Transfor

mation zu gestalten. Hierin verdeutlicht sich unser Transformationsverständnis, 
welches präfigurative Praktiken und transformative Zellen (Brand/Wissen 2024: 
240ff.) zentral setzt, in denen Veränderungen erprobt und von dort ausgehend 
ausgeweitet werden (Redecker 2020). 

Ausgangspunkt unserer Analyse ist der Umstand, dass wir Care in der Transfor

mationsforschung häufig vermissen; insbesondere deshalb, weil wir Care zugleich 
als hochrelevant, aufschlussreich und lösungsorientiert in Anbetracht der aktuellen 
globalen sozialökologischen Krisenkonstellationen einstufen. Care kommt zu kurz 
sowohl im krisenhaften Jetzt als auch in der auf seine Überwindung zielenden 
Transformationsforschung. Maria Puig de la Bellacasa resümiert: »Care is om

nipresent, even through the effects of its absence« (2017: 1). Es ist unser Anliegen, 
Care ins Zentrum zu rücken. Nicht nur als Analyserahmen dieses Artikels, sondern 
– wie es das Care Collective in The Care Manifesto (2020: 19) sagt – als »organizing 

3 Wir verwenden die Begriffe Care/Sorge/Fürsorge in diesem Beitrag bedeutungsgleich. 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozän 195 

principle«. Care soll also eine Tatsache sein, um die im zwischenmenschlichen und 
mehr-als-menschlichen Kontext nicht mehr gerungen werden muss, sondern die 
als grundlegendes Prinzip des Miteinanderseins verstanden wird. 

Affirmativ gefasst, begreifen wir Care damit auch als eine Möglichkeit, dem An

thropozän entgegenzuwirken. Damit meinen wir, dass es einerseits im Gegensatz 
zu den extraktivistischen, zerstörerischen materiellen Einschreibungen in Ökosys

teme auch die Möglichkeit gibt, für das, was wir Natur nennen, zu sorgen, diese 
zu pflegen und aufzubauen. Care als solidarisches Leitmotiv ermöglicht darüber 
hinaus die zwei essenziellen, den Anthropozänbegriff charakterisierenden, hierar

chischen Setzungen zu kritisieren. Erstens, die euro- und anthropozentrische Idee, 
den Menschen als Zentrum zu definieren und die Natur als ausbeutbare davon abge

spaltene Umwelt zu verstehen. Zweitens, die Verschleierung der unterschiedlichen 
Verantwortlichkeiten für die Krisenhaftigkeit und die mit dem Terminus anthropos 
einhergehende Suggestion, dass die gesamte Menschheit gleichermaßen die zer

störerischen extraktivistischen Praktiken hervorgerufen hätte. 
Care kann so als gegenhegemoniale Strategie, als Mittel des Widersetzens gegen 

die Ausbeutung menschlicher und nichtmenschlicher »Ressourcen« wirken. Wir 
wollen in Analogie zu der kleinkindlichen Forderung »Mehr Milch« schlicht »Mehr 
Care«. Nicht für uns persönlich, sondern für die Welt, für menschliche und mehr- 
als-menschliche Kontexte, wobei wir beides als verwoben verstehen. Angelehnt 
an unterschiedliche Einflüsse wie Donna Haraway, Jane Bennett, Stefania Barca, 
queere Theorien, feministische Perspektiven, indigene Kosmologien und Neue 
Materialismen verstehen wir ebenso die ökologische Krise und die Krise sozia

ler Reproduktion als verwoben. Vor dem Hintergrund der globalen Erschöpfung 
»menschlicher und nicht-menschlicher Ressourcen« (Winker 2020) plädieren wir 
für das Eingehen neuer radikaler planetarischer Fürsorgeverhältnisse. 

Um uns dieser großen Forderung anzunähern, haben wir zunächst Christa 
Wichterich, Expertin für feministische politische Ökologie, drei Fragen gestellt, 
die zusammenfassen, was uns beide im Laufe der gesamten Zeit unseres Promo

tionskollegs beschäftigt hat. Es sind Fragen, auf die wir trotz und zum Teil wegen 
aller Forschungen, die wir diskutiert und gehört haben, keine Antworten fanden. 
Sie skizzieren unsere Suche nach »mehr Care« und beleuchten Leerstellen und 
Unsichtbares. Wir möchten hiermit den Dialog zwischen wissenschaftlichen Gene

rationen sowie feministischen und queeren Theoriezugängen ins Zentrum rücken. 
Daran anschließend führen wir aus, welche Rolle Care in unserer Forschung spielt 
und inwiefern sie umkämpft ist. Zum Abschluss erläutern wir, inwiefern all das mit 
kritischer Wissenschaft und unserem Kolleg im Zusammenhang steht. 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Teil IV: Transformation entfalten 

Christa, warum steht Care nicht im Zentrum der Transformationsforschung, obwohl Care 
Grundlage für alles ist? 

CW: Gute Frage, schnelle Antwort: Weil sozial-ökologische Transformation sich 
meist zuallererst auf die Materialität von Produkten und Ressourcen bezieht. Der 
immer noch anrührend richtige Friedensslogan »Schwerter zu Pflugscharen« steht 
als Paradigma für die Zentralität von materiellen Produkten. Obwohl ein Sorgeethos 
anstelle einer Vernichtungslogik die Grundlage jeden Friedens und der Gegenpol zu 
Gewalt ist, wird mit diesem Slogan landwirtschaftliche Technologie als Gegenmo

dell angerufen. Die Verkehrswende von umweltbelastender, klimaunfreundlicher 
Mobilität mit privaten Pkws oder gar ressourcenverschwendenden SUVs zu res

sourcenschonender, CO2-ärmeren Transportmitteln oder die Energiewende von 
fossilen Energieträgern zu Erneuerbaren wollen jeweils ein industriell erzeugtes 
oder industriell extrahiertes Produkt durch ein anderes ersetzen. Industrielle Her

stellung gehorcht im Maschinen- oder Robotertakt den Prinzipien der Effizienz 
und Geschwindigkeit und trägt letztlich das Brandzeichen von kapitalistischem 
Produktivismus und Wachstum. Windräder und Solarpanelen geben schließlich 
auch Wachstumsimpulse. 

In einer grünen Ökonomie oder dem Green New Deal, der einen ökologischen 
Paradigmenwechsel durch Dekarbonisierung und ökologische Modernisierung 
reklamiert und damit die multidimensionale Krise als Wachstums- und Ent

wicklungshemmnis überwinden will, sind Konversionsdebatten nach wie vor 
marktbasiert. Sie bewegen sich auf extraktions- und industriepolitischem Terrain 
im Rahmen globaler Stoffströme und transnationaler Handels- und Finanzpolitik, 
aber auch innerhalb westlicher Wissensregime. Der praktisch-politische Fokus 
auf Konversion beinhaltet ein Risiko, den Blick auf den Austausch von Rohstoffen, 
Produkten und Technologien zu reduzieren und tendenziell von Machtverhältnis

sen, der Handlungslogik und von Interessen zu abstrahieren. Transformation wird 
als technologisch modernisierte Naturbeherrschung konzipiert. Das zeigt sich 
in der Bioökonomie und Landwirtschaft 4.0, wo Technologien und KI mit einem 
Mythos von Innovation die Steuerung und Kontrolle übernehmen. Dabei werden 
Nachhaltigkeit, soziale Gerechtigkeit und Demokratie eher am Rande mitgedacht, 
statt sie zum Dreh- und Angelpunkt zu machen. 

Eine Triebkraft für die grüne Ökonomie ist die Hoffnung der Abkopplung der 
Wirtschaft und des Wirtschaftswachstums vom Naturverbrauch. Das aber bleibt 
einerseits eine Illusion, solange nicht eine andere ökonomische und ökologische 
Logik Gesellschafts-, Produktions- und Naturverhältnisse bestimmt, zum anderen 
heiligt der Zweck die Mittel, auch die gewaltförmige, neokoloniale Enteignung und 
Aneignung der zur Transformation notwendigen Stofflichkeit, derzeit z.B. grüner 
Wasserstoff. Folge ist eine weitere In-Wert-Setzung und Kommerzialisierung von 
Rohstoffen bei gleichzeitiger Zerstörung von Biodiversität im Zuge der Aneignung 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozän 197 

und Herstellung von Monokulturen. Das alles verschärft die Konkurrenz um Res

sourcen und Marktführung auf nationaler und internationaler Ebene, aber auch so

ziale Konflikte. Kurz: Markt- und materialitätsorientierte Transformation ist in der 
Regel careless, sorg- und rücksichtslos gegenüber Reproduktion, Bedürfnissen und 
Bedarfen an der Basis. Das ist Transformationskolonialismus. 

Inwiefern hat sich der Umgang mit/die Verhandlung der Care-Perspektive aus deiner Sicht 
innerhalb der Transformationsforschung in den letzten Jahren verändert? Gibt es einschlägige 
Veränderungen/signifikante Umbrüche? 

CW: In akademischen Diskursen haben die Debatten um Degrowth (Schmel

zer/Vetter 2024), um Commons und Commoning (Helfrich/Bollier 2020) und 
um ein »gutes Leben für alle« (I.L.A. Kollektiv 2019) das Nachdenken über eine 
tiefgreifende Transformation (deep transformation) durch einen Paradigmenwech

sel vorangetrieben, der den Herrschaftscharakter gesellschaftlicher Natur- und 
Klassenverhältnisse in Frage stellt und sich unauflöslich mit globaler sozialer 
Gerechtigkeit verbindet. 

Je stärker in den vergangenen Jahren die Grenzen des Wachstums und die 
systemische Vielfachkrise politisiert und dabei die zunehmende Erschöpfung und 
Zerstörung menschlicher und natürlicher Ressourcen skandalisiert wurden, desto 
lauter wurde in Transformationsdiskursen das Plädoyer, nicht nur Druck aus dem 
Wachstumskessel zu lassen, sondern einen Kurswechsel des Wirtschaftens und 
des Stoffwechsels mit der Natur anzugehen. Erfahrungen, dass der Markt und 
Technologien angesichts ungleicher Ausgangsbedingungen weder Ressourcen

gerechtigkeit noch Nachhaltigkeit dauerhaft sichern, stärken den Ruf nach einer 
Politisierung – nicht Kommerzialisierung oder Finanzialisierung – von Problemlö

sungen einerseits und andererseits nach einer Ethik des Sorgens, Sich-Kümmerns 
und Ausgleichens mit demokratischen Prinzipien. Gegenüber dem Produktivismus 
des kapitalistischen Wachstums rückte Reproduktivität als Ausgangspunkt und 
Ziel ökonomischen und ökologischen Handels ins Zentrum (Biesecker/Hofmeister 
2015). 

Anlässe dafür waren auch konkrete Erfahrungen der Verwundbarkeit und 
der gesellschaftlichen Reproduktionskrise durch die Covid-19-Pandemie, durch 
Ressourcenverknappung und Artensterben, durch den Klimawandel und Kipp

punkte wie die Überschwemmungen im Ahrtal und in Valencia. Dabei wurden 
die Systemrelevanz von Care-Arbeit und die Notwendigkeit von solidarischem 
Handeln schmerzlich spürbar. Je mehr sich die multiplen Krisen verschärfen, desto 
deutlicher wird, dass es ums Ganze geht, ums Leben (Redecker 2020; Barca 2020). 
Nicht Konkurrenz um schrumpfende Lebensgrundlagen und egoistische Besitz

standswahrung eröffnen Wege aus den Krisen, sondern kollektive Strategien des 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Teil IV: Transformation entfalten 

Sich-Kümmerns, eine Prioritätenverschiebung vom Wachsen auf Erhalten und 
Zukunftssicherung. 

In diesem Kontext bietet der aus feministischer Perspektive eingebrachte Ca

re-Diskurs hohe Transformationspotenziale, weil Care mit der ihr eigenen Zuge

wandtheit und ihrem eigenen Tempo Extraktivismus, Enteignung und Zerstörung 
diametral entgegengesetzt ist und sie ein Gegennarrativ zum Marktimperativ von 
Effizienz- und Produktivitätssteigerung transportiert. Nicht nur Care als konkrete 
reproduktive Arbeit des Versorgens, der Fürsorge und der Vorsorge, sondern gera

de die Ethik des Sich-Kümmerns um menschliches und nicht-menschliches Leben 
ist eine Schlüsselkategorie für das Umsteuern auf Reproduktivität. Auch jenseits 
feministischer Zugänge hat Care eine breite Resonanz gefunden, weil sie Bedürf

nissen und Rechten, Kooperation und Interdependenz, Gebrauchswerten und dem 
Gemeinwohl Vorrang vor individueller Autonomie und Akkumulation einräumt. 

Die Praxis des Alltags und des Widerstands in ihrer Vielfältigkeit preschen 
der Theoriebildung bei der Suche nach Formen solidarischer Ökonomie und der 
Konvivialität mit Natur voraus. Es sind immer wieder Alltagspraktiken, zivilge

sellschaftliche Bewegungen und Protestinitiativen, die Alternativen austesten und 
Reziprozität, Interdependenz und Kooperation im Unterschied zum Homo oe

conomicus*, seiner* individuellen Nutzenmaximierung und seiner* imperialen 
Lebensweise sondieren und Theoriebildung inspirieren. 

Allerdings ist eine Care-Perspektive nicht automatisch ein transformatorischer 
Königinnenweg, und sie ist weder gegen Missbrauch noch gegen Rückschläge 
gefeit. Care-Arbeit braucht Umverteilung und Umbewertung, sprich: Sie muss 
aus feminisierter und rassifizierter Zuschreibung und der imperialen Lebens

weise (Brand/Wissen 2017; Wichterich 2023) befreit werden, um nicht Gefahr zu 
laufen, durch Marktkräfte, neoliberale kostensparende Politik oder konservativ 
rechtspopulistische Kräfte vereinnahmt zu werden. 

Intersektionale und queer-feministische Ansätze dekonstruieren mit einem 
herrschaftskritischen und emanzipatorischen Drive die Monokulturen im Kopf 
und in der Politik wie auch die binäre hierarchische Geschlechterordnung. Sie 
kümmern sich respektvoll um Gemeinsames und Differenzen in der kulturellen, 
ökonomischen, sozialen, sexuellen und Biodiversität, statt die Vielfalt zu reduzie

ren. 

Welche Entwicklungen geben »Hoffnung« auf eine mehr Care-fokussierte Transformationsfor
schung? Wo lassen sich diese Ansätze bereits finden? Was ist deine Vision für eine Care-fokus
sierte Transformationsforschung? 

CW: Es ist in diesen sich verdüsternden Zeiten nicht einfach, über Hoffnung zu 
reden, aber notwendig, um der Spaltungs- und Verunsicherungspolitik nicht das 
Terrain zu überlassen, sondern ihr eine Politik des Commoning, von Allianzen und 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozän 199 

rebellischer Zukunftsfähigkeit entgegenzusetzen. Hoffnung besteht, weil die drei 
Zielkorridore – Degrowth, Commons und gutes Leben für alle – mit westlichem 
post-aufklärerischem Fortschrittsdenken brechen und sich für nicht-westliche kos

mologische und interdependente Konzepte wie auch für alternative Handlungster

rains jenseits des verwertungszentrierten Aneignungs- und Produktivitätsparadig

mas öffnen. Und natürlich gibt die ganze Bandbreite von oppositionellen und sub

versiven Praktiken und transformativen Zellen (Brand/Wissen 2024) Hoffnung, weil 
sie die neokoloniale kapitalistische Logik von Monokulturen unterbrechen und in 
Richtung auf ein konviviales Mensch-Natur-Verhältnis stören. Die transnationa

le Ausbreitung von Konzepten der Ernährungssouveränität und von Praktiken der 
Agroökologie steht paradigmatisch für die Attraktivität solcher Alternativen. Beset

zungen von Häusern und Waldstücken versuchen, Ressourcen der Verwertung und 
Profitmacherei zu entziehen und stellen die Eigentumsfrage neu. Kommunale Bür

gerräte zur Daseinsvorsorge und zu Care-Arbeit stellen ein Commoning dar und 
üben neue demokratische Entscheidungsstrategien ein. Neue Allianzen kämpfen 
für eine Verkehrswende. Ausgehend vom lateinamerikanischen Raum und den dor

tigen Ya-Basta-Bewegungen4 gegen neo-imperiale Aneignung hat das Cuerpo-Terri
torio-Konzept Widerstandsräume geöffnet, die feministische Anti-Gewaltpolitik ge

gen Körper mit anti-kolonialer und anti-kapitalistischer Gewalt gegen Territorien, 
Ressourcen und Natur verbinden (Zaragocin/Caretta 2021). 

Care ist ein Binde- und Hoffnungsmittel zwischen unterschiedlichen Kämpfen 
und Bewegungen, denn es geht im Kern um das Recht auf Überleben und siche

re Lebensgrundlagen. Deshalb kann die Sorgelogik als Kompass im Zentrum de

mokratischer Entscheidungen, von Gerechtigkeit sowie für Achtsamkeit gegenüber 
menschlichem und nicht-menschlichem Leben in seiner Vielfalt und innerhalb der 
planetarischen Grenzen fungieren. Konzepte der Care Revolution (Winker 2015), ei

ner Caring Economy (Commission 2020) und einer Caring Democracy (Tronto 1993) 
haben diesen Kompass in transformatorische Strategien und Leitplanken des Um

baus übersetzt. Doch es gibt keinerlei Automatismus eines Umschlags von den vie

len verstreuten Alternativen in ein neues sorgezentriertes Handlungsparadigma. 
Deshalb brauchen wir in diesen dystopischen Szenarien konkrete Utopien (Di

nerstein 2016). Care als »neue Radikale«, die den grundlegenden Konflikt zwischen 
Kapital und Leben (Portocarrero Lacayo 2024) und die zerstörerische Gewalt des he

gemonialen Entwicklungsmodells bloßstellt, kann dann als transformatorische und 
emanzipatorische Kraft wirken, wenn sie zum Ausgangs- und Zielpunkt von Ökono

mie und Ökologie gemacht wird. Paradigmenkämpfe gegen Extraktivismus wie die 
südafrikanische Bewegung zum »Recht, NEIN zu sagen«, und Bewegungen gegen 

4 »Ya basta« – »Es reicht« – Parole der aufständischen Zapatistas in der Chiapas Region Mexikos 
gegen kapitalistische Ausbeutung und koloniale Landnahme. 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Teil IV: Transformation entfalten 

Bio- und Geoengeneering wie »Leave them in the Ground« oder »Hands off Mother 
Earth« haben visionären Charakter. 

Auf diese konkreten Utopien fokussierend, zeigen wir nun anhand der agraröko

logischen Praxis in landwirtschaftlichen Kontexten und einem Blick auf/aus den 
Agrarwissenschaften (Sophie) sowie aus soziologischer Perspektive auf die Klima

gerechtigkeitsbewegung der letzten Jahre (Ania), inwiefern Care dort verhandelt 
wird und umkämpft ist. 

Sophie, Welche Rolle spielt Care in deiner Forschung? 

SvR: Care ist in meiner Forschung zu und mit landwirtschaftlichen Praktiken zen

tral. Das scheint zunächst ungewöhnlich und wird, wenn überhaupt, meist so ver

standen, dass ich mich dabei um die auf Höfen anfallende häusliche Care-Arbeit be

ziehe. Ich verstehe als Care-Arbeit jedoch vielmehr agrarökologische Praktiken, die 
Böden verbessern, Ökosysteme pflegen und im komplexen Sinne Zusammenhänge 
anerkennen und diese ausbauen – ein Verständnis von Fürsorge als »politics of in

terdepence«, wie es der Untertitel des Care-Manifests (Chatzidakis 2020) verdeut

licht. Dies sind Praktiken, die eher aufbauen als zerstören und so eine nicht extrak

tivistische Form von Landwirtschaft ermöglichen. Landwirt*innen, die diese Prak

tiken anwenden, machen dies meist, so der Ansatz meiner Forschung, aus einem be

stimmten Naturverständnis heraus. Sie gehen andere, nicht hegemoniale Mensch- 
Natur-Verhältnisse ein und unterwandern somit große Paradigmen »wie wachsen 
oder weichen«, die in der Agrarindustrie derzeit vorherrschen. Dieses Paradigma 
hat das kapitalistische Dogma internalisiert und drückt aus, dass kleinbäuerliche 
Höfe und Tätigkeiten nicht überlebensfähig seien, sich also im Sinne der economies 
of scale zu vergrößern hätten oder ›weichen‹ müssten. Das Höfesterben betrifft tat

sächlich vor allem kleinere Betriebe und die verbleibenden Betriebe vergrößern sich 
signifikant, weil die landwirtschaftlichen Subventionen eher eine großstrukturierte 
agrarindustrielle Landwirtschaft fördern. 

Politisch besteht eine Verbindung zu Care-Debatten: Die Care-Arbeit für Böden, 
der Erhalt von Ökosystemen, das nährende und aufbauende Handeln dieser Land

wirt*innen, die nicht nur kurzfristig maximalen Profit erzielen wollen, sondern den 
Acker langfristig erhalten möchten, ist sozusagen unbezahlte Care-Arbeit, die am 
Markt nicht entlohnt wird. Dass aber ohne diese Care-Arbeit Böden langfristig un

fruchtbar werden oder die für die Befruchtung notwendigen Bestäuber aussterben 
werden, wird vom Markt ignoriert. Diese zerstörerischen Praktiken lassen sich gut 
als »slow-violence« (Nixon 2011) verstehen, da ihre Zerstörung in großen Teilen un

sichtbar geschieht und schleichend Ökosysteme und Menschen belastet. Neben die

sen zeitlichen Externalisierungen der Folgeschäden in die Zukunft, also einer ge

wollten Blindheit in Bezug auf die Zerstörungen, die derzeitige Praktiken langfris

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozän 201 

tig auslösen, ist diese Form der industriellen Landwirtschaft auch auf räumliche 
Externalisierungen angewiesen. Eines der größten europäischen Gemüse-Anbau

gebiete, Almeria in Spanien, liegt beispielsweise nicht nur aus klimatischen Grün

den am südlichsten Ende Europas, sondern auch, da migrantische Arbeiter*innen 
dort, wo ihre Fluchtroute Europa erreicht, als billige Arbeitskräfte ausgebeutet wer

den (können). Jene (illegalisierten) Menschen, die in der Regel aus dem Sozialsystem 
exkludiert sind, erhalten nur prekäre Billiglöhne und sind darüber hinaus den Ge

fahren ausgesetzt, die eine pestizid-lastige Landwirtschaft sowie das stundenlan

ge Arbeiten in Gewächshäusern mit sich bringt. Ausbeuterische landwirtschaftliche 
Praktiken sind in diesem Sinne sozialökologischer Extraktivismus. Dieser nimmt 
von menschlichen und nicht-menschlichen Körpern, ohne Sorge für ihren Erhalt zu 
tragen. 

Somit ist landwirtschaftliche Care-Arbeit auch eine widerständige Praxis, die 
nicht nur auf eine sozial-ökologische Transformation abzielt, sondern bestehende 
kapitalistische ausbeuterische Praktiken aktiv umgeht und fürsorgende Praktiken 
bereits im Jetzt als lebendige Alternative umsetzt. Diese fürsorgenden Praktiken be

wegen sich, wie zum Beispiel Maria Puig de Bellacasa (2015) in »Making Time for 
Soil: Technoscientific Futurity and the Pace of Care« unterstreicht, in anderen Zeit

lichkeiten, sowohl, was die langfristige Perspektive von Zerstörung und Aufbau an

geht, als auch in Bezug auf die Zeit, die ein fürsorglicher Umgang mit in diesem Fall 
Böden im Gegensatz dazu kostet, diese als bloßen Container zur schnell-verfügba

ren Warenproduktion zu benutzen. 
Was es heißt, sich mit einem spezifischen Stück Land, einem Ackerboden 

auseinanderzusetzen und mit ihm zu denken, ist zentraler Bestandteil meiner 
Forschung. In agrarökologischen bäuerlichen Praktiken widmen sich Bäuer*innen 
intensiv ihren Böden und verfahren entsprechend standort-angepasst und nicht 
nach einem bestimmten Schema X, das nur auf Profit ausgerichtet ist. Care-Ar

beit bedeutet eben auch ein exaktes Wahrnehmen des Gegenübers und ein Sich- 
Einlassen. Diese Form des Wahrnehmens, das jedem Kümmern vorausgeht, wird 
mit zunehmender ökologischer Zerstörung umso wichtiger, da Ökosysteme, die 
irreversible Schäden erleiden, in Zukunft umso mehr Pflege benötigen: Pflege, um 
menschliche und nicht-menschliche Körper zu reparieren, wo es noch geht. 

Des Weiteren ist in meiner Forschung wichtig, dass wechselseitige Fürsorge

beziehungen mit dem Mehr-als-Menschlichen keine abstrakte Idee sind, sondern 
aus Lebensrealitäten hervorgehen, deren Marginalisierung auf (post-)kolonialer 
Unterdrückung fußt und deren Unsichtbarkeit im wissenschaftlichen Kontext 
durch epistemische Gewalt begründet ist. Kosmologien, in denen die Natur als 
Verwandtschaft verstanden wird, wie prominent von Robin Wall Kimmerer (2013) 
diskutiert, machen allzu deutlich, dass Natur nicht nur als zu verwertende und 
in Wert zu setzende Ressource verstanden wird, sondern als etwas, was auch in 
unverwerteter Form wertvoll ist. In diesem Sinne ist das Plädoyer für Care-Bezie

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Teil IV: Transformation entfalten 

hungen zur mehr-als-menschlichen Welt oder dem, was wir Natur nennen, auch 
eine Dekolonialisierung des Wissenskanons, wie Leah Penniman (2022) eindrück

lich in Bezug auf schwarze Genealogien ökologischer Landwirtschaft, die Care ins 
Zentrum stellt, deutlich macht. Die Ursprünge dieser Care-Landwirtschaft und 
das dazugehörige Wissen sind lange Zeit vor den institutionalisierten ökologischen 
Agrarwissenschaften, wie sie in weißen westlichen Kontexten verstanden werden, 
erarbeitet und benannt worden. Nicht-sorgevolle Mensch-Natur-Verhältnisse soll

ten deswegen auch vor dem Hintergrund der Verwebungen von Kolonialismus und 
Kapitalismus verstanden werden. Dies unterstreicht Leah Penniman: »It stands to 
reason that any hope of solving the environmental crisis will require an examination 
and uprooting of the white supremacist ideologies that underpin the crisis« (2023: 
xx). 

Inwiefern ist Care in deinem Forschungsfeld umkämpft? 

SvR: Zunächst einmal ist die Forschung, die Care-Fragen auch auf ökologische, 
agrarwissenschaftliche Themen ausweitet, insbesondere in den institutionalisier

ten Agrarwissenschaften so marginalisiert, dass sie nicht einmal umkämpft ist. 
Das liegt auch an der Ausrichtung der institutionalisierten Agrarwissenschaften 
an sich. Diese sind als ökonomische Lehre mit Ausrichtung auf Wachstumsma

ximierung angetreten (vgl. Lehmbrock 2020). Die Intensivierung des Ackerbaus 
und die Anwendung von agrochemischen Düngemitteln gelten entsprechend als 
große Errungenschaften der frühen landwirtschaftlichen Forschung. Der Fokus 
lag auf Effizienz und Produktivitätssteigerung, nicht auf einer langfristigen Pflege 
des Ökosystems. Diese Ausrichtung auf kapitalistische Werte zeigt sich bis heute 
an den deutschen Agraruniversitäten. Die oft als interdisziplinär geltenden Agrar

wissenschaften fokussieren im Bereich Wirtschafts- und Sozialwissenschaften 
vordergründig auf Agrarökonomie. Wissenschaftsgeschichte, politische Ökologie 
oder Fragestellungen der Humanities scheinen aus dem Wissenskanon ausge

klammert. Daraus resultierend ist die Beantwortung von Fragestellungen, die 
Zusammenhänge von Machtverhältnissen und Naturkonzeptionen, sozialen und 
ökologischen Ausbeutungen oder auch die Genealogie der Agrarwissenschaften 
behandeln wollen, quasi verunmöglicht. Auch deswegen schlage ich die Agrarian 
Humanities vor (Redecker 2022). 

Darüber hinaus gibt es zwei weitere Ebenen, auf denen Care in meinem For

schungsfeld umkämpft ist. Zum einen der Fragenkomplex, wer die Care-Arbeit auf 
landwirtschaftlichen Betrieben innerhalb familiärer Kontexte leistet und inwiefern 
diese (nicht) als Arbeit verstanden wird, gerade in landwirtschaftlichen Betriebs

kontexten quasi nebenher ablaufen soll und oftmals stark vergeschlechtlicht ist. Da 
es nicht mein Forschungsschwerpunkt ist, führe ich es nicht weiter aus, aber es soll

te nicht unerwähnt bleiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozän 203 

Eine weitere Ebene, auf der ich k/eine Umkämpftheit von Care-Arbeit in Bezug 
auf »mein Forschungsfeld« ausmache, ist die Wissenschaft an sich. Es fängt da

mit an, dass bislang die wenigsten Konferenzen Kinderbetreuung anbieten, dass 
Reisen, die für wissenschaftliche Konferenzen notwendig sind, mit Kindern ein 
erheblicher Mehraufwand oder zum Teil nicht machbar sind,5 dass Ferienzeiten 
der Kinder bedeuten, dass es keine Betreuungszeiten gibt, was bei kleinen Kindern 
auch 24 Stunden Ansprechbarkeit und Präsenz bedeutet. Es überrascht, wie wenig 
darüber gesprochen wird, was für einen eklatanten Unterschied es macht, ob eine 
Person, die Wissenschaft betreibt, Care-Verpflichtungen hat oder nicht. Menschen 
mit Care-Verantwortung kämpfen mit ihrer Müdigkeit, aber ein Kampf oder ein 
Ringen um solidarische Vergesellschaftung von Care-Verantwortung im Wissen

schaftskontext? Wenn es diese Diskussion auf wissenschaftlichen Tagungen, in 
Fachbereichssitzungen oder in der sozial-ökologischen Transformationsforschung 
gibt, dann im Verborgenen. 

Immer noch gibt es eine Scham, über diesen völlig ungelösten und ignorierten 
Umstand, dass Wissenschaft (wie viele andere Arbeitsbereiche auch) keine Lösung 
für Menschen mit Care-Verantwortung hat, zu schreiben. 

Ania, welche Rolle spielt Care in deiner Forschung? 

AS: Meiner Auffassung nach sind ökologische Bewegungen seit ihren Anfängen in 
zweifacher Weise als Care-Bewegungen zu verstehen: Die Klimabewegung ist ei

nerseits kollektiver Ausdruck des Besorgtseins um den Planeten und eine Strategie 
des Sich-Sorgens um die Welt. Gleichzeitig steht sie für zwischenmenschliche und 
intergenerationelle Sorge füreinander, ein Füreinandersorgen in der Welt. 

Ökologische Bewegungen unterscheiden sich zunächst von anderen sozialen 
Bewegungen in ihrem Verständnis darüber, dass wir Menschen in einem Wech

selwirkungsverhältnis stehen zu einer sogenannten biophysikalischen Umwelt, 
welches sorgsam gestaltet werden muss. Dieses Selbstverständnis der Bewegungs

praxis wird von Carolyn Merchant (1995) und Stefania Barca (2020) als earthcare 
bezeichnet. Es ist als konstitutives Moment einer kollektiven Identität (Rucht 1995) 
der globalen Klimabewegung zu verstehen. Dabei ist diese Wechselwirkung kein 
extraktivistisches wirtschaftliches Nutzungsverhältnis, sondern ein Fürsorge- 
und Verantwortungsverhältnis. Wie genau diese beiden, ineinander verwobenen 
Care-Ebenen in der Klimabewegung heute diskutiert und praktiziert werden, ist 
zentraler Bestandteil meiner Forschung. Care verstehe ich als Sorgeverhältnis, 
das auch auf struktureller Ebene ein Instrument des Ausgleichs sein kann. Care 

5 Es ist uns wichtig an dieser Stelle zu betonen, dass Care nicht gleichbedeutend mit Kinderbe

treuung ist. Dieser Teilbereich von Care war lediglich einer unserer gemeinsamen Ausgangs

punkte, Kinder-Care und der Versuch der Vereinbarkeit mit Wissenschaft. 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Teil IV: Transformation entfalten 

muss dabei dekolonialen und intergenerationalen Ansprüchen folgen. Care kann 
somit als Gegenentwurf zu einer extraktivistischen und unterdrückenden Praxis 
verstanden werden und als Möglichkeit, sozialökologische Beziehungen, die durch 
reproduktive Abhängigkeitsverhältnisse ohnehin bestehen, in fürsorgender Weise 
zu gestalten. 

Vereint in ihrer Sorge um den Verlust von Lebensgrundlagen für spätere Gene

rationen als Folge von Umweltverschmutzung und Ressourcenabbau schlossen sich 
Menschen weltweit zusammen, um für die Umwelt, das Klima und eine ökologi

schere Politik einzutreten. Ein Anstoß für die Bewegung war »Silent Spring« (1962) 
der Biologin und alleinerziehenden Mutter Rachel Carson. Davon ausgehend, eta

blierte sich ein breites Protestrepertoire bestehend aus Massendemonstrationen, 
zivilem Ungehorsam, Blockaden, Lobbyarbeit, Kunstaktionen und Performances, 
dem Aufbau globaler Netzwerke und direkten Aktionen gegen fossile Infrastruktur. 
Teile der Bewegungsstrukturen verstetigten sich in institutionalisierter Form durch 
die Gründung von Umweltverbänden wie z.B. Greenpeace und BUND oder der Grü

nen Partei. Prägend für die deutsche ökologische Bewegung war seit den 1970er 
Jahren auch die Anti-Atomkraft-Bewegung. Sie wurde im Nachgang des GAUs von 
Tschernobyl von Frauen in Sorge um die Zukunft ihrer Kinder in München initiiert 
und als »Mütter-Bewegung« bekannt. Das Konzept der Klimagerechtigkeit und da

mit einhergehende Neugründungen von Gruppen sowie Umbenennungen von Tei

len der ökologischen Bewegungen schrieb den Fokus auf die räumliche und zeitli

che Dimension von Ökologie und Nachhaltigkeit programmatisch fest. Die sozia

le Ungleichverteilung von Ursachen und verheerenden Auswirkungen der Ausbeu

tung der »billigen Natur« (Moore 2016) in Verschränkung mit globalen Herrschafts- 
und Machtverhältnissen wurden zunehmend ins Zentrum der Auseinandersetzun

gen gestellt. Klimacamps – heute »System Change Camps« – entwickelten sich seit 
den 2000ern in Deutschland als eine zentrale Organisationsform, oft mit direkten 
Aktionen etwa gegen umweltschädliche Infrastrukturprojekte wie den Ausbau von 
Autobahnen oder Flughäfen. Neben den direkten Aktionen stand der Wissensaus

tausch, einerseits in Form von Workshops, andererseits im praktischen, fürsorgen

den Zusammenleben im Vordergrund. Auf den Camps ist es der Anspruch, die Re

produktionsarbeit gerecht zu verteilen. Beim Klimacamp 2019 kam es etwa zum 
Streik der Küfa (Küche für alle), bis sich mehr Campteilnehmer*innen an der Ar

beit beteiligten. Beim Camp in Grünheide 2024 kamen die Aktivist*innen von den 
Aktionen zurück auf das Campgelände mit »Ohne Camp und ohne Küfa sind wir 
nichts«-Gesängen, als kollektiver Ausdruck der Wertschätzung für die fürsorgende 
Hintergrundarbeit, die in den Erzählungen von sozialen Bewegungen wenig Auf

merksamkeit erfährt und so lange unsichtbar bleibt, wie alle gut versorgt sind. Die 
vergeschlechtlichte Aufteilung von Sorgearbeit und der Reproduktion der Grundla

gen des Lebens ist daher als konstanter Bestandteil nicht nur der Kämpfe, die die 
Bewegung nach außen führt, sondern auch als Teil der inneren Bewegungspraxis 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozän 205 

einzuordnen. Praxen wie solidarisches Preppen können widerständige Ansätze des 
Füreinandersorgens in der Welt und um den Planeten sein: Wo Konzepte der Hete

ro-Kleinfamilie brüchig werden und der patriarchale Staat (Sauer 2011) keine Lösun

gen bietet, treten subkulturelle Bewegungsstrukturen mit dem Angebot subversiver 
Care-Praxen an die Stelle. 

Inwiefern ist Care in deinem Forschungsfeld umkämpft? 

AS: Die Frage nach Care, Fürsorge, Pflege, ist traditionell eine Geschlechterfrage. 
Dieser Logik folgend ist auch die ökologische Sorge um die Erhaltung von Lebens

grundlagen weiblich besetzt, das spiegelt sich in der Klimabewegung wider. Nicht 
erst mit Greta Thunberg und Luisa Neubauer führen junge Frauen ökologische Be

wegungen an. Als charakteristisches und wiederum ursprünglich weiblich gepräg

tes Mittel des Widerstandes der globalen ökologische Bewegung bildeten sich in der 
Protestpraxis junger Frauen in den USA, Indien und Europa die Wald- und Baum

besetzungen heraus. Als Ikone der besonders in Deutschland u.a. von der Gruppe 
»Ende Gelände« angewandten Protestform6 gilt Julia Butterfly Hill (»Luna«), die 1997 
als 23-Jährige für 738 Tage einen Redwoodbaum in Kalifornien besetzte, um gegen 
die Waldrodung zu protestieren. Die binäre Vergeschlechtlichung der ökologischen 
Verantwortung birgt die Gefahr, die globale Erschöpfung weiter fortzusetzen. Zur 
doppelten Vergesellschaftung (Becker-Schmidt 2003) kommt in der ökologischen 
Krise die doppelte Verantwortung des Schützens und Reparierens, die als kollektive 
Aufgabe verstanden werden muss. 

Das sozialökologische Füreinandersorgen bleibt sowohl gesamtgesellschaftlich 
als auch innerhalb der Bewegung umkämpft. Perspektiven auf Sorge sind einge

bettet in spezifische Bewegungsgeschichten und Sozialisationskontexte ihrer Ak

teur*innen. Auch in emanzipatorischen Milieus wird Sorge als kulturelle Praxis ver

standen und Weiblichkeit erstens mit Gebärfähigkeit und zweitens einer konstru

ierten »Naturverbundenheit« gleichgesetzt (vgl. Gaard 2011). Das Spektrum an es

senzialisierenden Zuschreibungen reicht bis hin zur Vereinnahmung von Ökologie- 
und Geschlechterthemen durch rechte Politiken im Sinne von antiökologischen Ein

stellungen (siehe Beitrag von Julian Niederhauser in diesem Band), Naturschutz im 
Sinne von Heimatschutz und der Bewahrung »traditioneller« heteropatriarchaler 
Familienbilder (siehe Beitrag von Carla Ostermayer in diesem Band). Der Kampf 
gegen Praktiken und Vorstellungen der vergeschlechtlichten Reproduktion ist im 
Bewegungsalltag zentral. 

6 In Deutschland in den letzten vier Jahren: Dietenbacher Wald in Baden-Württemberg, Wald

besetzung in Grünheide bei Berlin, Dannenröder Forst in Hessen, Hambacher Forst in Nord

rhein-Westfalen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Teil IV: Transformation entfalten 

Grundlage meiner Analysen ist die Annahme der fundamentalen Bedeutung 
stabiler und zugleich flexibler sozialer Netzwerke und Care-Beziehungen zur Über

windung individueller und gesellschaftlicher Krisen. Daraus schlussfolgere ich, 
dass die konkrete Utopie der care-zentrierten Gesellschaft auch eine krisenfestere 
Gesellschaft verspricht. Die sorgsame Pflege der bereits durch wechselseitige An

gewiesenheit bestehenden Beziehungsverhältnisse wirkt sowohl in die Bewegung 
hinein als auch gesellschaftlich gleichermaßen transformierend und stabilisie

rend. Ihr transformatives Potenzial können die Bewegungspraxen dann entfalten, 
wenn es gelingt, die Vergeschlechtlichung der Sorge aufzulösen, sozialökologi

sche Interdependenzen als Grundlage für Bewegungsstrategien anzuerkennen 
und kollektivierte Praxen des Füreinandersorgens in den öffentlichen Diskurs 
einzubringen und zu etablieren. 

Fazit 

Die Fragen um Care, Ökologie und Geschlechterverhältnisse sind letzten Endes ein 
Kampf um den individuellen Zugang zur Einteilung von Zeit. Wer andere Menschen 
umsorgt, sei es in Form unbezahlter Care-Arbeit für Kleinkinder, zu pflegende An

gehörige oder oft in prekären Verhältnissen in Kindergärten, Krankenhäusern, Pfle

geeinrichtungen muss aus Zeitgründen oft herbe Einschnitte an anderer Stelle vor

nehmen, wie wir es auch eingangs in unserem Beispiel mit der Konferenzanreise 
nach Lund bebildert haben. Die Logik der Zeitrechnung der Sorge um die Welt et

wa in Form von Klimaaktivismus oder kleinbäuerlicher Landwirtschaft ist zwar ei

ne andere, über längere Zeiträume angelegte, ist jedoch gleichermaßen unvereinbar 
mit der kapitalistisch produzierten Geschwindigkeit und Zeitknappheit. Wir verste

hen es als zentrale Aufgabe einer sozialökologischen Bewegung, Räume zu schaffen, 
in denen das Füreinandersorgen in menschlichen und mehr-als-menschlichen Kon

texten als präfigurative Praxis eingeübt werden kann. Vielleicht war dieses Kolleg an 
manchen Stellen genau so ein Raum (siehe Beitrag von Carla Noever Castelos und 
Friedemann Wiese in diesem Band). 

Die repetitive Forderung »Mehr Milch!« des Kleinkindes auf der Rückbank 
während unserer eingangs beschriebenen Konferenzanreise verdeutlicht die un

terschiedlichen Dimensionen des Füreinandersorgens und hebt auch den Aspekt 
der Zeit hervor. Einerseits gab es einfach keine Milch mehr (was an dieser Stelle 
symbolisch für die materielle Ebene der Endlichkeit von sogenannten »natürlichen 
Ressourcen« stehen kann), anderseits waren die nervlichen Kapazitäten durch die 
repetitive Forderung irgendwann an Grenzen geraten. Die Zeit, die beansprucht 
wird durch diese andauernde Forderung ist ausschlaggebend für eine kritische 
Auseinandersetzung der Umkämpftheit des Füreinandersorgens und auch für eine 
exakte Betrachtung der von Winker angesprochenen Erschöpfung von »Ressour

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozän 207 

cen«. Was bedeutet es, fünf Stunden Autofahrt mit zwei Kleinkindern zu verbringen 
und anschließend einen halbwegs intelligenten Vortrag halten zu sollen? Wie un

terscheidet es sich davon, konzentriert – ohne große Beanspruchungen durch 
Care-Verantwortung – anzureisen und die Bahnfahrt zur Vorbereitung nutzen zu 
können? 

Milch ist in der Analyse der kritischen Ökofeministin Greta Gaard (2013) das 
Gut schlechthin, anhand dessen sich die Gleichförmigkeit menschlicher und mehr- 
als-menschlicher kapitalistischer Ausbeutung ausdrückt. Statt »mehr Milch« rufen 
wir »mehr Care« für alle und fordern ein Wahrnehmen des Aneinander-gebunden- 
Seins in geselleschaftlichen Naturverhältnissen und eine Anerkennung der essen

ziellen Notwendigkeit des Füreinandersorgens, also des Eingehens solidarischer, 
queerer Sorgeverhältnisse als Strategie der Krisenbewältigung und – prävention, 
denn 

the kind of empathy that environmentalism at large calls for so urgently right now 
is by definition queer […] one must care for nameless, faceless future beings, in

cluding non-humans, to which one has no domestic, familial, or finical ties (ebd. 
185). 

Während des Tippens ist das Kind aufgewacht und steht neben dem Computer. Des

wegen endet unser Beitrag einfach mit diesem Lieblingszitat. 

Literatur 

Barca, Stefanie (2020): Forces of Reproduction. Notes for a Counter-Hegemonic An

thropocene. Cambridge. 
Becker-Schmidt, Regina (2010): Doppelte Vergesellschaftung von Frauen. In: Be

cker, R./Kortendiek, B. (Hg.): Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung. 
VS Verlag für Sozialwissenschaften. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-531-920 
41-2_8. 

Biesecker, Adelheid/Hofmeister, Sabine (2015): (Re)Produktivität als ein sozial-öko

logisches ›Brückenkonzept‹. In: Nachhaltigkeit anders denken: Veränderungs

potenziale durch Geschlechterperspektiven, 77–91. 
Brand, Ulrich/Wissen, Markus (2017): Imperiale Lebensweise. Zur Ausbeutung von 

Mensch und Natur im globalen Kapitalismus. München. 
Brand, Ulrich/Wissen, Markus (2024): Kapitalismus am Limit. Öko-imperiale Span

nungen, umkämpfte Krisenpolitik und solidarische Perspektiven. München. 
DOI: https:/doi.org/10.14512/9783987262951. 

Chatzidakis, Andreas u.a. (2020): The care manifesto: The politics of interdepen

dence. London. 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-531-92041-2_8
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92041-2_8
https://doi.org/10.14512/9783987262951
https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92041-2_8
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92041-2_8
https://doi.org/10.14512/9783987262951


208 Teil IV: Transformation entfalten 

de La Bellacasa, María Puig (2015): Making time for soil: Technoscientific futurity 
and the pace of care. In: Social studies of science 45.5: 691–716. 

de La Bellacasa, Maria Puig (2017): Matters of care: Speculative ethics in more than 
human worlds (Vol. 41). Minneapolis. 

Dinerstein, Ana Cecilia (2016): Social Sciences for an Other Politics. Women Theo

rizing Without Parachutes. Cham. 
Gaard, Greta (2011): Ecofeminism Revisited: Rejecting Essentialism and Re-Plac

ing Species in a Material Feminist Environmentalism. In: Feminist Formations: 
26–53. 

Gaard, Greta (2013): Toward a Feminist Postcolonial Milk Studies. In: American 
Quarterly 65 (3): 595–618. 

Helfrich, Silke/Bollier, David (2020): Frei, fair und lebendig. Die Macht der Com

mons. Bielefeld 
I.L.A. Kollektiv (2019). Das gute Leben für alle. Wege in die solidarische Lebensweise. 

München. 
Kimmerer, Robin Wall (2013): Braiding sweetgrass: Indigenous wisdom, scientific 

knowledge and the teachings of plants. Minneapolis. 
Lehmbrock, Verena (2020): Der denkende Landwirt: Agrarwissen und Aufklärung in 

Deutschland 1750− 1820. Köln. 
Merchant, Carolyn (1995): Earthcare: Women and the Environment. New York. 
Moore, Jason W. (2016): Anthropocene or Capitalocene? Nature, History, and the Cri

sis of Capitalism. Oakland. 
Nixon, Rob (2011): Slow Violence and the Environmentalism of the Poor. Cambridge, 

MA. 
Penniman, Leah (2022): Black Land Matters. Climate Solutions in Black Agrarian

ism. In: Transition, (133), 20–32. 
Penniman, Leah (2023): Black earth wisdom: Soulful conversations with Black envi

ronmentalists. New York. 
Portocarrero Lacayo, Ana Victoria (2024): Care is the new radical: food and climate 

approaches from a peasant feminist perspective. In: The Journal of Peasant Stud

ies, 1–18. DOI: https://doi.org/10.1080/03066150.2024.2306987. 
Redecker, Eva v. (2020): Revolution für das Leben. Philosophie der neuen Protestfor

men, Frankfurt a.M. 
Redecker, Sophie v. (2022): Agrarian (Post-)Humanities. In: Braidotti, R./Jones, E./ 

Klumbyte, G. (Hg.): More Posthuman Glossary. London/New York. 
Rucht, Dieter (1995): Kollektive Identität: Konzeptionelle Überlegungen zu einem 

Desiderat der Bewegungsforschung. In: FJ NSB, Jg. 8/1995, Heft 1, 9–23. 
Sauer, Birgit (2011): Migration, Geschlecht, Gewalt: Überlegungen zu einem inter

sektionellen Gewaltbegriff. In: GENDER – Zeitschrift für Geschlecht, Kultur 
und Gesellschaft, 3(2), 44–60. URL: https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168 
-ssoar-395442, Zugriff: 20.2.25. 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/03066150.2024.2306987
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-395442
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-395442
https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/03066150.2024.2306987
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-395442
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-395442


Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozän 209 

Schmelzer, Matthias/Vetter, Andrea (2024): Degrowth/Postwachstum zur Einfüh

rung. Hamburg. 
Tronto, Joan (1993): Moral Bounderies: A Political Argument for an Ethic of Care. New 

York. 
Wichterich, Christa (2023): Von der Imperialen Lebensweise über solidarische Re

produktion zu Reproduktionswohlstand für alle. In: Kierot, Lara u.a. (Hg.): So

lidarität in Zeiten multipler Krisen, Wiesbaden: 15–33. 
Winker, Gabriele (2015): Care-Revolution: Schritte in eine solidarische Gesellschaft. 

Bielefeld. 
Winker, Gabriele (2020): Solidarische Care-Ökonomie: Für eine gerechte Versor

gung von Menschen und Planet. München. 
Zaragocin, Sofia/Caretta, Martina Angela (2021): Cuerpo-territorio: A decolonial 

feminist geographical method for the study of embodiment. Annals of the Amer

ican Association of Geographers 111.5, 1503–1518. DOI: https://doi.org/10.1080/ 
24694452.2020.1812370. 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/24694452.2020.1812370
https://doi.org/10.1080/24694452.2020.1812370
https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/24694452.2020.1812370
https://doi.org/10.1080/24694452.2020.1812370


https://doi.org/10.14361/9783839476178-016 - am 13.02.2026, 13:41:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

