Care gegen Anthropozan
Zur Umkampftheit des Flreinandersorgens

Sophie von Redecker und Ania Spatzier' mit Christa Wichterich

Im Frithjahr 2024 gaben wir einen Workshop bei der POLLEN-Konferenz in Lund.
POLLEN steht fiir Political Ecology Network und wir haben dort ein Konzept fiir ei-
nen interaktiven Workshop mit dem Titel Care (against) the Anthropocene eingereicht.
Aus Perspektiven der Soziologie und der Okologischen Agrarwissenschaften bear-
beiten wir das Thema Care auf der Suche nach einem gemeinsamen Verstindnis.
Von zentraler Bedeutung war fitr den Workshop die Vielfalt der Bedeutungen von
Care in unterschiedlichen Sprachen. Im Deutschen verwenden wir die Begriffe Ca-
re/Sorge/Fiirsorge synonym, haben uns aber auch entschieden, zusitzlich den Be-
griff des Fiireinandersorgens einzubringen, der die drei Dimensionen miteinander
verbindet. Die Thematik hatte fiir uns eine auch ganz praktische Dimension: Man-
gels anderer Betreuungsoptionen nahmen wir unsere Kinder zur Tagung in Schwe-
den mit und organisierten die Betreuung wihrend unseres Workshopsslots privat.*
Wahrend der mehrstiindigen Autofahrt war es eine Herausforderung, den Bediirf-
nissen zweier Kleinkinder auf der Riickbank gerecht zu werden. Dabei ist eine Au-
dio-Aufnahme der Gerduschkulisse im Auto entstanden, deren Grundgesang »Ma-
ma bitte, Mama bitte, Mama bitte« durch unregelmifige, aber eindringliche Rufe
nach »Mehr Milch!« unterbrochen wurde. Die Aufnahme nutzten wir spiter als Ein-
stieg in unseren Workshop.

Kern des Workshops bildete eine schriftliche »stille Diskussion«in den verschie-
denen im Raum vertretenen Sprachen. Dabei wurden vielschichtige Bedeutungs-
ebenen des Wortes Care herausgearbeitet, die sich mangels adidquaten Vokabulars
in der Zielsprache nicht immer direkt tibersetzen lief3en. Eine Teilnehmer*in kom-
mentierte beispielsweise, die wértliche Ubersetzung von Care auf Chinesisch und
einigen anderen ostasiatischen Sprachen sei »shining and protecting, also »leuch-
tend« und »schiitzend«. Eine andere Teilnehmerin unterstrich die Unsichtbarkeit
von Care im 6ffentlichen Raum: »[Care is] very difficult to nurture in professional

1 Die beiden Autor*innen erscheinen in alphabetischer Reihenfolge und haben den Artikel in
gleichen Teilen bzw. gemeinsam verfasst.
2 Danke Katrin Pahl fiir Deine Geduld und Fursorge.

- am 13.02.2026, 13:41:33.


https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Teil IV: Transformation entfalten

environments, where focus is on production rather than reproduction - considered
as given — not cared for — while I find this to be in fact the essence of resilience and
sustainability.«

Dariiber hinaus wurde eine hierarchische Abstufung beziiglich dessen, was als
Firsorge gilt, festgestellt: »We tend to care more about the powerful while there is
no time left to care about the sless important«, »Caring for/with others means also
visibilizing intersectionalities«. Diese Perspektive verweist auf den zentralen Faktor
Zeit. In fast allen Sprachen wurde eine Wortverwandtschaft zu den Worten Sorge
bzw. Besorgtsein festgestellt, beispielsweise auf Niederldndisch: »Zorg, >Zoorgen
voor«means taking care of, >bezorg zijn« means being worried — sums up my feelings
pretty well!«

Deutlich wurden in diesem Workshop die vielen Dimensionen des Care-Begriffs
und seine Umkimpftheit auf theoretischer wie auf subjektiver und materieller Ebe-
ne. Das zeitliche Ausmafd und die Art der Sorgearbeit variierten stark innerhalb der
scheinbar homogenen Gruppe (alles Wissenschaftler*innen auf einer Konferenz).
Einigkeit bestand darin, dass die Care-Perspektive auf Konferenzen sonst unsicht-
bar bleibt. Markant war zudem, dass sich die Sorge/Firsorge fiir das Mehr-als-
Menschliche und fiir andere Menschen oftmals bis zur Erschopfung verschranken.

Aufbauend auf diesen Workshop werden wir entlang des Titels »Care gegen An-
thropozin. Zur Umkimpftheit des Fiireinandersorgens« sowohl unser Verstindnis
aktueller Krisenhaftigkeiten als auch unseren Bezug auf Transformationsbestre-
bungen deutlich machen. Wir verstehen Care als dem krisenhaften Anthropozin
entgegenstehend. In unseren Forschungen konzentrieren wir uns auf Kontexte u.a.
inder Klimagerechtigkeitsbewegung und der kleinbiuerlichen landwirtschaftli-
chen Praxis, in denen Care bereits als emanzipatorischer Widerstand genutzt wird,
um die Ruinen des Anthropozins zu kitten und eine sozialokologische Transfor-
mation zu gestalten. Hierin verdeutlicht sich unser Transformationsverstindnis,
welches prifigurative Praktiken und transformative Zellen (Brand/Wissen 2024:
240ff.) zentral setzt, in denen Verinderungen erprobt und von dort ausgehend
ausgeweitet werden (Redecker 2020).

Ausgangspunkt unserer Analyse ist der Umstand, dass wir Care in der Transfor-
mationsforschung hiufig vermissen; insbesondere deshalb, weil wir Care zugleich
als hochrelevant, aufschlussreich und lésungsorientiert in Anbetracht der aktuellen
globalen sozialdkologischen Krisenkonstellationen einstufen. Care kommt zu kurz
sowohl im krisenhaften Jetzt als auch in der auf seine Uberwindung zielenden
Transformationsforschung. Maria Puig de la Bellacasa resiimiert: »Care is om-
nipresent, even through the effects of its absence« (2017: 1). Es ist unser Anliegen,
Care ins Zentrum zu riicken. Nicht nur als Analyserahmen dieses Artikels, sondern
— wie es das Care Collective in The Care Manifesto (2020: 19) sagt — als »organizing

3 Wir verwenden die Begriffe Care/Sorge/Fiirsorge in diesem Beitrag bedeutungsgleich.

- am 13.02.2026, 13:41:33.


https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozén

principle«. Care soll also eine Tatsache sein, um die im zwischenmenschlichen und
mehr-als-menschlichen Kontext nicht mehr gerungen werden muss, sondern die
als grundlegendes Prinzip des Miteinanderseins verstanden wird.

Affirmativ gefasst, begreifen wir Care damit auch als eine Moglichkeit, dem An-
thropozin entgegenzuwirken. Damit meinen wir, dass es einerseits im Gegensatz
zu den extraktivistischen, zerstorerischen materiellen Einschreibungen in Okosys-
teme auch die Moglichkeit gibt, fiir das, was wir Natur nennen, zu sorgen, diese
zu pflegen und aufzubauen. Care als solidarisches Leitmotiv ermdéglicht dariiber
hinaus die zwei essenziellen, den Anthropozinbegrift charakterisierenden, hierar-
chischen Setzungen zu kritisieren. Erstens, die euro- und anthropozentrische Idee,
den Menschen als Zentrum zu definieren und die Natur als ausbeutbare davon abge-
spaltene Umwelt zu verstehen. Zweitens, die Verschleierung der unterschiedlichen
Verantwortlichkeiten fiir die Krisenhaftigkeit und die mit dem Terminus anthropos
einhergehende Suggestion, dass die gesamte Menschheit gleichermafien die zer-
storerischen extraktivistischen Praktiken hervorgerufen hitte.

Care kann so als gegenhegemoniale Strategie, als Mittel des Widersetzens gegen
die Ausbeutung menschlicher und nichtmenschlicher »Ressourcen« wirken. Wir
wollen in Analogie zu der kleinkindlichen Forderung »Mehr Milch« schlicht »Mehr
Care«. Nicht fir uns persénlich, sondern fir die Welt, fiir menschliche und mehr-
als-menschliche Kontexte, wobei wir beides als verwoben verstehen. Angelehnt
an unterschiedliche Einfliisse wie Donna Haraway, Jane Bennett, Stefania Barca,
queere Theorien, feministische Perspektiven, indigene Kosmologien und Neue
Materialismen verstehen wir ebenso die 6kologische Krise und die Krise sozia-
ler Reproduktion als verwoben. Vor dem Hintergrund der globalen Erschépfung
»menschlicher und nicht-menschlicher Ressourcen« (Winker 2020) plidieren wir
fur das Eingehen neuer radikaler planetarischer Fiirsorgeverhiltnisse.

Um uns dieser grofen Forderung anzunihern, haben wir zunichst Christa
Wichterich, Expertin fiir feministische politische Okologie, drei Fragen gestellt,
die zusammenfassen, was uns beide im Laufe der gesamten Zeit unseres Promo-
tionskollegs beschiftigt hat. Es sind Fragen, auf die wir trotz und zum Teil wegen
aller Forschungen, die wir diskutiert und gehort haben, keine Antworten fanden.
Sie skizzieren unsere Suche nach »mehr Care« und beleuchten Leerstellen und
Unsichtbares. Wir méchten hiermit den Dialog zwischen wissenschaftlichen Gene-
rationen sowie feministischen und queeren Theoriezugingen ins Zentrum riicken.
Daran anschlief3end fithren wir aus, welche Rolle Care in unserer Forschung spielt
und inwiefern sie umkampft ist. Zum Abschluss erldutern wir, inwiefern all das mit
kritischer Wissenschaft und unserem Kolleg im Zusammenhang steht.

- am 13.02.2026, 13:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Teil IV: Transformation entfalten

Christa, warum steht Care nicht im Zentrum der Transformationsforschung, obwohl Care
Grundlage fiir alles ist?

CW: Gute Frage, schnelle Antwort: Weil sozial-6kologische Transformation sich
meist zuallererst auf die Materialitit von Produkten und Ressourcen bezieht. Der
immer noch anrithrend richtige Friedensslogan »Schwerter zu Pflugscharen« steht
als Paradigma fiir die Zentralitit von materiellen Produkten. Obwohl ein Sorgeethos
anstelle einer Vernichtungslogik die Grundlage jeden Friedens und der Gegenpol zu
Gewalt ist, wird mit diesem Slogan landwirtschaftliche Technologie als Gegenmo-
dell angerufen. Die Verkehrswende von umweltbelastender, klimaunfreundlicher
Mobilitit mit privaten Pkws oder gar ressourcenverschwendenden SUVs zu res-
sourcenschonender, CO,-drmeren Transportmitteln oder die Energiewende von
fossilen Energietrigern zu Erneuerbaren wollen jeweils ein industriell erzeugtes
oder industriell extrahiertes Produkt durch ein anderes ersetzen. Industrielle Her-
stellung gehorcht im Maschinen- oder Robotertakt den Prinzipien der Effizienz
und Geschwindigkeit und trigt letztlich das Brandzeichen von kapitalistischem
Produktivismus und Wachstum. Windridder und Solarpanelen geben schlieflich
auch Wachstumsimpulse.

In einer griinen Okonomie oder dem Green New Deal, der einen 6kologischen
Paradigmenwechsel durch Dekarbonisierung und o6kologische Modernisierung
reklamiert und damit die multidimensionale Krise als Wachstums- und Ent-
wicklungshemmnis iiberwinden will, sind Konversionsdebatten nach wie vor
marktbasiert. Sie bewegen sich auf extraktions- und industriepolitischem Terrain
im Rahmen globaler Stoffstrome und transnationaler Handels- und Finanzpolitik,
aber auch innerhalb westlicher Wissensregime. Der praktisch-politische Fokus
auf Konversion beinhaltet ein Risiko, den Blick auf den Austausch von Rohstoffen,
Produkten und Technologien zu reduzieren und tendenziell von Machtverhiltnis-
sen, der Handlungslogik und von Interessen zu abstrahieren. Transformation wird
als technologisch modernisierte Naturbeherrschung konzipiert. Das zeigt sich
in der Biodkonomie und Landwirtschaft 4.0, wo Technologien und KI mit einem
Mythos von Innovation die Steuerung und Kontrolle iibernehmen. Dabei werden
Nachhaltigkeit, soziale Gerechtigkeit und Demokratie eher am Rande mitgedacht,
statt sie zum Dreh- und Angelpunkt zu machen.

Eine Triebkraft fiir die griine Okonomie ist die Hoffnung der Abkopplung der
Wirtschaft und des Wirtschaftswachstums vom Naturverbrauch. Das aber bleibt
einerseits eine Illusion, solange nicht eine andere konomische und ¢kologische
Logik Gesellschafts-, Produktions- und Naturverhiltnisse bestimmt, zum anderen
heiligt der Zweck die Mittel, auch die gewaltférmige, neokoloniale Enteignung und
Aneignung der zur Transformation notwendigen Stofflichkeit, derzeit z.B. griiner
Wasserstoff. Folge ist eine weitere In-Wert-Setzung und Kommerzialisierung von
Rohstoffen bei gleichzeitiger Zerstérung von Biodiversitit im Zuge der Aneignung

- am 13.02.2026, 13:41:33.


https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozén

und Herstellung von Monokulturen. Das alles verschirft die Konkurrenz um Res-
sourcen und Marktfithrung auf nationaler und internationaler Ebene, aber auch so-
ziale Konflikte. Kurz: Markt- und materialititsorientierte Transformation ist in der
Regel careless, sorg- und riicksichtslos gegeniiber Reproduktion, Bediirfnissen und
Bedarfen an der Basis. Das ist Transformationskolonialismus.

Inwiefern hat sich der Umgang mit/die Verhandlung der Care-Perspektive aus deiner Sicht
innerhalb der Transformationsforschung in den letzten Jahren verindert? Gibt es einschligige
Verinderungen/signifikante Umbriiche?

CW: In akademischen Diskursen haben die Debatten um Degrowth (Schmel-
zer/Vetter 2024), um Commons und Commoning (Helfrich/Bollier 2020) und
um ein »gutes Leben fiir alle« (I.L.A. Kollektiv 2019) das Nachdenken iiber eine
tiefgreifende Transformation (deep transformation) durch einen Paradigmenwech-
sel vorangetrieben, der den Herrschaftscharakter gesellschaftlicher Natur- und
Klassenverhiltnisse in Frage stellt und sich unauflgslich mit globaler sozialer
Gerechtigkeit verbindet.

Je stirker in den vergangenen Jahren die Grenzen des Wachstums und die
systemische Vielfachkrise politisiert und dabei die zunehmende Erschépfung und
Zerstorung menschlicher und natiirlicher Ressourcen skandalisiert wurden, desto
lauter wurde in Transformationsdiskursen das Plidoyer, nicht nur Druck aus dem
Wachstumskessel zu lassen, sondern einen Kurswechsel des Wirtschaftens und
des Stoffwechsels mit der Natur anzugehen. Erfahrungen, dass der Markt und
Technologien angesichts ungleicher Ausgangsbedingungen weder Ressourcen-
gerechtigkeit noch Nachhaltigkeit dauerhaft sichern, stirken den Ruf nach einer
Politisierung — nicht Kommerzialisierung oder Finanzialisierung — von Problemls-
sungen einerseits und andererseits nach einer Ethik des Sorgens, Sich-Kiimmerns
und Ausgleichens mit demokratischen Prinzipien. Gegeniiber dem Produktivismus
des kapitalistischen Wachstums riickte Reproduktivitit als Ausgangspunkt und
Ziel okonomischen und 8kologischen Handels ins Zentrum (Biesecker/Hofmeister
2015).

Anlisse dafir waren auch konkrete Erfahrungen der Verwundbarkeit und
der gesellschaftlichen Reproduktionskrise durch die Covid-19-Pandemie, durch
Ressourcenverknappung und Artensterben, durch den Klimawandel und Kipp-
punkte wie die Uberschwemmungen im Ahrtal und in Valencia. Dabei wurden
die Systemrelevanz von Care-Arbeit und die Notwendigkeit von solidarischem
Handeln schmerzlich spiirbar. Je mehr sich die multiplen Krisen verschirfen, desto
deutlicher wird, dass es ums Ganze geht, ums Leben (Redecker 2020; Barca 2020).
Nicht Konkurrenz um schrumpfende Lebensgrundlagen und egoistische Besitz-
standswahrung er6ffnen Wege aus den Krisen, sondern kollektive Strategien des

- am 13.02.2026, 13:41:33.

197


https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Teil IV: Transformation entfalten

Sich-Kiimmerns, eine Priorititenverschiebung vom Wachsen auf Erhalten und
Zukunftssicherung.

In diesem Kontext bietet der aus feministischer Perspektive eingebrachte Ca-
re-Diskurs hohe Transformationspotenziale, weil Care mit der ihr eigenen Zuge-
wandtheit und ihrem eigenen Tempo Extraktivismus, Enteignung und Zerstérung
diametral entgegengesetzt ist und sie ein Gegennarrativ zum Marktimperativ von
Effizienz- und Produktivititssteigerung transportiert. Nicht nur Care als konkrete
reproduktive Arbeit des Versorgens, der Fiirsorge und der Vorsorge, sondern gera-
de die Ethik des Sich-Kiimmerns um menschliches und nicht-menschliches Leben
ist eine Schliisselkategorie fiir das Umsteuern auf Reproduktivitit. Auch jenseits
feministischer Zuginge hat Care eine breite Resonanz gefunden, weil sie Bediirf-
nissen und Rechten, Kooperation und Interdependenz, Gebrauchswerten und dem
Gemeinwohl Vorrang vor individueller Autonomie und Akkumulation einrdumt.

Die Praxis des Alltags und des Widerstands in ihrer Vielfiltigkeit preschen
der Theoriebildung bei der Suche nach Formen solidarischer Okonomie und der
Konvivialitit mit Natur voraus. Es sind immer wieder Alltagspraktiken, zivilge-
sellschaftliche Bewegungen und Protestinitiativen, die Alternativen austesten und
Reziprozitit, Interdependenz und Kooperation im Unterschied zum Homo oe-
conomicus®, seiner” individuellen Nutzenmaximierung und seiner* imperialen
Lebensweise sondieren und Theoriebildung inspirieren.

Allerdings ist eine Care-Perspektive nicht automatisch ein transformatorischer
Koniginnenweg, und sie ist weder gegen Missbrauch noch gegen Riickschlige
gefeit. Care-Arbeit braucht Umverteilung und Umbewertung, sprich: Sie muss
aus feminisierter und rassifizierter Zuschreibung und der imperialen Lebens-
weise (Brand/Wissen 2017; Wichterich 2023) befreit werden, um nicht Gefahr zu
laufen, durch Marktkrifte, neoliberale kostensparende Politik oder konservativ
rechtspopulistische Krifte vereinnahmt zu werden.

Intersektionale und queer-feministische Ansitze dekonstruieren mit einem
herrschaftskritischen und emanzipatorischen Drive die Monokulturen im Kopf
und in der Politik wie auch die binire hierarchische Geschlechterordnung. Sie
kitmmern sich respektvoll um Gemeinsames und Differenzen in der kulturellen,
S8konomischen, sozialen, sexuellen und Biodiversitit, statt die Vielfalt zu reduzie-
ren.

Welche Entwicklungen geben » Hoffnung« auf eine mehr Care-fokussierte Transformationsfor-
schung? Wo lassen sich diese Ansitze bereits finden? Was ist deine Vision fiir eine Care-fokus-
sierte Transformationsforschung?

CW: Es ist in diesen sich verdiisternden Zeiten nicht einfach, iiber Hoffnung zu
reden, aber notwendig, um der Spaltungs- und Verunsicherungspolitik nicht das
Terrain zu iiberlassen, sondern ihr eine Politik des Commoning, von Allianzen und

- am 13.02.2026, 13:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozén

rebellischer Zukunftsfihigkeit entgegenzusetzen. Hoffnung besteht, weil die drei
Zielkorridore — Degrowth, Commons und gutes Leben fir alle — mit westlichem
post-aufklirerischem Fortschrittsdenken brechen und sich fir nicht-westliche kos-
mologische und interdependente Konzepte wie auch fiir alternative Handlungster-
rains jenseits des verwertungszentrierten Aneignungs- und Produktivititsparadig-
mas 6ffnen. Und natirlich gibt die ganze Bandbreite von oppositionellen und sub-
versiven Praktiken und transformativen Zellen (Brand/Wissen 2024) Hoffnung, weil
sie die neokoloniale kapitalistische Logik von Monokulturen unterbrechen und in
Richtung auf ein konviviales Mensch-Natur-Verhiltnis stéren. Die transnationa-
le Ausbreitung von Konzepten der Ernihrungssouverinitit und von Praktiken der
Agrodkologie steht paradigmatisch fir die Attraktivitit solcher Alternativen. Beset-
zungen von Hiusern und Waldstiicken versuchen, Ressourcen der Verwertung und
Profitmacherei zu entziehen und stellen die Eigentumsfrage neu. Kommunale Biir-
gerrite zur Daseinsvorsorge und zu Care-Arbeit stellen ein Commoning dar und
iiben neue demokratische Entscheidungsstrategien ein. Neue Allianzen kimpfen
fiir eine Verkehrswende. Ausgehend vom lateinamerikanischen Raum und den dor-
tigen Ya-Basta-Bewegungen* gegen neo-imperiale Aneignung hat das Cuerpo-Terri-
torio-Konzept Widerstandsraume geéfinet, die feministische Anti-Gewaltpolitik ge-
gen Korper mit anti-kolonialer und anti-kapitalistischer Gewalt gegen Territorien,
Ressourcen und Natur verbinden (Zaragocin/Caretta 2021).

Care ist ein Binde- und Hoffnungsmittel zwischen unterschiedlichen Kimpfen
und Bewegungen, denn es geht im Kern um das Recht auf Uberleben und siche-
re Lebensgrundlagen. Deshalb kann die Sorgelogik als Kompass im Zentrum de-
mokratischer Entscheidungen, von Gerechtigkeit sowie fiir Achtsamkeit gegeniiber
menschlichem und nicht-menschlichem Leben in seiner Vielfalt und innerhalb der
planetarischen Grenzen fungieren. Konzepte der Care Revolution (Winker 2015), ei-
ner Caring Economy (Commission 2020) und einer Caring Democracy (Tronto 1993)
haben diesen Kompass in transformatorische Strategien und Leitplanken des Um-
baus tibersetzt. Doch es gibt keinerlei Automatismus eines Umschlags von den vie-
len verstreuten Alternativen in ein neues sorgezentriertes Handlungsparadigma.

Deshalb brauchen wir in diesen dystopischen Szenarien konkrete Utopien (Di-
nerstein 2016). Care als »neue Radikale«, die den grundlegenden Konflikt zwischen
Kapital und Leben (Portocarrero Lacayo 2024) und die zerstorerische Gewalt des he-
gemonialen Entwicklungsmodells blof3stellt, kann dann als transformatorische und
emanzipatorische Kraft wirken, wenn sie zum Ausgangs- und Zielpunkt von Okono-
mie und Okologie gemacht wird. Paradigmenkimpfe gegen Extraktivismus wie die
stidafrikanische Bewegung zum »Recht, NEIN zu sagen«, und Bewegungen gegen

4 »Ya basta«—»Es reicht«—Parole deraufstindischen Zapatistas in der Chiapas Region Mexikos
gegen kapitalistische Ausbeutung und koloniale Landnahme.

- am 13.02.2026, 13:41:33.

199


https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Teil IV: Transformation entfalten

Bio- und Geoengeneering wie »Leave them in the Ground« oder »Hands off Mother
Earth« haben visiondren Charakter.

Auf diese konkreten Utopien fokussierend, zeigen wir nun anhand der agraréko-
logischen Praxis in landwirtschaftlichen Kontexten und einem Blick auf/aus den
Agrarwissenschaften (Sophie) sowie aus soziologischer Perspektive auf die Klima-
gerechtigkeitsbewegung der letzten Jahre (Ania), inwiefern Care dort verhandelt
wird und umkimpft ist.

Sophie, Welche Rolle spielt Care in deiner Forschung?

SvR: Care ist in meiner Forschung zu und mit landwirtschaftlichen Praktiken zen-
tral. Das scheint zunichst ungewdhnlich und wird, wenn iiberhaupt, meist so ver-
standen, dass ich mich dabei um die auf Héfen anfallende hiusliche Care-Arbeit be-
ziehe. Ich verstehe als Care-Arbeit jedoch vielmehr agrarékologische Praktiken, die
Béden verbessern, Okosysteme pflegen und im komplexen Sinne Zusammenhinge
anerkennen und diese ausbauen - ein Verstindnis von Fiirsorge als »politics of in-
terdepence«, wie es der Untertitel des Care-Manifests (Chatzidakis 2020) verdeut-
licht. Dies sind Praktiken, die eher aufbauen als zerstéren und so eine nicht extrak-
tivistische Form von Landwirtschaft erméglichen. Landwirt*innen, die diese Prak-
tiken anwenden, machen dies meist, so der Ansatz meiner Forschung, aus einem be-
stimmten Naturverstindnis heraus. Sie gehen andere, nicht hegemoniale Mensch-
Natur-Verhiltnisse ein und unterwandern somit grofde Paradigmen »wie wachsen
oder weichen, die in der Agrarindustrie derzeit vorherrschen. Dieses Paradigma
hat das kapitalistische Dogma internalisiert und driickt aus, dass kleinbduerliche
Hoéfe und Titigkeiten nicht iiberlebensfihig seien, sich also im Sinne der economies
of scale zu vergrofiern hitten oder sweichen< miissten. Das Hofesterben betrifft tat-
sichlich vor allem kleinere Betriebe und die verbleibenden Betriebe vergrofiern sich
signifikant, weil die landwirtschaftlichen Subventionen eher eine grofstrukturierte
agrarindustrielle Landwirtschaft fordern.

Politisch besteht eine Verbindung zu Care-Debatten: Die Care-Arbeit fiir Boden,
der Erhalt von Okosystemen, das nihrende und aufbauende Handeln dieser Land-
wirt*innen, die nicht nur kurzfristig maximalen Profit erzielen wollen, sondern den
Acker langfristig erhalten mochten, ist sozusagen unbezahlte Care-Arbeit, die am
Markt nicht entlohnt wird. Dass aber ohne diese Care-Arbeit Boden langfristig un-
fruchtbar werden oder die fiir die Befruchtung notwendigen Bestiuber aussterben
werden, wird vom Markt ignoriert. Diese zerstorerischen Praktiken lassen sich gut
als »slow-violence« (Nixon 2011) verstehen, da ihre Zerstérung in grofRen Teilen un-
sichtbar geschieht und schleichend Okosysteme und Menschen belastet. Neben die-
sen zeitlichen Externalisierungen der Folgeschiden in die Zukunft, also einer ge-
wollten Blindheit in Bezug auf die Zerstérungen, die derzeitige Praktiken langfris-

- am 13.02.2026, 13:41:33.


https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozén

tig auslosen, ist diese Form der industriellen Landwirtschaft auch auf raumliche
Externalisierungen angewiesen. Eines der grofiten europdischen Gemiise-Anbau-
gebiete, Almeria in Spanien, liegt beispielsweise nicht nur aus klimatischen Grin-
den am siidlichsten Ende Europas, sondern auch, da migrantische Arbeiter*innen
dort, wo ihre Fluchtroute Europa erreicht, als billige Arbeitskrifte ausgebeutet wer-
den (koénnen). Jene (illegalisierten) Menschen, die in der Regel aus dem Sozialsystem
exkludiert sind, erhalten nur prekire Billiglohne und sind dariiber hinaus den Ge-
fahren ausgesetzt, die eine pestizid-lastige Landwirtschaft sowie das stundenlan-
ge Arbeiten in Gewichshiusern mit sich bringt. Ausbeuterische landwirtschaftliche
Praktiken sind in diesem Sinne sozialékologischer Extraktivismus. Dieser nimmt
von menschlichen und nicht-menschlichen Koérpern, ohne Sorge fiir ihren Erhalt zu
tragen.

Somit ist landwirtschaftliche Care-Arbeit auch eine widerstindige Praxis, die
nicht nur auf eine sozial-6kologische Transformation abzielt, sondern bestehende
kapitalistische ausbeuterische Praktiken aktiv umgeht und firsorgende Praktiken
bereits im Jetzt als lebendige Alternative umsetzt. Diese fiirsorgenden Praktiken be-
wegen sich, wie zum Beispiel Maria Puig de Bellacasa (2015) in »Making Time for
Soil: Technoscientific Futurity and the Pace of Care« unterstreicht, in anderen Zeit-
lichkeiten, sowohl, was die langfristige Perspektive von Zerstorung und Aufbau an-
geht, als auch in Bezug auf die Zeit, die ein fuirsorglicher Umgang mit in diesem Fall
Boden im Gegensatz dazu kostet, diese als blofRen Container zur schnell-verfiigba-
ren Warenproduktion zu benutzen.

Was es heiflt, sich mit einem spezifischen Stiick Land, einem Ackerboden
auseinanderzusetzen und mit ihm zu denken, ist zentraler Bestandteil meiner
Forschung. In agrarokologischen biuerlichen Praktiken widmen sich Biuer*innen
intensiv ihren Boden und verfahren entsprechend standort-angepasst und nicht
nach einem bestimmten Schema X, das nur auf Profit ausgerichtet ist. Care-Ar-
beit bedeutet eben auch ein exaktes Wahrnehmen des Gegeniibers und ein Sich-
Einlassen. Diese Form des Wahrnehmens, das jedem Kiimmern vorausgeht, wird
mit zunehmender 6kologischer Zerstdrung umso wichtiger, da Okosysteme, die
irreversible Schiden erleiden, in Zukunft umso mehr Pflege benétigen: Pflege, um
menschliche und nicht-menschliche Kérper zu reparieren, wo es noch geht.

Des Weiteren ist in meiner Forschung wichtig, dass wechselseitige Fiirsorge-
beziehungen mit dem Mehr-als-Menschlichen keine abstrakte Idee sind, sondern
aus Lebensrealititen hervorgehen, deren Marginalisierung auf (post-)kolonialer
Unterdriickung fufdt und deren Unsichtbarkeit im wissenschaftlichen Kontext
durch epistemische Gewalt begriindet ist. Kosmologien, in denen die Natur als
Verwandtschaft verstanden wird, wie prominent von Robin Wall Kimmerer (2013)
diskutiert, machen allzu deutlich, dass Natur nicht nur als zu verwertende und
in Wert zu setzende Ressource verstanden wird, sondern als etwas, was auch in
unverwerteter Form wertvoll ist. In diesem Sinne ist das Plidoyer fiir Care-Bezie-

- am 13.02.2026, 13:41:33.

201


https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Teil IV: Transformation entfalten

hungen zur mehr-als-menschlichen Welt oder dem, was wir Natur nennen, auch
eine Dekolonialisierung des Wissenskanons, wie Leah Penniman (2022) eindriick-
lich in Bezug auf schwarze Genealogien 6kologischer Landwirtschaft, die Care ins
Zentrum stellt, deutlich macht. Die Urspriinge dieser Care-Landwirtschaft und
das dazugehorige Wissen sind lange Zeit vor den institutionalisierten 6kologischen
Agrarwissenschaften, wie sie in weiflen westlichen Kontexten verstanden werden,
erarbeitet und benannt worden. Nicht-sorgevolle Mensch-Natur-Verhiltnisse soll-
ten deswegen auch vor dem Hintergrund der Verwebungen von Kolonialismus und
Kapitalismus verstanden werden. Dies unterstreicht Leah Penniman: »It stands to
reason that any hope of solving the environmental crisis will require an examination
and uprooting of the white supremacist ideologies that underpin the crisis« (2023:
XX).

Inwiefern ist Care in deinem Forschungsfeld umkimpft?

SvR: Zunichst einmal ist die Forschung, die Care-Fragen auch auf 6kologische,
agrarwissenschaftliche Themen ausweitet, insbesondere in den institutionalisier-
ten Agrarwissenschaften so marginalisiert, dass sie nicht einmal umkimpft ist.
Das liegt auch an der Ausrichtung der institutionalisierten Agrarwissenschaften
an sich. Diese sind als 6konomische Lehre mit Ausrichtung auf Wachstumsma-
ximierung angetreten (vgl. Lehmbrock 2020). Die Intensivierung des Ackerbaus
und die Anwendung von agrochemischen Diingemitteln gelten entsprechend als
grofde Errungenschaften der frithen landwirtschaftlichen Forschung. Der Fokus
lag auf Effizienz und Produktivititssteigerung, nicht auf einer langfristigen Pflege
des Okosystems. Diese Ausrichtung auf kapitalistische Werte zeigt sich bis heute
an den deutschen Agraruniversititen. Die oft als interdisziplinir geltenden Agrar-
wissenschaften fokussieren im Bereich Wirtschafts- und Sozialwissenschaften
vordergriindig auf Agrardkonomie. Wissenschaftsgeschichte, politische Okologie
oder Fragestellungen der Humanities scheinen aus dem Wissenskanon ausge-
klammert. Daraus resultierend ist die Beantwortung von Fragestellungen, die
Zusammenhinge von Machtverhiltnissen und Naturkonzeptionen, sozialen und
6kologischen Ausbeutungen oder auch die Genealogie der Agrarwissenschaften
behandeln wollen, quasi verunmdoglicht. Auch deswegen schlage ich die Agrarian
Humanities vor (Redecker 2022).

Dariiber hinaus gibt es zwei weitere Ebenen, auf denen Care in meinem For-
schungsfeld umkimpft ist. Zum einen der Fragenkomplex, wer die Care-Arbeit auf
landwirtschaftlichen Betrieben innerhalb familiirer Kontexte leistet und inwiefern
diese (nicht) als Arbeit verstanden wird, gerade in landwirtschaftlichen Betriebs-
kontexten quasi nebenher ablaufen soll und oftmals stark vergeschlechtlicht ist. Da
es nicht mein Forschungsschwerpunkt ist, fithre ich es nicht weiter aus, aber es soll-
te nicht unerwihnt bleiben.

- am 13.02.2026, 13:41:33.


https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozén

Eine weitere Ebene, auf der ich k/eine Umkiampftheit von Care-Arbeit in Bezug
auf »mein Forschungsfeld« ausmache, ist die Wissenschaft an sich. Es fingt da-
mit an, dass bislang die wenigsten Konferenzen Kinderbetreuung anbieten, dass
Reisen, die fiir wissenschaftliche Konferenzen notwendig sind, mit Kindern ein
erheblicher Mehraufwand oder zum Teil nicht machbar sind,’ dass Ferienzeiten
der Kinder bedeuten, dass es keine Betreuungszeiten gibt, was bei kleinen Kindern
auch 24 Stunden Ansprechbarkeit und Prisenz bedeutet. Es iiberrascht, wie wenig
dariiber gesprochen wird, was fiir einen eklatanten Unterschied es macht, ob eine
Person, die Wissenschaft betreibt, Care-Verpflichtungen hat oder nicht. Menschen
mit Care-Verantwortung kimpfen mit ihrer Miidigkeit, aber ein Kampf oder ein
Ringen um solidarische Vergesellschaftung von Care-Verantwortung im Wissen-
schaftskontext? Wenn es diese Diskussion auf wissenschaftlichen Tagungen, in
Fachbereichssitzungen oder in der sozial-6kologischen Transformationsforschung
gibt, dann im Verborgenen.

Immer noch gibt es eine Scham, iiber diesen vollig ungeldsten und ignorierten
Umstand, dass Wissenschaft (wie viele andere Arbeitsbereiche auch) keine Losung
fir Menschen mit Care-Verantwortung hat, zu schreiben.

Ania, welche Rolle spielt Care in deiner Forschung?

AS: Meiner Auffassung nach sind 6kologische Bewegungen seit ihren Anfingen in
zweifacher Weise als Care-Bewegungen zu verstehen: Die Klimabewegung ist ei-
nerseits kollektiver Ausdruck des Besorgtseins um den Planeten und eine Strategie
des Sich-Sorgens um die Welt. Gleichzeitig steht sie fir zwischenmenschliche und
intergenerationelle Sorge fiireinander, ein Fiireinandersorgen in der Welt.
Okologische Bewegungen unterscheiden sich zunichst von anderen sozialen
Bewegungen in ihrem Verstindnis dariiber, dass wir Menschen in einem Wech-
selwirkungsverhiltnis stehen zu einer sogenannten biophysikalischen Umwelt,
welches sorgsam gestaltet werden muss. Dieses Selbstverstindnis der Bewegungs-
praxis wird von Carolyn Merchant (1995) und Stefania Barca (2020) als earthcare
bezeichnet. Es ist als konstitutives Moment einer kollektiven Identitit (Rucht 1995)
der globalen Klimabewegung zu verstehen. Dabei ist diese Wechselwirkung kein
extraktivistisches wirtschaftliches Nutzungsverhiltnis, sondern ein Fiirsorge-
und Verantwortungsverhiltnis. Wie genau diese beiden, ineinander verwobenen
Care-Ebenen in der Klimabewegung heute diskutiert und praktiziert werden, ist
zentraler Bestandteil meiner Forschung. Care verstehe ich als Sorgeverhiltnis,
das auch auf struktureller Ebene ein Instrument des Ausgleichs sein kann. Care

5 Esistuns wichtig an dieser Stelle zu betonen, dass Care nicht gleichbedeutend mit Kinderbe-
treuung ist. Dieser Teilbereich von Care war lediglich einer unserer gemeinsamen Ausgangs-
punkte, Kinder-Care und der Versuch der Vereinbarkeit mit Wissenschaft.

- am 13.02.2026, 13:41:33.

203


https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Teil IV: Transformation entfalten

muss dabei dekolonialen und intergenerationalen Anspriichen folgen. Care kann
somit als Gegenentwurf zu einer extraktivistischen und unterdriickenden Praxis
verstanden werden und als Méglichkeit, sozialokologische Beziehungen, die durch
reproduktive Abhingigkeitsverhiltnisse ohnehin bestehen, in fiirsorgender Weise
zu gestalten.

Vereint in ihrer Sorge um den Verlust von Lebensgrundlagen fiir spitere Gene-
rationen als Folge von Umweltverschmutzung und Ressourcenabbau schlossen sich
Menschen weltweit zusammen, um fiir die Umwelt, das Klima und eine 6kologi-
schere Politik einzutreten. Ein Anstof3 fiir die Bewegung war »Silent Spring« (1962)
der Biologin und alleinerziehenden Mutter Rachel Carson. Davon ausgehend, eta-
blierte sich ein breites Protestrepertoire bestehend aus Massendemonstrationen,
zivilem Ungehorsam, Blockaden, Lobbyarbeit, Kunstaktionen und Performances,
dem Aufbau globaler Netzwerke und direkten Aktionen gegen fossile Infrastruktur.
Teile der Bewegungsstrukturen verstetigten sich in institutionalisierter Form durch
die Griindung von Umweltverbinden wie z.B. Greenpeace und BUND oder der Grii-
nen Partei. Prigend fiir die deutsche dkologische Bewegung war seit den 1970er
Jahren auch die Anti-Atomkraft-Bewegung. Sie wurde im Nachgang des GAUs von
Tschernobyl von Frauen in Sorge um die Zukunft ihrer Kinder in Miinchen initiiert
und als »Miitter-Bewegung« bekannt. Das Konzept der Klimagerechtigkeit und da-
mit einhergehende Neugriindungen von Gruppen sowie Umbenennungen von Tei-
len der 6kologischen Bewegungen schrieb den Fokus auf die riumliche und zeitli-
che Dimension von Okologie und Nachhaltigkeit programmatisch fest. Die sozia-
le Ungleichverteilung von Ursachen und verheerenden Auswirkungen der Ausbeu-
tung der »billigen Natur« (Moore 2016) in Verschrinkung mit globalen Herrschafts-
und Machtverhiltnissen wurden zunehmend ins Zentrum der Auseinandersetzun-
gen gestellt. Klimacamps — heute »System Change Camps« — entwickelten sich seit
den 2000ern in Deutschland als eine zentrale Organisationsform, oft mit direkten
Aktionen etwa gegen umweltschidliche Infrastrukturprojekte wie den Ausbau von
Autobahnen oder Flughifen. Neben den direkten Aktionen stand der Wissensaus-
tausch, einerseits in Form von Workshops, andererseits im praktischen, fitrsorgen-
den Zusammenleben im Vordergrund. Auf den Camps ist es der Anspruch, die Re-
produktionsarbeit gerecht zu verteilen. Beim Klimacamp 2019 kam es etwa zum
Streik der Kiifa (Kiiche fir alle), bis sich mehr Campteilnehmer*innen an der Ar-
beit beteiligten. Beim Camp in Griinheide 2024 kamen die Aktivist*innen von den
Aktionen zuriick auf das Campgelinde mit »Ohne Camp und ohne Kiifa sind wir
nichts«-Gesangen, als kollektiver Ausdruck der Wertschitzung fir die firsorgende
Hintergrundarbeit, die in den Erzdhlungen von sozialen Bewegungen wenig Auf-
merksambkeit erfihrt und so lange unsichtbar bleibt, wie alle gut versorgt sind. Die
vergeschlechtlichte Aufteilung von Sorgearbeit und der Reproduktion der Grundla-
gen des Lebens ist daher als konstanter Bestandteil nicht nur der Kimpfe, die die
Bewegung nach auflen fithrt, sondern auch als Teil der inneren Bewegungspraxis

- am 13.02.2026, 13:41:33.


https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozén

einzuordnen. Praxen wie solidarisches Preppen kénnen widerstindige Ansitze des
Fireinandersorgens in der Welt und um den Planeten sein: Wo Konzepte der Hete-
ro-Kleinfamilie briichig werden und der patriarchale Staat (Sauer 2011) keine Losun-
gen bietet, treten subkulturelle Bewegungsstrukturen mit dem Angebot subversiver
Care-Praxen an die Stelle.

Inwiefern ist Care in deinem Forschungsfeld umkimpft?

AS: Die Frage nach Care, Fiirsorge, Pflege, ist traditionell eine Geschlechterfrage.
Dieser Logik folgend ist auch die 6kologische Sorge um die Erhaltung von Lebens-
grundlagen weiblich besetzt, das spiegelt sich in der Klimabewegung wider. Nicht
erst mit Greta Thunberg und Luisa Neubauer fithren junge Frauen 6kologische Be-
wegungen an. Als charakeeristisches und wiederum urspriinglich weiblich geprig-
tes Mittel des Widerstandes der globalen 6kologische Bewegung bildeten sich in der
Protestpraxis junger Frauen in den USA, Indien und Europa die Wald- und Baum-
besetzungen heraus. Als Ikone der besonders in Deutschland u.a. von der Gruppe
»Ende Gelinde«angewandten Protestform® gilt Julia Butterfly Hill (»Luna«), die 1997
als 23-Jahrige fir 738 Tage einen Redwoodbaum in Kalifornien besetzte, um gegen
die Waldrodung zu protestieren. Die binire Vergeschlechtlichung der 6kologischen
Verantwortung birgt die Gefahr, die globale Erschopfung weiter fortzusetzen. Zur
doppelten Vergesellschaftung (Becker-Schmidt 2003) kommt in der 6kologischen
Krise die doppelte Verantwortung des Schiitzens und Reparierens, die als kollektive
Aufgabe verstanden werden muss.

Das sozialokologische Fiireinandersorgen bleibt sowohl gesamtgesellschaftlich
als auch innerhalb der Bewegung umkimpft. Perspektiven auf Sorge sind einge-
bettet in spezifische Bewegungsgeschichten und Sozialisationskontexte ihrer Ak-
teur*innen. Auch in emanzipatorischen Milieus wird Sorge als kulturelle Praxis ver-
standen und Weiblichkeit erstens mit Gebirfihigkeit und zweitens einer konstru-
ierten »Naturverbundenheit« gleichgesetzt (vgl. Gaard 2011). Das Spektrum an es-
senzialisierenden Zuschreibungen reicht bis hin zur Vereinnahmung von Okologie-
und Geschlechterthemen durch rechte Politiken im Sinne von antidkologischen Ein-
stellungen (siehe Beitrag von Julian Niederhauser in diesem Band), Naturschutz im
Sinne von Heimatschutz und der Bewahrung »traditioneller« heteropatriarchaler
Familienbilder (siehe Beitrag von Carla Ostermayer in diesem Band). Der Kampf
gegen Praktiken und Vorstellungen der vergeschlechtlichten Reproduktion ist im
Bewegungsalltag zentral.

6 In Deutschland in den letzten vier Jahren: Dietenbacher Wald in Baden-Wiirttemberg, Wald-
besetzung in Griinheide bei Berlin, Dannenréder Forst in Hessen, Hambacher Forst in Nord-
rhein-Westfalen.

- am 13.02.2026, 13:41:33.

205


https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Teil IV: Transformation entfalten

Grundlage meiner Analysen ist die Annahme der fundamentalen Bedeutung
stabiler und zugleich flexibler sozialer Netzwerke und Care-Beziehungen zur Uber-
windung individueller und gesellschaftlicher Krisen. Daraus schlussfolgere ich,
dass die konkrete Utopie der care-zentrierten Gesellschaft auch eine krisenfestere
Gesellschaft verspricht. Die sorgsame Pflege der bereits durch wechselseitige An-
gewiesenheit bestehenden Beziehungsverhiltnisse wirkt sowohl in die Bewegung
hinein als auch gesellschaftlich gleichermafien transformierend und stabilisie-
rend. Ihr transformatives Potenzial kénnen die Bewegungspraxen dann entfalten,
wenn es gelingt, die Vergeschlechtlichung der Sorge aufzuldsen, sozialékologi-
sche Interdependenzen als Grundlage fiir Bewegungsstrategien anzuerkennen
und kollektivierte Praxen des Fiireinandersorgens in den offentlichen Diskurs
einzubringen und zu etablieren.

Fazit

Die Fragen um Care, Okologie und Geschlechterverhiltnisse sind letzten Endes ein
Kampfum den individuellen Zugang zur Einteilung von Zeit. Wer andere Menschen
umsorgt, sei es in Form unbezahlter Care-Arbeit fiir Kleinkinder, zu pflegende An-
gehorige oder oft in prekiren Verhiltnissen in Kindergirten, Krankenhiusern, Pfle-
geeinrichtungen muss aus Zeitgriinden oft herbe Einschnitte an anderer Stelle vor-
nehmen, wie wir es auch eingangs in unserem Beispiel mit der Konferenzanreise
nach Lund bebildert haben. Die Logik der Zeitrechnung der Sorge um die Welt et-
wa in Form von Klimaaktivismus oder kleinbiuerlicher Landwirtschaft ist zwar ei-
ne andere, iiber lingere Zeitraume angelegte, ist jedoch gleichermafien unvereinbar
mit der kapitalistisch produzierten Geschwindigkeit und Zeitknappheit. Wir verste-
hen es als zentrale Aufgabe einer sozialokologischen Bewegung, Riume zu schaffen,
indenen das Fiireinandersorgen in menschlichen und mehr-als-menschlichen Kon-
texten als prafigurative Praxis eingetibt werden kann. Vielleicht war dieses Kolleg an
manchen Stellen genau so ein Raum (siehe Beitrag von Carla Noever Castelos und
Friedemann Wiese in diesem Band).

Die repetitive Forderung »Mehr Milchl« des Kleinkindes auf der Riickbank
wihrend unserer eingangs beschriebenen Konferenzanreise verdeutlicht die un-
terschiedlichen Dimensionen des Fiireinandersorgens und hebt auch den Aspekt
der Zeit hervor. Einerseits gab es einfach keine Milch mehr (was an dieser Stelle
symbolisch fir die materielle Ebene der Endlichkeit von sogenannten »natiirlichen
Ressourcen« stehen kann), anderseits waren die nervlichen Kapazititen durch die
repetitive Forderung irgendwann an Grenzen geraten. Die Zeit, die beansprucht
wird durch diese andauernde Forderung ist ausschlaggebend fiir eine kritische
Auseinandersetzung der Umkidmpftheit des Fiireinandersorgens und auch fiir eine
exakte Betrachtung der von Winker angesprochenen Erschépfung von »Ressour-

- am 13.02.2026, 13:41:33.


https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozén

cen«. Was bedeutet es, fiinf Stunden Autofahrt mit zwei Kleinkindern zu verbringen
und anschliefiend einen halbwegs intelligenten Vortrag halten zu sollen? Wie un-
terscheidet es sich davon, konzentriert — ohne grofle Beanspruchungen durch
Care-Verantwortung — anzureisen und die Bahnfahrt zur Vorbereitung nutzen zu
konnen?

Milch ist in der Analyse der kritischen Okofeministin Greta Gaard (2013) das
Gut schlechthin, anhand dessen sich die Gleichférmigkeit menschlicher und mehr-
als-menschlicher kapitalistischer Ausbeutung ausdriickt. Statt »mehr Milch« rufen
wir »mehr Care« fir alle und fordern ein Wahrnehmen des Aneinander-gebunden-
Seins in geselleschaftlichen Naturverhiltnissen und eine Anerkennung der essen-
ziellen Notwendigkeit des Fiireinandersorgens, also des Eingehens solidarischer,
queerer Sorgeverhiltnisse als Strategie der Krisenbewiltigung und — privention,
denn

the kind of empathy that environmentalism at large calls for so urgently right now
is by definition queer [..] one must care for nameless, faceless future beings, in-
cluding non-humans, to which one has no domestic, familial, or finical ties (ebd.
185).

Wiahrend des Tippens ist das Kind aufgewacht und steht neben dem Computer. Des-
wegen endet unser Beitrag einfach mit diesem Lieblingszitat.

Literatur

Barca, Stefanie (2020): Forces of Reproduction. Notes fora Counter-Hegemonic An-
thropocene. Cambridge.

Becker-Schmidt, Regina (2010): Doppelte Vergesellschaftung von Frauen. In: Be-
cker, R./Kortendiek, B. (Hg.): Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung.
VS Verlag fiir Sozialwissenschaften. DOI: https://doi.org/10.1007/978-3-531-920
41-2_8.

Biesecker, Adelheid/Hofmeister, Sabine (2015): (Re)Produktivitit als ein sozial-6ko-
logisches »>Briickenkonzept«. In: Nachhaltigkeit anders denken: Veranderungs-
potenziale durch Geschlechterperspektiven, 77-91.

Brand, Ulrich/Wissen, Markus (2017): Imperiale Lebensweise. Zur Ausbeutung von
Mensch und Natur im globalen Kapitalismus. Miinchen.

Brand, Ulrich/Wissen, Markus (2024): Kapitalismus am Limit. Oko-imperiale Span-
nungen, umkimpfte Krisenpolitik und solidarische Perspektiven. Miinchen.
DOL: https:/doi.org/10.14512/9783987262951.

Chatzidakis, Andreas u.a. (2020): The care manifesto: The politics of interdepen-
dence. London.

- am 13.02.2026, 13:41:33.

207


https://doi.org/10.1007/978-3-531-92041-2_8
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92041-2_8
https://doi.org/10.14512/9783987262951
https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92041-2_8
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92041-2_8
https://doi.org/10.14512/9783987262951

208

Teil IV: Transformation entfalten

de La Bellacasa, Maria Puig (2015): Making time for soil: Technoscientific futurity
and the pace of care. In: Social studies of science 45.5: 691-716.

de La Bellacasa, Maria Puig (2017): Matters of care: Speculative ethics in more than
human worlds (Vol. 41). Minneapolis.

Dinerstein, Ana Cecilia (2016): Social Sciences for an Other Politics. Women Theo-
rizing Without Parachutes. Cham.

Gaard, Greta (2011): Ecofeminism Revisited: Rejecting Essentialism and Re-Plac-
ing Species in a Material Feminist Environmentalism. In: Feminist Formations:
26-53.

Gaard, Greta (2013): Toward a Feminist Postcolonial Milk Studies. In: American
Quarterly 65 (3): 595-618.

Helfrich, Silke/Bollier, David (2020): Frei, fair und lebendig. Die Macht der Com-
mons. Bielefeld

I.L.A. Kollektiv (2019). Das gute Leben fiir alle. Wege in die solidarische Lebensweise.
Miinchen.

Kimmerer, Robin Wall (2013): Braiding sweetgrass: Indigenous wisdom, scientific
knowledge and the teachings of plants. Minneapolis.

Lehmbrock, Verena (2020): Der denkende Landwirt: Agrarwissen und Aufklirung in
Deutschland 1750- 1820. Kéln.

Merchant, Carolyn (1995): Earthcare: Women and the Environment. New York.

Moore, Jason W. (2016): Anthropocene or Capitalocene? Nature, History, and the Cri-
sis of Capitalism. Oakland.

Nixon, Rob (2011): Slow Violence and the Environmentalism of the Poor. Cambridge,
MA.

Penniman, Leah (2022): Black Land Matters. Climate Solutions in Black Agrarian-
ism. In: Transition, (133), 20—32..

Penniman, Leah (2023): Black earth wisdom: Soulful conversations with Black envi-
ronmentalists. New York.

Portocarrero Lacayo, Ana Victoria (2024): Care is the new radical: food and climate
approaches from a peasant feminist perspective. In: The Journal of Peasant Stud-
ies, 1-18. DOLI: https://doi.org/10.1080/03066150.2024.2306987.

Redecker, Eva v. (2020): Revolution fiir das Leben. Philosophie der neuen Protestfor-
men, Frankfurt a.M.

Redecker, Sophie v. (2022): Agrarian (Post-)Humanities. In: Braidotti, R./Jones, E./
Klumbyte, G. (Hg.): More Posthuman Glossary. London/New York.

Rucht, Dieter (1995): Kollektive Identitit: Konzeptionelle Uberlegungen zu einem
Desiderat der Bewegungsforschung. In: F] NSB, Jg. 8/1995, Heft 1, 9-23.

Sauer, Birgit (2011): Migration, Geschlecht, Gewalt: Uberlegungen zu einem inter-
sektionellen Gewaltbegriff. In: GENDER - Zeitschrift fiir Geschlecht, Kultur
und Gesellschaft, 3(2), 44—60. URL: https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168
-ss0ar-395442, Zugriff: 20.2.25.

- am 13.02.2026, 13:41:33.


https://doi.org/10.1080/03066150.2024.2306987
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-395442
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-395442
https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/03066150.2024.2306987
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-395442
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-395442

Sophie von Redecker und Ania Spatzier mit Christa Wichterich: Care gegen Anthropozén

Schmelzer, Matthias/Vetter, Andrea (2024): Degrowth/Postwachstum zur Einfith-
rung. Hamburg.

Tronto, Joan (1993): Moral Bounderies: A Political Argument for an Ethic of Care. New
York.

Wichterich, Christa (2023): Von der Imperialen Lebensweise iiber solidarische Re-
produktion zu Reproduktionswohlstand fiir alle. In: Kierot, Lara u.a. (Hg.): So-
lidaritit in Zeiten multipler Krisen, Wiesbaden: 15-33.

Winker, Gabriele (2015): Care-Revolution: Schritte in eine solidarische Gesellschaft.
Bielefeld.

Winker, Gabriele (2020): Solidarische Care-Okonomie: Fiir eine gerechte Versor-
gung von Menschen und Planet. Miinchen.

Zaragocin, Sofia/Caretta, Martina Angela (2021): Cuerpo-territorio: A decolonial
feminist geographical method for the study of embodiment. Annals of the Amer-
ican Association of Geographers 111.5, 1503-1518. DOI: https://doi.org/10.1080/
24694452..2020.1812370.

- am 13.02.2026, 13:41:33.

209


https://doi.org/10.1080/24694452.2020.1812370
https://doi.org/10.1080/24694452.2020.1812370
https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/24694452.2020.1812370
https://doi.org/10.1080/24694452.2020.1812370

- am 13.02.2026, 13:41:33.



https://doi.org/10.14361/9783839476178-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

