
Henss, Christina: Fremde Räume, Religionen und
Rituale in Mandevilles Reisen. Wahrnehmung und Dar-
stellung religiöser und kultureller Alterität in den
deutschsprachigen Übersetzungen. Berlin: De Gruyter,
2018. 613 pp. ISBN 978-3-11-053752-9. (Quellen und
Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte,
90/324) Preis: € 129,95

Dem Leser mag sich der Eindruck aufdrängen, dass
zu Jean de Mandevilles “Reisen” bereits alles gesagt
und geschrieben ist, jeder nur denkbare Aspekt behan-
delt und jeder Bezug bis ins Kleinste hinein ausgeleuch-
tet ist und somit eine solch erschöpfende Behandlung
der deutschsprachigen Fassungen, wie die hier zu Be-
sprechende, kaum etwas Neues zu bieten vermag, viel-
leicht gar überflüssig ist, was natürlich vollkommen
falsch und zudem abwegig ist – und so hat, um dies
gleich vorwegzunehmen, die Arbeit von Christina
Henss nicht nur ihre Berechtigung, sondern war (geht
man von den Schwerpunkten/Zielsetzungen des Werkes
aus) sogar längst überfällig. Im Zentrum der Arbeit ste-
hen dabei drei Schwerpunkte: 1) die Herausarbeitung
kultureller und besonders religiöser Alterität anhand der
erzählten Wahrnehmung und der narrativen Darstellung
derselben, 2) die Behandlung der deutschsprachigen
Fassungen des Textes, hier vor allem der Velser- und der
Diemeringen-Übersetzung und 3) das Bestreben eines
umfassenden Beitrages zur deutschsprachigen de Man-
deville-Forschung.

Das Werk gliedert sich an Vorwort (vii–viii) und In-
haltsverzeichnis (ix–xii) anschließend in mit “Hinfüh-
rungen”, “Räumliche Großstrukturen: Heilsraum“
und “Räumliche Großstrukturen: Machtraum” betitelte
Folgen von Behandlungen einzelner Themen, die sich in
de Mandevilles Werk behandelt finden. Beschlossen
wird die Hauptteil der Arbeit von Henss von den
Schlussfolgerungen (429–432), einem in ein Abkür-
zungsverzeichnis sowie eine Bibliografie gegliedertes
Literaturverzeichnis (433–482), Registern (Namens-
und Ortsregister, 483–486 und Sachregister, 487–490)
sowie den Anhängen (491–613).

Die Anhänge wiederum gliedern sich in eine Folge
synoptischer Gegenüberstellungen ausgewählter Text-
passagen verschiedener Versionen der “Reisen” (hier
Velser-Hs [~1390], Velser-Hs. [New York, Public Libra-
ry; 1459], Velser-Druck [1480], Paris-Text [1371] und
des Diemeringen-Drucks [1480/81]) (pp. 495–608), hier
z. B. “Beichte und ‘Ablass’ der Mongolen”
(508 f.), “Sarazenisches Unverständnis der christlichen
Inkarnationslehre” (523 f.) oder “Ein Papst in Tibet”
(601) und einen Überblick über die Überlieferung von
de Mandevilles “Reisen”. Auf pp. 609-613 wird von der
Vf.in schließlich eine grafische Übersicht zur Überliefe-
rung resp. dem Verhältnis der verschiedenen Versionen
von de Mandevilles “Reisen” von dem heute als verlo-
ren geltenden Archetyp (~ 1357–1360), über die insula-
re und die kontinentale Fassung bis hin zu den Versio-
nen aus der Mitte des 15. Jh.s gegeben.

Die Vf.in hat ihrer äußerst lesenswerten Untersu-
chung die Frage zugrunde gelegt, wie in de Mandevil-

les “Reisen” Strukturen und Formen des eigenen Reli-
giösen immer wieder durchscheinen und vor dem Hin-
tergrund der Behandlung des fremden Religiösen, seien
dies nun Sitten und Bräuche, Glaubensgrundsätze oder
religiöse Praktiken, behandelt werden resp. die Darstel-
lung des fremden Religiösen quasi einer Folie gleich
über die Behandlung der Strukturen und Formen des ei-
genen Religiösen ausgebreitet wird.

Ungeachtet des Wertes der Arbeit sind zu selbiger
doch auch einige ergänzende Anmerkungen zu machen.
Beispielhaft seien an dieser Stelle – zugegebenermaßen
recht willkürlich ausgewählt – nur zwei der Interpreta-
tionen angeführt. So möchte der Rezensent den Schluss-
folgerungen der Vf.in hinsichtlich der Darstellungen des
Nestorianismus, dem der Priesterkönig Johannes ange-
hört hat (420: “Diese Ausführungen zum Glauben des
Priesterkönigs sind wahrscheinlich nicht als Herabset-
zung des Ostchristentums zu verstehen, schließlich be-
tont Velser (wie auch der Paris-Text), dass die Men-
schen dort überaus ‘andåchtig’ seien. Zudem wird –
dies jedoch nur im Paris-Text und in einigen englischen
Versionen, sowie in der Insularen Version – an späterer
Stelle vom Erzähler davon berichtet, dass die Christen
im Land des Priesterkönigs die Messe in der Art der
griechischen Christen feiern würden und dass die Mess-
feier der lateinischen Christen in vielerlei Hinzufügun-
gen von den Päpsten versehen sei. Das Christentum des
Priesterkönigs erscheint somit ursprünglicher und näher
an der apostolischen Lehre”) nicht folgen. Einerseits
geht es bei de Mandeville nicht um eine Beurteilung der
Konfession des Priesterkönigs, sondern handelt es sich
primär um die Rezeption einer bestehenden Überliefe-
rung. Der Priesterkönig konnte einerseits nicht der Rö-
mischen Kirche angehören, sondern musste, da sein
Reich irgendwo im Osten angesiedelt war, einer der Kir-
chen des Ostens folgen, andererseits wollte es die Tradi-
tion (so z. B. schon Otto v. Freising), dass er Nestoria-
ner sei. Zwar wurde der Nestorianismus auch im Mittel-
alter als eine ketzerische Irrlehre betrachtet (und es fehl-
te in den Ketzerkatalogen der Kirche in der Regel kein
Hinweis auf die Lehre des Nestorius) – was de Mande-
ville natürlich sehr wohl bekannt war –, jedoch war ein
irregeleiteter Christ im 14. Jh. (und zuvor), in einer Si-
tuation der Konfrontation mit dem Islam im Zeitalter
der Kreuzzüge allemal besser als ein Sarazene. Hier
wurde einerseits über den “Makel” des Nestorianismus
vor dem Hintergrund der Hoffnung auf Gewinnung ei-
nes Verbündeten gegen die “Ungläubigen” hinweggese-
hen (im 13. Jh. hatte man ja sogar in den Mongolen
Čiŋγis Ḫāns potentielle Verbündete sehen wollen und
den Herrscher der Mongolen als “David, Sohn des
Priesters Johannes” betrachtet) und andererseits das Ide-
al der Einheit von kirchlicher und weltlicher Macht in
eine Utopie gegossen. Dass de Mandeville dies mit der
Hoffnung auf eine ursprüngliche Form des Christen-
tums, die irgendwo noch zu finden sein müsse, verbun-
den hat, mag sich aus dem Charakter dieser Utopie er-
klären – was nicht greifbar ist, mag als Projektionsflä-
che für Ideale aller Art bestens geeignet sein, was für

Rezensionen 259

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-259 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-259


den fernen, schwer erreichbaren Herrschaftsraum des
Priesterkönigs natürlich im besonderen zutraf.

Nicht viel anders verhält es sich hinsichtlich des
Reichtums des Priesterkönigs Johannes (siehe hierzu
418 f., 424–428). Die Bedeutung dieses christlichen
Herrschers musste sich ja geradezu in seinem Besitztum
widerspiegeln. Dass dies dann einer anderen Wertung
bedurfte als bspw. der Reichtum des Groß-Ḫāns der
Mongolen oder gar der Ḫalīfen von Bagdad versteht
sich von selbst. Dies ist nicht in den Gegensätzen von
Rechtschaffenheit/Tugendhaftigkeit verbunden mit Be-
scheidenheit einerseits und Prunksucht/Zurschaustel-
lung von Macht und Tyrannei andererseits zu verstehen.
Der ideale Herrscher in der Ferne muss über märchen-
haften Reichtum verfügen (wie sein Archetyp König
Salomon), um bedeutender zu sein als die “ungläubi-
gen” Feinde der Christenheit – wenngleich die Überle-
genheit geradezu selbstverständlich auch in seinen per-
sönlichen Vorzügen zum Ausdruck kommen sollte. Na-
türlich spiegelt sich in der Beschreibung einzelner Ob-
jekte – zumindest dann, wenn es sich um Edelsteine
handelt – auch die Vorstellungswelt der Zeit, die noch
die Symbolhaftigkeit der Preziosen, denen eine be-
stimmte Wirkmächtigkeit zugeschrieben wurde (biswei-
len verbunden mit einer in die Antike zurückreichenden
Farbsymbolik) wider, man denke hier bloß auf das ja
schon in der “Chronica sive Historia de duabus civitati-
bus” beschriebene Smaragdzepter des Priesterkönigs
oder dessen Saphirbett.

Ein gänzlich anderes Problem stellt der nahezu voll-
ständige Verzicht auf Umschriften – für Namen und Ter-
mini aus dem außereuropäischen Bereich – dar, was ja
noch aus dem Charakter des Werkes heraus erklärbar
ist. Wenn dann Versuche von Umschriften verwendet
werden, sind diese meist fehlerhaft, z. B. p. 390 al-Mus-
tacsim statt al-Mustacṣim, p. 396, Anm. 889 ulamā statt
culamā. Warum hier auf die dt. Form Ulema verzichtet
wurde (die Vf.in schreibt ja auch Kalif statt Ḫalīfa und
Sultan statt Sulṭān) bleibt unklar.

Solche kleinen Unfeinheiten einmal außer Acht las-
send, stellt die Arbeit von Ch. Henss einen ganz beson-
deren Glücksfall dar – werden hier doch nicht bloß die
in der Einleitung formulierten zentralen Fragestellungen
beispielhaft beantwortet und dies in einer (zumindest
für den Rezensenten) angenehmen Form sowohl der
Darstellung als auch der hierfür gewählten Sprache.
Mehr noch wird mit den Verweisen auf und in die ver-
schiedenen deutschsprachigen Versionen von de Man-
devilles “Reisen” (etwa dann, wenn geradezu beiläufig
auf die in den frühen Fassungen noch formulierte Kritik
am eigenen Religiösen und deren weitgehende Unter-
drückung im frühen Velser-Druck verwiesen wird) ein
überragender Gesamtüberblick, der weit über die von
der Vf.in gesteckten Ziele hinausreicht, geliefert.

Michael Knüppel

Hughes, Jessica: Votive Body Parts in Greek and
Roman Religion. Cambridge: Cambridge University

Press, 2017. 219 pp. ISBN 978-1-107-15783-5. Price: £
75.00

Generally, this is an excellent and instructive book
that should have broad appeal to scholars of all kinds
who have an interest in votive body parts in general and
votive gifts and healing, specifically. The book results
from the author’s postdoctoral researches during which
she was participating in the project “Changing Beliefs
of the Human Body” (xiii), and is published in the
“Cambridge Classical Studies” Series.

The book includes a “List of Illustrations,” “Ac-
knowledgements,” “Bibliography,” and a very short, but
useful “Index.” The bulk of the book features five
chapters, starting with an “Introduction: Fragments of
History,” which is followed by examinations of four dif-
ferent regions that have yielded archaeological findings
of votive body parts within the ancient southern
European and northern as well as eastern Mediterranean
world, structured in a traditional linear historical way:
2) “Fragmentation as Metaphor: Anatomical Votives in
Classical Greece, Fifth–Fourth Centuries BC,” 3) “Un-
der the Skin: Anatomical Votives in Republican Italy,
Fourth–First Centuries BC,” 4) “The Anxiety of Influ-
ence: Anatomical Votives in Roman Gaul, First Century
BC–First Century AD,” 5) “Punishing Bodies: The Ly-
dian and Phrygian ‘Propitiatory’ Stelai, Second–Third
Centuries AD.” Following is a short “Afterword: Revis-
iting Fragmentation.”

The book starts by relating a miracle from an Italian
town in 1450 as the origin of a continuing pilgrimage
site in Italy (1 f.). Further on, we learn that the study
seeks “to track how and why the anatomical votive cult
developed and spread in classical antiquity, and to shed
light on some of the varied meanings that these objects
held for their ancient users and viewers” (3). This is
done by examining the cult in four “different chronolo-
gical and geographical contexts … to construct a ‘mov-
ing picture’ of the … cult in the ancient world” (3),
through a comparative approach (18). The chapter
provides an historiographical account of scholarship on
votive offerings, also stressing the importance of seeing
the body parts as fragmentation, the differences between
the votives in the case studies at hand, and multiple
meanings of the votives. She rightly emphasises the im-
portance of being aware that “different societies choose
to see … categories and distinctions that are literally in-
visible to others” (21), and that “anatomical votives and
the people using them travelled along networks of cul-
tural exchange” (21).

By analysing clay, marble, and metal anatomical
votives dedicated in Classical Greece, many of which
were found in sanctuaries of Asklepios and other heal-
ing deities, primarily in Athens and Corinth, also in-
cluding some of the written testimonia – iamata inscrip-
tions (narratives of miraculous cures inscribed on stone
stelai) –from Epidauros, chap. 2 focuses on the breaking
down of the body in illness and the following remaking
or reintegration by the healing God’s curing interven-
tion, often through dreams, following the mysterious

260 Rezensionen

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-259 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-259

