Rezensionen

Henss, Christina: Fremde Raume, Religionen und
Rituale in Mandevilles Reisen. Wahrnehmung und Dar-
stellung religioser und kultureller Alteritdt in den
deutschsprachigen Ubersetzungen. Berlin: De Gruyter,
2018. 613 pp. ISBN 978-3-11-053752-9. (Quellen und
Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte,
90/324) Preis: € 129,95

Dem Leser mag sich der Eindruck aufdridngen, dass
zu Jean de Mandevilles “Reisen” bereits alles gesagt
und geschrieben ist, jeder nur denkbare Aspekt behan-
delt und jeder Bezug bis ins Kleinste hinein ausgeleuch-
tet ist und somit eine solch erschépfende Behandlung
der deutschsprachigen Fassungen, wie die hier zu Be-
sprechende, kaum etwas Neues zu bieten vermag, viel-
leicht gar iiberfliissig ist, was natiirlich vollkommen
falsch und zudem abwegig ist — und so hat, um dies
gleich vorwegzunehmen, die Arbeit von Christina
Henss nicht nur ihre Berechtigung, sondern war (geht
man von den Schwerpunkten/Zielsetzungen des Werkes
aus) sogar langst liberfdllig. Im Zentrum der Arbeit ste-
hen dabei drei Schwerpunkte: 1) die Herausarbeitung
kultureller und besonders religioser Alteritdt anhand der
erzéhlten Wahrnehmung und der narrativen Darstellung
derselben, 2) die Behandlung der deutschsprachigen
Fassungen des Textes, hier vor allem der Velser- und der
Diemeringen-Ubersetzung und 3) das Bestreben eines
umfassenden Beitrages zur deutschsprachigen de Man-
deville-Forschung.

Das Werk gliedert sich an Vorwort (vii—viii) und In-
haltsverzeichnis (ix—xii) anschlieBend in mit “Hinfiih-
rungen”, “Réumliche GrofBstrukturen: Heilsraum®
und “Réumliche GroBstrukturen: Machtraum” betitelte
Folgen von Behandlungen einzelner Themen, die sich in
de Mandevilles Werk behandelt finden. Beschlossen
wird die Hauptteil der Arbeit von Henss von den
Schlussfolgerungen (429-432), einem in ein Abkiir-
zungsverzeichnis sowie eine Bibliografie gegliedertes
Literaturverzeichnis (433—482), Registern (Namens-
und Ortsregister, 483—486 und Sachregister, 487—490)
sowie den Anhéngen (491-613).

Die Anhidnge wiederum gliedern sich in eine Folge
synoptischer Gegeniiberstellungen ausgewdhlter Text-
passagen verschiedener Versionen der “Reisen” (hier
Velser-Hs [~1390], Velser-Hs. [New York, Public Libra-
ry; 1459], Velser-Druck [1480], Paris-Text [1371] und
des Diemeringen-Drucks [1480/81]) (pp. 495-608), hier
z. B. “Beichte und ‘Ablass’ der Mongolen”
(508f.), “Sarazenisches Unverstindnis der christlichen
Inkarnationslehre” (523 f.) oder “Ein Papst in Tibet”
(601) und einen Uberblick iiber die Uberlieferung von
de Mandevilles “Reisen”. Auf pp. 609-613 wird von der
Vf.in schlieBlich eine grafische Ubersicht zur Uberliefe-
rung resp. dem Verhéltnis der verschiedenen Versionen
von de Mandevilles “Reisen” von dem heute als verlo-
ren geltenden Archetyp (~ 1357-1360), iiber die insula-
re und die kontinentale Fassung bis hin zu den Versio-
nen aus der Mitte des 15. Jh.s gegeben.

Die Vfin hat ihrer &uBerst lesenswerten Untersu-
chung die Frage zugrunde gelegt, wie in de Mandevil-

Anthropos 114.2019

216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:56.

259

les “Reisen” Strukturen und Formen des eigenen Reli-
giosen immer wieder durchscheinen und vor dem Hin-
tergrund der Behandlung des fremden Religidsen, seien
dies nun Sitten und Briauche, Glaubensgrundsitze oder
religiose Praktiken, behandelt werden resp. die Darstel-
lung des fremden Religidsen quasi einer Folie gleich
iiber die Behandlung der Strukturen und Formen des ei-
genen Religidsen ausgebreitet wird.

Ungeachtet des Wertes der Arbeit sind zu selbiger
doch auch einige ergidnzende Anmerkungen zu machen.
Beispielhaft seien an dieser Stelle — zugegebenermalien
recht willkiirlich ausgewéhlt — nur zwei der Interpreta-
tionen angefiihrt. So mochte der Rezensent den Schluss-
folgerungen der Vf.in hinsichtlich der Darstellungen des
Nestorianismus, dem der Priesterkdnig Johannes ange-
hort hat (420: “Diese Ausfiihrungen zum Glauben des
Priesterkonigs sind wahrscheinlich nicht als Herabset-
zung des Ostchristentums zu verstehen, schlielich be-
tont Velser (wie auch der Paris-Text), dass die Men-
schen dort iiberaus ‘anddchtig’ seien. Zudem wird —
dies jedoch nur im Paris-Text und in einigen englischen
Versionen, sowie in der Insularen Version — an spéterer
Stelle vom Erzdhler davon berichtet, dass die Christen
im Land des Priesterkonigs die Messe in der Art der
griechischen Christen feiern wiirden und dass die Mess-
feier der lateinischen Christen in vielerlei Hinzufiigun-
gen von den Pidpsten versehen sei. Das Christentum des
Priesterkonigs erscheint somit urspriinglicher und néher
an der apostolischen Lehre”) nicht folgen. Einerseits
geht es bei de Mandeville nicht um eine Beurteilung der
Konfession des Priesterkonigs, sondern handelt es sich
primir um die Rezeption einer bestehenden Uberliefe-
rung. Der Priesterkonig konnte einerseits nicht der Ro-
mischen Kirche angehoren, sondern musste, da sein
Reich irgendwo im Osten angesiedelt war, einer der Kir-
chen des Ostens folgen, andererseits wollte es die Tradi-
tion (so z. B. schon Otto v. Freising), dass er Nestoria-
ner sei. Zwar wurde der Nestorianismus auch im Mittel-
alter als eine ketzerische Irrlehre betrachtet (und es fehl-
te in den Ketzerkatalogen der Kirche in der Regel kein
Hinweis auf die Lehre des Nestorius) — was de Mande-
ville natiirlich sehr wohl bekannt war —, jedoch war ein
irregeleiteter Christ im 14. Jh. (und zuvor), in einer Si-
tuation der Konfrontation mit dem Islam im Zeitalter
der Kreuzziige allemal besser als ein Sarazene. Hier
wurde einerseits {iber den “Makel” des Nestorianismus
vor dem Hintergrund der Hoffnung auf Gewinnung ei-
nes Verbiindeten gegen die “Ungléubigen” hinweggese-
hen (im 13. Jh. hatte man ja sogar in den Mongolen
Cinyis Hans potentielle Verbiindete sehen wollen und
den Herrscher der Mongolen als “David, Sohn des
Priesters Johannes” betrachtet) und andererseits das Ide-
al der Einheit von kirchlicher und weltlicher Macht in
eine Utopie gegossen. Dass de Mandeville dies mit der
Hoffnung auf eine urspriingliche Form des Christen-
tums, die irgendwo noch zu finden sein miisse, verbun-
den hat, mag sich aus dem Charakter dieser Utopie er-
kldren — was nicht greifbar ist, mag als Projektionsfla-
che fiir Ideale aller Art bestens geeignet sein, was fiir

°
fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-259

260

den fernen, schwer erreichbaren Herrschaftsraum des
Priesterkonigs natiirlich im besonderen zutraf.

Nicht viel anders verhilt es sich hinsichtlich des
Reichtums des Priesterkonigs Johannes (siche hierzu
418f., 424-428). Die Bedeutung dieses christlichen
Herrschers musste sich ja geradezu in seinem Besitztum
widerspiegeln. Dass dies dann einer anderen Wertung
bedurfte als bspw. der Reichtum des GroB-Hans der
Mongolen oder gar der Halifen von Bagdad versteht
sich von selbst. Dies ist nicht in den Gegensétzen von
Rechtschaffenheit/Tugendhaftigkeit verbunden mit Be-
scheidenheit einerseits und Prunksucht/Zurschaustel-
lung von Macht und Tyrannei andererseits zu verstehen.
Der ideale Herrscher in der Ferne muss iiber mérchen-
haften Reichtum verfiigen (wie sein Archetyp Konig
Salomon), um bedeutender zu sein als die “ungléubi-
gen” Feinde der Christenheit — wenngleich die Uberle-
genheit geradezu selbstverstindlich auch in seinen per-
sonlichen Vorziigen zum Ausdruck kommen sollte. Na-
tiirlich spiegelt sich in der Beschreibung einzelner Ob-
jekte — zumindest dann, wenn es sich um Edelsteine
handelt — auch die Vorstellungswelt der Zeit, die noch
die Symbolhaftigkeit der Preziosen, denen eine be-
stimmte Wirkmaéchtigkeit zugeschrieben wurde (biswei-
len verbunden mit einer in die Antike zuriickreichenden
Farbsymbolik) wider, man denke hier blof auf das ja
schon in der “Chronica sive Historia de duabus civitati-
bus” beschriebene Smaragdzepter des Priesterkdnigs
oder dessen Saphirbett.

Ein géinzlich anderes Problem stellt der nahezu voll-
standige Verzicht auf Umschriften — fiir Namen und Ter-
mini aus dem auBereuropdischen Bereich — dar, was ja
noch aus dem Charakter des Werkes heraus erklérbar
ist. Wenn dann Versuche von Umschriften verwendet
werden, sind diese meist fehlerhaft, z. B. p. 390 al-Mus-
tacsim statt al-Mustacgim, p. 396, Anm. 889 ulama statt
culamda. Warum hier auf die dt. Form Ulema verzichtet
wurde (die Vf.in schreibt ja auch Kalif statt Halifa und
Sultan statt Sultan) bleibt unklar.

Solche kleinen Unfeinheiten einmal aufler Acht las-
send, stellt die Arbeit von Ch. Henss einen ganz beson-
deren Gliicksfall dar — werden hier doch nicht bloB die
in der Einleitung formulierten zentralen Fragestellungen
beispielhaft beantwortet und dies in einer (zumindest
fir den Rezensenten) angenehmen Form sowohl der
Darstellung als auch der hierfiir gewéhlten Sprache.
Mehr noch wird mit den Verweisen auf und in die ver-
schiedenen deutschsprachigen Versionen von de Man-
devilles “Reisen” (etwa dann, wenn geradezu beildufig
auf die in den frithen Fassungen noch formulierte Kritik
am eigenen Religiosen und deren weitgehende Unter-
driickung im frithen Velser-Druck verwiesen wird) ein
iiberragender Gesamtiiberblick, der weit liber die von
der Vf.in gesteckten Ziele hinausreicht, geliefert.

Michael Kniippel

Hughes, Jessica: Votive Body Parts in Greek and
Roman Religion. Cambridge: Cambridge University

Rezensionen

Press, 2017. 219 pp. ISBN 978-1-107-15783-5. Price: £
75.00

Generally, this is an excellent and instructive book
that should have broad appeal to scholars of all kinds
who have an interest in votive body parts in general and
votive gifts and healing, specifically. The book results
from the author’s postdoctoral researches during which
she was participating in the project “Changing Beliefs
of the Human Body” (xiii), and is published in the
“Cambridge Classical Studies” Series.

The book includes a “List of Illustrations,” “Ac-
knowledgements,” “Bibliography,” and a very short, but
useful “Index.” The bulk of the book features five
chapters, starting with an “Introduction: Fragments of
History,” which is followed by examinations of four dif-
ferent regions that have yielded archaeological findings
of votive body parts within the ancient southern
European and northern as well as eastern Mediterranean
world, structured in a traditional linear historical way:
2) “Fragmentation as Metaphor: Anatomical Votives in
Classical Greece, Fifth—Fourth Centuries BC,” 3) “Un-
der the Skin: Anatomical Votives in Republican Italy,
Fourth—First Centuries BC,” 4) “The Anxiety of Influ-
ence: Anatomical Votives in Roman Gaul, First Century
BC-First Century AD,” 5) “Punishing Bodies: The Ly-
dian and Phrygian ‘Propitiatory’ Stelai, Second—Third
Centuries AD.” Following is a short “Afterword: Revis-
iting Fragmentation.”

The book starts by relating a miracle from an Italian
town in 1450 as the origin of a continuing pilgrimage
site in Italy (1f.). Further on, we learn that the study
seeks “to track how and why the anatomical votive cult
developed and spread in classical antiquity, and to shed
light on some of the varied meanings that these objects
held for their ancient users and viewers” (3). This is
done by examining the cult in four “different chronolo-
gical and geographical contexts ... to construct a ‘mov-
ing picture’ of the ... cult in the ancient world” (3),
through a comparative approach (18). The chapter
provides an historiographical account of scholarship on
votive offerings, also stressing the importance of seeing
the body parts as fragmentation, the differences between
the votives in the case studies at hand, and multiple
meanings of the votives. She rightly emphasises the im-
portance of being aware that “different societies choose
to see ... categories and distinctions that are literally in-
visible to others” (21), and that “anatomical votives and
the people using them travelled along networks of cul-
tural exchange” (21).

By analysing clay, marble, and metal anatomical
votives dedicated in Classical Greece, many of which
were found in sanctuaries of Asklepios and other heal-
ing deities, primarily in Athens and Corinth, also in-
cluding some of the written testimonia — iamata inscrip-
tions (narratives of miraculous cures inscribed on stone
stelai) —from Epidauros, chap. 2 focuses on the breaking
down of the body in illness and the following remaking
or reintegration by the healing God’s curing interven-
tion, often through dreams, following the mysterious

Anthropos 114.2019

216.73.216.36, am 20.01.2026, 07:41:56. © Inhalt.
Inhalts Im

Ertaubnis Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-259

