3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

[d]as Subjekt prasentiert sich nun als die Doppelstruktur eines subiectum:
Indem sich der Einzelne bestimmten kulturellen Ordnungen unterwirft, die
ihm korperlich und psychisch die Merkmale akzeptabler Subjekthaftigkeit
seinschreibens, kann er erst jene Kompetenzen von Selbstregierung, Expres-
sivitat, rationaler Wahl etc. ausbilden, die ein Subjekt ausmachen sollen.
(Reckwitz 2008, 78)

Das Subjekt wird erst im Diskurs konstituiert und hingt in den Macht/
Wissen-Komplexen mit den jeweiligen Praxen und Wissensobjekten zusam-
men: Es

ist in Betracht zu ziehen, daf$ das erkennende Subjekt, das zu erkennen-
de Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils Effekte jener fundamentalen
Macht/Wissen-Komplexe und ihrer historischen Transformationen bilden.
(Foucault [1976] 1994, 39)

Dieser Aspekt, dass Subjekt, Objekt und Wissenspraxen erst durch Macht/
Wissen-Komplexe hervorgebracht werden, betrachte ich als einen wesent-
lichen Knotenpunkt von Foucaults Diskurstheorie zur (feministischen)
Wissenschafts- und Technikforschung, wie er auch im Wissenskulturenkon-
zept angelegt und von Paulitz in der machtkritischen Weiterfithrung so
expliziert wurde, dass Wissenssubjekte und -objekte sich in der Praxis
bilden.

Die hier eingenommene theoretische Perspektive setzt also an der Ver-
wobenheit von Subjekt, Objekt, Wissen und Macht an. Lebensmittel sind als
Alltagstechnologien mit Bedeutungen und Wissen verbunden, welches in be-
stimmten Wissens- und Technikkulturen in Praxisbereichen als Spezialdis-
kurs hervorgebracht wird und welches interdiskursiv als Kampf um Hege-
monie mit gesellschaftlichen Machtverhiltnissen durchzogen ist. Diese sollen
nun auf die Machtachse Geschlecht hin zugespitzt werden.

3.2 Wissen/Technik/Geschlecht

Mit der bisher dargestellten theoretischen Perspektive geht ein bestimmtes
Verstindnis von Geschlecht einher, das Geschlecht in all seinen Facetten
grundsitzlich als soziale Konstruktion begreift (sieche dazu Wetterer 2008).
Es geht damit darum, wie Geschlecht in ernihrungskulturellen diskursi-
ven Praxen hervorgebracht wird. Damit zielt diese Perspektive dezidiert

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Erndhrungskulturen und Geschlecht

nicht darauf ab, was Minner und Frauen essen, um zu erfassen, welche
Unterschiede es hier gibt. Vielmehr geht es um machtvolle Prozesse der Dif-
ferenzierung (Gildemeister 2004), also Grenzziehungen im oben benannten
Sinne. Im Zentrum der Untersuchung stehen Praktiken der Unterscheidung,
der Zuweisung von sozialen Positionen und, im Sinne sozialer Distinktionen,
um eine Hierarchisierung sozialer Akteur*innen qua Geschlecht.

3.2.1 Ko-Produktionen: Vergeschlechtlichungen in Wissens-
und Technikkulturen

Den Zusammenhang zwischen Gesellschaft, Natur(wissenschaft) und Ge-
schlecht hat Angelika Wetterer geschlechtersoziologisch pointiert wie folgt
ausgedriickt:

Die Geschlechterdifferenz und mitihr ggfs. historisch variable Geschlechter-
stereotype werden aus der Gesellschaftin die Wissenschaft und von der Wis-
senschaft in die Natur transferiert — nicht umgekehrt. (Wetterer 2008, 131)

Es ist dieser »Transfer«, der mit der oben konzipierten Rahmung von Diskur-
sen als Spezial- und Interdiskursen und dem damit verkniipften >Kampf um
Bedeutungen und Wissen« angesprochen ist, wobei eine gewisse Reziprozi-
tit zwischen Wissenschaft und Gesellschaft mitbedacht werden muss, etwa
indem, wie oben formuliert, das wissenschaftliche Wissen gesellschaftliche
Geschlechterverhiltnisse stiitzt.

Die Deutungsmadchtigkeit von naturwissenschaftlich orientiertem ernih-
rungswissenschaftlichem Wissen kann man sich im alltiglichen Einkauf vor
Augen fithren: Auf jedem verarbeiteten Produkt sind »Nihrwertangaben« zu
finden, die stellvertretend fiir ein bestimmtes, naturwissenschaftlich fundier-
tes Wissen stehen. Zwar nicht auf den Lebensmitteln aufgedruckt, jedoch in
den Nihrwerttabellen prasent, sind diese Vorgaben und Empfehlungen qua
Geschlecht differenziert: Manner sollen im Schnitt 2500 Kcal, Frauen 2000
Kcal pro Tag zu sich nehmen. Wissenschaftlich fundierte Erndhrungsempfeh-
lungen und qua Geschlecht differenzierte Vorstellungen von »idealen« Kér-
pern sind so eng miteinander verkniipft (Paulitz und Winter 2017, 381-82).

3.21.1  Ko-Produktion: Wissenskulturen und Geschlecht

Geschlechterforschung zu den Praktiken und zum Wissen der Natur- und
Technikwissenschaften hat eine lange Tradition. Paulitz streicht heraus, dass
durch diese Arbeiten »eben jene Naturalisierungen des gesellschaftlichen Ge-

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

schlechterverhiltnisses nachdriicklich in Zweifel gezogen werden, die mit der
epistemischen Autoritit der modernen Naturwissenschaften zur vermeint-
lich unumstoéfilichen >natiirlichen«< Tatsache erhoben worden waren.« (Paulitz
2012b, 59) Die »epistemische Autoritit« der Naturwissenschaften verhilft also
dazu, dieses dort erzeugte Wissen iiber die Grenzen der jeweiligen Spezial-
diskurse hinweg interdiskursiv zu verbreiten. Hegemoniale Geschlechterver-
hiltnisse werden so in den Spezialdiskursen der jeweiligen Wissenskulturen
durch Naturalisierung gestiitzt. Fiir die Biologie hat Kerstin Palm diesen Zu-
sammenhang herausgestrichen:

Gesellschaftliche Geschlechtervorstellungen und -bewertungen [... werden]
als konstitutive, oft unreflektierte Hintergrundannahmen im Forschungs-
prozess selbst ausgemacht, wo sie einen Transfer der gesellschaftlichen
Geschlechterordnung in die ausgedeutete Ordnung der Natur anleiten und
plausibel machen. (Palm 1999, 117)

Paulitz (2012b, 59) weist dariiber hinaus auf eine konzeptionelle Differenzie-
rung von Evelyn Fox Keller hin, die zwischen »Gender in Science« und »Sci-
ence of Gender« unterscheidet (Keller 1995). Beides wird aber als eng mitein-
ander verwoben konzipiert, denn

[glesellschaftliche Geschlechterverhiltnisse schreiben sich ein in die All-
tagspraktiken und Grundiberzeugungen akademischer Wissenskulturen,
und zwar bis in deren innerste Prozesse der Wissensproduktion. Um-
gekehrt tragen diese Praktiken wieder zur Reproduktion hierarchischer
Geschlechterverhaltnisse bei. (Paulitz et al. 2015, 7)

Mit dem Fokus auf diskursive Praxen in wissens- und technikkulturellen
Kontexten kommen vergeschlechtlichte Positionierungen also in zwei For-
men in den Blick. Einerseits in Form eines Wissens iiber Geschlecht. Diese
so in Wissenspraktiken abgesteckten, vergeschlechtlichten Wissensobjekte
tauchen auch interdiskursiv gebrochen in anderen Praxen als Subjektpositio-
nen auf und stehen in Relation zu anderen Wissensobjekten und -subjekten.
Andererseits werden auch die wissenden Subjekte vergeschlechtlicht.

Damit wird der Prozess der Ko-Produktion von wissenschaftlich legitimier-
tem Wissen und gesellschaftlichen Geschlechterverhiltnissen angesprochen
(Paulitz 2012b, 64), mit dem »kulturellen Eingebettet-Sein und der kulturel-
len Zirkulation von technowissenschaftlichem Wissen«, wie es Mona Singer
in Anschluss an Donna Haraway formuliert hat:

- am 13.02.2026, 21:46:0:

63


https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Kulturelle Normen, Werte und Symbole sind nicht der Uberbau oder bloRer
Effekt von technowissenschaftlichen Entwicklungen. Sondern beide bedin-
gensich und ermoglichen einander. Wissenschaft, Technologie, Cesellschaft
und Kultur sind als Koproduktion zu verstehen. Wissenschaftliche Fakten
sind immer schon mit Fiktion verwoben. Fakten sind beladen mit Theorie,
Theorien mit Werten und Werte mit Geschichten. (Singer 2005, 58)

Wissenschaftliches Wissen, oder wissenschaftlich legitimiertes Wissen, wird
in dieser Perspektive nicht durch gesellschaftliche Verhiltnisse oder Elemen-
tardiskurse »verzerrt«. Vielmehr ist wissenschaftliche Erkenntnis ohne eine
Verbindung zu diesem Wissen undenkbar. Dies »adressiert eben die Untrenn-
barkeit des Prozesses, in dessen Verlauf wissenschaftliches Wissen und gesell-
schaftliche Konstruktionen (von Geschlecht) hervorgebracht werden.« (Pau-
litz 2012b, 62) Die Perspektive der Ko-Produktion ist sehr gut mit der Inter-
diskurstheorie vereinbar und in ihren Modi ausdifferenzierbar: Elementar-
diskurse, Interdiskurse und Spezialdiskurse werden immer als miteinander
verstrickt verstanden. Alltagstechnologien, Elementardiskurse und Spezial-
diskurse, Ernahrungspraxis und Erndhrungswissenschaften sind demzufolge
als Ko-Produktion zu begreifen. Spezialdiskursive Wissenspraxis ist untrenn-
bar an elementar- und interdiskursive Geschlechterkonstruktionen und -ver-
haltnisse gekoppelt, die sich wechselseitig und interdependent (re)produzie-
ren.

3.2.1.2  Ko-Konstruktion: Technikkulturen und Geschlecht

In den eher technikkulturellen Praxisbereichen wird aber nicht nur Wissen
>fabriziert¢, sondern auch Lebensmittel und Essen in verschiedenen Verarbei-
tungsstufen, welche schlussendlich auch einverleibt werden. Analog zu der
Konzeption von Wissen und Geschlecht kénnen auch Technologie und Ge-
schlecht als untrennbar aufeinander verwiesene Ko-Konstruktionen betrachtet
werden:

[Glender relations can be thought of as materialized in technology, and gen-
dered identities and discourses as produced simultaneously with technolo-
gies. (Wajcman 2007, 293)"

13 Judy Wajcman fiihrt hier den Social-Construction-of-Technology (SCOT (Pinch und Bij-
ker1987))-Ansatz weiter.

- am 13.02.2026, 21:46:0:



https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

In der materiellen Konstruktion schlagen sich also Geschlechterverhiltnisse
in den technischen Artefakten nieder, zugleich sind diese in Praxen enthalten,
in denen Geschlecht (re)produziert wird. Mit Ko-Konstruktion kann in den Blick
genommen werden, wie technische Artefakte und Geschlecht simultan kon-
struiert werden. Geschlecht schreibt sich in die Artefakte ein und bietet selbst
bestimmte Umgangsweisen im Sinne vergeschlechtlichender Praxen des do-
ing gender an.

In den epistemischen und technischen Praxen wird so Geschlecht
gemeinsam mit den jeweiligen Wissensbestinden und Technologien als
Ko-Produktion und Ko-Konstruktion hervorgebracht. Die beiden Begriffe
Ko-Produktion und Ko-Konstruktion benennen damit ein zentrales »Idiom«
der Feminist STS, »to make sense of the untidy, uneven processes through
which the production of science and technology becomes entangled with
social norms and hierarchies.« (Jasanoff 2006, 2) Dieses Verstindnis von
Ko-Produktionen (worunter ich im Plural hier im Sinne dieses Idioms beide
Prozesse zusammenfasse) steht im Zentrum des hier verfolgten theoreti-
schen Rahmens. Fiir Fleisch bedeutet dies, dass die Bedeutung von Fleisch
als stirkendes Lebensmittel, die Zuschreibung von Fleisch als Madnnerspeise
und die Deutung von Mdinnern als »starkes Geschlecht« sich gegenseitig
stiitzen. Ausgehend von diesen eher in der Mikropraxis verorteten Hervor-
bringungen stellt sich die Frage, wie diese mit diskursiven Strategien und
dem gesellschaftlichen Kampf um Hegemonie zusammen gedacht werden
kénnen. Da hier direkt an hegemonietheoretische Uberlegungen angekniipft
werden kann, bietet sich eine Schirfung in Richtung der Analyse von Minn-
lichkeiten sowohl theoretisch als auch vom Gegenstand her an. Denn in der
Ernihrungssoziologie konnte mit Nachdruck eine starke Verbindung von
Mainnlichkeit und Fleisch nachgewiesen werden (Fischer 2015; Riickert-John
und John 2009; Wilk 2013). Dariiber hinaus fehlt in den Konzeptionen der
Ko-Produktion und Ko-Konstruktion eine Theoretisierung der zu ernihren-
den Korper und der materiellen Spezifika von Lebensmitteln, der ich mich
in 3.3 ausfithrlich widme.

3.2.2 Hegemoniale Mannlichkeit, Intersektionalitat

Ausgehend von der dargestellten interdependenten Hervorbringung von
Nahrungsmitteln, Erndhrungswissen und Geschlecht ist eine Konzeption
von Geschlecht gewinnbringend, die an die mit Lebensmitteln als Alltags-
technologie verbundenen Kimpfe um Wissen und Bedeutung anschliefien

- am 13.02.2026, 21:46:0:

65


https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Erndhrungskulturen und Geschlecht

kann. Mit einem Bezug auf das Konzept der »hegemonialen Minnlichkeit«
(Connell [1999] 2015; Connell und Messerschmidt 2005) lisst sich dies einlo-
sen. Mit dieser theoretischen Geschlechterkonzeption wird vor allem gegen
eine Einférmigkeit von Geschlechterkategorien argumentiert. Vielmehr geht
es »um die Verhaltnisse zwischen den verschiedenen Arten von Mannlichkeit:
Biindnisse, Dominanz und Unterordnung.« (Connell [1999] 2015, 85) Raewyn
Connell begreift Minnlichkeit als »eine Position im Geschlechterverhiltnis;
die Praktiken, durch die Mianner und Frauen diese Position einnehmen, und
die Auswirkungen dieser Praktiken auf die kérperliche Erfahrung, auf Per-
sonlichkeit und Kultur.« (Connell [1999] 2015, 124) Das Konzept »hegemonialer
Minnlichkeit« zeichnet sich dariiber hinaus durch eine »Doppelstruktur«
aus: Formen von Minnlichkeit werden in ihrer Relation sowohl zu anderen
Minnlichkeiten als auch zu Weiblichkeiten in den Blick genommen (Paulitz
2012b, 68; Scholz 2012, 34; Meuser [1998] 2010, 101).

Mit Bezug auf Gramscis Hegemonie-Begriff kann mit Connell unter he-
gemonialer Mannlichkeit Folgendes begriffen werden: Es sei »jene Konfigura-
tion geschlechtsbezogener Praxis [..], welche die momentan akzeptierte Ant-
wort auf das Legitimititsproblem des Patriarchats verkérpert und die Domi-
nanz der Manner die Unterordnung der Frauen gewéhrleistet (oder gewihr-
leisten soll).« (Connell [1999] 2015, 130) Eine minnliche Dominanz und Herr-
schaft muss also durch eine entsprechende kulturelle Praxis und die »spon-
tanex, praktische Akzeptanz dieser hervorgebracht und gestiitzt werden. Pa-
triarchale Herrschaft wird so nicht in erster Linie durch Zwang und Gewalt
hergestellt, sondern durch ein praktisches Einverstindnis, also durch eben-
jene Praxen des doing gender, die Mannlichkeiten und Weiblichkeiten durch
Abgrenzungen herstellen. Neben hegemonialer Mannlichkeit unterscheidet
Connell ([1999] 2015, 131-35) zwischen den Verhiltnissen der Unterordnung,
Komplizenschaft — die durch eine »patriarchale Dividende« an der Hegemo-
nie der Manner profitieren — und Marginalisierung. Bei Letzterer hebt Con-
nell insbesondere die Uberschneidung von Minnlichkeiten mit Klassismen
und Rassismen hervor (Connell [1999] 2015, 133-4). Dariiber hinaus wird deut-
lich, dass es sich um ein dynamisches Modell handelt, dass also ein Modell he-
gemonialer Mannlichkeit jeweils historisch gewachsen ist, sich gegen andere
durchgesetzt hat und dem Wandel unterliegt (Connell und Messerschmidt
2005, 832-3).

In kritischer Auseinandersetzung mit dem Konzept wurde darauf abge-
hoben, hegemoniale Mannlichkeit weniger als eine konkrete Ausformung von
Minnlichkeit zu begreifen denn als »generatives Prinzip« der Konstruktion

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Theoretischer Rahmen: Ernahrungskulturen

von Minnlichkeit (Meuser [1998] 2010, 108)™*. Betont werden damit vor allem
die Konstruktionspraxen, also die Frage, wie bestimmte Formen von Minnlich-
keiten hergestellt werden und wie sich diese dadurch von anderen Geschlech-
terkonstruktionen abgrenzen. Hier ist es zielfithrend, den relationalen Cha-
rakter noch stirker zu betonen. Dazu ist der von Connell selbst verwende-
te Begriff der »derzeitig akzeptierte[n]« Strategie« hervorzuheben, da sich
dieser an den diskurstheoretischen Begriff der Strategie (vgl. 3.1.3.2) anbin-
den lasst. Hierzu hat Paulitz eine pointierte diskurstheoretische Ausrichtung
des Konzepts vorgelegt. Sie schligt vor, (diskursive) Praktiken systematisch
auf ihre Beziige auf Minnlichkeiten hin zu priifen, denn: »Die symbolische
Referenz auf ein je kontextabhingiges Modell hegemonialer Mannlichkeiten
verspricht [...] Distinktionsgewinne im Spiel um Dominanz.« (Paulitz 2012b,
68) Ausgehend von dem Verstindnis von diskursiven Praktiken als Prakti-
ken der Grenzziehung und dem Kampf um Bedeutungen, sind diese zugleich
als Distinktionspraktiken zu verstehen. Gegenstinde, Gebiete, Akteur*innen,
Praxen etc. werden vergeschlechtlicht und im Zuge dessen relational-hierar-
chisch zueinander positioniert.

Mit einer solchen Akzentuierung der Relationalitit zwischen verschiede-
nen Minnlichkeitskonstruktionen ist das Konzept der hegemonialen Minn-
lichkeit sehr gut fir die Analyse der intersektionalen Verschrinkung (Win-
ker und Degele 2009) von Minnlichkeiten bzw. der Kategorie Geschlecht ge-
eignet. Sie ist diesem »quasi inhirent« (Paulitz 2012b, 69), da unterschied-
liche Minnlichkeiten und Weiblichkeiten sich (unter anderem) durch unter-
schiedliche Positionierungen auf anderen »Achsen der Ungleichheit« (Klinger,
Knapp und Sauer 2007) - etwa Klassenpositionen und Rassismen - unter-
scheiden. Die verschiedenen Ungleichheiten und Dominanzen stiitzen sich
gegenseitig und sind gegenseitig aufeinander angewiesen. Durch die Ver-
schrinkung von Herrschaftskategorien stiitzen diese ihre jeweiligen Hege-
monien gegenseitig. Das bedeutet, dass antihegemoniale Angriffe auf der ei-
nen »Achse« auch andere Hegemonien bedrohen, woraus sich ein komplexes
Geflecht der Komplizenschaft, Dividenden und Subversionen ergibt.

14 In der Konzeption von »Hegemonialer Madnnlichkeit als generativem Prinzip« verbin-
det Meuser Connells Arbeiten mit Bourdieus »Mannlicher Herrschaft« (1997). Damit
soll erfasst werden, dass sich>hegemoniale Mdnnlichkeit«»gleichermafien, wenn auch
in unterschiedlichen Auspragungen, sowohl in perfekten Verkérperungen hegemonia-
ler Mannlichkeit (so es diese iberhaupt gibt) als auch in den sehr viel haufiger verbrei-
teten untergeordneten Mannlichkeiten auffinden |aft.« (Meuser [1998] 2010, 108)

- am 13.02.2026, 21:46:0:

67


https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Mit dem Konzept der hegemonialen Mannlichkeit wird es also méglich,
Machtverhiltnisse als Geschlechterverhiltnisse zu begreifen und diese als
machtvolle Differenzierungen in den Fokus zu riicken. Die damit verbundene
Forschungsstrategie zielt darauf, iber die Analyse abweichender, gegebe-
nenfalls marginalisierter oder subversiver Formen von Minnlichkeit, die
Konstruktionsmodi hegemonialer Minnlichkeit in Uberkreuzung mit Klas-
senverhiltnissen offenzulegen. Diese Analyse der Geschlechterverhiltnisse
wird damit in Relation zu den auf der Ebene des Lebensmittelkonsums
anvisierten Verhiltnissen zwischen Praxen des Karnismus, Vegetarismus
und Veganismus gestellt. Die Praxen der counter-hegemony werden als ana-
lytischer >Katalysator« zum Verstindnis von Normalitit, Macht, Herrschaft
und Hegemonie eingesetzt.

3.3 Ernahrung/Materialitaten/Geschlecht

Eine sozialwissenschaftliche Betrachtung von Ernihrung kommt nicht um-
hin, sich mit dem materiellen Vorgang der Einverleibung von Speisen in Kér-
per auseinanderzusetzen. Die Lebensmittel und Korper und wie ihr Verhilt-
nis in Erndhrungspraxen soziologisch betrachtet werden kann, werde ich nun
als Dimension der Materialititen beleuchten. Die Auseinandersetzung mit
der Materialitit der Korper ist insofern angezeigt, da sowohl Geschlecht als
auch Ernihrungsnormen (nicht nur solche, die eine geschlechtliche Differen-
zierung aufweisen) mit Verweis auf Korper stark naturalisiert werden (Paulitz
und Winter 2017, 2022). In diesem Unterkapitel geht es daher um die Frage,
wie Materialititen sozialtheoretisch betrachtet und in den bisher dargelegten
theoretischen Rahmen integriert werden konnen.

3.3.1 Materialitat/en sozialtheoretisch

Wenn Ernihrung betrachtet wird, stehen zwei Formen von Materialitit im
Vordergrund: Lebensmittel und Korper. Es geht damit darum, wie Lebensmit-
tel produziert und konsumiert werden, also Lebensmittel dem Kérper sozialer
Akteur*innen zugefithrt werden. Korperliche Prozesse, insbesondere welche
Korper welche Erndhrung zur Reproduktion benétigen witrden, wird hiufig
als qua »Natur« und menschlicher Biologie vorgegeben betrachtet. Wihrend
so etwa Barl6sius ([1999] 2011, 45) die Wirkung von bestimmten Nihrstof-
fen im menschlichen Korper als Bereich der kérperlichen Physis aus der Be-

- am 13.02.2026, 21:46:0:


https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

