
3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 61

[d]as Subjekt präsentiert sich nun als die Doppelstruktur eines subiectum:

Indem sich der Einzelne bestimmten kulturellen Ordnungen unterwirft, die

ihm körperlich und psychisch die Merkmale akzeptabler Subjekthaftigkeit

›einschreiben‹, kann er erst jene Kompetenzen von Selbstregierung, Expres-

sivität, rationaler Wahl etc. ausbilden, die ein Subjekt ausmachen sollen.

(Reckwitz 2008, 78)

Das Subjekt wird erst im Diskurs konstituiert und hängt in den Macht/

Wissen-Komplexen mit den jeweiligen Praxen und Wissensobjekten zusam-

men: Es

ist in Betracht zu ziehen, daß das erkennende Subjekt, das zu erkennen-

de Objekt und die Erkenntnisweisen jeweils Effekte jener fundamentalen

Macht/Wissen-Komplexe und ihrer historischen Transformationen bilden.

(Foucault [1976] 1994, 39)

Dieser Aspekt, dass Subjekt, Objekt und Wissenspraxen erst durch Macht/

Wissen-Komplexe hervorgebracht werden, betrachte ich als einen wesent-

lichen Knotenpunkt von Foucaults Diskurstheorie zur (feministischen)

Wissenschafts- und Technikforschung, wie er auch im Wissenskulturenkon-

zept angelegt und von Paulitz in der machtkritischen Weiterführung so

expliziert wurde, dass Wissenssubjekte und -objekte sich in der Praxis

bilden.

Die hier eingenommene theoretische Perspektive setzt also an der Ver-

wobenheit von Subjekt, Objekt, Wissen und Macht an. Lebensmittel sind als

Alltagstechnologien mit Bedeutungen und Wissen verbunden, welches in be-

stimmten Wissens- und Technikkulturen in Praxisbereichen als Spezialdis-

kurs hervorgebracht wird und welches interdiskursiv als Kampf um Hege-

moniemit gesellschaftlichenMachtverhältnissen durchzogen ist. Diese sollen

nun auf die Machtachse Geschlecht hin zugespitzt werden.

3.2 Wissen/Technik/Geschlecht

Mit der bisher dargestellten theoretischen Perspektive geht ein bestimmtes

Verständnis von Geschlecht einher, das Geschlecht in all seinen Facetten

grundsätzlich als soziale Konstruktion begreift (siehe dazu Wetterer 2008).

Es geht damit darum, wie Geschlecht in ernährungskulturellen diskursi-

ven Praxen hervorgebracht wird. Damit zielt diese Perspektive dezidiert

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007 - am 13.02.2026, 21:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Ernährungskulturen und Geschlecht

nicht darauf ab, was Männer und Frauen essen, um zu erfassen, welche

Unterschiede es hier gibt. Vielmehr geht es um machtvolle Prozesse der Dif-

ferenzierung (Gildemeister 2004), also Grenzziehungen im oben benannten

Sinne. Im Zentrum der Untersuchung stehen Praktiken der Unterscheidung,

der Zuweisung von sozialen Positionen und, im Sinne sozialer Distinktionen,

um eine Hierarchisierung sozialer Akteur*innen qua Geschlecht.

3.2.1 Ko-Produktionen: Vergeschlechtlichungen in Wissens-

und Technikkulturen

Den Zusammenhang zwischen Gesellschaft, Natur(wissenschaft) und Ge-

schlecht hat Angelika Wetterer geschlechtersoziologisch pointiert wie folgt

ausgedrückt:

Die Geschlechterdifferenz undmit ihr ggfs. historisch variable Geschlechter-

stereotypewerden aus derGesellschaft in dieWissenschaft und vonderWis-

senschaft in die Natur transferiert – nicht umgekehrt. (Wetterer 2008, 131)

Es ist dieser »Transfer«, der mit der oben konzipierten Rahmung von Diskur-

sen als Spezial- und Interdiskursen und dem damit verknüpften ›Kampf um

Bedeutungen und Wissen‹ angesprochen ist, wobei eine gewisse Reziprozi-

tät zwischen Wissenschaft und Gesellschaft mitbedacht werden muss, etwa

indem, wie oben formuliert, das wissenschaftliche Wissen gesellschaftliche

Geschlechterverhältnisse stützt.

Die Deutungsmächtigkeit von naturwissenschaftlich orientiertem ernäh-

rungswissenschaftlichem Wissen kann man sich im alltäglichen Einkauf vor

Augen führen: Auf jedem verarbeiteten Produkt sind »Nährwertangaben« zu

finden, die stellvertretend für ein bestimmtes, naturwissenschaftlich fundier-

tes Wissen stehen. Zwar nicht auf den Lebensmitteln aufgedruckt, jedoch in

den Nährwerttabellen präsent, sind diese Vorgaben und Empfehlungen qua

Geschlecht differenziert: Männer sollen im Schnitt 2500 Kcal, Frauen 2000

Kcal pro Tag zu sich nehmen.Wissenschaftlich fundierte Ernährungsempfeh-

lungen und qua Geschlecht differenzierte Vorstellungen von »idealen« Kör-

pern sind so eng miteinander verknüpft (Paulitz und Winter 2017, 381-82).

3.2.1.1 Ko-Produktion: Wissenskulturen und Geschlecht

Geschlechterforschung zu den Praktiken und zum Wissen der Natur- und

Technikwissenschaften hat eine lange Tradition. Paulitz streicht heraus, dass

durch diese Arbeiten »eben jene Naturalisierungen des gesellschaftlichen Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007 - am 13.02.2026, 21:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 63

schlechterverhältnisses nachdrücklich in Zweifel gezogen werden, diemit der

epistemischen Autorität der modernen Naturwissenschaften zur vermeint-

lich unumstößlichen ›natürlichen‹ Tatsache erhoben worden waren.« (Paulitz

2012b, 59) Die ›epistemische Autorität‹ der Naturwissenschaften verhilft also

dazu, dieses dort erzeugte Wissen über die Grenzen der jeweiligen Spezial-

diskurse hinweg interdiskursiv zu verbreiten. Hegemoniale Geschlechterver-

hältnisse werden so in den Spezialdiskursen der jeweiligen Wissenskulturen

durch Naturalisierung gestützt. Für die Biologie hat Kerstin Palm diesen Zu-

sammenhang herausgestrichen:

Gesellschaftliche Geschlechtervorstellungen und -bewertungen [… werden]

als konstitutive, oft unreflektierte Hintergrundannahmen im Forschungs-

prozess selbst ausgemacht, wo sie einen Transfer der gesellschaftlichen

Geschlechterordnung in die ausgedeutete Ordnung der Natur anleiten und

plausibel machen. (Palm 1999, 117)

Paulitz (2012b, 59) weist darüber hinaus auf eine konzeptionelle Differenzie-

rung von Evelyn Fox Keller hin, die zwischen »Gender in Science« und »Sci-

ence of Gender« unterscheidet (Keller 1995). Beides wird aber als eng mitein-

ander verwoben konzipiert, denn

[g]esellschaftliche Geschlechterverhältnisse schreiben sich ein in die All-

tagspraktiken und Grundüberzeugungen akademischer Wissenskulturen,

und zwar bis in deren innerste Prozesse der Wissensproduktion. Um-

gekehrt tragen diese Praktiken wieder zur Reproduktion hierarchischer

Geschlechterverhältnisse bei. (Paulitz et al. 2015, 7)

Mit dem Fokus auf diskursive Praxen in wissens- und technikkulturellen

Kontexten kommen vergeschlechtlichte Positionierungen also in zwei For-

men in den Blick. Einerseits in Form eines Wissens über Geschlecht. Diese

so in Wissenspraktiken abgesteckten, vergeschlechtlichten Wissensobjekte

tauchen auch interdiskursiv gebrochen in anderen Praxen als Subjektpositio-

nen auf und stehen in Relation zu anderen Wissensobjekten und -subjekten.

Andererseits werden auch die wissenden Subjekte vergeschlechtlicht.

Damit wird der Prozess der Ko-Produktion von wissenschaftlich legitimier-

tem Wissen und gesellschaftlichen Geschlechterverhältnissen angesprochen

(Paulitz 2012b, 64), mit dem »kulturellen Eingebettet-Sein und der kulturel-

len Zirkulation von technowissenschaftlichem Wissen«, wie es Mona Singer

in Anschluss an Donna Haraway formuliert hat:

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007 - am 13.02.2026, 21:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Ernährungskulturen und Geschlecht

Kulturelle Normen, Werte und Symbole sind nicht der Überbau oder bloßer

Effekt von technowissenschaftlichen Entwicklungen. Sondern beide bedin-

gen sich und ermöglichen einander.Wissenschaft, Technologie, Gesellschaft

und Kultur sind als Koproduktion zu verstehen. Wissenschaftliche Fakten

sind immer schon mit Fiktion verwoben. Fakten sind beladen mit Theorie,

Theorien mit Werten undWerte mit Geschichten. (Singer 2005, 58)

Wissenschaftliches Wissen, oder wissenschaftlich legitimiertes Wissen, wird

in dieser Perspektive nicht durch gesellschaftliche Verhältnisse oder Elemen-

tardiskurse »verzerrt«. Vielmehr ist wissenschaftliche Erkenntnis ohne eine

Verbindung zu diesemWissen undenkbar.Dies »adressiert eben die Untrenn-

barkeit des Prozesses, in dessen VerlaufwissenschaftlichesWissen und gesell-

schaftliche Konstruktionen (von Geschlecht) hervorgebracht werden.« (Pau-

litz 2012b, 62) Die Perspektive der Ko-Produktion ist sehr gut mit der Inter-

diskurstheorie vereinbar und in ihren Modi ausdifferenzierbar: Elementar-

diskurse, Interdiskurse und Spezialdiskurse werden immer als miteinander

verstrickt verstanden. Alltagstechnologien, Elementardiskurse und Spezial-

diskurse, Ernährungspraxis und Ernährungswissenschaften sind demzufolge

als Ko-Produktion zu begreifen. SpezialdiskursiveWissenspraxis ist untrenn-

bar an elementar- und interdiskursive Geschlechterkonstruktionen und -ver-

hältnisse gekoppelt, die sich wechselseitig und interdependent (re)produzie-

ren.

3.2.1.2 Ko-Konstruktion: Technikkulturen und Geschlecht

In den eher technikkulturellen Praxisbereichen wird aber nicht nur Wissen

›fabriziert‹, sondern auch Lebensmittel und Essen in verschiedenen Verarbei-

tungsstufen, welche schlussendlich auch einverleibt werden. Analog zu der

Konzeption von Wissen und Geschlecht können auch Technologie und Ge-

schlecht als untrennbar aufeinander verwiesene Ko-Konstruktionen betrachtet

werden:

[G]ender relations can be thought of asmaterialized in technology, and gen-

dered identities and discourses as produced simultaneously with technolo-

gies. (Wajcman 2007, 293)13

13 Judy Wajcman führt hier den Social-Construction-of-Technology (SCOT (Pinch und Bij-

ker 1987))-Ansatz weiter.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007 - am 13.02.2026, 21:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 65

In der materiellen Konstruktion schlagen sich also Geschlechterverhältnisse

in den technischen Artefakten nieder, zugleich sind diese in Praxen enthalten,

in denenGeschlecht (re)produziert wird.MitKo-Konstruktion kann in den Blick

genommen werden, wie technische Artefakte und Geschlecht simultan kon-

struiert werden. Geschlecht schreibt sich in die Artefakte ein und bietet selbst

bestimmte Umgangsweisen im Sinne vergeschlechtlichender Praxen des do-

ing gender an.

In den epistemischen und technischen Praxen wird so Geschlecht

gemeinsam mit den jeweiligen Wissensbeständen und Technologien als

Ko-Produktion und Ko-Konstruktion hervorgebracht. Die beiden Begriffe

Ko-Produktion und Ko-Konstruktion benennen damit ein zentrales »Idiom«

der Feminist STS, »to make sense of the untidy, uneven processes through

which the production of science and technology becomes entangled with

social norms and hierarchies.« (Jasanoff 2006, 2) Dieses Verständnis von

Ko-Produktionen (worunter ich im Plural hier im Sinne dieses Idioms beide

Prozesse zusammenfasse) steht im Zentrum des hier verfolgten theoreti-

schen Rahmens. Für Fleisch bedeutet dies, dass die Bedeutung von Fleisch

als stärkendes Lebensmittel, die Zuschreibung von Fleisch als Männerspeise

und die Deutung von Männern als »starkes Geschlecht« sich gegenseitig

stützen. Ausgehend von diesen eher in der Mikropraxis verorteten Hervor-

bringungen stellt sich die Frage, wie diese mit diskursiven Strategien und

dem gesellschaftlichen Kampf um Hegemonie zusammen gedacht werden

können. Da hier direkt an hegemonietheoretische Überlegungen angeknüpft

werden kann, bietet sich eine Schärfung in Richtung der Analyse von Männ-

lichkeiten sowohl theoretisch als auch vom Gegenstand her an. Denn in der

Ernährungssoziologie konnte mit Nachdruck eine starke Verbindung von

Männlichkeit und Fleisch nachgewiesen werden (Fischer 2015; Rückert-John

und John 2009; Wilk 2013). Darüber hinaus fehlt in den Konzeptionen der

Ko-Produktion und Ko-Konstruktion eine Theoretisierung der zu ernähren-

den Körper und der materiellen Spezifika von Lebensmitteln, der ich mich

in 3.3 ausführlich widme.

3.2.2 Hegemoniale Männlichkeit, Intersektionalität

Ausgehend von der dargestellten interdependenten Hervorbringung von

Nahrungsmitteln, Ernährungswissen und Geschlecht ist eine Konzeption

von Geschlecht gewinnbringend, die an die mit Lebensmitteln als Alltags-

technologie verbundenen Kämpfe um Wissen und Bedeutung anschließen

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007 - am 13.02.2026, 21:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Ernährungskulturen und Geschlecht

kann. Mit einem Bezug auf das Konzept der »hegemonialen Männlichkeit«

(Connell [1999] 2015; Connell und Messerschmidt 2005) lässt sich dies einlö-

sen. Mit dieser theoretischen Geschlechterkonzeption wird vor allem gegen

eine Einförmigkeit von Geschlechterkategorien argumentiert. Vielmehr geht

es »um die Verhältnisse zwischen den verschiedenen Arten von Männlichkeit:

Bündnisse, Dominanz und Unterordnung.« (Connell [1999] 2015, 85) Raewyn

Connell begreift Männlichkeit als »eine Position im Geschlechterverhältnis;

die Praktiken, durch die Männer und Frauen diese Position einnehmen, und

die Auswirkungen dieser Praktiken auf die körperliche Erfahrung, auf Per-

sönlichkeit und Kultur.« (Connell [1999] 2015, 124) Das Konzept »hegemonialer

Männlichkeit« zeichnet sich darüber hinaus durch eine »Doppelstruktur«

aus: Formen von Männlichkeit werden in ihrer Relation sowohl zu anderen

Männlichkeiten als auch zu Weiblichkeiten in den Blick genommen (Paulitz

2012b, 68; Scholz 2012, 34; Meuser [1998] 2010, 101).

Mit Bezug auf Gramscis Hegemonie-Begriff kann mit Connell unter he-

gemonialer Männlichkeit Folgendes begriffen werden: Es sei »jene Konfigura-

tion geschlechtsbezogener Praxis […], welche die momentan akzeptierte Ant-

wort auf das Legitimitätsproblem des Patriarchats verkörpert und die Domi-

nanz der Männer die Unterordnung der Frauen gewährleistet (oder gewähr-

leisten soll).« (Connell [1999] 2015, 130) Eine männliche Dominanz und Herr-

schaft muss also durch eine entsprechende kulturelle Praxis und die »spon-

tane«, praktische Akzeptanz dieser hervorgebracht und gestützt werden. Pa-

triarchale Herrschaft wird so nicht in erster Linie durch Zwang und Gewalt

hergestellt, sondern durch ein praktisches Einverständnis, also durch eben-

jene Praxen des doing gender, die Männlichkeiten und Weiblichkeiten durch

Abgrenzungen herstellen. Neben hegemonialer Männlichkeit unterscheidet

Connell ([1999] 2015, 131-35) zwischen den Verhältnissen der Unterordnung,

Komplizenschaft – die durch eine »patriarchale Dividende« an der Hegemo-

nie der Männer profitieren – und Marginalisierung. Bei Letzterer hebt Con-

nell insbesondere die Überschneidung von Männlichkeiten mit Klassismen

und Rassismen hervor (Connell [1999] 2015, 133-4). Darüber hinaus wird deut-

lich, dass es sich um ein dynamischesModell handelt, dass also einModell he-

gemonialer Männlichkeit jeweils historisch gewachsen ist, sich gegen andere

durchgesetzt hat und dem Wandel unterliegt (Connell und Messerschmidt

2005, 832-3).

In kritischer Auseinandersetzung mit dem Konzept wurde darauf abge-

hoben, hegemoniale Männlichkeit weniger als eine konkrete Ausformung von

Männlichkeit zu begreifen denn als »generatives Prinzip« der Konstruktion

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007 - am 13.02.2026, 21:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Theoretischer Rahmen: Ernährungskulturen 67

von Männlichkeit (Meuser [1998] 2010, 108)14. Betont werden damit vor allem

die Konstruktionspraxen, also die Frage, wie bestimmte Formen von Männlich-

keiten hergestellt werden und wie sich diese dadurch von anderen Geschlech-

terkonstruktionen abgrenzen. Hier ist es zielführend, den relationalen Cha-

rakter noch stärker zu betonen. Dazu ist der von Connell selbst verwende-

te Begriff der »›derzeitig akzeptierte[n]‹ Strategie« hervorzuheben, da sich

dieser an den diskurstheoretischen Begriff der Strategie (vgl. 3.1.3.2) anbin-

den lässt. Hierzu hat Paulitz eine pointierte diskurstheoretische Ausrichtung

des Konzepts vorgelegt. Sie schlägt vor, (diskursive) Praktiken systematisch

auf ihre Bezüge auf Männlichkeiten hin zu prüfen, denn: »Die symbolische

Referenz auf ein je kontextabhängiges Modell hegemonialer Männlichkeiten

verspricht […] Distinktionsgewinne im Spiel um Dominanz.« (Paulitz 2012b,

68) Ausgehend von dem Verständnis von diskursiven Praktiken als Prakti-

ken der Grenzziehung und dem Kampf um Bedeutungen, sind diese zugleich

als Distinktionspraktiken zu verstehen. Gegenstände, Gebiete, Akteur*innen,

Praxen etc. werden vergeschlechtlicht und im Zuge dessen relational-hierar-

chisch zueinander positioniert.

Mit einer solchen Akzentuierung der Relationalität zwischen verschiede-

nen Männlichkeitskonstruktionen ist das Konzept der hegemonialen Männ-

lichkeit sehr gut für die Analyse der intersektionalen Verschränkung (Win-

ker und Degele 2009) von Männlichkeiten bzw. der Kategorie Geschlecht ge-

eignet. Sie ist diesem »quasi inhärent« (Paulitz 2012b, 69), da unterschied-

liche Männlichkeiten und Weiblichkeiten sich (unter anderem) durch unter-

schiedliche Positionierungen auf anderen »Achsen der Ungleichheit« (Klinger,

Knapp und Sauer 2007) – etwa Klassenpositionen und Rassismen – unter-

scheiden. Die verschiedenen Ungleichheiten und Dominanzen stützen sich

gegenseitig und sind gegenseitig aufeinander angewiesen. Durch die Ver-

schränkung von Herrschaftskategorien stützen diese ihre jeweiligen Hege-

monien gegenseitig. Das bedeutet, dass antihegemoniale Angriffe auf der ei-

nen »Achse« auch andere Hegemonien bedrohen, woraus sich ein komplexes

Geflecht der Komplizenschaft, Dividenden und Subversionen ergibt.

14 In der Konzeption von »Hegemonialer Männlichkeit als generativem Prinzip« verbin-

det Meuser Connells Arbeiten mit Bourdieus »Männlicher Herrschaft« (1997). Damit

soll erfasst werden, dass sich ›hegemonialeMännlichkeit‹ »gleichermaßen, wenn auch

in unterschiedlichenAusprägungen, sowohl in perfektenVerkörperungen hegemonia-

lerMännlichkeit (so es diese überhaupt gibt) als auch in den sehr viel häufiger verbrei-

teten untergeordneten Männlichkeiten auffinden läßt.« (Meuser [1998] 2010, 108)

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007 - am 13.02.2026, 21:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Ernährungskulturen und Geschlecht

Mit dem Konzept der hegemonialen Männlichkeit wird es also möglich,

Machtverhältnisse als Geschlechterverhältnisse zu begreifen und diese als

machtvolle Differenzierungen in den Fokus zu rücken. Die damit verbundene

Forschungsstrategie zielt darauf, über die Analyse abweichender, gegebe-

nenfalls marginalisierter oder subversiver Formen von Männlichkeit, die

Konstruktionsmodi hegemonialer Männlichkeit in Überkreuzung mit Klas-

senverhältnissen offenzulegen. Diese Analyse der Geschlechterverhältnisse

wird damit in Relation zu den auf der Ebene des Lebensmittelkonsums

anvisierten Verhältnissen zwischen Praxen des Karnismus, Vegetarismus

und Veganismus gestellt. Die Praxen der counter-hegemony werden als ana-

lytischer ›Katalysator‹ zum Verständnis von Normalität, Macht, Herrschaft

und Hegemonie eingesetzt.

3.3 Ernährung/Materialitäten/Geschlecht

Eine sozialwissenschaftliche Betrachtung von Ernährung kommt nicht um-

hin, sich mit demmateriellen Vorgang der Einverleibung von Speisen in Kör-

per auseinanderzusetzen. Die Lebensmittel und Körper und wie ihr Verhält-

nis in Ernährungspraxen soziologisch betrachtet werden kann, werde ich nun

als Dimension der Materialitäten beleuchten. Die Auseinandersetzung mit

der Materialität der Körper ist insofern angezeigt, da sowohl Geschlecht als

auch Ernährungsnormen (nicht nur solche, die eine geschlechtliche Differen-

zierung aufweisen) mit Verweis auf Körper stark naturalisiert werden (Paulitz

und Winter 2017, 2022). In diesem Unterkapitel geht es daher um die Frage,

wie Materialitäten sozialtheoretisch betrachtet und in den bisher dargelegten

theoretischen Rahmen integriert werden können.

3.3.1 Materialität/en sozialtheoretisch

Wenn Ernährung betrachtet wird, stehen zwei Formen von Materialität im

Vordergrund: Lebensmittel undKörper. Es geht damit darum,wie Lebensmit-

tel produziert und konsumiert werden, also Lebensmittel demKörper sozialer

Akteur*innen zugeführt werden. Körperliche Prozesse, insbesondere welche

Körper welche Ernährung zur Reproduktion benötigen würden, wird häufig

als qua »Natur« und menschlicher Biologie vorgegeben betrachtet. Während

so etwa Barlösius ([1999] 2011, 45) die Wirkung von bestimmten Nährstof-

fen im menschlichen Körper als Bereich der körperlichen Physis aus der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007 - am 13.02.2026, 21:46:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

