DIDIER PLASSARD: UBER KOMIK UND KORPERLICHKEIT BEI VALERE NOVARINA

Komik der dargestellten Situationen. Wahrend sie in den Frustrés das
Milieu der Alt-Achtundsechziger beschreibt, die in ihrer bekannten
Rhetorik der Betroffenheit und des Engagements sowohl im Selbstge-
sprach wie im Gesprach untereinander die Welt neu erschaffen, ver-
fiigt Agrippine Uber eine vollig neu erfundene Sprache, die, im Unter-
schied zu den vorangegangenen Serien, in einer angedeuteten Sprech-
blase zu finden ist. Diese Sprache neuen Stils ist die Sprache einer
fliichtigen und kurzlebig gewordenen Zeit, in der Worter, die gerade
erst entstanden sind und verwendet werden, bereits wieder unmittel-
bar ihre Aktualitdt verlieren und altmodisch werden. Diese Sprache
wird allerdings von den Erwachsenen nicht verstanden. Und das ist so
gewollt: Jugendliche scheinen solche Wesen zu sein, die von Erwach-
senen nicht verstanden werden.

Bretécher hat viele dieser Worter selbst erfunden; auch fiir den
Leser sind die Texte von Agrippine nicht immer verstindlich. Diese
Kreativitit beim Erfinden neuer Worter hat keine Grenzen und man
findet sie insbesondere bei den Personennamen (zum Beispiel der
Freunde Agrippines), aber auch in einer Fille von Stilmitteln, die ty-
pisch sind fiir die Ausdrucksweise Agrippines. Um nur zwei Beispiele
anzufithren, Agrippine verwendet, wie alle Jugendlichen, sehr gern
Abkiirzungen — »ein Max« fiir »ein Maximum« und sie bevorzugt Prafi-
xe wie »hyper«, »giga« oder »mega«. Die Sprache Agrippines ist aufler-
ordentlich bildhaft und voller Metaphern. Diese erfundene und »litera-
rische« Sprache wird von den franzosischen Jugendlichen inzwischen
gern benutzt, um mit Gleichaltrigen zu kommunizieren.

Der groRRe Erfolg Bretéchers beruht sicherlich darauf, gerade
diejenigen begeistert zu haben, liber die sie sich lustig macht. Da Bre-
técher das Milieu, das sie beschreibt, sehr genau kennt, trifft auch ihre
Kritik sehr prazise. Das Zusammenspiel zwischen ihren oft nur skiz-
zenhaft, und dadurch umso ausdruckstdrker erscheinenden Zeichnun-
gen und ihren sehr authentisch wirkenden, weil vollig »alltdglichen«
Dialogen machen aus Claire Bretéchers Comics die perfekte Satire.

Vincent Brignou und Renate Kriiger

Der Akrobat und der Clown.

Uber Komik und Kérperlichkeit bei Valére Novarina

Toute priére qui s’éleve demande son ombre comique, sa contrefagon. —
Jedes Gebet, das sich erhebt, verlangt seinen komischen Schatten, seine
Falschung. (V. Novarina)

305

- am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

Als an der Schwelle der 1970er Jahre das franzosische Theater zwi-
schen der Generation von Jean Vilar und der, die das Living Theatre
faszinierte, zerrissen war, zwischen den Partisanen eines breiteren Zu-
gangs zu den kulturellen Institutionen und denen, die von kollektiven
Kreationen als Vorldufer einer kommenden Revolution traumten, ver-
offentlichte die Zeitschrift Travail thédtral in einer praktisch allgemei-
nen Indifferenz L’atelier volant von Valere Novarina'. Dieses erste
Stiick, das auf burleske Art die Beziehungen zwischen einem Unter-
nehmer und seinen Angestellten in Szene setzt, tragt unverkennbar die
Zeichen seiner Zeit, aber es zeigt bereits eine besondere und ungemein
komische Behandlung des Korpers, die genauso weit von der Abstrak-
tion Becketts entfernt ist, wie von den post-brechtianischen Montagen
oder den neuen realistischen Dramaturgien, die sich mit dem thédtre du
quotidien einen Platz schaffen sollten. Den gleichen Weg wie die
Avantgarde der 1920er Jahre durchlaufend, macht Novarina Anleihen
bei der Komik des Zirkus und der Gaukler: Er ldsst groteske Personen
auftreten und vervielféltigt so die Gags, die mechanischen Gesten und
die Verkleidungen, um die Arbeitswelt in Form eines gleichzeitig kriti-
schen und frohlichen Fastnachtsuniversums darzustellen. Die durch
die Produktionsberichte erzeugte Entfremdung zeigt sich nicht nur im
clownesken Spiel der Angestellten und des Unternehmerehepaars,
Herr Boucot und Frau Bouche (die unwiderstehlich an Vater und Mut-
ter Ubu von Alfred Jarry erinnern), sondern betrifft auch die Darstel-
lung des Korpers durch und in der Sprache, wie man es z.B. in der
Szene feststellen kann, in der einer der Angestellten eine »Krise von
Muttergefiihlen« durchlebt:

Le Pére: Je suis assis au centre de mes meubles et tous mes objets viennent boire. Assis-
te, chére épouse, a la formation de mon deuxiéme corps ... [...] Je nourris une nombreuse
famille : femme, enfants et objets de ménage. Je donne. Je suis couvert d'une abondan-
ce de seins ...

La Mére: Mais tu n’as pas de lait, René!

Le Pére: Je fabrique de la monnaie et mes petits viennent me la manger. C'est pourquoi
j’aimerais que L'on se souvienne de moi sous la forme d’une mére cochon.

La Mére: René, tu délires! Tu n'as pas honte de dire ¢a?

Le Pére: Non. J'ai des seins, Marie, je te jure. Je suis couvert de seins.

La Mere: D’oli vient ton lait?

Le Peére: Il vient de la-bas ol je travaille: je gagne soixante-quinze mille sur la croix ... je
ne sais trop comment. J'ai porté ma patience: toute ma vie, pour vous, je me suis sac-
rifié ...!

1. Valére Novarina: »L'atelier volant«, in: Travail thédtral V (1971), Lau-
sanne: La Cité 1971, S. 46-87.

306

- am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIDIER PLASSARD: UBER KOMIK UND KORPERLICHKEIT BEI VALERE NOVARINA

La Mére: Vous étes fou, je vais vous battre, vous étes une vraie femelle! Je ne veux plus
de vous, jamais!

Le Pére: Ne frappez pas la vache a lait! (Elle lui saute au cou.)?

= Der Vater: Ich sitze mitten unter meinen Mdbeln und alle meine Sachen kommen trin-
ken. Wohne, liebe Gattin, der Bildung meines zweiten Kdrpers bei ... [...]. Ich ndhre eine
vielkopfige Familie: Frau, Kinder und Haushaltsgegenstande. Ich gebe. Ich bin von einer
Fiille von Briisten bedeckt ...

Die Mutter: Aber René, du hast doch keine Milch!

Der Vater: Ich stelle Miinzen her und meine Kleinen kommen und essen sie mir weg. Das
ist der Grund, warum ich gerne hdtte, dass man sich meiner in Form einer Schweinemut-
ter erinnert.

Die Mutter: René, du bist verriickt! Schamst du dich nicht, so was zu sagen?

Der Vater: Nein. Ich habe Briiste, Marie, ich schware es dir. Ich bin bedeckt von Briisten.
Die Mutter: Woher kommt deine Milch?

Der Vater: Sie kommt von dort unten, wo ich arbeite: ich verdiene fiinfundsiebzigtausend
am Kreuz ... ich weil} nicht genau wie. Ich habe meine Geduld getragen: Mein ganzes
Leben habe ich mich fiir euch aufgeopfert ...!

Die Mutter: Sie sind verriickt, ich werde Sie schlagen, Sie sind ein echtes Weib! Ich will
Sie nie wieder sehen, niemals!

Der Vater: Schlagen Sie nicht die Milchkuh! (Sie fallt ihm um den Hals.)

Das darauf folgende theatralische Werk kann man grob in drei Perio-
den aufteilen: Bis ungefahr Mitte der 1980er Jahre sucht Novarina eine
immer gequaltere Sprache, iiberarbeitet durch Deformationen, Pere-
grinismen und Neologismen, wahrend er gleichzeitig die groften
Schwierigkeiten hat, seine Texte auffithren und sogar publizieren zu
lassen: Le babil des classes dangereuses (1972, vertffentlicht 19783%)
oder La lutte des morts (1974, veroffentlicht 1979). Ab dem Drame de la
vie (1984) und dem Discours aux animaux (1987) fihren die Unterstut-
zung eines Verlags (P.O.L.), das Zusammentreffen mit Schauspielern
wie André Marcon und die Entscheidung, seine Werke selbst zu insze-
nieren (unter anderem beim Festival d’automne und beim Festival
d’Avignon), den Schriftsteller dazu, mit Bernard-Marie Koltes eine der
emblematischen Figuren der Riickkehr von Autoren in der franzosi-
schen Theaterlandschaft zu werden. Selbst wenn seine Sprache leich-
ter und seine dramaturgischen Strukturen klarer werden, bleibt Nova-
rina der gleichen Linie beim Schreiben treu, wie sie in Vous qui habitez
le temps (1989), Je suis (1991) oder La chair de 'homme (1995) erkenn-
bar ist. Eine dritte Periode beginnt schlieflich mit dem Zusammentref-
fen mit Claude Buchvald; Novarina bringt nacheinander Vous qui habi-

2. Ebd., S. 50.
3. Da alle theatralischen Werke von Valére Novarina beim Verlag P.0.L. in
Paris erschienen sind, werde ich jeweils nur das Erscheinungsdatum angeben.

307

- am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

tez le temps (1995), Le repas (1996), L avant-dernier des hommes (1997)
und L’opérette imaginaire (1998) auf die Bithne, womit den Werken des
Autors der Weg zu einem sehr groen Publikums- und einem uneinge-
schrankten Kritikererfolg gedffnet wird. Le jardin de reconnaissance
(1997), L'origine rouge (2000) oder La scene (2003), Stiicke, die Novari-
na selbst inszeniert, verfolgen die gleiche Bewegung der Offnung und
Variation um das, was die zentrale Fragestellung seines Werks dar-
stellt: die zugleich komische und erschreckende Seltsamkeit der Ver-
bindung zwischen Korper und Sprache. »Je ne sais pas pourquoi la pa-
role était faite mais certainement pas pour étre un jour descendue dans
les corps. Tout le scandale, toute la catastrophe vient de la: de la mise
en chair de la parole. Elle nous est tombée par fatal accident. La Viande
et le Verbe auraient da vivre dans deux mondes séparés.«* — »Ich
weill nicht, warum das Wort gemacht wurde, aber sicher nicht, um ei-
nes Tages in den Korper hinuntergeschickt zu werden. Der ganze
Skandal, die ganze Katastrophe rihrt daher: von der Fleischwerdung
des Wortes. Sie ist uns als ein fataler Unfall zugefallen. Das Fleisch und
das Wort hatten in zwei getrennten Welten leben sollen.«

Die Idee eines komischen Korpers ist in der Tat bei Novarina
eher Definition der Menschlichkeit selbst als Repertoire von einigen
Figuren und Gesten unter anderen. Sie ist hin und her gerissen zwi-
schen den Kalamitédten des Fleisches und dem Hauch eines Worts von
anderem Ursprung. Wie er es in seinen Essais oder in seinen Gespra-
chen erklart, ist fir ihn gerade die Arbeit des Schauspielers, der einen
Korper einem fremden Text assoziiert, die genaue Allegorie unserer
Menschlichkeit. Im Sinne der Inszenierungen von Claude Buchvald be-
zliglich dieses Punktes, verleihen seine eigenen diesem Konflikt zwi-
schen Wort und Materie eine erste Sichtbarkeit: Interpreten von deut-
lich unterschiedener Statur und Silhouette, Kostiime mit clowneskem
Schnitt und Proportionen, Immobilisation der Korper in Haltungen und
Rahmen, die sie in Marionetten ihrer selbst verwandeln. Die Mensch-
heit, die sich auf der Biihne der Stiicke von Valére Novarina produziert,
ist immer stark typisiert, in einer Reihe von Kontrasten, die der Autor
und Regisseur, selbst Maler, gerne der Art grofler Meister anndhert:

Dans Le Jardin de reconnaissance, Jean-Quentin Chatelain travaillait comme Soutine,
Roséliane Goldstein comme Fiissli et Wu Zhen, Agnés Sourdillon comme Miré. Laurence
Mayor, je la compare a Chardin et a William Blake, Pascal Omhovére a Arnulf Rainer, Znyk
a Picasso. Michel Baudinat joue comme W6lfli, André Marcon comme Masaccio, Cézanne.
Paroles et gestes sont jetés, dépensés, matériels, livrés, spectaculaires, en face. L'acteur

4. Valere Novarina: »Pour Louis de Funés«, in: Le thédtre des paroles, Paris:
P.0.L. 1989, S. 130.

308

- am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIDIER PLASSARD: UBER KOMIK UND KORPERLICHKEIT BEI VALERE NOVARINA

parle dans une lutte de couleurs.’ — Im Jardin de reconnaissance arbeitete Jean-
Quentin Chatelain wie Soutine, Roséliane Goldstein wie Fiissli und Wu Zhen, Agnés Sour-
dillon wie Miré. Ich vergleiche Laurence Mayor mit Chardin und William Blake, Pascal
Omhoveére mit Arnulf Rainer, Znyk mit Picasso. Michel Baudinat spielt wie W6lfli, André
Marcon wie Masaccio, Cézanne. Wort und Gesten werden hingeworfen, ausgegeben,
stofflich, geliefert, spektakuldr, ins Gesicht. Der Schauspieler spricht in einem Kampf der
Farben.

Mehr noch, ihm zufolge sind es die Clowns, die Variété-Kiinstler und
die Komiker der Biihne oder des Bildschirms, die nicht nur die wahren
Modelle fiir die Interpretation darstellen, sondern vor allem auch die
genauesten Reprasentanten des Menschlichen. Als Bewunderer von
Félix Mayol und Grock — seine Werke mit Liedern spickend, die ebenso
viele Winke zum Repertoire der caf’conc’ und der volkstiimlichen San-
ger sind — widmet Novarina seine enthusiastischsten Seiten Louis de
Funeés und geht sogar so weit, sein Spiel mit dem Helene Weigels zu
vergleichen:

Je n'ai vu ces deux grands artistes sur scéne qu’une fois: Funés dans Oscar et Weigel
dans La Mere. [...] Weigel excellait dans le »parlé-chanté«: Sprechgesang. Louis de Funés
dans le marché-dansé«: Schrittgetanz. Sa silhouette était celle d'un danseur exultant ou
soudainement d’'un dépressif pétrifié. »Arrété-bondi«. Le grand maitre des mimiques,
des verbigérations muettes et des hurlements tus. Le cinéma ne conserve trop souvent
qu’une image partielle de son art en n’en filmant que les crises aigués : l'accés grima-
cier, les mille coléres, le bondissement n’étaient au théatre qu'un moment de son jeu,
une intensité supréme, qu’il fallait savoir attendre, comme la danse du shité dans le no,
qu’aprés un long calme tendu et comme un couronnement de "émotion.® — Ich habe
diese beiden grofRen Kiinstler nur einmal auf der Biihne gesehen: Funés in Oscar und
Weigel in der Mutter. [...] Weigel war ausgezeichnet im Sprechgesang. Louis de Funés im
Schrittgetanz. Seine Silhouette war die eines frohlockenden Tanzers oder plotzlich die
eines versteinerten Depressiven. »Stopgesprung«. Der groRe Meister der Mimiken, der
stummen Verbigerationen und des verschwiegenen Gebriills. Das Kino bewahrt zu oft nur
einen Ausschnitt des Bildes seiner Kunst, indem es nur die akuten Krisen filmt: Der Gri-
massenanfall, die tausend Wutanfalle, die Spriinge waren im Theater nur Momente seines
Spiels, von hochster Intensitdt, auf die man nach einer langen angespannten Ruhe war-
ten kdnnen musste wie auf den Tanz des Shité im N6 und wie auf eine Krénung der Emo-
tion.

Der emblematische Schauspieler des komischen franzosischen Kinos
der 1960er und 1970er Jahre wird so zur Inkarnation, zu einer Quintes-
senz der Schauspielkunst und der Menschlichkeit in einem, in einer

5. Ders.: Devant la parole, Paris: P.0.L. 1999, S. 64f.
6. V. Novarina: »Pour Louis de Funés«, S. 115.

309

- am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

doppelten Bewegung des Zerreilens des Scheins und der unaufhorli-
chen Metamorphosen.

Le visage de Louis de Funés, quand il jouait, m'a toujours semblé, dans sa lumineuse
maniaquerie, sans aucune ombre et trés exacte, comme la figure méme de la transfigura-
tion comique, qui fait la face humaine apparaitre de plein feu dans une sorte de gloire
déchirée. Car le visage de 'homme n’est pas un pot a tendre bétement aux projecteurs
et objectifs des photographes, mais une surface qui doit se déchirer, une face transfigu-
rée et saisie par-dedans qui doit trembler en deux par une force qui le prend et le pousse
hors d‘ici.” — Das Gesicht von Louis de Funés, in seiner leuchtenden Schrulligkeit,
schien mir, wenn er spielte, immer ohne jeglichen Schatten und ganz exakt wie das Ant-
litz der komischen Transfiguration selbst, welches das menschliche Gesicht im vollen
Licht in einer Art zerrissenen Ruhms erscheinen ldsst. Denn das menschliche Gesicht ist
kein Topf, den man einfach den Scheinwerfern und den Objektiven der Photographen
hinhalten kann, sondern eine Oberflache, die aufreilen muss, ein verwandeltes und von
innen ergriffenes Gesicht, das zweiteilig zittern muss durch eine Kraft, die es nimmt und
hinausstoRt.

Acteur Nul et Parfait, toujours Louis de Funés entrait en néant, en niant et en tourbil-
lonnant. Il savait qu‘il avait la téte ouverte par la parole. [...] Que la parole n’est rien
d’autre que la musique de la lumiére qui se prononce en nous malgré nous et qu’elle
vient de plus loin que nous. Louis de Funés disait: »Ce sont dans les corps comiques que
les paroles ont chuté.«® — Als armseliger und perfekter Schauspieler trat Louis de Fu-
nés immer als Nichts, verneinend und wirbelnd auf. Er wusste, dass sein Kopf durch das
Wort gedffnet war. [...] Dass das Wort nichts anderes als die Musik des Lichts ist, das ge-
gen unseren Willen in uns ausgesprochen wird und dass es von weiter herkommt als wir.
Louis de Funeés sagte: »Es sind die Worte in die komischen Korper gefallen.«

Indem er den Interpreten der Abenteuer des Rabbi Jakob zur Grofle ei-
nes modernen Zarathustra erhebt’, macht Valere Novarina aus ihm
einen idealisierten Doppelgdnger von sich selbst, einen geistigen Fiih-
rer, dem er vollkommen fiktive Situationen und Aussagen zuschreibt:
gleichzeitig Prophet, Museumswdichter, Schauspieler und Philosoph,
jemand, der die gleichen Fragen stellt und der die gleichen Uberzeu-
gungen teilt wie der Autor. Wenn sein Wissen auch hauptsachlich eine
Kenntnis des Korpers darstellt, so kann Novarinas Louis de Funes doch
auch Kunstkritiker und Theologe werden: »Dans le réle du suisse de la
cathédrale de Strasbourg, devant le portail sud, Louis de Funes disait:
»Superposez ici mentalement ces deux statues jumelles ou le sculpteur
anonyme a représenté: un, la Synagogue aveugle — deux, 'Eglise sour-

7. Ebd., S. 135-136.
8. Ebd., S. 129.
9. V. Novarina: Devant la parole, S. 121.

310

- am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIDIER PLASSARD: UBER KOMIK UND KORPERLICHKEIT BEI VALERE NOVARINA

de.<« — »In der Rolle des Schweizers des Strasburger Miinsters sagte
Louis de Funeés vor dem Siidportal: »Legen Sie hier geistig diese beiden
Zwillingsstatuen libereinander, mit denen der anonyme Bildhauer eins
die blinde Synagoge — zwei die taube Kirche dargestellt hat.«<« »Louis de
Funeés, quand il gardait Cristo morto de Mantegna, portait toujours dans
sa casquette cette phrase de Tertullien, recopiée a la main: >Le fils de
Dieu a été crucifié, je le crois car c’est absurde; le fils de Dieu est mort,
je n’en doute pas car c’est inepte; enseveli, il est ressuscité, c’est certain
parce que c’est impossible.««*® — »Als Louis de Funés Cristo morto von
Mantegna bewachte, hatte er immer in seiner Miitze diesen handschrift-
lich kopierten Satz von Tertullian: »Gottes Sohn wurde gekreuzigt, ich
glaube es, denn es ist absurd; Gottes Sohn ist tot, ich bezweifle es nicht,
denn es ist albern; begraben ist er, auferstanden, das ist sicher, weil es
unmoglich ist.«

Auf der Biihne dieses Theaters, das wie ein liturgisches Drama
des Mittelalters oder ein auto sacramental des siglo de oro von Anfang
an eine allegorische Bedeutung iibernimmt — die einer iibertragenen
Darstellung unseres Erdendaseins —, scheinen die Personen, die Nova-
rina schafft zu existieren, als unzdhlige Abwandlungen der Verwunde-
rung, der Ratlosigkeit, einen Korper zu bewohnen, der stolpernden Su-
che nach der Macht der Sprache. Selbst ihre Namen zeugen von dieser
symbolischen Dimension: die Stimme des Schattens, das Médnnchen
Nihil, die Leere Person, der Andere Fliehende Schauspieler, die Person
des Korpers, die Antipersonen 1 und 2 ... Einen unaufhoérlichen Pro-
zess des Keimens begleitend, der im Drame de la vie 2587 Personen
und 3171 in La chair de I'homme erscheinen ldsst, 1adt der immer deut-
lichere Rickgriff auf die Komik der volkstiimlichen Formen diesen fast
abstrakten Figuren eine mit zahllosen grausamen und burlesken Zwi-
schenfdllen behaftete Korperlichkeit auf. In zwei Teile zersdgte Korper,
Leichen, die auferstehen, um zu singen, das Duo des Blutmanns und
des Anderen, die sich gegenseitig zur Ader lassen, wahrend sie kund-
tun: »[D]er Mensch ist schlecht«*!, dieses Spiel von unabgestimmten
Puppen ahmt frohlich die Niederlagen und Siege des Geistes nach, das
ZusammenstoBen von Licht und Dunkelheit, in deren Mitte wir uns he-
rumschlagen.

Die zentrale Figur dieser komischen Korperlichkeit ist der Sturz,
der brutal die Grenzen deutlich macht, die der Kérper dem Geist auf-
zwingt: reeller Sturz eines Angestellten, der auf einen Mast geklettert

10. Vgl. ebd., S. 122.

11. Valére Novarina: L’opérette imaginaire, Paris: P.0.L. 1998, S. 87. — Ders.:
Die eingebildete Operette, aus dem Franzosischen von Leopold von Verschuer, Berlin:
Alexander Verlag 2001, S. 91.

311

- am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EPOCHEN UND STILE DER KOMIK

war, am Ende von La fuite de bouche'?, vor allem metaphorischer
Sturz, mehr in Worten erwdhnt als auf der Biihne realisiert, im Rest
des Werks — oder auch verwandelt in eine Liste von 88 Figuren, die die
Trapezkiinstler des Zirkus in La chair de I'homme*3 durchfiihren, da
der Sturz nur die Konsequenz des Entfliegens ist, sein »komischer
Schatten«. Akrobat und Clown, oder eher Akrobat und dann Clown, das
ist die doppelte Definition des Korpers nach Valére Novarina: Nicht in
der Perspektive einer Verhohnung des Erhabenen, eines x-ten Ful3-
tritts gegen das geistige Leben, sondern mit der festen Uberzeugung,
dass die Bewegung der Erhebung und der Zwischenfall, der zum Sturz
zwingt, die beiden untrennbaren Seiten unserer Fleischwerdung sind.
»Le théatre est un lieu ou I'homme va pour monter et tombe. Sa chute
est une priére. Il y a, dans le rire accompagnant le don du corps qui
s’effondre, un dépouillement de soi; il y a une vraie sainteté du clown.
L’acrobate qui chute, exécute la preuve comique de 1'offrande de notre
corps a l'espace.«'* - »Das Theater ist ein Ort, an den der Mensch geht,
um aufzusteigen, und fallt. Sein Sturz ist ein Gebet. Es liegt eine Selbst-
hingabe in dem Lachen, das die Aufopferung des in sich zusammen-
fallenden Korpers begleitet; es gibt eine wahre Heiligkeit des Clowns.
Der fallende Akrobat fiihrt den komischen Beweis fiir das Opfer unse-
res Korpers an den Raum durch.«

Didier Plassard
Aus dem Franzosischen von Gisella Hauer

Karneval und Favelas: Groteske Korperlichkeit in

Sergio Kokis’ Le pavillon des miroirs

Sergio Kokis, der inzwischen zu den prominentesten Vertretern der
littérature néo-québecoise* gehort,> womit die seit den 198oer Jahren

12. Siehe V. Novarina: La fuite de Bouche, Marseille: Jeanne Laffitte, 1978,
S. 117. La Fuite de Bouche ist eine Neubearbeitung von L’atelier volant fiir eine Inszenie-
rung von Marcel Maréchal.

13. Valére Novarina: La Chair de [’homme, Paris: P.0.L. 1995, S. 439-443.

14. V. Novarina: Devant la parole, S. 83.

1. »Le Canada et le Québec ayant favorisé depuis deux décennies, une poli-
tique d'immigration multiculturelle attentive aux singularités ethniques, il en résulte sur
le plan littéraire, une production des textes particuliérement riches qui coexistent avec
ceux qui constituent la littérature nationale et contribuent a enrichir — et peut-étre a

312

- am 14.02.2026, 08:27:08.



https://doi.org/10.14361/9783839401644-043
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

