
A Kapillarische Machtwirkung auf dem Feld der Subjekttheorie 21

hier an das Militär, das Gefängnis, die Schule, das Kloster oder auch das Hos-

pital. Damit ist aber das Thema der machtgeleiteten Subjektbildung in allen

Bereichen zu finden. Zugespitzt formuliert: wenn Subjektbildung als Unter-

werfung und Ermächtigung zu denken ist, wie und wieso gibt es Widerstand

gegen dieses System? Gibt es dann überhaupt Freiheit?

3. Wie säkular ist die säkulare Welt?
Denkanstöße von Judith Butler

Insbesondere das Diffundieren religiöser Signaturen in säkulare Kontexte

macht deutlich23, dass die Frage danach, wie säkular die säkulare Welt ist,

zu der bestehenden Debatte um die Bedeutung von Religion für die Gesell-

schaft hinzugefügt werden sollte. Für ein theologisches Nachdenken über die

Machtwirkungen auf das Subjekt ist dies aus verschiedenen Gründen rele-

vant. So wird erstens eine interdisziplinäre Rekonstruktion des Geständnisses

und der Kontrolle aufzeigen können, dass sich religiöse Machtstrukturen in

säkularen Formen wiederholen. Dies wird insbesondere mit Michel Foucault,

aber auch an Rekonstruktion des Umgangs mit der Sünde zu zeigen sein.

Zweitens ist Judith Butler eine Denkerin, die sich auf der Grenze säkularer,

religiöser und säkular-religiöser Thematiken und Semantiken bewegt. Dies

ist nicht nur in bestimmten Ausformulierungen ihres Subjektverständnisses

offensichtlich –Magnus Striet spricht von einem säkularen Gnadendenken24,

sondern auch in der theologisch relevanten Frage, wie eine Theologie nach

Auschwitz möglich sein könne25. Zudem, drittens, kritisiert Butler eine zu

schnelle Zustimmung zur Säkularität des Säkularen. Diese letzten beiden

Themen sollen hier vorgestellt werden.

Butler macht deutlich, dass sie sich vor jeder Frage von Sex und Gen-

der und vor dem Nachdenken über die Komplexität internationaler ethischer

Beziehungen mit der Identität, Philosophie undTheologie im jüdischen Kon-

text beschäftigt hat.26 »What of Theology could remain after the Nazi death

23 Vgl. dazu ausführlich: G. Werner: 2016, S. 116-121; H.-J. Höhn: 2007; ders.: 1998; M.

Ebertz: 1998; ders.: 1997.

24 Vgl. M. Striet 2020.

25 Vgl. dazu S. Wendel: 2020a.

26 Vgl. G. Werner 2018, hier S. 184f.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005 - am 14.02.2026, 16:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

camps?«27 Diese Frage musste sie ebenso beschäftigen wie die Frage, ob ei-

ne Ethik noch möglich ist. Die jüdische Bildung, die Butler in ihrer Jugend

prägte, bringt sie mit der Textkritik in Berührung und lässt sie die Frage nach

dem Wie des Lebens verknüpfen mit der Frage nach dem Wie des Umgangs

mit Texten28. »To know how to live, one had to know how to read, and one had

to be able to develop an interpretation of what one read.«29 Dieses Studium

führt sie zu der Erkenntnis, dass im Lesen bereits die Unterscheidung der

Fragen nach Gott, dem Religiösen, dem jüdischen Glauben und dem Säkula-

ren zu treffen ist. »One could thus become very Jewish in the absence of God

without precisely becoming secular. The negation of God formed a historical

horizon within which thought began und within which it would suffer its own

foundering time and again. God survived as a lost thought.«30 Die Frage nach

einer jüdischen Identität begleitet sie bis heute aus unterschiedlichen Per-

spektiven. Ihr Anliegen liegt im Bemühen, das Gerüst jüdischer Werte, die

ihr in den Studien und im Elternhaus begegnen, zu einer Ethik zugehörig zu

postulieren – gerade vor demHintergrund der Tatsache, dass ihre Familie im

Holocaust ermordet wurde. Dennoch will sie im Bedenken der historischen

Realitäten um eine mögliche jüdische Identität ringen, die auch reflektiert,

welche Bedeutung es hat, dass fast die Hälfte der israelischen Bevölkerung

keine europäischen Juden seien. »I would suggest that, philosophically, the

question of the Arab Jews opens up the question of the ›Other‹ who is at the

heart of identity, the one who can only be expelled or occupied at the ex-

pense of oneself.«31 Vor dem Hintergrund ihrer Kritik an der gegenwärtigen

Politik Israels und den damit einhergehenden Vorwürfen des Antisemitismus

ihr gegenüber möchte sie sich stärker als jemand verstehen, die aus den of-

fenen Debatten des talmudischen Ringens um die Interpretation herkommt

und zugleich das Religiöse und Säkulare in einer Identität als binäres System

stark hinterfragt.32

Deswegen hinterfragt sie an konkreten Anlässen diese Binarität grund-

sätzlich. Denn allem Anschein nach changieren die eindeutigen Grenzen zwi-

27 J. Butler: 2006, S. 278.

28 Vgl. auch J. Butler: 2009a.

29 J. Butler: 2006a, S. 278.

30 Ebd., S. 279.

31 Ebd.

32 Vgl. ebd., S. 281. IlseMüllner verdeutlicht, dass dieDebatte umButlers Einstellung zum

Staat Israel theologisch eine schwierige Ausgangsposition darstellt, die weiter ausge-

führt werden müsste. Vgl. I. Müllner: 2020, S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005 - am 14.02.2026, 16:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


A Kapillarische Machtwirkung auf dem Feld der Subjekttheorie 23

schen säkular und religiös deutlicher als vorausgesetzt, wie Butler einerseits an

der 2005 entstandenen Diskussion um die dänischen Cartoons33, andererseits

im Blick auf exemplarische Immigrationspolitik europäischer Staaten auf-

zeigen kann. Die monolithische Perspektive auf das Gegensatzpaar säkular-

religiös scheint daher immer weniger möglich zu sein.Wirklich konkret wird

die Unklarheit aber erst im Moment des kritischen oder satirischen Aktes,

denn dann ist zu klären, wie säkular Kritik tatsächlich ist oder sein kann. In

einem Gespräch zwischen Talal Asad, Wendy Brown, Judith Butler und Saba

Mahmood34 werden die Irritation angesichts der ›Cartoons‹ zur Sprache ge-

bracht. Asad stellt die grundsätzliche Frage, wie die unterschiedlichen Deu-

tungen von Aggression und Gewalt zu verstehen seien. Wie könne es sein,

dass die Gewalt, die im Namen Gottes geschehe, die säkular-liberale Emp-

findlichkeit deutlich mehr schockiere als die Gewalt, die im Namen einer sä-

kularen Nation oder einer Demokratie ausgeführt werde? Gerade weil dem so

sei, so Butler wiederum, sei doch zu fragen, wie säkular das Säkulare denn

sein könne.35

»We realize that we have already judged or evaluated the worth of certain

lives over others, certain modes of death dealing over others, and the re-

alization is at the same time a judgment, an evaluation, namely, that such

differential judgments are unjustified and wrong.«36

Gerade an dem Streit um die Cartoons könne aufgedeckt werden, dass der

erste Eindruck, es stünde die religiöse, irgendwie irrationale und vormoderne

Welt gegen die säkulare Welt, einem zweiten Blick nicht standhält.37

»It would seem that we are being asked to understand this battle as one be-

tween, on one hand, a presumptively secular framework tied to an ontology

33 Am 30. September 2005 wurden in der dänischen ZeitschriftJyllands-Posten Karikatu-

ren unter dem Titel »Das Gesicht Mohameds« veröffentlicht, die in der Folge einen

Sturm der Entrüstung und eine Diskussion über Säkularismus, Aufklärung, Trennung

von Religion und Staat und Religions-, Presse-, Kunst- und Meinungsfreiheit nach sich

zog. Auf diese Ereignisse bezieht sich die Diskussion, die in dem 2007 abgehaltenen

Symposion stattgefunden hat. Sie ist veröffentlicht als: T. Asad et al.: 2009.

34 Vgl. T. Asad: 2009a; J. Butler: 2009b.

35 Vgl. J. Butler: 2009c, S. 107.

36 Ebd., S. 108.

37 Vgl. ebd., S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005 - am 14.02.2026, 16:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

of the subject as self-owned and, on the other hand, a nonsecular framework

that offers an ontology of the subject as dispossessed in transcendence.«38

Das Säkulare ist wohl eher als ein Ort zu verstehen, so Butler, an dem religiöse

Traditionen in nachreligiösen Bereichenweiterleben. So ist eine säkulareWelt

gerade eben nicht einer religiösen entgegenzusetzen.

»Indeed, the binary framework crumbles further when we consider modes

of secular criticism that take place in religious context (for example the dis-

course of the current pope) as well as modes of religious reasoning that re-

curwith secularism (for example, Protestant commitments to the distinction

between public and private life that have become essential to modern liber-

alism).«39

38 Ebd., S. 119.

39 Ebd., S. 120. Besonders die Auseinandersetzung mit der katholischen Kirche ist span-

nend. Im Kontext der Gender-Debatte nimmt Butler ausführlich Bezug auf das Schrei-

ben Kardinal Ratzingers »Schreiben an die Bischöfe der Katholischen Kirche über die

Zusammenarbeit von Mann und Frau in der Kirche und in der Welt vom 31.7.2004«.

(J. Butler: 2006a, S. 288). Wenngleich es nicht ersichtlich ist, dass sich Ratzinger di-

rekt mit Butler auseinandersetzt, weil er keine Literaturangaben in Zitaten jenseits

der Schriftbezüge, also der Zitate und Verweise auf die Heilige Schrift, macht (ebd.),

ist doch die Reflexionsrichtung zu erkennen. Ohne auf die inhaltliche Auseinanderset-

zung eingehen zu wollen, möchte ich an dieser Stelle die Überlegungen Butlers zu der

Tatsache, dass es dieses Schreiben überhaupt gibt undwelche Reaktionen darauf ihrer

Ansicht nach wünschenswert wären, darstellen. Butler möchte sich nämlich nicht der

säkularen Argumentation, die weder das Schreiben noch den Papst noch die Kirchen

ernstnimmt, anschließen. Ebensowenigmöchte sie die verteidigende katholischeHal-

tung einnehmen. Aufgrund der Machtposition und der möglichen Beherrschung des

Diskurses ist es aber nötig, eine Haltung einzunehmen, die es erlaubt, einen dritten

Weg zu wählen. Argumentativ bezieht sich Ratzinger auf den Schöpfungsbericht in

Genesis, um die sexuelle Differenz zwischenMann und Frau abzuleiten. Butler schlägt

nun vor (ebd., S. 289), mit dem Status der Geschichte selbst anzufangen, um zu sehen,

welche anderen Lesarten sich noch anbieten. »If religionists are to engage and chal-

lenge the papal authority within its own terms, they will have to offer ways of thinking

through the relationship of embodiment and transcendence; biology and social prac-

tice and process; themeanings of justice, love and equality; and the revisable character

of papal authority itself.« (Ebd.) Auch wenn Butler das selbst nicht macht, plädiert sie

entschieden dafür, dass es Menschen gibt, die sich mit diesen Reflexionen auseinan-

dersetzen, damit es für die päpstliche Autorität schwererwürde, sich ohne jedenWett-

bewerb selbst zu legitimieren. Wenn säkulare Denker:innen sich einfach abwenden,

dann bleibt diese Welt so bestehen und es gibt keine Pluralität im Denken. »And I say

this not because pluralism alone will ease our minds but because the proliferation of

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005 - am 14.02.2026, 16:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


A Kapillarische Machtwirkung auf dem Feld der Subjekttheorie 25

Neben der Verlinkung von religiöser und säkularer Wahrnehmung erscheint

besonders die Verlinkung von säkularen Konzepten mit einem Konzept von

Freiheit als ein Kennzeichen der Moderne problematisch. Es macht den Ein-

druck, als seien Fortschritt und Freiheit die Garanten der Moderne und ihre

besonderen Güter.40 Butler hinterfragt diese Verbindung fundamental.41 »The

link between freedom and temporal progress is often what is being indexed

when pundits and public policy representatives refer to concepts like moder-

nity or, indeed, secularism.«42

Dies verdeutlicht Butler in einem zweiten Beispiel. Die Konfliktsituati-

on, in die eine solche Kombination gerade Menschenrechtler:innen bringen

kann, wird deutlich am Beispiel, dass Butler wiederholt analysiert: die Kom-

bination aus »sexual politics« [im deutschen Sprachraum nicht wirklich gut zu

übersetzen] und antiislamischer Praxis.43 Sie expliziert diesen Zusammen-

hang an einemBeispiel der Rechte von Frauen. »This happensmost frightfully

when women’s sexual freedom or the freedom of expression and association

for lesbian and gay people is invoked instrumentally to wage cultural assaults

possible interpretations may well lead to the subversion of an authority that grounds

itself in what may not be questioned. In such a world, questions, loud and clear, re-

main intrinsic goods.« (Ebd.). Vgl. J. Butler: 2008a, hier S. 10ff; R. Becker-Schmidt/G.-A.

Knapp: 2000, S. 83.

40 Vgl. J. Butler: 2008a, S. 3.

41 Vgl. S. Ali: 2008, hier S. 35f. Sie unterstreicht die Konsequenzen der Denkfigur der Mo-

derne, die in ihrem Kern die Freiheit beansprucht. In der Regel führe das dazu, dass

diese Moderne die Erscheinung einer Demokratie annimmt, die sich zum Programm

gemacht habe, die (durch Religion) Unterdrückten zu befreien. Modern sein heiße da-

mit, nicht vormodern zu sein.

42 J. Butler: 2008a, S. 3.

43 Butler bezieht sich dabei unter anderem auf die Einwanderungspolitik in den Nieder-

landen 2006. Dortmüssen bestimmte Immigranten Bilder zweier sich küssenderMän-

ner anschauen, um ihre Toleranz unter Beweis zu stellen. (Vgl. J. Butler: 2009c, S. 130;

dies.: 2008a, S. 5). Ausgenommen sind Menschen, denen Modernität unterstellt wird:

»The presumptively modern includes the following groups who are exempted from

having to take the test: European Union nationals, asylum-seekers and skilled workers

who earn more than €45,000 per year. Also exempt are citizens of the USA, Australia,

New Zealand, Canada, Japan and Switzerland, where presumably homophobia is not

found or where, rather, importing impressive income levels clearly preempts concerns

over importing homophobia.« (J. Butler: 2008a, S. 3f.) Butler stellt in der Gemengelage

abschließend fest: »Certainly, I want to be able to kiss in public – don’t get me wrong.

But do I want to require that everyone watch and approve before they acquire rights

of citizenship? I think not«. (Ebd., S. 5).

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005 - am 14.02.2026, 16:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

on Islam that reaffirm US sovereign violence.«44 Der Kampf um Gleichbe-

rechtigung scheint in einem zu hinterfragenden Konzept der Säkularisierung

instrumentalisiert zu werden, um andere – in der Regel religiöse Minderhei-

ten – zu unterdrücken und zu diffamieren. So wird die direkte Verbindung

zwischen den »sexual politics«, der säkularen Gesellschaft und der Kultur als

Begründungsnorm hergestellt.

»Thus, the debates on sexual politics invariably become bound up with the

politics of new immigrant communities, since both rely on foundational

ideas of culture that precondition the allocation of basic legal entitlements.

If we understand these ideas of culture as secular, then it seems to me

that we may well not have a sufficient vocabulary for understanding the

traditions from which these ideas of culture are formed – and by which they

continue to be informed – or for the force by which they are maintained.«45

Die politischen Beispiele und ihre Analysen führen bei Butler zum Schluss,

dass die Säkularität des Säkularen grundsätzlich zu hinterfragen ist. »But I

am less sure that our ideas of secularism do not already carry religious con-

tent, and that we are, with any of these positions, invoking an unalloyed sec-

ularism.«46 Säkularismus, so Butler, ist nicht nur als eine eindeutige Form

zu finden, er ist zudem nicht frei von Absolutheiten und Dogmatismen, was

Butler als mindestens ebenso problematisch betrachtet wie der religiöse Dog-

matismus. Allerdings sei selbst dieser doch fluider und weniger konstant als

angenommen werde. »Consider that religion is not simply a set of beliefs or a

set of dogmatic views, but a matrix for subject formation whose final form is

not determined in advance, a discursive matrix for the articulation and dis-

putation of values and a field of contestations.«47

In der Quintessenz ist also beides vielschichtig und uneindeutig, weder

gibt es also den einen Begriff der Religion, noch den einen derModerne. In die-

se Unklarheiten gehören zudem die Vorstellungen über Kultur und Freiheit

sowie die Beziehung dieser Größen zueinander. Gerade aber in dieser oszil-

lierenden Situation sieht Butler sowohl das Subjekt als auch die Politik. Weil

Butlers Denken zunehmend konsequent nach dem Preis, den das Festhalten

an bestimmten religiösen, säkularen oder philosophischen Begrifflichkeiten

44 Ebd.

45 Ebd., S. 8.

46 Ebd., S. 13.

47 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005 - am 14.02.2026, 16:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


A Kapillarische Machtwirkung auf dem Feld der Subjekttheorie 27

hat, fragt, führen ihre Überlegungen in den Bereich der Ethik. So weist sie

darauf hin, was es bedeutet, am Freiheitsbegriff nur dann festhalten zu kön-

nen, wenn dieser die möglichen Opfer mitbedenkt und so der Versuchung

entkommt, die jeweils anderen Freiheiten zu konterkarieren. »Maybe then

we can rethink freedom, even freedom from coercion, as a condition of so-

lidarity among minorities […].«48 In der genealogischen Kritik49 bleibt der

Religionsbegriff ebenso wie die Säkularität denkbar, allerdings erst nach der

grundlegenden Analyse der Implikationen.

Diese Analyse kann für ein theologisches interdisziplinäres Nachden-

ken über die Bedingungen des Subjektseins und seine intersubjektiven

Konsequenzen durch eine längere theologiehistorische Rekonstruktion über-

raschende Erkenntnisse hervorbringen. Denn diese verdeutlicht wie sehr

rituelle Formen und Subjektbildungsprozesse miteinander verbunden sind

und auch bleiben – auch in den säkularisierten Formen. Prominent hat dies

Michel Foucault untersucht, der im Folgenden deswegen das Material für

diese genealogische Analyse liefern soll. Dabei werden seine Untersuchun-

gen in einer ersten Case Study materialdogmatisch dergestalt angereichert

werden, dass die Beichte als der Ort identifiziert werden kann, an dem sich

die Ambivalenz der Subjektbildung am deutlichsten zeigt.

48 Ebd., S. 21.

49 Vgl. A. M. Riedl: 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005 - am 14.02.2026, 16:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455074-005 - am 14.02.2026, 16:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

