Communicatio Socialis 43 (2010), Nr. 1: 27-40
Quelle: www.communicatio-socialis.de

AUFSATZ

Ridiger Funiok | Bildung und Religiositat

Der Mensch braucht eine
umfassende Welt- und Sinndeutung”

Als ich 1970 mein Theologiestudium begann, entschied ich mich (und
der zustandige Professor stimmte zu), anstelle der iiblichen miindli-
chen Priifung in Fundamentaltheologie eine langere Seminararbeit zu
schreiben. Ich wahlte das Thema ,Bildung und Heil®, also den Ver-
gleich der Zielvorstellungen von Padagogik mit denjenigen von Theo-
logie und Glaube. Giiltiges Wissen und verantwortliches Handeln auf
der einen — gelingendes Leben in der Ausrichtung auf Gott auf der
anderen Seite.

Die Frage, worin sich diese Zielvorstellungen unterscheiden und wa-
rum sie sich ergdnzen sollten, hat mich seither immer wieder beschaf-
tigt. Ich will diese Fragestellung hier abwandeln in die Frage: Wie
verhalt sich Bildung zur konkret gelebten Religiositat? Nicht mehr
nur das Ziel des Glaubens interessiert mich, sondern auch die Bedin-
gungen und Formen heutiger Religiositdt. Und ebenso auf der ande-
ren Seite: Wie lasst sich heute, zu Beginn des 21. Jahrhunderts, um-
schreiben, was ein gebildeter Mensch ist? Und welchen Stellenwert
hat in dieser Umschreibung die Tatsache, dass er auch ein religioser
Mensch ist oder eben nicht?

Ahnliches Schicksal von Bildungsbegriff und Religiositit

Beide Begriffe, Bildung und Religiositat, hatten ein dhnliches Schick-
sal: Sie waren ldngere Zeit in ihren Wissenschaften totgesagt oder
wenigstens vernachldssigt. Sie haben dort, aber auch in der Offent-
lichkeit seither eine Renaissance erlebt.

,Bildung“ und das Phdnomen Religion in der wissenschaftlichen Pidagogik
Der Begriff Bildung ist ein deutscher Sonderbegriff, worauf z. B. Georg

Bollenbeck (1996) in seiner viel beachteten Studie mit dem Titel ,Bil-
dung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deutungsmusters*

* Abschiedsvorlesung am 28. Januar 2010 an der Hochschule fiir Philosophie Miinchen.

27

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riidiger Funiok

hingewiesen hat. In anderen Sprachen werden die Reflexionen zu den
Idealen und Zielvorstellungen von Erziehung und Unterricht, auch
des Lernens von Erwachsenen, innerhalb von philosophy of education
angestellt.

Der Begriff ,Bildung” hat seine Wurzeln in der deutschen Mystik,
vor allem bei Meister Eckhart. Aber als breitenwirksamer Begriff, der
auch hinter Schul- und Hochschulreformen stand, ist er die Antwort
der Neuhumanisten auf Engfiihrungen der Aufklarungspadagogen.
Nach letzteren, die sich auch Philanthropen (Menschenfreunde) nann-
ten, sollten vor allem standesbezogene Zielvorstellungen Erziehung
und Unterricht pragen — und sicher stellen, dass man sich als Ade-
liger am Hofe ,hoflich“ zu benehmen wusste, als Handwerker seine
Arbeit zunftgemafd verrichtete oder als ein Bauer sich am neuesten
Stand der Agrarwissenschaft orientierte. Das ist Berufsqualifikation
— ein Moment von Bildung, wofiir wir den Begriff , Ausbildung“ haben.
Die Neuhumanisten — Johann Gottfried Herder, Johann Wolfgang von
Goethe und vor allem Wilhelm von Humboldt — mahnten den Univer-
salismus der Aufklarung an und nahmen daher das allen Menschen
Gemeinsame als Zielvorstellung: seinen Vernunftgebrauch, seine
Herausbildung zu einem Individuum oder Subjekt, die allseitige Ent-
wicklung aller seiner Anlagen — auch seiner zweckfreien kulturellen
Interessen an Sprache, Theater und Spiel und seiner individuellen
Sinnfindung in Religion, Poesie, Kunst. ,Menschenbildung® war ihre
alle sozialen Klassen iibergreifende Zielvorstellung. Jeder Mensch
sollte sich als ein freies, sich selbst bildendes Subjekt verstehen und
sich selbst entfalten — moglichst mit, aber im Konfliktfall auch gegen
die Erziehungsbemiihungen der sogenannten Bildungsinstitutionen.

Bekanntlich ist auch der neuhumanistische Bildungsbegriff Ver-
engungen anheim gefallen — er hat nur das Biirgertum, aber nicht
die Arbeiterschaft angesprochen, er hat die Naturwissenschaften, die
Technik und die Okonomie vernachléssigt. Daher geht es in der Bil-
dungstheorie darum, die AnstoRe des klassischen Bildungsdenkens
jeweils fiir die Gegenwart neu zu iibersetzen, iiberkommene Aussa-
gen ideologiekritisch zu priifen und heute Fehlendes oder Vernach-
lassigtes zu betonen. So hat es Wolfgang Klafki (1986) in mehreren
Anldufen getan. Thm und anderen Padagogen wie Hartmut von Hentig
(1996) ging es dabei darum, einem blofRen Niitzlichkeitsdenken und
den unterschiedlichen Funktionalisierungen von Bildung entgegen zu
wirken. Damit ist ein Anliegen formuliert, das auch heute noch mo-
dern ist und moglichst viele Fiirsprecher braucht.

Meine These: Religiositat, die heute wieder zu einem beachteten
Phanomen geworden ist, ist ein wichtiges Element eines substan-

28

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEE.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bildung und Religiositdt

tiellen und kritischen Bildungsbegriffs. Bildung muss offen gehalten
werden fiir Religiositdt — was freilich nicht besagt, dass sich jeder
Gebildete auch als explizit religios verstehen muss. Aber die konkret
gelebte Religiositat darf nicht ausgeklammert werden aus der per-
sonlichen Identitdatsentwicklung, aus den individuellen und gemein-
samen Wertorientierungen.

Die Wiederentdeckung von Religiositédt in der Soziologie

In der Soziologie war bis vor kurzem die Ansicht verbreitet, Religion
verschwinde notwendigerweise mit Aufklarung und Industrialisie-
rung. Diese ,Sakularisierungsthese” trifft aber vor allem in globaler
Perspektive nicht zu. Der in Erfurt lehrende Sozialwissenschaftler
Hans Joas verweist auf die Tatsache: Zwischen 1800 und 1950 hat
sich in den USA die Mitgliederzahl der christlichen Religionsgemein-
schaften verdreifacht — nicht nur durch die steigende Bevolkerungs-
zahl, sondern auch als relatives Wachstum. Das veranlasste Peter
L. Berger zu dem Bonmot: Der Mythos von der Sakularisierung wer-
de von 20 Prozent ,Schweden“ erzeugt, die den Medien- und Wis-
senschaftsbetrieb beherrschten, wahrend sich die 80 Prozent ,Iren”
nicht darum kiimmerten. In Siidkorea, einem Land mit rapider 6ko-
nomisch- technischer Modernisierung, findet eine starke Ausbreitung
des Christentums statt. In Afrika wachst die Zahl der Christen tag-
lich um 23 000 — teilweise durch Bevolkerungswachstum, aber auch
durch Konversion (vgl. Joas 2008, S. 23f.; Casanova 2009).

Auch fiir die westeuropaische Situation hat die Sakularisierungs-
these ihre Plausibilitdt verloren. Zwar haben die Kirchen mit ihren
Glaubensvorstellungen und moralischen Direktiven an Bindungs-
kraft eingebiifdt. Aber in der individuellen Form, die durch autono-
me Wahl der religiosen Orientierung gepragt ist, kann man von einer
Belebung von Religiositat sprechen. Diese offene Form, die patch-
workartig Elemente aus unterschiedlichen religiosen Traditionen
aufnimmt und kombiniert, wird heute meist unter dem schillernden
Begriff ,Spiritualitdt beschrieben. In den religionssoziologischen
Untersuchungen wird freilich nicht nur die Individualisierung von
Religiositat deutlich, sondern ebenso der Wunsch, sich anzukoppeln
an spirituelle Bewegungen, an Erlebnisangebote und Lebensstile
— auch wenn das oft nur voriibergehend ist und widerrufbar bleibt.
Daran zeigt sich, dass Religiositdt auf Lern- und Erlebnisangebote
angewiesen ist, dass man auch heute Zugehorigkeit und Beheima-
tungen braucht. Neu ist nur, dass man sie in verschiedenen religiosen
Traditionen sucht.

29

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riidiger Funiok

Religiositat als Existenzial von Weltdeutung und Selbstverstandnis

Der Religionsphilosoph Ulrich Hemel (2006) bezeichnet Religiosi-
tdt als ein grundlegendes ,Framing“ der Selbst- und Weltdeutung,
eine spezielle Form der Urteils- und Handlungskompetenz. Auf ihr
beruht die Moglichkeit, ,sich selbst und die Welt im Licht religioser
Deutungsmuster zu betrachten und diese Deutungsmuster als fiir
die eigene Person wahr, giiltig und handlungsleitend anzuerken-
nen [...] Sie hat einen ganzheitlichen Anspruch, weil sie sich auf
die Orientierung und Sinngebung des eigenen Lebens in seiner
Ganzheit, von Geburt bis zum Tod, von Jugend bis Alter, bezieht*
(ebd., S. 101).

So betrachtet besteht ein elementarer Weltdeutungszwang, ,der
auf alle Menschen wirkt und es unméglich macht, sich einer Deu-
tung von Welt und eigenem Selbst zu entziehen: Man kann Welt nicht
nicht deuten” (ebd., S. 97). Jede Art von Deutung aber erfordert einen
Standpunkt, von dem aus sie erfolgt. Und daraus wiederum ergibt sich
der je spezifische Hinblick, die Perspektive. Dieser anthropologisch-
philosophische Urtatbestand entwickelt sich aber nicht naturwiich-
sig. Er bedarf der Anregung und einer respektvoll zuriickhaltenden
padagogischen Leitung. Ich habe drei Argumente dafiir, warum die
Entwicklung von Religiositat die Unterstiitzung von auf’en braucht,
warum Lernangebote und Lernhilfen wichtig sind, warum also Re-
ligiositat ein lebenslanger Bildungsprozess ist und darin auch den
Kriterien entspricht, die fiir jedes Lernen gelten.

Hilfen zur Versprachlichung

Tatsache ist, dass es zu einer bewussten und elaborierten Weltdeu-
tung auch Lebens- und Lernkontexte braucht, in denen umfassendes
philosophisches Fragen angestoflen und eine entsprechende Spra-
che erlernt wird. Der Erfurter Philosoph Eberhard Tiefensee erzahlt
gerne, dass bei Umfragen in den neuen Bundesldandern auf die Frage
»Glauben Sie an Gott oder sind Sie Atheist?“ viele Befragte ratlos die
Achsel zucken und meinen ,Ich bin halt normal“. Diese Antwort ver-
weist auf solche Kontext- und Sprachdefizite in einer im weltweiten
Vergleich (mit Tschechien und Schweden) singuldren Region. Wenn
es in einer Sprachgemeinschaft keine ausreichenden Ausdrucksmog-
lichkeiten fiir Transzendenzerfahrungen und -beziige gibt, bleiben
diese unartikuliert und somit unverstandlich. Durch Sprache baut
sich auch das religiose Bewusstsein auf — die emotional gestiitzte
Uberzeugung von der Existenz einer letzten Wirklichkeit und davon,

30

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEE.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bildung und Religiositdt

dass die eigene Existenz mit dieser letzten Wirklichkeit verbunden
ist und damit einen einzigartigen Wert besitzt. Mit der Sprache er-
werben wir die entsprechende Sensibilitat, ,die Offenheit, Ansprech-
barkeit und Wahrnehmungsfahigkeit fiir religiose Phanomene® (ebd.,
S. 102). Diese Sensibilitat ist die Voraussetzung fiir religioses Aus-
drucksverhalten, fiir die Fahigkeit und Bereitschaft zur Ubernahme
religioser Rollen, fiir den Aufbau religioser Inhaltlichkeit (der Vor-
stellungen von Gott und der Beziehung zu ihm), fiir die Kompetenz
zur eigenen religiosen Kommunikation und fiir eine religios motivier-
te Lebensgestaltung.

Bildung als , Selbstaufkldrung

Der Bildungsgedanke hat sich nicht ganz zufillig innerhalb der
deutschen Mystik (Meister Eckhart) entwickelt. Die Verbindungs-
linie von Bildung zur Religion hat freilich auch eine negative Seite,
worauf der in Weingarten lehrende Padagoge Joachim Kunstmann
hinweist (2006, S. 167): Ideologieanfallige ,Halbbildung“ (im Sinne
von Adorno) gibt es auch in diesem Bereich — wo Menschen die fiir
sie letztgiiltigen Glaubensannahmen in fundamentalistischer Ma-
nier zum Grund fiir Unduldsamkeit, ja Aggressivitat gegen andere
nehmen.

Nach Hemel ist ein solcher Religiositdts-Stil durch eine , geschlos-
sene religiose Identitat“ gekennzeichnet, durch eine iibersteigerte
Identifikation mit dem Wahrheitsanspruch der jeweiligen Religi-
on, durch rigoroses Festhalten an deren Standpunkten und durch
bedingungslose Zugehorigkeit. Es ist der ,fundamentalistische®
Religiositatsstil. Er besitzt eine hohe identitatsbildende Kraft, aber
nur eine geringe Ambiguitdtstoleranz. Was wahr und falsch, was
geboten und verboten ist, ist fiir die Anhdnger eindeutig und wird
von ihnen oft mit sehr kurz greifenden Argumentationsmustern
verteidigt. An einem ergebnisoffenen Dialog mit Andersdenkenden
sind sie nicht interessiert; sie kritisieren sie als Abweichler und hal-
ten sich fiir die konsequenten Glaubigen ihrer jeweiligen Religion.
Die so kritisierten Anderen, also die breite Mehrheit der Glaubens-
gemeinschaft und die Gesellschaft, gehen diesem Standpunkt ge-
geniiber innerlich auf Distanz. Manche, aber bei weitem nicht alle
Glaubigen mit geschlossener religioser Identitat akzeptieren Gewalt
als Mittel im Kampf gegen den Irrtum und die vermeintlichen Ver-
ursacher der eigenen desolaten Situation; etliche dieser Glaubigen
lassen sich in Krisensituationen fiir terroristische Aktionen ein-
spannen.

31

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riidiger Funiok

In der westlichen Welt gehort zur gesellschaftlich anerkann-
ten Religiositdt, dass sie sich von den anders lautenden Welt- und
Selbstdeutungen in friedlicher Weise abgrenzt. Dazu braucht es eine
Reflexionsdistanz zum eigenen religiosen Standpunkt — dies auch
deshalb, weil jede der uns bekannten Religionen auch sozial und
individuell destruktive Formen angenommen hat. ,Anzustreben ist
[...] eine Haltung, die der Nachtseite von Religion und Religiositat,
d.h. ihrer moglichen Aggressivitat gegeniiber Mitmenschen und ih-
rer historisch immer wieder sichtbar gewordenen Neigung zu reli-
gios motivierter Gewalt, Einhalt gebietet und die grundsatzlich im
Anderssein anderer Menschen eine mogliche Quelle wechselseitiger
Befruchtung und weniger eine drohende Gefahr fiir das Zusammen-
leben sieht” (Hemel 2006, S. 112). Damit ist ein zentraler Gedanke
der klassischen Bildungstheorie aufgegriffen: Lernen in seiner Voll-
form bezieht Reflexivitat, die Betrachtung des eigenen Standpunkts
von einer anderen Perspektive, mit ein. Und es gehort zum demo-
kratischen Ethos des modernen Bildungsgedankens: Der Wahrheits-
anspruch der eigenen Religion darf nicht zur Verachtung oder gar
Bekampfung der Angehorigen anderer Religionen und Weltanschau-
ungen anleiten.

Interreligiose Bildung als individuelle und gemeinschaftliche Aufgabe

Wissen von der eigenen und der fremden Religion muss sich also mit
der Einstellung des Respekts, mit der Werthaltung der Toleranz und
der Motivation zu einem friedlichen Zusammenleben verbinden. Re-
ligiose Kompetenz in einem demokratischen und vernunftgepragten
Kontext hat also auch diese motivationalen und handlungsmafigen
Dimensionen. Damit ist sehr allgemein die Bildungsaufgabe und
Verantwortung des Einzelnen umrissen. Man wird das Interesse des
religionsneutralen Staates am Erhalt des sozialen Friedens hinzu-
nehmen konnen. Aber auch die verfassten Religionsgemeinschaften
stehen in der Pflicht, in ihrem Selbstverstdndnis, in ihren Predigten
und Anweisungen, aber auch in ihrem gesellschaftlichen Handeln
die Basis fiir ein friedliches Miteinander der verschiedenen Ethnien
und Religionen zu schaffen. Allen Religionsgemeinschaften fallt die
Aufgabe zu, eine ernsthafte Friedenserziehung zu praktizieren. Dies
liegt in der Linie jenes gemeinsamen Ethos aller Religionen, die Hans
Kiing ,Weltethos“ nennt.

Mit interreligioser Bildung ist die Bereitschaft und wachsende
»Fahigkeit zu mehrperspektivischer anstatt einer nur auf die Eigen-
gruppe bezogenen Betrachtung“ angesprochen, ,zu komplementa-

32

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEE.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bildung und Religiositdt

rem Denken anstelle eines dualistischen Freund-Feind-Denkens und
zu religioser Selbstkritik statt gedankenloser blinder Gefolgschaft®,
wie der Tiibinger Religionspadagoge Karl Ernst Nipkow formuliert
(2007, S. 151)). Eine solche Denkhaltung setzt die Selbstreflexion
auf die Bedingtheit und Begrenztheit des eigenen Standpunktes
voraus, wie sie seit der Aufklarung zur Bildung gehort. Mit dem
Begriff interreligiose Bildung ist fiir ihn und andere Mitstreiter eine
dauerhafte Kompetenz angesprochen, nicht nur ein gelegentliches
Lernen und ein blofk funktionales Bewaltigen (Coping) von Alltags-
situationen mit kulturell und religios Anderen. Es geht um situati-
onsiibergreifende und dauerhafte Einstellungen und Handlungsbe-
reitschaften.

An den vielen Formen des Islam (Sunniten, Schiiten und den vie-
len nationalen Auspragungen von der Tiirkei iiber die arabische Welt
bis nach Indonesien) ist uns deutlicher als am Christentum selbst
bewusst, dass die jeweilige Zeit und ortliche Kultur mit der Religion
eine Verbindung eingegangen sind. Normen und Werte sind nicht nur
in der Religion begriindet, sondern auch in Traditionen, die vor und
neben der Religion wirksam waren und sind, in regionalem oder nati-
onalem Brauchtum. Interreligioses Wissen und Sensibilitdt schliefst
also die Kenntnis dieser kulturellen Faktoren mit ein.

Der Konigsweg zur interreligiosen Bildung und zum friedlichen
Miteinander der Religionen und Kulturen lautet Begegnung und
Dialog. Im interreligiosen Dialog sind die bestehenden Differenzen
jedoch nicht einzuebnen oder zu unterschlagen. Nicht nur Muslime,
auch Christen sind ja gehalten, von ihrem Glauben Zeugnis zu geben
und ihn nicht zu verstecken. Das Glaubenszeugnis sollte jedoch — im
Sinne eines gewaltfreien Dialogs — ohne Polemik oder Bekehrungs-
druck vorgetragen werden. Ein Dialog zwischen Religionen gelingt
nur, wenn beide Seiten dabei aufrichtig sind, gleichzeitig aber das
Vertrauen haben, von der anderen Seite in ihren religiosen Bindungen
ernst genommen zu werden. Das Ziel ist dann keine ,Mischreligion®
oder ,Mischkultur, sondern die gegenseitige Anerkennung der Ver-
schiedenheit — freilich nachdem man erfahren und verstanden hat,
wie bedeutsam die religiose (oder kulturelle) Eigenart fiir die andere
Seite ist. Eine pragnante Zusammenfassung der Leistungen interre-
ligioser Bildung lautet: ,Sich gegenseitig kennen, sich gegenseitig
verstehen, sich gegenseitig achten, voneinander lernen, fiir einander
eintreten“ — wie der Erlanger Religionspadagoge Johannes Lahne-
mann formuliert (1998, S. 409).

Begegnungen mit Andersglaubenden, das Betreten ihrer sakralen
Raume, das Miterleben einer Hochzeit oder einer Bestattung in ei-

33

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riidiger Funiok

nem anderen Ritus weckt in uns auch unterschiedliche Empfindun-
gen. Zudem erleben wir, wie die Angehorigen der anderen Religion
ihre Gefiihle ausdriicken; wir verstehen und teilen sie spontan — oder
wir sind irritiert, es bleibt ein Fremdheitsgefiihl, vielleicht empfinden
wir sogar Ablehnung. Interreligiose Bildungsangebote konnen helfen,
diese Gefiihle zu erkennen und zuzugeben, sie vor sich und anderen
(behutsam) auszusprechen. Als bewusst gemachte Gefiihle konnen
sie uns sowohl als Erleichterung von Empathie, aber auch als War-
nung vor iibereilter Ubereinstimmung dienen.

Ein besonders wichtiges Gefiihl ist die Furcht vor dem Verlust der
eigenen Identitdt — es betrifft sowohl die Mehrheit: Sie spricht dann
von unnotiger ,Uberfremdung® , aber vor allem die jeweiligen Minder-
heiten. Sie befiirchten, dass ihnen vollige Anpassung aufgezwungen
wird. Integration hingegen meint das Einbringen der eigenen Kultur
in ein neues, vielgestaltiges Ganzes. Zuwanderung, Multikulturalitat,
Diversitat hat viele Gewinner — in wirtschaftlicher, aber auch in poli-
tischer und religioser Hinsicht. Sicher vollzieht sich Integration nicht
ohne Konflikte und Einstellungsdnderungen auf beiden Seiten, nicht
ohne das Aufgeben angeblich sakrosankter Normen und Brauche. Je
starker man mit den spirituellen Wurzeln der eigenen Religion ver-
bunden ist, desto deutlicher wird man Hilfe und Ruhe in Gott finden
konnen und sich beim ,Zusammenprall der Kulturen und Religionen®
den Kopf nicht vernebeln lassen. Ist man wirklich mit dem Kern sei-
ner Religion verwurzelt, dann steht einem die Wiirde jedes einzelnen
Menschen hoher als anders lautende Traditionen, vor allem solche
blofd geschichtlicher und kultureller Art.

Begegnungen mit Religiositédt als Teil umfassender Bildung

Nachdem ich drei Argumente genannt habe, warum die Entwicklung
von Religiositat als Lernprozess zu verstehen ist und damit den Krite-
rien entspricht, die fiir Lernen in einer demokratischen Gesellschaft
gelten, will ich vier Argumente vortragen, warum es zu einer umfas-
senden Bildung gehort, eine authentische Erfahrung von Religiositat
— wenigstens vermittelt durch andere — gemacht zu haben.

Was mit Gott und mit Glaube an ihn gemeint ist, lasst sich nur durch
das Kennenlernen gelebter Formen des Glaubens, also durch Begeg-
nung mit den und durch das Zeugnis von Glaubenden, klaren. Auch
wenn die religiose Welt- und Lebensauffassung einem wie eine Fremd-
sprache vorkommt, so lasst sie sich doch erlernen — vorausgesetzt, die
»~Muttersprache“ existentieller Fragen ist erlernt. Denn nur wenn ich
weifd, auf welche Grundfragen sich die Religionen beziehen, kann ich

34

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEE.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bildung und Religiositdt

ihre Antworten verstehen. In vielen Fragen gibt der Glaube ja keine
glatten Antworten, sondern leitet dazu an, diese Fragen und die dar-
in liegenden Spannungen auszuhalten. Das Gegenteil von Religiositat
sind die Flucht in nachstbeste Gewissheiten und Ideologien — oder der
Verzicht auf diese Fragen: mit naturwissenschaftlichem Reduktionis-
mus oder mit einer nur pragmatischen und materialistischen Lebens-
einstellung.

Religioses Wissen — unverzichtbar fiir Bildung und Kompetenz

Die europdische Kultur wurde durch Jahrhunderte vom Christentum,
Judentum und Islam gepragt. In den europdischen Sprachen, in ihrer
Literatur, Kunst, Architektur und Musik, aber auch im Menschenbild,
in den Denkstrukturen und Rechtsordnungen Europas sind sinnliche
Symbole und Denkmuster der drei grofsen Religionen (und innerhalb
des Christentum ab dem 16. Jahrhundert nochmals der christlichen
Konfessionen) auf Schritt und Tritt greifbar. Ein anspruchsvolles
Verstiandnis dieser Kultur ist auf religiose Bildung angewiesen. Ein
solches religioses Grundwissen gehort heute immer weniger zum un-
reflektierten Hineinwachsen in unsere Kultur (Enkulturation) — dazu
ist die religiose Praxis in den Familien und in unserer Gesellschaft
zu schwach entwickelt. Daher gehort die Vermittlung dieses Grund-
wissens zur kulturellen Bildung in Schule und Erwachsenenbildung.
Selbst in Frankreich, wo es eine scharfe Trennung von Kirche und
Staat und damit in den staatlichen Schulen keinen Religionsunter-
richt gibt, will man wenigstens die Geschichte der Religionen in den
Geschichtsunterricht einbeziehen (vgl. Schweitzer 2003, S. 110). Das
aber geniigt nicht. Das Wort ,Gott" ist ein Element unserer Sprache
und braucht Erlduterungen, die iiber eine historisierende Erklarung
hinausgehen — nach dem Motto: ,So hat man sich das damals vorge-
stellt* (ebd., S. 112).

Ein sprechendes Beispiel, inwiefern Beriicksichtigung von geleb-
ter Religiositat auch fiir interkulturelle Trainings relevant ist, habe
ich beim Regensburger Sozialpsychologen Alexander Thomas (2009)
gefunden. Interkulturelle Trainings gehoren ja zur Vorbereitung der
Leiter von Entwicklungsprojekten oder von ausldndischen Filialen.
Aber selten ist dabei die Religiositdt der Bewohner des betreffenden
Landes ein Thema. Anders in diesem vielleicht noch seltenen, aber
nachahmenswerten Fall:

Ein mittelstandisches deutsches Unternehmen wollte einen Pro-
duktionsstandort in Thailand erdffnen und erwarb durch einen ein-
heimischen Mittelsmann ein Grundstiick auferhalb Bangkoks mit

35

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riidiger Funiok

guter Verkehrsanbindung. Der deutsche Manager, der die Bauarbei-
ten leitete, hatte an einem interkulturellen Sensibilisierungstraining
teilgenommen und sich durch zusatzliche Lektiire auf seinen Einsatz
in Thailand vorbereitet. Weil die schweren Maschinen in der Halle
vibrationsfrei arbeiten miissen, waren umfangreiche Erdbewegun-
gen notig. Der deutsche Manager wusste, dass die Thais anneh-
men, die Wohnungen der ,Erdgeister wiirden dabei zerstort und
man miisste ihnen deshalb eine addquate Ersatzwohnung anbieten.
Bevor der erste Aushub erfolgte, errichtete er daher mit Hilfe eines
buddhistischen Monches in einer schonen Ecke des Grundstiicks ein
Geisterhaus. Vor diesem kleinen Tempel wurden dann taglich Op-
fergaben (Blumen, Reis) abgelegt — zur Beschwichtigung der Erd-
geister und mit der Einladung an sie, dorthin umzuziehen und sich
wohl zu fiihlen. Beim Richtfest erfuhr er von den thaildndischen
Bauunternehmern, dass der Arbeitseinsatz der Bauarbeiter iiber-
durchschnittlich hoch gewesen sei. Weil ihre religiosen Ansichten
ernst genommen wurden, konnten sie offensichtlich angstfreier und
motivierter arbeiten.

Eine blof interkulturelle Padagogik greift zu kurz, wenn die reli-
giosen Vorstellungen, die zu dieser Kultur gehoren, unberiicksichtigt
bleiben.

Die Wahrnehmung der Toleranzpraxis religiéser Menschen

Mein zweites Argument ist eines der politischen Bildung, und hier
greife ich nochmals etwas auf, was vorher schon angeklungen ist.
Nimmt man Globalisierung nicht nur als wirtschaftliches, sondern
auch als kulturelles Phanomen, so leben wir heute iiberall auf der
Welt in einer Situation, die durch das Nebeneinander vielfaltiger Kul-
turen und Religionen gepragt ist. Auch Europa ist zu einer multikultu-
rellen und religios-pluralen Gesellschaft geworden. Fiir das konkrete
Zusammenleben ist es daher wichtig, die Anderen in ihrer religiosen
und kulturellen Eigenart zu verstehen.

Neben der Kenntnis ihrer religiosen Auffassungen und Lebenspra-
xis braucht es freilich auch eine ,starke und aktive Toleranz“ ihnen
gegeniiber (vgl. Nipkow 2007, S. 25f.). Wenn man freilich Religio-
sitat iiberhaupt gleichgiiltig gegeniibersteht, dann bedeutet Tole-
ranz recht wenig. Wenn man jedoch am Wahrheitsanspruch und am
Verpflichtungscharakter der eigenen Religion festhilt, ist Toleranz
viel schwerer — wenn sie gelingt, aber auch starker und aktiver. Sie
erfordert ein neues Wahrnehmen und Denken sowie entsprechende
Emotionsarbeit.

36

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEE.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bildung und Religiositdt

Die Forderung, Toleranz auch zu praktizieren, ist freilich nicht
nur an die Religionen und die religiosen Menschen zu richten, son-
dern auch an deren offentliche Wahrnehmung. Es ist nicht zu leug-
nen, dass im Namen von Religion viel Gewalt und Terror ausgeiibt
wurde und wird. Aber dies geschieht nicht mit Zustimmung der
groflen Mehrheit von religiosen Menschen. Dies wahrzunehmen
und wahr zu haben, ist Aufgabe auch der Offentlichkeit und der
Medien.

Religiositidt als Sinnressource

Mein drittes ist das Sinn- und Identitats-Argument. Wenn sich beim
Sterben naher Angehoriger oder bei anderen kritischen Lebensereig-
nissen — wie eigene schwere Erkrankung, Unfall, Scheidung, Verlust
des Arbeitsplatzes — die Frage nach dem Sinn des Lebens stellt, diirfen
die Antworten der Religionen nicht ausgeklammert bleiben. Kinder
und Jugendliche, aber auch Erwachsene erwarten sich Unterstiitzung
durch religiose Biicher und Filme, aber auch personale padagogische
Lernangebote. Die Frage nach meiner Identitdt schliefst das Ausgrei-
fen auf geglaubte und erhoffte Moglichkeiten — und damit religiose
Sinndeutungen und Hoffnungen — mit ein. Es gibt daher so etwas wie
das Recht auf religiose Bildung, wie der Tiibinger Religionspadagoge
Friedrich Schweitzer betont (2003, S. 111-113).

Erfahrungen von Selbsttranszendenz und ihre religiése Deutung

Mein viertes und letztes Argument betrifft die religiose Begriin-
dung von Moralitat. Erziehung und (Selbst-)Bildung haben immer
auch mit Moralitdt zu tun, mit der Ausrichtung an Haltungen, mit
denen man das Gute umsetzt, oder der Orientierung an Prinzipien,
mit denen man eine Entscheidung als moralisch richtig begriinden
kann. Es gibt sicher auch nicht-religiose Begriindungen dafiir, war-
um man sich moralisch verhalten soll. Aber die von den Religionen
angebotenen Aufforderungen, es religiosen Vorbildern nach zu tun —
z.B. Jesus nachzufolgen, in die Haltung Mohammeds oder Buddhas
hineinzuwachsen — sind faktisch wirksame Motive, die man nicht
iibersehen sollte.

Religiose Deutungen spielen beim Entstehen von Wertbindungen
und bei ihrer Plausibilisierung eine wichtige Rolle. Hans Joas sieht
in den Erfahrungen von Selbsttranszendenz den Ursprungsort unse-
rer Wertbindungen (vgl. Joas 2004, S. 18 ff.). Man bindet sich an
Werte,

37

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riidiger Funiok

e wenn man sich in einer besonderen, ekstatischen Weise mit der

Natur vereint fiihlt;

e wenn man spiirt, von einem anderen bis in seine tieferen Schichten
hinein verstanden zu werden;

e wenn man sich in einen anderen Menschen verliebt;

e wenn man jemandem hilft und dabei Freude empfindet;

e wenn man von einem Anliegen ergriffen wird und ein starkes Be-
wusstsein von Verantwortung in einem aufkommt.

Auch in der Erfahrung grofier Angst, die uns in Krisensituationen

ergreift, kann eine Transzendenzerfahrung liegen. All diesen Erfah-

rungen ist gemeinsam, dass wir in ihnen iiber uns selbst hinaus ge-

rissen werden, dass in ihnen das Selbst transzendiert wird. ,Wir

begegnen in ihnen einer Kraft, die uns iiber uns hinaus reifit, selbst

wenn dies wie im Falle der Angst bedeutet, dass wir eben unserer

Grenzen innewerden. Aber in diesem Innewerden steckt das Gefiihl

unserer ,schlechthinigen Abhangigkeit’ [...]* (ebd., S. 22).

Diese Erfahrungen sind auch fiir Joas freilich keine, aus denen
einfach der Glaube folgt — sie werden sowohl von religiosen wie nicht
nichtreligiosen Menschen gemacht, aber eben verschieden gedeutet.
Nichtreligiose Menschen neigen vielleicht dazu, die genannten Er-
fahrungen als rein psychologische Vorgange aufzufassen — und um
solche handelt es sich ja auch. Der religiose Mensch deutet sie nur
anders, in seiner Perspektive umfassender, und er fiihlt sich dabei in
Ubereinstimmung mit Generationen von Glaubenden. Er reagiert auf
ein Naturerlebnis vielleicht mit ausdriicklicher Dankbarkeit, weil er
hinter ihm Gott als Schopfer am Werk sieht — wahrend der Nicht-
glaubige einfach die Intensitadt des Erlebens schatzt.

Es wird klar, dass derartige Erfahrungen auf Deutungen angewie-
sen sind, um ergriffen und ernst genommen zu werden. Der Nicht-
glaubige wird diese Deutungen vielleicht in der Poesie finden. Re-
ligiose Traditionen lassen sich aber ebenso als ,reiche Repertoires
zu Deutungen unserer Erfahrungen der Selbsttranszendenz“ (ebd.,
S.26) verstehen; sie halten dariiber hinaus auch Anleitungen parat,
wie man sich auf solche Erfahrungen vorbereiten kann — durch Aske-
se, Korperhaltungen beim Gebet, gemeinsames Singen. ,Wichtiger
aber ist, dass das Glaubenswissen selbst uns anleitet, die Zentrie-
rung unserer Erfahrung auf uns selbst tatsadchlich zu iiberwinden®
(ebd.). In der heutigen Erlebnisgesellschaft besteht namlich die Ge-
fahr, sich in einem angenehmen Mix aus verschiedenen religiosen
Traditionen einzurichten (ein bisschen Buddhismus, ein bisschen
Esoterik, ein bisschen Wellness) — und damit nur bei sich zu bleiben,
gefangen in einem narzisstischen Selbstbezug. Freilich gibt es diese

38

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEE.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bildung und Religiositdt

Egozentrik auch bei Glaubigen — wenn sie die Herausforderung des
,Nur wer sich selbst verliert, wird sich finden* nicht an sich heran-
lassen.

Es gibt hier keine eindeutigen Antworten — und es geht nicht an,
dass Gldaubige den Nichtglaubigen ihre Deutungen aufzwingen. Aber
umgekehrt schliefst sich jemand von bestimmten Erfahrungsmoglich-
keiten aus, wenn er — in religionsfeindlicher Haltung — bestimmte
Deutungen von vornherein ausschliefit. Wo die Skepsis dominiert,
sind manche Erfahrungen gar nicht moglich. ,Der Glaube erlaubt es
mir, meiner Erfahrung der Angst Worte zu verleihen und immer wie-
der neu die Erfahrung eines Aufgefangenwerdens in der gottlichen
Liebe zu machen® (ebd., S. 30) — immer wieder neu, nicht im Sinne
einer rationalen Trostung, sondern einer ausgehaltenen Spannung,
wie Joas am Beispiel des Ausrufs Jesu am Kreuz verdeutlicht: ,Mein
Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?*

Die zu Beginn des vierten Abschnitts gestellte Frage ,Braucht der
(gebildete) Mensch Religion?“ wandelt sich so in die Frage ,Braucht
der gebildete Mensch die religiose Deutung eines wichtigen Teils
seiner Erfahrungen?“ Ja, er braucht sie; denn kein Mensch kann
bewusst leben, ohne seine Welterfahrung und sich selbst darin zu
deuten. Das ist sogar richtig, wenn er es in seiner bewussten Selbst-
wahrnehmung nicht merkt. Also gilt: Ein umfassendes und kritisches
Konzept von Bildung ist fiir Religiositat offen zu halten — wenigstens
im Sinne dieser umfassenden Welt- und Selbstdeutung. Es gilt aber
ebenso, was den Kern meines dritten Abschnitts bildete: Nur eine
Religiositat, die einen gewaltfreien Dialog praktiziert, kann als Teil
universaler Menschenbildung gelten.

Literatur

Bollenbeck, Georg (1994): Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen
Deutungsmusters. Frankfurt am Main, Leipzig.

Casanova, José (2009): Europas Angst vor der Religion. Deutsch von Rolf Schieder. Berlin.

Hemel, Ulrich (2006): Religionsphilosophie und Philosophie der Religiositit. Ein Zu-
gang iiber die Typologie religioser Lebensstile. In: Angel, Hans-Ferdinand u.a.:
Religiositdt. Anthropologische, theologische und sozialwissenschaftliche Klarun-
gen. Stuttgart u. a., S. 92-115.

Hentig, Hartmut von (1996): Bildung. Ein Essay. Miinchen u. a..

Joas, Hans (2004): Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der Selbsttran-
szendenz. Freiburg i. Br.

Joas, Hans (2008): Die Zukunft des Christentums. Sozialwissenschaftliche Progno-
sen — Konsequenzen fiir die Bildungsarbeit. In: zur debatte, 39. Jg., H. 4, S. 22-25.

39

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEm.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Riidiger Funiok

Klafki, Wolfgang (1986): Die Bedeutung der klassischen Bildungstheorien fiir ein
zeitgemafes Konzept allgemeiner Bildung. In: Zeitschrift fiir Pidagogik, 32. Jg.,
S. 455-476.

Kunstmann, Joachim (2006): Religiositdt und Bildung. Paddagogisch-bildungstheo-
retische Perspektiven. In: Angel, Hans-Ferdinand u.a.: Religiositdt. Anthropo-
logische, theologische und sozialwissenschaftliche Klarungen. Stuttgart u. a.,
S. 160-174.

Lahnemann, Johannes (1998): Evangelische Religionspddagogik in interreligioser
Perspektive. Gottingen.

Nipkow, Karl Ernst (2007): Interreligiose Bildung auf dem Priifstand — Bilanz und
Ausblick nach 45 Jahren. In: Ldhnemann, Johannes (Hg.): Visionen wahr machen.
Interreligiose Bildung auf dem Priifstand. Referate und Ergebnisse des Niirnber-
ger Forums 2006. Hamburg-Schenefeld, S. 14-28.

Schweitzer, Friedrich (2003): Paddagogik und Religion. Eine Einfithrung. Stuttgart u. a.

Thomas, Alexander (2009): Interkulturelle Handlungskompetenz als Schliisselqua-
lifikation bedarf interreligioser Sensibilitdt. In: Dettling, Wilfried/Grillmeyer,
Siegfried (Hrsg.): Das Feuer entfachen. Die Botschaft des Evangeliums in einer
globalen Welt. Erzbischof Ludwig Schick zum 60. Geburtstag. Wiirzburg 2009,

S. 367-375.

40

hittps://doL.org/10.5771/0010-3487-2010-1-27 - am 13.01.2026, 07:30:28. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IEE.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-1-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

