Zusammenfassung

0. Die asthetische Revolution der Romantik wird hiufig in Parallele zur
politischen Revolution von 1789 gesehen: Im Bereich des Symbolischen ist
der Einschnitt des spaten 18. Jahrhunderts nicht weniger grundlegend als im
Bereich des Politischen. So konstatiert Michel Foucault! auf der Ebene des
epistemologischen Apriori einen Epochenbruch in den letzten Jahrzehnten
des 18. Jahrhunderts. In seiner Nachfolge spricht Friedrich A. Kittler? aus
medienhistorischer Perspektive vom Aufschreibesystem 1800. Die revolutio-
niren Veranderungen des spiten 18. Jahrhunderts lassen sich als Ausdruck
eines tiefgreifenden Strukturwandels der westeuropéischen Gesellschaften
deuten. Niklas Luhmann hat diesen Wandel beschrieben und theoretisiert.
Nach seiner These kommt in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts der
seit langerem schon angelegte Umbau von stratifikatorischer auf funktio-
nale Differenzierung des Gesellschaftssystems zum Bewuf3tsein und findet
seinen Niederschlag in der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung (»Seman-
tik«). In einer Gesellschaft, die sich in differenzierte, operativ geschlossene
Teilsysteme mit funktionaler Spezialisierung wie Politik, Wirtschaft, Recht,
Kunst und Religion aufgliedert, kann der einzelne nicht mehr dauerhaft
und ausschliefllich einem bestimmten Teilbereich zugehdren. Individualitit
definiert sich folglich nicht mehr durch Inklusion, sondern durch Exklu-
sion; das Individuum ist das, was nicht in der kommunikativen Teilhabe
des Menschen an den verschiedenen Teilbereichen aufgeht, es befindet sich
auflerhalb der Gesellschaft. Der damit einhergehende Verlust an Ganzheit
wird auf der Ebene der Semantik kompensiert durch eine emphatische The-
matisierung des Individuums.

Dazu gehort ganz wesentlich die Entstehung einer neuen Liebesauffassung.
Liebe dient nun nicht mehr wie in der héfischen Kultur des Mittelalters der
Teilhabe an der dominanten Gesellschaftsschicht, sie ist auch nicht wie im
amour-passion des 17. Jahrhunderts ein frivoles Spiel von Verdacht und Entlar-
vung, sondern es ist ihre Aufgabe, »Autonomie zur Reflexion zu bringen«.?
Liebe wird selbstreferentiell, das heif3t, sie laf3t sich nicht mehr auf objektive
Merkmale wie Schonheit, Verdienst, Standeszugehorigkeit zuriickfihren,
sondern mufl durch sich selbst begriindet werden. Dies ist mit einer Reihe

L Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, Paris 1966.
2 Aufschreibesysteme 1800 + 1900 (1985), Minchen 31995.
3 Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitdit (1982), Frankfurt a. M. 1995, S. 51.

249

13.01.2026, 08:47:22.



https://doi.org/10.5771/9783968216836-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von Unzumutbarkeiten und Paradoxien verbunden. Wenn Liebe nicht auf
objektive Eigenschaften fundiert werden kann, dann ist sie der doppelten
Kontingenz unterworfen. Beide Partner kénnen das Liebesangebot anneh-
men oder ablehnen. Durch ihre Zufilligkeit wird Liebe hoéchst unwahr-
scheinlich. Da aber die romantische Liebe das Individuum zum »Weltbesta-
tiger« erhebt und somit das Individuelle universalisiert, mufl die Zufalligkeit
einer Begegnung retrospektiv in Notwendigkeit umgedeutet werden. Die Li-
teratur, die diese Evolution der Liebessemantik begleitet und beeinflufit, be-
fordert einerseits die Durchsetzung des neuen Liebesideals, reflektiert aber
andererseits von einer Metaebene aus die diesem inhdrenten Aporien.

Die vorliegende Untersuchung situiert sich vor diesem Theoriehorizont.
Ihre These ist, dafl die Literatur, die sich selbst im spéten 18. Jahrhundert
zu einem autonomen Funktionsbereich ausdifferenziert,* durch die Thema-
tisierung von Liebe und den Entwurf von Liebesmodellen nicht nur einen
wichtigen Beitrag zur Evolution der Liebessemantik leistet, sondern dafl sie
im Medium der Liebe zugleich sich selbst thematisiert. Es besteht nimlich
eine wichtige Homologie zwischen Literatur und Liebe. Beide dienen der
Stabilisierung der Gesellschaft, die durch die Entkopplung von Funktions-
bereich und Individuum auseinanderzufallen droht. Die Extensivierung
unpersonlicher Beziehungen wird nach Luhmann durch die Intensivierung
personlicher Beziehungen mit Hilfe des symbolisch generalisierten Kommu-
nikationsmediums Liebe aufgefangen. In dhnlicher Weise sorgt die Kunst
(zu der die Literatur als Teilbereich gehort) durch die »strukturelle Kopp-
lung von Wahrnehmung und Kommunikation« in Gestalt des »Quasi-Ob-
jekts« Kunstwerk fiir eine Stabilisierung der Gesellschaft. Aufgrund dieser
Homologie, so meine These, kann die Literatur durch die Thematisierung
von Liebe ihre eigenen Probleme reflektieren.

Die Ausdifferenzierung fithrt dazu, daf} die einzelnen Funktionssysteme sich
auf je eine dominante Funktion spezialisieren. Nach Gerhard Plumpe und
Niels Werber® ist die Funktion der Kunst die Unterhaltung, die von ihr
verwendeten und bearbeiteten Gegenstinde werden nach der Leitdifferenz
interessant vs. langweilig codiert. Die Ausdifferenzierung wird in der Asthe-

4 Vgl. Niels Werber, Literatur als System. Zur Ausdfferenzierung literarischer Kommunikation, Op-
laden 1992, und Gerhard Plumpe, Asthetische Kommunikation der Moderne, 2 Bde, Opladen
1993.

5 Due Kunst der Gesellschafl, Frankfurt a. M. 1995, S. 80.

6 »Literatur ist codierbar. Aspekte einer systemtheoretischen Literaturwissenschafte, in:
Siegfried J. Schmidt (Hg.), Literaturwissenschaf und Systemtheorie. Positionen, Kontroversen, Per-
spektiven, Opladen 1993, S. 9-43.

250

13.01.2026, 08:47:22. Jdel @



https://doi.org/10.5771/9783968216836-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tiktheorie des 18. Jahrhunderts, insbesondere in Kants A7itik der Urtelskrafi,
theoretisch erfafit. Kant trennt die Bereiche Asthetik, wissenschaftliche Kom-
munikation und Moral. Damit ist impliziert, daf} die Kunst keinen externen
Zwecken mehr unterworfen werden kann; das kunstspezifisch Schone defi-
niert sich als Zweckmaéfligkeit ohne Zweck. Nun findet sich aber die avant-
gardistische Literatur um 1800 nicht mit der konstatierten Ausdifferenzie-
rung ab; sie reagiert darauf mit dem Postulat der Entdifferenzierung, indem
sie der Kunst die Aufgabe stellt, die verlorene Einheit der Antike oder der
Kindheit zu restituieren oder zum politischen Handeln aufzurufen, oder
aber sie realisiert die Entdifferenzierung durch diskursive Entgrenzung (ins-
besondere durch die Interferenz von literarischem und philosophischem
Diskurs). Zugleich reflektieren die literarischen Texte die Unmdoglichkeit
dieses Unterfangens. Aus diesem Spannungsverhiltnis gewinnt die Litera-
tur ihre Themen und ihren dsthetischen Reiz. Methodologisch verbindet
die Arbeit systemtheoretische und diskursarchiologische Fragestellungen
mit literaturwissenschaftlicher Textanalyse.

1. Der Hauptteil der Untersuchung beginnt mit Rousseau, weil dessen Stra-
tegie des Bruchs mit allen vorhandenen Modellen’ schon bei den zeitge-
nossischen Lesern den Eindruck hervorrief, dafd seine Nouvelle Héloise eine
neuartige, individualistische, auf dem freien Gefiihl des Herzens beruhende
Auffassung von Liebe entwickelt habe und zugleich die Erfindung einer
»littérature différente«® markiere. Der Text, der nicht nur die Zeitgenossen,
sondern auch die nachfolgende Generation der Romantiker nachhaltig be-
eindruckte, hat wesentlichen Anteil an der fiir die Neuzeit und insbesondere
das 18. Jahrhundert typischen »mise en discours du sexe«.? Dabei kntipft
er an die Beziehungskonstellation in Madame de Lafayettes La Princesse de
Cleves an. Hier wie dort geht es um die Frage, wie eine Liebesbeziehung auf
Dauer gestellt werden kann. Diese Frage ist ein Indiz fiir die zunehmende
Briichigkeit des alteuropéischen Allianzdispositivs.!? Wihrend bei Madame
de Lafayette das Verhiltnis zwischen Ehe und Passion ein agonales und
letztlich destruktives ist, versucht Rousseau die beiden Beziehungsmodelle

7 Ursula Link-Heer, »Literarhistorische Periodisierungsprobleme und kultureller Bruch:
das Beispiel Rousseaus, in: Bernard Cerquiglini/Hans Ulrich Gumbrecht (Hg.), Der
Diskurs der Literatur- und Sprachhistorie. Wissenschafisgeschichte als Innovationsvorgabe, Frank-
furt a. M. 1983, S. 243-264.

8 Claude Labrosse, Lire au XVIII¢ siecle. La »Nouvelle Héloise« et ses lecteurs, Lyon 1985, S. 35.

9 Foucault, Histoire de la sexualité 1: La volonté de savoir, Paris 1976.

10 Ebd., S. 140-143.

251

13.01.2026, 08:47:22. Jdel @



https://doi.org/10.5771/9783968216836-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

miteinander zu verséhnen. Dies geschieht durch die Integration von Julies
chemaligem Geliebten Saint-Preux in die Gemeinschaft von Clarens. Rous-
seau versucht damit, Ehe und Liebe, Allianz- und Sexualititsdispositiv zu
kombinieren. Dieser Kompromif§ aber schlégt fehl, weil er auf der Verdrén-
gung der von Julie und Saint-Preux empfundenen Passion beruht. Symptom
dieser Verdrangung und zugleich mise en abyme des Romans ist das von Julie
errichtete Elisée, ein kiinstlicher Garten, in dem alle Spuren menschlichen
Eingreifens getilgt worden sind und der zugleich Metapher der von Julie aus
eigener Kraft wiederhergestellten Tugend (und somit des wiedergewonne-
nen Paradieses, worauf ja schon der Name »Elisée« verweist) und Metony-
mie der verdringten Passion ist, denn er befindet sich in unmittelbarer Néhe
des Ortes, an dem Julie und Saint-Preux sich zum ersten Mal gekiif3t haben,
und erinnert somit an den >Stindenfall«. In seiner widerspriichlichen Einheit
von Kunst und Natur, von Bewahren und Loéschen, von Stindenfall und
Tugend ist der Garten eine Allegorie des auf analogen Widerspriichen be-
ruhenden Textes und mithin des diesem zugrundeliegenden Rousseauschen
»Systems<. Die von Wolmar geforderte Transparenz der Tugend erweist sich
als unmoglich; der verlorene Naturzustand lafit sich nicht wiederherstellen.
Die Liebenden haben schon am Beginn ihrer Briefbeziehung die Erfahrung
gemacht, daf} die Sprache der Liebe auf Verstellung und Rhetorisierung,
und nicht, wie Saint-Preux es von Julie erwartete, auf Transparenz und
Eindeutigkeit beruht. Auch in Clarens ist ein Zusammenleben nur auf der
Grundlage einer nicht-transparenten Zeichenverwendung méglich. Indem
er die Grenzen der Transparenz aufzeigt, begibt der Text sich an den Rand
des klassischen Représentationsdiskurses und antizipiert die Episteme der
Opazitit und der historischen Tiefendimension.!! Da den Liebenden das
Ausleben ihrer Passion verwehrt bleibt, tibertragen sie ihre libidinése Ener-
gie auf das Medium des Briefes, sie setzen die verbotene Sexualitit in Dis-
kursproduktion um. Die Liebe wird in die Erinnerung verlagert und mit
Hilfe des Imaginéren sublimiert und dadurch auf Dauer gestellt. Sichtba-
res Zeichen dafiir sind einerseits die von Saint-Preux in Meillerie hinter-
lassenen Inschriften, die »monumens d’une passion si constante et si mal-

heureuse«,!?2 andererseits die Transformation des Mediums Brief in das Me-
dium Buch.1?

11 Foucault, Les mots et les choses.
12 Rousseau, Fuuvres completes, Bd. 11, S. 518.
13 Ebd., S. 229.

252

13.01.2026, 08:47:22. Jdel @



https://doi.org/10.5771/9783968216836-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Holderlin, fiir den Rousseau ein zentraler Bezugsautor war,'* ibernimmt
von diesem die Vorstellung vom Verlust des Paradieses und seiner postu-
lierten Wiederherstellung. Die Dichtung als »Lehrerin der Menschheit«!®
soll, wie es im Altesten Systemprogramm des deutschen Idealismus heifit, der kon-
statierten und als negativ empfundenen Ausdifferenzierung der modernen
Gesellschaft durch asthetische Entdifferenzierung entgegenarbeiten. So wie
bei Rousseau die Entzweiung zwischen Ratio und Gefiihl nur mit Hilfe von
Verdrangung und Illusion geheilt werden konnte, ist auch bei Hoélderlin
die verlorene Einheit nur als poetisches Postulat zu restituieren. Symptoma-
tisch dafur ist die Liebe, die fiir die Doppelnatur des Menschen steht, fiir
seinen sterblichen und seinen unsterblichen Anteil. Die Liebe zur Natur,
die der Erzihler zu Beginn des Hyperion beschwort, sein Wunsch, mit ihr
zu verschmelzen und damit aus dem Bewuf3tsein und der Zeit herauszutre-
ten, erweisen sich als unerfiillbar; die punktuelle Naturekstase wird durch
Reflexion zerstort. Das Erzédhlen steht — untypisch fiir die Gattung des Brief-
romans — im Zeichen der Dominanz begrifflicher Abstraktion und Refle-
xion. Dabei zeigt sich, dafl das Denken ebenso wie die Erfahrung von der
Logik der Differenz gepragt ist: Will man etwas Positives denken, so muf§
man sein begriffliches Negativ mitdenken. Ebenso 14dfit sich die Erfahrung
der Liebe nur auf dem Hintergrund ihres Gegenteils, des Mangels, denken.
Die taxonomische, auf begrifflichen Differenzen beruhende Ordnung wird
dabei temporalisiert und in Geschichten umgesetzt. So veranschaulicht die
Adamas-Erfahrung die Parallelitdt von Liebe und Schreiben als Mangel-
erfahrung. Die Begegnung mit Alabanda ist gepragt durch die Affinitat und
das Ineinandergreifen von Liebe und Gewalt. Die Liebe zu dem Freund
wird nicht nur auf metaphorischer Ebene als gewaltsames Ereignis codiert,
sondern sie fithrt Hyperion auch auf Handlungsebene in den Bereich der
Gewalt, der gegeniiber seine Einstellung sich wandelt von strikter Ableh-
nung zu bedingter Akzeptanz der Gewalt als Mittel zum Zweck im Kampf
gegen die Fremdherrschaft. Mit Alabanda und Diotima stehen sich zwei
alternative Handlungsmodelle gegeniiber: Verinderung der unbefriedigen-
den Wirklichkeit durch politisch-militirische Aktion vs. Einwirken auf die
Mentalitit der Menschen durch Erzichung und Dichtung. Das Alabanda-
Modell zerbricht am Versuch seiner Verwirklichung. Zu dem Zeitpunkt, da
Alabanda sich als Dritter im Bunde zugunsten der Liebe seines Freundes zu

14 Jurgen Link, Holderlin-Rousseau, retour inventif, aus dem Deutschen von Isabelle Kali-
nowski, Paris (Saint-Denis) 1995.
15 Holderlin, Séimtliche Werke und Briefe in drei Béiinden, Bd. 11, S. 576.

253

13.01.2026, 08:47:22.



https://doi.org/10.5771/9783968216836-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

opfern gedenkt, ist Hyperions Liebesbeziehung zu Diotima jedoch ebenfalls
bereits zerbrochen. Dieses Scheitern ist iiberdeterminiert. Wihrend Hype-
rion die Liebe zu der gottlichen Diotima als »Medium der Totalinklusion«!®
konzipiert und ihr somit eine kompensatorische Funktion fiir alle in der
Realitit empfundenen Defizite (Leiden an der Entzweiung der Gegenwart
und der verlorenen antiken Grofle) zuschreibt, durchschaut die Geliebte
von Anfang an die in solcher Zumutung liegenden Unmoéglichkeiten. Schon
Hyperions erneute Zuwendung zu Alabanda gibt ihr recht, denn darin zeigt
sich das Unzuldngliche selbst der Diotima-Liebe fiir Hyperion. Als dann das
Befreiungsprojekt an sich selbst scheitert und Hyperion den Tod sucht, ist
Diotimas Schicksal besiegelt. Am Ende bleibt Hyperion nur die doppelte
Hoffnung, einerseits in illusiondrer Verschmelzung mit der Natur der ver-
lorenen Geliebten wieder nahezukommen (wobei jedoch aus fritheren Text-
stellen klar hervorgeht, daf solche Ekstase zeitlich begrenzt sein muf{ und
somit die Dissonanzen niemals dauerhaft aufgelést werden kénnen), und
andererseits thr Verméchtnis zu erfiillen und zum Dichter zu werden (und
somit zwar nicht das Volk erziehen zu kénnen, aber immerhin der toten
Geliebten ein Denkmal zu setzen). Die zweite Hoffnung erfiillt der seine
eigene Genese erzihlende Roman Hyperion, dessen eigentliches Thema in
diesem Sinne lautet: Von der Buchwerdung der Liebe.

3. Wie Holderlin, so reflektiert auch Foscolo tiber den Stellenwert der Lite-
ratur in der durch funktionale Differenzierung gekennzeichneten Moderne.
Das vermeintliche politische Engagement des Ortis ist nicht ein naiver Auf-
ruf zum Handeln, sondern der Roman reflektiert im Gegenteil gerade die
Unmoglichkeit fiir den Literaten, jenseits des eigenen Teilsystems zu han-
deln. Damit thematisiert der Text eines der Grundprobleme der funktional
differenzierten Gesellschaft: die operative Geschlossenheit der Teilsysteme
Literatur und Politik. Als romantischer Metaroman zeichnet sich der Ortis
durch erhohte semiotisch-literarische Selbstreflexivitit aus. Die friiheste
tiberlieferte Fassung der Ultime lettere kombiniert die Figurenkonstellation
und Handlungselemente der Nouvelle Heloise mit denen des Werther und stellt
damit ihre metaliterarische Reflexivitdt unter Beweis. Dieses metaliterari-
sche Bewufitsein findet eine wichtige Bestdtigung in der Arqua-Episode, die
man als Keimzelle der romanimmanenten Poetologie betrachten kann. Alle
wichtigen Themen des Textes (Liebe, Funktion der Literatur als kulturelles
Gedichtnis in Opposition zur Politik, Selbstreflexion des Schreibens) wer-

16 Niels Werber, Liebe als Roman, Bochum 2000.

254

13.01.2026, 08:47:22.



https://doi.org/10.5771/9783968216836-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den hier zusammengefiihrt und poetologisch codiert. Die einzige Moglich-
keit, die ertrdumte Einheit von Religion, Politik und Kunst zu erreichen, ist
thre Verlagerung in die Literatur als Medium der Erinnerung, denn die Be-
obachtung der Realitit fithrt zu der Erkenntnis, dafl diese Einheit unwieder-
bringlich verloren ist (wie der achtlose Umgang der Bewohner des Petrarca-
Hauses mit den Spuren des illustren Vorgéngers dokumentiert). Die positive
Seite dieser Ausdifferenzierung ist die, daf} die Literatur als autopoietisches
Gediachtnismedium keiner externen Gedachtnispflege bedarf, wihrend die
Politik in dieser Hinsicht auf die Leistungen anderer Systeme angewiesen
ist. Die Spezialisierung auf die Gedichtnisfunktion ermdéglicht es, dafl der
Text zum Memorialtext des Ichs wird, das sich selbst zwar nur differentiell,
durch die Spiegelung in fremden Texten, konstituieren kann, sich dafiir aber
einschreiben darf in eine literarische Tradition, die von der Antike bis zur
Gegenwart reicht und in deren Zentrum Petrarca steht. Dieser Inklusion in
den Bereich der Literatur steht die Exklusion des romantischen Ichs aus al-
len Bereichen der Gesellschaft (Politik, landliche Idylle, Universitit, Liebes-
bezichungen) gegentiber. Jacopo Ortis kultiviert diese Ausgeschlossenheit
und bedient sich Teresas, der »creatura della [sua] fantasia«,!” als einer Pro-
jektionsfldche fiir seine Selbststilisierung. In diesem Zusammenhang wird
die poetologische Codierung dieser Liebe offenkundig. Als Bedeutungstra-
ger fungiert der zum Vergleich fiir die unerfiillbare Liebe herangezogene
Signifikant Fenere: die Gottin Venus steht einerseits fiir die antike Kultur,
thre Kunst und die damit verbundene illusionire Einheit (denn die Antiken
konnten, wie Jacopo meint, an die eigenen Illusionen glauben). Andererseits
ist Venus als der Abendstern metonymisch mit einer nichtlichen Begegnung
zwischen Teresa und Jacopo verbunden, bei der die Literatur als Ersatz fiir
das unerfiillbare Begehren fungiert. In der nicht stattfindenden Liebe the-
matisiert das Schreiben mithin seine eigenen Voraussetzungen. Liebe wird
zum Medium poetologischer Codierung. Sie steht in einem supplementiren
Verhiltnis zum Schreiben. Dasselbe gilt fiir die Politik; nicht zufallig wird
Jacopos unerfiillbare Liebe zu Teresa in eine Analogie zu seiner Vaterlands-
liebe gestellt. Das komplexe Verhiltnis zwischen Liebe, Politik und Schrei-
ben findet seine zentrale Verdichtung in der Parini-Episode. Im Gesprich
mit dem berithmten Dichter wird deutlich, dafl fir Jacopo das Politische
ebenso wie das Private in bezug auf den jeweils anderen Bereich Ersatzfunk-
tion hat, dafl also in keinem der beiden Bereiche ein intrinsischer Sinn liegt,
daf} sie einander aber auch nicht substituieren konnen, so dafd sich als ein-

17 Ultime lettere di Jacopo Ortis, S. 63.

255

13.01.2026, 08:47:22.



https://doi.org/10.5771/9783968216836-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ziger Ausweg aus dem Scheitern in beiden Bereichen das Schreiben anbietet.
Die Literatur aber kann als ausdifferenziertes Teilsystem die anderen Teil-
systeme nur noch beobachten und die in thnen anfallenden Probleme beim
Namen nennen; sie kann jedoch nicht die verlorenen oder verweigerten
Handlungsmoglichkeiten substituieren.

4. Auch in Mme de Staéls Roman Corinne spielt der Nexus von Liebe und
Literatur eine zentrale Rolle. Gegenstand des Romans ist der Zusammen-
hang von Liebe, Gesellschaft, Literatur und weiblicher Autorschaft. Die
Beziehung von Corinne und Oswald steht von Beginn an im Zeichen der
Dichtung. Im Rahmen von Corinnes Dichterkrénung auf dem rémischen
Kapitol verwandelt sich der »Theaterdiskurs«!8 in eine dialogische Kommu-
nikation zwischen Corinne und Oswald. Die Ablosung von offentlicher
Kommunikation durch Intimkommunikation macht deutlich, daff Dichtung
und Liebe zusammenhéngen, aber auch zueinander in Opposition stehen.
Dafl Corinne den Dichterkranz verliert und ihn aus Oswalds Héanden zu-
rickerhidlt, nimmt den Verlauf der Handlung vorweg: Corinne wird ihr
Dichtertum zugunsten der Liebe aufgeben, am Ende aber durch die (ent-
tduschte) Liebe zur Schriftstellerin werden. Neben ihrer poetologischen
Funktion hat die Liebe auch eine soziale Dimension. In Gestalt von Corinne
und Oswald begegnen sich zwei gegensitzliche Modelle der Relationierung
von Individuum und Gesellschaft. Wihrend Corinne als weibliches Ge-
nie den Anspruch auf Autonomie verkorpert, steht der Offizier Oswald
im Banne des Allianzdispositivs und unter dem Gesetz des Vaters. Norm-
verstofl und Normkonformismus prallen aufeinander. Doch benétigt Co-
rinne als Dichterin einen privilegierten Adressaten, das heifdt, die Dichtung
geniigt sich nicht selbst. Corinne macht daher Oswald den Vorschlag, ihre
weibliche Autonomie mit den Prinzipien des Allianzdispositivs zu verbinden.
Dieser Kompromifl scheitert hauptsiachlich daran, dafl Oswald sich nach
der Riickkehr in sein Land dem viterlichen Gesetz nicht ldnger entziehen
kann. Die Dichtung ist zwar auf die Liebe hin ausgerichtet, doch kann es
unter den gegebenen gesellschaftlichen Voraussetzungen keine gliickliche
Synthese von Dichtertum und Liebe geben. Starker ist daher die Affinitit
von Dichtung und Tod, die sich nicht nur darin duflert, dal} Corinne (wie
Diotima und Jacopo Ortis) nach der Trennung von Oswald aus enttauschter
Liebe sterben wird, sondern die in einem umfassenderen Sinne im Roman

18 Vilém Flusser, Kommunikologie, in: Schrifien, hg. v. Stefan Bollmann/Edith Flusser, Bd. 4,
Mannheim 1996, S. 21.

256

13.01.2026, 08:47:22.



https://doi.org/10.5771/9783968216836-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

thematisiert wird. Besonders aufschlufireich ist in diesem Zusammenhang
die Reise nach Neapel und Pompeji, wo der Tod allgegenwirtig ist, und
schliefilich an das Grab Vergils, wo Corinne in einer Improvisation die ge-
déchtnisbildende und kulturkonstitutive Funktion der Dichtung hervorhebt.
Sie stellt sich damit wie Hyperion und Jacopo Ortis in einen Traditions-
zusammenhang mit groflen Vorbildern. In ihrer Improvisation spricht sie
auch uber die Ambivalenz der Passionen, ihre zerstorerische Kraft und ihr
schopferisches Potential. Die destruktive Gewalt der Leidenschaften entbin-
det Kreativitit; deshalb mufi, wer dichten will, sich dieser Gewalt und dem
von ihr ausgehenden Schmerz unterwerfen. Diese Improvisation 1afit die
Dichtung zum Mittel schmerzvoller Erkenntnis werden; zugleich ist die
Dichtung damit selbstreflexiv geworden. Die Evolution von der Dichtung
zur Literatur, die Corinnes Geschichte erzihl, ist an dieser Stelle schon weit
fortgeschritten. Diese Evolution impliziert einen Wandel der Kommunika-
tionssituation und der verwendeten Medien. Corinne verzichtet zugunsten
ihrer Liebe auf ihren Dichterberuf. Anstatt weiterhin mindlich zu impro-
visieren, beginnt sie zu schreiben. Sie eignet sich die moderne Form der
Autobiographie und des intimen Bekenntnisbuches an und reflektiert tiber
ihre von Schmerz und Zerrissenheit geprégte Situation. Bei ihrem letzten 6f-
fentlichen Auftritt wird die Trennung von Korper und Medium, von Autor
und Text sinnfillig nachvollzogen: Corinne hat ihren Schwanengesang auf-
geschrieben und lafit ihn von einem jungen Midchen rezitieren.

5. Leopardis poetologisch codierte Liebesauffassung, wie sie sich im Rah-
men seiner »teoria del piacere«!® herauskristallisiert, ist von einer grund-
legenden Spannung geprigt. Im Zentrum des Begehrens situiert sich nam-
lich eine Leere (»gran mancanza«), so daf} es stets unerfiillt bleiben muf3.
Gliicklicher als bei der Erlangung eines Liebesobjekts ist das Subjekt, wenn
es unter der Abwesenheit des geliebten Objekts leidet (»malinconia«), das
heifit, es nihert sich dem Gliick paradoxerweise mittels seines Gegenteils,
des Schmerzes, an. Dies erklart sich dadurch, daff das Begehren sich auf ein
Unendliches richtet, so dafi es durch endliche Objekte nicht gestillt werden
kann. Als Supplement fiir die konstitutive Unerfiillbarkeit seines Begehrens
besitzt der Mensch die Imagination, die es thm gestattet, sich das nicht-
existente Unendliche vorzustellen und dabei illusiondre Erfiillung zu finden.
Glucklich kann der Mensch also nur sein, wenn er auf Erkenntnis und
Wabhrheit verzichtet, wenn er wie die Kinder seine eigenen Illusionen nicht

19 Sibaldone, S. 165-182.

257

13.01.2026, 08:47:22. Jdel @



https://doi.org/10.5771/9783968216836-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

durchschaut. Nachdem die rationale Durchdringung der Welt in der Mo-
derne den illusiondren Erkenntnismodus zerstort hat, konnen die Menschen
Gliick nur noch durch Liebesleid und durch Dichtung erfahren, deren Ge-
meinsames die Melancholie ist. In der Storia del genere umano kniipft Leopardi
an die »teoria del piacere« an. Der Text erklart die Evolution des Menschen
und der Erde als Folge des unerfiillbaren menschlichen Begehrens nach Un-
endlichkeit. Jupiters dadurch provozierte Eingriffe in die Schépfung fithren
zur Entstehung der menschlichen Kultur und staatlicher Organisationen. In
dieser Phase wird Annehmlichkeit durch Schein erzeugt, wobei »fantasmic
wie Tugend, Gerechtigkeit und Liebe mitwirken, zu deren Verehrung die
Menschen durch Kunst und Dichtung angespornt werden. Der ultimative
Verlust des Gliicks wird durch den Wunsch nach Wahrheit herbeigefiihrt,
was zur Folge hat, dafl die Menschen nun ihr unheilbares Ungliick und ihre
Hlusionen durchschauen. In dieser letzten Phase der Evolution bleibt als
einziger Trost der Gott Amor, der einigen Auserwihlten das Gliick bringt,
indem er bereits itberwundene Entwicklungszustidnde bis hin zur eigentlich
unwiederbringlichen Kindheit restituiert. Die Wahrheit des Glicks wird
also paradoxerweise durch Riickkehr zum Schein gewihrleistet. Diese an
Rousseau erinnernde illusiondre Restitution ist auch Gegenstand von Leo-
pardis Dichtung. Dabei wird Liebe, wie sich in den frithen Memorie del primo
amore beobachten 1af3t, zum Reflexionsmodell fiir den angehenden Dichter,
der versucht, sein Liebeserlebnis in Schreiben umzusetzen. Dies geschieht
in zwel Schritten: zum einen im Tagebuch, das der reflektierenden Analyse,
der bewahrenden Aufzeichnung und der psychischen Entlastung dient; zum
anderen in der Anfertigung eines Gedichts (1l primo amore), in dem die Erfah-
rung durch literarische Muster (die vornehmlich von Petrarca entlehnt sind)
verarbeitet und stilisiert wird. Es geht dabei nicht um das Liebeserlebnis
als solches, sondern um seine poetogene Qualitit. Liebe wird zum Anlaf}
von poetischer Diskursivierung. In den Canti wird die Funktion der Liebe
dichterisch modelliert. In dem optimistischen Gedicht 1/ pensiero dominante
wird die Macht der Liebe besungen, dem von ihr erfafiten Menschen eine
»giola celeste« zu vermitteln. Doch erweist sich die Liebe auch hier als
dem Bereich des Scheinhaften zugehorig; sie ist keine Rechtfertigung des
Leids, wie es zunichst den Anschein hatte, sondern kann das Leid nur ver-
decken. Der Text endet im Widerspruch: die Aussage wird durch den Aus-
sagemodus (Fragen, Negationen) dementiert. Die Funktion der Liebe, zum
Anlafl dichterischer Produktion und epistemologischer Reflexion zu werden,
erweist sich auch an Texten wie Amore ¢ morte und Aspasia. Wenn in den
spaten Canti die Liebe zum Gegenstand epistemologischer Reflexionen wird,

258

13.01.2026, 08:47:22.



https://doi.org/10.5771/9783968216836-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

so bestitigt dies eine in den frithen Memorie angelegte Tendenz von Leopar-
dis Schreiben. Die Illusionslosigkeit, mit der tiber die Liebe geredet wird,
entspricht der Reflexivitdt, mit der der romantische Dichter Leopardi tiber
die Funktion der Dichtung in der Moderne spricht: Liebe und Dichtung
sind durchschaute, aber nichtsdestoweniger lebensnotwendige Illusionen.

Alle untersuchten Texte verwenden die Liebe als Medium der Selbstreflexion.
Die Liebe hat dabei immer die Doppelfunktion eines thematischen (auf
das Verhiltnis zwischen Individuum und Gesellschaft bezogenen) und eines
metapoetischen (auf den Text bezogenen) Elements. Rousseau versucht das
Allianz- und das Sexualitdtsdispositiv in einem prekdren Kompromif3 mitein-
ander zu verbinden, was jedoch auf lingere Sicht unméglich ist (thematische
Ebene). Das von Julie entworfene Elisée erweist sich in seiner Widerspriich-
lichkeit als Allegorie nicht nur der Liebe zwischen Julie und Saint-Preux, son-
dern auch des Textes, der diese Liebe mitteilt (metapoetische Ebene). Wih-
rend Rousseau sich vor allem an der Unméglichkeit einer transparenten
Zeichenverwendung abarbeitet und damit zugleich einen epistemologischen
Kommentar tiber die Grenzen des klassischen Repriasentationsdiskurses lie-
fert, leiden seine romantischen Nachfolger an der Unfihigkeit der autonom
gewordenen Literatur, jenseits der eigenen Systemgrenzen zu operieren. Der
realgeschichtlichen Ausdifferenzierung stellen sie eine postulierte Entdiffe-
renzierung entgegen, indem sie wie etwa Hoélderlin und Foscolo ihre Helden
auf eine politische Mission schicken, die sich indes jeweils als unerfiillbar
erweist. Die einstmalige Groéfle Griechenlands oder Italiens lafit sich weder
mit politischen noch mit literarischen Mitteln restituieren, ebenso wenig
wie die Liebe der Protagonisten ihre schmerzhaften Verlusterfahrungen zu
kompensieren vermag. Beide Formen des Scheiterns verweisen wechselseitig
aufeinander, wodurch die Liebe zum Tropus des literarischen Textes wird.
Bei Mme de Staél geht es um das Problem einer weiblichen Autorschaft, die
an den Bedingungen des mannlichen Allianzdispositivs zerbricht. Obwohl
Corinne an ihrer unerfiillten Liebe zu Oswald zugrunde geht, wandelt sie
sich andererseits unter dem Eindruck dieser schmerzvollen Erfahrung von
der miindlichen Dichterin zur modernen, schriftgebundenen Autorin. Leo-
pardi schliefilich verwendet die Liebe von Beginn an als Reflexionsmodell;
bei thm geht es nur noch am Rande um dessen thematische Funktion, im
Mittelpunkt steht vielmehr von vornherein die poetogene Qualitit der Liebe.
Damit steht er am Ende der hier untersuchten literarischen Reihe, die ge-
meinsame Tendenzen der franzosischen, der deutschen und der italienischen
Literatur um 1800 erkennbar werden liefs.

259

13.01.2026, 08:47:22. Jdel @



https://doi.org/10.5771/9783968216836-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783968216836-249
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

