
Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


119Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


121Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


›Gemeinschaft‹, ›Zusammenhalt‹, ›Miteinander‹ sind 
einige der am häufigsten benannten Schlagworte, 
wenn es um zukunftsfähige Dörfer und ländliche 
Regionen geht. Ob auf großen Veranstaltungen zu 
Themen der regionalen Transformation oder in klei-
nen Werkstätten und Gesprächsrunden in Dorfge-
meinschaftshäusern: hunderte Moderationskarten, 
Post-its und digitale Wortwolken wurden bereits mit 
diesen Begriffen befüllt. In der Runde allseits zustim-
mendes Nicken. Gemeinschaft, Zusammenhalt und 
Miteinander sind Begriffe, die Assoziationen und Bil-
der wachrufen, die sich so schön warm nach Gemein-
samkeiten und Harmonie anfühlen. Es sind Begriffe, 
auf die jede*r das projizieren kann, was den eigenen 
Vorstellungen und Wünschen entspricht, ein Contai-
nerbegriff, auf den man sich sehr schnell einigen kann 
– gerade, weil zumeist keine genauere Verständigung 
darüber stattfindet, was eigentlich gemeint ist. 

Fragen der Gemeinschaft spielen gerade wenn 
es um Fragen der Gestaltung von Transformation geht 
eine große Rolle. Wenn sich Ortschaften und Regionen 
den großen Fragen der Gegenwart stellen und endo-
gen Lösungen dafür entwickeln wollen, ist es zentral, 
dass es Gruppen und Gemeinschaften gibt, die diese 
Entwicklunggen ggemeinsam voranbringgen können. 59

Miteinandersein
Annäherung an eine verborgene 
transformative Kraft

Simon Julia Senft

123

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Grund genug einmal zu betrachten, wie Praktiken des Miteinanderseins aus-
sehen, damit sie transformativ wirken können.

Durch die Begriffe wie ›Gemeinschaft‹ zeichnet sich das (Ideal-)Bild einer 
Gruppe an Menschen, die eng zusammenhält, sich mag, oder zumindest so gut 
miteinander auskommt, als dass die Gegenwart des jeweils anderen geschätzt 
wird. Man kennt sich, vielleicht schon seit der Kindheit, vielleicht haben sich 
auch die Großeltern schon gekannt. Und hier ist man auf dem besten Weg, 
insbesondere ländliche Gesellschaften als homogen, konsistent und in sich 
geschlossen, zu beschreiben, während im Gegensatz der urbane Charakter 
auf sozialer Heterogenität, unterschiedlichen Kontakten, Individualität und 
uneinheitlicher Kultur beruhe. Diese Zuschreibungen von polaren Extrem
typen der Sozialität ist in der Forschungsliteratur des 19. und 20. Jahrhunderts 
häufig benannt (Redepenning 2019: 319) und nach wie vor wird die Dorfgemein-
schaft in öffentlichen Diskussionen und politischen Debatten als homogener 
Sozialraum konstruiert, der sich durch persönliche Nähe und hohe Vertraut-
heit auszeichnet (Schiemann et al. 2022: 25). Die Realität ist jedoch wesentlich kom-
plexer, die Diversität und Pluralität der Lebensentwürfe, die auch in kleinen 
Ortschaften existent ist, wird häufig nicht genügend beachtet. 

Stattdessen werden häufig die Geschichten von Menschen erzählt, die in 
Städte und Metropolen zogen, weil sie sich in ihrem Heimatort isoliert und 
fehl am Platze fühlten. Der Wunsch, nahe bei Menschen mit ähnlichen Vor-
stellungen, Ideen und Interessen, zu leben, kann – neben vielem anderen – 
ein Grund für einen Umzug in größere Orte sein. Dabei betrifft dies margina-
lisierte Gruppen in besonderem Maße, aber auch Menschen, die sich einer 
bestimmten Community zugehörig fühlen oder ein ungewöhnliches Hobby 
pflegen. Die kritische Masse an Personen, die es braucht, um eine Community 
z.B. aus queeren Menschen oder aus Personen, die eine Migrationsbiografie 
teilen, ins Leben zu rufen, ist in weniger dicht besiedelten Regionen schlicht-
weg schwerer zu erlangen. Dabei können diese Personen ebenso Dörfler im 
Herzen sein, die das Leben in weniger dicht besiedelten Regionen dem in der 
Stadt vorziehen würden. Wanderungsbewegungen zwischen ländlichen und 
urbanen Räumen gab es immer und sie werden immer Teil von Biografien 
sein. Gleichsam sind sie Ergebnisse von vielschichtigen Entscheidungspro-
zessen, die von den Akteuren nicht immer als final und definitiv beschrieben 
werden und auch in einem Sowohl-als-auch münden können.

Mobilität und Digitalisierung tragen zur Entscheidung, wo wir ande-
ren Menschen begegnen, bei. Sie führen unter anderem dazu, dass unsere 
Leben räumlich entgrenzt sind. Ein Sozialleben außerhalb des Wohnortes 
ist für viele ohne Weiteres möglich. Außerdem haben wir die Option sozial 
zu sein, ohne uns physisch zu begegnen – die analogen Räume, in denen wir 
uns bewegen, wurden um digitale Räume erweitert, in denen Gemeinschaft 

37

124 Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ebenso stattfinden kann. Diese Entwicklung zieht Vor- und Nachteile für das 
lokale Miteinander nach sich. Einerseits ist man weniger auf die möglichen 
Sozialkontakte im eigenen Ort angewiesen – wo lokal keine passenden Orte 
oder Gruppen zum Miteinandersein gefunden werden, sind digitale Räume in 
der Lage diese wichtige Funktion ein Stück weit zu ersetzen. Andererseits kön-
nen durch den Aufenthalt in digitalen Räumen auch die Verbindungen vor Ort 
und der Zusammenhalt verloren gehen. Es ist eher möglich nebeneinander-
her zu leben und sich hinter den eigenen Gartenzaun zurückzuziehen. Gerade 
im großstädtischen Umland pendeln viele zur Arbeit, nicht wenige erledigen 
Besorgungen auf dem Weg. Menschen in ländlichen Räumen sind selbstver-
ständlich mobil zwischen verschiedenen Orten und durch digitale Optionen 
zunehmend unabhängig von lokalen Einkaufs- und Freizeitangeboten. Zufäl-
lige alltägliche Begegnungen werden seltener und mit ihnen das empfundene 
Gemeinschaftsgefühl – ein Schmerzpunkt der viele, gerade in ländlichen Räu-
men, umtreibt.

Praktiken des Miteinanderseins

Wertschätzende soziale Kontakte und das Gefühl der Zugehörigkeit sind wich-
tig für unsere emotionale Gesundheit und unsere Lebensqualität. Dies tritt 
jedoch nicht automatisch ein, wenn wir in Gemeinschaften leben. Bereits 1887 
hat der Soziologe Ferdinand Tönnies zwischen Verwandtschaft, Nachbarschaft 
und Freundschaft als unterschiedliche Arten der Gemeinschaft differenziert, 
die auf jeweils unterschiedlichen Beziehungen basieren (Tönnies 2012 [1887]: 258). 
Die Analysen von Ronald Hitzler und Michaela Pfadenhauer beschreiben 
zudem das empfundene Spannungsfeld in modernen Gesellschaften zwischen 
Gemeinschaft und Individuum, als ein Sozialitätsdilemma: Das Individuum 
verspürt die Sehnsucht nach Sicherheit im Zusammenleben, Orientierung 
und Gemeinschaft mit dem Zustand des Freiseins vereinbaren zu können. 
Der Mensch sucht nach »Verbündete[n] für seine Interessen, Kumpane[n] für 
seine Neigungen, Partner für seine Projekte, Komplementäre[n] seiner Lei-
denschaften« (Hitzler/Pfadenhauer 2010: 372 f.). Diese Bedürfnisse vermögen Tradi-
tionsgemeinschaften nicht zu erfüllen, folglich evoziert die Individualisierung 
andere Formen der Sozialität. Neue Vergemeinschaftungsangebote, die Hitz-
ler und Pfadenhauer als posttraditionale Gemeinschaften bezeichnen, ver-
sprechen dem Einzelnen sowohl »ein Höchstmaß an individueller Freiheit als 
auch ein attraktives Zusammensein mit gleichgesinnten [sic!]« (ebd.: 376). Diese 
Gemeinschaften entstehen, indem sich individualisierte Akteure entscheiden, 
sich zeitweilig oder längerfristig zu einer freiwilligen »sozialen Agglomeration 
und deren Geselligkeiten« zugehörig zu empfinden – z.B. in Szenen oder auf 

125Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Festivals. Sie konstituieren sich unter anderem durch ein kollektives Selbstver-
ständnis, ein Zu(-sammen-)gehörigkeitsgefühl, welches sich von einem ›Nicht-
wir‹ abgrenzt. Diese Abgrenzung erfolgt beispielsweise durch ein spezifisches 
Interesse oder Anliegen, eine von den Mitgliedern anerkannten Wertsetzung 
sowie geteilte Interaktions(zeit)räume (vgl. ebd.: 375, 376, 379). 

Die Vergemeinschaftung an sich gibt jedoch keinen Aufschluss über die 
Qualität des Miteinanderseins in der jeweiligen Gruppe. Diese Qualitäten 
der Beziehungen werden unter anderem in den Diskursen rund um Konvi-
vialität und Fürsorge (Care) thematisiert. Das Care Collective beschreibt in 
The Care Manifesto die Relevanz von lokalen sorgenden Gemeinschaften für 
das Individuum: 

»[I]n order to really thrive we need caring communities. We need localised 
environments in which we can flourish: in which we can support each other and 
generate networks of belonging. We need conditions that enable us to act col-
laboratively to create communities that both support our abilities and nurture 
our interdependencies.« (Chatzidakis et al. 2020: 45)

In eine ähnliche Richtung steuert das Konvivialistische Manifest, welches 
von über 40 französischsprachigen Personen rund um den Soziologen Alain 
Caillé entwickelt wurde. Es unternimmt den Versuch, eine positive Vision des 
gemeinschaftlichen Lebens aller Lebewesen auf unserem Planeten zu zeich-
nen, und zeigt eine veränderte Gesamtperspektive, bei welcher es in erster 
Linie um die Qualität sozialer Beziehungen und die Achtung der Beziehung 
zur Natur geht. Hierfür wird der Begriff des »Konvivialismus (con-vivere, lat: 
zusammenleben) herangezogen« (Adloff/Leggewie 2014: 9). Unter Konvivialismus 
wird eine »Kunst des Zusammenlebens (.) [verstanden], die die Beziehungen 
und die Zusammenarbeit würdigt und es ermöglicht, einander zu widerspre-
chen, ohne einander niederzumetzeln, und gleichzeitig für einander [sic!] und 
für die Natur Sorge zu tragen« (ebd: 47). In dieser »Gesellschaft der ›Fürsorglich-
keit‹«, wird »die Arbeit für andere wert[ge]schätzt und diejenigen [ge]fördert, 
die sich Aufgaben der Fürsorge widmen« (ebd.: 57). The Care Collective betont 
dabei wiederum die Gegenseitigkeit von Fürsorge und Unterstützung, die in 
einer sorgenden Gemeinschaft angeboten wird. Es wird sowohl Sorge geleistet 
als auch empfangen (Chatzidakis et al. 2020: 47). Dabei geht es nicht darum, sich 
aufopferungsvoll um andere zu kümmern, sondern vielmehr darum, dass es 
einen kümmert, wie es den anderen geht. Es bedeutet füreinander Sorge zu 
tragen und individuell Verantwortung für sich und die Gemeinschaft zu über-
nehmen. In der Diskussion des konvivialistischen Manifests heben Frank Adloff 
und Volker Heins hervor, dass »das propagierte ›con-vivere‹ […] nicht nur Tole-
ranz, Kommunikation oder Anerkennung, sondern in erster Linie Zusammen-

126 Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


arbeit [bedeutet]«. Das Manifest verschiebe somit »die Aufmerksamkeit von 
Haltungen auf Handlungen« (Adloff/Heins 2015: 15). 

Sozialität wird in diesem Sinne praxeologisch gefasst und Praktiken des 
Miteinanderseins als solche beschrieben, die zum Ziel haben, spezifische Qua-
litäten von Beziehungen herzustellen. Sie umfassen vielfältige Praktiken des 
Gemeinsamen und der Solidarität, der Kooperation und Kollaboration. Hinter 
all diesen Praktiken steht die Suchbewegung wie, entsprechend den posttradi-
tionalen Gemeinschaften, die Individualität und Unterschiedlichkeit wertge-
schätzt und gleichsam Sicherheit und eine sorgende Gemeinschaft hergestellt 
werden kann.

Miteinandersein bedeutet sich selbst zu ermächtigen, sich gegenseitig 
zu stärken und dazu beizutragen, anderen Menschen das Miteinandersein 
zu ermöglichen. Das heißt beispielsweise auf Offenheit und barrierearmen 
Zugang zu achten, Menschen aktiv einzubeziehen, ihnen ein ehrliches Inter-
esse entgegenzubringen und die vielfältigen Perspektiven wertzuschätzen und 
sichtbar zu machen. Es geht darum, einander einen Vertrauensvorschuss zu 
gewähren, statt sich zunächst mit Misstrauen zu begegnen und auch fehler-
freundlich, sprich: nachsichtig zu sein. Im besten Fall entstehen Beziehungen 
und Gemeinschaften, die konstruktiv mit Dissens umgehen und zusammen 
das Leben vor Ort, ebenso wie im Digitalen, gestalten.

Miteinandersein ist eine kollektive Praxis. Allein kann man nicht Mitei-
nandersein. Es findet aber nicht nur in intimen Beziehungen, in familiären 
Kontexten und Freundschaften statt. Nachbarschaftshilfe ist beispielweise 
eine weit verbreitete, informelle Art der lokalen gegenseitigen Unterstützung, 
die eine Bandbreite an Menschen umfasst, die über Verwandtschaftsnetz-
werke hinausgeht (Chatzidakis et al. 2020: 45, 47). 

Die Konvivialisten betonen, dass es »Kooperation auch unter Fremden 
geben kann, die nur in geringem Maße über einen gemeinsamen Werte- und 
Normenkanon verfügen. Kooperation kann also aus sich heraus entstehen und 
bedarf längst nicht immer vorgängiger Gemeinsamkeiten.« (Adloff/Heins 2015: 15) 

Miteinandersein kann in allen unseren Beziehungen sowie lokalen und digi-
talen Netzwerken gelebt werden. Dabei sind diese Praktiken kommunitär, sie 
entfalten ihre Wirkung nur, wenn sie von allen, die sich dieser Gemeinschaft 
als Zugehörig fühlen, gelebt werden. Manchmal genügt eine Person, die sich 
nicht entsprechend den Verhaltenserwartungen verhält, um eine Gemein-
schaft zu demontieren. Daher müssen Praktiken des Miteinanderseins kon-
tinuierlich gelebt, befördert und verteidigt werden. Zum Miteinandersein 
gehört, stetig am Miteinander zu arbeiten, gemeinsam Regeln auszuhandeln 
und deren Einhaltung umzusetzen. Ein konviviales Miteinandersein ist kein 

127Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Zustand, der einmal erreicht wird und fortan besteht. Man kann nicht passiv 
Miteinandersein, alle müssen etwas einbringen. Dabei kann die eingebrachte 
Energie – auch über die Zeit hinweg – variieren. 

Miteinandersein umfasst vielfältige Praktiken, es kann sowohl hand-
lungs- als auch diskursorientiert sein. Beispielsweise kann gemeinsam etwas 
herggestellt werden oder es steht der verbale Austausch über Themen und 
Erfahrungen im Vordergrund. Kontextspezifisch können Praktiken des Mitei-
nanderseins unterschiedliche, variierende Handlungen umfassen und vielfäl-
tige Formen ausbilden sowie an verschiedensten Orten stattfinden.

In vielen Orten gibt es Menschen, die Optionen erkennen und das Mit-
einandersein im Ort fördern. Sie leben entsprechende Praktiken vor, stellen 
Räume zur Verfügung, organisieren Treffen, investieren Zeit, Energie und auch 
Geld, damit Menschen zusammenkommen können und miteinander sein kön-
nen. Diese Menschen sind wichtige Säulen in lokalen wie digitalen Gemein-
schaften. Sie sind Gastgebende und schaffen Anlässe für Begegnungen. Diese 
müssen gar nicht so besonders sein: Beim Kochen, Essen, Tanzen oder Kar-
ten spielen begegnet man sich, gerät in den Austausch, entdeckt gemeinsame 
Schnittmengen, Positionen und Interessen. Akteure die in digitalen Räumen 
wirken, indem sie Austauschformate initiieren, bieten eine Plattform für das 
Teilen von Informationen und Erfahrungen, moderieren Diskussionen und 
vernetzten Menschen auch über große Distanzen. 

Miteinandersein kann an vielen Orten stattfinden: nicht nur im Ver-
einsleben, an Stammtischen oder auf Dorffesten, auch beim gemeinsamen 
Wandern, Spielen von Online-Multiplayer-Games und Austausch in der dorf-
internen Messenger Gruppe. Die Aktivitäten bei denen Menschen Praktiken 
des Miteinanderseins leben, sind vielfältig und finden potenziell in allen 
interpersonellen Räumen statt. Dies umfasst sowohl physische als auch digi-
tale Räume.

Miteinandersein vor Ort

Die sozialen Beziehungen am Wohnort besitzen für das Selbstverständnis und 
die Praktiken der Bewohner*innen ländlicher Räume eine alltagsweltliche 
Bedeutung (Schiemann et al. 2022: 28). Menschen beschreiben sich in Bezug zur 
Gemeinschaft, ziehen sie als Identifikationsmerkmal heran und stehen durch 
Alltagspraktiken – wie der Annahme von Paketen oder dem gegenseitigen 
(nicht) Grüßen – mit ihr in Beziehung. In den Orten und Nachbarschaften tref-
fen sich Menschen unintendiert in Räumen mit hohem Begegnungspotenzial, 
etwa in Läden, an Badeseen, im Café oder an der Schule. Diese »[…] Gelegen-
heiten zur Begegnung [sind] eine Grundlage, um das Wissen übereinander 

59

128 Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sowie Interaktionen und Beziehungen überhaupt 
erst zu ermöglichen bzw. aufrechtzuerhalten« (ebd.: 

29). Umso größer sind die Konsequenzen für Orte, 
an denen diese Gelegenheiten limitiert sind. Wo es 
keine öffentlichen, dritten und sozialen Orte gibt, 
entstehen folglich auch weniger Alltagsbegegnun-
gen. Dann werden die expliziten Anlässe zum Mit-
einandersein wichtiger. Bei Aktivitäten wie dem 
gemeinsamen Musizieren, Selbermachen, Sport-
treiben oder einfach beim Plaudern steht die sozi-
ale Nähe und die empfundene Zugehörigkeit zu 
einer Gruppe für viele im Vordergrund. 

Sich zu gemeinsamen Aktivitäten zu treffen 
oder sich als Verein zusammenzuschließen, bedeu-
tet jedoch nicht automatisch, in einem konvivialen 
Sinne miteinander zu sein. Ein Vereinsvorstand 
kann beispielsweise Entscheidungen hierarchisch 
treffen und Mitglieder sowie Ressourcen vor allem 
verwalten. Der Verein hat jedoch auch die Mög-
lichkeit, das Vereinsleben im Sinne des Mitein-
anderseins zu gestalten und eine demokratische 
Kultur zu leben, die Mitglieder aktiv bei Entscheidungen miteinbezieht, zur 
Mitgestaltung anregt und auch den Jüngsten Gehör schenkt. Initiativen und 
lose Gruppen können aus Menschen bestehen, die ähnliche Perspektiven tei-
len, unsolidarisch Handeln, sich bewusst gegenüber anderen abgrenzen und 
neuen Mitgliedern gegenüber unaufgeschlossen sind. Dabei ist die Exklusivität 
von Gruppen ein ambivalenter Aspekt: Einerseits wird Menschen der Zugang 
verwehrt, andererseits kann der Ausschluss von Personengruppen gleichsam 
eine Voraussetzung sein, um Räume, in denen Miteinandersein gelebt wird, 
zu ermöglichen und zu schützen. In allen Fällen gilt es genau hinzusehen und 
die individuellen Möglichkeiten zu sondieren, was man zum Miteinandersein 
beitragen kann.

Anne Dawah schafft mit den Kochabenden in ihrem neuen Heimatort 
Roding einen solchen Raum. In der 12.500 Einwohner*innen großen Gemeinde 
gibt es viele internationale Firmen, und so auch viele Arbeitskräfte, die aus 
allen Teilen der Welt in die oberpfälzische Provinz gezogen sind. Auch sie und 
ihr Mann sind 2010 der Arbeit wegen nach Roding gekommen. Kurz danach – 
2013 – gründete sie den Multikulti-Integrationsverein Roding e.V.. Damit Roding 
nicht nur Arbeitsort, sondern auch Heimat wird, so die gebürtige Kamerune-
rin, schafft sie Anlässe, um sich über das gemeinsame Kochen und Essen ken-
nenzulernen. Auch die ›Bayer*innen‹ einzubeziehen ist ihr dabei besonders 

Anne Dawah

Anne Dawah interessiert sich für andere 
Kulturen. Der Austausch mit Menschen 
aus unterschiedlichen Herkunftsländern ist 
ihre Leidenschaft. Sie zeigt anderen gerne 
den Weg, damit diese sich nicht immer 
als Fremdkörper fühlen. Außerdem liest 
und reist sie gerne, um die Welt besser 
kennenzulernen.

miv-roding.de

129Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wichtig. »Wenn die Einheimischen nur vorbeikommen und schauen, dann 
sind die Neuen auch wieder nur unter sich. Nur miteinander kann Integra-
tion funktionieren«, gibt sie zu bedenken. Einmal im Monat treffen sie sich: 
die ›Ureinwohner‹, Zugezogenen aus aller Welt und die neu angekommenen 
Geflüchteten aus der Ukraine. Beim internationalen Koch-Stammtisch gibt es 
jedes Mal ein Gericht aus einer anderen Nation, selbstverständlich von den-
jenigen zubereitet, die es am besten kennen. Alle anderen kochen mit und 
lernen so neben ihren Nachbar*innen auch neue Zutaten und Gerichte ken-
nen. Warum gerade ein Koch-Stammtisch? »Na weil gemeinsam Kochen und 
Essen so schön verbindet, da kann jede*r mitmachen.« Doch beim gemeinsa-
men Essen blieb es nicht. Anne Dawah, die bereits mit ähnlichen Projekten 
in Österreich Erfahrungen gesammelt hatte, ist mit ihrer Mission, den Dialog 
und das gegenseitige Kennenlernen zu fördern, in vielen Räumen unterwegs. 
Sei es bei der Multikulti-AG in der Schule oder wenn sie Kulturabende veran-
staltet, bei denen beispielsweise junge Erwachsene von ihren Reisen erzählen 
oder die Rodinger von der Geschichte der Region. Einige der internationalen 
Firmen haben inzwischen den Standort aufgegeben – die Menschen aber sind 
geblieben und haben mit ihren Läden, Restaurants und Kulturveranstaltun-
gen etwas internationales Großstadtflair in die beschaulichen Dörfer nahe der 
tschechischen Grenze gebracht.

Räume und Anlässe zur Begegnung, wie Anne Dawah sie schafft, besitzen 
eine besondere Relevanz für Menschen, die beispielsweise neu hinzugezogen 
sind oder andere Bedürfnisse im Kontakt mit anderen haben. Sie besitzen eine 
sozialintegrative Wirkung, die gerade an Orten, in denen Menschen mit diver-
sen Biografien und Lebensentwürfen leben, die Überwindung von Fragmen-
tierung und den Zusammenhalt fördert.

Miteinandersein in digitalen Räumen

Egal wo wir sind, in digitalen Räumen können wir Menschen mit ähnlichen 
Interessen und Vorstellungen finden, mit denen wir uns vergemeinschaften 
können. Die Digitalisierung und das Internet 3.0 ermöglicht es orts- und zeit-
unabhängig miteinander im Austausch zu sein. Es ermöglicht zudem ver-
schiedene Grade der Interaktion mit anderen. Man kann sich informieren, in 
Blogs lesen, Podcasts hören. In Foren, sozialen Medien und digitalen Veran-
staltungen kann man mitdiskutieren und die eigene Perspektive einbringen. 
Wer mag, kann selbst Inhalte produzieren und dabei Themen setzen und Dis-
kurse beeinflussen. Darüber hinaus können, im Sinne des Miteinanderseins, 
(eigene) Formate und Räume genutzt werden, um anderen ein Podium zu bie-
ten und deren Positionen in der öffentlichen Wahrnehmung zu stärken. 

130 Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Verbindende in digitalen Räumen ist zumeist ein geteiltes Thema. 
Wobei der vergleichsweise einfache Zugang zu Informationen und die Ano-
nymität die Barriere zur Teilnahme senkt. Wer sucht, findet über Schlüssel-
begriffe zu fast jedem Interessensgebiet eine digitale Community: von rege-
nerativer Landwirtschaft, speziellen Handwerkstechniken oder Strategien 
zur Transformation von Regionen, bis hin zu persönlichen Fragen der Iden-
tität, Spiritualität oder Bewältigung von herausfordernden Lebensphasen. 
Auch wenn gesamtgesellschaftlich betrachtet das ein oder andere Thema ein 
Nischenthema ist – in der Reichweite des digitalen Raums bildet sich den-
noch eine Gruppe, für die gerade dieses Thema eine besondere Relevanz 
besitzt. In digitalen Räumen findet sich Platz für die Verhandlung von The-
men, die in der lokalen Gemeinschaft unter Umständen kaum präsent sind. 
In diesen Räumen des Miteinanderseins finden sich Menschen zusammen, 
für die es wichtig ist diese Themen zu besprechen und zu verhandeln. Daraus 
können translokale Verbindungen und starke Netzwerke entstehen, die sich 
gegenseitig unterstützen und für das Individuum auch bei negativen Erfah-
rungen ein soziales Auffangnetz bilden. Dies stärkt insbesondere margina-
lisierte Gruppen, wie queere und migrantische Communities, die im Alltag 
Diskriminierung erfahren. Aber auch Landwirt*innen, Landaktivist*innen 
oder Bürgermeister*innen profitieren vom Austausch in starken überregio-
nalen Gemeinschaften. 

Digitale Räume können jedoch auch exklusiv sein und Praktiken des 
Miteinanderseins ablehnen. Indem sich die Mitglieder beispielsweise gegen-
über Neuen verschließen, vielfältige Meinungen unterdrücken und die Macht 
von bestimmten Personen oder Gruppen befördern. Bestimmte visuelle und 
Sprachcodes bestimmen vielfach über die Zugehörigkeit zur Gruppe. Hassrede 
und Ausschluss durch Administrator*innen können unerwünschte Perspekti-
ven aus digitalen, öffentlichen Räumen verdrängen und unsichtbar machen. 
Dies bedeutet im Umkehrschluss jedoch nicht, dass digitale Räume des Mit-
einanderseins radikal inklusiv sein müssen. Gemeinschaften, die bestimmte 
Räume für sich beanspruchen, um Praktiken des Miteinanderseins zu leben, 
können die Bedingungen miteinander aushandeln und Verhaltensregeln auf-
stellen. In vielen Foren, Messenger-Gruppen oder Chaträumen gibt es eine 
niedergeschriebene, sogenannte ›Netiquette‹, in anderen Räumen besteht 
lediglich eine implizite Annahme über einen Verhaltenscodex, ohne explizite 
Vereinbarung. 

Digitale und analoge Räume sind nicht voneinander getrennte, klar 
abgrenzbare Sphären. Sie stehen in einer Wechselbeziehung zueinander. Digi-
tale Kommunikationsräume und Medien wirken zurück in die Gemeinschaften 
vor Ort. Jede Person, die Anschluss zu digitalen und analogen Gemeinschaf-
ten hat, stellt eine kommunikative Brücke dar. So kann die Repräsentation 

131Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bestimmter Perspektiven und Diskurse in digitalen 
Räumen die lokalen Gemeinschaften beeinflussen 
und verändern, genauso wie die analog gemachten 
Erfahrungen die digital geführten Diskurse verän-
dern.

Fabian Schrader beispielsweise spricht in 
seinem Podcast Somewhere Over The Hay Bale mit 
queeren Menschen, die auf dem Land leben oder 
dort gelebt haben. Er bietet einen digitalen Raum, 
um diesen Personen und ihren Geschichten und 
Gedanken eine Öffentlichkeit zu bieten und ein Ini-
tial für Austausch und Vernetzung zu setzen. Das 
Medium Podcast ermöglicht dabei verschiedene 
Grade der Interaktion. Vom unsichtbaren Zuhö-
ren über Kommentieren bis hin zum Erzählen der 
eigenen Geschichte. Die Perspektiven und Positio-
nen dieser Gruppe sind für diejenigen, die sich in 
einer vergleichbaren Lebenssituation befinden, 
von essenzieller Relevanz und können biografie-
verändernd wirken. Schrader selbst kannte quee-
res Leben während seines Auswachsens im ländli-
chen Sachsen-Anhalt fast nur aus dem Fernsehen, 
es war immer weit weg von der eigenen Lebensrea-
lität, so erzählt er. Das Fernsehen ließ jedoch keine 
Interaktion mit den Dargestellten zu, Rückfragen 
stellen oder in Dialog treten – unmöglich. Insofern 
blieb diese Welt für ihn etwas Abstraktes, das es in 

seinem Wohnort nicht gab, also auch nicht sein konnte. Dabei gab und gibt es 
queeres Leben überall, auch abseits der Großstädte. Der digitale Raum ermög-
licht einen Begegnungsraum und den Zugang zu Erfahrungsberichten, die bei 
der eigenen Identitätsfindung helfen können. Fabian Schrader geht es dabei 
nicht um Bekanntheitsgrad und Reichweite; wenn eine Folge bedeutsam für 
eine Person ist, hat es sich schon gelohnt. »Wenn dann ein junger, schwuler 
Landwirt, der in einer Folge von sich erzählt hat, auf dem Dorffest von einem 
Jugendlichen angesprochen wird, der ihn nach Rat fragt bei seiner eigenen 
Identitätsfindung – dann wurde schon viel bewegt.« Wenn solche Dinge pas-
sieren, verändert die Repräsentation und das Miteinandersein im digitalen 
Raum bestehende analoge Räume und schafft zum Teil auch neue. Wenn 
Jugendliche an einer Schule eine LGBTIQ-AG gründen, es im Jugendzentrum 
Angebote für queere Menschen gibt oder eine Gruppe sich zum regelmäßi-
gen FLINTA-Stammtisch im örtlichen Gasthaus trifft, dann verändert das auch 

Fabian Schrader 

Fabian Schrader interviewte im Podcast 
Somewhere Over The Hay Bale in 40 Folgen 
queere Menschen, die auf dem Land 
groß geworden sind oder im ländlichen 
Raum leben – für mehr Lebensrealitäten, 
Erfahrungen und Perspektiven jenseits 
des queren Lebens in den großen Städten. 
Fabian, Jahrgang 1990, ist selbst in einem 
Dorf in Sachsen-Anhalt groß geworden 
und hat mit dem Podcast die Geschichten 
vollwertigen queeren Lebens gefunden, 
die er selbst damals auf dem Land hätte 
hören wollen. Fabian lebt mittlerweile in 
Berlin und arbeitet als Theaterpädagoge 
und Bildungsreferent.

linktr.ee/somewhereoverthehaybale

132 Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://linktr.ee/somewhereoverthehaybale
https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://linktr.ee/somewhereoverthehaybale


die lokalen Räume und Gemeinschaften. Die Sichtbarkeit von Menschen mit 
unterschiedlichsten Identitäten und Lebensentwürfen schafft Bewusstsein für 
die Vielfalt von Lebensrealitäten, setzt Bewusstseins- und Akzeptanzprozesse 
in Gang und normalisiert sie. Räume können so sicherer werden.

Das transformative Potenzial  
des Miteinanderseins

Miteinandersein wirkt auf Gemeinschaften gleichermaßen stabilisierend als 
auch transformativ. Indem praktiziertes Miteinandersein Kommunikation 
und zwischenmenschliche Beziehungen fördert, trägt es zur individuellen 
Resilienz sowie der Stabilisierung von lokalen und digitalen Gemeinschaf-
ten bei. Andererseits transformieren Praktiken des Miteinanderseins die 
Sozialität unmittelbar. Gerade in der Verbindung von digitalen und analogen 
Räumen, die automatisch besteht, wenn Menschen in beiden Sphären unter-
wegs sind, liegt das Potenzial für fruchtbare wechselseitige Impulse. Die 
translokale Konnektivität, die mittels digitaler Medien entsteht, bringt neue 
Perspektiven und bisher kaum behandelt Themen in lokale Gemeinschaf-
ten. Erfahrungen aus der analogen Lebenswelt werden ebenso in digitalen 
Gemeinschaften verhandelt, in denen Perspektiven aus unterschiedlichsten 
Lebenskontexten geteilt und diskursiv zusammengeführt werden können. 
Wenn diese Aushandlungen im Sinne des Miteinanderseins in gegenseitigem 
Respekt, Wertschätzung und Anerkennung der Validität von individuellen 
Erfahrungen geschieht, können individuelle und kollektive Entwicklungs-
prozesse stattfinden. Gemeinschaften, die Praktiken des Miteinanderseins 
erproben, sind Kontexte in denen wichtige Erfahrungen gemacht werden 
können und neue Verhaltensweisen eingeübt werden. Hier können Fehler 
gemacht werden, korrigiert und gemeinsam Anpassungen vorgenommen 
werden. »Gemeinschaften können nicht nur heute ein befriedigendes Leben 
ermöglichen, sondern darüber hinaus auch hilfreich sein, um solidarisches 
Verhalten zu üben.« (Winker 2015: 177)

Sich als Teil einer Gemeinschaft zu fühlen, die füreinander Sorge trägt, 
kann auf individueller Ebene zu einer emotionalen Bindung zu Wohnort 
und Region beitragen. Zudem werden (regionale) Transformationsprozesse 
durch das Miteinandersein insofern unterstützt, als dass es eine zwischen-
menschliche Basis für andere transformative Praktiken schafft. Wir leben 
in lokalen Zufallsgemeinschaften und besitzen nur bedingt Einfluss darauf, 
wer mit uns die Nachbarschaft teilt oder Mitglied in derselben Organisation 
ist. Dies kann eine Herausforderung sein, gerade wenn es um die Gestaltung 

133Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


von Veränderungsprozessen geht. In selbst-gestalteten, endogenen Transfor-
mationsprozessen, die in ihrem Charakter kollektiv und demokratisch sein 
müssen, sind wir genau auf diese Nachbar*innen als Verbündete angewie-
sen. So kann gelebtes Miteinandersein eine wichtige Grundlage für weitere 
transformative Praktiken, beispielsweise das ggemeinschaftliche Eiggentum 
oder Praktiken des Selbermachens, schaffen. 

Wenn Menschen zum Miteinandersein zusammenkommen, entstehen 
Gespräche über das Leben in der Region. Es werden Beobachtungen, individu-
elle Erfahrungen, Wünsche und Befürchtungen ausgetauscht. Diese Aushand-
lungen unterstützen transformative Prozesse, indem eine kollektive Verstän-
digung über wünschenswerte Entwicklungen und Zukunftsbilder stattfindet. 
Durch die Bildung einer Gruppe, die in der Lage ist, sich auf Augenhöhe zu 
begegnen und konstruktiv mit divergierenden Meinungen umzugehen, ist 
eine wesentliche Ressource für kollektive transformative Praktiken geschaf-
fen. Zudem beziehen Gruppen die Miteinandersein leben, plurale Perspekti-
ven mit ein, auch wenn diese z.T. im Raum nicht vertreten sind. Der digitale 
Anschluss an überregionale und globale Wissensnetzwerke kann dabei eine 
große Rolle spielen, denn nicht zuletzt werden auch in digitalen Räumen The-
men der regionalen Transformationen erörtert. Dort werden beispielsweise 
Wissen und Erfahrungen geteilt und gerade bei speziellen Themen, wie der 
Pflanzung von Mikrowäldern, gemeinschaftlichem Besitz oder der Transfor-
mation von Verwaltung, sind die überregionalen und teilweise globalen Wis-
sensnetzwerke besonders relevant. 

Praktiken des Miteinanderseins sind Care Arbeit an der Gesellschaft, 
Beziehungsarbeit und ein stetiges Lernen. Die unmittelbarste Wirkung des 
Miteinanderseins ist die Veränderung des gesellschaftlichen Klimas, einer Kli-
maveränderung. Hierbei wird ›Klima‹ als die Beziehungen der Menschen zu 
ihren materiellen Lebensbedingungen (Latour 2018: 9) sowie untereinander, ver-
standen. Dabei wäre es nur folgerichtig, Praktiken des Miteinanderseins auf 
nicht-menschliche Akteure auszuweiten. Auch die Konvivialisten schließen 
die Mensch-Natur-Beziehungen explizit mit ein. Menschen können schließ-
lich auch mit ihren (Haus-)Tieren Miteinandersein, Care-Arbeit für Tiere und 
Pflanzen leisten, beispielsweise indem sie Wiesen zu bestimmten Zeiten nicht 
mähen oder nicht betreten. Wenn wir unser Handeln daran orientieren, mög-
lichst viele menschliche wie nicht-menschliche Akteure in unser Miteinan-
dersein einzubeziehen, sind wir auf dem Weg, unsere vielfältigen Umweltbe-
ziehungen ganzheitlich zu transformieren.

99
59

79

134 Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

Adloff, Frank/Heins, Volker (2015): Einleitung. Was könnte Konvivialismus sein?  
In: Adloff, Frank/Heins, Volker (Hg.): Konvivialismus. Eine Debatte, Bielefeld, 
S. 9-20. 

Adloff, Frank/Leggewie, Claus (2014): Das Konvivialistische Manifest. Für eine neue 
Kunst des Zusammenlebens, Bielefeld.

Chatzidakis, Andreas/Hakim, Jamie/Littler, Jo/Rottenberg, Catherine/Segal, Lynne 
(The Care Collective) (2020): The Care Manifesto: The Politics of Interdepen-
dence, London.

Hitzer, Ronald/Pfadenhauer, Michaela (2010): Posttraditionale Vergemeinschaftung: 
Eine »Antwort« auf die allgemeine gesellschaftliche Verunsicherung. In: 
Soeffner, Hans-Georg (Hg.): Unsichere Zeiten. Herausforderungen gesell-
schaftlicher Transformationen. Verhandlungen des 34. Kongresses der Deut-
schen Gesellschaft für Soziologie in Jena 2008, Berlin, S. 371-382.

Latour, Bruno (2018): Das terrestrische Manifest, Berlin.
Redepenning, Marc (2019): Stadt und Land. In: Nell, Werner/Weiland, Marc (Hg.): 

Dorf. Ein interdisziplinäres Handbuch, Berlin, S. 315-325.
Schiemann, Sara/Rühmling, Melanie/Klärner, Andreas (2022): Die »Dorfgemein-

schaft« – (In)begriff sozialer Nähe und gesellschaftlichen Zusammenhalts? 
In: Ländlicher Raum 2, S. 25-29.

Tönnies, Ferdinand (2012 [1887]): Studien zu Gemeinschaft und Gesellschaft, 
Wiesbaden.

Winkler, Gabriele (2015): Care Revolution. Schritte in eine solidarische Gesellschaft, 
Bielefeld.

135Miteinandersein

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472156-006 - am 13.02.2026, 11:46:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472156-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

