Das Mysterium des Anfangs.

Eine Verkiindigung von Fra Angelico

»(...) die Lektiire macht nichts, fiigt nichts hinzu; sie ld@Rt sein, was ist; sie
ist Freiheit, keine Freiheit, die das Sein gibt oder erfaRt, sondern Freiheit,
die aufnimmt, nachgibt, ja sagt, nur ja sagen kann, und in dem durch dieses
Ja gedffneten Raum die erschiitternde Entscheidung des Werkes erkennbar
werden [3Rt, die Bejahung, die es ist - und sonst nichts.«’

Nahe der Schrift und des Bildes

... und wenn ein Bild sprechen, klagen kann? — Ein Bild spricht nicht, es
hat keinen Mund, keine Stimme. Es gibt zu sehen und die grofle, al fres-
co gemalte Verkiindigung® des Dominikanerménchs Fra Angelico
zeigt, dafl sie anderes gesehen haben wird (siehe Abb. 3 auf S. 249).
Eingefaft in eine nach unten hin gestufte Rahmung prasentiert sich ein
kunstvolles Spiel von Raumen, Farben und Figuren. Das Bild schenkt
zundchst einen vertrauten Anblick des Paares Gabriel und Maria. Irri-
tierend jedoch wirkt Marias Blick, der sich halb auf den Engel zu richten
und halb iber ihn hinauszugehen scheint. Wohin geht er? Von wo
kommt er? Fragen, die sich gleichermaflen auf den Engelsboten, der das
Ave iiberbringt, beziehen lassen. Das Fresko thematisiert Fragen nach
der Ankunft des Wortes, des Gebetes und des Gesangs. Es entwirft die
Frage nach der Stimme im Bild, die sich entpuppt als eine nach dem ge-
sprochenen, zu sprechenden und zu horenden Wort und deren Tonar-
ten. Was ist es, das aus dem Bild spricht?

Eine Aufmerksamkeit fiir die Darstellungsweise gerade dieser
Verkiindigung Fra Angelicos griindet sich auf einer Verschrankung ka-
tegorial verschiedener Ausdrucksformen von Bild, Schrift und Stimme.

1. Blanchot, Das Unzerstorbare, 13.

2. Sie ist ein Teil des Freskenzyklus, den Fra Angelico mit seinen Gehilfen in den Jah-
ren 1438-1450 gemalt hat und befindet sich im Nordkorridor des Klosters San Marco
in Florenz.

207

- am 14.02.2026, 07:33:3:


https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Sie drehen sich um das Ratsel der unbefleckten Empfangnis. Diese ist
Bedingung und nach dem heiligen Thomas von Aquin Stoffursache*
des Mysteriums der Inkarnation, in der Gottes Wort Fleisch wird. Wie
soll das gehen? Das ist die zweite Frage, die der Uberlieferung nach
Maria an Gabriel richtet; sie ist es auch, die hier Blicke und Lektiiren
auf die Darstellung Fra Angelicos und in einem weiteren Schritt des Lu-
kasberichts motiviert.

Ave heilt iibersetzt >sei gegriifit< und >leb” wohlc. Ave, ein Gruf,
der mit nur drei Buchstaben die dem Mysterium der Inkarnation inne-
wohnende paradoxe Struktur einer Gleichzeitigkeit von Anfang und
Ende wiederholt. Es ist auch ein GruR, der in nuce den medialen Zug
von Schrift in dem Grade ausstellt, wie sich Schrift allererst liber eine
Ersetzungs- und Verschiebungsstruktur schreibt. Darin offenbart sie
eine ihr innewohnende Prozessualitit von Signifikanten: Ave-Salve.
Ave-Eva. Ave-Vae® Ave-JWHW. Uber Klang, Reim, Spiegelung und
Umstellung von buchstablichen Positionen wahrt die heilige und verge-
hende Schrift ihren Prozessionscharakter: Heraufkunft von Klage und
Anruf. Denn wihrend der Prozession, die des unvorstellbaren und irre-
duziblen Ubergangs gedenkt, der wiederum gerade wegen seiner Un-
denkbarkeit ein Begehren nach Darstellung hervorruft, wird ein
Wunsch, das Verlorene anzurufen, vernehmbar. Das bezieht sich auf
das Mysterium der unbefleckten Empfangnis ebenso wie auf das Myste-
rium des Todes und das der Auferstehung.

Wie also artikuliert sich unter szenischen und pikturalen Ge-
sichtspunkten das Paradox, etwas darzustellen, was nicht darstellbar ist,
auf dem Feld der Farben, Linien und Architekturen? — Am Ende heif3t
es noch einmal anzufangen, die Frage nach dem Gesang umzukehren,
sich der Stummbheit des Bildes, seinem Schwinden und Erscheinen zu
widmen.

Ein Wort wird Fleisch. Noch einmal: Wie soll das gehen? — Nicht
irgendein Wort wird Fleisch. Es ist das Wort Gottes, das mit der
Fleischwerdung in der Gestalt Jesu ein entscheidendes Ereignis in der
christlich-abendldndischen Geschichte markiert. Denn mit dem Ge-
heimnis der Inkarnation wird die Lebens- und Leidensgeschichte Jesu
initiiert. Dieser Abschnitt einer Heilsgeschichte ist dem weiten Feld der
Exegese zufolge an eine Figur der Wiedergutmachung? in bezug auf

1. Vgl. grundsdtzlich Georges Didi-Huberman: Fra Angelico. Undhnlichkeit und Figura-
tion, libersetzt von Andreas Knop, Miinchen 1995, hier 43.

2. Ebd., 122. »Und schlieRlich bezeichnet das ave die Reinheit Marias, sofern es den
Gegensatz zum apokalyptischen vae, vae, vae bildet, mit dem alle Arten der Siinde
verflucht werden, die »die Konige und Kaufleute auf Erden< begangen haben.«

3. Vgl. Jacobus de Voragine: Legenda Aurea, libersetzt von Richard Benz, Gerlingen
1997, 249; Didi-Huberman, Fra Angelico, 122f.

208

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

den Siindenfall® der Genesis gebunden. Das Ratsel der unbefleckten
Empfangnis legt sich auf die Wunden und Siinden der Menschen. Es
zieht zwei weitere Mysterien nach sich: das des Todes und das der Auf-
erstehung. Die Verkiindigung ist also ein Punkt einer groBen Kette von
Ereignissen, die eine theologische und metaphysische Horizontlinie
zeichnen. Ein Aspekt daraus, ndmlich die Frage nach dem Gruf, moti-
viert die folgenden Uberlegungen. Ave — Salve, das sind Grufworte, die
jeweils und zugleich die Formel einer Ankunft und eines Abschieds
transportieren. Was bedeutet es dann, Ave zu sagen? Und was heiflt es
— in einer doppelten Bewegung gefragt — diesen Grufl zu vernehmen
und die Verkiindigung Fra Angelicos zu betrachten?

Zundachst: Eine erste Begegnung mit dem 237 cm x 297 cm gro-
Ren Verkiindigungsfresko Fra Angelicos sorgt vielleicht fiir Freude, ge-
wil aber fiir eine Irritation. Als mimte es den plotzlichen Eintritt Gab-
riels in die Kammer Marias, ist es scheinbar unvermittelt da. Selbst
wenn man weill, dall die Verkiindigung die AuRenwand des Dormitori-
ums im Innenraum des Klosters von San Marco bekleidet, selbst wenn
man glaubt zu wissen, daR sie da ja ist, bewirkt es immer wieder ein laut
oder leise gesprochenes — Ja. Vielleicht ein Staunen, vielleicht anderes.
Wie nun kommt das?

Der florentinische Architekt Michelozzo hat im Jahr 1437 die
Dormitorien (Schlafgemdcher) des Dominikanerklosters umgebaut. Ein
Jahr spdter begann Fra Angelico mit seinen Gehilfen, u.a. Benozzo Goz-
zoli, den berithmten Freskenzyklus mit insgesamt 48 Darstellungen zu
entwerfen, al fresco zu malen. Dabei hat er, wie schon vielfach bemerkt
wurde, in dieser Verkiindigung die Sdulen mit den klassischen ioni-
schen Kapitellen, die neben vielen Fresken den Kreuzgang des heiligen
Antonius gestalten, zitiert. Er transformiert ein architektonisches Kon-
strukt ins Bild und folgt mit der Arkadenstruktur einem vertrauten Por-
tikusschema vieler Verkiindigungen des Quattrocento. Auf den von
Michelozzo gebauten Kreuzgang trifft man, wenn man das Kloster zur
Linken der Kirche San Marco betritt. Eine alte groRe Zeder und eine
weille Calla wachsen dort im Innenhof. Der Legenda Aurea nach ist die
Zeder ein Attribut Marias.> Ein effigies®, ein Schattenbild der Jung-

1. 1 Mose 1-3.

2. »Darum so gleicht man sie dem Cederbaum, von dessen Duft alle Schlangen sterben:
also wurden von ihrer Heiligkeit die Schlangen im Fleische der Menschen getétet.« de
Voragine, Legenda Aurea, 191f.

3. Llat.: effigies: 1. Bild, Bildnis, Bildwerk; 2. Gestalt; 3. Schatten, Traumbild, Erschei-
nung; 4. Ebenbild; Ideal. effingo: hinstreichen iber, streicheln; 2. weg-, abwischen;
3. heraus-, nachbilden; 4. nachahmen, ausdriicken, darstellen, veranschaulichen. fin-
go: 1. streicheln; 2. a) bilden, formen, gestalten; b) (kiinstlerisch) schaffen, darstel-
len (...); 3. a) sich denken, vorstellen (...); ersinnen, erdichten; vorgeben.

209

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

frau taucht auf. Denn die Zeder, so kann man sagen, kiindigt im Cha-
rakter einer undhnlichen Erscheinung die Ankunft des Bildes der Jung-
frau an.

Begibt man sich nun vom Kreuzgang in den Sala del Lavabo
(Waschungssaal), fiihrt eine Treppe ins Obergeschof zu den Dormito-
rien. Man steigt die erste Treppe hinauf und ist links und rechts von
den fiir den Klosterkomplex typischen weitonigen Wanden umgeben.
Man blickt auf ein Fenster und biegt um die Ecke, und da auf einmal ist
die Verkiindigung. Noch bevor man sieht, die Augen aufschldgt, blickt
sie von Ferne. Denn es ist eine zweite Treppe mit 12 Stufen, die Bild
und Betrachter trennt. Die Eckkonstruktion setzt eine Vorzeitigkeit des
Bildes in Szene setzt. Man geht nicht geradewegs auf die Verkiindigung
zu, man wird in eine dufere (iiber die zwei Treppen) Winkelkonstruk-
tion einbezogen. Die so schlichte Szene der Begegnung Gabriels mit
Maria ist in eine architektonische Verschrankung von Vorder- und Hin-
tergrund und eine mehrfache Rahmenkonstruktion gebettet, welche die
Grenzen zwischen dem Bild und einem Aufen des Bildes iiberschreiten.
So schlieft die dullere, gemalte graugriine Rahmenleiste zur Linken und
nach oben hin das Mauerwerk des Dormitoriums ab. Nach unten hin
beginnt mit der Rahmung des Innenhofs im Bild ein Aufschub der
Rahmung. Eine dreimalige Sockelkonstruktion ist hier wirksam. Sie
stellt sich aus einem durch horizontale Linien markierten Wechsel von
Abschnitten her. Einen ersten Rand bildet der Streifen mit der oberen
Inschrift. Es folgen die zweite Inschrift, ein griner Farbstreifen, ein
weillgetonter Farbstreifen, endlich die graugriine Rahmenleiste, die
wiederum von einer weillgetonten Farbfliche umgeben ist. Die Wieder-
holung und Verschiebung der Rahmung bewirkt einen Treppenrhyth-
mus im Bild und spielt die >reale« Treppe an. So sind eine Bewegung auf
das Bild zu und eine Bewegung, die aus dem Bild herausfiihrt, in Szene
gesetzt. Damit erscheint die Frage nach der Grenze des Bildes zum ei-
nen uber die architektonischen Konstruktionen. Zum anderen stellt der
graugrine Rahmen, indem er innerhalb und auBerhalb des Bildes von
einem weilgetonten Farbton umgeben ist, die Funktion der Schwelle
aus. Der erdige Farbton, der aus einem Gemisch von hellem Lehm und
Wasser besteht, erinnert in der Materialitdt der Farbe an die Schop-
fungsgeschichte, in der Gott Adam aus Erde schuf. Im Zuge seiner Ana-
lyse der »marmor finti« schreibt Didi-Huberman:

»Wagen wir also die Hypothese, daR ein Bild, das vom Moment der Inkarnation — vom
Moment einer sich bildenden Form — handelt und zugleich die Erschaffung des ersten
Menschenleibs aus dem Lehm kommemoriert, aus einer mit Wasser vermischten roten
Erde, imstande ist, einen Teil seines Feldes fiir das zu reservieren, was man eine inchoati-
ve Farbe nennen konnte: eine Farbe nicht der figurierten Figur, sondern der virtuellen
kiinftigen Figur; eine Farbe der prophezeiten oder versprochenen Form. Die Darstellung
von Marmorbdden aber wird einer solchen Virtualitdt offenbar besonders gerecht, um so

210

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

mehr, als sie sehr starke Analogien zu den zahlreichen mittelalterlichen Darstellungen
des Lehms aufweist, wie man sie in Genesisillustrationen findet: auch dieser Lehm besitzt
eine fliissige retikulare Maserung und besteht im Grunde aus einem Gemisch von Farben.
(-..) In beiden Féllen, halten wir das fest, weist uns eine Verfliissigung des Anblicks darauf
hin, daR wir es mit einem Ursprungsort zu tun haben.«

Die schlichte weilgetdnte Farbe, die das Mauerwerk bedeckt und in die
Verkiindigung eingeht, hat das Vermogen, ein Werden der Form zu-
gleich zu erinnern und zu versprechen: und dies um so mehr, als die
Farbe aus Lehm hergestellt wird und am Ende wieder mit der al fres-
co-Technik mit einem Steingebilde, hier den Mauern im Kloster von
San Marco, hautnah in Beriihrung kommt. Schlieflich sei an dieser
Stelle noch erwdhnt, da das Verkiindigungsfresko in unmittelbarer
Nédhe zur ehemaligen Zelle des heiligen Antonius, Prior des Klosters zu
Zeiten Fra Angelicos, liegt und da das Dormitorium mit den 43 Domini-
kanerzellen liber dem Kreuzgang des heiligen Antonius liegt. Die Fen-
ster in den Schlaf- und Gebetsrdumen geben somit einen Ausblick auf
den cortile, den Hof. Die Rundbégen des Portikus im Fresko korrespon-
dieren wiederum mit den Rundbogen der Tiir6ffnungen zu den Zellen
der Dominikanermoénche. Es bahnt sich eine Struktur von Kreuzungen
an. Eine Kunst der Uberschneidung wird wahrnehmbar, welche die fiir
das Sehen konstitutive Teilung von Innen und Auflen, Anfang und Ende
ins Spiel bringt.

Eine erste Anndherung an die grofe Verkiindigung Fra Angeli-
cos zeigt eine Einbindung des Betrachters. Man empfangt, bevor man
sieht, genauer noch: man wird empfangen haben, ehe man sich ver-
sieht. Das Bild trifft ein, es schockiert, vielleicht griiit es. Auf diese
Weise geschieht eine Art Umkehr und Konversion einer Konvention.
Nicht der Betrachter, das Subjekt geht auf das Bildobjekt zu. Es sind Ort
und Sujet des Bildes, innen wie auen, die den Blick und den Gruf von
einem anderen Feld aus, hier dem Ausschnitt der steinernen Wand,
senden. Die Position des Betrachters ist gestort. Vielleicht ist es dieses
affektive Moment der Irritation, das immer wieder die Ferne des Bildes
mit einem Staunen zu binden sucht.

Die folgenden Uberlegungen zur Verkiindigung Fra Angelicos
und zum Mysterium des Ubergangs vom gottlichen Wort zur fleisch-
gewordenen Gestalt Christi nehmen diesen ersten Blick des Bildes auf.
Sie beginnen dort, wo ein erstes, fliichtiges Schwinden einsetzt, dort wo
der Posten des Subjekts blitzartig getroffen ist, die Sinne im Staunen
schwinden, der Sinn fehlt. Damit ist die Kategorie des Betrachters fiir
einen Moment ausgelassen, fort, das Bild fiir sich.

Eine seltsame Ferne und Unnahbarkeit stellen sich ein. Zart, be-

1. Didi-Huberman, Fra Angelico, 82.

211

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

scheiden und grazil wirkt das Bild. Das kann man an der Linienfiihrung,
der Farbgebung und dem diinnen Farbauftrag sehen. Was man nicht
sehen kann, das das Bild in entscheidender Weise pragt, ist ein melan-
cholischer Ton. Er ist Effekt eines komplexen Spiels von Entzugsbe-
strebungen, die sich auf pikturaler, architektonischer und literaler*
Ebene ereignen. Wie also das Bild schauen? Pseudo-Dionysius Areopa-
gita schreibt, dal man »die Figuren entkleiden muf, [um sie] nackt und
rein zu schauen.«* Und die Figur wiederum ist, wie Didi-Huberman
aus den Quellen der Kirchenviter entwickelt, »die Weise, zwischen ver-
schiedenen Dingen«, also liber eine Arbeit der Undhnlichkeit, »be-
deutsame Beziige herzustellen«?. Mit dem Gesichtspunkt einer Kom-
position von undhnlichen Figuren, die jeweils eine spezifische Weise
und Form artikulieren, wird das Bild zu einer Art Refugium von Undhn-
lichkeiten angesichts des Mysteriums. Es schwankt zwischen einer

»sinnlichen Gestalt [schéma] und ihrem Gegenteil, der idealen Gestalt oder der Idee [ei-
dos]; ja zwischen der Gestalt und dem Gestaltlosen (...). So zeigt sie [die Figur] uns den
»Schatten der kiinftigen Dingec.«*

Das Bild - figura und schéma - Fra Angelicos beruht auf einem struktu-
rellen Paradox. Denn ein kiinstlerisches Verfahren der Undhnlichkeit
transportiert immer auch ein Verschiedenes, einen Zug von Differenz in
die Malweise, wdhrend die Geschichte der Verkiindigung an die Jung-
frau Maria laut Exegese von einer Empfiangnis erzdhlt, die rein, ohne
Verlust, ohne Differenz, wundlos geschieht.

Jenem spannungsreichen Moment eines Unterschieds zwischen
der vorgestellten Geschichte einer Wundlosigkeit und dem Bild, das
diese Vorstellung treu in Szene setzt und durch eine Technik der Un-
dhnlichkeit in der Malweise iiberschreitet, gilt die Aufmerksamkeit. An-
ders, das Thema der Wunde und eines Verlustes der Wunde umringt
die Frage nach dem Ort des Mysteriums. Ein melancholischen Ton, der
von dem Fresko ausgeht, verweist auf eine Kehrseite der Wunde: den
Klang. Er erscheint auf dem Feld des Unéhnlichen, da, wo das pikturale
Zeichen diffundiert und poros wird.

Mit der Fragestellung nach dem Anziehungspunkt, dem Punkt
der Figuralisierung des Bildes, kann man ein vielfach gelesene Bild von
der »offenen Wunde« hinzuziehen. In Trauer und Melancholie schreibt
Sigmund Freud:

1. In das Fresko sind Inschriften eingetragen, was in dem folgenden Abschnitt gelesen
wird.

2. Zitiert nach ebd., 58.

3. Ebd., 62.

4. Ebd., 63.

212

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

»Der melancholische Komplex verhdlt sich wie eine offene Wunde, zieht von allen Seiten
Besetzungsenergien an sich (...) und entleert das Ich bis zur vélligen Verarmung.«

Dieser Satz steht an einem Wendepunkt innerhalb des Aufsatzes. Der
Vergleich wie eine offene Wunde markiert den Einsatz einer Metapher in
dem Moment, in dem die Ausfiihrungen iiber die Bindungen des verlo-
renen Objekts an das Subjekt an eine Grenze der Erklidrbarkeit® sto-
Ren, und damit einen wunden Punkt von Wissen selbst ausstellen. Die
Metapher der offenen Wunde wird mit in die Uberlegungen hier einbe-
zogen, weil es sich mit der Geschichte der Verkiindigung auch um eine
Geschichte von Wundlosigkeit und einer absoluten Hingabe an einen
anderen dreht: Maria empfangt wundlos und folgt Gottes Wort, in dem
MafRe, wie sie sich verliert.

Wie nun geht Fra Angelico mit dem Thema der Wunde und ih-
rem Umschlag zur Wundlosigkeit malerisch um? Ein Attribut der Jung-
frau ist der >fleckenlose Spiegel« (speculum sine macula). Der Maler Fra
Angelico aber ist an die Farbe gebunden; er kann die Jungfrau nicht an-
ders als in einem kunstvollen Spiel von feinen Linien und Farbflecken
bilden. Und der Farbfleck ist Didi-Huberman zufolge als Symptom les-
bar:

»So multen wir etwa, um die pikturale Poetik der Flecken und Spuren zu charakterisie-
ren, denen unsere Analyse galt, aus der Semiotik von Pierce die Kategorie des Index
tibernehmen. Darunter hat man sich hier nicht den materiellen Rest eines Rdtsels der
Vergangenheit vorzustellen, dessen evidente oder unsichtbare Spur (...) sondern auch
den Abdruck, den ein Schlag, eine Verletzung, irgendein Kontakt hinterldRt. Index besagt
dann soviel wie Symptom, beispielsweise jenes, das das Feuer des Mysteriums — eine gott-
liche Erscheinung — im sichtbaren Korper einer irdischen Kreatur zuriicklaRt — zum Bei-
spiel ein Stigma auf der Haut eines Seligen... Die bildliche Darstellbarkeit, die Figurier-
barkeit der Inkarnation basiert so gesehen auf einem standigen Schwanken zwischen der
Ikonizidt (...), welche die Ahnlichkeit und eine gewisse Distanz voraussetzt — und der
Indexikalitit, die ihrerseits die Unahnlichkeit und eine Art von Beriihrung voraussetzt.«®

Die Kunst des Malens als ein Akt der Demut besteht darin, genau diese
Unméglichkeit auszustellen: In den Ubergingen von Fleck und Flek-
kenlosigkeit, von Fixierung des Bildes am Stein und einer Verfliissi-
gung des Anblicks* ndhert man sich dem, was sich einer Sichtbarkeit

1. Sigmund Freud: Trauer und Melancholie, in: Studienausgabe Bd. III, Frankfurt am
Main 1982, hier 206.

2. Ebd., kurz vorher schreibt Freud: »Die Melancholie stellt uns noch vor andere Fra-
gen, deren Beantwortung uns zum Teil entgeht.«

3. Didi-Huberman, Fra Angelico, 14.

4. Ebd., 20.

213

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

entzieht, einem »>inneren¢< Bild, das man auch >phantasma<' nennen
kann.

Das Fresko ist demnach gebunden an ein Paradox. Indem es et-
was mit Farbe, Schrift und Konturen abbildet und bedeckt, entdeckt es
zugleich ein der Darstellung Entzogenes. Es gibt da etwas, das das Bild
zeigen 1aRt und eine mehrfache Bewegung eines Schwindens, das be-
rithrt. Es bertihrt den in die Ferne gehenden, entriickten und stummen
Blick der Jungfrau. Nicht verwirrt, nicht erschrocken sitzt Maria expo-
niert und tibergrof auf einem Schemel. Thre leicht geneigte Haltung und
ihre vor dem Bauch verschriankten Arme korrespondieren mit der Hal-
tung des Engels. Die Farbe seines Kleides changiert zwischen einem St.
Johannisweil3, terra rossa Farbe an den dunkelsten Stellen im Falten-
wurf und verschiedenen Akzentuierungen beider Farben. Das Kleid ist
mit Goldbordiiren versehen. Die Farbe Gold taucht noch einmal in sei-
nem Heiligenschein auf. Wie auch der Heiligenschein von Maria ist er
teils geritzt und teils gemalt. Aus einem Farbgemisch von Schwarz und
Gold scheint ein unruhiger und kaum wahrnehmbarer Schimmer® auf.
Allein die kreisartigen Konturen der Heiligenscheine sind in klarem
und tiefem Schwarz. Diese Kombination von Schwarz und Gold wieder-
holt sich in den jeweils in Gold und Schwarz geschriebenen Inschriften.
Ein auRergewohnliches, rosafarbiges Stirnband Marias, das die Farben
des Engelkleides aufnimmt, verbindet den Engel und Maria. Ist es eine
Begegnung der Ankunft oder des Abschieds? Es bleibt eine Begegnung
zu sehen, ein Moment einer Begegnung, die in dem vertrauten Verkiin-
digungsschema - links Gabriel, rechts Maria — etwas Unvertrautes zeigt.
Eine graue horizontale Linie schneidet das Bild. Zwei weitere schwarze
Linien setzen jeweils in einem spitzen Winkel links und rechts der Ho-
rizontalen an. Nun kann man vermuten, daf diese Linien die Sdulen
stlitzenden Stege, welche die Kreuzgidnge stabilisieren, realistisch auf-
nehmen. Bedenkt man aber, dal das Vermdégen von Malerei gerade
auch in der Distanz zur Illustration liegt, bedenkt man, da Fra Angelico
dem im Quattrocento aufkommenden Primat Albertis (De pictura) reali-
tatsgetreu abzubilden, nicht folgte3, so riicken diese Linien auf eine
andere Bedeutungsebene. Sie ziehen den Engel und die Jungfrau in
Bann, und sie unterbrechen die Harmonie des Bildes. In den vollkom-
men anmutenden architektonischen Raum transportieren die Linien ei-

1. Ebd., 68.

2. Je nach Lichteinfall des am linken Ende des Nordkorridors befindlichen Fensters und
je nach Blickwinkel bewirken die in der Farbe enthaltenen Mineralien ein Funkeln. Auf
der Oberfléche der steinernen Wand beriihren sich Blick und Farbe fliichtig. Nicht
dauerhaft und nicht zu erfassen erinnert jenes unscheinbare Aufflackern genau an
das, was man das Rétsel des GruRes nennen kann.

3. Ebd., 117.

214

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

nen architektonischen Aufrif, dessen Fluchtpunkt irgendwo hinter dem
Bild, hinter der Wand, aullerhalb des Bildes liegt. Ein atopischer Punkt,
angespielt durch die fast sinnarmen Linien, die keine metaphorische,
ikonologische Deutung nahe legen, wohl aber wirken. Sie verweisen,
das Bild schneidend, auf ein Nicht-Bildhaftes. Die Linien teilen das
Bild. An der linken Seite wiederholt die obere schwarze Linie die
Grenzziehung, die den offenen Innenraum (Portikus), der die Kammer
Marias einschlieft, von einem Aufenraum (Blumenwiese) trennt. Letz-
terer ist wiederum geteilt durch den hohen Zaun, der piktural auf den
Topos von Maria >hortus conclusus« anspielt und damit den Siindenfall,
die Grenze zwischen dem verlorenen Paradies und der Erde in die Sze-
ne der Verkiindigung holt. Es gibt Teilungen tiber Teilungen und Tei-
lungen innerhalb der geteilten Raume.

Damit kommt der grau gemalten horizontalen Linie eine beson-
dere Bedeutung zu: denn sie allein, indem sie zwischen einer Abbildung
der >realen«< Stdbe und als Schnitt im Bild fungiert, zeigt und erinnert
zundchst, daB es Linien gibt; Linien, die trennen und verbinden zwi-
schen Rdumen, innen und aufen und sichtbaren und unsichtbaren
Raumen; sie stellt aber vor allem, indem der Nimbus des Heiligen Gei-
stes die Linie beriihrt, ihre Funktion der Schwelle aus. Angesichts der
Jungfrau, angesichts des mysteridsen Ubergangs vom Wort Gottes zur
Fleisch gewordenen Gestalt des Gottessohnes, bedeutet diese Linie den
Entzug einer Sichtbarkeit des Mysteriums, gerade indem sie den Heili-
gen Geist die Grenze beriihren 148t: Anfang der Ubertretung.

Es gibt noch eine andere Verlustbewegung. Sie ist in Form einer
Negation und mit dem Gebot, nicht zu vergessen, nicht zu vergessen ein
Ave zu sagen, ins Bild geschrieben. Die in schwarzer Farbe gemalte In-
schrift, die das Fresko zu lesen gibt, lautet: Virginis intacte cum veneris
ante figuram preterundo cave ne sileatur Ave. (Wenn du vor die Figur der
unberiihrten Jungfrau kommst, achte beim Vorbeigehen darauf, dafl du
das Ave nicht stillschweigend iibergehst.) Dieses du richtet sich zum ei-
nen an den Dominikanerménch und fordert ihn zu Andacht und Demut
auf. Zum anderen ist es eine Inskription, die mit den emphatischen
Stellen am Anfang virginis intacte, am Ende Ave und in der Mitte ante
figuram® den Moment einer Begegnung vor und nach dem Bilde aus-
stellt. Damit spricht die Inschrift die Dramaturgie der Verkiindigung
selbst an. Am Ende steht ein Ave, das den Auftakt der Geschichte dieser
Verkiindigung bildet und mit ihm das Gebot erteilt, das Ave immer wie-
der von neuem zu wiederholen, der Geschichte dieses GruRes von Blick

1. Vgl. ebd., 153f.; Lat.: figura: 1. Bildung, Gestaltung, Beschaffenheit; Art; Geprdge
der Stimme (...); 2.a) duBere Gestalt, Figur, Form; b) schone Gestalt; Schénheit; 3.a)
Gebilde, Bild; b) Redefigur; c) Anspielung; d) Urbild, Idee; 4. Schemen, Schatten;
Symbol (spatmittelalterlich).

215

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

zu Blick zu gedenken. Was nun zeichnet diese Verkiindigung weiter
aus, was zieht sie an?

Es ist Marias Blick. Er geht woanders hin. Nicht richtet er sich
auf den Engel, nicht auf die Sdule. In dieser Irritation bemerkt man, daf
ihr Blick auf etwas ruht, das auBerhalb des Bildes liegt. Er richtet sich
auf ein der Verkiindigung schridg gegeniiberliegendes Fresko (siehe
Abb. 4 auf S. 250). Was aber fdllt mit diesem Blick ein? Es ist eine Jesus
am Kreuz Darstellung mit einem Martyrer, dem heiligen Dominikus. Der
hl. Dominikus wird durch Blick und Geste in flehender Haltung ange-
sichts des Gekreuzigten dargestellt. Ein Ruf nach dem toten Christus
wird malerisch inszeniert. Blut tropft verschiedenartig in die Leere des
Bildraums. Aus den ans Kreuz genagelten Hdnden rinnt es an den Ar-
men entlang und fillt jeweils rechts und links in einzelnen Tropfen
herab. Nicht aber tropft es auf den Boden; die Blutstropfen verweilen
nah an den Wunden und senken tiefrote Farbkleckse in die weiflgetonte
Wand. Das Blut aus der Brustwunde stréomt in Richtung des Sterns auf
der Stirn des hl. Dominikus’. Die Neigung der Blutlinien deutet eine
Verbindung von Stigma zu Stigma an. Und auch das Blut, das aus der
Wunde der Fiife am Holz entlang auf den Erdhiigel flieBt, stellt eine
Beziehung zum hl. Dominikus in der Wiederholung der sich auf den un-
teren Bildrand zubewegenden Linien her, welche die kniende Haltung
des Monchs variieren. Die Blut- und Farbtropfen, indem sie, in der
Schwebe gelassen, nicht aufhoren zu tropfen, vergegenwartigen den
Akt des Scheidens aus dem Leben. Das Bild, das von einer Vision des
hl. Dominikus handelt, 1a8t Schmerz und Hingabe zusammentreffen:
das Blut, Zeichen der lebens- und todbringenden Wunde, hdlt den
Ubergang von tot und lebendig fest. Es beriihrt die Schnittstelle zwi-
schen dem Verlorenen und dem Verlangen nach seinem Erscheinen,
welche Ursache des Anrufes ist.

Und genau dieses Bild fallt durch den scheinbar abwesenden
Blick Marias in die Geschichte der Verkiindigung ein. So gesehen ist die
ratselhafte Geschichte der unbefleckten Empfangnis nach dem Bilde,
das heilt nach der Inszenierung Fra Angelicos, nicht blutlos, nicht
schmerzlos: Zeigt sich mit dem Verkiindigungsfresko eine Enthaltsam-
keit, so prasentiert sich mit dem Jesus am Kreuz Fresko eine Vorstellung
einer leidenschaftlichen Hingabe. Mit diesem Einfall eines anderen Bil-
des duBert sich neben dem Entzug, dem Schwinden in der Verkiindi-
gung ein >mehr¢« angesichts der Wunden Christi. Die Kreuzesinschrift
dort ist mit schwarzen Buchstaben auf einen roten Untergrund gemalt.
Es ist dasselbe terra rossa, das fiir die Wunden Jesu und die Blumen im
Garten der Verkiindigung gewadhlt wird. Es flie§t am Holz herunter, das
der hl. Dominikus mit seinen Handen bertihrt, es flie8t bis zu einem er-
sten Bildrand, den die mit goldener Farbe gemalte Inschrift markiert:
Salve mundi salutare — Salve Salve Jesu chare — Cruci tua me aptare — Vel-
lem vere tu scis quare — Presta mihi copiam. (Salve, Erloser der Welt —

216

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

Salve, Salve, lieber Jesus — Binde mich an dein Kreuz - ich méchte das
wahrhaftig — und du weilt warum - gib mir dazu das Vermdgen.) Der
Hymnus arbeitet mit einer semantischen Verschrankung des Grulles
Salve und dem Namen Jesu Christi, des Erlosers (lat. Salvator) und Ge-
salbten." Der melodidse Anruf taucht ein in eine Szene der Verwun-
dung. In das Bild schreibt sich eine klagende, sehnsuchtsvolle Stimme
ein, anders noch: ein Gesang. Denn es sind der hl. Dominikus, der Ma-
ler, der Dichter, der voriibergehende Dominikanerménch und schlief3-
lich der Blick Marias, die diese Inschrift empfangen. Vielleicht sogar
kann man sagen, daf sich in dem Jesus am Kreuz Fresko durch die
Kreuzung von Inschrift, Gesang, Farbe und Konturen eine Hingabe
formuliert, die in einem Akt einer Spiegelung innerhalb des Bildes (ma-
lerisch mit den sich der knienden Haltung dhnelnden Blutlinien) und
mit dem in der inskribierten Klage formulierten Wunsch - laf mich an
deinem Kreuze stehen, 1afl mich deine Wunden (er)tragen, la mich du
sein — andeutet. Hinzu kommt eine Doppelung, mit der das Dargestellte
den Impuls von Darstellung tiberhaupt, namlich einem Verlangen nach
Erscheinung des Verlorenen, mitspricht.

Mit der Erscheinung des Bildes vom Toten, dessen Blut noch
flieRt, zeigt sich ein unumgdnglicher Verlust des lebendigen Koérpers,
der in dem Wehen des Lendentuchs nachklingt. Umgekehrt kann man
sagen, weil der Korper verloren ist, und weil der lebendige Korper im-
mer schon im Bild verloren ist und das vorstellt, was im Zuge der Re-
prasentation entfillt?, setzt an diesem Punkt die Liebes- und Todes-
klage um Christus ein. Die Inschrift ist von daher lesbar als Anruf des
Bildes in einer doppelten Weise: Es ist ein Ruf an das Bild, daf8 der
Scheidepunkt des Todes im Zeichen des Kreuzes erscheine; zugleich
formuliert die Inschrift einen Ruf, der aus dem Verlust des Lebendigen
im Bilde kommt. So gesehen beriihrt die Schrift eine Grenze des Bildes
selbst und evoziert die Frage nach dem Ort des Bildes.

Auch das Johannisweifl von Christi Lendentuch, das weie Or-
denskleid des hl. Dominikus, das Kleid Marias und der leere weile Hin-
tergrund, der durch die kontrastreichen Blutstropfen in den Vorder-
grund ruckt, korrespondieren untereinander. Und noch etwas teilen die
beiden Fresken. Es sind die inkarnatsroten Konturen, welche die Figu-
ren, also den hl. Dominikus, Jesus, Maria und Gabriel umgeben. Die fei-

1. Lat.: Salvator: Erloser, Heiland; das griechische Wort Christos bedeutet Gesalbter.
»Dein Name ist eine ausgeschiittete Salbe«, gibt die biblische Sammlung von Liebes-
liedern zu lesen. Das Hohelied Salomos, 1,3.

2. Vgl. Marianne Schuller: »Bilder = Schriften zum Gedachtnis. Freud. Warburg. Benja-
min. Eine Konstellation«, in: Geddchtnis und Erinnerung in der Literatur, 35-65, Wars-
zawa 1996; Jacques Derrida: Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrit und an-
dere Ruinen, iibersetzt von Andreas Knop und Michael Wetzel, Miinchen 1997.

217

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

nen Linien trennen und binden das Weifl des Kleides, des Korpers, des
Lendentuchs vom Weil des hellen Hinter- und Vordergrunds in der
Verkiindigungs- und Kreuzigungsszene gleichermafen. Betrachtet man
nun noch den Blumen- und Ornamentrahmen der Kreuzigung, so kann
man bemerken, da die griinen und roten Farben sich in den Engelsflii-
geln aus Pfauenaugen wiederholen. Die unendlichen metonymischen
Verschiebungen entlang der Farben stellen eine Maltechnik Fra Angeli-
cos aus, die auf einer Theorie des vierfachen Schriftsinns und der dar-
aus hervorgehenden Arbeit der Undhnlichkeit beruht.* Dariiber hin-
aus blitzt in der Verschrankung eines Todesbildes mit einer stillen und
schlichten Verkiindigung ein Abgrund des Mysteriums auf: die unan-
tastbare Vorstellung, das Phantasma der reinen und unbefleckten Emp-
fangnis, beriihrt sich mit dem Phantasma einer grenzenlosen Hingabe
an den Leib, die Wunden und den Namen Christi.

Ein Schatten fillt auf die Verkiindigung. Es ist ein unsichtbarer
Schatten.” Er ist da im Bild iber den Blick Marias und verletzt das in
die Verkiindigungsgeschichte eingeschlossene Phantasma der Reinheit,
welches die Grenze von ich und du, von Leben und Tod zu iiberwinden
sucht. Mit dem Thema Jesus am Kreuz, das Fra Angelico 11mal in sei-
nem Freskenzyklus variiert, taucht, noch einmal anders formuliert, die
Geschichte der Passion auf. In der asymmetrischen Verschrdnkung der
beiden Fresken geschieht eine Begegnung von Anfang und Ende. Zeit
fallt aus und bringt ein Ereignis einer doppelten Anrufung: Gott schickt
durch Gabriel ein Ave und ein Gebot an Maria. Gleichzeitig vernimmt
Maria ein Bild der Hingabe an den Tod und den Gesang des Salve, Sal-
ve. Ein Gruf3, der die Doppelung wiederholt, ein Gruf, der sich an den
Gottessohn richtet, ein Gruf§ aber auch, der allererst vom Tod Jesu her-
vorgerufen wird. Gesang und Bild halten in der Inszenierung Fra Ange-
licos den Toten lebendig und aktualisieren gleichzeitig das Radtsel der
Empfangnis unendlich oft, mit jedem Ave. AnlaR ist eine Untersagung:
unberiihrt, schmerzlos und wundlos empfingt Maria laut Exegese. In
diesen Moment einer reinen Empfangnis fillt das andere Bild einer An-
rufung angesichts des Todes ein. Die Fresken sind durch den Korridor

1. Vgl. Didi-Huberman, Fra Angelico, 43-64.

2. Fra Angelico hat in dem Fresko der Madonna der Schatten mit dem Einfall des Lich-
tes und dem Entwurf seines Schattens gearbeitet. Dies stiitzt die Uberlegungen der
Verschrankungen der »Jesus am Kreuz< und der »Verkiindigung« Fresken. Zum Schatten
schreibt die Legenda Aurea: »Der Schatten pflegt zu kommen von dem Licht und von
einem Korper, der wider das Licht steht; die Jungfrau aber mochte als ein Mensch, die
Fiille der Gottheit nicht ertragen; also iiberschattete sie die Kraft des Hochsten, in-
dem das unkdrperliche Licht der Gottheit in ihr menschlichen Leib annahm, damit sie
Gott moge ertragen.« De Voragine, ebd., 253. Liest man das Bild selbst als allegori-
schen Ort des Mysteriums, so kann man sagen, daR der>Leib des Bildes« iiberschattet ist.

218

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

getrennt und liegen sich in einer nicht spiegelbildlichen, versetzten Po-
sition gegeniiber. Das schwarzblaue Gewand des hl. Dominikus und
Marias Gewand bewirken eine Ndhe der beiden Sujets. Die Berithrung
aber geht vom Blick Marias aus. Er ist empfanglich im Unterschied zu
der Darstellung des betenden hl. Dominikus, die keinen Blick aus dem
Bild zur Verkiindigung wirft. Und doch kann man durch die von Fra
Angelico gewdhlte Konstellation der Fresken sagen, daR sie sich kreu-
zen und den zweischneidigen Akzent des Grulles ausstellen. Im glei-
chen Moment, in dem der Engel, der Bote zwischen Himmel und Erde,
das Ave {iiberbringt, in dem Moment also, in dem der faszinierende
Ubergang eines unsichtbaren und unhérbaren Grues im Bild die Me-
tamorphose von Wort zu Leib verheiflt, schreibt sich ein Bild vom Tod
Jesu, der noch nicht geboren ist, in den Blick Marias ein. Dieser Punkt
einer Einschreibung und einer unmoglichen Zeitstruktur eines Ereig-
nisses, das im Modus einer Ankiindigung geschehen sein wird, ist dra-
matisch. Es ist ein Punkt, der sich einer Ubersetzbarkeit entzieht und
den Verlust des Korpers noch vor seinem Erscheinen besingt. Denn der
Gesang hat in dem Moment statt, wo das Auge nicht sieht, das Subjekt
von einem anderen getroffen wird; an der Schnittstelle, wo das Ave
nichts bedeutet auller, daf§ es ein Versprechen des Grufles gegeben ha-
ben wird.

Farbe, Buchstabe, Linie

Ausschnitt aus der »Verkiindigung« von Fra Angelico

Im Nachgehen von Konstruktion und Malweise der Verkiindigung trifft
man auf einen weiteren Schauplatz: die Inschriften.® Beide Fresken,
also die Verkiindigung und die Jesus am Kreuz-Darstellung, die sich mit
dem Tod und der Empfangnis um Anfang und Ende drehen, enthalten
jeweils zwei Inskriptionen. Sie stellen Entwiirfe aus Linien, Graphemen

1. Unbekannt sind die Urheber der Inschriften; es wird vermutet, daR sie nicht von Fra
Angelico, sondern nachtréglich in die Fresken eingetragen wurden, was nichts daran
dndert, daR sie zu lesen geben.

219

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

und Interpunktionen dar und sind in die Bilder hineingeschrieben. Sie
liegen dem Farbgrund auf. Den Liniencharakter teilt die Schrift iiber
den geschriebenen Buchstaben mit den das Bild strukturierenden Kon-
turen, welche die Figuren und Architekturen trennen und hervorbrin-
gen. Schrift ergdnzt nicht, was etwa der bildlichen Reprdsentation fehl-
te; hingegen beriihren sich Schrift und Bild tiber Linien und Farbge-
bung, vielleicht sogar treiben sie sich an und hervor.

Die Inschriften sind nicht Beiwerk. Sie werfen am Rande dessen,
was sie sagen, in einer Uberkreuzung von schwarzen und goldenen
Buchstaben Fragen nach Beriithrungspunkten von Tod, Heiligem und
Lebendigem auf. Eine Zirkulation um Anfang, Ende und Glanz des
Gottlichen kiindigt sich an, die sich in den schwarz-goldenen Heiligen-
scheinen des Engels und der Jungfrau wiederholt. So miindet die obere
Inschrift der Verkiindigung mit dem >Salve Mater« in ein einzelnes A. Es
ist ein A, das sich zu einem Amen, Ave, A und O vollenden kénnte. Die-
ses goldene A wirkt wie ein Steppunkt, denn es zeichnet einen Uber-
gang vom Buchstaben zum Bild aus. Das ausgeschriebene und mit gol-
dener Farbe gemalte A ist ein anspielungsreicher und unentschiedener
Buchstabe, in dem Malie, wie er die Bedeutungen des »>es geschehes, des
»>Anfang und Endes, des >sei gegriif§t und leb’ wohl« anzieht, versammelt,
nicht aber zu einer Bedeutung entscheidet. Kleine verzweigte Linien,
die eine Blume vorstellen, entfalten sich entlang des Umrisses des
Buchstabens. Aus der Arabeske entspringt, linear gelesen, ein zweites
Mal der Buchstabe A en miniature. Geschieden und nach einer Liicke
erscheint am Ende der Zeile eine Blume. Die Metapher der Blume
zeichnet hier selbst einen metaphorischen Sprung aus der Arabeske
und eine metonymische Verschiebung nach. Die Metapher der Blume
verweist auch in der mittelalterlichen Exegese auf den Namen, Ur-
sprungs- und Geburtsort von Nazareth. »Nazareth ist gesprochen die
Blume, davon schreibt St. Bernhard, »Die Blume wollte geboren werden
von der Blume, in der Blume, in der Zeit der Blumen«.«* Eine griine
Blumenwiese wiederum mit roten und weiflen Farbtupfern gestaltet die
Szene der Verkiindigung. Und diese Wiese wiederum zitiert und kiin-
digt die Friihlingswiese des >Noli me tangere«-Freskos in Zelle 1 der
Dormitorien an. Das Intonaco aus Johannisweifl hier wie dort und dar-
liber ein getupftes terra rossa sind pikturale Zeichen, welche die Abwe-
senheit der lebendigen Blume® markieren und dariiber den uneinhol-
baren Ursprung der Geschichte des Mysteriums wach halten. — Eine
scheinbar unendliche Verschiebung ist entlang einer Struktur von An-
und Abwesenheiten lesbar, aus der heraus sich das Problem einer Vor-
gangig- und Nachtraglichkeit stellt: Involviert in eine unrhythmische,

1. De Voragine, Legenda Aurea, 250.
2. Didi-Huberman, Fra Angelico, 24.

220

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

mit Liicken versehene Verschiebungs- und Ersetzungsstruktur, ent-
deckt sich die Frage nach Ort und Weise der Ubersetzungen von Farbe,
Linie und Buchstabe. Wer ist wem unterworfen? Wo liegen die Punkte
des AnstoBes, und was stiftet den Akt der Erzeugung, der einer der
Verdrdangung ist, an? Didi-Huberman spricht treffend beziiglich des
gesamten Freskenzyklus von einem »Eindruck eines groffen Dramas in
Weifl und Rot.«* Er schreibt in seinen Ausfiihrungen im Zuge der
Analyse des >Noli me tangere<-Freskos®*:

»Das Beispiel der kleinen Rotskansionen macht bereits deutlich, daR der Maler die Mog-
lichkeit hat, pikturale Zeichen zu gebrauchen, die in einem strengen Sinne signa translata
sind, sozusagen Ubergangszeichen, Zeichen oder Operationen einer Konversion. (...)
Wenn es ein den Bildern eigenes Denken gibt, dann das der Assoziation oder Translation,
ein Denken, dessen Strukturprinzip die Verschiebung ist. Um die Blumen auf einem Feld
darzustellen, arbeitet Fra Angelico nur mit Stigmata, mit einfachen Malen oder Spuren
roter Farbe; diese Spuren aber, zu Gruppen zusammengefal3t, schlagen eine Briicke zwi-
schen zwei vollig heterogenen (wenn auch theologisch verkniipfbaren) Bereichen des
Denkens: zwischen einer Friihlingswiese einerseits und dem mit seinen Wunden, seinen
Stigmata »geschmiickten< Leib Christi andererseits. Genau das aber kann in aller Strenge
eine Arbeit der Figuralisierung genannt werden. Das Bild, dem das logische Denken unzu-
ganglich bzw. gleichgiiltig ist, schopft gerade aus dieser Gleichgiiltigkeit seine ganze
Kraft des Bedeutens.«®

Didi-Huberman entwickelt in seiner fiir diese Uberlegungen maRgebli-
chen, kunsthistorisch und philosophisch orientierten Arbeit zu Fra An-
gelico, wie sich um das Mysterium der Inkarnation eine Fiille exegeti-
scher Schriften der Scholastiker und Kirchenvidter ranken. Das Ge-
heimnis der Fleischwerdung von Gottes Wort zieht eine groe Tradition
einer negativen Theologie* an, die Fra Angelico gut kannte. Die Rét-
selhaftigkeit des Akts der Empfangnis ist, wie Didi-Huberman mit dem

1. Ebd., 28.

2. Das >Noli me tangere«-Fresko ist Teil des Freskenzyklus von Fra Angelico im Kloster
von San Marco (Florenz) und befindet sich in Zelle 1 des Dormitoriums.

3. Ebd., 26.

4. Ebd., 52ff. Didi-Huberman schreibt, daR die Werke des griechischen Schriftgelehrten
Pseudo-Dionysus Areopagita und wiederum die seiner Kommentatoren Albert der Gro-
Re und Thomas von Aquin damals in der Bibliothek von San Marco standen. In der
Frage nach dem Status der Figuren, des Bildes (eikones) und der Abbildbarkeit Gottes
entwarf Pseudo-Dionysus Areopagita eine Theorie der Dialektik der Undhnlichkeit. Das
bedeutet, wenn es ein >wahres< Bild Gottes gibt, dann allein in der Gestalt einer un-
dhnlichen Figur. Die lateinische Fassung von Johannes Scotus Eriugena, die Thomas
von Aquin las, verwendet fiir >undhnlich< Begriffe wie »dissimiles, inconsequentes,
inconvenientes, deformes, confusae, mixtae«.

221

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

in der Scholastik gebildeten theoretischen Begriff der Undhnlichkeit
entfaltet, zutiefst in die Malweise Fra Angelicos eingeflossen. Sie zeich-
net sich dartiber aus, daf sie ein jeweils Unfigurierbares in der Figur
wach hdlt, wie man es entlang von bloflen Farbklecksen in Weill und
Rot lesen kann. Das Formlose, die reine Farbe, artikuliert eine Negation
des Anblicks, aus dem sie kommt und den sie zugleich auslost.® Fra
Angelico ist ein Kiinstler des »Farbregens«, der »Farbtupfer«, die iber
eine subtile Arbeit der Undhnlichkeit ein visuelles Feld 6ffnen, das den
Topos der Illustration hinter sich 148t und in die Meditation fiihrt.

Lesen

Um das Drama Marias, das sich zwischen einer Untersagung eines Ge-
nusses und einer bedingungslosen Hingabe bewegt, als ein einzigartiges
Drama, das die Verkiindigung Fra Angelicos ins Werk setzt, vernehmen
zu konnen, ist es aufschlullreich, an dieser Stelle den Lukasbericht her-
anzuziehen. Denn ein konstellatives Verfahren von biblischem Text und
kinstlerischer Exposition ermoglicht es, sich dem Ratsel der Inkarna-
tion in zwei verschiedenen Registern zu ndhern: dem des Visuellen und
dem der Schrift. Damit ist angedeutet, daR der Lukasbericht eine Versi-
on des Mysteriums artikuliert. Denn in dem MaRe, wie die Bibel aus ei-
ner Sammlung unterschiedlicher Verfasser und Genres wie Geschich-
ten, Briefen, Predigten, Psalmen, Gleichnissen, Genealogien und Be-
richten hergestellt ist, erlaubt sie es, gerade weil es sich kreuzende, auf-
einander verweisende und divergierende Uberlieferungen sind, ihren
tropischen Charakter zu lesen. Das haben die Schriftgelehrten, Schola-
stiker und Kirchenviter und andere Exegeten auch getan. So sind die
Summae des heiligen Thomas von Aquin, die Mariologie Albert des
Grof3en, die Schriften des heiligen Gregor, des heiligen Augustinus und
des heiligen Antonius entstanden. Der Ausschnitt aus dem Lukasevan-
gelium kann demnach als nachtrdglicher Text eines unvorstellbaren
Akts gelesen werden, wie auch das Fresko Fra Angelicos eine Silhouette
einer (von vielen) dunklen Stelle der Heiligen Schrift vorstellt.

Die hier anstehenden Uberlegungen negieren nicht die Fiktionen
des Glaubens, wenngleich sie nicht auf eine Teleologie im Namen des
Glaubens und der Wahrheit zielen. Sie versuchen, den Bedingungen
und das meint auch den unmoglichen Bedingungen nachzugehen, die
sich neben und unterhalb des Wortes und der Darstellung ereignen.
Denn mit der Arbeit Didi-Hubermans wird deutlich, wie sich an das
Mysterium der Inkarnation tausendundein Phantasmen kniipfen. Diese

1. Didi-Huberman hat die Arbeit der Undhnlichkeit besonders an den >marmor fintic
herausgestellt.

222

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

umkreisen nicht allein das Mysterium, sondern heften, vielleicht sogar
kleben sie sich an das Bild der Jungfrau Maria. Von daher beschaftigt
sich der hier gewdhlte Ansatz auch damit, wie sich das Bild der Jungfrau
herstellt. Unter welchen Voraussetzungen und Ausschliissen gelangt
das Bild der unbefleckten Jungfrau und die ihm implizite Denkfigur,
daR sie das Geheimnis der Inkarnation in der Ratselhaftigkeit der unbe-
rithrten Empfiangnis symbolisiere oder gar >verkorpere¢, zu einer Ak-
zeptabilitdt? Denn dieses Bild der Jungfrau, das mit dem reinen und
verlustlosen Ubergang vom Wort Gottes zu Name und Gestalt Jesu eine
Identitatslogik und Wahrheit garantiert, ruft Skepsis hervor. Indem die
Malerei Fra Angelicos, auch wenn sie dem christlichen Glauben und
auch weil sie einer negativen Theologie verpflichtet ist, nicht in dem
aufgeht, was sie prdsentiert, gestattet sie den Modus einer Skepsis, die
sich hier in eine Aufmerksamkeit fiir die Positionierung und Architek-
tonik des Freskos und in den Versuch einer Lektiire des Verkiindi-
gungstextes nach Lukas wendet. Hier also ist die Szene der Verkiindi-
gung nach Lukas vollstandig zitiert:

»Und im sechsten Monat wurde der Engel Gabriel von Gott gesandt in eine Stadt in Gali-
lda, die heiRt Nazareth, zu einer Jungfrau, die vertraut war einem Mann mit Namen Josef
vom Hause David, und die Jungfrau hieR Maria. Und der Engel kam zu ihr hinein und
sprach: Sei gegriiRt, du Begnadete! Der Herr ist mit dir! Sie aber erschrak iiber die Rede
und dachte, welch ein GruR ist das? Und der Engel sprach zu ihr: Fiirchte dich nicht, Ma-
ria, du hast Gnade bei Gott gefunden. Siehe du wirst schwanger werden und einen Sohn
gebdren, und du sollst ihm den Namen Jesus geben, und er wird K6nig sein iiber das Haus
Jacob in Ewigkeit, und sein Reich wird kein Ende haben. Da sprach Maria, wie soll das
zugehen, da ich doch von keinem Mann weiR? Der Engel antwortete und sprach zu ihr:
Der heilige Geist wird liber dich kommen, und die Kraft des Hochsten wird dich iiberschat-
ten; darum wird auch das Heilige, das geboren wird, Gottes Sohn genannt werden. Und
siehe, Elisabeth, deine Verwandte, ist auch schwanger mit einem Sohn, in ihrem Alter,
und ist jetzt im sechsten Monat, von der man sagt, daB sie unfruchtbar sei. Denn bei Gott
ist kein Ding unmdglich. Maria aber sprach: Siehe, ich bin des Herrn Magd; mir geschehe,
wie du gesagt hast. Und der Engel schied von ihr.«*

Gott sendet die gottliche Botschaft durch den Engel Gabriel an Maria.
Geschickt kam der Engel zu ihr hinein und sprach: Ave. Ein Hinein-
kommen, ein Eintreten, ein Ubertreten einer Schwelle steht dem ge-
sprochenen und geschriebenen Wort voran. Denn daR der Grul§ so, an

1. Lukas 1, 26-38. Stuttgarter Erkldrungshibel, Luther-Ubersetzung. Lukas positioniert
sich betont durch einen Vorbericht, der dem Evangelium voransteht, als einen histori-
schen Berichterstatter, der sich an einen Freund Theophilus adressiert. Die Legende
kennt Lukas auch als Maler. Vgl. Klaus Schreiner: Maria, Jungfrau, Mutter, Herrscherin,
Miinchen 1996.

223

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

dieser Stelle und zu diesem Zeitpunkt® eintrifft, folgt einer Vorschrift
Gottes. Der Engelsbote Gabriel iiberbringt das von Gott erteilte und
empfangene Wort. Daher iibersetzt er den Auftrag zu empfangen, und
Lukas tut das noch einmal. Das luzide Wort >daher« zitiert eine Kausali-
tat, die eine Vorgangigkeit von Miindlichkeit und Nachtradglichkeit von
Schrift im gleichen Atemzug setzt und umdreht. Genau dieser Konver-
sionspunkt steht mit dem Fliichtigen, dem dahingesprochenen Gruf} in
Frage. Dahin, das heif8t vergdnglich und zielgerichtet gleichermafen - je
nach Betonung bringt es Sinn hervor. Denn auch hier gilt es, die Zwei-
schneidigkeit des Grulles beziiglich eines Kommens und Scheidens zu
bewahren. Und: Ave bildet eine anagrammatische Form zu Eva. Oft wird
die Geschichte der Verkiindigung gelesen als eine Wiedergutmachung
des Siindenfalls. Denn, so u.a. die Legenda Aurea, die Verkiindigung ist
von der >Ordnung des Guten< und der Siindenfall von der >Ordnung des
Schlechten«.? Auf dem Beweggrund dieser oppositionellen und theti-
schen Struktur, scheint es folgerichtig, da8 Jesus, dessen Name den, der
rettet und erlést ankiindigt, dafl also der eine Jesus von Nazareth alle
Menschen durch seinen Opfertod von den Siinden befreien wird. Denn
bei Gott ist kein Ding unmaéglich, sagt Gabriel.

Das Bild der unschuldigen Maria hat die Aufgabe, das der ver-
fiihrten und verfithrenden Eva zu iiberwinden. Nun kann man den An-
fang der zweiten Schopfungsgeschichte der Genesis und den Anfang
des Lukasevangeliums noch in eine andere Richtung lesen und zwar in
Hinblick auf das Verhdltnis von Korper und Name. Beide Episoden be-
schreiben einen Schopfungsakt. Aus der Verkiindigung geht die Gestalt
Jesu hervor, in der Genesis wird der Mensch geschaffen. Gott also schuf
Wasser, Himmel, Erde, Tiere und Pflanzen und zuletzt den Menschen.
Ha-adam lautet das hebrdische Wort fiir Mensch. Dem spéteren Eigen-
namen Adam ist die Gattungskategorie Mensch und der Name Mensch
eingeschrieben. Gott lief§

»einen tiefen Schlaf fallen (...) und er [der Mensch] schlief ein. Und er nahm eine seiner
Rippen und schloR die Stelle mit Fleisch. Und Gott der Herr baute ein Weib aus der Rippe,
die er von dem Menschen nahm und brachte sie zu ihm. (...) Und sie waren beide nackt,
der Mensch und sein Weib und sie schamten sich nicht.«?

Noch aber hatte der Mann keinen Namen. Der Name Adam spricht mit,

1. Vgl. Didi-Huberman, Fra Angelico, 128ff.

2. De Voragine, Legenda Aurea, 249.

3. 1 Mose 2, 21. Vgl. hierzu Karl-Josef Pazzini: »Sind die Sinne dumm? Oder: Warum
nur aBen Adam und Eva vom Baum der Erkenntnis?«, in: Wolfgang Zaccharias (Hg.):
Sinnenreich: Vom Sinn der Bildung der Sinne als kulturell dsthetisches Projekt, 43-52,
Hagen 1995.

224

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

wie die Thematik des Eigennamens bei der Herstellung von Geschichte
wesentlich bestimmend ist, besonders dann, wenn Name, Korper, die
Bezeichnung Mensch und die Kategorie des Menschengeschlechts zu
einer Einheit — im Riicken die geschlossene Paradiespforte - werden.

Im hebrdischen Text wird Adam zum ersten Mal ohne den be-
stimmten Artikel ha-adam, also mit seinem Eigennamen im Zuge der
Eroffnung des Geschlechtsregisters® genannt. In der Lutheriiberset-
zung wird der Mensch mit der Schaffung der Mdnnin (hebrdisch isch/
ischa) zum Mann und erst nach dem Siindenfall, der Ubertretung von
Gottes Gebot, namentlich genannt:

»Und Adam versteckte sich mit seinem Weibe vor dem Angesicht Gottes des Herrn unter
den Baumen im Garten. Und Gott der Herr rief Adam und sprach zu ihm: Wo bist du? Und
er sprach: ich horte dich im Garten und fiirchtete mich; denn ich bin nackt, darum ver-
steckte ich mich. (...) Und zum Weibe sprach er: Ich will dir viel Miihsal schaffen, wenn du
schwanger wirst, unter Miihen sollst du Kinder gebaren. Und dein Verlangen soll nach
deinem Manne sein, aber er soll dein Herr sein. Und zum Manne sprach er: (...) Im
SchweiRe deines Angesichts sollst du dein Brot essen, bis du wieder zu Erde werdest,
davon du genommen bist. Denn du bist Erde und sollst zu Erde werden. (...) Und Adam
nannte sein Weib Eva; denn sie wurde die Mutter aller, die da leben. Und Gott der Herr
machte Adam und seinem Weibe Rocke von Fellen und zog sie ihnen an.«’

Also schuf Gott aus Erde einen Korper und aus diesem wahrend eines
tiefen Schlafs einen anderen, Mann und Mannin. Er sprach das Verbot
vom GenuR des Baumes der Erkenntnis aus. Mit der Ubertretung des
Gebots entdeckte sich die Scham, die sich nun an den Kdérper, wie die
Schmerzen bei der Geburt und das Versprechen vom Ende, von Staub
zu Staub heften wird. Der Mensch/Adam benennt sein Weib Eva. Mit
der Vertreibung aus dem Paradies, tauchen zum ersten Mal die Cheru-
bim als Wachter der Grenze auf. Andernorts, ndmlich auf der Erde,
entwirft sich das Buch des Menschengeschlechts:

»Dies ist das Buch von Adams Geschlecht. Als Gott den Menschen schuf, machte er ihn
nach dem Bilde Gottes und schuf sie als Mann und Weib und segnete sie und gab ihnen
den Namen >Mensch« zur Zeit, da sie geschaffen wurden. Und Adam war 130 Jahre alt und
zeugte einen Sohn, ihm gleich nach seinem Bilde, und nannte ihn Set; und lebte danach
800 Jahre und zeugte Sohne und Tochter, daR sein ganzes Alter ward 930 Jahre, und
starb.«

Im Unterschied zur Genesis, in der die Schépfung des Korpers der all-
1. Vgl. 1. Mose 5,3.
2. Ebd., 1 Mose 3, 8-21.

3. Ebd., 1 Mose, 5, 1-3.

225

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

mdhlichen Namensgebung vorausgeht — und dann im Namen Adam mit
der Bedeutung Mensch und Menschengeschlecht zusammenfallt und
sich fixiert — ist der Name Jesus von Nazareth vor der Geburt gegeben.
Der Engel Gabriel iiberbringt ihn an Maria: Und du sollst ihm den Namen
Jesus geben. Auf diese Weise ist in der Verriickung der Position Gottes,
der von einem unbestimmten Aulen und iiber den Engelsboten den Akt
der Empfingnis auslost, eine Asymmetrie der Umkehr angedeutet.
Nicht mehr ruft Gott Adam Wo bist du? am Ort des ungeteilten Paradie-
ses, sondern entfernt befindet sich Gott hinter einer Trennlinie. Es ist
der Engel, der von dem einen zum anderen die Botschaft iibertragt.

Der Name ist also bereits vergeben im Gottesauftrag. Die gehei-
me Sendung von Gott an Gabriel ist in der Uberlieferung ausgespart.
Eine ausgeschlossene Einfliisterung, eine ungesehene, aber geschehene
Transaktion geht dem Ereignis der Verkiindigung voraus. Und im sech-
sten Monat kam der Engel zu Maria herein und sprach. Nun spricht Gab-
riel etwas aus, das er von Gott heimlich empfangen hat. Er beginnt mit
einem Ave. Demnach kniipft sich an die Szene der Verkiindigung an
Maria auch eine andere Botschaft: die eines Geheimnisses.

Gott entscheidet sich fiir die Jungfrau Maria, er vergibt den Na-
men Jesus von Nazareth und bestimmt die Geburt des Gottessohnes.
Eine unsichtbare Entscheidung Gottes zu einem ungewissen Zeitpunkt
und an einem ungewissen Ort liegt noch vor dem Mysterium der Inkar-
nation, das in der Folge mit dem sich wiederholenden Datum des 25.
Marz* insistiert. Mit der Niederkunft des Engels auf der Erde wird das
Diktum, das von Gott ausgesprochene und erteilte Wort verkiindbar un-
ter der Voraussetzung einer unwiderruflichen Entscheidung. Diese sagt
nicht, woher sie entspringt, wohl aber zeigt sie an, worauf sie zielt: ein
ewiges und unendliches Reich.

AVE/EVA. Buchstidblich kiindigt die Figur der spiegelgleichen
Umkehr zwischen Name, Grufl und Akzentuierung einen Anfang und
ein Ende einer Geschichte an. Der Auftritt Gabriels er6ffnet neben der
Logik der Wiedergutmachung und der Heilung in nur einem Gruf§ ein
doppeltes Szenario von Ankommen und Scheiden. Gabriel, der gute
Bote (nuntius) Gottes und Zeichen Gottes spricht in Gottes Namen. Got-
tes Wort schreibt der Jungfrau Maria die Gabe der Reinheit und der
Schmerzlosigkeit* zu. Ohne sie zu berithren, wird der Heilige Geist
iber sie kommen, und die Kraft Gottes wird sie iiberschatten. Maria ist
Name und Ort, Triclinium, der Heiligen Dreifaltigkeit. Es deutet sich an,
daR das Drama Marias dem Register des Phantasmas angehort. Phan-

1. Vgl. Didi-Huberman, Fra Angelico, 128ff.
2. »Sie ist Jungfrau und fruchtbar, sie empfangt in Heiligkeit, und gebiert ohne
Schmerzen.« De Voragine, Legenda Aurea, 251.

226

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

tasma meint hier das an einen kryptischen Ort' eingeschlossene und
unberiihrbare Bild einer ausgeschlossenen Einverleibung. Denn die Fi-
gur Maria wird im Namen Gottes einverleibt: Indem Gottes Wort die
Wundlosigkeit verschreibt und den Verlust der Wunde anordnet?
wird der Name Maria zu einer Geschichte der Unantastbarkeit. Allein
mit diesem Verschlufl der Wunde ist das Geheimnis der unbefleckten
Empfangnis denkbar.

Ave. Damit beginnt das Mysterium der Inkarnation und etwas
anderes hort auf. Denn es ist nicht nur der Opfertod Jesu, nicht nur die
Wiedergutmachung des Stindenfalls, die mit dem Gruf angesprochen
sind. Ave, das ist ein Wort, das auf den Lippen vergeht. Ave - JHWH -
das reimt sich. Im Klang des GruRes geschieht eine metonymische Ver-
schiebung, die die Ursache im Echo des Grulles beriihrt: Gott. Welcher
Gott spricht hier und welcher Gott spricht nicht mehr? Das Ratsel der
Fleischwerdung von Gottes Wort und der unberiihrten Jungfrau legt
sich auf das Testament desjenigen Namens Gottes, der nicht ausgespro-
chen wird und der kein Bild duldet. Von daher kann man sagen, daR die
Geschichte der Geburt Jesu Christi, des Gesalbten, in sich die Figur ei-
nes doppelten Ausschlusses bewahrt: Die Wunde am Namen JHWH
wird bedeckt mit der Wundlosigkeit der Empfingnis.?

Am Anfang des Mysteriums der Inkarnation steht demnach das
Phantasma einer Unversehrtheit. Maria empfangt den Grufl, der den
Anfang und das Ende, das A und O, Gott, den Tod und das Leben bringt
und noch mehr: den einmaligen Akt eines Empfangens, ohne zu verlie-
ren. Maria bleibt Jungfrau. Sie wird Gottesmutter und Jungfrau in ei-
nem. Mit ihrem zdgernden Ja gewihrt sie den Ubergang vom géttlichen
Wort zur leibhaftigen Figur Jesus Christus. Eine rdtselhafte Empfang-
nis, die sich anders gestaltet, als die Episode aus dem Alten Testament,
in der Gott Sara die Empfingnis Isaaks mitteilt. Auch dieses Ereignis ist
an einen Griindungsakt, ndmlich den der 12 Stimme Israels, gebunden.
Unmittelbar nach der Schliefung des Bundes Gottes mit Abraham, un-
mittelbar nach dem Gebot der Beschneidung — Und so soll mein Bund an
eurem Fleisch zu einem ewigen Bund werden — verheift Gott die Geburt
Isaaks. Sarai, deren Name zu Sara wird, und Abraham, dessen Name
noch vor dem Bund Abram war, beide lachen, als Gott das Unmaégliche
sprach. Sara ist neunzig Jahre alt und unfruchtbar, Abraham ist hundert
Jahre alt, ihr Sohn wird nach Gottes Gebot Isaak heifen. Und der Name

1. Vgl. hierzu Derrida, Fors.

2. Vgl. Legendre, Die verordnete Psychoanalyse.

3. Vgl. grundsitzlich zu Weisen und Okonomien der AusschlieRung jiidischer Exegese
und Tradition, Pierre Legendre: »Die Juden interpretieren verriickt«, {ibersetzt von
Anton Schiitz, in: M. Mitscherlich-Nielson (Hg.): Psyche. Zeitschrift fiir Psychoanalyse
und ihre Anwendungen, Jahrgang 43, 1989, 20-39.

227

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Isaak hei8t er, sie, man lacht.* Die Verdnderung der Namen und das
Lachen, das auf ein Ungehoriges und einen Nichtsinn verweist und
schliefflich in die neue Gestalt namenhaft einflie8t, machen eine Bewe-
gung, eine Verschiebung lesbar. Auch die Verheifungen Gottes an
Isaak und Rebecca®, Manoach und seine Frau?, Elkana und Hanna%,
Zaccharias und Elisabeth®, all diese Ankiindigungen an Frauen, die
entweder alt oder unfruchtbar sind, werden wahr. Nie aber geschehen
sie ohne Trauer oder Lachen oder ein stummes Bewegen der Lippen, da
der Leib verschlossen ist oder mit der Uberraschung von Zwillingen
oder mit der Stummbheit Zaccharias, da er nicht glauben wollte. Nichts
von alledem bei Maria. Sie empfangt unberiihrt und gibt verlustlos, sagt
die Geschichte. Sie empfangt hérend im Rhythmus eines zweifachen
Zogerns, das laut Exegese im Unterschied zu Zaccharias kein Zweifeln
ist.

Nun kann man noch einmal mit Marias Worten fragen: Ave —
welch ein Grufs ist das? Vielleicht mufl man den Gruf erst einmal lesen,
das heiflit horen und sich trauen zu fragen, nach Lukas, was hat Maria
gehort, als sie den Grufl vernahm? Und: was verdeckt die Vorstellung
der unbefleckten Empfiangnis aus der Feder von Lukas? Maria zbgert;
und sie gibt mit der Frage etwas wieder. Sie duflert mit den (gedachten)
Worten eine Frage nach dem UbersetzungsprozeR selbst. Wie ist der
GruB zu deuten, wie zu lesen? Anders gefragt: Was bringt mir der Bote?
Was will er mir?% Lukas schreibt, sie erschrak iiber die Rede. Denn, so
scheint es, der Schreck des Grufles bringt ein >mehr« in der Gleichzei-
tigkeit von Ankunft und Abschied und ein >weniger< im Modus eines
Nichtwissens. Der von der Kluft des GruBes ausgeloste Schreck im
Nichtwissen - fort/da? Tod/Leben? — unterstellt dem anderen, dem En-
gel ein Wissen: sag du mir, was ich da horen soll. Und damit ist ein er-
ster Schritt des Schwindens Marias eingeleitet, indem sie sich dem Wort
des anderen iiberldt. Gabriel antwortet: Fiirchte dich nicht. Du hast
Gnade bei Gott gefunden. Gott ist mit ihr und sie hat Gnade bei Gott ge-
funden. Mit dem Eintritt Gabriels, so kann man sagen, ist sie angekom-
men bei Gott und tberschattet von Gott. Doch zu welchem Preis? Au-
Ben ist sie von Gott und dem Heiligen Geist umgeben und Innen ist der
Gottessohn im Begriff die Trinitas zu erfiillen. Nur: Wie soll das zuge-
hen? Der zweite Hiatus, den Marias Frage nach der Weise des Uberset-
zungsprozesses bewirkt, birgt in sich bereits eine indirekte Affirmation.

Vgl. 1 Moses 21.

Ebd., 1 Mose 25, 21.

Ebd., Richter 13, 2.

Ebd., 1 Samuel 1, 2.

Ebd., Lukas 1, 5.

Vgl. Lacan, Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens, 190.

oM hwN R

228

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

Ja, es soll geschehen, sag nur wie. Damit ist der Moment einer Aufgabe
und Hingabe an den Engelsgrufl und an Gottes Wort bereits unausge-
sprochen formuliert. Er findet wenig spiter eine AuBerung in dem Satz,
mir geschehe, wie du gesagt hast. Maria empfangt also nicht verlustlos,
sondern sie empfingt, indem sie sich verliert. Uberschattet, innen und
aullen, also rundum, von der Trinitas umschlossen und gefiillt, wird sie
Name und figura einer Liebesgabe. Oft wird in diesem Zusammenhang
von der >Unterwerfung« Marias gesprochen. Der Begriff tiuscht, sofern
er damit vorrangig einen Herrschaftsdiskurs einer definierten und un-
beweglichen Opposition von Herr und Knecht anspielt. Dabei wird ver-
deckt, dafl im Liebesakt, das Subjekt als dem anderen unterworfen’,
auch einen Akt der Loslésung im Sinne eines Vergehens, auch ein Mo-
ment von Freiheit bedeuten kann. Denn, was Maria hort, als sie die
Worte Gabriels vernimmt, das ist ihr Geheimnis, ein einsames Geheim-
nis. Ein derartiges Geheimnis ist nicht und gehort nicht jemandem. Es
ist nichts, was man wiilte, das man nur nicht preisgdbe. Es riihrt an ei-
ner Intimitdt, die, nicht sprechbar, eingeschlossen in einem Auflen liegt.
Mit Maurice Blanchot 148t sich sagen, denn Héren ist auch Lesen:

»die Lektiire macht nichts, fiigt nichts hinzu, sie @Rt sein, was ist; sie ist Freiheit, kei-
ne Freiheit, die das Sein gibt oder erfaBt, sondern Freiheit, die aufnimmt, nachgibt, ja
sagt, nur ja sagen kann, und in dem durch dieses Ja gedffneten Raum die erschiitternde
Entscheidung des Werkes erkennbar werden dRt, die Bejahung, die es ist — und sonst
nichts.«?

Ein zweifaches Fragen Marias gibt zu verstehen, da Maria etwas hort
und dafl etwas fehlt, verfehlt im Horen; und genau in diesem ausgelas-
senen Horen bleibt etwas offen. Dieses etwas ist, in dem Male, wie es
nicht ist, der ProzeR des Ubergehens, des Scheidens selbst. Er kommt
unsichtbar und unhérbar einsam und unmitteilbar herauf. Der Anfang
des Lukasevangeliums ist eine Art Glaubensbekenntnis, das seinen
Glauben durch die Jungfrau Maria verkiindet. Lukas fiillt den Zwi-
schenraum des Horens mit der Spekulation des Glaubens. Er legt eine
Ubersetzung mit Gott, mit Gottes Stimme nahe, welche Maria durch
Gabriel empfiangt. Auf diese Weise erkladrt sich der von Lukas herge-
stellte Umschlag von Hoéren und Sehen. Siehe, ich bin, sagt Maria, nach-
dem sie gehort hat. Und sie gehorcht. Was aber, wenn dieser Satz Mari-
as (nach Lukas, seinen Vorstellungen, seinen Phantasien) ein Grundlo-
ses deckt, ein fliichtiges Beriihren einer inkommensurablen und spie-
gellosen Szene, welcher der Spiegelung und den Entstellungen der Spe-
kulation entfdllt? Ein irreversibler und unfixierbarer Ausfall von Ver-

1. Ebd.
2. Blanchot, Das Unzerstorbare, 13.

229

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

mittlung bertihrte ein Moment von Freiheit, losgelost und ungebunden.
Absolute Einsamkeit und fliichtige, absolute Freiheit im Spiegellosen.

Der Bericht des Lukas verdeckt mit der Wendung Siehe, ich bin
des Herrn Magd, mir geschehe... die Bewegung eines Verlierens im
Empfangen. An diesem Punkt kann man sagen, daf der Verlust und die
Hingabe unter Verschluf3 stehen fiir eine teleologische Tendenz, die
man mit dem Gehorsam unter Gott bezeichnen kann. Dazu dient das
Phantasma der Unberiihrtheit, das sich durch zwei verschiedene, an-
einandergekoppelte Unterwerfungsformen aufrecht hilt. Denn an die
Figur Maria kniipft sich die Vorstellung eines unberiihrbaren, reinen
und mangellosen Korpers und zugleich ein unscheinbares, allmdhliches
Verlieren im Akt einer absoluten Liebesgabe. Der Name Maria: Hiille
und Rezeptakel fiir das Ganze.

Schauplatz der Farben

Die Verkiindigung Fra Angelicos, so kann man sehen, beriihrt und setzt
das Phantasma der Wundlosigkeit in Szene. Indem das Fresko eine
Bildbeziehung mit der Jesus am Kreuz-Darstellung iiber ein Verfahren
der Konfigurierung und mit einem einschneidenden Effekt eingeht,
kommt ein Moment von Alteritédt, ein anderer Schauplatz in die Szene
der Verkiindigung. Von der Frage nach dem Ausgeschlossenen zu-
ndchst auf Umwege geraten, wendet sich nun wieder der Blick auf das
Bild. Wie figuriert es sich, allein, unter pikturalen Gesichtspunkten?
Fra Angelico arbeitet mit den Maltechniken des campeggiare, das
bedeutet, »die Malfelder zu kolorieren« und des ritagliare, das heif3t,
»die Figuren aus dem Malfeld hervortreten [zu] lassen durch Zeichen,
die der Pinsel oder Stichel anbringt.«* Die Farbnuancen der flachigen,
weiltonigen Farbfelder, die durch inkarnatsrote Linien getrennt sind,
fallen ins Auge. Sie bringen den Portikus, Boden, Wande, das Kleid Ma-
rias, ihre und des Engels Gesichter, Hinde und Haare hervor. Und sie
produzieren einen Eindruck von Leere und Offenheit des Bildes. Didi-
Huberman spricht von dem differentiellen Charakter der Farbe, der den
Bildraum konstituiert. Die Farbskala reicht vom reinen St. Johannisweif§
liber weilltonige Erdfarben zu den dunkleren Erdfarben, bis hin zu ei-
nem Schwarzbraun der Kammer Marias und ihrem schwarzblauen Ge-
wand. Nicht nur der Engel Gabriel {ibertritt also mit seiner Ankunft bei
der Jungfrau eine Schwelle gemdl§ der istoria, auch der Einsatz der Far-
ben vollzieht eine stindige Arbeit von Ubergingen, mal kaum wahr-
nehmbar, leise, mal im Zuge von kontrastreichen Farbkonstellationen.
WeiR, das ist die Farbe der Reinheit, der Unschuld und der Auf-

1. Vgl. Didi-Huberman, Fra Angelico, 25.
230

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

erstehung. Fra Angelico verwendet die Farbe Weil im Wechsel zwi-
schen einem reinen St. Johannisweil und einem Weil}, das aus einem
hellen Lehm und Wassergemisch entsteht, mit Vorliebe fiir das Grab
Christi*, den Fels und Sdule Christi, fiir das Kleid des Auferstandenen,
das Lendentuch des Gekreuzigten. Hier in der Verkiindigung erscheint
das St. Johanniswei8 vor allem in einem Gestus der Streuung. Man fin-
det es im linken Hintergrund an den Bdumen. Fir die Blumenwiese
wird es als Intonaco verwendet. Auffallend ist die mittlere, im Vorder-
grund stehende Sdule, die iiber den Blick und als undhnliche Figur des
Auferstanden als Konversationsoperator® fungiert. Sie changiert, wie-
der konturiert mit einem diinnen Inkarnatsrot, allein zwischen dem St.
Johannisweifl und der hellen Erdfarbe. Auch die Faltenwiirfe der linken
Kleidhalfte des Engels sind mit dem reinen Weif§ versehen. Durch die
Toénungen vom dunkelsten terra rossa, iiber das weill-rote Farbgemisch
zum Weill steht der Engel in einer undhnlichen Beziehung zur Blu-
menwiese. Diese ist getupft und Didi-Huberman macht auf den reliefar-
tigen Eindruck, den die Rotskansionen hervorrufen, aufmerksam; das
Kleid hingegen ist mit einer Pinselbewegung von oben nach unten ge-
malt. Die Maltechniken sind also verschieden. Sie bewirken bei gleich-
bleibenden Farben eine Verschiebung in der Prdsenz der Farben tliber
die Weise des Farbauftrags. Im Riicken des Engels also die Farbkleckse
der Wiese, am Riicken mit den Fliigeln die Farbtupfer lieRe sich auf ei-
ner thematischen Ebene entlang des Engelkleids von einer Darstellung
vom Glanz des goéttlichen Lichts, das in das Bild strahlt und das der Bote
transportiert, reden.

Das Verkiindigungsfresko kann vom mittdglichen Sonnenlicht,
das am nahe gelegenen Korridorende durch ein an der Langsseite lie-
gendes Fenster einfallen kann, beleuchtet werden. Der Lichteinfall in-
nerhalb des Bildes kommt genau aus dieser Richtung. Erneut also findet
man eine Bezugnahme auf die Architektonik des Klosters und den locus
des Bildes. Dariiber hinaus nimmt das kleine gerasterte Fenster der
Kammer Marias an seinem unteren und rechten Rahmen mit dem rei-
nen St. Johannisweill den Lichtstrahl ins Bild auf. Es konvertiert den
»wirklichen« und von auferhalb hereinbrechenden Lichteinfall in einen
anagogischen Einfall des Glanzes an einen Ort in unscheinbarer Weise.
Das Fenster verweist mit der weien Farbspur und dem Versprechen
eines Ausblicks auf ein Aufen. Denn dem Blick auf das Fenster, das
eine Offnung der Kammer im Sinne eines Durchlissigen, eines Bruchs
im Mauerwerk anspielt, kommen in dieser Offnung allein Farbe,
schwarzgriine Farbfelder zu. Was liegt hinter der Farbe? Das Schwarz-
griin beriihrt ein AuBen und dient zugleich als undurchdringlicher

1. Vgl. Didi-Huberman zum Fresko der >Anbetung der Kdniges, 85f.
2. Ebd., 153f.

231

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Schirm, der ein Aullen als das, was hinter der Trennwand liegt, ver-
sperrt. Die Prasenz und der Einschuf purer Materialitdit von Farbe
schiebt sich vor diesen atopischen Punkt. Die Farbe fungiert als Schlei-
er/Hymen vor dem Blick auf das Verlorene und den Entzug. Sie ver-
weist auf das unvorstellbare, undarstellbare Ereignis, das zugleich An-
fang und Ende der Geschichte bedeutet. Um auf dieses subtile hin und
her von Anfang und Ende, Vorder- und Hintergrund, das sich als ein
raffiniertes Spiel von Trennwinden entpuppt, hinzuweisen, muff man
tatsdchlich zu einem der naheliegendsten Aspekte zuriickkehren. Nam-
lich der Selbstverstdndlichkeit, daf die al fresco gemalte Verkiindigung
auf eine Steinwand, auf ein Mauerwerk gemalt ist. Verweilt der Blick
nun auf der hintersten sichtbaren Wand im Bild, welche die Kammer
Marias abschlieft, so bemerkt man eine triste und wirkungsvolle Mal-
fliche, die von dem 12-teiligen Fenster unterbrochen ist. Die Farbe geht
allmahlich in einer Pinselbewegung von oben nach unten (und umge-
kehrt) von einem Schwarzbraun in ein Braunweiff und dann in ein
Braunrot liber. Fat man diesen Ausschnitt ins Auge, so ereignet sich
ein Springen der Wahrnehmung von Oberfldche und Tiefe des Raums.
Diese Art Flachigkeit des Malfeldes stellt das vor, was Didi-Huberman
»pan« nennt. Es drangt sich im fliichtigen Wechsel der Wahrnehmung
aus dem Hintergrund des Bildes nach vorn und bewegt sich bis zur
Bildmitte, bis zu Maria. Die Farbe wahrt, aber ihr Impuls zu zeigen, ist
variabel. In diesem unstetigen Moment flackert, zittert die Farbe unent-
schieden zwischen Nahe und Ferne. Nach Didi-Huberman ist pan, eine
bloRe, nackte pure Farbfliche, die den Anblick verflissigt, hier para-
doxal angesichts dessen, was es darstellt, ndmlich eine Mauer, die starr
und fest zu sein vorgibt. Didi-Huberman schreibt zu den die Malweise
Fra Angelicos auszeichnenden vielfarbigen und auch einfarbigen Farb-
flaichen:

»Diese vielfarbigen Zonen, hochst informell durch ihre informelle Kiihnheit, gehdren stets
zum locus oder zum Hintergrund — zum Boden oder zu einer Mauerfliche zum Beispiel —,
haben aber die Eigenheit, nach vorn projiziert worden zu sein, in den Vordergrund zu riik-
ken, so dal sie zwischen Vorder- und Hintergrund existieren. Es sind sHintergriinde¢, die
ans Licht kommen, sich gleichsam auf uns zu bewegen. Besonders spiirbar ist dies beim
Altar von Bosco ai Frati und mehr noch in den beiden Kronungen Marid, die sich im Louv-
re bzw. im Museum San Marco befinden: Dort sehen wir wie sich das farbige, véllig flache
und frontale System der Flecken nach vorn bewegt und dabei unwiederbringlich das re-
prasentative System unterwandert und zerstort, das sich um die >perspektivische< oder
>rdumliche« Komposition einer Treppe bemiiht. Die Farbe, die sich von den Konturen be-
freit und in den Vordergrund tritt, macht den >Aspekt¢, den @ufReren Anblick zunichte:

232

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

Das ist genau das, was wir an anderer Stelle die Funktion des >pan de peinture<im Gemal-
de genannt haben.«!

Im Angesicht und auch auf dem Riicken einer >realen< Wand, die den
realenc Ort des Bildes darbietet, exponiert die gemalte Wand durch ei-
nen kinstlerischen Trick eine Konversion von Vorder- und Hinter-
grund, Anfang und Ende. Die Farbe selbst ist eine Interpunktion, ein
entscheidender Punkt der Unterbrechung, der ins AufSerhalb des Bildes
verweist und am Ende wieder ins Bild, in die Szene der Verkiindigung
zuriickwirft. Denn auf der materialen Ebene ist die Farbe das, was Bil-
der hervorbringt und das, was dem Bild entfdllt: es ist zugleich der
wunde Punkt, der dunkle Fleck und das Symptom, welches das Sujet,
das Mysterium der unbefleckten Empfangnis, hervorbringt. Das Fenster
nun nuanciert die Kammer Marias. Es nimmt das St. Johannisweif§ auf
und lenkt den Blick auf die kleinen, schwarzgriinen Farbfelder. Die
Farben erinnern den paradiesischen Zustand (oben links im Bild zitiert)
vor dem Siindenfall, sie verschieben sich auf die Blumenwiese, die der
auferstandene Jesus Christus (Noli me tangere) durchquert haben wird.
Als pikturales Zeichen gelesen bewirkt das Fenster eine architektoni-
sche und farbliche Skansion. Es unterbricht die Einheit der braunen
Farbflache und ist selbst innerhalb des Rahmens in 12 Farbfelder ge-
teilt. In einem hintersten Winkel der Kammer Marias zitieren die nicht
zu unterscheidenden schwarzgrinen Farbstriche, -tupfer und -spreng-
sel genau die Farbkombination, die wiederum im Vordergrund des Bildes
die Inschrift der >virgo intacte« unterstreichen. Dort rahmt ein langer
griner Farbstreifen mit kleinen, die Linie tiberschreitenden Farbstri-
chen die auf getontem Weil mit schwarzen Buchstaben geschriebene
Inschrift. Anfangs- und Endpunkt, Vorder- und Hintergrund, Buchstabe
und Farbe liegen nah beieinander.

Auch der Engelsbote operiert als eine Figur der Schwelle. Nah an
der Sdule weisen die Enden seiner Fliigel auf den Rand zwischen dem
Innenraum des Portikus und einem Auferhalb. Sein Kleid iiberlappt die
Linie zwischen dem weilftonigen Sockelrahmen des Portikus und dem
in weifgelben Farbtonen gemalten Boden des Innenraums. Der Gold-
saum seines Kleides beriihrt beinahe die goldene Inschrift und flie3t
iber in den wabenférmigen, unregelméafigen Farbfleck im linken Win-
kel. Wieder ein Farbfleck. Er ist anders als der des Fensters; er befindet
sich an einem anderen Ort, in anderen Farben. Eine Verfliissigung von
Farbtonen kommt dem Blick zu: eine ausgelassene, der Bedeutung ent-
hobene freie Farbfliche. Die gedffneten Fliigel Gabriels nun prasentie-
ren die ganze Farbskala der im Bild erscheinenden Farben — mit Aus-
nahme desjenigen Schwarzblaus, welches das Gewand Marias bildet.

1. Ebd., 42f.; vgl. 240.

233

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

Die materielle Stoffdichte der Farbe selbst wird ausgestellt." Die Fiille
und Schénheit der bunten Farbtupfer erinnern an die Engelsfliigel ei-
nes Guariento. Dariliber hinaus konzentrieren sie den Blick auf die Ma-
terialitdt der Farbe, die in gleichem Atemzuge ausgestreut, hier getupft,
dort in weiten Pinselbewegungen, um die Fliigel herum wiederauftau-
chen, die Verkiindigungsszene gestalten. Doch die Farbe Schwarzblau
ist hier im Bilde® allein fiir Maria reserviert. Das schlichte, schwer fal-
lende Gewand Marias verweist offensichtlich auf die Gottesmutter-
schaft. Die Figur der Jungfrau ist im Bilde Fra Angelicos zugleich Jung-
frau und Gottesmutter, was im Zuge der Exegese nicht verwundert. Und
doch zeigt Maria noch mehr. Im Ubergang vom Gewand zum weiRténi-
gen jungfrdulichen Kleid zeigt sich eine Zwischenzone. Ihr SchoR ist
bedeckt mit einem unregelmdRigen, wassrigen Farbfleck aus Blau, Ok-
ker und einem geténten WeiR. Dort, wo der Mantel seine Innenseite
aufklafft wie auch unterhalb des rechten Arms, entlang des Kragens
und am FuBe Marias, vermischen sich die Farben. Sie prdasentieren ein
IneinanderiiberflieBen von Farben, Zukiinftigem und Gegenwartigem.
Maria wird zu einer Figur zwischen Zweien, zu einer Ubergangsfigur,
die paradoxal, umgeben vom Geheimnis der unbefleckten Empfangnis,
einen Fleck empfangen hat. Sie empfangt nicht durch das Ohr, Maria
empfingt am Saum ihres Gewandes, das ihren Koérper umhiillt. Ein
fliichtiges St. Johannisweif§ streift ihren Haarsansatz.

Die Jungfrau ist von Farbfldchen, Farbtupfern und Linien umge-
ben, welche iiber unendliche Beriihrungspunkte und Scheidungen die
Figur allererst hervorbringen. Das Bild des Mysteriums der Inkarnation
stellt sich aus Ubergingen, Schwellen und Einschnitten von pan und
farblichen Irruptionen her. Von daher kann man sagen, daf das Ver-
kiindigungsfresko selbst einer mysteriosen Struktur von An- und Abwe-
senheiten anheimfillt. Denn es zeigt eine Version des unvorstellbaren
Mysteriums der Inkarnation, zugleich zeigt es immer wieder Leerstel-
len, Rdnder von Darstellung, blofe und nackte Farbflecken, die gleich-
sam wie Interpunktionen die istoria unterbrechen. Und man darf auch
hier nicht den Einfall, den unsichtbaren Einschnitt der Jesus am Kreuz-
Darstellung stillschweigend iibergehen. An verschiedenen Stellen, viel-
gestaltig und fleckig erscheint das eine Mysterium, indem es nicht er-
scheint, zerstreut im Bilde. Didi-Huberman schreibt:

»Der farbige Fleck verbindet nicht nur die pure Visualitdt mit dem Mysterium, ihm koexi-
stieren auch zwei scheinbar heterogene Funktionen des Sichtbaren: die erste ist eine rein
irruptive Funktion, d.h. der Fleck unterbricht die Kontinuitdt eines mimetischen oder nar-

1. Ebd. 154.
2. AuBerhalb des Bildes, wie man sehen konnte, stellt es eine bedeutsame Beziehung
zum hl. Dominikus her.

234

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS MYSTERIUM DES ANFANGS. EINE VERKUNDIGUNG VON FRA ANGELICO

rativen Bereichs und bildet gewissermaRen ein Symptom. Die zweite Funktion hingegen
ist eine durch und durch strukturale Funktion: Auf paradigmatischer Ebene stellen die
vielfarbigen Flachen [pans] Angelicos und Giottos an allen Orten ihres Werks das beharr-
liche Leitmotiv der Undhnlichkeit dar, und auf syntagmatischer Ebene tragen sie wesent-
lich dazu bei, den figurativen Ort des jeweils einzelnen Gemaldes zu produzieren. Diese
doppelte Funktion — singuldrer Schock und reguldre Struktur — ist allerdings kein Wunder:
Sowohl im Mittelalter wie in der Renaissance ist die Geddchtniskunst genau nach diesem
Muster aufgebaut: Sie produziert markante Schockfiguren, die in die Augen springen und
gibt ihnen dadurch die Kraft oder virtus einer imago agens; gleichzeitig aber ist sie eine
Kunst der Anordnung oder Inszenierung, da sie darauf achtet, diese Bilder an geeigneten
Orten oder loci zu plazieren.«

Was aber bedeutet es, wenn die Verkiindigung Fra Angelicos nicht nur
eine, sondern diverse Symptome enthadlt: Fenster, Winkelausschnitt des
Bodens, Fliigel, Wiese, minimale St. Johannisweil Farbtupfer an den
Bdumen, Marias SchoB, Sdule, weille Farbflachen der Mauern, Kammer,
Arabeske, lange graue Linie, ja selbst die unscheinbaren diinnen inkar-
natroten Linien? Didi-Huberman bezeichnet die Malerei Fra Angelicos
als eine »Asthetik der duBersten Grenzen«. Ausgehend von seiner weit-
reichenden Analyse der »marmor finti< heift es:

»In dieser Situation kann das Malen einer istoria, auch wenn sie Christus betrifft, immer
nur ein Akt der Demut sein: Ich male einen Anblick, wohl wissend, daB es das nicht ist
und daR die Bildbeziehung, die wahre Beziehung ihren Ort anderswo hat. Die Malerei
muR sich damit abfinden, daR sie immer nur eine Asthetik der Spur hervorbringen kann.
Ich male also, wohl wissend, daR ich immer nur Spuren male, die Asche eines Feuers.
Gleichzeitig aber lasse ich durch dieses Wissen der Unvollkommenheit die Unvollkom-
menheit hinter mir. Denn ich weil auch, daR der Mensch trotz allem in imagine pertransit
»im Bild einhergeht«. So bietet sich der Asthetik der Spur, wenn sie nur inspiriert genug
ist, die Chance, eine anagogische Dimension zu erlangen, auf eine virtus zuzustreben und
das unerreichbare Bild wenigstens zu begehren. Dadurch wiirde sie sich in eine Asthetik
ad imaginem Dei verwandeln, wobei die Préposition ad sowohl auf ihre Unvollkommenheit
hinweist — auf ihren unmdglichen Gegenstand, die Ungeeignetheit ihrer Mittel — als auch
auf die Vollkommenheit ihres Einsatzes oder Zielpunktes; etwas, was der hl. Thomas, im-
mer noch vom Bild sprechend, fines sive terminus nannte. Die Asthetik Fra Angelicos wire
demnach eine Asthethik der duRersten Grenzen: Endlos zielt sie auf ihren Gegenstand,
ihr Ende und ihr Ziel: auf das Bild, das unsichtbare Bild.«?

Der Malakt als ein Akt der Demut liegt nah an der Hingabe, das unvor-

stellbare Mysterium vorzustellen. Eine Fiille von Nuancen, wie Funken,
wird in den Farbtonen und im unheimlichen Wohllaut des Ave ver-

1. Ebd., 69.
2. Ebd., 55.

235

- am 14.02.2026, 07:33:3:



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

STIMME UND BLICK

nehmbar. Die Farbe, Aschespur eines Feuers, zieht immer wieder und
leise, gedenkt man der einzelnen Brennpunkte des Bildes, zum Feuer
hin. Mit der Fiille der Symptome konvertiert die Spur als Asche in die
Geste eines fliichtigen Verwehens der Asche von Asche, deren Feuer
nie gewesen sein wird" - und doch immer wieder gesehen werden will.
In diesem heillosen Widerspruch riicken Trauer, Klage tiber das Verlo-
rene und der Impuls des Begehrens, das Verlorene wiederzufinden, d.h.
zu erfinden, es noch einmal zu bilden, noch einmal Ave zu sagen, nah
aneinander. Der melancholische Zug, der das Lyrische dieser Verkiin-
digung auszeichnet, markiert einen unsichtbaren Wechsel zwischen
visuellen und rdumlichen Vorstellungen und der Heraufkunft der
Stimme. Sie affiziert die Kérperhiille, den Umrif des Bildes. Der Akt des
Malens — mal getupft, mal flichig, mal geritzt — gebdrdet sich nachtrag-
lich als ein Liebesakt, der den Widerspruch von Verlangen und Trauer
in der Verletzlichkeit des Bildes ausstellt. Darin liegt der Wille zur Far-
be, ihre Fliichtigkeit. Und genau an diesen Punkten des Schwindens des
Anblicks, beginnt der Gesang, die Litanei, der Ruf nach dem Bild, den
das Bild in Szene setzt. Entlang von Farben, Linien und Buchstaben er-
scheint und verschwindet der Gruf§ im Bilde unstetig, vielfdltig und im-
merwdhrend. Von daher kann man sagen, da das Bild spricht. In der
Exposition seiner Inszeniertheit sagt es ein einzigartiges und disse-
minierendes Ave. Die Stimme, die nie gesprochen haben wird und doch
wirkt, hat an einem unbeschreiblichen Punkt statt. Sie wirkt dort, wo
die reine, nackte Farbe auslduft, eine Leere blickt und die Kontempla-
tion beginnt: im unwiederbringlichen Malakt und im stillen Gebet.

1. Vgl. Derrida, Asche und Feuer.
236

https://dol.org/10.14361/9783839400975-007 - am 14.02.2026, 07:33:35. -



https://doi.org/10.14361/9783839400975-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

