2 Tierethik und Anthropozentrismus

Ziel der Kritik ist der moralische Anthropozentrismus; der epistemische
Anthropozentrismus (Anthropozentrik) wird dann zum Problem, wenn
er in den moralischen Anthropozentrismus miindet. Dafiir gibt es meh-
rere mogliche Grinde: (a) Der epistemische Anthropozentrismus ist un-
tberwindlich und somit nicht an sich kritisierbar; (b) der epistemische
Anthropozentrismus ist auch positiv zu deuten, da er die Voraussetzung
moralischen Handelns und ethischen Argumentierens tberhaupt ist; (c)
der Begriff des epistemischen Anthropozentrismus wird unter der Pramis-
se eines unvoreingenommenen Standpunktes in der Ethik — wie bei Singer
— moglicherweise tiberflassig; (d) der epistemische Anthropozentrismus ist
eine Unterstellung im Rahmen einer Weltanschauung, die an der mensch-
lichen Sonderstellung festhalten will, dies aber unter anderen Vorzeichen
tut.16

2.3 Der moralische Individualismus: Klassiker der Tierethik

Unabhingig davon, ob sich andere Tierethikerinnen und Tierethiker von
Peter Singers Argumenten abgrenzen oder diese befiirworten: Singer ist
der wahrscheinlich bekannteste und meisterwahnte Vertreter des morali-
schen Individualismus in der Tierethik. Die Uberschrift des ersten Kapitels
von Animal Liberation bringt seinen Zugang auf den Punkt: ,All Animals
Are Equal® (Peter Singer #2009, 1). Er formuliert in Bezug auf Benthams
berihmte Frage — ,Can they suffer? (Jeremy Bentham 1996, 283, Anm.,
Hervorhebung im Original) - einen interessen- und erfahrungsbasierten
Ansatz, der besagt, dass die Fahigkeit, zu leiden und Lust zu empfinden,
die Voraussetzung fiir Interessen {iberhaupt ist (Peter Singer 42009, 7-8).
Da neben den Menschen auch viele Tiere diese Fahigkeiten und damit
Interessen besitzen, haben sie einen moralischen Status. In Folge argu-
mentiert Singer dafiir, diese Tiere in die moralische Gemeinschaft der
schutzwirdigen Wesen zu integrieren. Die Berticksichtigung der tierlichen
Interessen stellt die Basis eines auf Tiere erweiterten, universell gultigen
Gleichheitsgrundsatzes dar, nach dem Gleiches gleich und Ungleiches un-
gleich behandelt werden solle (Peter Singer 32011, 48-70). Singers Zugang
lasst sich als Prdferenz-Utilitarismus bezeichnen, denn das Prinzip einer
Maximierung der Erfullung von Priferenzen erfolgt im Hinblick auf die

16 So spricht Wolfgang Welsch (2011, 2012) von der ,anthropischen Denkform®,
innerhalb derer sich Menschen als das Maf aller Dinge betrachten (siche Kap.
2.2.2).

66

- am 13.01.2026, 11:46:26. T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der moralische Individualismus: Klassiker der Tierethtk

gleiche Bertcksichtigung aller Individuen (Herwig Grimm et al. 2016, 85—
86).

Das praskriptive Argument im Pathozentrismus kann sich auf naturwis-
senschaftliche Kenntnisse stiitzen: Ausgangspunkt ist etwa das Wissen da-
riber, dass viele Tiere, wie Menschen auch, Schmerzrezeptoren haben,
die Schmerzempfindungen ermdglichen und so bei einem Lebewesen das
Interesse erzeugen, keinem Schmerzreiz ausgesetzt zu werden. Da dieses
Interesse beim Menschen moralisch relevant ist und auch Tiere das gleiche
moralisch relevante Interesse besitzen, muss das ethische Argument diesem
Sachverhalt Rechnung tragen (vgl. Herwig Grimm 2013). Um also nicht
einem Speziesismus oder einem moralischen Anthropozentrismus zu fol-
gen, ware die Konsequenz dieser Einsicht in die gleiche Interessenslage
bei Mensch und Tier, dass beide die gleiche moralische Berticksichtigung
verdienen. Wenn ich leidensfihige Menschen nicht quile, darf ich auch
leidensfihige Tiere nicht quilen.

Kommt es zu Konflikten bei unterschiedlichen Interessen, erfolgt im
Falle des pathozentrischen Priferenz-Utilitarismus ein Abwagungsprozess,
in dessen Ausgang dem wichtigeren Interesse Prioritit eingerdumt wird.
Allerdings macht Singer (#2009, 2) klar, dass die gleiche Beriicksichtigung
keine absolute Gleichbehandlung impliziert, sondern eine andere Behand-
lung und andere Rechte zur Folge haben kann. Die unterschiedliche
Behandlung ist dann illegitim, wenn Menschen z. B. aufgrund trivialer
Interessen die wichtigeren Interessen von Tieren opfern (ebd., 9). Das Leid
eines Tieres in Experimenten zu billigen, um die Herstellung von Kos-
metikartikeln far Menschen zu ermoéglichen, wire demnach z. B. falsch.
Sofern jedoch nichttriviale Interessen von Menschen auf dem Spiel stehen
und ein entsprechend grofer Nutzen zu erwarten ist, erlaubt Singers Prife-
renz-Utilitarismus unter Umstinden die Nutzung von Tieren.

Von besonderem Interesse ist Singers Unterscheidung zwischen Perso-
nen und solchen Wesen, die blof empfindungsfihig sind, d. h. Lust und
Schmerz versptren konnen, aber nicht selbstbewusst sind (Peter Singer
32011, 64-66, 71-77, 85-86, 94-122). Auch wenn Singers Argument auf
einem Egalitarismus gegriindet ist, der das Gleichheitsprinzip auf empfin-
dungsfihige Tiere ausweitet, so zeichnet sich anhand dieser Unterschei-
dung ein hierarchischer Pathozentrismus ab (Herwig Grimm et al. 2016,
86). Zwar ist das wesentliche Kriterium fiir moralische Ricksichtnahme
die Fahigkeit eines Lebewesens, leiden oder Lust empfinden zu kénnen
(als Basis von Interessen), doch manche Lebewesen hitten aufgrund be-
stimmter Merkmale ein wertvolleres Leben als andere (Peter Singer 42009,
19). Dahingehend sei es schlimmer, einen gesunden erwachsenen Men-

67

- am 13.01.2026, 11:46:26. T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Tierethik und Anthropozentrismus

schen zu toten als eine Maus, weil diese z. B. nicht wie der Mensch fir die
Zukunft planen koénne und sinnvolle Beziehungen zu anderen unterhalte
(ebd.). Der moralisch relevante Unterschied zwischen dem Menschen und
der Maus liege jedoch nicht in der Spezieszugehorigkeit, da es Singer
zufolge gleichgultig ist, welche Spezies diese Merkmale aufweist. Konse-
quenterweise hat dies bei Singer wichtige moralische Implikationen fiir
den Vergleich von bestimmten Tieren mit geistig beeintrachtigten Men-
schen. Stellt man z. B. hypothetische Kalkulationen tber das Recht auf
Leben verschiedener empfindungsfahiger Wesen an, so profitiert hier das
- menschliche oder tierliche — Individuum mit dem hoéheren Grad an
Selbstbewusstheit (ebd.).

Herwig Grimm (2013) geht davon aus, dass Singers Uberlegungen zwar
ein Beispiel fir eine Uberwindung des Speziesismus sind, dass aber die
eigenschaftsbasierte Begriindungsfigur in der Tierethik, der er folgt, auf
einem epistemischen Anthropozentrismus grindet — der laut Grimm aber
zugleich mit bestimmten axiologischen Annahmen verbunden sei. Bei Sin-
ger kommt es zu einer Erweiterung des Gleichheitsgrundsatzes, der eine
beim Menschen als moralisch relevant eingestufte Eigenschaft zur Basis
einer Ausweitung des Kreises schutzwiirdiger Lebewesen macht. Im Zen-
trum des zu erweiternden Kreises befinden sich Menschen. Grimm spricht
daher von einem nichispeziesistischen Anthropozentrismus, also einer Argu-
mentationsform, die letztlich vor allem ,,den Menschen im Tier“ schiitzt,
auch wenn dem Argument nach die Spezieszugehorigkeit keine morali-
sche Relevanz besitzt. So gesehen bleibt zu diskutieren, inwiefern der An-
thropozentrismus hier nicht nur in epistemischer, sondern auch in morali-
scher Hinsicht ein Thema ist, denn Tiere, die den Menschen nicht gleich
sind, werden nicht gleich berticksichtigt (ebd., 59).17 Je ahnlicher ein Tier
den Menschen ist, desto eher findet es moralische Berticksichtigung. Adam
Weitzenfeld und Melanie Joy (2014, 12) verwenden parallel zu Grimm
den entsprechenden Begriff des ,anthropozentrischen Anti-Speziesismus®.
Singers Argument folgt in dieser Hinsicht nicht auf dem Einnehmen eines
unparteiischen Standpunktes, wie er selbst annimmt (Peter Singer 32011,
279; Katarzyna de Lazari-Radek/Peter Singer 2014). Gary Francione (2008,
129-147) fasst Singers Zugang als eine Theorie tber similar minds auf.
Fir den Tierrechtsvertreter Francione gibt es keine Rechtfertigung dafiir,

17 Dartiber hinaus kann die Frage gestellt werden, ob es sich bei dieser Erweiterung
der moralischen Berticksichtigung nicht generell um einen moralischen Anthro-
pozentrismus handelt, wenn bereits axiologische Annahmen im Spiel sind (vgl.
Johann S. Ach 1999, 39-41).

68

- am 13.01.2026, 11:46:26. T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der moralische Individualismus: Klassiker der Tierethtk

eine Rangfolge zu erstellen, in der die Wesen mit hoheren kognitiven
Fahigkeiten moralisch Giber weniger gut ausgestatteten Wesen stehen. Der
moralische Status eines Lebewesens liege einzig in dessen Empfindungsfa-
higkeit und sei nicht abwégbar. Singers moralisch relevante Hierarchie
von selbstbewussten und blof8 empfindungsfihigen Individuen erweckt
deshalb den Verdacht eines versteckten moralischen Anthropozentrismus.

Angesichts zusitzlicher Kriterien wie Vernunft, Selbstbewusstheit oder
Personenstatus stellt sich die Frage, ob die Hierarchie in Singers pathozen-
trischer Argumentation eben nicht zugleich darauf beruht, den Menschen
(oder dessen ,Idealbild“ als vernunftbegabtes Wesen) zu einem MafSstab
moralischer Berticksichtigungswiirdigkeit zu machen. Der Mensch ist bei
Singer implizit das Vorbild fiir ein erfilltes geistiges Leben, wobei die
Rationalitit im Sinne des utilitaristischen Kalkils offenbar einen bestimm-
ten Nutzen hat. Laut Gary Steiner (2005, 9) bleibt bei Singer (zumindest
in Animal Liberation) das unausgesprochen, was seinem utilitaristischen
Denken zugrunde liege, nimlich die von John Stuart Mill (2006, 26-29)
formulierte Annahme, dass Menschen es als entwiirdigend empfinden,
wenn z. B. die Lust eines Schweines mit ihrer eigenen verglichen wird,
wo doch das menschliche Glick auch auf unseren geistigen Fahigkeiten
basiere. Da Singers Priferenz-Utilitarismus Abwagungen hinsichtlich des
grofSemoglichen Glucks beinhalte, besitze die Erfiilllung der menschlichen
Interessen gegeniiber jenen der Tiere insgeheim Prioritit (Gary Steiner
2005). Die implizite Annahme ist offenbar: Menschen scheinen dank ihrer
kognitiven Fihigkeiten ein Gliick oder eine Lust zu empfinden, die Tiere
nicht nachvollziehen kénnen.

Der zweite Klassiker des moralischen Individualismus in der Tierethik,
das Werk von Tom Regan (22004), vertritt einen deontologischen Ansatz
bzw. einen Rechtsansatz, der sich im Unterschied zu Singers Zugang auf
die Berticksichtigung des inhdrenten Werts derjenigen Lebewesen stutzt, die
Regan in The Case for Animal Rights als Subjekte eines Lebens (engl. subjects-
of-a-life) bezeichnet. Samuel Camenzind (2020, 143-145) verweist etwa auf
die Unterscheidung zwischen instrumentellem Wert, intrinsischem Wert und
inhdrentem Wert, die sich auch in Regans Wertetheorie findet. Wihrend
der instrumentelle Wert auf ein Mittel-Zweck-Verhaltnis verweist (etwas
hat einen Wert als Mittel zum Zweck) und der intrinsische Wert auf
einen Bewusstseinszustand bezogen ist (etwas fiihlt sich auf eine bestimm-
te Weise an), kommt der inharente Wert einem Subjekt eines Lebens laut
Regan (22004, 243) insofern zu, als es nicht nur Gber Empfindungsfihig-
keit, sondern z. B. auch tber Wiinsche, Uberzeugungen, Erinnerungsver-
mogen und Zukunftsbewusstsein verfigt. In spiteren Arbeiten spricht er

69

- am 13.01.2026, 11:46:26. T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Tierethik und Anthropozentrismus

allerdings davon, dass Empfindungsfahigkeit die Zugehorigkeit zur mora-
lischen Gemeinschaft begriindet und empfindungsfihige Wesen demnach
Achtung verdienen (Tom Regan 2007, 68-88).

Wie Samuel Camenzind (2020, 144) aufzeigt, ist der inharente Wert
oder auch moralische Eigenwert inkommensurabel, kategorisch, egalitir und
konstant, weil er nicht auf die anderen beiden Werte reduzierbar ist,
unabhingig vom Nutzen anderer bestimmt wird, man ihn auf kategori-
sche Weise besitzt oder nicht besitzt, ihn alle Wesen, die ihn besitzen,
gleichermallen besitzen und man ihn weder erwerben noch verlieren
kann. In Abgrenzung zu Singer, der sich auf die intrinsisch wertvollen
Zustande eines Individuums bezieht, verbietet der moralische Eigenwert
eines Individuums also laut Regan per se seine Betrachtung als blofes
Mittel zum Zweck, und zwar unabhingig von den konkreten Erfahrungen
des Individuums (z. B. Schmerz) und unabhingig des instrumentellen
Nutzens desselben fir andere. Utilitaristische Kalkulationen und Interes-
sensabwigungen seien abzulehnen, die es in manchen Fallen erlauben,
die Interessen eines einzelnen denjenigen der Allgemeinheit zu opfern.
Regan versteht sich als Kantianer, geht aber insoweit tiber Kant hinaus, als
er die direkte moralische Bericksichtigungswiirdigkeit eines Wesens nicht
mehr an dessen moralische Autonomie bindet. Tom Regan (22004, 151—
156) bezieht sich hier auf die Unterscheidung zwischen ,moral agents“
von ,moral patients“. Wihrend moralische Handlungssubjekte in der Lage
dazu seien, zwischen moralisch richtig und moralisch falsch zu unterschei-
den sowie bestimmte Handlungen auf Basis vorausgehender Reflexion
ausfihren oder unterlassen zu kénnen, seien moral patients Individuen, die
zwar nicht dber diese Fahigkeiten verfigen wiirden, aber dennoch Teil der
moralischen Gemeinschaft seien, da man ihnen auf moralisch relevante
Weise Schaden zuftigen kénne (Samuel Camenzind 2020, 36-37).

Camenzind macht darauf aufmerksam, dass es in der Tier- und Bio-
ethik keinen einheitlichen Gebrauch von Wertekonzepten gibt (ebd., 144,
Anm. 129), ein Umstand, der zusétzlich auch durch die Verwendung des
Wirde-Begriffs verkompliziert wird (ebd., 168-220). Nur so viel: Dass
Wirde historisch gesehen als Kriterium zur Abgrenzung des vernunftfahi-
gen Menschen von Tieren verstanden wurde (ebd., 181, 186, 189), schlieft
zusitzliche oder alternative Bedeutungsdimensionen des Begriffs sowie die
Rede von tierlicher Wiirde nicht aus. Camenzind diskutiert in diesem
Zusammenhang die Wiirde als tierethisch relevanten Begriff, der fir die
Frage der unzuléssigen Instrumentalisierung von Tieren von Interesse ist.
Hier ist vor allem der moralische Eigenwert ein entscheidender Bezugs-

70

- am 13.01.2026, 11:46:26. T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der moralische Individualismus: Klassiker der Tierethtk

punkt im Konzept der tierlichen Wirde (ebd., 206; vgl. Heike Baranzke
2018a, 176-177).

Wie dem auch sei, es ist nicht ganz klar, ob in Regans Fall dem mora-
lischen Handlungssubjekt nicht zugleich auch eine implizite moralische
Prioritit zukommt bzw. ob hier nicht der menschliche Standpunkt tiberse-
hen wird, von dem aus tiber den augenscheinlich egalitiren moralischen
Eigenwert oder moralisch relevante Eigenschaften gesprochen wird. Her-
wig Grimm (2013, 61-62) zufolge bleibt Regan (wie Singer) in einer
dem Anthropozentrismus geschuldeten Denkweise verhaftet, da seine Ar-
gumente nur deshalb normative Wirksamkeit erlangen kénnen, weil in
anderen Lebewesen eine mit Menschen ubereinstimmende Gemeinsam-
keit gesucht wird — eben das fragliche Charakteristikum, empfindendes
Subjekt eines Lebens zu sein. Einfach gesagt: Menschen sind bei Regan
laut Grimm das Maf, da vor allem jene Individuen geschiitzt werden, die
uns in bestimmten Eigenschaften (die als moralisch relevant ausgewiesen
werden) dhnlich sind. Entsprechend zu Singer erlaubt Regans tierrechtli-
cher Zugang dartiber hinaus zumindest prinzipiell ebenfalls eine Hierar-
chisierung zwischen Menschen und Tieren. Tom Regan (22004, xxix, 285—
286) verweist dabei auf ein hypothetisches Rettungsboot-Szenario: Ist das
Leben einer Gruppe von Individuen (z. B. vier Menschen und ein Hund)
davon abhingig, dass ein Individuum das Rettungsboot verlasst, so wird
der Hund geopfert, da dieser durch seinen Tod viel weniger verliere als
ein Mensch. Wie Gary Steiners (2005, 11-12) kritische Kommentare nahe-
legen, ist in diesem Beispiel die Reichhaltigkeit des menschlichen geistigen
Lebens als Bezugspunkt ausschlaggebend und zeugt von der gleichen an-
thropozentristischen Voreingenommenheit wie bei Singer. Dies gilt umso
mehr, als in Regans hypothetischem Szenario sogar eine Million Hunde
fir die vier Menschen geopfert werden kénnten.

Wiewohl Singer und Regan vielfacher Kritik ausgesetzt sind, folgen
zahlreiche Autorinnen und Autoren in der Tierethik diesem ,traditio-
nellen Modell des moralischen Individualismus, da dieser von seinen
Grundzigen her nach wie vor Plausibilitat besitzt bzw. durch seine Ein-
fachheit besticht (vgl. Herwig Grimm/Andreas Aigner 2016; Todd May
2014; Klaus Peter Rippe 2011; Johann S. Ach 1999; Susana Monsé/Her-
wig Grimm 2019; Alice Crary 2018). Gemaf§ der Definition von James
Rachels (1999) bestimmt sich die moralisch zulassige Behandlung eines
Individuums durch die Bertcksichtigung ihrer oder seiner individuellen
Charakteristika, nicht durch den Verweis auf die Gruppenzugehdrigkeit
(z. B. die Spezies). Der traditionelle moralische Individualismus zeichnet
sich also z. B. dadurch aus, dass er das blofle Menschsein als moralisch

71

- am 13.01.2026, 11:46:26. T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Tierethik und Anthropozentrismus

irrelevant ansieht, wihrend z. B. Alice Crary und Cora Diamond davon
ausgehen, dass unsere gelebte Moral von einem bestimmten Verstindnis
des Menschseins abhangt (vgl. Susana Monsé/Herwig Grimm 2019). Alice
Crary (2018) unterscheidet die traditionelle Argumentationslinie von einer
alternativen Form des moralischen Individualismus, die das Menschsein
als moralisch relevantes Charakteristikum von Individuen beriicksichtigt
(sieche Kap. 2.4.1).

Die argumentative Grundlage, die Singer und Regan auszeichnet, bleibt
im gesamten Feld dominant, und zwar auch in Beitriagen, die bestimm-
te Aspekte daran kritisieren oder erginzende Argumente bilden. Meist
handelt es sich dabei um eine Erweiterung der Reichweite moralischer
Beriicksichtigung. Sofern bestimmte Tiere jene vergleichbaren Eigenschaf-
ten besitzen, die bereits beim Menschen als moralisch relevant angesehen
werden, sind diese in die moralische Gemeinschaft der schutzwiirdigen
Wesen aufzunehmen (Herwig Grimm 2013; Herwig Grimm/Andreas Ai-
gner 2016, 26). Dietmar von der Pfordten und Lorenz Kéhler (2014, 2) be-
nennen drei Prinzipien des moralischen bzw. normativen Individualismus:
das ,Individualprinzip®, das ,,Allprinzip“ und das ,Prinzip der Gleichbe-
ricksichtigung®. Angelehnt an diese Einteilung lassen sich die Annahmen
jeder Form des moralischen Individualismus festhalten: Erstens konnen
nur Individuen an sich einen moralischen Status haben, nicht aber die
biologische oder soziale Gruppe, der die Individuen angehoren. Zweitens
werden diejenigen Individuen, die als moralisch bertcksichtigungswiirdig
gelten, im Hinblick auf die Universalisierbarkeit des jeweiligen Arguments
als Gruppe (als Kreis der Schutzwiirdigen) definiert: Moralisch zu bertick-
sichtigen sind alle Lebewesen mit Interessen, alle Empfindungsfihigen, al-
le Subjekte eines Lebens etc. Damit zieht jede moralisch-individualistische
Position auch eine klare Grenze und legt zugleich fest, wer nicht innerhalb
des Kreises der Schutzwiirdigen ist: Jene Lebewesen, welche nicht tber die
vorweg als moralisch relevant definierten Eigenschaften verfiigen, sind von
der Berticksichtigung (zumindest dem Argument nach) ausgeschlossen.
Drittens mussen alle Individuen mit den gleichen moralisch relevanten
Eigenschaften gleich beriicksichtigt werden.

Beispiele fiir traditionelle Positionen des moralischen Individualismus
finden sich z. B. in den Arbeiten von Bernard E. Rollin (2017), James
Rachels (1999) oder Gary Francione (2008). Bernard E. Rollin (32006,
99-101; 2017, 145, 255-256) spricht von einem evolvierten Telos, einem
Zweck jedes tierlichen Individuums in sich selbst, der dessen Bediirfnisse,
Interessen und Schmerzverhalten definiert. Diese Interessen verdienen laut
Rollin moralische Berticksichtigung, damit die Tiere ihrer Natur gemaf§

72

- am 13.01.2026, 11:46:26. T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der moralische Individualismus: Klassiker der Tierethtk

leben konnen. James Rachels (1999) bezieht evolutionsbiologische Uber-
legungen in sein Argument ein. Er vertritt wie Singer die Ansicht, dass
gleiche Interessen gleich berticksichtigt werden missen, und betont dabei
auch, dass ungleiche Behandlung nicht in jedem Fall unerlaubt ist. Ahn-
lich wie fiir Singer und Regan stellen auch fir ihn die geistigen Fahigkei-
ten eines Individuums, das iber ein ,biographisches Leben® verfiigt, einen
zusitzlichen Faktor fir die moralische Beriicksichtigung dar (ebd., 199).
Gemifl Gary Franciones (2008) Tierrechtsposition hingegen bildet die
Empfindungsfihigkeit das einzig relevante Kriterium fiir die moralische
Berticksichtigung eines Individuums und die Anerkennung von dessen
Personenstatus.

Die Argumente dieser und anderer Positionen grinden in einer be-
stimmten Vorstellung von Subjektivitit oder Individualitit und damit zu-
sammenhangenden ethischen und gesellschaftspolitischen Implikationen.
Gemein ist ihnen, dass sie einem neuzeitlichen Verstindnis von Gerech-
tigkeit entsprechen (Klaus Peter Rippe 2011, 198; Hans Werner Ingen-
siep/Heike Baranzke 2008, 130) bzw. in Verbindung zu Ideen des Liberalis-
mus und Humanismus stehen (Gary Steiner 2008, 89-115; Dietmar von
der Pfordten/Lorenz Kihler [Hg.] 2014, 2; Cary Wolfe 2003, 1-17). Eine
dieser Ideen, namlich dass Subjektivitit gemeinsam mit der Freiheit eines
Individuums z. B. nicht an Rasse, Geschlecht oder soziale Klasse gebunden
ist, wird etwa im Gedanken weitergefiihrt, dass auch die Spezieszugehorig-
keit keine Rolle spielen darf (Cary Wolfe 2003, 8). Singers Leitspruch
»Alle Tiere sind gleich® bringt das deutlich zum Ausdruck. Dennoch
sind anthropozentristische Vorurteile offenbar hartnickig, selbst innerhalb
tierethischer Debatten. So scheint auch Regan mit seinem Rettungsboot-
Beispiel letztlich implizit zu bestitigen, was von Philosophen wie John
Locke oder Immanuel Kant angenommen wurde, nimlich dass Tiere keine
Rechtssubjekte seien, weil ihnen das abstrakte Denken, die Vernunft oder
die moralische Autonomie fehle (Gary Steiner 2008, 92-104; Gary Francio-
ne 2008). Dass im Gedankenexperiment von Regan eine Million Hunde
far nur wenige Menschen geopfert werden durften, demonstriere, dass die
moral agents gegenuber den moral patients priorisiert werden.

Das den moralischen Individualismus prigende Prinzip der Gleichbe-
ricksichtigung beinhaltet dariiber hinaus den Bezug auf biologisches Fak-
tenwissen. Uber den Verweis auf die Ahnlichkeit von physiologischen
Reaktionen z. B. bei Schmerzreizen erlangt die eigenschaftsbasierte Be-
grindungsfigur des moralischen Individualismus eine zusitzliche Evidenz
(Herwig Grimm/Andreas Aigner 2016, 34; vgl. Susana Monsé/Herwig
Grimm 2019). Es ist vor dem Hintergrund des naturwissenschaftlichen

73

- am 13.01.2026, 11:46:26. T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Tierethik und Anthropozentrismus

Beweises nicht von der Hand zu weisen, dass andere Tiere wie Menschen
Schmerz empfinden kénnen. Allerdings geht die Anerkennung biologi-
scher Fakten oder eines naturwissenschaftlichen Weltbildes nicht zwangs-
laufig mit der Uberzeugung einher, die angenommene Wahrheit ethischer
Argumente leite sich direkt aus diesen Fakten ab. Die Werte, auf die sich
Menschen berufen, implizieren keinen strengen Werte-Realismus (Klaus
Peter Rippe 2011, 194-195; Dietmar von der Pfordten 2012, 453). Wie
Katarzyna de Lazari-Radek und Peter Singer (2014, xiii) annehmen, ware
es zwar moglich, anhand ethischer Urteile normative Wahrheiten zu for-
mulieren, doch diese Wahrheiten entspriachen keinen natiirlichen Fakten
tber die Welt. Unparteilichkeit bedeute, dass eine Handlung der ange-
nommenen Richtigkeit oder Plausibilitat einer vorausgehenden rationalen
Reflexion und ethischen Argumentation folge, nicht blof einer Neigung
oder einem eigenniitzigen Impuls. Der rational denkende und ethisch
handelnde Mensch abstrahiert also von seinem voreingenommenen Stand-
punkt, indem er uber sein eigenes Ich und seinen Egoismus hinausgeht.
Der dadurch eingenommene universelle Standpunkt kénne nicht nur will-
kirliche Rassen- oder Geschlechtsgrenzen, sondern auch Speziesgrenzen
in der Ethik tberwinden.

Rationalitit und moralische Unvoreingenommenheit gelten im traditio-
nellen moralischen Individualismus generell als die primire Grundlage
eines nicht anthropozentristischen Handelns. Die genaue Bestimmung
der moralisch zu beriicksichtigenden Eigenschaften weist den Weg des
jeweiligen Arguments. Dies trifft sowohl auf utilitaristische als auch auf
tierrechtliche Positionen zu, die sich auf den eigenstindigen moralischen
Status von Tieren berufen, sei er nun abwégbar wie im Falle von Singer
oder nicht abwédgbar wie bei Francione. Ein rationales Denken wird da
eingefordert, wo es anscheinend fehlt: in der Art und Weise, wie Men-
schen jene Tiere behandeln, die diesen moralischen Status aufgrund ihrer
Leidensfahigkeit, Empfindungsfihigkeit oder anderer Merkmale besitzen.
Fir diese Betonung der Rationalitit lassen sich viele Beispiele finden:
Fleischkonsum sei z. B. nicht rational zu rechtfertigen (Gary Francione
2008, 12, 17); die Moralphilosophie konne die Inkonsistenz im Denken
aufzeigen, die den Uberzeugungen z. B. tber Tiere zugrunde liege (Jeff
McMahan 2016, 2005); wenn wir es als falsch ansehen, einen Menschen
aufgrund seiner Eigenschaften nicht auf eine bestimmte Weise zu behan-
deln, fordere es die Konsistenz, auch nichtmenschliche Lebewesen, die
tber die gleichen Eigenschaften verfiigen, nicht so zu behandeln (James
Rachels 1999, 175); ein (moglichst) ideales moralisches Urteil — sofern es
dieses gibt — sei klar formuliert, gut informiert, frei von Widerspriichen,

74

- am 13.01.2026, 11:46:26. T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Der moralische Individualismus: Klassiker der Tierethtk

unparteiisch und erfordere einen kiithlen Kopf ohne zu grofSer emotionaler
Beteiligung (Tom Regan 22004, 126-130); besitzen Tiere einen Eigenwert,
habe deren moralische Berticksichtigung unabhiangig von unseren eigenen
Gefithlen zu erfolgen (Klaus Peter Rippe 2008, 103); als Vernunftwesen
konnten wir eine Sphire des Rechts schaffen, in die auch nichtmenschli-
che Tiere integriert werden (Gary Steiner 2008, 162).

Ungeachtet moéglicher Erganzungen und weiterer kontextueller Beztge
in der Argumentation lauten die grundlegenden Implikationen des mora-
lischen Individualismus daher: Der rational denkende Mensch 16se sich
von bloflen Meinungen und Vorurteilen und lasse seine Handlungen
und Argumente nicht durch seine Neigungen, Bediirfnisse, Wiinsche oder
Emotionen bestimmen. Das ,blofs Subjektive® steht nimlich fiir die Feh-
leranfilligkeit in Erkenntnisprozessen. Demgegentber wird das konsisten-
te, auf guten Griinden und gerechtfertigten Uberzeugungen basierende
Denken uber Tiere unter dem (vielleicht nie absolut erfullbaren) Ideal
der Objektivitait zum Parameter einer gelungenen, nicht von ambivalenten
Gefiihlen gepragten Mensch-Tier-Beziechung. Obwohl fraglich ist, ob die
Positionen des moralischen Individualismus (auch in seiner traditionellen
Form) wirklich so strikt ausgelegt sind, gilt vom Prinzip her: Das einzig
Subjektive, das in der ethischen Argumentation Platz hat, ist das Merkmal
des rationalen Denkens auf der Menschenseite und die moralisch relevante
Eigenschaft (z. B. Empfindungsfihigkeit) auf der Mensch- und Tierseite.
Im Hinblick auf seine moral agency scheint der Mensch das ,Tier in sich®
zu Gberwinden, um sein potentiell egoistisches Verhalten zu unterbinden
und sich in der moralischen Deliberation und im Handeln von guten
Griinden leiten zu lassen. Im Hinblick auf das, was ein Wesen wertvoll
und schatzenswert mache, plausibilisiert sich die Kritik am moralischen
Anthropozentrismus wiederum durch die Ahnlichkeit zwischen Menschen
und Tieren, vor allem tber die Berticksichtigung biologischer Fakten, so
sie z. B. das Vorliegen moralisch relevanter Interessen bestitigen (z. B.
die physiologische Basis des Schmerzempfindens und damit des Interesses,
keinen Schmerz zu empfinden). So gesehen vertritt der moralische Indivi-
dualismus zwei Ansichten: Menschen sind — zumindest graduell — anders
als Tiere (in Bezug auf die Vernunftfihigkeit und moralische Autonomie)
und Menschen sind nicht anders als Tiere (in Bezug auf die moralisch zu
bertcksichtigenden Eigenschaften eines Wesens).

Susana Mons6 und Herwig Grimm (2019) formulieren Einwédnde ge-
gen den traditionellen moralischen Individualismus, die mit einigen der
hier diskutierten Aspekte tibereinstimmen und abschliefend einen guten
Uberblick geben: Der traditionelle moralische Individualismus ist (a) 7a-

75

- am 13.01.2026, 11:46:26. T



https://doi.org/10.5771/9783748931980-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

