
2. Vorbemerkungen 

Zunächst möchte ich meinen Gebrauch von Theorie einleitend erklären sowie Begriff
lichkeiten definieren. Dies geschieht an dieser Stelle in übersichtlichem Umfang, da die 
theoretischen Überlegungen ausführlicher in Kapitel 6 zur Sprache kommen sollen. Zu
dem soll ein Abriss des Forschungsstands zu Kafka und Lovecraft aus Sicht der ökologi
schen Literwissenschaft erfolgen, um die bisherigen Erkenntnisse abzustecken und auf
zuzeigen, in welche Richtung mein Vorhaben weiterarbeiten soll. 

2.1 Theorie und Begrifflichkeiten 

Diese Studie verortet sich im Bereich der Environmental Studies. Ich verwende verschie
dene Ansätze des Feldes, um meine Argumentation zu entwickeln. Dabei geht es nicht 
nur darum, diese theoretischen Ansätze auf die literarischen Texte zu übertragen, son
dern auch darum, eben jene Kontaktpunkte zwischen Literatur und Theorie aufzuzei
gen, an denen durch die Inspiration der fiktionalen Texte Gedanken entstehen und theo
retisch aufgegriffen werden. Es sollen so Zusammenhänge aufgezeigt werden, aus denen 
Potenzial geschöpft werden kann. Von Bedeutung sind für mich insbesondere die Strö
mungen des New Materialism, der Object Oriented Ontology sowie der Animal und Plant 
Studies. 

Zentraler Bestandteil der hier entwickelten Gedanken ist der Bezug auf das Rhi
zom-Konzept von Gilles Deleuze und Félix Guattari, im Besonderen die Aspekte des 
Tierwerdens und des agencement1. Das darin von den Autoren entwickelte, recht vage 
Konzept spricht sich für nicht-lineare Denkstrukturen aus, die sich nach sechs Prinzi
pien (Fluchtlinien und Verbundenheit, Vielheit, Wucherung/Deterritorialisierung und 
Tierwerden, Kartographie) organisieren und, entgegen dem vorherrschenden hierarchi
schen Baum-Modell, eher an das Rhizom als richtungslos wachsende Wurzel erinnern 
(vgl. RZ 31f.). Davon ausgehend entwickeln sie das Konzept des Tierwerdens sowie 
die Idee eines agencement, eines umfassenden Zusammenhangs von Mensch und Tier, 

1 Ich verwende den Begriff im französischen Original, führt die uneinheitliche Übersetzung als As
semblage, Verkettung oder Gefüge doch zu einer begrifflichen Verwässerung. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003 - am 13.02.2026, 04:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Natur und Kunst, Welt und Text. Beide Begriffe verwende ich hier stets in Anlehnung an 
die Definition Deleuzes und Guattaris. Ich verstehe sie als Erzählprinzipien und stütze 
mich für dieses Verständnis auf den hohen metaliterarischen Gehalt der Theorie, den ich 
detailliert analysieren werde. Insbesondere die darin enthaltenen, umfassenden Bezüge 
auf Kafka werden eine Rolle spielen – ich möchte so die These entwickeln, dass gerade 
aus der Kafka-Lektüre der beiden Autoren Ideen entspringen, die für den Ecocriticism 
von zentraler Bedeutung sind, wie die hier vorgestellten Analysen umfangreich belegen 
sollen. Das Konzept eignet sich, so meine These, sowohl aufgrund seiner inhaltlichen 
Ausrichtung, aber vor allem aufgrund seiner literarischen Gestaltung und den damit 
einhergehenden Implikationen für das hier visierte, an einer ökologischen Ausdeutung 
interessierte Vorhaben. 

Dasselbe gilt für die Verbindung zwischen Lovecrafts Werk und Graham Harmans 
Konzeption der Object Oriented Ontology: ein Denkmodell, das die agency nichtmensch
licher Entitäten einzubeziehen versucht. So werden auch phänomenologische Ansätze 
eine Rolle spielen, wie etwa Karen Barads phänomenologisch orientierte Wissenschafts
kritik. Des Weiteren beziehe ich mich auf den New Materialism in der Konzeption von 
Jane Bennett. Hierbei ist besondere ihr Konzept der assemblage von Interesse, das sich 
konkret auf Deleuzes und Guattaris Idee des agencement bezieht. Diesen theoretischen 
Überlegungen wird in aller Ausführlichkeit Kapitel 6.1 gewidmet sein. In Kapitel 6.1.3 
werde ich zudem die Nutzbarkeit der bisher genannten Theorierichtungen für umwelt
politische Anliegen diskutieren. 

Außerdem knüpfe ich an die Arbeiten von Timothy Morton an, insbesondere die Kon
zepte der Hyperobjects, Mesh und Dark Ecology. Donna Haraways Denkfigur der Companion 
Species als Potenzial für ein Neudenken von Mensch-Tier-Verhältnissen soll hier ebenfalls 
thematisiert werden. Außerdem soll ihr Konzept des Cthulucene und der darin enthal
tene Bezug auf Lovecraft diskutiert werden. Schließlich sind auch die Überlegungen von 
Jacques Derrida zu animot und Limitrophie sowie von Stacy Alaimo zum Verhältnis von 
Körper und Umwelt fruchtbar für meine analytischen und theoretischen Überlegungen. 
Ich schließe zudem an Michael Marders Konzept des Plant-Thinking an. Auch Julia Krist
evas Begriff des Abjekten spielt für meine Überlegungen eine zentrale Rolle. Den Begriff 
des Akteurs verwende ich in Anlehnung an Bruno Latours Akteur-Netzwerk-Theorie. 

So liegt meiner Analyse ein Verständnis von Texten als an Diskurse2 angebunden zu
grunde, das diese zwar durchaus als abgeschlossene Einheiten begreift, die aber durch 
intertextuelle Bezüglichkeit Teil eines netzwerkartigen Austausches von Ideen werden. 
So gehe ich davon aus, dass auch literarische Texte an der Produktion von Wissen mit
wirken können. Mein Ziel ist es, eine solche Kontextualisierung mit einem detaillierten 
Blick in die Texte anhand eines close-reading zu vereinen, um die Wirkung von Literatur 
in ihren diskursiven Kontexten genau aufzeigen zu können. 

Für die Analysen verwende ich die Methodik der Animal Studies, insbesondere 
Roland Borgards’ Unterscheidung in semiotische und diegetische, realistische und 

2 Ich verwende den Begriff im Sinne von Michel Foucault (vgl. Foucault, Michel: L’ordre du discours. 
Leçon inaugurale au Collège de France prononcée le 2 décembre 1970. Gallimard, 1971.). 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003 - am 13.02.2026, 04:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Vorbemerkungen 17 

phantastische Tiere.3 Dabei sollen die Tiere vor allem diegetisch gelesen werden, an
statt sie als Symbole zu verstehen, um herauszufinden, welchen Zweck Tierlichkeit 
in den Texten hat. Hinzu kommen raumsemantische Ansätze in Anlehnung an Jurij 
Lotman, die dazu dienen sollen, die Konzeption von Kultur- und Naturräumen in den 
Blick zu nehmen. Intertextualitätstheoretische Überlegungen spielen für mein Vor
haben ebenfalls eine entscheidende Rolle. Ich arbeite mit der Intertextualitätstheorie 
von Manfred Pfister, die hermeneutisch-strukturalistische mit poststrukturalistischen 
Ansätzen vereint.4 Die von ihm vorgeschlagene Methodologie anhand der Kriterien 
von Referentialität, Kommunikativität, Autoreflexivität, Strukturalität, Selektivität und 
Dialogizität5 eignet sich für das hier anvisierte Vorhaben, da sie es ermöglicht, die 
Intensität intertextueller Bezüge präzise zu bestimmen. Für mein Forschungsinteresse 
sind es gerade diese Merkmale, die mir besonders fruchtbar erscheinen. Es soll somit 
auch der Versuch unternommen werden, Gedanken zu Textbeziehungen und ihrem 
Potenzial für die interpretatorische Praxis zu entwickeln, die poststrukturalistische 
mit ökokritischen Ansätzen vereinen, um aufzuzeigen, wie ökologische Gedanken und 
Literatur zusammenhängen. 

Es ist dafür zunächst zu klären, welches Verständnis von Ökologie meinen Überle
gungen zugrunde liegt. Im Anschluss an Heinrich Detering definiere ich Ökologie als 

ein Verständnis von ›Natur‹ als einem System aus (1) dynamischen, (2) nicht hierar
chischen und (3) offenen Teilsystemen von (4) Wechselwirkungen zwischen Organis
men (5) einschließlich ihrer anorganischen Lebensgrundlagen, (6) und zwar unter Ein
schluss von menschlichen wie nichtmenschlichen Individuen und Kollektiven, Hand
lungen und Hervorbringungen.6 

Sowohl ›Natur‹ als auch ›Tier‹ verstehe und verwende ich als konstruierte Begriffe, die 
sich in Abgrenzung zu ihren Gegensätzen ›Kultur‹ und ›Mensch‹ konstituieren.7 

So geht es mir zentral um Fragen der anthropologischen Differenz,8 verstanden als 
dynamischer Aushandlungsprozess,9 in dessen Verlauf sowohl Tier als auch Mensch de
finiert werden.10 

Den Ecocriticism verstehe ich in diesem Zusammenhang als kritische Theorie, die 
auch Berührungspunkte zu gesellschaftlichen Kategorien wie race, class und gender in den 

3 Vgl. Borgards, Roland: »Tiere in der Literatur – eine methodische Standortbestimmung«. Das Tier 
an sich. Disziplinenübergreifende Perspektiven für neue Wege im wissenschaftsbasierten Tierschutz. Hg. 
von Herwig Grimm und Carola Otterstedt. Vandenhoeck und Ruprecht, 2012. S. 89–92. 

4 Vgl. Pfister, Manfred: »Konzepte der Intertextualität«. Intertextualität. Formen, Funktionen, anglisti
sche Fallstudien. Hg. von Ulrich Broich und Manfred Pfister. Max Niemeyer Verlag, 1985. S. 25. 

5 Vgl. ebd. S. 26–29. 
6 Detering, Heinrich: Menschen im Weltgarten. Die Entdeckung der Ökologie in der Literatur von Haller bis 

Humboldt. Wallstein, 2020. S. 19. 
7 Sie sollen daher in Anführungsstrichen gelesen werden – auch wenn ich diesen der Übersichtlich

keit halber nicht bei jeder Verwendung mitschreibe. 
8 Vgl. Wild, Markus: »Anthropologische Differenz«. Tiere. Kulturwissenschaftliches Handbuch. Hg. von 

Roland Borgards. J.B. Metzler Verlag, 2016. S. 47. 
9 Vgl. ebd. S. 58. 
10 Vgl. ebd. S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003 - am 13.02.2026, 04:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Blick nimmt und so die Verbundenheit von ökologischen mit politischen Fragestellungen 
aufzeigt – dies soll auch im Rahmen meiner Analyse geschehen. Somit ist es auch ein 
Anliegen, aus den hier ausgearbeiteten Gedanken eine kritische Haltung zu entwickeln 
und zu unterstützen, die Natur und Umwelt neu und nachhaltig denkt. 

Im Kontext meiner Argumentation spielt der Begriff des Ökosystems eine zentra
le Rolle. Dieser ist nicht unumstritten. Engelbert Schramm etwa bietet eine umfassen
de kritische Auseinandersetzung mit der Terminologie und schlägt stattdessen vor, pas
sender von einem »ökologischen Gefüge«11 zu sprechen. Aufgrund der Betonung von Zu
sammenhängen zwischen Natur und Soziologie möchte ich hier jedoch dennoch bei dem 
Begriff des Ökosystems bleiben und seinen systemtheoretischen Anklang12 durchaus be
wusst akzeptieren. 

Mit der Verunsicherung der herkömmlichen Differenzkategorien erweist sich der 
Begriff des ›Nichtmenschlichen‹ problematisch. Er soll hier dennoch verwendet werden, 
um zu markieren, dass der Prozess des Othering noch immer im Gange ist, der für eben 
jene Unterscheidung in Mensch und Tier verantwortlich ist. Dabei ist es das Ziel, zu
gleich an der Dekonstruktion dieser Begriffe zu arbeiten. 

2.2 Forschungsstand 

Trotz der Überfülle an Forschung zu Kafkas Werk ist der natur- und umweltbewuss
te Aspekt darin bisher recht nachlässig behandelt worden. Axel Goodbody konstatiert, 
»Kafka has not tended to feature previously in accounts of the ecocritical canon«13, denn 
»[t]he role played by nature and the countryside in his work is insignificant«14. Obwohl 
er Kafkas Interesse an Tierwohl erkennt,15 beschreibt Goodbody des Weiteren recht vor
eilig: 

In much of his work, animals rather serve as vehicles for the expression of human 
subjectivity, exemplifying the very appropriation of animals as images for human 
attributes against which nature writers have tended to work, with their experiments 
in articulating animal modes of seeing and being in the world. Kafka’s approach is by 
contrast a largely allegorical one, drawing on different forms of animal symbolism, 
and using animal figures to depict human experiences and feelings.16 

Dies ist allerdings keineswegs der Fall: So ist etwa der Name ›Samsa‹ ein Versuch, In
sektenlaute sprachlich abzubilden und am Beispiel des eigenen Namens vorzuführen. 

11 Schramm, Engelbert: »Ökosystem und ökologisches Gefüge«. Soziale Naturwissenschaft. Wege zu 
einer Erweiterung der Ökologie. Hg. von Gernot Böhme und Engelbert Schramm. Fischer, 1985. S. 83. 

12 Vgl. ebd. S. 69. 
13 Goodbody, Axel: »Animal Studies: Kafka’s Animal Stories«. Handbook of Ecocriticism and Cultural 

Ecology. Hg. von Hubert Zapf. De Gruyter, 2016. S. 251. 
14 Ebd. S. 249. 
15 Vgl. ebd. S. 251. 
16 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003 - am 13.02.2026, 04:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Vorbemerkungen 19 

Dass Kafka auch andere ökokritische Ausdrucksformen erprobt und durchaus ein kon
kretes Interesse an Tieren offenbart, soll im Folgenden deutlich werden. Obwohl Good
body Kafka zudem fehlende wissenschaftliche Genauigkeit17 sowie Angst und Ekel vor 
Tieren18 vorwirft, gesteht er ihm in Bezugnahme auf Deleuze/Guattari19 zu, Innovatio
nen im Gebrauch von Tieren als literarische Symbole sowie eine Basis für die Destabi
lisierung des herkömmlichen Verständnisses von Tieren und Natur20 erwirkt zu haben. 
Diese von Goodbody geäußerten Überzeugungen bezüglich der Irrelevanz von Natur so
wie der allegorischen und zoologisch schlecht fundierten Tierdarstellungen sind nicht 
ganz richtig, aber dennoch in der Kafka-Forschung weit verbreitet. 

Es liegen nur wenige Arbeiten vor, die Natur in Kafkas Texten systematisch untersu
chen. Eine umfassende Studie zu Natur bei Kafka hat Christoph Bezzel 1964 verfasst. Bez
zel geht dabei stark semiotisch und vereindeutigend vor,21 seine Argumente enthalten 
zahlreiche anthropozentrische Prämissen und Implikationen.22 Einige seiner Schluss
folgerungen sind jedoch durchaus interessant für die hier präsentierte Argumentati
on. So versteht er Kafkas Naturbeschreibungen als Ausdruck eines »Immer-in-Relation- 
Seins«23 und die dafür genutzte Sprache als »totale Metaphorik«24. Die Relationalität soll 
durch meine Analyse bestärkt, der Aspekt der Metaphorik der Sprache hingegen kritisch 
diskutiert werden. 

Auch Barbara Beutner beschäftigt sich in größerem Umfang mit den Naturdarstel
lungen. Dabei geht sie ebenso anthropozentrisch und semiotisch vor;25 Mensch-Tier- 
Verhältnisse kategorisiert sie als durchweg negativ26. Sie stellt jedoch ein Streben des 
Menschen zu einem harmonischen Verhältnis zur Natur fest,27 wobei Möglichkeiten der 
Annäherung laut Beutner durchaus impliziert werden.28 Die Naturdarstellungen selbst 
beschreibt sie als trostlos und bedrohlich29 – dem schreibt sie Anti-Anthropozentrismus 
zu (ohne diesen jedoch als solchen zu benennen): »[D]ie Farb- und sogar schon Leblosig
keit der Natur macht wiederum deutlich, dass sie nicht zur Annehmlichkeit oder zum 
Genuss des Menschen da ist.«30 Moritz Schramm macht auf das Konzept der »Natur

17 Vgl. ebd. S. 258f. 
18 Vgl. ebd. S. 259. 
19 Vgl. ebd. S. 252, 254. 
20 Vgl. ebd. S. 251. 
21 Vgl. Bezzel, Christoph: Natur bei Kafka. Studien zur Ästhetik des poetischen Zeichens. Verlag Hans Carl, 

1964. S. 121–123. 
22 Vgl. ebd. S. 118f. 
23 Ebd. S. 130. 
24 Ebd. 
25 Vgl. Beutner, Barbara: Die Bildsprache Franz Kafkas. Wilhelm Fink Verlag, 1973. S. 85, 117. 
26 Vgl. ebd. S. 96, 102f. 
27 Vgl. ebd. S. 103. 
28 Vgl. ebd. S. 110f., 117. 
29 Vgl. ebd. S. 104, 106f. 
30 Ebd. S. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003 - am 13.02.2026, 04:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

wahrheit«31 aufmerksam, das er als Ausdruck von Kafkas Modernitätskritik auslegt.32 
Anhand der »semantische[n] Gegenüberstellung von Natur und Zivilisation«33 versteht 
er erstere als Gegenort der Befreiung, der Störung und der Erkenntniskritik34 – dieser 
Denkrichtung soll auch hier nachgegangen werden, wobei ihre ökologischen Implikatio
nen noch stärker in den Fokus treten sollen. 

Während Natur-Elemente im Werk Franz Kafkas bisher von der Forschung weitge
hend ignoriert worden sind, haben die Tier-Texte größere Aufmerksamkeit erfahren. 
Das ist kaum verwunderlich, denn Tiere bevölkern Kafkas Werk.35 Donna Yarri hat eine 
umfassende Referenzliste mit allen Tierverweisen in Kafkas Texten aufgestellt, die vor 
Augen führt, dass es wohl kaum einen gibt, in dem nicht zumindest am Rande ein Tier 
in Erscheinung tritt.36 Jochen Thermann konstatiert in seiner Arbeit Kafkas Tiere (2010) 
sogar: »Kein anderes erzählerisches Werk der klassischen Moderne gibt dem Tier so viel 
Raum wie das von Franz Kafka.«37 Dabei betont er die diskursive Verwurzelung der Tier
darstellungen.38 Thermanns Studie hat keinen dezidiert ökokritischen Anspruch, zeigt 
aber durch präzise Kontextualisierung die »Kreuzungen der Diskurse«39 in Kafkas Tier
texten auf und geht dabei besonders auf sprachliche Aspekte ein. 

Auch die meisten anderen bisher angefertigten umfassenden Untersuchungen zu 
den Tierfiguren haben größtenteils keinen dezidierten Ecocriticism-Fokus. Die erste 
umfassende Arbeit dieser Art ist 1969 von Karl-Heinz Fingerhut vorgelegt worden. Er 
liest die Tiere jedoch vor allem als Zeichen40 bzw. Traumfiguren41 und deutet diese, 
in Anlehnung an die persönliche Identifikation Kafkas mit Tieren42, vor allem auto
biographisch43. Dies operiert laut ihm auch auf der selbstreferenziellen Ebene: »[A]n 
den auftretenden Tierfiguren selbst [ist] das Prinzip des Ineinandergreifens von rea
listischen und phantastischen Elementen – und damit auch die Unabhängigkeit der 
›Wahrheit‹ der Dichtung von der ›Wirklichkeit‹ – unmittelbar zu erkennen.«44 Insgesamt 
bleibt Fingerhut sehr einer biographistischen, anthropozentrischen Lesart verpflichtet, 

31 Schramm, Moritz: »Schrecken der ›Naturwahrheit‹. Ansätze einer Modernitätskritik bei Franz Kaf
ka«. Natur und Moderne um 1900. Räume – Repräsentationen – Medien. Hg. von Adam Paulsen und 
Anna Sandberg. Transcript, 2014. S. 224. 

32 Vgl. ebd. S. 222, 232f. 
33 Ebd. S. 222. 
34 Vgl. ebd. S. 231f. 
35 Vgl. Ortlieb, Cornelia: »Kafkas Tiere«. Zeitschrift für Deutsche Philologie. Ausg. 126, Sonderheft, 2007. 

S. 339. 
36 Vgl. Yarri, Donna: »Index to Kafka’s Use of Creature in His Writings«. Kafka’s Creatures. Animals, 

Hybrids, and Other Fantastic Beings. Hg. von Marc Lucht und Donna Yarri. Lexington Books, 2010. 
S. 272–282. 

37 Thermann, Jochen: Kafkas Tiere. Fährten, Bahnen und Wege der Sprache. Tectum, 2010. S. 12. 
38 Vgl. ebd. S. 10, 13. 
39 Ebd. S. 15. 
40 Vgl. Fingerhut, Karl-Heinz: Die Funktion der Tierfiguren im Werke Franz Kafkas. Offene Erzählgerüste 

und Figurenspiele. Bouvier und Co., 1969. S. 37–40. 
41 Vgl. ebd. S. 41–42. 
42 Vgl. ebd. S. 42–44. 
43 Vgl. ebd. S. 45. 
44 Ebd. S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003 - am 13.02.2026, 04:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Vorbemerkungen 21 

die die Tiere nur als Abbild von Kafkas eigener privater und literarischer Autoridenti
tät versteht anstatt sie als eigenständige, handelnde Figuren zu begreifen, was einer 
innovativen Interpretation im Wege steht. In seiner komparatistischen Untersuchung 
zu Tierfiguren bei Kafka und Pu Songling aus dem Jahr 1996 kommt Jianming Zhou zu 
dem Schluss, dass diese »die kulturgeschichtliche Besonderheit und die eigentümliche 
Denkweise eines Kulturraums wider[spiegeln]«45. Auch erkennt er die konkrete Tier
lichkeit der Tierfiguren sowie ihren Einsatz für eine umfassende Gesellschaftskritik.46 
Wie genau diese Gesellschaftskritik aussieht, bleibt in der Dissertation jedoch weitest
gehend offen. Ebenso versteht Zhou die Tiere zu sehr als menschlich inspirierte Figuren 
denn als solche, die etwas über Mensch-Natur-Beziehungen verraten können. 

So sind die Tierfiguren bisher vor allem semiotisch anstatt diegetisch gelesen wor
den, nur wenige Arbeiten haben sie systematisch auf Aspekte der Tierlichkeit gelesen. 
Krzystof Lipiński unterschiedet vier Aspekte bei der Darstellung von Tieren in Kafkas 
Texten: die sprachliche Ebene, das artgerechte Verhalten und dessen Bezug zur zeitge
nössischen wissenschaftlichen Debatte, die Funktionalisierung der Tierfiguren im Werk 
und ihren Bezug zum Menschen.47 An Paul Heller anknüpfend weist Lipiński konkreter 
auf die Naturnähe und Artgerechtigkeit von Kafkas Tiergestalten hin, die üblichen Dar
stellungen von Tieren widerstehen.48 Er betont die Gemeinsamkeit, die sich in Kafkas 
Werk durch die Begegnung zwischen Menschen und Tieren ergibt.49 Die Studie Hellers, 
Franz Kafka. Wissenschaft und Wissenschaftskritik (1989), die sich weniger konkret auf eine 
Analyse von Natur und Tieren bezieht als auf die Behandlung von Wissenschaft in Kafkas 
Werk, soll in meiner Analyse und besonders bei den Überlegungen zum wissenschafts
kritischen Gehalt ausführliche Erwähnung finden. 

Erst jüngere Studien zur Thematik haben konkreter die ökokritische Bedeutung der 
Tiere in Kafkas Werk herausstellen können. Der Sammelband Kafkas Tiere aus dem Jahr 
2015 sowie ein Sonderheft der Zeitschrift für Deutsche Philologie von 2017 bieten einige Arti
kel zur Thematik, die dezidiert durch Ecocriticism- und Animal-Studies-Ansätze inspi
riert sind. Im angloamerikanischen Raum hat es mehr Publikationen zur Tierthematik 
gegeben, die sich auch neuere theoretische Ansätze zunutze machen. Erwähnenswert ist 
beispielweise die Monografie Kafka’s Zoopoetics von Naama Harel, die sie 2020 vorgelegt 
hat. Sie gibt einen umfassenden Überblick über die Tiergeschichten und eröffnet dabei 
neue Deutungsansätze, die sich auf den Aspekt der Tierlichkeit konzentrieren, ohne die
se direkt in andere interpretative Kontexte zu übertragen. Ihre Vorgehensweise bleibt je
doch weitgehend textimmanent, sodass ihre Erkenntnisse über die Wahrnehmung einer 
vielfach festgestellten Verwischung der vereindeutigenden Mensch-Tier-Grenze nicht 
wirklich hinausgehen. Sie geht insbesondere auf den hybriden Status der Tierwesen ein 

45 Zhou, Jianming: Tiere in der Literatur. Eine komparatistische Untersuchung der Funktion von Tierfiguren 
bei Franz Kafka und Pu Songling. Max Niemeyer Verlag, 1996. S. 252. 

46 Vgl. ebd. S. 251. 
47 Vgl. Lipiński, Krzystof: »›Wie ein Hund!‹. Symbolische und wirkliche Begegnung von Tier und 

Mensch bei Kafka.« Die Vielfalt in Kafkas Leben und Werk. Hg. von Wendelin Schmidt-Dengler und 
Norbert Winkler. Vitalis, 2005. S. 84. 

48 Vgl. ebd. S. 87f. 
49 Vgl. ebd. S. 92f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003 - am 13.02.2026, 04:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

und formuliert daraus Thesen über die Aussagen der Texte zu Fragen von Speziezis
mus.50 Harel bezeichnet Kafkas Darstellung von Tieren als ›Zoopoetik‹, der sie einen pro
grammatischen Anti-Anthropozentrismus zuschreibt: 

Constituting a model of species fluidity between the human and the nonhuman, 
Kafka’s zoopoetics undermines the stark barrier, installed by the anthropocentric 
hegemony, between human and other animals. Through denying the animalistic 
elements in humans and disavowing other animals’ agency, excluding them from 
social life, as well as neutralizing compassion for them, the human-animal barrier has 
been designed to regularize both humanity and animality. Kafka’s zoopoetics is thus 
the anticipated fictional manifestation of the critical zoopolitical theories evolved 
at the turn of the third millennium. Reading Kafka’s zoopoetics in dialogue with 
contemporary zoopolitical theories engenders a poetic-political postanthropocentric 
space, which is simultaneously imagined and very real.51 

Überlegungen zum Anthropozentrismus sollen in meiner Arbeit immer wieder eine Rol
le spielen. 

Tom Pätschke betrachtet in seiner 2022 vorgelegten Monografie die Tiere in Kafkas 
Werk unter dem Aspekt ihres Status als Anderes und nimmt die Konstruktionsbedin
gungen der Mensch-Tier-Grenze in den Blick. Erklärtermaßen liegt bei ihm »der Fo
kus auf den Grenzverletzern, Überwechslern und Renegaten«52 und auf anthropologi
schen Aspekten53 anstatt auf den Tierfiguren selbst. Der Aspekt von Andersartigkeit und 
Grenzziehung ist auch für mein Vorhaben von Interesse, noch stärker möchte ich aller
dings die Ausgestaltung der Tierlichkeit selbst in Kafkas Texten in den Blick nehmen – 
und diese im Vergleich zu Lovecraft und in ihrer Einflussgebung auf die Theorie analy
sieren. Orientativ hilfreich ist Pätschkes »Index des Inhumanen im Werk Franz Kafkas«, 
der seiner Studie angehängt ist. 

Margot Norris weist in der Monografie Beasts of the Modern Imagination (1985) auf die 
»biocentric tradition«54 hin, in die Kafka sich gemeinsam mit Darwin und Nietzsche ein
reiht und kontextualisiert seine Texte damit im zeitgenössischen Tierdiskurs. Der Sam
melband Kafka’s Creatures von 2010 befasst sich, inspiriert durch tiertheoretische Per
spektiven, innovativ mit dem Stellenwert der Tierfiguren und liefert dabei viele wertvolle 
neue Analyseansätze, die hier an verschiedenen Stellen argumentativ nutzbar gemacht 
werden sollen. Der 2019 von Agnes Bidmon und Michael Niehaus herausgegebene Sam
melband Kafkas Dinge beschäftigt sich darüber hinaus mit nichtmenschlichen Elementen 
in Kafkas Erzählwelt, ohne sie jedoch dezidiert aus der Blickrichtung des Nonhuman Turn 
zu betrachten. 

50 Vgl. Harel, Naama: Kafka’s Zoopoetics. Beyond the Human-Animal Barrier. University of Michigan 
Press, 2020. S. 48. 

51 Ebd. S. 162f. 
52 Pätschke, Tom: Das andere Andere. Kreatürliche Grenzgebiete im Œuvre Franz Kafkas. Thelem, 

2022.S. 22. 
53 Vgl. ebd. S. 25. 
54 Norris, Margot: Beasts of the Modern Imagination. Darwin, Nietzsche, Kafka, Ernst, & Lawrence. The 

Johns Hopkins University Press, 1985. S. 220. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003 - am 13.02.2026, 04:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Vorbemerkungen 23 

Somit kann als Desiderat der aktuellen Kafka-Forschung festgehalten werden, dass 
der hybride Status der Tiere von entscheidender Bedeutung ist. Anstatt utopische Alter
nativszenarien zu entwickeln, bleiben die Tiere jedoch immer noch das Andere, wobei die 
Komplizenschaft der erzählenden Zwischenwesen bei der Unterdrückung dieses Ande
ren die menschliche nachvollzieht und aufzeigt. Dies ist durchaus bewusst als unange
nehme Rezeptionserfahrung intendiert – diese Thesen sollen meine Textanalyse leiten. 

Es soll zudem keineswegs geleugnet werden, dass Natur in Kafkas Texten nicht sehr 
präsent ist und eher leer und trostlos als üppig und wuchernd vorkommt. Jedoch möchte 
ich hier auf jene Punkte aufmerksam machen, die auf ein dezidiert ökologisches Natur
verständnis hinweisen, das den Texten bisher versagt wurde, das sich aber direkt aus 
dem zeitgenössischen Diskurs speist und diesen zugleich kritisch unterläuft. So zeich
net sich zudem ab, dass in der Forschung die Frage, ob Kafka tatsächlich genuines Natur- 
und Tierinteresse äußert und dieses realitätsgetreu abbildet, noch lange nicht abschlie
ßend geklärt ist. Deleuze und Guattari argumentieren in Bezug auf Kafka, »l’on peut 
penser que son idée est plus juste du point de vue de la Nature elle-même« (KA 64). Diese 
Arbeit soll einen Beitrag zu dieser wichtigen Debatte liefern, die es ermöglicht, das in
tensiv erforschte Kafka-Werk noch einmal aus einer frischen Perspektive in den Blick zu 
nehmen, die neue Erkenntnisse ermöglicht – und vor allem aufzeigt, wie wichtig Kafka- 
Lektüren für die ökologische Theorie werden. Gerade diese Verstrickung in Prozesse der 
Wissensproduktion soll Fokus meiner Analyse sein. 

Ähnlich verhält es sich mit dem Werk Lovecrafts, zu dem die Forschung ohnehin 
– aufgrund der ihm lange zugeschriebenen fehlenden literarischen Qualität – weitaus 
übersichtlicher ist als die zu Kafka. Auffällig ist auch, dass ein Großteil der Beiträge ver
altet ist. Neuere Monografien gibt es nur sehr wenige – wohl geschuldet den Schwierig
keiten, die Lovecrafts problematische politische Positionen verursachen. Die zu Love
craft veröffentlichten Monografien und längeren Beiträge (Airaksinen, St. Armand, Bur
leson, Callaghan, Carter, Houellebecq, Poole, Shreffler, Smuda, Edmund Wilson) befas
sen sich vor allem mit der Gestaltung seines (kosmischen) Horrors, seinem Begriff der 
Weird Fiction und seiner Philosophie des kosmischen Indifferentismus. Auch die Sam
melbände H.P. Lovecrafts kosmisches Grauen, herausgegeben von Franz Rottensteiner, so
wie Discovering H.P. Lovecraft, herausgegeben von Darrell Schweitzer, zielen in eine ähnli
che Richtung. Der von Sean Moreland herausgegebene Band The Lovecraftian Poe beschäf
tigt sich vor allem mit Einflüssen bei und der Rezeption von Lovecraft. Einen etwas ande
ren Zugang wählt Johannes Weyrauch, der sich mit Rassismus und White Anxiety in Love
crafts Werk auseinandersetzt. Dieser Aspekt soll für meine Analyse besonders in Kapitel 
5.1.3 eine Rolle spielen. Eine Sonderrolle nimmt Graham Harmans Lovecraft-Rezeption 
in Weird Realism ein, der ich speziell das Kapitel 6.1.2 widmen werde. In den vergange
nen Jahren sind jedoch auch Beiträge hinzugekommen, die zum Teil eine ökokritische 
Perspektive erforschen. In den neueren Sammelbänden (herausgegeben von Sederholm/ 
Weinstock und Waugh) finden sich Aufsätze, die in eine solche Richtung argumentieren, 
eine umfangreiche Monografie fehlt bisher. 

Isabelle van Elferen untersucht Verbindungen zwischen Lovecraft und Graham 
Harmans Speculative Realism – dieser Perspektive möchte ich mich ebenfalls ausführli
cher in Kapitel 6.1 anschließen. Brian Johnson betrachtet die Rolle von Posthumanismus 
und Ökologie bei Lovecraft, kommt jedoch zu dem Schluss: »Lovecraft’s pessimistic 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003 - am 13.02.2026, 04:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

posthumanism was not overtly concerned with anxieties about ecological catastrophe, 
but it did emerge out of a recognition of humanity’s inescapable imbrication in the 
nonhuman world.«55 Mit dieser Lesart stimme ich nicht ganz überein – wie ich zeigen 
möchte, spielt eine spezifisch ökologische Angst bei Lovecraft durchaus eine Rolle und 
verleiht seinen Texten somit Anklänge von Climate Fiction avant la lettre. 

Alison Sperling betont, dass Lovecrafts Werk insofern Kritik an einer anthropozen
trischen Epistemologie übe, als es 

reflects many of the concerns of more widely read and recognized Modernist writers of 
the period. These concerns include a fascination with and skepticism toward scientific 
dogma and technological advances, a cynicism toward religion, a return to realism, and 
a challenge to humanity’s capacity for knowledge. Lovecraft’s work asks readers to con
template how one comes to know what one knows, whether knowledge of the world is 
ever really possible at all, and to imagine instead forms of nonhuman knowledge.56 

Eine umfangreiche Studie in dieser Richtung liegt bisher nicht vor, weshalb ich diesen 
Ansätzen nachgehen möchte. 

Einige Forschungsbeiträge nehmen die wissenschaftshistorische Dimension von 
Lovecrafts Texten in den Blick – einige davon auch mit Fokus auf ihre nichtmenschlichen 
Elemente. Eine objektorientierte Lesart von Lovecraft findet sich zum Beispiel bei Ben 
de Bruyn, auch hier aber nicht mit dem theoretischen Impetus des Nonhuman Turn. John 
M. Navroth betrachtet Lovecrafts Auseinandersetzung mit dem Polarmythos und der 
damit verbundenen Naturexpedition. Shelley Saguaro analysiert die Rolle der »bota
nical tentacles« bei Lovecraft und damit von Tier- und Pflanzlichkeit in seinem Werk. 
Patricia MacCormack untersucht Lovecraft’sche Einflüsse auf die ökokritische Theorie 
und betrachtet seine Texte »through Deleuzo-Guattarian gates« – eine ausführliche 
Diskussion ihrer Thesen soll in Kapitel 6.1 erfolgen. 

Dass es bisher noch keine umfangreiche Untersuchung zu Lovecrafts Tierfiguren 
gibt, erstaunt. Denn natürliche und nichtmenschliche Entitäten sind ein wichtiger 
Bestandteil seines Werks. Fritz Leiber bezeichnet den Cthulhu-Mythos als »assemblage 
of beings whose weird attributes reflect the universe’s multitudinous environments and 
whose fantastic names are suggestive renderings of non-human words and sounds«57. 
Er betont die 

importance of the new universe of science in his writings, for it was the method of sci
entific realism, approaching in some of his late tales (At the Mountains of Madness and 
›The Shadow Out of Time‹) the precision, objectivity, and attention to detail of a report 
in a scientific journal.58 

55 Johnson, Brian: »Prehistories of Posthumanism. Cosmic Indifferentism, Alien Genesis, and Ecology 
from H.P. Lovecraft to Ridley Scott«. The Age of Lovecraft. Hg. von Carl H. Sederholm und Jeffrey 
Andrew Weinstock. University of Minnesota Press, 2016. S. 106. 

56 Sperling, Alison: »H.P. Lovecraft’s Weird Body«. Lovecraft Annual. Nr. 10, 2016. S. 76. 
57 Leiber, Fritz Jr.: »A Literary Copernicus«. Discovering H.P. Lovecraft. Hg. von Darrell Schweitzer. 

Wildside Press, 2001. S. 10. 
58 Ebd. S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003 - am 13.02.2026, 04:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Vorbemerkungen 25 

Diese interessante formale Bezugnahme auf wissenschaftliche Ausdrucksweisen für die 
Tierthematik soll auch bei meiner Analyse eine Rolle spielen. 

Einzig die Menschenaffen und Affenmenschen bei Lovecraft sind als Diskursproduk
te der Evolutionstheorie bearbeitet worden, zum Beispiel von David Simmons. Für Jens 
Malte Fischer spielen Darstellungen von Tieren in seiner Analyse von Lovecrafts produk
tivem Ekel eine Rolle59 – allerdings fragt er nicht nach deren agency, sondern nach ihrem 
Symbolcharakter. Robert H. Waugh beschäftigt sich mit der schwarzen Katze als Figur 
bei Lovecraft, auch dies jedoch ohne die Instrumentarien der Animal Studies, sodass sei
ne Erkenntnisse wenig anschlussfähig sind. Ähnlich geht Susanne Smuda in ihrer Mo
nografie H.P. Lovecraft’s Mythologie bei der Betrachtung der Katzenfiguren vor. 

John Langan betrachtet Stephen Kings Rezeption von Lovecraft für sein Konzept des 
Animal Sublime – wobei jedoch eine ausführliche Lektüre der Lovecraft-Texte im Hin
blick auf ihre Tierfiguren etwas kurz kommt. Jed Mayer nimmt Lovecrafts Tierfiguren 
im Zusammenhang mit Darstellungen von race und species in den Blick. Darauf aufbau
end möchte ich auch in Kapitel 5 argumentieren. Besser untersucht sind die Figuren als 
Monster, etwa bei Pierre Lurbe oder bei Fischer. Diese Ansätze werde ich in Kapitel 4 und 
5 zu Rate ziehen. 

Die Forschung weist wiederholt auf Lovecrafts Programm eines cosmic indifferentism 
hin.60 Damit hängt die Konzeption des mechanischen Materialismus zusammen: »As a 
mechanistic materialist, Lovecraft understood the universe as a mechanism governed by 
natural laws.«61 Diese ist durch Ernst Haeckel, den Begründer des Ökologie-Begriffs, be
einflusst62 und geriert sich auch in einer anti-anthropozentrischen Dimension.63 Daraus 
entsteht ein spezifischer, Lovecraft-typischer Horror: »He pronounced the utter terror of 
cosmic horror, the possibility that the human race merely treads water above the great 
maelstrom of atavism.«64 Wie Fritz Leiber beschreibt, leitete Lovecraft somit entschei
dende Paradigmenwechsel des Genres ein: 

Howard Phillips Lovecraft was the Copernicus of the horror story. He shifted the focus 
of supernatural dread from man and his little world and his gods, to the stars and the 
black and unplumbed gulfs of intergalactic space. To do this effectively, he created a 
new kind of horror story and new methods for telling it.65 

59 Vgl. Fischer, Jens Malte: »Produktiver Ekel. Zum Werk Howard Philips Lovecrafts«. Phantastik in Li
teratur und Kunst. Hg. von Christian W. Thomsen und Jens Malte Fischer. Wissenschaftliche Buch
gesellschaft, 1980. S. 319f. 

60 Vgl. Poole: In the Mountains of Madness. S. 212; Wilson, Eric: The Republic of Cthulhu. Lovecraft, The 
Weird Tale, and Conspiracy Theory. Punctum Books, 2016. S. 16; Joshi, S.T.: »H.P. Lovecraft: Leben und 
Denken«. H.P. Lovecrafts kosmisches Grauen. Hg. von Franz Rottensteiner. Suhrkamp, 1997. S. 23f. 

61 Weyrauch, Johannes: Racism and White Anxiety in H.P. Lovecraft’s Weird Tales. Longtai Verlag, 2011. 
S. 82. 

62 Vgl. Mosig, Yozan Dirk W.: »The Four Faces of the Outsider«. Discovering H.P. Lovecraft. Hg. von Dar
rell Schweitzer. Wildside Press, 2001. S. 28. 

63 Vgl. Tierney, Richard L.: »The Derleth Mythos«. Discovering H.P. Lovecraft. Hg. von Darrell Schweitzer. 
Wildside Press, 2001. S. 53. 

64 Poole: In the Mountains of Madness. S. 268. 
65 Leiber: »A Literary Copernicus«. S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003 - am 13.02.2026, 04:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Hanna Sellheim: Tierwerden und Pflanzendenken in der Literatur 

Das Verhältnis von Horror-Genre und ökologischem Interesse möchte ich im Folgenden 
diskutieren – und die spezifischen Potenziale des Genres für die Darstellungen von na
turbezogenen Sorgen herausarbeiten. 

Als Zusammenfassung kann festgehalten werden, dass auch im Falle Lovecrafts die 
nichtmenschlichen, tierlichen, natürlichen Aspekte bemerkt, oft aber eher im Hinblick 
auf ihre Bedeutung für Lovecrafts Geschichten als Horror-Literatur gedeutet worden 
sind, weniger in Bezug auf ihre ökologischen Implikationen. 

Verständlicherweise ist die Forschung dem Werk von Lovecraft in den vergangenen 
Jahren mit einem gewissen Widerwillen, wenn nicht sogar Furcht begegnet. Die rassisti
schen Untertöne darin sind beunruhigend und keineswegs zu rechtfertigen. Ich möchte 
den Versuch unternehmen, die Texte auf ihre ökologischen Aspekte hin zu analysieren 
– im vollen Bewusstsein ihrer problematischen Tendenzen. Dies soll aufzeigen, dass ein 
Bewusstsein für Fragen von Natur und Umwelt nicht zwangsläufig einhergeht mit einem 
Gefühl für soziale Gerechtigkeit, aber, wie bei Kafka, durchaus die Möglichkeit dazu hat. 
Dafür ist es unerlässlich, die Texte in ihrem Kontext zu lesen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003 - am 13.02.2026, 04:19:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431030-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

