Berichte und Kommentare

Vasconcelos, José Leite de (ed.)

1975 Cancioneiro popular portugués. (Coordenado e com in-
trod. de M. Arminda Zaluar Nunes.) Vol. 1. Coimbra: Por
Ordem da Universidade.

Cancioneiro popular portugués. (Coordenado e com in-
trod. de M. Arminda Zaluar Nunes.) Vol. 2. Coimbra: Por
Ordem da Universidade.

1979

Das Phinomen der Blutrache

Konnen gewohnheitsrechtliche Praktiken
des Kanun als Selbstjustiz bezeichnet
werden?

Georg Winterberger

Auch wenn es sich bei der Blutrache sowohl zah-
lenméBig als auch flichenméfig um ein marginales
Phidnomen handelt, so sind sich Experten dennoch
einig, dass noch heute Blutrache-Morde vorkom-
men. Das Auftreten dieses Phédnomens schrinkt
sich indes nicht nur auf Gebiete wie Nordalbanien
und Kosovo ein, sondern wird infolge der Migra-
tion auch nach Westeuropa exportiert. Im Diskurs
um das Thema der Blutrache fallen hdufig Schlag-
worter wie Gesetzlosigkeit, Selbstjustiz oder Ahn-
liches. Genau deshalb ist es wichtig, dass sich die
Wissenschaft auch weiterhin mit diesem Thema be-
fasst. In diesem Beitrag mochte ich der Frage nach-
gehen, inwiefern die Praxis der Blutrache als Selbst-
justiz betrachtet werden kann. Hierbei werde ich vor
allem die Innenperspektive beleuchten, da nur diese
uns erlaubt, ein differenziertes Bild zu erhalten, das
neben den unzihligen Fremdzuschreibungen unbe-
dingt notig ist.

Die Blutrache macht eine der Bestrafungsfor-
men des Kanun aus. Deshalb muss sie im Kontext
dieses weit in die Vergangenheit zuriickreichenden,
miindlich tradierten (Gewohnheits-)Rechtssystems
betrachtet werden. Der erste Teil dieses Beitrages
geht auf den Kanun ein. Nach einem kurzen histo-
rischen Abriss werden die zentralen Konzepte des
Gewohnbheitsrechtes und die tatsdchlichen Umset-
zungen von gewohnheitsrechtlichen Praktiken im
Alltag erldutert. Im zweiten und dritten Teil fol-
gen Ausfithrungen zu den Hauptgriinden fiir das
(Wieder-)Auftreten der Blutrache im Kosovo und
in Nordalbanien und eine Prizisierung des heuti-
gen Verbreitungsgebietes. Das Auftreten der Blut-
rache — in der heutigen Zeit vor allem im Kosovo

Anthropos 112.2017

237

und in Nordalbanien — wird ausgefiihrt, weil es uns
Hinweise darauf gibt, wie das Phinomen innerhalb
staatlicher Rechtssysteme funktioniert und inwie-
fern von einem Gesetzesvakuum ausgegangen wer-
den muss.

Der Kanun

Der Kanun ist ein urspriinglich ungeschriebenes
Rechtssystem, das die wesentlichen Aspekte des
Sozialverhaltens regelt. In vielen — meist ruralen —
Landesteilen Albaniens und Kosovos wird dieses
Rechtssystem seit Jahrhunderten und auch heute
noch eingehalten (Elsie 2001: iii; Amnesty Inter-
national 2006b: 76; EULEX 2009; EULEX Koso-
vo 2012a, 2012b; Littlewood 2002: 88; Littlewood
and Young 2005: 75-76). Mit dem Begrift Kanun,
der “Gesetz” oder “Recht” bedeutet, hingt oft der
Name Leké Dukagjin zusammen. Der Kanun des
Leké Dukagjin, alb. Kanuni i Leké Dukagjinit, ist
die bekannteste Version dieses Gewohnheitsrechtes
mit dem wohl grofiten Geltungsbereich (Nordalba-
nien, Kosovo, Mazedonien und Montenegro), die
zu Beginn des 20. Jahrhunderts schriftlich festge-
halten wurde. Der Kanun bildet einen umfassen-
den Normen- und Verhaltenskodex, der alle Aspek-
te des Lebens regelt, von Grenzstreitigkeiten und
Weiderechten iiber Arrangements von Hochzeiten
und Bestimmungen der Gastfreundschaft bis hin
zu Ehre und Blutrache. Dieses Gewohnheitsrecht
umfasst einerseits Regelungen, die oft mit “Selbst-
justiz” umschrieben werden, andererseits aber auch
eine Reihe von 6ffentlichen Bestrafungsformen, wie
beispielsweise Geld- und Sachstrafen, das Nieder-
brennen von Haus und Hof, die Verwiistung der Fel-
der, die Vertreibung der Familie oder die Todesstrafe
— nur Haft- und Korperstrafen kommen nicht vor,
weil das mit der Ehre nicht vereinbar ist (Ammann
2003: 39-42).

Die zentralen Konzepte sollen hier im Uberblick
dargestellt werden: Die wichtigste Sozialeinheit ist
die Familie im Sinne der Hausgemeinschaft, die aus
allen Personen besteht, die in einem Haushalt leben.
Daneben bestehen drei weitere libergeordnete Kate-
gorien unter denen die erste sehr zentral ist:

1) Die patrilineare Blutsverwandtschaft, der soge-
nannte Stammbaum des Blutes.

2) Die matrilineare Blutsverwandtschaft, der soge-
nannte Stammbaum der Milch.

3) Und die territorialen Einheiten, wie beispielswei-
se das Dorf.

Der Hausherr trigt die wirtschaftliche und soziale
Verantwortung fiir den gesamten Haushalt und hat

218.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53. © Inhatt.
Inhalts Im 1r oder

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237

238

in seiner Funktion unbeschrinkte Verfiigungsge-
walt iiber seine Kinder, denn diese sind ihm nicht
nur aufgrund des Haushaltes zugeordnet, sondern
gehoren auch zu seinem Stammbaum des Blutes
(Schmidt-Neke 2001: xviii-xx). Und fiir die Zu-
gehorigkeit zu einer Familie beziehungsweise ei-
nem Clan ist ausschlieflich die Patrilinie bedeut-
sam. So bleibt auch eine Frau, die in die Familie
ihres Ehemanns einheiratet, zeit ihres Lebens ein
Mitglied der elterlichen Familie (Amman 2003: 27—
29). Diese nimmt dann auch die Blutrache auf sich,
wenn diese Frau jemanden totet oder ist zur Blut-
rache verpflichtet, wenn sie getotet wird, z. B. von
ihrem Ehemann (§ 57 Kanun des Leké Dukagjin)
(Schmidt-Neke 2001: xxix).

Eng verkniipft mit der Blutrache ist das Konzept
der Ehre, dessen Triger immer nur ein Mann sein
kann. Die Ehre jedes Mannes — egal von welcher so-
zialen Schicht — ist grundsétzlich gleich grof3. Ehr-
verletzungen konnen nach dem Kanun nur vergeben
oder mit Blut abgewaschen werden, nicht jedoch
durch Sachleistungen abgegolten werden. Zu den
Entehrungen gehdren neben dem Mord und Mord-
versuch: jemanden offentlich der Liige bezeich-
nen, jemanden anspucken, bedrohen, schlagen, ei-
ner Frau Gewalt antun, einen Gast von jemandem
beleidigen oder offene Schulden oder Versprechun-
gen nicht einhalten (Schmidt-Neke 2001: xxv). Und
Ehrverletzungen miissen bereinigt werden, denn
“So lange er [der entehrte Mann] dies nicht getan
hat, ist er in den Augen aller wertlos — er wird ge-
trennt von seinen Freunden und bei allen Anlédssen
verichtlich behandelt” (Durham 1995 [1909]: 139
zitiert in Ammann 2003: 35) und gilt nach dem Ka-
nun als toter Mann (Ammann 2003: 35).

Zur Durchfiihrung und Erhaltung des Rechts —
und vor allem der méinnlichen Ehre — wird die Rache
des Geschidigten als Hauptinstrument eingesetzt.
Im Laufe der Zeit fiihrte dies zu endlosen Fehden
und zur Blutrache (Elsie 2001: vi). Die Blutrache
wird von der patrilinearen Verwandtschaft des Ge-
schidigten vollstreckt. Ziel der Rache kann nach
dem Kanun nur ein Mann sein. Frauen und Kinder
sind ebenso ausgeschlossen wie Vieh und Hiuser.
Kann die Familie bzw. die patrilineare Verwandt-
schaft den Morder innerhalb von 24 Stunden tGten,
gilt die Blutrache als vollzogen. Jede Rache iiber
diese Zeitspanne hinaus eroffnet unweigerlich eine
neue Blutrache. Die Rache richtet sich grundsitz-
lich gegen jedes minnliche Mitglied des Morders
oder des Verletzers der Ehre (Schmidt-Neke 2001:
xix—xxi) und kann auch von jedem ménnlichen Mit-
glied der Familie des Verletzten ausgefiihrt werden.
Denn eine Ehrverletzung kommt immer einer Be-
leidigung der gesamten Patrilinie des Opfers gleich

218.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53. ©
its Im fr oder

Berichte und Kommentare

(Ammann 2003: 42). Eine offene Blutrache kann
zu jeder beliebigen Zeit und an jedem beliebigen
Ort eingefordert werden, mit Ausnahme von Kir-
chen, Moscheen, 6ffentlichen Plédtzen und dem eige-
nen Haus. Diese Ausnahmeregelung hat zur Folge,
dass in Zeiten potentiell akuter Bedrohung sich alle
minnlichen Mitglieder einer Familie zu Hause ein-
schliefen, um nicht Opfer einer Blutrache zu wer-
den. Den Frauen fillt dann zusétzlich zur hduslichen
Arbeit auch die von Landwirtschaft und Handel zu
(Ammann 2003: 42-46; Immigration and Refugee
Board of Canada 2013). Auch wenn morale und re-
ligiose Komponenten mit eine Rolle spielen, ist die
Blutrache primir eine rechtliche Sanktion inner-
halb eines Rechtssystems, namentlich des Kanuns,
und nicht eine religiose oder soziale Sanktion (Mile
2007: 7, 61). So obliegt es denn auch den Spezia-
listen fiir das Gewohnheitsrecht, meist Dorfiltes-
ten, Versohnungen herbeizufiihren (Schmidt-Neke
2001: xxi). Eine der Grundregeln der Blutrache in-
nerhalb des Kanuns ist die Offentlichmachung ei-
ner tatsichlichen Ausfiihrung einer Blutrache, denn
die Offentlichkeit iibernimmt die Rolle des Richters
im Gewohnheitsrecht, und somit muss sie unverziig-
lich informiert werden (Ammann 2003: 46). Auch
beschlief3t beispielsweise die offentliche Meinung
iiber die Schwere einer Ehrverletzung und wie die
Familie des Geschidigten reagieren muss.

Die tatsidchliche Umsetzung des Gewohnbheits-
rechtes im Alltag kann sich jedoch vom schriftlich
festgehaltenen Kanun unterscheiden. Denn auf die
schriftlichen Varianten des Kanuns wird kaum zu-
riickgegriffen, sondern weiterhin auf die Rechts-
spriiche der alten Ménner. Das trigt zu unterschied-
lichen oder gar widerspriichlichen Interpretationen
der gewohnheitsrechtlichen Regelungen bei (Am-
mann 2003: 98-99). Blutfehden sind im Kanun re-
gulative Mechanismen im Sinne eines Konflikt-Ma-
nagements fiir das Innere einer Gesellschaft. Aber
auch wenn die Blutfehden weniger auf die Vernich-
tung einer gegnerischen Gruppe abzielen, sondern
vielmehr auf die Wiederherstellung eines Gleichge-
wichtes, zeigen die Erfahrungen aus dem Alltag teil-
weise genau das Gegenteil: Ménner bzw. ménnliche
Mitglieder einer Familie, die potentiell von einer
Blutrache bedroht sind, leben teilweise iiber Monate
oder Jahre hinweg in ihren Hausern. Wie ernst die-
ses Phinomen ist, zeigt alleine schon die Tatsache,
dass lokale Fernsehsender fiir die eingeschlosse-
nen Jungen regelmifBig Unterrichtsprogramme der
wichtigsten Schulfdcher senden (Ammann 2003:
50, 56, 63). Auf eine weitere Problematik, die auf
neue Interpretationen des Gewohnheitsrechtes hin-
weisen, macht Amnesty International aufmerksam
(2006a: 16—17): “Amnesty International notes with

Anthropos 112.2017

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237

Berichte und Kommentare

concern not only that the use of the Kanun appears
to be reviving, but is spreading beyond its tradition-
al provisions, which exempted women from blood
feuds. According to the prison authorities, in some
cases, women who have killed their husbands and
are currently serving sentences for murder, have
been threatened with revenge killings by their hus-
band’s family.”

Hauptgriinde fiir das (Wieder-)Auftreten
der Blutrache

Die Anfinge des Kanun reichen weit iiber die os-
manische Herrschaft zuriick. Dieses Gewohnheits-
recht war immer Erginzungs- und zugleich Kon-
kurrenzrecht zum Recht des jeweiligen Staates.
Somit waren und sind die Uberlebenschancen des
Gewohnheitsrechts immer abhingig von der Durch-
setzungsfihigkeit und der Effizienz des staatlichen
Verwaltungssystems. Diese konnte von Zeit zu Zeit
aber auch von Ort zu Ort variieren — beispielsweise
Stadt versus Land (Schmidt-Neke 2001: xiii—xv).
Eine Korrelation zwischen der Pridsenz bzw. der
Schwiche eines Staates und illegalen Tatigkeiten
der Bevolkerung ist somit offensichtlich — wobei
die Blutrache nur aus Sicht des Staates illegal ist,
aus Sicht des Kanun handelt es sich um eine (ge-
wohnheits-)rechtlich anerkannte Praxis. Im Folgen-
den wird die Situation in Nordalbanien und im Ko-
sovo dargelegt.

Die ersten Bemiihungen, das Gewohnheits-
recht und die Blutrache aktiv zu kontrollieren, ge-
hen auf Ahmet Zogu zuriick, der 1928-1939 Ko-
nig der Albaner gewesen ist. [hm ging es darum,
seinen Einfluss zu verstirken. Und das erreichte er
durch rechtliche und polizeiliche Prisenz in seinem
Territorium. Die Blutrache-Morde gingen aufgrund
dieser Prisenz um die Hilfte zuriick. Die kommu-
nistische Regierung Albaniens war noch erfolgrei-
cher. Im Jahr 1960 gelang es ihr, das Phdnomen in
Albanien ganz zum Verschwinden zu bringen (Mile
2007: 8, 42, 62-63). Auch im Kosovo schwichten
1945-1991 die staatlichen Strukturen der ehema-
ligen Sozialistischen Foderativen Republik Jugo-
slawien die Rolle des Gewohnheitsrechtes, da die
damaligen 6konomischen und sozialen Programme
die Funktionen der GroBfamilien zu einem Grofteil
ersetzten. Dieser Zustand hielt bis zum Beginn der
1990er Jahre an, dem Zeitpunkt des fast iibergangs-
losen Zusammenbruchs der realsozialistischen Ord-
nung, der ein Vakuum hinterlassen hat, das von den
schwachen staatlichen Institutionen nicht ausgefiillt
werden konnte. Gesellschaftsstabilisierende Ord-
nungselemente des Kanun wurden von der Bevolke-

Anthropos 112.2017

216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53.

239

rung wieder eingefiihrt. Und diese Revitalisierung
der gewohnheitsrechtlichen Praxis muss tatséch-
lich im Sinne einer rationalen Wahl in einer Situa-
tion mangelnder Alternativen angesehen werden.
Dadurch dass dieses Gewohnheitsrecht jedoch ein
weitgehend geschlossenes System ist, wurden auch
die destruktiven Elemente des Kanun nach dem
Wegfall der staatlichen Repression wiederbelebt
(Schmidt-Neke 2001: xxxiii; Ammann 2003: 121;
Schwandner-Sievers 1999: 139; Nixon 2009: 115).
AuBerdem wurde die Blutrache-Idee infolge der
Migration auch nach Westeuropa exportiert (Wicker
2012: 225). Die neuen demokratischen Regime Ex-
Jugoslawiens sahen sich somit mit einem starken
Aufkommen der Blutrache konfrontiert. Verschie-
dene Versohnungsaktionen, die in den 90er Jahren
von einer Gruppe um den Soziologen Anton Ceta
in Kosovo, Mazedonien und Montenegro organi-
siert wurden, zeigten nur miafigen Erfolg (Semelin
2003: 364). Auch alte Blutfehden, die bis vor die so-
zialistische Zeit zuriickreichten, wurden wieder be-
lebt. Die Regierungen in den 90er Jahren des letzten
Jahrhunderts waren unfihig, konsequent die Schul-
digen in Mordfillen (meist resultierend aus Konflik-
ten um Land, Wasser, Ehre und Eifersucht) zu be-
strafen. Selbstredend konnte die Bevolkerung auch
kein Vertrauen in die neuen Regierungen und in de-
ren Rechtssystem aufbauen, sondern stiitzte sich
wieder auf das alte Gewohnheitsrecht. In den Fol-
gejahren wurde die Machtlosigkeit der Regierun-
gen gegeniiber dem Phinomen der Blutrache im-
mer offensichtlicher (Mile 2007: 10, 42, 44). Das
Beispiel Kosovo zeigt, dass die Polizei eine zentrale
Rolle spielt, denn solange solche staatlichen Institu-
tionen wie die Polizei Defizite aufweisen, wie bei-
spielsweise ein Mangel an Professionalitét, logisti-
sche und infrastrukturelle Probleme, ein Mangel an
Spezialisation und eine schlechte Koordination mit
anderen staatlichen Institutionen, kann das staatli-
che Recht nicht durchgesetzt werden (Mile 2007:
63). Interviews, die das Immigration and Refugee
Board of Canada (2013) gesammelt hat, bestitigen
dies dann auch: “[...] someone who feels threatened
by a blood feud can go to the police, and that the
police may patrol the area more frequently, but that
there is no protective custody and the police are un-
able to guard people 24 hours a day [...] the police
generally have a fairly good reputation, but often do
not want to get involved in blood feuds due to per-
sonal safety issues [...] the police are not particu-
larly effective in providing protection or prevent-
ing further violence [...] the police may take action
once violence occurs.”

Eine demokratische Regierung kann zweifellos
nicht dieselben Methoden anwenden wie ein sozia-

.
fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237

240

listisches Regime, um ein paralleles Rechtssystem
zu verhindern. Deshalb spielt das Vertrauen der Be-
volkerung in die Regierung und deren Rechtssystem
eine wesentliche Rolle. Je mehr die Bevolkerung da-
von tiberzeugt ist, dass Unrecht in ihrem Sinne be-
straft wird, desto weniger fiihlt sie sich verpflichtet,
selbst fiir Recht und Ordnung zu sorgen. Die Schaf-
fung von vertrauensbildenden Voraussetzungen, bei-
spielsweise eine von der Allgemeinheit akzeptierte
Justiz, reicht jedoch nicht fiir die Zuriickdrangung
des Gewohnbheitsrechtes, denn rein objektive Vor-
aussetzungen dndern ein Wertesystem nicht. Und
ein zentraler Grundwert des Kanun ist zwingend
zu beachten: Das staatliche Rechtssystem kann nur
materiellen Schaden kompensieren, das Bediirfnis
der Bevolkerung nach Rekonstruktion verlorener
Ehre bleibt jedoch unbefriedigt. Auch bleiben bei
der staatlichen Rechtsprechung verwandtschaftliche
Strukturen unbeachtet, diese machen aber wichti-
ge Aspekte des kulturellen Selbstverstindnisses der
Bevolkerung aus. Bestraft wird jeweils nur der Té-
ter, der Konflikt wird jedoch als Konflikt zwischen
zwei Familien angesehen. Deshalb greifen oftmals
Beteiligte trotz staatlicher MaBnahmen auf gewohn-
heitsrechtliche Praktiken zuriick. So gibt es denn
auch mehrere Fille, wie die eines Verurteilten, der
nach 5 Jahren Gefingnis sich sofort nach der Frei-
lassung zu Hause einschloss, da er trotz verbiif3ter
Strafe die Rache der Angehorigen des Opfers fiirch-
tete. Er getraute sich erst wieder nach draufen als
das “Blut” in gewohnheitsrechtlicher Manier verge-
ben wurde (Ammann 2003: 118-119). “In anderen
Fillen wurden Riickkehrer aus der Emigration un-
erwartet zum Opfer einer Rache oder mussten sich
nach ihrer Riickkehr wegen einer drohenden Blut-
rache unverziiglich in ihre Hiuser einschlieen”
(Ammann 2003: 115).

Zusammengefasst lassen sich folgende Motive
bei den Blutfehden erkennen, die seit den 90er Jah-
ren wieder vermehrt auftreten (Schmidt-Neke 2001 :
xxxili—xxxiv; Immigration and Refugee Board of
Canada 2013):

— Begleichung einer jahrzehntealten Blutschuld,

— Eskalation eines Streits bis zu einer Ehrverlet-
zung,

— Ubergriffe gegen Frauen,

— Fahrldssige Totungen, die jedoch als Mord ge-
wertet werden,

— Streit um Grundstiicke und Eigentumsrechte,

— und Dispute um moralische Fragen.

Auch wenn das Hauptmotiv fiir Blutfehden immer
noch die Ehrverletzungen sind, kommen heute auch
Macht und Geld als Motive dazu.

218.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53. ©
its Im fr oder

Berichte und Kommentare

Verbreitungsgebiet

Das Gebiet, in dem heute noch teils nach dem Ka-
nun gelebt wird und in dem die Blutrache noch vor-
kommt, umfasst folgende Regionen:

— Nordalbanien: Mirdité, Malési e Madhe, Du-
kagjin, Puké&, Kurbin, Has, Kuké&s und Tropojé
(Schwandner-Sievers 1999: 133),

— Kosovo: Karadak, Golak, Pe¢, Dakovica, Prizren
Dragas, Shar Berge (Mangalakova 2004: 11),

— und in einem geringeren Masse in Montenegro
und Mazedonien.

Diese Angaben basieren auf staatlichen Berichten,
auf Berichten von nichtstaatlichen Organisationen
und Medien, sowie auf Experteninterviews. Statis-
tiken fiir die letzten fiinf Jahre gibt es nicht (Im-
migration and Refugee Board of Canada 2013). In
welchem Ausmal3 die Blutrache tatsidchlich noch
vorkommt, ist aufgrund der anzunehmenden Dun-
kelziffer, aber auch aufgrund dessen, dass es sich
durchaus um ein journalistisches Modethema han-
delt, schwierig einzuschitzen. In der Fach- und
Medienwelt herrscht jedoch Einigkeit dariiber, dass
das Phidnomen in Nordalbanien als bedeutend ein-
zuschitzen ist (Ammann 2003: 60-61). Im Kosovo
gab es wihrend des Krieges kaum Fille von Blut-
rache, da ein gemeinsamer Feind vorhanden war.
Erst ab 1999 stieg die Zahl der Blutrache-Morde an
als Konsequenz eines schwachen Staates, in dem
das Recht nicht gut funktionierte bzw. durchgesetzt
werden konnte (Mangalakova 2004: 11). Bis 2008
war der Kosovo ein UN-Protektorat erst mit einer
UNMIK- dann mit einer EULEX-Polizei, die von
der Bevolkerung nicht als eigene betrachtet wurde,
sondern eher als Besatzer, und somit nicht respek-
tiert wurde. Dies betraf vor allem die ldndlichen
und abgelegenen Berggebiete, die Stidte jedoch
in einem geringeren Ausmafe. Geméal einigen Ex-
perten seien die Blutrache-Fille im Kosovo in den
letzten Jahres etwas angestiegen, andere Experten
gehen davon aus, dass es in den letzten Jahren nicht
mehr Fille gab als friiher. Einig sind sich die Exper-
ten aber dariiber, dass es sich im Kosovo nicht um
ein zahlenmiBig groes Phianomen handelt, aber es
kidmen jdhrlich einige Fille vor (Immigration and
Refugee Board of Canada 2013). Bemerkenswert
erscheint aber doch die Tatsache, dass heutige Poli-
tiker aus dem Kosovo die Aktualitédt und Problema-
tik des Kanun und der Blutrache negieren, dann je-
doch gewisse Regionen des Landes aufgrund einer
aktuellen Blutfehde nicht bereisen, wie Mangala-
kova (2004: 13) an einem Beispiel aufzeigen kann.

Anthropos 112.2017

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237

Berichte und Kommentare

Karte 1: Verbreitungsgebiet des
Kanun (graue Flache) in Albanien
und im Kosovo.

Handelt es sich bei der Blutrache um Selbstjustiz?

Die Blutrache ist neben 6ffentlichen Bestrafungs-
formen, wie beispielsweise Geld- und Sachstrafen,
eine wichtige Bestrafungsform des Kanun. Auch
wenn Blutrache-Morde nicht von Institutionen aus-
gefiihrt werden, die die Gemeinschaft bzw. die Ge-
sellschaft oder ein Staat ins Leben gerufen haben,
sondern von Einzelpersonen und patrilinearen Fa-
milienverbianden, so handelt es sich immer noch
um eine Praxis, die in gewohnheitsrechtliche Re-
geln eingebunden ist, und somit um eine rechtliche
Sanktion innerhalb eines Rechtssystems. Aus der
Innenperspektive muss folglich klar verneint wer-
den, dass es sich bei der Blutrache um eine Art der
Selbstjustiz handeln wiirde. Nein, die betroffenen

Anthropos 112.2017

Erlaubnis Ist

241

bzw. in der Ehre verletzten Personen und deren Fa-
milien sind ja gerade dazu verpflichtet, die Schul-
digen zu bestrafen. Denn wird eine Ehrverletzung
nicht nach gewohnheitsrechtlicher Praxis gesiihnt,
ist ein weiterer Verbleib in der Gesellschaft fiir die
gesamte betroffene Familie nicht mehr zumutbar.
Nun ist eine rechtspluralistische Praxis von
gleichzeitig giiltigen gewohnheitsrechtlichen und
staatlichen Rechtssystemen nicht per definitionem
ausgeschlossen, denn verschiedene Systeme kon-
nen durchaus nebeneinander koexistieren und kom-
plementir angewendet werden. Im Fall des Kanun
konnte sich eine Koexistenz jedoch nie durchsetzen.
Die Geschichte zeigt, dass die gewohnheitsrechtli-
che Praxis des Kanun schon immer in Konkurrenz
zu staatlichen Rechtssystemen gestanden hat. Ein

218.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53. © Inhatt.
Inhalts Im 1r oder

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237

242

Auftreten der Blutrache konnte immer dann beob-
achtet werden, wenn die staatlichen Institutionen
bzw. die (polizeiliche) Prisenz des Staates schwach
waren. Aus der Sicht des Staates ist die Blutrache-
Praxis tatsdchlich anderen der Selbstjustiz zuzu-
rechnenden Handlungsweisen gleichzusetzen, da
sie staatlichem Recht entgegenspricht und deshalb
auch geahndet werden muss.

Wihrend fiir den Staat vor allem die Bestrafungs-
formen des Kanun, namentlich die Blutrache, Pro-
bleme bereitet, ist es fiir die gewohnheitsrechtliche
Praxis im Wesentlichen das Unvermé&gen des staatli-
chen Rechts, die Ehre im Sinne und Verstindnis des
Kanun wiederherzustellen. Die Ehre bzw. die Wie-
derherstellung der Ehre nach einer Ehrverletzung
spielt im Kanun die zentrale Rolle. Ziel jeder ge-
wohnheitsrechtlichen Bestrafung ist die Wiederher-
stellung der gesellschaftlichen Ordnung und darin
vor allem die Wiederherstellung der Ehre. Vor die-
sem Hintergrund ist das Wiederauftreten der Blut-
rache in den 1990er Jahren zu erkldaren, nachdem
das Phdnomen fiir mehrere Jahrzehnte verschwun-
den war: Blutrache-Morde wurden vor 1990 nur auf-
grund staatlicher Repression nicht mehr veriibt, und
nicht weil den Beteiligten aus ihrer Sicht Gerechtig-
keit widerfahren ist. Nach staatlicher Rechtspraxis
wird jeweils nur der Titer bestraft, der Konflikt wird
jedoch aus gewohnheitsrechtlicher Sicht als Kon-
flikt zwischen zwei Familien angesehen. Deshalb
greifen Beteiligte trotz staatlicher Maflnahmen oft-
mals auf gewohnheitsrechtliche Praktiken zuriick.
Ziel soll deshalb nicht primér die Bekdmpfung der
Blutrache-Praxis sein, sondern die Integration der
gewohnheitsrechtlichen Konzepte von gesellschaft-
licher Ordnung und Ehre in ein staatliches Rechts-
system. Das Phidnomen der Blutrache wird dadurch
selbstindig verschwinden, denn je mehr die Bevol-
kerung davon iiberzeugt ist, dass Unrecht in ithrem
Sinne bestraft wird, desto weniger fiihlt sie sich ver-
pflichtet, selbst fiir Recht und Ordnung zu sorgen.

Literatur

Ammann, Natalie

2003 Zwischen Polizisten, Dorfiltesten und Mafiosi. Eine Stu-
die zu Handlungsstrategien bei Konflikten am Beispiel
Nordalbaniens. Ziircher Arbeitspapiere zur Ethnologie
14. Ziirich: Argonaut-Verlag.

Amnesty International

2006a Albania. Violence against Women in the Family: “It’s not
Her Shame”. London: Peter Benenson House.

2006b Kosovo. In: Europe and Central Asia. Summary of Am-
nesty International’s Concerns in the Region, January—
June 2006. <http://amnesty.org/en/library/asset/EURO1/
017/2006/en/24c444bc-d3fa-11dd-8743-d305bea2b2c7/
eur010172006en.html> [10.05.2014].

Berichte und Kommentare

Durham, Mary Edith

1995 (1909) Durch das Land der Helden und Hirten. Balkan-
Reisen zwischen 1900 und 1908, hgg. v. Ingrid Steiner
u. Dardan Gashi. Wien: Promedia.

Elsie, Robert

2001  Vorwort. In: Robert Elsie (Hg.), Der Kanun. Das alba-
nische Gewohnheitsrecht nach dem sogenannten Kanun
des Leké Dukagjini: S. iii—viii. Peja: Dukagjini Balkan
Books.

EULEX

2009 Programme Report. EULEX Programme Office. Office of
the Head of Mission EULEX Kosovo.
<http://eulex-kosovo.eu/docs/Accountability/ EULEX-
PROGRAMME-REPORT-July-2009-new.pdf> [10.05.
2014].

EULEX Kosovo

2012a Summary of Justice Proceedings in December. <http://
www.eulex-kosovo.eu/en/executive/00008.php> [10.05.
2014].

2012b Murder Verdict Confirmed. <http://eulex-kosovo.eu/en/
pressreleases/0389.php> [10.05.2014].

Immigration and Refugee Board of Canada

2013 Kosovo. Blood Feuds and Availability of State Protec-
tion (2010—September 2013). <http://www.refworld.org/
docid/527b53c44.html> [03.02.2014].

Littlewood, Roland

2002 Trauma and the Kanun. Two Responses to Loss in Alba-
nia and Kosova. International Journal of Social Psychia-
try 48, 2: 86-96.

Littlewood, Roland, and Antonia Young

2005 The Third Sex in Albania. An Ethnographic Note. In: Ali-
son Shaw und Shirley Ardener (eds.), Changing Sex and
Bending Gender; pp. 74-84. New York: Berghahn Books.

Mangalakova, Tanya

2004 The Kanun in Present-day Albania, Kosovo, and Monte-
negro. Sofia: International Centre for Minority Studies
and Intercultural Relations (IMIR).

Mile, Klementin

2007 The Blood Feud. Between Kanun and State. Rethink-
ing Social and Institutional Responses to the Blood Feud
Phenomenon. Tirana: Albanian Institute for International
Studies.

Nixon, Nicola

2009 “You Can’t Eat Shame with Bread”: Gender and Collec-
tive Shame in Albanian Society. Southeast European and
Black Sea Studies 9/1-2: 105-121.

Schmidt-Neke, Michael

2001 Einfiihrung. In: Robert Elsie (Hg.), Der Kanun. Das alba-
nische Gewohnheitsrecht nach dem sogenannten Kanun
des Leké& Dukagjini; S. ix—xxxvii. Peja: Dukagjini Balkan
Books.

Schwandner-Sievers, Stephanie

1999 Humiliation and Reconciliation in Northern Albania.
The Logics of Feuding in Symbolic and Diachronic Per-
spectives. In: Georg Elwert et al. (ed.), Dynamics of Vio-
lence. Processes of Escalation and De-escalation in Vio-
lent Group Conflicts. Berlin: Duncker & Humboldt.

Semelin, Jacques
2003  Analysis of Mass Crime. Ethnic Cleansing in the Former
Yugoslavia, 1991-1999. In: Robert Gellately und Ben

Anthropos 112.2017

218.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53. © Inhatt.
Inhalts Im 1r oder

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237

Berichte und Kommentare

Kiernan (ed.), The Specter of Genocide. Mass Murder
in Historical Perspective; pp. 353-372. New York: Cam-
bridge University Press.

Wicker, Hans-Rudolf

2012 Ethnologische Gutachtertitigkeit in Strafprozessen. In:
Hans-Rudolf Wicker, Migration, Differenz, Recht und
Schmerz: sozialanthropologische Essays zu einer sich
verfliichtigenden Moderne, 1990-2010; S. 221-242. Zii-
rich: Seismo.

Content and Distribution

of Cultural Knowledge

about Leisure Time, Social
Participation, and Material Goods

Significance for Holistic Anthropological
Research of Psychosocial Stress
in Croatian Youth

Lana Peternel, Ana Malnar, and Irena Martinovic
Klarié¢

Introduction
Theoretical Grounding

The influence of culture on health is well estab-
lished in bio-cultural research.! This study is mo-
tivated by recent breakthroughs in bio-cultural re-
search indicating a direct link between individual
health outcomes and adherence to cultural models.?
Furthermore, our study is carried out in the tradition
of the Croatian School of Anthropology oriented to-
wards bio-cultural synthesis and holism in studying
population structure, and within the framework of
a large-scale bio-cultural research project that ex-
amines the association of cultural changes in a post-
socialist society and individual psychosocial stress

1 E.g., Cassel, Patrick, and Jenkins (1960); Cassel (1976); Mc-
Garvey and Baker (1979); McGarvey (1999); Dressler (1991,
1995); Dressler, Campos Balieiro, and Dos Santos (1997,
1998, 1999); McDade, Stallings, and Worthman (2000); Mc-
Dade (2001); McDade and Worthman (2004).

2 E.g., Dressler, Campos Balieiro, Ribeiro, and Dos Santos
(2007); Reyes-Garcia, Gravlee, McDade, Huanca, Leonard,
and Tanner (2010); Dressler (2012).

3 E.g., Rudan (1972); Rudan et al. (1992); Martinovi¢ Klari¢
(2013).

Anthropos 112.2017

243

outcomes in youth. Our current ethnographic efforts
are concentrated at identifying locally meaningful
and culturally specific notions of everyday life that
can be operationalized in the upcoming research in-
volving the measuring of individual chronic psy-
chosocial distress based on the variety of biomark-
ers — anthropometric and physiologic, such as the
body mass index, waist-to-hip ratio, blood pressure,
electrocardiograms as well as salivary cortisol and
alpha amylase profiles.

This article is third in a series of publications
(Peternel, Malnar, and Martinovi¢ Klari¢ 2014a, b),
aimed at researching cultural dimensions of “the
good life” among Croatian youth. We use the cog-
nitive anthropological perspective on culture and
the theory of cultural consensus to assess the im-
portance of various lifestyle subdomains in con-
structing the image of “the good life” in Croatian
youth. The concept of cultural consensus is root-
ed in the tradition of cognitive anthropology that
explores the relationship between human culture
and human thought. Cognitive anthropology fo-
cuses on the cognitive organizations of material ob-
jects, events, and experiences. Culture is viewed as
a shared and learned information pool stored in the
minds of its members and, to a different extent, in
artifacts (D’ Andrade 1987) as well as shared rules
and principles that underlie, motivate, and guide hu-
man behavior in community (Goodenough 1963).
Keesing (1974) expanded the cognitive anthropo-
logical definition of culture as the knowledge one
must learn to function adequately in society or as
individual’s personal theories of how society oper-
ates. If these individual theories are shared in the
group, one recognizes culture. The term “cultural
competence” was suggested by Keesing (1974) to
describe individual’s sharing in the culture.

These concepts were further developed by cog-
nitive anthropologists in the theory of cultural mod-
els.* This theoretical orientation is based on the idea
that knowledge of the world is structured in terms
of cultural models — mental representations of pro-
totypical events, behavior, and things — that define
the nature of any situation that a person may be in-
volved in his or her society. It is argued that culture
consists of a set of cultural models that apply to dif-
ferent cultural domains of life. Cultural models are
understood as schematized outlines of all elements
of the domain, processes within the domain, and the
relations between that and other domains. Although
individuals vary with respect to the extent and elab-
oration of knowledge encoded in cultural models

4 D’Andrade (1995); Holland and Quinn (1987); Romney and
More (1998); Shore (1996); Strauss and Quinn (1997).

218.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53. © Inhatt.
Inhalts Im 1r oder

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237

