
Berichte und Kommentare

Anthropos  112.2017

237

Vasconcelos, José Leite de (ed.)
1975	 Cancioneiro popular português. (Coordenado e com in-

trod. de M. Arminda Zaluar Nunes.) Vol. 1. Coimbra: Por 
Ordem da Universidade. 

1979	 Cancioneiro popular português. (Coordenado e com in-
trod. de M. Arminda Zaluar Nunes.) Vol. 2. Coimbra: Por 
Ordem da Universidade. 

Das Phänomen der Blutrache

Können gewohnheitsrechtliche Praktiken 
des Kanun als Selbstjustiz bezeichnet 
werden?

Georg Winterberger

Auch wenn es sich bei der Blutrache sowohl zah-
lenmäßig als auch flächenmäßig um ein marginales 
Phänomen handelt, so sind sich Experten dennoch 
einig, dass noch heute Blutrache-Morde vorkom-
men. Das Auftreten dieses Phänomens schränkt 
sich indes nicht nur auf Gebiete wie Nordalbanien 
und Kosovo ein, sondern wird infolge der Migra-
tion auch nach Westeuropa exportiert. Im Diskurs 
um das Thema der Blutrache fallen häufig Schlag-
wörter wie Gesetzlosigkeit, Selbstjustiz oder Ähn-
liches. Genau deshalb ist es wichtig, dass sich die 
Wissenschaft auch weiterhin mit diesem Thema be-
fasst. In diesem Beitrag möchte ich der Frage nach-
gehen, inwiefern die Praxis der Blutrache als Selbst-
justiz betrachtet werden kann. Hierbei werde ich vor 
allem die Innenperspektive beleuchten, da nur diese 
uns erlaubt, ein differenziertes Bild zu erhalten, das 
neben den unzähligen Fremdzuschreibungen unbe-
dingt nötig ist.

Die Blutrache macht eine der Bestrafungsfor-
men des Kanun aus. Deshalb muss sie im Kontext 
dieses weit in die Vergangenheit zurückreichenden, 
mündlich tradierten (Gewohnheits-)Rechtssystems 
betrachtet werden. Der erste Teil dieses Beitrages 
geht auf den Kanun ein. Nach einem kurzen histo-
rischen Abriss werden die zentralen Konzepte des 
Gewohnheitsrechtes und die tatsächlichen Umset-
zungen von gewohnheitsrechtlichen Praktiken im 
Alltag erläutert. Im zweiten und dritten Teil fol-
gen Ausführungen zu den Hauptgründen für das 
(Wieder-)Auftreten der Blutrache im Kosovo und 
in Nordalbanien und eine Präzisierung des heuti-
gen Verbreitungsgebietes. Das Auftreten der Blut-
rache – in der heutigen Zeit vor allem im Kosovo 

und in Nordalbanien – wird ausgeführt, weil es uns 
Hinweise darauf gibt, wie das Phänomen innerhalb 
staatlicher Rechtssysteme funktioniert und inwie-
fern von einem Gesetzesvakuum ausgegangen wer-
den muss.

Der Kanun

Der Kanun ist ein ursprünglich ungeschriebenes 
Rechtssystem, das die wesentlichen Aspekte des 
Sozialverhaltens regelt. In vielen – meist ruralen – 
Landesteilen Albaniens und Kosovos wird dieses 
Rechtssystem seit Jahrhunderten und auch heute 
noch eingehalten (Elsie 2001: ​iii; Amnesty Inter-
national 2006b: ​76; EULEX 2009; EULEX Koso-
vo 2012a, 2012b; Littlewood 2002: ​88; Littlewood 
and Young 2005: ​75–76). Mit dem Begriff Kanun, 
der “Gesetz” oder “Recht” bedeutet, hängt oft der 
Name Lekë Dukagjin zusammen. Der Kanun des 
Lekë Dukagjin, alb. Kanuni i Lekë Dukagjinit, ist 
die bekannteste Version dieses Gewohnheitsrechtes 
mit dem wohl größten Geltungsbereich (Nordalba-
nien, Kosovo, Mazedonien und Montenegro), die 
zu Beginn des 20. Jahrhunderts schriftlich festge-
halten wurde. Der Kanun bildet einen umfassen-
den Normen- und Verhaltenskodex, der alle Aspek-
te des Lebens regelt, von Grenzstreitigkeiten und 
Weiderechten über Arrangements von Hochzeiten 
und Bestimmungen der Gastfreundschaft bis hin 
zu Ehre und Blutrache. Dieses Gewohnheitsrecht 
umfasst einerseits Regelungen, die oft mit “Selbst
justiz” umschrieben werden, andererseits aber auch 
eine Reihe von öffentlichen Bestrafungsformen, wie 
beispielsweise Geld- und Sachstrafen, das Nieder-
brennen von Haus und Hof, die Verwüstung der Fel-
der, die Vertreibung der Familie oder die Todesstrafe 
– nur Haft- und Körperstrafen kommen nicht vor, 
weil das mit der Ehre nicht vereinbar ist (Ammann 
2003: ​39–42).

Die zentralen Konzepte sollen hier im Überblick 
dargestellt werden: Die wichtigste Sozialeinheit ist 
die Familie im Sinne der Hausgemeinschaft, die aus 
allen Personen besteht, die in einem Haushalt leben. 
Daneben bestehen drei weitere übergeordnete Kate-
gorien unter denen die erste sehr zentral ist:

1)	Die patrilineare Blutsverwandtschaft, der soge-
nannte Stammbaum des Blutes.

2)	Die matrilineare Blutsverwandtschaft, der soge-
nannte Stammbaum der Milch.

3)	Und die territorialen Einheiten, wie beispielswei-
se das Dorf.

Der Hausherr trägt die wirtschaftliche und soziale 
Verantwortung für den gesamten Haushalt und hat 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237


238 Berichte und Kommentare

Anthropos  112.2017

in seiner Funktion unbeschränkte Verfügungsge-
walt über seine Kinder, denn diese sind ihm nicht 
nur aufgrund des Haushaltes zugeordnet, sondern 
gehören auch zu seinem Stammbaum des Blutes 
(Schmidt-Neke 2001: ​xviii–xx). Und für die Zu-
gehörigkeit zu einer Familie beziehungsweise ei-
nem Clan ist ausschließlich die Patrilinie bedeut-
sam. So bleibt auch eine Frau, die in die Familie 
ihres Ehemanns einheiratet, zeit ihres Lebens ein 
Mitglied der elterlichen Familie (Amman 2003: ​27–
29). Diese nimmt dann auch die Blutrache auf sich, 
wenn diese Frau jemanden tötet oder ist zur Blut-
rache verpflichtet, wenn sie getötet wird, z. B. von 
ihrem Ehemann (§ 57 Kanun des Lekë Dukagjin) 
(Schmidt-Neke 2001: ​xxix).

Eng verknüpft mit der Blutrache ist das Konzept 
der Ehre, dessen Träger immer nur ein Mann sein 
kann. Die Ehre jedes Mannes – egal von welcher so-
zialen Schicht – ist grundsätzlich gleich groß. Ehr-
verletzungen können nach dem Kanun nur vergeben 
oder mit Blut abgewaschen werden, nicht jedoch 
durch Sachleistungen abgegolten werden. Zu den 
Entehrungen gehören neben dem Mord und Mord-
versuch: jemanden öffentlich der Lüge bezeich-
nen, jemanden anspucken, bedrohen, schlagen, ei-
ner Frau Gewalt antun, einen Gast von jemandem 
beleidigen oder offene Schulden oder Versprechun-
gen nicht einhalten (Schmidt-Neke 2001: ​xxv). Und 
Ehrverletzungen müssen bereinigt werden, denn 
“So lange er [der entehrte Mann] dies nicht getan 
hat, ist er in den Augen aller wertlos – er wird ge-
trennt von seinen Freunden und bei allen Anlässen 
verächtlich behandelt” (Durham 1995 [1909]: ​139 
zitiert in Ammann 2003: ​35) und gilt nach dem Ka-
nun als toter Mann (Ammann 2003: 35).

Zur Durchführung und Erhaltung des Rechts – 
und vor allem der männlichen Ehre – wird die Rache 
des Geschädigten als Hauptinstrument eingesetzt. 
Im Laufe der Zeit führte dies zu endlosen Fehden 
und zur Blutrache (Elsie 2001: ​vi). Die Blutrache 
wird von der patrilinearen Verwandtschaft des Ge-
schädigten vollstreckt. Ziel der Rache kann nach 
dem Kanun nur ein Mann sein. Frauen und Kinder 
sind ebenso ausgeschlossen wie Vieh und Häuser. 
Kann die Familie bzw. die patrilineare Verwandt-
schaft den Mörder innerhalb von 24 Stunden töten, 
gilt die Blutrache als vollzogen. Jede Rache über 
diese Zeitspanne hinaus eröffnet unweigerlich eine 
neue Blutrache. Die Rache richtet sich grundsätz-
lich gegen jedes männliche Mitglied des Mörders 
oder des Verletzers der Ehre (Schmidt-Neke 2001: ​
xix–xxi) und kann auch von jedem männlichen Mit-
glied der Familie des Verletzten ausgeführt werden. 
Denn eine Ehrverletzung kommt immer einer Be-
leidigung der gesamten Patrilinie des Opfers gleich 

(Ammann 2003: ​42). Eine offene Blutrache kann 
zu jeder beliebigen Zeit und an jedem beliebigen 
Ort eingefordert werden, mit Ausnahme von Kir-
chen, Moscheen, öffentlichen Plätzen und dem eige-
nen Haus. Diese Ausnahmeregelung hat zur Folge, 
dass in Zeiten potentiell akuter Bedrohung sich alle 
männlichen Mitglieder einer Familie zu Hause ein-
schließen, um nicht Opfer einer Blutrache zu wer-
den. Den Frauen fällt dann zusätzlich zur häuslichen 
Arbeit auch die von Landwirtschaft und Handel zu 
(Ammann 2003: ​42–46; Immigration and Refugee 
Board of Canada 2013). Auch wenn morale und re-
ligiöse Komponenten mit eine Rolle spielen, ist die 
Blutrache primär eine rechtliche Sanktion inner-
halb eines Rechtssystems, namentlich des Kanuns, 
und nicht eine religiöse oder soziale Sanktion (Mile 
2007: ​7, 61). So obliegt es denn auch den Spezia-
listen für das Gewohnheitsrecht, meist Dorfältes-
ten, Versöhnungen herbeizuführen (Schmidt-Neke 
2001: ​xxi). Eine der Grundregeln der Blutrache in-
nerhalb des Kanuns ist die Öffentlichmachung ei-
ner tatsächlichen Ausführung einer Blutrache, denn 
die Öffentlichkeit übernimmt die Rolle des Richters 
im Gewohnheitsrecht, und somit muss sie unverzüg-
lich informiert werden (Ammann 2003: ​46). Auch 
beschließt beispielsweise die öffentliche Meinung 
über die Schwere einer Ehrverletzung und wie die 
Familie des Geschädigten reagieren muss.

Die tatsächliche Umsetzung des Gewohnheits-
rechtes im Alltag kann sich jedoch vom schriftlich 
festgehaltenen Kanun unterscheiden. Denn auf die 
schriftlichen Varianten des Kanuns wird kaum zu-
rückgegriffen, sondern weiterhin auf die Rechts-
sprüche der alten Männer. Das trägt zu unterschied-
lichen oder gar widersprüchlichen Interpretationen 
der gewohnheitsrechtlichen Regelungen bei (Am-
mann 2003: ​98–99). Blutfehden sind im Kanun re-
gulative Mechanismen im Sinne eines Konflikt-Ma-
nagements für das Innere einer Gesellschaft. Aber 
auch wenn die Blutfehden weniger auf die Vernich-
tung einer gegnerischen Gruppe abzielen, sondern 
vielmehr auf die Wiederherstellung eines Gleichge-
wichtes, zeigen die Erfahrungen aus dem Alltag teil-
weise genau das Gegenteil: Männer bzw. männliche 
Mitglieder einer Familie, die potentiell von einer 
Blutrache bedroht sind, leben teilweise über Monate 
oder Jahre hinweg in ihren Häusern. Wie ernst die-
ses Phänomen ist, zeigt alleine schon die Tatsache, 
dass lokale Fernsehsender für die eingeschlosse-
nen Jungen regelmäßig Unterrichtsprogramme der 
wichtigsten Schulfächer senden (Ammann 2003: ​
50, 56, 63). Auf eine weitere Problematik, die auf 
neue Interpretationen des Gewohnheitsrechtes hin-
weisen, macht Amnesty International aufmerksam 
(2006a: ​16–17): “Amnesty International notes with 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237


Berichte und Kommentare

Anthropos  112.2017

239

concern not only that the use of the Kanun appears 
to be reviving, but is spreading beyond its tradition-
al provisions, which exempted women from blood 
feuds. According to the prison authorities, in some 
cases, women who have killed their husbands and 
are currently serving sentences for murder, have 
been threatened with revenge killings by their hus-
band’s family.”

Hauptgründe für das (Wieder-)Auftreten  
der Blutrache

Die Anfänge des Kanun reichen weit über die os-
manische Herrschaft zurück. Dieses Gewohnheits-
recht war immer Ergänzungs- und zugleich Kon-
kurrenzrecht zum Recht des jeweiligen Staates. 
Somit waren und sind die Überlebenschancen des 
Gewohnheitsrechts immer abhängig von der Durch-
setzungsfähigkeit und der Effizienz des staatlichen 
Verwaltungssystems. Diese konnte von Zeit zu Zeit 
aber auch von Ort zu Ort variieren – beispielsweise 
Stadt versus Land (Schmidt-Neke 2001: ​xiii–xv). 
Eine Korrelation zwischen der Präsenz bzw. der 
Schwäche eines Staates und illegalen Tätigkeiten 
der Bevölkerung ist somit offensichtlich – wobei 
die Blutrache nur aus Sicht des Staates illegal ist, 
aus Sicht des Kanun handelt es sich um eine (ge-
wohnheits-)rechtlich anerkannte Praxis. Im Folgen-
den wird die Situation in Nordalbanien und im Ko-
sovo dargelegt.

Die ersten Bemühungen, das Gewohnheits-
recht und die Blutrache aktiv zu kontrollieren, ge-
hen auf Ahmet Zogu zurück, der 1928–1939 Kö-
nig der Albaner gewesen ist. Ihm ging es darum, 
seinen Einfluss zu verstärken. Und das erreichte er 
durch rechtliche und polizeiliche Präsenz in seinem 
Territorium. Die Blutrache-Morde gingen aufgrund 
dieser Präsenz um die Hälfte zurück. Die kommu-
nistische Regierung Albaniens war noch erfolgrei-
cher. Im Jahr 1960 gelang es ihr, das Phänomen in 
Albanien ganz zum Verschwinden zu bringen (Mile 
2007: ​8, 42, 62–63). Auch im Kosovo schwächten 
1945–1991 die staatlichen Strukturen der ehema-
ligen Sozialistischen Föderativen Republik Jugo-
slawien die Rolle des Gewohnheitsrechtes, da die 
damaligen ökonomischen und sozialen Programme 
die Funktionen der Großfamilien zu einem Großteil 
ersetzten. Dieser Zustand hielt bis zum Beginn der 
1990er Jahre an, dem Zeitpunkt des fast übergangs-
losen Zusammenbruchs der realsozialistischen Ord-
nung, der ein Vakuum hinterlassen hat, das von den 
schwachen staatlichen Institutionen nicht ausgefüllt 
werden konnte. Gesellschaftsstabilisierende Ord-
nungselemente des Kanun wurden von der Bevölke-

rung wieder eingeführt. Und diese Revitalisierung 
der gewohnheitsrechtlichen Praxis muss tatsäch-
lich im Sinne einer rationalen Wahl in einer Situa-
tion mangelnder Alternativen angesehen werden. 
Dadurch dass dieses Gewohnheitsrecht jedoch ein 
weitgehend geschlossenes System ist, wurden auch 
die destruktiven Elemente des Kanun nach dem 
Wegfall der staatlichen Repression wiederbelebt 
(Schmidt-Neke 2001: ​xxxiii; Ammann 2003: ​121; 
Schwandner-Sievers 1999: ​139; Nixon 2009: ​115). 
Außerdem wurde die Blutrache-Idee infolge der 
Migration auch nach Westeuropa exportiert (Wicker 
2012: ​225). Die neuen demokratischen Regime Ex-
Jugoslawiens sahen sich somit mit einem starken 
Aufkommen der Blutrache konfrontiert. Verschie-
dene Versöhnungsaktionen, die in den 90er Jahren 
von einer Gruppe um den Soziologen Anton Ceta 
in Kosovo, Mazedonien und Montenegro organi-
siert wurden, zeigten nur mäßigen Erfolg (Semelin 
2003: ​364). Auch alte Blutfehden, die bis vor die so-
zialistische Zeit zurückreichten, wurden wieder be-
lebt. Die Regierungen in den 90er Jahren des letzten 
Jahrhunderts waren unfähig, konsequent die Schul-
digen in Mordfällen (meist resultierend aus Konflik-
ten um Land, Wasser, Ehre und Eifersucht) zu be-
strafen. Selbstredend konnte die Bevölkerung auch 
kein Vertrauen in die neuen Regierungen und in de-
ren Rechtssystem aufbauen, sondern stützte sich 
wieder auf das alte Gewohnheitsrecht. In den Fol-
gejahren wurde die Machtlosigkeit der Regierun-
gen gegenüber dem Phänomen der Blutrache im-
mer offensichtlicher (Mile 2007: ​10, 42, 44). Das 
Beispiel Kosovo zeigt, dass die Polizei eine zentrale 
Rolle spielt, denn solange solche staatlichen Institu-
tionen wie die Polizei Defizite aufweisen, wie bei-
spielsweise ein Mangel an Professionalität, logisti-
sche und infrastrukturelle Probleme, ein Mangel an 
Spezialisation und eine schlechte Koordination mit 
anderen staatlichen Institutionen, kann das staatli-
che Recht nicht durchgesetzt werden (Mile 2007: ​
63). Interviews, die das Immigration and Refugee 
Board of Canada (2013) gesammelt hat, bestätigen 
dies dann auch: “[…] someone who feels threatened 
by a blood feud can go to the police, and that the 
police may patrol the area more frequently, but that 
there is no protective custody and the police are un-
able to guard people 24 hours a day […] the police 
generally have a fairly good reputation, but often do 
not want to get involved in blood feuds due to per-
sonal safety issues […] the police are not particu-
larly effective in providing protection or prevent-
ing further violence […] the police may take action 
once violence occurs.”

Eine demokratische Regierung kann zweifellos 
nicht dieselben Methoden anwenden wie ein sozia-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237


240 Berichte und Kommentare

Anthropos  112.2017

listisches Regime, um ein paralleles Rechtssystem 
zu verhindern. Deshalb spielt das Vertrauen der Be-
völkerung in die Regierung und deren Rechtssystem 
eine wesentliche Rolle. Je mehr die Bevölkerung da-
von überzeugt ist, dass Unrecht in ihrem Sinne be-
straft wird, desto weniger fühlt sie sich verpflichtet, 
selbst für Recht und Ordnung zu sorgen. Die Schaf-
fung von vertrauensbildenden Voraussetzungen, bei-
spielsweise eine von der Allgemeinheit akzeptierte 
Justiz, reicht jedoch nicht für die Zurückdrängung 
des Gewohnheitsrechtes, denn rein objektive Vor-
aussetzungen ändern ein Wertesystem nicht. Und 
ein zentraler Grundwert des Kanun ist zwingend 
zu beachten: Das staatliche Rechtssystem kann nur 
materiellen Schaden kompensieren, das Bedürfnis 
der Bevölkerung nach Rekonstruktion verlorener 
Ehre bleibt jedoch unbefriedigt. Auch bleiben bei 
der staatlichen Rechtsprechung verwandtschaftliche 
Strukturen unbeachtet, diese machen aber wichti-
ge Aspekte des kulturellen Selbstverständnisses der 
Bevölkerung aus. Bestraft wird jeweils nur der Tä-
ter, der Konflikt wird jedoch als Konflikt zwischen 
zwei Familien angesehen. Deshalb greifen oftmals 
Beteiligte trotz staatlicher Maßnahmen auf gewohn-
heitsrechtliche Praktiken zurück. So gibt es denn 
auch mehrere Fälle, wie die eines Verurteilten, der 
nach 5 Jahren Gefängnis sich sofort nach der Frei-
lassung zu Hause einschloss, da er trotz verbüßter 
Strafe die Rache der Angehörigen des Opfers fürch-
tete. Er getraute sich erst wieder nach draußen als 
das “Blut” in gewohnheitsrechtlicher Manier verge-
ben wurde (Ammann 2003: ​118–119). “In anderen 
Fällen wurden Rückkehrer aus der Emigration un-
erwartet zum Opfer einer Rache oder mussten sich 
nach ihrer Rückkehr wegen einer drohenden Blut
rache unverzüglich in ihre Häuser einschließen” 
(Ammann 2003: ​115).

Zusammengefasst lassen sich folgende Motive 
bei den Blutfehden erkennen, die seit den 90er Jah-
ren wieder vermehrt auftreten (Schmidt-Neke 2001: ​
xxxiii–xxxiv; Immigration and Refugee Board of 
Canada 2013):

–	 Begleichung einer jahrzehntealten Blutschuld,
–	 Eskalation eines Streits bis zu einer Ehrverlet-

zung,
–	 Übergriffe gegen Frauen,
–	 Fahrlässige Tötungen, die jedoch als Mord ge-

wertet werden,
–	 Streit um Grundstücke und Eigentumsrechte,
–	 und Dispute um moralische Fragen.

Auch wenn das Hauptmotiv für Blutfehden immer 
noch die Ehrverletzungen sind, kommen heute auch 
Macht und Geld als Motive dazu.

Verbreitungsgebiet

Das Gebiet, in dem heute noch teils nach dem Ka-
nun gelebt wird und in dem die Blutrache noch vor-
kommt, umfasst folgende Regionen:

–	 Nordalbanien: Mirditë, Malësi e Madhe, Du-
kagjin, Pukë, Kurbin, Has, Kukës und Tropojë 
(Schwandner-Sievers 1999: ​133),

–	 Kosovo: Karadak, Golak, Peć, Dakovica, Prizren 
Dragaš, Shar Berge (Mangalakova 2004: ​11),

–	 und in einem geringeren Masse in Montenegro 
und Mazedonien.

Diese Angaben basieren auf staatlichen Berichten, 
auf Berichten von nichtstaatlichen Organisationen 
und Medien, sowie auf Experteninterviews. Statis-
tiken für die letzten fünf Jahre gibt es nicht (Im-
migration and Refugee Board of Canada 2013). In 
welchem Ausmaß die Blutrache tatsächlich noch 
vorkommt, ist aufgrund der anzunehmenden Dun-
kelziffer, aber auch aufgrund dessen, dass es sich 
durchaus um ein journalistisches Modethema han-
delt, schwierig einzuschätzen. In der Fach- und 
Medienwelt herrscht jedoch Einigkeit darüber, dass 
das Phänomen in Nordalbanien als bedeutend ein-
zuschätzen ist (Ammann 2003: ​60–61). Im Kosovo 
gab es während des Krieges kaum Fälle von Blut-
rache, da ein gemeinsamer Feind vorhanden war. 
Erst ab 1999 stieg die Zahl der Blutrache-Morde an 
als Konsequenz eines schwachen Staates, in dem 
das Recht nicht gut funktionierte bzw. durchgesetzt 
werden konnte (Mangalakova 2004: ​11). Bis 2008 
war der Kosovo ein UN-Protektorat erst mit einer 
UNMIK- dann mit einer EULEX-Polizei, die von 
der Bevölkerung nicht als eigene betrachtet wurde, 
sondern eher als Besatzer, und somit nicht respek-
tiert wurde. Dies betraf vor allem die ländlichen 
und abgelegenen Berggebiete, die Städte jedoch 
in einem geringeren Ausmaße. Gemäß einigen Ex-
perten seien die Blutrache-Fälle im Kosovo in den 
letzten Jahres etwas angestiegen, andere Experten 
gehen davon aus, dass es in den letzten Jahren nicht 
mehr Fälle gab als früher. Einig sind sich die Exper-
ten aber darüber, dass es sich im Kosovo nicht um 
ein zahlenmäßig großes Phänomen handelt, aber es 
kämen jährlich einige Fälle vor (Immigration and 
Refugee Board of Canada 2013). Bemerkenswert 
erscheint aber doch die Tatsache, dass heutige Poli-
tiker aus dem Kosovo die Aktualität und Problema-
tik des Kanun und der Blutrache negieren, dann je-
doch gewisse Regionen des Landes aufgrund einer 
aktuellen Blutfehde nicht bereisen, wie Mangala-
kova (2004: ​13) an einem Beispiel aufzeigen kann.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237


Berichte und Kommentare

Anthropos  112.2017

241

Handelt es sich bei der Blutrache um Selbstjustiz?

Die Blutrache ist neben öffentlichen Bestrafungs-
formen, wie beispielsweise Geld- und Sachstrafen, 
eine wichtige Bestrafungsform des Kanun. Auch 
wenn Blutrache-Morde nicht von Institutionen aus-
geführt werden, die die Gemeinschaft bzw. die Ge-
sellschaft oder ein Staat ins Leben gerufen haben, 
sondern von Einzelpersonen und patrilinearen Fa-
milienverbänden, so handelt es sich immer noch 
um eine Praxis, die in gewohnheitsrechtliche Re-
geln eingebunden ist, und somit um eine rechtliche 
Sanktion innerhalb eines Rechtssystems. Aus der 
Innenperspektive muss folglich klar verneint wer-
den, dass es sich bei der Blutrache um eine Art der 
Selbstjustiz handeln würde. Nein, die betroffenen 

bzw. in der Ehre verletzten Personen und deren Fa-
milien sind ja gerade dazu verpflichtet, die Schul-
digen zu bestrafen. Denn wird eine Ehrverletzung 
nicht nach gewohnheitsrechtlicher Praxis gesühnt, 
ist ein weiterer Verbleib in der Gesellschaft für die 
gesamte betroffene Familie nicht mehr zumutbar.

Nun ist eine rechtspluralistische Praxis von 
gleichzeitig gültigen gewohnheitsrechtlichen und 
staatlichen Rechtssystemen nicht per definitionem 
ausgeschlossen, denn verschiedene Systeme kön-
nen durchaus nebeneinander koexistieren und kom-
plementär angewendet werden. Im Fall des Kanun 
konnte sich eine Koexistenz jedoch nie durchsetzen. 
Die Geschichte zeigt, dass die gewohnheitsrechtli-
che Praxis des Kanun schon immer in Konkurrenz 
zu staatlichen Rechtssystemen gestanden hat. Ein 

Karte 1: Verbreitungsgebiet des 
Kanun (graue Fläche) in Albanien 
und im Kosovo.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237


242 Berichte und Kommentare

Anthropos  112.2017

Auftreten der Blutrache konnte immer dann beob-
achtet werden, wenn die staatlichen Institutionen 
bzw. die (polizeiliche) Präsenz des Staates schwach 
waren. Aus der Sicht des Staates ist die Blutrache-
Praxis tatsächlich anderen der Selbstjustiz zuzu-
rechnenden Handlungsweisen gleichzusetzen, da 
sie staatlichem Recht entgegenspricht und deshalb 
auch geahndet werden muss.

Während für den Staat vor allem die Bestrafungs-
formen des Kanun, namentlich die Blutrache, Pro-
bleme bereitet, ist es für die gewohnheitsrechtliche 
Praxis im Wesentlichen das Unvermögen des staatli-
chen Rechts, die Ehre im Sinne und Verständnis des 
Kanun wiederherzustellen. Die Ehre bzw. die Wie-
derherstellung der Ehre nach einer Ehrverletzung 
spielt im Kanun die zentrale Rolle. Ziel jeder ge-
wohnheitsrechtlichen Bestrafung ist die Wiederher-
stellung der gesellschaftlichen Ordnung und darin 
vor allem die Wiederherstellung der Ehre. Vor die-
sem Hintergrund ist das Wiederauftreten der Blut
rache in den 1990er Jahren zu erklären, nachdem 
das Phänomen für mehrere Jahrzehnte verschwun-
den war: Blutrache-Morde wurden vor 1990 nur auf-
grund staatlicher Repression nicht mehr verübt, und 
nicht weil den Beteiligten aus ihrer Sicht Gerechtig-
keit widerfahren ist. Nach staatlicher Rechtspraxis 
wird jeweils nur der Täter bestraft, der Konflikt wird 
jedoch aus gewohnheitsrechtlicher Sicht als Kon-
flikt zwischen zwei Familien angesehen. Deshalb 
greifen Beteiligte trotz staatlicher Maßnahmen oft-
mals auf gewohnheitsrechtliche Praktiken zurück. 
Ziel soll deshalb nicht primär die Bekämpfung der 
Blutrache-Praxis sein, sondern die Integration der 
gewohnheitsrechtlichen Konzepte von gesellschaft-
licher Ordnung und Ehre in ein staatliches Rechts-
system. Das Phänomen der Blutrache wird dadurch 
selbständig verschwinden, denn je mehr die Bevöl-
kerung davon überzeugt ist, dass Unrecht in ihrem 
Sinne bestraft wird, desto weniger fühlt sie sich ver-
pflichtet, selbst für Recht und Ordnung zu sorgen.

Literatur

Ammann, Natalie
2003	 Zwischen Polizisten, Dorfältesten und Mafiosi. Eine Stu-

die zu Handlungsstrategien bei Konflikten am Beispiel 
Nordalbaniens. Zürcher Arbeitspapiere zur Ethnologie 
14. Zürich: Argonaut-Verlag.

Amnesty International
2006a	 Albania. Violence against Women in the Family: “It’s not 

Her Shame”. London: Peter Benenson House.
2006b	 Kosovo. In: Europe and Central Asia. Summary of Am-

nesty International’s Concerns in the Region, January–
June 2006. < http://amnesty.org/en/library/asset/EUR01/ 
017/2006/en/24c444bc-d3fa-11dd-8743-d305bea2b2c7/

	 eur010172006en.html > [10. 05. 2014].

Durham, Mary Edith
1995 (1909)  Durch das Land der Helden und Hirten. Balkan-

Reisen zwischen 1900 und 1908, hgg. v. Ingrid Steiner 
u. Dardan Gashi. Wien: Promedia.

Elsie, Robert
2001	 Vorwort. In: Robert Elsie (Hg.), Der Kanun. Das alba-

nische Gewohnheitsrecht nach dem sogenannten Kanun 
des Lekë Dukagjini: S. iii–viii. Peja: Dukagjini Balkan 
Books.

EULEX
2009	 Programme Report. EULEX Programme Office. Office of 

the Head of Mission EULEX Kosovo.
	 < http://eulex-kosovo.eu/docs/Accountability/EULEX-
	 PROGRAMME-REPORT-July-2009-new.pdf > [10. 05. ​

2014].

EULEX Kosovo
2012a	 Summary of Justice Proceedings in December. < http://

www.eulex-kosovo.eu/en/executive/00008.php > [10. 05. ​
2014].

2012b	 Murder Verdict Confirmed. < http://eulex-kosovo.eu/en/ 
pressreleases/0389.php > [10. 05. 2014].

Immigration and Refugee Board of Canada
2013	 Kosovo. Blood Feuds and Availability of State Protec-

tion (2010 – September 2013). < http://www.refworld.org/ 
docid/527b53c44.html > [03. 02. 2014].

Littlewood, Roland
2002	 Trauma and the Kanun. Two Responses to Loss in Alba-

nia and Kosova. International Journal of Social Psychia-
try 48, 2: ​86–96.

Littlewood, Roland, and Antonia Young
2005	 The Third Sex in Albania. An Ethnographic Note. In: Ali-

son Shaw und Shirley Ardener (eds.), Changing Sex and 
Bending Gender; pp. 74–84. New York: Berghahn Books.

Mangalakova, Tanya
2004	 The Kanun in Present-day Albania, Kosovo, and Monte-

negro. Sofia: International Centre for Minority Studies 
and Intercultural Relations (IMIR).

Mile, Klementin
2007	 The Blood Feud. Between Kanun and State. Rethink-

ing Social and Institutional Responses to the Blood Feud 
Phenomenon. Tirana: Albanian Institute for International 
Studies.

Nixon, Nicola
2009	 “You Can’t Eat Shame with Bread”: Gender and Collec-

tive Shame in Albanian Society. Southeast European and 
Black Sea Studies 9/1–2: ​105–121.

Schmidt-Neke, Michael
2001	 Einführung. In: Robert Elsie (Hg.), Der Kanun. Das alba-

nische Gewohnheitsrecht nach dem sogenannten Kanun 
des Lekë Dukagjini; S. ix–xxxvii. Peja: Dukagjini Balkan 
Books.

Schwandner-Sievers, Stephanie
1999	 Humiliation and Reconciliation in Northern Albania. 

The Logics of Feuding in Symbolic and Diachronic Per-
spectives. In: Georg Elwert et al. (ed.), Dynamics of Vio-
lence. Processes of Escalation and De-escalation in Vio-
lent Group Conflicts. Berlin: Duncker & Humboldt.

Semelin, Jacques
2003	 Analysis of Mass Crime. Ethnic Cleansing in the Former 

Yugoslavia, 1991–1999. In: Robert Gellately und Ben 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237


Berichte und Kommentare

Anthropos  112.2017

243

Kiernan (ed.), The Specter of Genocide. Mass Murder 
in Historical Perspective; pp. 353–372. New York: Cam-
bridge University Press.

Wicker, Hans-Rudolf
2012	 Ethnologische Gutachtertätigkeit in Strafprozessen. In: 

Hans-Rudolf Wicker, Migration, Differenz, Recht und 
Schmerz: sozialanthropologische Essays zu einer sich 
verflüchtigenden Moderne, 1990–2010; S. 221–242. Zü-
rich: Seismo.

Content and Distribution  
of Cultural Knowledge  
about Leisure Time, Social 
Participation, and Material Goods

Significance for Holistic Anthropological 
Research of Psychosocial Stress  
in Croatian Youth

Lana Peternel, Ana Malnar, and Irena Martinović 
Klarić

Introduction

Theoretical Grounding

The influence of culture on health is well estab-
lished in bio-cultural research.1 This study is mo-
tivated by recent breakthroughs in bio-cultural re-
search indicating a direct link between individual 
health outcomes and adherence to cultural models.2 
Furthermore, our study is carried out in the tradition 
of the Croatian School of Anthropology oriented to-
wards bio-cultural synthesis and holism in studying 
population structure,3 and within the framework of 
a large-scale bio-cultural research project that ex-
amines the association of cultural changes in a post-
socialist society and individual psychosocial stress 

  1	 E.g., Cassel, Patrick, and Jenkins (1960); Cassel (1976); Mc-
Garvey and Baker (1979); McGarvey (1999); Dressler (1991, 
1995); Dressler, Campos Balieiro, and Dos Santos (1997, 
1998, 1999); McDade, Stallings, and Worthman (2000); Mc-
Dade (2001); McDade and Worthman (2004).

  2	 E.g., Dressler, Campos Balieiro, Ribeiro, and Dos Santos 
(2007); Reyes-García, Gravlee, McDade, Huanca, Leonard, 
and Tanner (2010); Dressler (2012).

  3	 E.g., Rudan (1972); Rudan et al. (1992); Martinović Klarić 
(2013).

outcomes in youth. Our current ethnographic efforts 
are concentrated at identifying locally meaningful 
and culturally specific notions of everyday life that 
can be operationalized in the upcoming research in-
volving the measuring of individual chronic psy-
chosocial distress based on the variety of biomark-
ers – anthropometric and physiologic, such as the 
body mass index, waist-to-hip ratio, blood pressure, 
electrocardiograms as well as salivary cortisol and 
alpha amylase profiles.

This article is third in a series of publications 
(Peternel, Malnar, and Martinović Klarić 2014a, b), 
aimed at researching cultural dimensions of “the 
good life” among Croatian youth. We use the cog-
nitive anthropological perspective on culture and 
the theory of cultural consensus to assess the im-
portance of various lifestyle subdomains in con-
structing the image of “the good life” in Croatian 
youth. The concept of cultural consensus is root-
ed in the tradition of cognitive anthropology that 
explores the relationship between human culture 
and human thought. Cognitive anthropology fo-
cuses on the cognitive organizations of material ob-
jects, events, and experiences. Culture is viewed as 
a shared and learned information pool stored in the 
minds of its members and, to a different extent, in 
artifacts (D’Andrade 1987) as well as shared rules 
and principles that underlie, motivate, and guide hu-
man behavior in community (Goodenough 1963). 
Keesing (1974) expanded the cognitive anthropo-
logical definition of culture as the knowledge one 
must learn to function adequately in society or as 
individual’s personal theories of how society oper-
ates. If these individual theories are shared in the 
group, one recognizes culture. The term “cultural 
competence” was suggested by Keesing (1974) to 
describe individual’s sharing in the culture.

These concepts were further developed by cog-
nitive anthropologists in the theory of cultural mod-
els.4 This theoretical orientation is based on the idea 
that knowledge of the world is structured in terms 
of cultural models – mental representations of pro-
totypical events, behavior, and things – that define 
the nature of any situation that a person may be in-
volved in his or her society. It is argued that culture 
consists of a set of cultural models that apply to dif-
ferent cultural domains of life. Cultural models are 
understood as schematized outlines of all elements 
of the domain, processes within the domain, and the 
relations between that and other domains. Although 
individuals vary with respect to the extent and elab-
oration of knowledge encoded in cultural models 

  4	 D’Andrade (1995); Holland and Quinn (1987); Romney and 
More (1998); Shore (1996); Strauss and Quinn (1997).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:53. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-237

