
Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 171

Jörg Schuster

Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«?
Briefkultur in Zeiten des Ästhetizismus 

Hofmanns thals Korrespondenzen mit Edgar Karg von 
Bebenburg und Ottonie Gräfin Degenfeld

I Eine Welt in der Welt – epistolare Poesis

»Ich glaub immer noch, daß ich im Stand sein werde, mir meine Welt 
in die Welt hineinzubauen.«1 Diese Äußerung aus einem Brief Hugo von 
Hofmanns thals vom 15. Mai 1895 an Richard Beer-Hofmann kann zu-
gleich als Aussage über die Funktion gedeutet werden, die Briefe für den 
Autor besitzen: Es geht um die Etablierung, das Herstellen einer eigenen 
Welt, eines dem eigenen Ich völlig angemessenen Raums, der dennoch 
Teil der realen Welt ist. Daß es sich dabei um eine spezifisch epistolare 
Funktion handelt, geht allein schon aus den medialen Voraussetzungen 
der Gattung ›Brief‹ hervor.2 Briefe ermöglichen zwar die persönliche 
Kommunikation zwischen Absender und Adressat; anders als in der 
mündlichen Kommunikation ist jedoch die Situation der Äußerung, des 
Schreibens, zeitlich und räumlich von der Situation des Empfangs, des 
Lesens, verschieden – das Distanz-Medium Schrift setzt die Abwesenheit 
des Adressaten voraus. Die Briefkommunikation erlaubt dem Autor da-
her, ganz ›bei sich‹ zu bleiben und doch zugleich den Kontakt mit der 
Außenwelt zu wahren.

So tragen Briefe für Hofmanns thal zu Beginn der 1890er Jahre zu-
nächst vor allem zu seiner Selbstvergewisserung und Selbstinszenierung 
als Fin-de-siècle-Ästhet bei, der sich im Einklang mit der geistigen At-
mosphäre seiner Zeit weiß: »Telle est la vie fin-de-siècle«,3 bemerkt er 
am 31. August 1890 in einem Brief an den Schriftsteller-Freund Gustav 
Schwarzkopf; und an Felix Salten schreibt er:

1 BW Beer-Hofmann, S. 47.
2 Vgl. besonders Rainer Baasner: Schrift oder Stimme? Materialität und Medialität des 

Briefs. In: Adressat: Nachwelt. Briefkultur und Ruhmbildung. Hg. von Detlev Schöttker. 
München 2008, S. 53–69.

3 B I, S. 12.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster172

Wir sehen doch eine Menge anderer Dinge und sehen sie anders als andre. 
Wir fürchten uns vor Gespenstern; wir reden gern von hübschen Einrich-
tungsgegenständen, wir sind alle ehrgeizig, ein bißchen verdorben durch 
Sensitivität, aber doch; […] wir erleben bei 3 Seiten Nietzsche viel mehr als 
bei allen Abenteuern unseres Lebens, Episoden und Agonien […].4

Briefe dienen jedoch nicht nur der Artikulation einer artifiziell-sensitiven 
Sonderexistenz, einer Existenz, die mit dem ›Leben‹, in ironischer Ge-
brochenheit, nur durch die Beschäftigung mit Nietzsches Philosophie 
der emphatischen Lebensbejahung verknüpft ist; wie durch die credo-
artige Anapher »wir« und die antithetische Gegenüberstellung mit den 
›andren‹ hervorgehoben wird, stiften Briefe vielmehr auch das Zusam-
mengehörigkeitsgefühl einer Gruppe, die als ›ehrgeizige‹ künstlerisch-
intellektuelle Elite ihrer Zeit gelten möchte.

Bis weit über die Jahrhundertwende hinaus tragen Briefe für Hofmanns-
thal zum Herstellen und Erhalten eines dichten Netzes an Beziehungen 
bei, durch die er seine Zugehörigkeit zur eigenen Zeit empfindet: »Das 
Gefühl, eins zu sein mit meiner Epoche, dieses Gefühl überhaupt ken-
nen gelernt zu haben, danke ich Ihnen«,5 schreibt er etwa an Harry Graf 
Kessler. Die drohende Isolation von der eigenen Zeit und Gesellschaft 
wird durch die Beziehung zu auserwählten Einzelnen aufgehoben. Diese 
elitäre, zumeist auf die Ferne bestehende Gemeinschaft wird herkömm-
lichen sozialen Institutionen wie dem Salon gegenübergestellt: »Das 
Gefühl der gesellschaftlichen geistigen Vereinsamung kann, glaub ich, 
wirklich nicht ein salon von einem nehmen, sondern nur einzelne Men-
schen und die kleinen, ganz kleinen Gruppen, die um solche Menschen 
herum sich bilden«,6 bemerkt Hofmanns thal gegenüber Christiane 
Gräfin Thun-Salm am 23. Juli 1901. Der Salon, als Ort des tendenziell 
öffentlichen, zwanglos-kultivierten und zweckfreien diskursiven Aus-
tauschs von Persönlichkeiten unterschiedlicher gesellschaftlicher Grup-
pen ein Produkt des 18. Jahrhunderts,7 besitzt für Hofmanns thal somit 
keine soziale Funktion mehr. Bevorzugt wird stattdessen der »Zusam-

4 Ebd., S. 57.
5 BW Kessler, S. 64 (16.6.1904).
6 BW Thun-Salm, S. 11f.
7 Zur Geschichte des Salons vgl. Petra Wilhelmy: Der Berliner Salon im 19. Jahrhundert 

(1780–1914). Berlin u. a. 1989; Heinz Gerstinger: Altwiener literarische Salons. Wiener Salon-
kultur vom Rokoko bis zur Neoromantik (1777–1907). Hallein 2002.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 173

menhang der wenigen gleichgesinnten«,8 die Bildung exklusiver künstle-
risch-intellektueller ›Kreise‹, wie dies um die Jahrhundertwende und im 
frühen 20. Jahrhundert Stefan George auf extreme Weise praktizierte.9 
Die Angehörigen eines solchen Kreises sind zwar räumlich oft vonein-
ander getrennt, bleiben aber mittels eines im Laufe des 19. Jahrhunderts 
enorm beschleunigten Transportwesens durch sporadische Besuche und 
durch den Briefverkehr in enger Beziehung miteinander. Hinzu kommt 
im Falle Hofmanns thals, daß während produktiver Phasen Einsamkeit 
und Abgeschlossenheit für den Dichter unabdingbar sind und daher der 
Brief das einzige Mittel des Kontakts ist: »[N]ur ein Fädchen darf sich zu 
Freunden spinnen«.10 Aus den einzelnen »Fädchen« entsteht jenes episto-
lare soziale »Gewebe«11 der über den deutschsprachigen Raum verteil-
ten »Gleichgesinnten«, das geistigen Austausch ebenso garantiert wie es 
durch Distanz den für die poetische Produktion nötigen Spielraum läßt.

Solche weitgehend auf die Schriftlichkeit des Briefwechsels angewiese-
nen Beziehungen bergen jedoch nicht nur stets die Gefahr der schließ-
lich oft zum Bruch führenden Verfehlung in sich;12 das Distanz-Medium 
Schrift, die durch die Abwesenheit des Gegenübers ermöglichte Ima-
gination führen auch dazu, daß die durch Briefe hergestellte ›Welt in 
der Welt‹ eine mehr oder weniger künstlich erzeugte und somit – im 
ursprünglichen Wortsinn – poetische Welt ist. Bei der eigenen ›Welt in 
der Welt‹ handelt es sich, wie Hofmanns thal im Brief an Beer-Hofmann 
schreibt, zwar nicht um eine romantische »Traumwelt«, wohl aber um 
»Potemkin’sche Dörfer«. 13 Der Gefahr, die im Aufbau einer Scheinwelt, 
einer Poetisierung des Lebens besteht, ist sich Hofmanns thal also be-
wußt. Und so wirkt die folgende Passage aus einem Brief an Christiane 

8 BW Borchardt (1994), S. 98 (3.8.1912).
9 Vgl. Stefan Breuer: Ästhetischer Fundamentalismus. Stefan George und der deutsche 

Antimodernismus. Darmstadt 1995; Rainer Kolk: Literarische Gruppenbildung am Beispiel 
des George-Kreises 1890–1945. Tübingen 1998; Ute Oelmann: Der George-Kreis. Von der 
Künstlergesellschaft zur Lebensgemeinschaft. In: Die Lebensreform. Entwürfe zur Neuge-
staltung von Leben und Kunst um 1900. Bd. 1. Hg. von Kai Buchholz u. a. Darmstadt 2001, 
S. 459–464; Wolfgang Braungart u. a.: Platonisierende Eroskonzeption und Homoerotik in 
Briefen und Gedichten des George-Kreises. In: Der Liebesbrief. Schriftkultur und Medien-
wechsel vom 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Hg. von Renate Stauf u. a. Berlin u. a. 2008, 
S. 223–270.

10 BW Nostitz, S. 119 (23.9.1912).
11 BW Degenfeld (1986), S. 302 (Ende Feb. 1914).
12 Vgl. hierzu den Beitrag von Elsbeth Dangel im vorliegenden Band.
13 BW Beer-Hofmann, S. 47.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster174

Gräfin Thun-Salm beinahe wie eine Beschwörung, um diese Gefahr ab-
zuwenden:

Sie sind für mich recht das Wesen, welches man anzudichten die größte Lust 
hat, wenn man kein Dichter ist: wenn man aber einer ist, so dichtet man 
gerade dasjenige, glaub ich, nicht an, was einem das Leben schöner, reicher 
und lieber macht, weil man sich hütet, es durch den gefährlichen Anhauch 
der poetischen Vision von sich weg, aus dem Leben weg in die Traumwelt 
hinüber zu treiben.14

Hofmanns thals Briefpartner jedoch spüren den »Anhauch der poeti-
schen Vision« durchaus; so ist sich Harry Graf Kessler bewußt, daß er 
ihm »ein point de vue in der Welt, die du um dich aufbaust«,15 ist, er zur 
»Lebensdichtung«16 Hofmanns thals gehört – das »Leben« als zentrales 
Schlagwort der Epoche wird hier abermals auf seine Literarizität hin 
reflektiert. 

Die Frage ist jedoch nicht nur, welche »Grade der Literarizität eines 
Briefes«17 sich bei Hofmanns thal feststellen lassen; zu untersuchen gilt es 
vielmehr auch, welche Konsequenzen diese Literarizität für den Verfasser 
wie für den Adressaten, für die reale Beziehung zwischen den Briefpart-
nern besitzt. Von zentraler Bedeutung sind in diesem Zusammenhang 
die spätestens seit der Mitte der 1890er Jahre in Hofmanns thals Briefbe-
ziehungen zu beobachtenden Versuche ›ästhetischer Erziehung‹.18 Gera-
de in diesen Fällen ist überdeutlich, wie Hofmanns thal durch Briefe eine 
eigene »Welt in die Welt hineinzubauen« versucht, indem er sich auf dem 
Wege der ästhetischen Erziehung ein epistolares Gegenüber heranbildet, 
das seinen eigenen Vorstellungen völlig entspricht – er erzieht sich ein 
ideales literarisches Publikum im Kleinen.

14 BW Thun-Salm, S. 70 (3.3.1903).
15 BW Kessler, S. 126 (26.9.1906).
16 Ebd., S. 159 (28.9.1907).
17 Alexander Košenina: »Der wahre Brief ist seiner Natur nach poetisch«. Vom Briefschrei-

ber zum Autor – am Beispiel Hofmanns thals. In: Autorschaft. Posi tionen und Revisionen. Hg. 
von Heinrich Detering. Stuttgart/Weimar 2002, S. 241–257, hier: S. 254.

18 Vgl. hierzu Anne Overlack: Was geschieht im Brief? Strukturen der Briefkommunika-
tion bei Else Lasker-Schüler und Hugo von Hofmanns thal. Tübingen 1993, S. 74–95.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 175

II Poesie und Leben

Es dürfte kein Zufall sein, daß eines von Hofmanns thals frühesten Pro-
jekten ästhetischer Erziehung in der Auseinandersetzung mit der schwie-
rigen literarischen Leitfigur George entsteht. In einem Brief an diesen 
vom 5. Juli 1896 schreibt er:

Mir schwebt eine Art von Brief an einen sehr jungen Freund vor, der dem Le-
ben dient, und dem gezeigt werden soll, daß er sich mit dem Leben niemals 
recht verknüpfen kann, wenn er sich ihm nicht zuerst in der geheimnisvollen 
Weise entfremdet, deren Werkzeug das Aufnehmen von Dichtungen ist.19 

In einem Brief schildert Hofmanns thal hier den Plan eines fingierten Brie-
fes, den er als Einleitung zu einem Band von Georges »Blättern für die 
Kunst« konzipierte. Dieser Plan ist zunächst einmal im Zusammenhang 
mit einer Auseinandersetzung zu sehen, die in den Monaten zuvor den 
Briefwechsel mit George bestimmte: Hofmanns thal hatte dem ›Meister‹ 
im März 1896 den Besuch eines Freundes, des Grafen Joseph Schön-
born, angekündigt, der, wie Hofmanns thal schrieb, »völlig dem Leben 
an[gehöre], keiner Kunst.«20 Entsetzt hatte George entgegnet: »wer gar 
keiner kunst angehört darf sich der überhaupt rühmen dem leben anzu-
gehören? Wie? höchstens in halb-barbarischen zeitläuften.«21 Die Aus-
einandersetzung spiegelt in nuce jenen grundlegenden Konflikt wider, 
der zwischen George und Hofmanns thal immer wieder von neuem 
aufbrach: Während jener sich das wahre »Leben« nur als esoterische 
Existenz innerhalb eines elitären Künstler-Zirkels vorstellen konnte, be-
stand dieser – trotz aller eigenen ästhetizistischen Neigungen – auf dem 
Kontakt zum (auch ›barbarisch‹-banalen) »Leben«; dies schloß Freund-
schaften mit Nicht-Künstlern und Vertretern anderer künstlerischer 
Positionen ebenso ein wie die Bereitschaft, sich zum Zweck des Errei-
chens größerer Publikumsschichten – sehr zu Georges Verdruß – auch 
populärer Publikationsorgane und des Theaters zu bedienen. Der Plan 
eines »Briefes an einen sehr jungen Freund« versucht, beide Positionen 

19 BW George (1953), S. 102f.; vgl. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 13f. 
und 254f.; vgl. ferner Marco Rispoli: »Wozu Kunst?« Hugo von Hofmanns thals wirkungs-
ästhetische Reflexionen. In: Sprachkunst 36 (2005), S. 51–67.

20 BW George (1953), S. 86 (13.3.1896).
21 Ebd., S. 87 (21.3.1896).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster176

miteinander in Einklang zu bringen, indem zum einen die Dignität der 
Dichtung als Bildungserlebnis betont wird, die Dichtung zum anderen 
aber dennoch in den Dienst des Lebens gestellt wird – »das Aufnehmen 
von Dichtungen« dient als »Werkzeug« dazu, »sich mit dem Leben recht 
[zu] verknüpfen«.

Neben der Auseinandersetzung mit George über grundlegende ästhe-
tische Positionen erscheint in werkgeschichtlicher Hinsicht interessant, 
daß sich Hofmanns thal in diesem nicht realisierten Projekt bereits jener 
Form des fingierten Briefs bedienen wollte, die er später unter ande-
rem mit dem »Chandos-Brief« und den »Briefen des Zurückgekehrten« 
verwirklichte. Von entscheidender Bedeutung ist dabei im Fall des für 
die »Blätter für die Kunst« geplanten Essays, daß Hofmanns thal – wie 
100 Jahre zuvor Friedrich Schiller – sein Programm einer ›ästhetischen 
Erziehung‹ in Briefform konzipiert. Gerade die Gattung ›Brief‹, die selbst 
im Spannungsfeld zwischen Leben und Kunst, zwischen pragmatischer 
Alltagskommunikation und Literarizität, zwischen vermeintlicher Au-
thentizität und Inszenierung angesiedelt ist, scheint dazu geeignet, das 
für Hofmanns thal wie für die gesamte Epoche der Jahrhundertwende 
zentrale Problem des Konflikts zwischen Leben und Kunst zu behan-
deln. Jedenfalls ist dieses Problem von grundlegender Bedeutung auch 
innerhalb zahlreicher tatsächlicher Briefwechsel Hofmanns thals – insbe-
sondere in den Korrespondenzen mit Edgar Karg von Bebenburg und 
Ottonie Gräfin Degenfeld, die im Mittelpunkt der folgenden Überlegun-
gen stehen.

III »Poetische Interpretation des gemeinen und farblosen«: Hofmanns-
thals Briefwechsel mit Edgar Karg von Bebenburg

Wie im geplanten fingierten Brief bilden im Briefwechsel mit Edgar Karg 
von Bebenburg, einem jungen Seekadetten, mit dem Hofmanns thal seit 
dem Sommer 1892 befreundet war, die Begriffe »Leben« und »Kunst« 
die zentrale Antithese, die in unterschiedlichen Konstellationen entfaltet 
wird. Bereits in seinem Brief vom 6. September 1892 verteilt Hofmanns-
thal auf prägnante Weise die Rollen zwischen den beiden Briefpartnern: 
»Du siehst Gegenden und ich lese Bücher; Du hast die schönen wirk-
lichen Gefahren und ich wenigstens manchmal den Reiz erregenden 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 177

Durcheinanders.«22 Kaum überraschend mündet diese Gegenüberstel-
lung in die für den frühen Hofmanns thal typische Klage über die Defizi-
enz der eigenen ästhetischen Existenzweise; es finden sich hier Passagen, 
die einem Monolog Claudios aus »Der Tor und der Tod« oder dem 1893 
veröffentlichten d’Annunzio-Essay entstammen könnten:

[…] mir fehlt die Unmittelbarkeit des Erlebens; ich sehe mir selbst leben zu 
und was ich erlebe ist mir wie aus einem Buch gelesen; erst die Vergangen-
heit verklärt mir die Dinge und gibt ihnen Farbe und Duft. Das hat mich 
wohl auch zum »Dichter« gemacht, dieses Bedürfnis nach dem künstlichen 
Leben, nach Verzierung und poetischer Interpretation des gemeinen und 
farblosen. (S. 19)

Beschreibungen wie diese finden sich in den Briefen der folgenden Mo-
nate und Jahre fast durchgehend. Hofmanns thal fühlt sich

[…] wie ein Gespenst bei hellem Tage, fremde Gedanken denken in einem, 
alte, tote, künstliche Stimmungen leben in einem, man sieht die Dinge wie 
durch einen Schleier, wie fremd und ausgeschlossen geht man im Leben 
herum, nichts packt, nichts erfüllt einen ganz: endlich bricht doch etwas 
menschliches, etwas ursprüngliches durch. Bei mir ists jetzt eine grenzenlose, 
heftige Sehnsucht nach Natur, nicht nach träumerischem Anschaun, sondern 
nach tätigem Ergreifen der Natur, nach Wandern, Jagen, womöglich nach 
Bauernleben (S. 32; 30.5.1893).

Seinem »Dasein«, so Hofmanns thal, hafte »etwas recht gekünsteltes […], 
etwas scheinmäßiges« an (S. 55; 17.9.1894).

Im Vergleich mit dem weltreisenden Seekadetten schneidet der Dich-
ter also scheinbar alles andere als glänzend ab; so heißt es in einem 
Brief vom Dezember 1892: »Mein äußeres Leben ist natürlich viel farb-
loser als Deines: wenn Du nicht Schumann’sche Musik und Musset’sche 
Verse statt violetter Sonnenuntergänge, Affen und Lianen gelten lassen 
willst.« (S. 23; 12.–15.12.1892) Doch hier beginnt sich die Konstellation 
zwischen den Briefpartnern bereits zu verändern. Zum einen wird mit 
den »violette[n] Sonnenuntergänge[n]« ein ästhetizistisches Naturbild 
entworfen, das seine farbliche Entsprechung nicht zufällig in der artifizi-
ellen materialen Gestaltung der Briefe findet: Karg und Hofmanns thal 
verwenden für ihre Korrespondenz eine spezielle violette Tinte – zu-
mindest in dieser Hinsicht ist somit nicht einer von beiden ›farbloser‹, 

22 BW Karg-Bebenburg, S. 20; Nachweise im Folgenden nach dieser Ausgabe im fortlau-
fenden Text; Hervorh. immer im Orig.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster178

vielmehr ist die Briefwelt in ein einheitlich exquisites Violett getaucht.23 
Zum anderen deutet Hofmanns thal im einschränkenden Konditional-
satz »wenn Du nicht Schumann’sche Musik und Musset’sche Verse […] 
gelten lassen willst« bereits die Gleichberechtigung der Kunst neben dem 
Leben an, die gleich darauf in einer etwas schiefen Antithese weiter aus-
geführt wird:

Aber schließlich ist auch in künstlichen Dingen ebenso unendlich viel stür-
mende und liebliche, verwirrende und berauschende und versteinernde 
Schönheit eingesperrt, als aus den Südseestürmen, den Grabkammern der 
Pharaonen und schweigenden Tropenwäldern atmet. (S. 23)

Hier wird den »künstlichen Dingen« neben »Südseestürmen« und »Tro-
penwäldern« nicht nur das artifizielle Phänomen der »Grabkammern 
der Pharaonen« gegenübergestellt. Auch das »Schweigen« der Tropen-
wälder bedeutet wiederum eine poetische Stilisierung. Letztlich ist die 
Schönheit der Kunst derjenigen des Lebens somit nicht nur gleichran-
gig, vielmehr ist es die Poesie, die das Leben überhaupt erst zu verklä-
ren vermag – freilich um den Preis der Versteinerung; es ist, so belehrt 
Hofmanns thal den Freund, »die Aufgabe der großen Künstler, schöne 
aufregende und beruhigende Bücher aus dem unscheinbaren Leben zu 
machen.« (S. 94; 22.8.1895)

Genau diese Erkenntnis hatte auch Karg von Bebenburg bereits 
Hofmanns thals beharrlichen Versuchen, die Realität seines Dienstes auf 
See zu verklären, entgegengehalten: »Wenn mans in Büchern liest, ist’s 
recht lustig, wenn mans mitmacht: im Anfang findet mans schneidig, 
dann passabel, dann kommt der Ekel«. (S. 27; 13.3.1893) Den Dichter 
hält dies jedoch nicht davon ab, das Leben auf See auch weiterhin un-
ter Verweis auf das »Bewußtsein, ungeheure, allen Menschen ehrwür-
dige Entfernungen durchmessen zu haben« (S. 32; 30.5.1893), zu idea-
lisieren: »Wenn man so in einem eisernen Schiff, wie in einer riesigen 
Wiege, durch die große Einsamkeit schaukelt, ist es verhältnismäßig 
nicht schwer, ein braver Mensch und ein gentleman zu bleiben.« (S. 37; 
10.10.1893). Nicht nur in Büchern, sondern auch in Briefen findet also 
die Poetisierung des Lebens statt. Hofmanns thal als Dichter besitzt inner-

23 Vgl. hierzu den Katalogbeitrag von Katja Kaluga zu Hofmanns thals Brief an Edgar Karg 
von Bebenburg vom 27. August 1892, in: Der Brief – Ereignis & Objekt. Katalog der Ausstel-
lung im Freien Deutschen Hochstift – Frankfurter Goethe-Museum. Hg. von Anne Bohnen-
kamp und Waltraud Wiethölter. Frankfurt a. M./Basel 2008, S. 53f.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 179

halb dieses Briefwechsels die Deutungsmacht, er verteilt nicht nur die 
Rollen und deutet den Alltag des Briefpartners poetisch um, er erschafft 
sein epistolares Gegenüber in gewisser Weise auch überhaupt erst em-
pathisch: »Vor Dir«, so schreibt Karg von Bebenburg am 14. Oktober 
1894, »hat mich noch niemand in meinen Gedanken ergänzt« (S. 61). 
In der Tat begnügt sich Hofmanns thal nicht mit den realen Briefen des 
Freundes, sondern amplifiziert sie, erschafft sie erst im Akt der Rezepti-
on: »So antworte ich auch heute in Gedanken auf einen viel längern und 
ausführlichern Brief als Du mir von Bombay aus wirklich geschrieben 
hast« (S. 22).

Beim Brief handelt es sich also um ein überaus geeignetes Terrain für 
den Dichter. Zwar bringt Hofmanns thal dem Briefwechsel zu Beginn 
eine konträre Erwartung entgegen. In seinem Tagebuch erfindet er an-
läßlich des Empfangs des ersten Briefs von Edgar Karg von Bebenburg 
eigens die Rubrik »Thatsachen«.24 Doch bereits die Verabredung, die 
eigenen Briefe jeweils zu nummerieren,25 verweist auf die Bewußtheit, 
mit der die briefliche Kommunikation in Angriff genommen wird. Und 
bei genauem Hinsehen wird auch das Moment der Literarisierung be-
reits im ersten an Karg von Bebenburg gerichteten Brief vom 22. August 
1892 deutlich, obwohl dieser auf den ersten Blick nur den Charakter 
einer unscheinbaren kurzen, pragmatischen Mitteilung besitzt. Für eine 
raffinierte Brief-Strategie spricht allein schon der kunstvolle hypotakti-
sche Stil dieses Eröffnungsbriefs, durch den der Freund in geschliffener 
Form umworben und zugleich gewissermaßen ins epistolare Labyrinth 
gezogen wird: 

Dein Versprechen, Herrn Oliphant bis zu den Antipoden mitzunehmen, gibt 
mir einen Vorwand, Dir noch einmal in 3 Worten zu sagen, daß mir die Erin-
nerung an die wenigen Stunden unsres Verkehrs eine wirkliche und herzliche 
Freude ist. (S. 17) 

Das im Zentrum stehende Moment der Erinnerung verweist nicht nur 
auf die zeitliche und räumliche Distanz als Möglichkeitsbedingungen 
der Gattung ›Brief‹ – in diesem Fall konkret auf die Tatsache, daß der 
Adressat gerade zu einer zweijährigen Weltumsegelung mit der österrei-

24 Vgl. hierzu ebd., S. 291f.
25 Vgl. den Brief von Edgar Karg von Bebenburg vom 27. August 1892; BW Karg-Beben-

burg, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster180

chischen Marine aufgebrochen ist. Das Gebiet der Erinnerung erscheint 
insbesondere als ein adäquates Spielfeld für den Dichter, dem »erst die 
Vergangenheit […] die Dinge [verklärt]« (S. 19; 6.9.1892).

In diesem Zusammenhang ist auch der Wirkungszweck des Eröff-
nungsbriefs zu sehen. Er besteht nicht nur darin, sich gleichermaßen 
epistolar und literarisch (durch das Übersenden der Memoiren Lau-
rence Oliphants) in Erinnerung zu rufen, er besteht vielmehr vor allem, 
Übereinstimmung stillschweigend voraussetzend, im Herstellen einer 
exklusiven Beziehung zum Briefpartner. Durch eine polemische antithe-
tische Gegenüberstellung der ›wenigen‹ und der ›vielen‹, die zudem als 
Angehörige der »sogenannten Gesellschaft« ironisiert werden, wird die 
erfolgte Begegnung idealisiert: »Du weißt ganz ebenso gut wie ich, wie 
selten mit den jungen Herren der sogenannten Gesellschaft etwas an-
zufangen ist, wie wenig wirkliche Menschen man eigentlich begegnet.« 
(S. 17) Daß die Beziehung »wirklicher Menschen«, die eine »wirkliche Freu-
de« hervorruft, gerade auch in kommunikativer Hinsicht einen privi-
legierten Status innerhalb des sonstigen sozialen Umfelds besitzt, wird 
schließlich durch den expliziten Verzicht auf die »conventionelle Lüge« 
(S. 17) hervorgehoben, mit der der einschmeichelnde Initialbrief keines-
wegs verwechselt werden soll.

Was schließlich das Verhältnis von Kunst und Leben betrifft, das im 
Verlauf des Briefwechsels zum zentralen Thema wird, so ist diese An-
tithese in nuce bereits in den Begriffen »Herr[…] Oliphant« und »Anti-
poden« enthalten – also darin, daß der Wunsch des Freundes, die von 
Hofmanns thal empfohlenen Memoiren Laurence Oliphants mit auf sei-
ne Weltreise zu nehmen, den Anlaß zu diesem ersten Brief gibt. Das 
Problem von Kunst und Leben wird hier zusätzlich dadurch gespiegelt, 
daß es sich bei diesem Werk zwar um Literatur, aber zugleich um die 
Memoiren eines Mannes mit einem – nach Hofmanns thals Einschät-
zung – »titanische[n] Durst nach Aufregung, nach aktivem Leben, […] 
nach dem Getöse der Menge«26 handelt. Implizit findet diese Lebens-
fülle in Hofmanns thals Brief in der Metonymie »Herr Oliphant« Aus-
druck – hier spielt Literatur Leben.

In noch stärkerem Maße geht das Ziel des Aufbaus einer poetischen 
Briefwelt aus dem nächsten, zwei Wochen später verfaßten Brief an Karg 

26 Hugo von Hofmanns thal: Englisches Leben. In: GW RA I, S. 127–138, hier: S. 130.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 181

von Bebenburg hervor. Zwar konstatiert Hofmanns thal die Aporie, die 
im Schreiben über das eigene Leben besteht: »Das Wichtige, was wir er-
leben, werden wir uns nicht erzählen können; denn wir werden es nicht 
bemerken.« Das ›eigentliche‹ Leben entgeht somit gerade der Wahrneh-
mung und dem Schreiben. »Aber«, so fährt Hofmanns thal fort,

ich glaube, wir können manchmal ein Stückchen subiectiver Stimmung und 
Emp findung auf so ein Stück Papier schreiben und es wird eine Correspon-
denz daraus werden, wie im vorigen Jahrhundert, wo die Leute viel hübscher 
geschrieben haben, viel graciöser und viel vornehmer – wahrscheinlich weil 
die Briefe von einem deutschen Nest zum andern einen Monat brauchten. 
(S. 20; 6.9.1892)

Durch diesen Erwartungshorizont, die programmatisch verordnete imi-
tatio von Briefen des 18. Jahrhunderts, erscheint der Briefwechsel mit 
Karg von Bebenburg von vornherein historisch und literarisch perspek-
tiviert und somit künstlich gebrochen – wir befinden uns auf dem terrain 
des Dichters und Ästheten, dem »die Unmittelbarkeit des Erlebens« fehlt 
und für den deshalb die Kommunikation an Reiz gewinnt, je schwieriger 
sie sich gestaltet, je mehr Hindernisse (etwa durch lange Transportzei-
ten) ihr in den Weg gestellt sind.

Empfiehlt Hofmanns thal hier für den Briefwechsel mit dem Freund 
die Orientierung an historischen Vorbildern, so vergleicht er in seinem 
»an den Schiffsleutnant E. K.« gerichteten Aufsatz »Die Briefe des jungen 
Goethe« aus dem Jahr 1904 in exakter Umkehrung Goethes Jugendbrie-
fe mit der eigenen Korrespondenz des Schiffsleutnants. Die von diesem 
geschriebenen und empfangenen Briefe evozierten, so Hofmanns thal in 
seinem Aufsatz, den »Duft eines Frauenhaares«, den »Flug schwarzer 
Schwäne«, den »Hauch eines Abends«, den »Duft einer Wange, einer 
Schläfe, mit den Lippen gestreift, bis ins Mark gefühlt, einmal gefühlt 
und nicht wieder«,27 sie evozieren das Bild eines Freundes, »wie er ru-
dert auf dem See, wie er ans Land springt zwischen den Büschen, einem 
hellen Kleide nach, als wärs ein Schmetterling«.28 Ganz im Gegensatz zu 
Hofmanns thals Deutung sind solche Beschreibungen gerade kein au-
thentischer »Spiegel […], der klein aber scharf und fein das Leben eines 

27 Hugo von Hofmanns thal: Die Briefe des jungen Goethe. In: GW RA I, S. 325–328, 
hier: S. 326.

28 Ebd., S. 327.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster182

entfernten Freundes vor zaubert«,29 und schon gar nicht können diese 
Schilderungen als adäquater Vergleich für Goethes Jugendbriefe dienen; 
sie geben vielmehr exakt das ästhetizistische Inventar des Jugendstils der Jahr-
hundertwende wieder. In der epistolaren imitatio der Darstellung »sub-
iectiver Stimmung und Emp findung«, wie sie aus dem 18. Jahrhundert 
bekannt ist, geht es also in den Zeiten des Ästhetizismus um 1900 nicht 
mehr wie noch 100 Jahre zuvor um die emphatische Selbst-›Erfindung‹ 
des modernen Subjekts im Brief,30 sondern darum, den literarisch-ästhe-
tischen Thesaurus der Jahrhundertwende zu reproduzieren.

Und so kann Hofmanns thal, der dem Freund aufgrund des 
»Fremdartige[n] und Entfernte[n]« seiner Beschreibungen durchaus »ei-
nen gewissen großen Stil« (S. 34; 5.8.1893) zuerkennt, problemlos eine 
Passage aus einem von dessen Briefen in sein »Gespräch über Gedichte« 
integrieren.31 Die Briefe Hofmanns thals wiederum besitzen aus der Per-
spektive des Empfängers ohnehin die Aura eines erhaben-unverständli-
chen Werks:

Deine Briefe verursachen mir immer od. fast immer ein doppeltes Gefühl, 
eins der Un ruhe u. ein andres von Glück. Ein Viertel von dem was Du 
schreibst versteh ich gewöhn lich nicht od. ich ahne es nur mit dem letzten 
Fühlhorn meiner tastenden Seele. […] Hie u. da kann ich Stellen aus Deinen 
Briefen monatelang auswendig, citiere sie, sag sie an dern Menschen, denen 
ich Gutes tun will […] (S. 95; 24.8.1895).

Die Briefe erhalten somit nicht nur den Status eines dichteri schen 
Werks, das auswendig gelernt und zitiert wird, in ihrer beunruhigenden 
Unverständ lichkeit, ihrem »nur mit dem letzten Fühlhorn [der] tasten-
den Seele« zu ahnenden Gehalt, der in seiner virtuosen Enigmatik den-
noch eine Glücksverheißung impliziert, befinden sie sich konkret in der 
Nähe zu Hofmanns thals symbolistischem Frühwerk. Der Autor bestätigt 
dies selbst, wenn er im Dezember 1899 dem Freund gegenüber äußert: 
»Du schreibst auch, ich sollte Dich meinen Arbeiten näher bringen. Ich 

29 Ebd.
30 Vgl. zur Briefkultur der Empfindsamkeit im 18. Jahrhundert Tanja Reinlein: Der Brief 

als Medium der Empfindsamkeit. Erschriebene Identitäten und Inszenierungspoten tiale. 
Würzburg 2003; für die Zeit um 1800 vgl. Karl Heinz Bohrer: Der romantische Brief. Die 
Entstehung ästhetischer Subjektivität. Frankfurt a. M. 1989.

31 Vgl. Hofmanns thals Brief vom 11. Juli 1903: »Ich habe ein paar Sätze aus Deinem 
Brief in die Arbeit hinübergenommen an der ich gerade arbeite.« (S. 203) Es handelt sich 
um die Passage über den auf Hundswache befindlichen Seemann aus dem »Gespräch über 
Gedichte«; vgl. SW XXXI Erfundene Gespräche und Briefe, S. 74–86, hier: S. 84f. und 343.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 183

kann mir nicht denken, daß sie Dir so fern liegen. Sie sind nicht gar 
so viel anders als z. B. die Briefe, die ich Dir in früheren Jahren ge-
schrieben habe.« (S. 152; 8.12.1899) So kann es nicht verwundern, daß 
in einer Auswahlausgabe »Frü hester Schriften« Hofmanns thals, deren 
Her ausgabe seit 1905 geplant war, 13 Briefe an Edgar Karg von Beben-
burg enthalten sein sollten,32 und zwar, wie Hofmanns thal dem Freund 
mitteilt, »als das Symbol einer gewissen Generation« (S. 223; 29.5.1905). 
Über diese repräsentativ-literarische Rolle gegenüber dem Brief-Freund 
ist sich Hofmanns thal bereits früh im klaren: »Es ist möglich, daß für 
mich teilweise gewisse Bücher das bedeuten, was ich für Dich bedeute: 
einen Mitlebenden, der sich mitteilt.« (S. 93; 22.8.1895)

Dominiert somit im Briefwechsel mit Edgar Karg von Bebenburg die 
Kunst völlig über das Leben, so ist es nur konsequent, daß schließlich 
auch die antithetische Rollenverteilung, der zufolge Hofmanns thal die 
Kunst, der Briefpartner dagegen das Leben verkörpert, hinfällig wird. 
Zwar empfindet der Freund einerseits »Lust am Unruhigen« (S. 165; 
5.8.1900) und »Freude [… daran], daß ich so nachschwimmen und her-
umschaukeln kann« – er hat nach seiner eigenen Einschätzung »wirklich 
sehr viel vom Wellenschlag« (S. 165). Damit erscheint er als ein gerade-
zu paradigmatischer Vertreter des »Lebens«, wie es um 1900 konzipiert 
wird; gerade die Welle – und generell das Bild des Meeres – ist in der 
Kunst und Literatur der Jahrhundertwende ein wichtiges Symbol für den 
zentralen, monistisch konzipierten Begriff des »Lebens«, das als »ewige[r] 
Strom des Werdens und Vergehens«33 aufgefaßt wird: »Bewegung, Welle 
ist Leben«, formuliert Hofmanns thal selbst 1892.34 Andererseits lassen 
aber nicht nur seine zahlreichen, schließlich zum frühen Tod führenden 
Krankheiten den Freund als Vertreter des »Lebens« ungeeignet werden; 
als Problem erweist sich vielmehr insbesondere das »Nachschwimmen« 
und »Herumschaukeln« selbst: Karg von Bebenburg fürchtet, der Hete-
rogenität der Eindrücke nicht gewachsen zu sein, da diese die Kohärenz 

32 Vgl. Hugo von Hofmanns thal: Anordnung einer Ausgabe seiner ›Frühesten Schriften‹. 
Hg. von Hilde Burger. In: Neue Rundschau 73 (1962), H. 4, S. 583–610.

33 Wolfdietrich Rasch: Fläche, Welle, Ornament. Zur Deutung der nachimpressionisti-
schen Malerei und des Jugendstils. In: Ders.: Zur deutschen Literatur seit der Jahrhundert-
wende. Gesammelte Aufsätze. Stuttgart 1967, S. 186–220, hier: S. 201.

34 Hugo von Hofmanns thal: Aufzeichnungen aus dem Nachlaß (1889–1929). In: GW RA 
III, S. 343.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster184

seines Ichs bedrohe.35 Er hat Angst, »daß ich einfach aufgelöst werde 
wie Zucker in Wasser« (S. 154; 12.12.1899). Hofmanns thal erkennt die-
se Gefahr bereits früh und äußert die Hoffnung, dem Freund möge es 
gelingen, »irgendwelche Kontinuität der Seele unter diesen Betäubungen 
zu bewahren und [sich] dann und wann aufs Leben zu besinnen.« (S. 48; 
17.7.1894)

Der Dichter gibt also Ratschläge auch für das Leben und wird vom 
Freund in dieser Rolle vorbehaltlos anerkannt. So fragt er Hofmanns thal 
nicht nur fortwährend, was und wie er lesen soll, sondern stellt ihm in 
einem Brief vom September 1894 die Gretchen-Frage: »Was nennst Du 
das Leben begreifen?« (S. 56; 23.9.1894) Hofmanns thals Einschätzung 
ist für den Briefpartner nicht frei von Irritationen. Bereits einen Monat 
zuvor hatte er den Begriff des Lebens pejorativ verwendet: »Das Leben 
ist für uns alle unsagbar schwer, tückisch und grenzenlos übelwollend«; 
als Ideal gilt daher, »daß man besser und vornehmer ist, als das Leben. 
[…] im Ertragen liegt alles Schöne und Wertvolle.« (S. 52; 21.8.1894) 
Nicht dionysische Auflösung, nicht das Aufgehen im Leben ist das Ziel, 
sondern gentlemanhaftes Bewahren der Haltung.36 Irritierend für Karg 
von Bebenburg ist dabei besonders, daß Hofmanns thal Wissen und Bil-
dung ablehnt, von denen er selbst sich gerade Orientierung verspricht. 
Leidenschaftlich polemisiert der Dichter, Nietzsches Kritik an einer 
»Belehrung ohne Belebung«, an einem »Wissen, bei dem die Thätig-
keit erschlafft«,37 aufgreifend, gegen die »seelenlose Vielwisserei« (S. 57; 
27.9.1894) der »Bildungsphilister« (S. 54; 17.9.1894). Gerade sie erzeuge

die Auffassung von der Unzulänglichkeit des einzelnen Lebens im Verhält-
nis zu der ungeheuren Masse des notwendig zu wissenden, und damit eine 
große Mutlosigkeit und ein Verzichten des Einzelnen, je für sich selber zu 
einem Ende kommen, mit dem Leben fertig werden, für sich etwas ganzes 
vorstellen zu wollen. (S. 57f.)

35 Vgl. den Brief vom 16. November 1899; S. 146–151.
36 Auf das ›Gentleman‹-Ideal nimmt Hofmanns thal im zitierten Brief explizit Bezug; vgl. 

zu diesem Topos Martina Lauster: The Gentleman Ideal from Lichtenberg to Hofmanns thal. 
In: German Literature, History and the Nation. Hg. von Christian Emden. Oxford u. a. 2004, 
S. 143–162.

37 Friedrich Nietzsche: Unzeitgemäße Betrachtungen. Zweites Stück: Vom Nutzen und 
Nachtheil der Historie für das Leben. In: Ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe 
in 15 Einzelbänden. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/New York 
1988, S. 243–334, hier: S. 245.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 185

Doch was hat Hofmanns thal dem entgegenzusetzen, wie lautet seine 
Bewältigungsstrategie gegenüber der als sinnlos erkannten Akkumula-
tion von Wissen? Zum einen sind es für ihn natürlich die Künstler, die 
»das schauernde Begreifen der Existenz« (S. 54) leisten. Es ist, wie er 
dann einem größeren Publikum gegenüber im Vortrag »Der Dichter und 
diese Zeit« von 1906 formuliert, das Vermögen der Dichter, »zu schaf-
fen den Zusammenhang des Erlebten, den erträglichen Einklang der 
Erscheinungen«.38 Zum anderen aber vermag es, in engem Zusammen-
hang hiermit stehend und den »Chandos-Brief« von 1902 vorwegneh-
mend, die epiphanische »blitzartige[…] Offenbarung für den Moment« 
(S. 58), die Ganzheit des Lebens aufscheinen zu lassen:

Daß […] alle, alle Dinge im Dasein […] auf einander zu beziehen, ja wesens-
gleich sind, jeder Einwirkung auf einander fähig, und in einem gewissen, 
geheimnisvollen moralischen Zusammenhang stehend […], das mit der Seele 
zu spüren, nicht mit dem Verstand, das nenn ich ungefähr das Begreifen des 
Lebens (S. 58f.).

Es geht dabei jedoch nicht nur um monistische All-Verbundenheit, son-
dern auch um ein poetisches Konzept. So hebt Hofmanns thal die sprach-
lich-semiotischen Implikationen der geschilderten Ganzheitserfahrung 
hervor: »Alle toten und lebenden Dinge sind und bedeuten« (S. 58). Die 
Bedeutung der Dinge auszusprechen, ist aber wiederum das Privileg des 
Dichters, denn »Dichtkunst heißt doch, glaub ich, Deutekunst.« (S. 54) 
Und so ist ja auch die Literatur – insbesondere um 1900 bei Autoren wie 
Rilke, Hofmanns thal oder Joyce39 – der ›Ort‹, an dem die epiphanische 
Ganzheitserfahrung artikuliert oder überhaupt erst poetisch hergestellt 
wird. Generell ist ferner die Wirkung der Dichtung, wie sie Hofmanns-
thal schon 1896 in seinem Vortrag »Poesie und Leben« beschreibt, vor 
allem durch das Moment der Flüchtigkeit mit der Epiphanie verwandt; 
Gedichte, so Hofmanns thal, riefen »einen genau umschriebenen, traum-
haft deutlichen, flüchtigen Seelenzustand hervor«.40

38 Hugo von Hofmanns thal: Der Dichter und diese Zeit. In: GW RA I, S. 54–81, hier: 
S. 75.

39 Vgl. hierzu noch immer grundlegend Theodore Ziolkowski: James Joyces Epiphanie 
und die Überwindung der empirischen Welt in der modernen deutschen Prosa. In: DVJ 35 
(1961), S. 594–616.

40 Hugo von Hofmanns thal: Poesie und Leben. In: GW RA I, S. 13–19, hier: S. 16; vgl. 
Rispoli, »Wozu Kunst« (wie Anm. 19).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster186

Inwiefern das epiphanisch-poetische Ganzheitskonzept als pädagogi-
scher Wink für den Freund Edgar Karg von Bebenburg nützlich ist, 
muß dahingestellt bleiben. Zwar mag es einerseits der Inkohärenz der 
Zeit und des Subjekts – sei es der reale Freund oder der erfundene 
Lord Chandos – entgegenwirken. Doch handelt es sich andererseits um 
eine flüchtige (und also selbst wiederum diskontinuierliche) ästhetische 
Erfahrung, deren Wert in lebenspraktischer Hinsicht um so mehr be-
schränkt ist, als sie – außer in der poetischen Darstellung – kaum ›aktiv‹ 
hergestellt werden kann.

Wie auch immer der pädagogische Nutzen beurteilt werden mag – deut-
lich geworden ist im Verlauf des Briefwechsels jedenfalls, daß an die 
Stelle der scheinbaren Überlegenheit des Freunds Edgar Karg von Be-
benburg als Vertreter des ›Lebens‹ der universale Deutungsanspruch des 
Künstlers über das Leben tritt. In der Tat wird somit nicht in einem 
fingierten »Brief an einen sehr jungen Freund«, wie ihn Hofmanns thal 
für die »Blätter für die Kunst« plante, sondern in realen Briefen an einen 
jungen Freund demonstriert, daß »er sich mit dem Leben niemals recht 
verknüpfen kann, wenn er sich ihm nicht zuerst in der geheimnisvol-
len Weise entfremdet, deren Werkzeug das Aufnehmen von Dichtungen 
ist.«41

IV »Erträglicher Einklang der Erscheinungen« – Epiphanie, Intérieur, Brief

Die ästhetische Erziehung, die Hofmanns thal in seinem Briefwechsel 
mit Edgar Karg von Bebenburg entwirft, ist symptomatisch für die 
kulturgeschichtliche Situation um die Jahrhundertwende. Diese Situa-
tion hat einer der wohl aufmerksamsten Zeitzeugen der Epoche, Har-
ry Graf Kessler, in seiner Autobiographie »Gesichter und Zeiten«, wie 
Hofmanns thal die Typen des deutschen Bildungs-Philisters und des eng-
lischen Gentleman einander gegenüberstellend, exakt geschildert. Die 
eigene Generation, so Kessler, sei zunächst in jugendlichem Übermut 
unter dem Einfluß Nietzsches ausgezogen, um mit dem »Überlebten, 
Faulen, Muffigen«42 aufzuräumen, einen »Kampf […] mit dem Satten 

41 BW George (1953), S. 102f.
42 Harry Graf Kessler: Gesichter und Zeiten. Frankfurt a. M. 1962, S. 241.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 187

und Zufriedenen dieser materiell und geistig fetten Zeit«43 zu führen und 
einen neuen »Menschentyp« zu etablieren, »ein[en] neue[n] Mensch[en], 
der der immer schneller rasenden Zeit mit ihren unbegrenzten Mög-
lichkeiten und unerprobten Versuchungen aus sich selbst, ohne äußere, 
weltliche oder religiöse Stützen, gewachsen wäre.«44 Es handelt sich um 
das auch von Hofmanns thal propagierte Ideal des ›vornehmen‹ Men-
schen, der aus eigener Kraft dem ›Zuviel‹, der modernen unbehaglichen 
Welt in ihrer ungeformten Fülle entgegenzutreten vermag. Allerdings 
stellt Kessler in seiner Autobiographie fest, daß die Betonung des »Vor-
nehmen«, »Kultivierten« und »Verfeinerten« auf der Suche nach diesem 
neuen Menschentyp zu einer Reduktion führte – der »neue Mensch« 
erscheint zunächst fast ausschließlich im Bereich des Ästhetischen:

Während unüberwindliche Hindernisse sie vorläufig noch von der Gestal-
tung des praktischen Lebens, des Staates und der Wirtschaft fernhielten, stieß 
die Anpassung an das neue Lebensgefühl in der Kunst auf die schwächsten 
Widerstände. In ihr offenbarte sich daher zuerst die tiefe Wandlung vom 
alten zum neuen Menschen, die später alles andere erschüttern mußte.45

Auch Kesslers Darstellung zufolge ging es der selbsternannten gesell-
schaftlich-künstlerischen Elite um die Jahrhundertwende, ähnlich wie 
Hofmanns thal am 6. September 1892 an Karg von Bebenburg geschrie-
ben hatte, zunächst einmal um ein »künstliche[s] Leben«, um die »Ver-
zierung und poetische[ ] Interpretation des gemeinen und farblosen.« 
Kessler hebt in diesem Zusammenhang insbesondere die kunstgewerb-
liche »Gestaltung ihrer täglichen Umgebung, ihrer Gebrauchsgegen-
stände, Wohnräume, Lebensatmosphäre«46 hervor, wie er selbst sie in 
seiner Weimarer Wohnung als Jugendstil-Intérieur von Henry van de 
Velde verwirklichen ließ. Wie im epiphanischen Erlebnis, das temporal 
als ekstatisch aus dem gewöhnlichen Leben herausgehobener Augen-
blick inszeniert wird, kommt es im völlig durchgestalteten Intérieur als 
privilegiertem, gegen die profane Außenwelt geschütztem Ort zur ästhe-
tischen Ganzheit, zum »erträglichen Einklang der Erscheinungen«,47 den 

43 Ebd., S. 245.
44 Ebd., S. 242.
45 Ebd., S. 246.
46 Ebd.
47 Hugo von Hofmanns thal: Der Dichter und diese Zeit. In: GW RA I, S. 54–81, hier: 

S. 75; zum Konzept des Intérieurs in der Innenarchitektur, Kunst und Literatur um 1900 
vgl. Cornelia Blasberg: Jugendstil-Literatur. Schwierigkeiten mit einem Bindestrich. In: DVJ 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster188

Hofmanns thal zufolge auch der Dichter zu schaffen imstande ist. Wie 
das Intérieur stellt aber schließlich auch die etwa in der Korrespondenz 
mit Edgar Karg von Bebenburg realisierte Briefwelt selbst einen in sich 
geschlossenen Kunstraum, eine ästhetisch weitgehend homogene und 
dennoch – aufgrund des tatsächlichen zwischenmenschlichen Kon-
takts – reale ›Welt in der Welt‹ dar. Durch Briefe partizipiert der Freund 
Karg von Bebenburg kontinuierlich an jener ästhetischen Ganzheitser-
fahrung, die als epiphanisches Erlebnis nur schwer und insbesondere 
nur flüchtig zu erreichen ist.

Ganzheitserfahrung, Aufhebung der für die Moderne spezifischen 
Heterogenität und Diskontinuität, so läßt sich festhalten, ist also nur 
im Bereich des Ästhetischen möglich: in der poetischen Inszenierung 
des epiphanischen Augenblicks, in dessen artifiziell erstarrtem Pendant, 
dem Jugendstil-Intérieur, oder in der ästhetisch homogenen Briefwelt.48 
Hierdurch wird aber auch deutlich, worin der Unterschied der von 
Hofmanns thal praktizierten Form ästhetischer Erziehung gegenüber ih-
rer ›klassischen‹ Form besteht, wie sie 100 Jahre zuvor erfunden worden 
war: Anders als etwa bei Schiller geht es in der ästhetischen Erziehung 
um 1900 nicht um einen Entwurf idealer Humanität; die Funktion der 
Kunst besteht nicht mehr in der Einübung in die Freiheit auf dem Wege 
des ästhetischen Spiels. Vielmehr geht es um das reine Bestehen des 
Individuums gegenüber den Herausforderungen der Moderne mittels 
punktueller ästhetisch-ästhetizistischer Arrangements. 49

72 (1998), H. 4, S. 682–711, hier: S. 685f.; Mathias Mayer: »Intérieur« und »Nature morte«: 
Bilder des Lebens bei Maeterlinck und Hofmanns thal. In: Etudes Germaniques 46 (1991), 
S. 305–322; vgl. ferner Claudia Becker: Zimmer-Kopf-Welten. Zur Motivgeschichte des Inté-
rieurs im 19. und 20. Jahrhundert. München 1990. Zum Zusammenhang zwischen Brief und 
Intérieur um 1900 vgl. Jörg Schuster: »Als ob Du bei mir eintreten könntest«. Rainer Maria 
Rilkes epistolare Intérieurs. In: Zeitschrift für Germanistik N.F. XIX (2009), H. 3, S. 574–
589.

48 Der Gefahr, daß diese ästhetischen Modelle zu einem ›Kunst-Leben‹ jenseits der Reali-
tät führen, entspricht nicht zufällig der zumindest partiell eskapistische Charakter der profes-
sionellen Bestrebungen ›ästhetischer Erziehung‹ in der Reformpädagogik um 1900; deutlich 
wird dies etwa in der Idealisierung und Verabsolutierung des Kindes und der künstlerischen 
Kreativität, was zu erzieherischen Methoden führt, die mit der Lebenswirklichkeit schwer ver-
einbar sind; vgl. hierzu Jürgen Oelkers: Reform-Pädagogik. Eine kritische Dogmengeschichte. 
Weinheim/München 31996; Regine Köhler: Ästhetische Erziehung zwischen Kulturkritik und 
Lebensreform. Eine systematische Analyse der Motive ästhetischer Erziehungskonzeptionen. 
Hamburg 2002.

49 Einen in diesem Zusammenhang sehr interessanten Vergleich der kulturkritisch-ästhe-
tischen Positionen von Schiller und Hofmanns thal, insbesondere in den Briefen »Über die 
ästhetische Erziehung des Menschen« und den »Briefen des Zurückgekehrten«, nimmt Erika 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 189

V Ästhetische Erziehung zwischen »Gefühl des Lebens« 
und poetischem »Totenreich« 

Hofmanns thals Briefwechsel mit Ottonie Gräfin Degenfeld

Etwas komplizierter als in der Korrespondenz mit Edgar Karg von Be-
benburg sind die Verhältnisse in Hofmanns thals im Herbst 1909 einset-
zendem Briefwechsel mit der damals 27jährigen Ottonie Gräfin Degen-
feld, löst die junge Frau in Hofmanns thal doch Gefühle aus, über die er 
sich – jedenfalls angeblich – nicht ganz im Klaren ist. So lebt bereits sein 
erster Brief an die Gräfin von der Inszenierung der Schwierigkeit, ihr zu 
schreiben. Er habe, so behauptet er, schon zwei längere an sie gerichtete 
Briefe zerrissen – da »mir dergleichen Hemmungen sonst niemals zu wi-
derfahren pflegen, so weiß ich nicht recht was hier im Spiel ist.«50 Gerade 
durch dieses Eingeständnis soll – wie am Beginn des Briefwechsels mit 
Edgar Karg von Bebenburg – Intimität gestiftet werden. Und ähnlich 
wie im Fall des Freundes zieht Hofmanns thal auch Ottonie Gräfin De-
genfeld durch den extrem hypotaktischen Stil seiner ersten Briefe sowie 
durch das Verwirrspiel, das er um die Kommunikation mit ihr betreibt, 
gewissermaßen in seine labyrinthische Briefwelt, verstrickt er sie in das 
Netz seiner epistolaren »Lebensdichtung«: Die wenigen geschriebenen 
stehen den vielen zerrissenen oder nicht verwirklichten Briefen gegen-
über, die mit der Gräfin geführten Gespräche werden durch zahllose 
imaginäre Gespräche ergänzt (»ich habe fast jeden Tag zu irgend wel-
cher Zeit zu Ihnen gesprochen«, S. 19; 23.12.1909), hinzu kommt als 

Hammer vor (»Schöne Welt, wo bist du?« Die Krankheit der Kultur und eine ästhetische The-
rapie. Auswege aus der Kulturkrise bei Schiller und Hofmanns thal. In: »Schöne Welt, wo bist 
du?« Studien zu Schiller anläßlich des Bizentenars seines Todes. Hg. von Gabriella Rácz und 
László V. Szabó. Veszprém/Wien 2006, S. 91–124). Hammer weist zu Recht auf die Überein-
stimmung hin, daß es sowohl bei Schiller als auch bei Hofmanns thal um den Befund der Zer-
rissenheit und Heterogenität der jeweiligen Epoche geht, die bei beiden Autoren auf ästheti-
schem Wege überwunden werden sollen. Allerdings verwischen bei Hammer, die von einer 
bereits um 1800 einsetzenden »Makroepoche« Moderne ausgeht, die Unterschiede zwischen 
der kulturhistorischen Situation Schillers und derjenigen Hofmanns thals, wie sie auch die 
sich daraus ergebende unterschiedliche Zielsetzung der jeweiligen Konzepte von ästhetischer 
Erziehung nicht genügend reflektiert. Die Ästhetik der ›Weimarer Klassik‹ unterscheidet sich 
jedoch vom Ästhetizismus der Zeit um 1900 in dem Maße, wie sich die – ebenso emphati-
schen wie problematischen – Konzeptionen von Subjektivität und Freiheit um 1800 vom Pro-
blem des Ich-Zerfalls in den Zeiten der Nervenschwäche und der beginnenden Massengesell-
schaft um 1900 unterscheiden.

50 BW Degenfeld (1986), S. 18 (2.9.1909); Nachweise im Folgenden nach dieser Ausgabe 
im fortlaufenden Text; Hervorh. immer im Orig.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster190

vermittelte Form der Kommunikation Ottonies Lektüre von Werken 
Hofmanns thals (»Rosenkavalier«, »Cristinas Heimreise«, »Ariadne auf 
Naxos«) und anderer von diesem empfohlener Autoren. Innerhalb der 
Briefe werden diese unterschiedlichen Formen der Kommunikation zu-
dem ständig reflektiert.

Nicht zufällig ist diese Beziehung daher in epistolarer Hinsicht beson-
ders interessant. An die Stelle der tatsächlichen Nähe, an die Stelle des 
tatsächlichen Lebens treten in der epistolaren Vermittlung, dem Distanz-
Charakter des Genres entsprechend, programmatisch das »Gefühl Ihrer 
Nähe«, das »Gefühl Ihres Lebens«, das Ottonies Briefe bei Hofmanns-
thal evozieren und »das ja mit der körperlichen Gegenwart so gar nicht 
direct verbunden ist« (S. 163; 31.8.1911). Die durch die Freundin her-
vorgerufene Imagination gleicht jenen hypnagogen Bildern, jenen luzi-
den unbewußt-bewußten Halbschlaf-Visionen, die für Hofmanns thal 
generell von großer Bedeutung sind:51

Ich lag und wachte, fühlte es mit einer inneren Spannung wachsen, noch stär-
ker deutlicher, gültiger werden […], irgendwie war die Vision einer fernen, 
im seltsamsten Licht liegenden Landschaft damit verbunden, sehr ferne, aber 
beglückend daß sie da war […]. Es war sicher Ihr letzter Brief, der sich da in 
diesen Halbtraum hinüberlebte. (S. 163; 31.8.1911)

Bei aller Zuneigung zur realen Person scheint diese für den Dichter we-
niger wichtig als die mittels ihrer Briefe imaginierte Person. Umgekehrt 
möchte Hofmanns thal jedoch keinesfalls, daß seine eigenen Briefe über 
seine reale Person dominieren. Wie Lucidor aus seiner gleichnamigen 
Erzählung ist er eifersüchtig auf die eigenen Briefe: »Oder sind es meine 
Briefe, die Sie lieber mögen als mich?« (S. 67) fragt er in einem Brief vom 
Januar 1911, um sich nur wenige Tage später zu entschuldigen: »Es war 
eine dumme unnötige zudringliche Frage und ich bereue sie sehr.« (S. 74; 
20.1.1911)

Bei so viel epistolarer Verwirrung scheint jedoch immerhin auch hier, 
wie im Briefwechsel mit Edgar Karg von Bebenburg, die Verteilung der 
Rollen festzustehen. Der Anspruch auf »Führerschaft«, den Hofmanns-
thal in seinem Vortrag »Der Dichter und diese Zeit« 1906 für den Dich-
ter gegenüber der kollektiven Leserschaft reklamiert, wird ihm von die-

51 Vgl. Helmut Pfotenhauer: Hofmanns thal, die hypnagogen Bilder, die Visionen. Schnitt-
stellen der Evidenzkonzepte um 1900. In: Ders./Sabine Schneider: Nicht völlig Wachen und 
nicht ganz ein Traum. Die Halbschlafbilder in der Literatur. Würzburg 2006, S. 87–104.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 191

ser singulären Leserin seiner Briefe und Werke vorbehaltlos gewährt: 
»[N]eben Ihrem Geist, der meilenweit vorausfliegt«, schreibt Ottonie, 
»kommt mein großes Wollen, aber geringes Vermögen ja nur langsam 
nach.« (S. 49f.; 24.11.1910) Die Gräfin dient dem Dichter als ideale Le-
serin, Zuhörerin, Zuschauerin: »Ich werde 1 – 10 – 100 Ballette […] ma-
chen […]. Und Sie werden zuschauen und sich freuen! Ottonie!« (S. 214; 
5.3.1912) Hofmanns thal geriert sich als allmächtiger Dichter-Gott – die 
Worte, die in Schillers Gedicht »Die Teilung der Erde« Gott zum Poeten 
spricht, richtet hier der Dichter an die Leserin: »›Willst Du in meinem 
Himmel mit mir leben – so oft Du kommst, er soll Dir offen sein!‹ Das ist 
alles, was ich geben kann.« (S. 375; 27.5.1918) Doch wie in der Beziehung 
mit Edgar Karg von Bebenburg ist es eben nur ein ›paradis artificiel‹, das 
hier errichtet wird und in dem die Freundin zur selbst unproduktiven 
und der öffentlichen Mit- und Nachwelt verborgen bleibenden Muse 
marginalisiert wird: »Das sind die reizenden wirklichen Frauen die Gott-
lob ganz und gar keine Spuren in der Literaturgeschichte zurücklassen 
werden, nicht einen Brief mit dem sich ›was anfangen läßt‹, eine unklare, 
conturlose Biographie« (S. 416; 14.11.1919). Insbesondere die Briefe der 
Gräfin fungieren als reines Stimulanzmittel, dem Hofmanns thal keinen 
großen Eigenwert zugesteht: »Freilich ist Ihrer Natur nach ein Brief von 
Ihnen niemals so viel wie ein Wort, eine Gebärde, selbst ein Zuhören« 
(S. 352; 21.8.1917).

Von zentraler Bedeutung für die Beziehung ist dabei, daß es sich bei 
Ottonie Gräfin Degenfeld, mehr noch als beim Freund Edgar Karg von 
Bebenburg, um einen Menschen handelt, der eine schwere seelische und 
körperliche Krise durchlebt, nachdem eineinhalb Jahre zuvor innerhalb 
kurzer Zeit die Geburt ihrer Tochter Marie Therese und – nach nur 
zweijähriger Ehe und schwerer Krankheit – der Tod ihres Mannes Chri-
stoph Martin Degenfeld erfolgt war. Im Zentrum der Beziehung steht 
daher der Versuch Hofmanns thals, der Freundin zu helfen: »[D]er inner-
ste Lebenskern meines ganzen Fühlens für Sie«, so schreibt er am 20. Ja-
nuar 1911, »ist die unendliche Sehnsucht, dieser armen ›zerbrochenen‹ 
Frau wohlzutun, das Entsetzliche, Schwere, die Seele tötende von ihr 
wegzuhalten, mit allen Kräften meiner Seele, sie herüberzuziehen, aber 
nicht zu mir, sondern zum Leben« (S. 74). Hofmanns thal übernimmt  
gewissermaßen die Rolle eines Therapeuten. Wie in der Psychoanalyse 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster192

Freuds52 nimmt dabei das Sprechen, das Erzählen einen wichtigen Stel-
lenwert ein; Hofmanns thal sieht »dieses grenzenlos rührend absichtslose 
fast willenlose Erzählen von sich selbst, von Ihrem Glück und Ihren 
Leiden« (S. 120; 18.3.1911) als Grundlage ihrer Beziehung an.

Weitaus wichtiger ist jedoch eine andere Form der Hilfe, die treffend 
als »Lese-Therapie« bezeichnet worden ist.53 An die Stelle der »talking 
cure« der Psychoanalyse Breuers und Freuds tritt die »reading cure«. 
Ein weiteres Mal soll hier also die Kunst ins Leben (zurück-)führen; in 
einem anderen Sinn als in dem geplanten »Brief an einen sehr jungen 
Freund«, nämlich zu therapeutischen Zwecken, soll hier ästhetische Er-
ziehung praktiziert werden. Ein Therapie-Erfolg ist dabei nicht nur um 
der Patientin willen erstrebt, er wäre auch von nicht zu unterschätzender 
Bedeutung für das Selbstverständnis des Dichters:

[N]eben die Genugtuung, die der Therapeut über die Rückkehr seiner Pati-
entin zum eigentlichen, dem wahren Leben empfinden dürfte, träte die tiefe 
Befriedigung, eine hilfreiche Therapie nicht nur ersonnen zu haben, sondern 
mit dem eigenen Werk ganz entscheidend zu ihr beizutragen. Welche Macht 
für die Literatur!54

In der Tat ist die Erwartung, die Hofmanns thal seinem ästhetischen 
Therapie-Programm gegenüber hegt, hoch:

Wenn ich denken könnte, daß dies wirklich gelingen könnte, dies mit den 
Büchern. Versuchte, Sie zu beruhigen, reicher zu machen, Ihnen zu geben, 
woran Sie sich halten können, den vom Leid und Unglück verworrenen 
Reichtum Ihrer Natur wiederzusammeln – der bloße Gedanke, daß es mög-
lich scheint, könnte mich so glücklich machen. (S. 46; 22.11.1910)

Auf ideale Weise, so scheint es, läßt sich der erstrebte doppelte thera-
peutische Wirkungszweck, die für die Patientin dringend erforderliche 
Ruhe und die Rückkehr zum Lebensreichtum, in der Beschäftigung mit 
Literatur erreichen – um den Preis, daß der in der Literatur erfahrene 
Reichtum, das in der Literatur erfahrene Leben eben nur ein simuliertes 

52 Zur Auseinandersetzung Hofmanns thals mit Freud vgl. Bernd Urban: Hofmanns thal, 
Freud und die Psychoanalyse. Quellenkundliche Untersuchungen. Frankfurt a. M. u. a. 1978; 
vgl. ferner Michael Worbs: Nervenkunst: Literatur und Psychoanalyse im Wien der Jahrhun-
dertwende. Frankfurt a. M. 1988; Bettina Rabelhofer: Symptom, Sexualität, Trauma. Kohä-
renzlinien des Ästhetischen um 1900. Würzburg 2006.

53 Ellen Ritter: Bücher als Lebenshilfe. Hofmanns thal und die Bibliothek der Gräfin Otto-
nie von Degenfeld-Schonburg in Hinterhör. In: HJb 6 (1998), S. 207–228, hier: S. 209.

54 Overlack, Was geschieht im Brief? (wie Anm. 18), S. 83.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 193

ist, das in einer Art ästhetischem Schutzraum stattfindet. Wiederum spie-
gelt die Leserin Ottonie Degenfeld damit zum einen exemplarisch wider, 
was Hofmanns thal im Vortrag »Der Dichter und diese Zeit« generell in 
bezug auf das Lesepublikum der Moderne konstatiert: »Sie suchen, was 
sie stärker als alles mit der Welt verknüpfe, und zugleich den Druck 
der Welt mit eins von ihnen nehme. Sie suchen ein Ich, an dessen Brust 
gelehnt ihr Ich sich beruhige. Sie suchen, mit einem Wort, die ganze 
Bezauberung der Poesie.«55

Zum anderen aber ähnelt die epistolar-poetische Lebenshilfe in ihrer 
Wirkungsfunktion wiederum anderen Konzeptionen künstlicher Para-
diese um 1900 wie eben dem Jugendstil-Intérieur. Die durch die Lektüre 
angestrebte Ruhe, Abgeschlossenheit und Harmonie findet die Gräfin 
Degenfeld etwa auch in van de Veldes von ihm selbst gestaltetem Haus 
›Hohe Pappeln‹ bei Weimar:

Ich genieße mit vollen Zügen die Harmonie des Hauses, der Zusammen-
klang von Form und Ton ist doch wundervoll, es gibt mir unwillkürlich eine 
rechte Feiertagsstimmung wenn ich so ganz still unten in den schönen Räu-
men sitze. Da merkt man so ganz besonders welchen Einfluß der Raum auf 
den Menschen ausübt. (S. 90; 3.2.1911)

Auch Ottonie Degenfelds eigenes Haus wird – mit Hofmanns thals Hil-
fe – zu einer Kunstwelt. Nicht nur die von ihm empfohlenen und ge-
schenkten Bücher bewirken, daß »Sie mir eine ganze Welt in mein Zim-
mer gezaubert haben« (S. 113; 6.3.1911), die gleiche Wirkung erzielen 
auch Kunst- und kunstgewerbliche Gegenstände. Nachdem der Freund 
ihr während des 1. Weltkriegs leihweise ein – fälschlich van Gogh zu-
geschriebenes – Blumen-Gemälde und einen japanischen Wandschirm 
überlassen hatte, schreibt sie ihm am 8. Juni 1917: »Es ist ein schönes 
Leben, zwischen diesen Blumen und dem japanischen Goldhimmel und 
mit den Wahlverwandtschaften, so lebe ich es momentan.« (S. 347) Zwei 
Monate später spricht sie von einer »wonnige[n] Welt, die Sie mir ge-
schaffen hatten, äußerlich und innerlich« (S. 350; 13.8.1917); insbeson-
dere der japanische Wandschirm ist ihr »eine Welt geworden, ist mir 
Bild geworden, ich sitze oft und richte eine andere Fläche dem Lichte zu 
und schaue und lebe dadrin.« (S. 409; 25.7.1919) Abermals erfüllt das 
artifizielle Intérieur somit eine ähnliche Funktion wie die poetisch-thera-

55 GW RA I, S. 62.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster194

peutische Brief-Beziehung als geschützt harmonisch-ästhetische ›Welt in 
der Welt‹.

Daß es sich bei diesem »schönen Leben«, und insbesondere bei der für 
die epistolar-ästhetische Therapie konstitutiven »ganzen Bezauberung 
der Poesie«, im Hinblick auf konkrete lebenspraktische Probleme um 
eine Scheinlösung handeln könnte, dieser Gefahr ist sich Hofmanns thal 
bewußt. So schreibt er am 26. Februar 1912: »Ich hoffe, daß Ihnen aus 
den Büchern, oder um es richtiger zu sagen, aus dem Gehalt der Bücher 
mit der Zeit wirklich ein Besitz wird, nicht eine Märcheninsel außerhalb 
des Lebens, auf die zu flüchten ungesund wäre, sondern eine Bereiche-
rung des Lebens«. (S. 211) Um einen Mißerfolg zu vermeiden, wird nicht 
nur exakt festgelegt, welche Bücher Ottonie lesen soll,56 sondern auch, 
wann, wo und wie sie das genau zu tun habe. Zur Kontrolle des Thera-
pieerfolgs ist es Hofmanns thal sogar »sehr lieb, wenn Sie in ein kleines 
Notizbuch die tägliche Lectüre eintragen könnten.« (S. 37; 28.10.1910)

Zahlreiche Briefäußerungen Ottonie Degenfelds sprechen für einen 
Erfolg der von Hofmanns thal verordneten Lese-Therapie. So hat die 
vorgeschriebene Balzac-Lektüre für sie »etwas so wunderbar Ruhiges 
[…], das sich ganz auf mich übertrug […]. Es war dies der erste Tag seit 
Jahren, an dem ich das gehetzte Gefühl los war, von dem ich Ihnen auch 
mal sprach.« (S. 35; 25.10.1910) Und nach der Lektüre Hölderlins befin-
det Ottonie, ganz dem von Hofmanns thal intendierten Wirkungszweck 
entsprechend, es sei »[e]igentlich […] doch entzückend wie ich durch 
Sie mit all diesen guten, großen Geistern so etwas verbunden werde, 
so daß sie mir helfen zu leben.« (S. 154; 4.8.1911) Wenige Tage später 
resümiert sie: »Wissen Sie, daß ich es nie für möglich gehalten hätte, 
daß das Sich-Vertiefen in all das Schöne, Bücher, Bilder, Schauspielkunst, 
Musik […] einem so viel geben könnte – fast ersetzen kann was das 

56 Die vorgeschriebene Lektüre ist in drei Gruppen unterteilt: Die erste Abteilung umfaßt 
geschichtliche Bücher, Memoiren usw., die zweite »Werke deren Inhalt das Geistige bildet, wie 
es sich in Betrachtungen, Briefen oder sonstigen Äußerungen bedeutender Menschen offen-
bart« (S. 41; 3.11.1910), die dritte Abteilung schließlich besteht aus Werken der Dichtung. 
Empfohlen werden vor allem Autoren des späten 18. und des 19. Jahrhunderts (z. B. Goethe, 
Hölderlin, Novalis, Achim von Arnim, Eichendorff, Kleist, Gotthelf, Stifter, Hebbel, Sten dhal, 
Balzac, Musset, Shakespeare, Browning, Dostojewski); Autoren der Gegenwart sind nur sehr 
selektiv vertreten – neben eigenen Werken stehen auf dem Lektüreprogramm im Laufe der 
Jahre z. B. Proust, R. A. Schröder, Max Mell und Annette Kolb. Um den Therapieerfolg zu 
sichern, werden einzelne Werke gewissermaßen ›zensiert‹, so soll Ottonie aus Dostojewskis 
»Totenhaus« »bitte keinesfalls die Seiten 315 bis 417« lesen (S. 275; 16.7.1913).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 195

Schicksal für gut hielt, zu rauben.« (S. 162; 25.8.1911) In einem Brief 
vom 23. Januar 1912 spricht Ottonie schließlich emphatisch davon, ihr 
»Bücherständer« sei der »einzige[…] wirkliche[…] Lebensmoment des 
Zimmers« (S. 198).57

Daß sie von Hofmanns thals eigenen Werken wie »Cristinas Heimreise«, 
dem »Rosenkavalier« und »Ariadne auf Naxos« ganz besonders begeistert 
ist, versteht sich von selbst – zumal sie sich ihrer Rolle als Muse bewußt 
ist und ihr bereits das Wissen darum, daß Hofmanns thals Gedanken 
während der dichterischen Produktion bei ihr sind, Ruhe und Kraft gibt: 
»wenn ich fühle, Sie schaffen, träumen und denken, dann weiß ich, diese 
Gedanken gehören auch ein klein wenig mir, das beglückt mich und gibt 
mir Ruhe.« (S. 113, 6.3.1911) Noch am 13. August 1917 heißt es: »Ich 
war ja auch so glücklich, Sie so reich in sich zu wissen, ausgefüllt mit 
einer Arbeitsepoche, das trug Wellen der Ruhe bis zu mir.« (S. 349) Und 
zumindest eines dieser Werke, die Oper »Ariadne auf Naxos«, steht in 
einem direkten Bezug zu Ottonie Degenfeld, handelt es sich bei Ariadne 
doch um eine Frau, die sich nach dem Verlust ihres Geliebten Theseus 
selbst dem Tod überlassen möchte, durch Bacchus, den sie irrtümlich für 
den Götter- und Todesboten Hermes hält, jedoch, verwandelt, ins Leben 
zurückgeholt wird. Im Briefwechsel zwischen Hofmanns thal und der Grä-
fin Degenfeld dient »Ariadne auf Naxos« so vielfach als Bezugspunkt, das 
Lied des Harlekin wird explizit zum Leitspruch, der über der ästhetischen 
Erziehung Ottonies zum Leben steht:

Mußt dich aus dem Dunkel heben,
Wär es auch um neue Qual,
Leben mußt du, liebes Leben,
Leben noch dies eine Mal!58

57 Allerdings ist die Funktion der Kunst dabei nicht eindeutig festgelegt – sie fungiert ein-
mal als ›Ersatz‹ (vgl. S. 162; 25.8.1911), dann wieder nur als eine »Bereicherung« (S. 211; 
26.2.1912) oder als »Ausgleich zum Leben« (S. 379; 9.6.1918). Die dem epiphanischen Erleb-
nis vergleichbare Punktualität der therapeutischen Wirkung wiederum betont Hofmanns thal 
in einem Brief vom 22. April 1921: »Sie sind auch vielleicht nie so ganz Sie selbst, als wenn 
Sie sich an einem Schönen freuen: das ist ja die geheimste Gewalt des Schönen, daß es unser 
zerstreutes immer auseinander laufendes Selbst für einen Moment ganz zusammenfaßt.« 
(S. 447f.)

58 GW D V, S. 202; vgl. die Briefe vom 6. (S. 169), 8. (S. 169), 12. September 1911 (S. 172) 
und 27. Mai 1918 (S. 375).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster196

Trotz des scheinbaren Erfolges von Ottonies Lese-Therapie stellt sich 
jedoch die Frage, ob es sich bei Hofmanns thal, dessen Profession es ja 
nicht gerade ist, um einen geeigneten Therapeuten handelt. Seine äs-
thetische Therapie ist jedenfalls, um das mindeste zu sagen, durch In-
konsequenz und einen unerfreulichen Hang zum Despotismus geprägt. 
Die Inkonsequenz besteht vor allem darin, daß der Weg zum Leben, 
den Hofmanns thal der Freundin vorzeichnen möchte, eben doch nicht 
nur über das erhabene Reich der Literatur, sondern auch über dessen 
Vertreter auf Erden, den Dichter Hugo von Hofmanns thal, verläuft. Ot-
tonie soll nicht nur durch das Lesen Ruhe und Lebensreichtum wieder-
gewinnen, vielmehr sollen ihr auch die Gefühle des Freundes, die Tatsa-
che, daß sie von ihm, auf eine wie sublimierte Weise auch immer, geliebt 
wird, dabei helfen, ihr Selbstgefühl wieder zu erlangen. Der Freund hält 
es für seine Aufgabe, »in Ihnen das Gefühl davon [zu] erwecken, was 
Sie für mich sind. Sie müssen auf diese Art das Gefühl von sich selbst 
wiedergewinnen, als ein ganz festes sicheres Gefühl, das Ihre grausamen 
Leiden Ihnen entwandt haben.« (S. 120; 18.3.1911)

Doch sobald der Dichter als reale Person und nicht als epistolar-ästheti-
scher Therapeut auftritt, ist es mit der erstrebten Ruhe vorbei. Selbstkri-
tisch bemerkt Hofmanns thal in einem Brief vom 26. Februar 1912: »Ich 
habe verstehen gelernt daß ich Sie viel verwirrt haben muß.« (S. 212) Ins 
Positive gewendet, äußert er den Verdacht, daß »unsere Beziehung ohne 
Mißverständnisse und Schmerzen ihr niveau verlieren könnte.« (S. 303; 
Ende Feb. 1914) So passiert es nicht selten, daß Hofmanns thal einem 
Brief an Ottonie sofort einen zweiten hinterherschickt, in dem dann etwa 
steht: »Liebe, ich glaube ich habe vor einer Stunde einen ganz häßlichen 
Brief an Sie geschrieben. Werfen Sie ihn gleich weg, womöglich ungele-
sen, wenn Ihnen dieser zuerst in die Hände fällt.« (S. 190; 25.11.1911) 
Wer so unbedacht Briefe schreibt und solche Unruhe um sich verbrei-
tet, erscheint nicht nur als Therapeut ungeeignet, er erscheint vielmehr 
selbst therapiebedürftig. Hofmanns thal ist sich durchaus darüber im 
Klaren, daß er für die Freundin kein stabiles Zentrum darstellt, wie es 
doch seinem eigenen Ideal männlichen Verhaltens entsprechen würde:

[I]mmer wieder will ich meinen Lebenskreis so legen, daß er Sie fest um-
schließt – denn Sie sind eine Frau und Sie wollen umschlossen sein von einer 
magischen geistigen Linie – und immer wieder bewegt sich der Boden unter 
den Füßen, zerreißt den hingezeichneten Kreis, drängt mich selber hinaus 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 197

aus dem Bereich meines wahren Lebens, riegelt mich ab von den nächsten 
Menschen. (S. 405; 19.7.1919)

Im Verlauf der Beziehung wird zunehmend unklar, wer hier eigentlich 
wen therapiert. So bemerkt Hofmanns thal, daß ihm sein Aufenthalt in 
Berlin anläßlich der »Rosenkavalier«-Premiere im Februar 1911 »nicht 
so anstrengend und leergehend« (S. 89; 2.2.1911) gewesen wäre, wenn 
Ottonie ihm Gesellschaft geleistet hätte: »Habe ich das Gefühl Ihrer Ge-
genwart«, schreibt er wenige Wochen später, »so bin ich zufrieden und 
reich, es gibt allem was ich tue, einen bestimmten recht geheimnisvollen 
Bezug.« (S. 119; 18.3.1911). Und von einer Begegnung im Sommer 1911 
erhofft er sich, daß sie ihm »alles wieder[bringt…]. Auch mich selber.« 
(S. 156; 8.8.1911) Zuweilen möchte Ottonie den Freund »gleich in meine 
Arme nehmen […] und sagen, sei doch ruhig es ist ja schon alles recht.« 
(S. 271; 6.7.1913) Wie Hofmanns thal selbst bemerkt, droht sich die von 
ihm angestrebte Rollenverteilung umzukehren:

Daß Sie mich trösten sollen, ist zu absurd, der ganze Gedankengang ist al-
bern […], verzeihen Sie, und um alles, übertreiben Sie sich bitte meinen Zu-
stand nicht, treiben wir nur, bitte, das nicht ins Unendliche, wie zwei Spiegel 
die einander gegenüber hängen. (S. 139f.; 1.5.1911)

An die Stelle der von der ästhetischen Therapie erhofften schönen Le-
bensfülle droht in dieser Beziehung zweier psychisch labiler Charaktere 
also die Leere einander sich spiegelnder Spiegel zu treten.

Vor diesem Hintergrund erscheint es beinahe als eine Art Überkom-
pensation, daß Hofmanns thal die ästhetische Erziehung der Freundin 
zunehmend forciert. Diese Erziehung beschränkt sich schon bald nicht 
mehr auf die Rezeption, auf Lektüreempfehlungen, sondern erstreckt 
sich auf das einzige Gebiet, auf dem Ottonie selbst produktiv wird, auf 
die von ihr geschriebenen Briefe. Hofmanns thal diktiert despotisch Re-
geln für die gemeinsame Korrespondenz und reagiert cholerisch, wenn 
die Briefpartnerin gegen diese Regeln verstößt. So kann die von ihm 
tabuisierte Grußformel »[g]anz die Ihre« schon einmal dazu führen, daß 
er einen Brief der Freundin »in viel kleine Stückerln« (S. 183; 4.11.1911) 
zerreißt. Und daß Ottonie über Robert Brownings »The Ring and the 
Book« berichtet, es habe sie »interessiert«, führt ihn zu dem Befund, 
»die verschiedenen Formen des geistigen abaissements« seien »eben 
sehr tückisch Ihrem Leben eingeflochten«; ungeduldig fordert er, »daß 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster198

Sie nun nicht auf einem andern, etwas minder lugubren Niveau vegetie-
ren, sondern daß Sie leben, sich entwickeln, vorwärts kommen.« (S. 231; 
26.6.1912) Überdeutlich wird der ästhetische Despotismus in folgender 
Ermahnung vom September 1912: 

Vielleicht sind Sie stundenweise für sich, können lesen – bitte schreiben Sie 
mir darüber wenn es geht – aber keinen so ganz unconcentrierten Brief, 
bitte, wie manche in diesem Frühjahr, wo ich das leichte fast gedankenlose 
Hinlaufen der Feder fühlen konnte. Ich will vor allem wissen, ob Sie lesen, 
was Sie lesen, und ob Sie mit Freude und Vertiefung zu lesen imstande sind. 
(S. 241; 5.9.1912)

Als epistolares Ideal gilt die eigene mittelbare, alludierende Schreibweise, 
die Hofmanns thal etwa praktiziert, indem er die Beziehung in literarischen 
Gestalten oder Zitaten spiegelt – so in Gretchens: »Nicht küssen!« aus 
Goethes »Dichtung und Wahrheit«59 oder in der Frage Philines aus dem 
»Wilhelm Meister«: »Wenn ich dich lieb habe, was geht’s dich an?«60 Der 
Charakter der Vermitteltheit ist dabei potenziert, er kommt in den Zitaten 
auf doppelte Weise zum Ausdruck: Zum einen inhaltlich, zum anderen 
aber performativ, indem zitiert wird. Dieser Duktus wird auch vom episto-
laren Gegenüber erwartet, andernfalls erfolgt die Zurechtweisung:

Lege ein Brieferl bei, darin ist ein gewisser Satz unterstrichen. Sie werden es 
gleich verstehen, Ottonie, nicht wahr? Nicht dieses Directe, nie bitte – in den 
fast gleichen Worten wiederkehrend, erkältet es mich so, macht mir Sie so 
fern. Ähnliche Sätze in den Pariser Briefen haben uns so weit auseinanderge-
bracht. (S. 280; 3.8.1913)

Auf eine andere Weise als im Briefwechsel mit Edgar Karg von Beben-
burg erschafft sich Hofmanns thal somit auch im Briefwechsel mit Otto-
nie sein epistolares Gegenüber – weniger, indem er sie wie den Freund 
in Gedanken »ergänzt«, sondern indem er ihr diktiert, wie sie ihre Briefe 
zu schreiben habe. Der Versuch, eine ästhetisch schöne, homogene Briefwelt zu 
etablieren, wird Teil der ästhetischen Erziehung.

59 Johann Wolfgang von Goethe: Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit. In: Goe-
thes Werke. Hamburger Ausgabe. Hg. von Erich Trunz. Bd. 9. München 111989, S. 170; vgl. 
den Brief Hofmanns thals vom 22. November 1910, S. 47.

60 Johann Wolfgang von Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre. In: Goethes Werke (wie 
Anm. 59), Bd. 7. 121989, S. 235. Vgl. die Briefe Hofmanns thals vom 4. und 20. Januar 1911; 
S. 54 und 73; vgl. hierzu Overlack, Was geschieht im Brief? (wie Anm. 18), S. 86–89 (Over-
lack verweist zusätzlich auf das literarische Vorbild der »Wahlverwandtschaften«).

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 199

Mit solchen Versuchen epistolarer Erziehung befindet sich Hofmanns-
thal in guter Tradition. Das Briefschreiben als bewußte, vom literari-
schen Spezialisten kontrollierte Schreibübung empfiehlt bereits der junge 
Goethe seiner Schwester Cornelia: »Schreib deine Briefe«, fordert er sie 
am 6. Dezember 1765 auf, »auf ein gebrochenes Blat und ich will dir die 
Antwort und die Critick darneben schreiben. […] Ich will sehen wie du 
schreibst.«61 Auch unter seinen Zeitgenossen befindet sich Hofmanns-
thal in glänzender Gesellschaft. Rainer Maria Rilke etwa, ein ebenso 
manischer Briefschreiber wie Hofmanns thal, praktiziert seine epistolare 
Erziehung vor allem an jungen Leserinnen, die sich bewundernd-hil-
fesuchend an ihn wenden. Der Schauspielschülerin Annette de Vries-
Hummes schickt er so bereits mit seinem ersten Brief »die wundervolle 
Correspondenz der Caroline Schlegel-Schelling! Lesen Sie.«62 Im weite-
ren Verlauf läßt er der jungen Frau Briefmarken und Briefpapier zukom-
men, er fungiert also auch in rein materieller Hinsicht als der verborgene 
eigentliche Schöpfer der Korrespondenz. Vor allem aber fordert er sie 
auf, »sich auszusprechen, auszuschütten«,63 »mir in Briefen Ihr Leben 
deutlich zu machen«,64 nicht ohne nochmals explizit auf das Vorbild hin-
zuweisen, an dem sie sich zu orientieren habe: »Halten Sie sich Carolinen 
vor Augen«.65 Es handelt sich somit um das sehr bewußte Experiment 
der epistolaren Um-Erziehung einer jungen Frau, deren »unbeholfen 
geschriebene[…] Briefe«66 Rilke zunächst eher »den Eindruck eines ei-
genthümlichen Verschüchtertseins«67 vermitteln: Die Briefpartnerin wird 
aufgefordert, sich epistolar neu zu erfinden.

Die Sorgfalt, die Hofmanns thal – ähnlich wie Rilke – der ästhetischen 
Innenseite des Briefwechsels mit Ottonie Degenfeld, etwa durch das 
Aufstellen von Regeln, entgegenbringt, birgt allerdings wiederum die 
Gefahr in sich, in der reinen Immanenz einer epistolaren Kunstwelt ge-

61 Goethes Briefe. Hamburger Ausgabe in 4 Bänden. Hg. von Karl Robert Mandelkow. 
Bd. 1. Hamburg 1962, S. 19; vgl. Annette C. Anton: Authentizität als Fiktion. Briefkultur im 
18. und 19. Jahrhundert. Stuttgart 1995, S. 46.

62 Brief Rilkes an Annette de Vries-Hummes vom 12. August 1915. In: Rainer Maria 
Rilke: Briefwechsel mit Regina Ullmann und Ellen Delp. Hg. von Walter Simon. Frankfurt 
a. M. 1987, S. 40.

63 Brief Rilkes an de Vries-Hummes vom 20. August 1915. Ebd., S. 51.
64 Ebd., S. 53.
65 Ebd., S. 51.
66 Brief Rilkes an Ellen Schachian vom 16. August 1915. In: Ebd., S. 43.
67 Brief Rilkes an Annette de Vries-Hummes vom 20. August 1915. Ebd., S. 51.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster200

fangen zu bleiben. Wie die Lesetherapie, so kann auch die ästhetische 
Konstruktion der Briefwelt im Extremfall lediglich eine Flucht auf »eine 
Märcheninsel außerhalb des Lebens« (S. 211; 26.2.1911) bedeuten. Daß 
diese Gefahr nicht ganz von der Hand zu weisen ist, illustriert der episto-
lographisch besonders interessante Brief Hofmanns thals an die Gräfin 
Degenfeld vom 8. Februar 1912. Geschildert wird hier zunächst eine 
Lektüreszene, der Empfang eines Briefs von Ottonie:

[I]ch bekam ihn beim Spazierengehen, blieb zurück um ihn allein zu lesen, 
der Föhn riß mir die Blätter fast aus den Händen, von den Bäumen tropfte 
es und jetzt sieht der Brief aus als wären Tränen drauf gefallen und dadurch 
kommt er mir noch rührender vor als ohnedies […]. (S. 207)

Der Föhn reißt dem einsamen Lesenden den Brief nur »fast« aus den 
Händen, die reale Außenwelt gewinnt also nicht ganz die Macht über 
ihn; das einzige Element der Außenwelt, das den Brief in seiner Materi-
alität tatsächlich beeinflußt, die Regentropfen, werden als Tränen wiede-
rum zu einem inneren, emotionalen Moment umgedeutet und werden 
somit Teil der Brief-Innenwelt; diese willkürliche Umdeutung äußerer 
Spuren verdeutlicht, wie der Briefempfänger hier seine eigene Briefwelt 
aufbaut. Zuhause angekommen, liegen dieser und andere Briefe Otto-
nies dann auf Hofmanns thals Schreibtisch, »so wie wenn sie zuhause wä-
ren« (S. 207). Briefe, die »zuhause« sind, stellen, von Hofmanns thal des-
halb immerhin mit dem Konjunktiv markiert, ein Paradox dar – Briefe 
können nicht zu Hause sein, ihre Funktion besteht vielmehr gerade darin, 
von einem Absender zu einem Adressaten unterwegs zu sein. Wenn der 
Briefempfänger den Eindruck hat, die Briefe des Gegenübers könnten 
bei ihm zu Hause sein, so gibt er sich mit dieser Metonymie der Illusi-
on hin, die Briefschreiberin, Ottonie Degenfeld, komme gewissermaßen 
erst beim Briefempfänger Hugo von Hofmanns thal ganz zu sich, ganz 
zur Ruhe; die Deutungsmacht über den gemeinsamen Briefwechsel er-
streckt sich somit auch noch auf die Person des Briefpartners.

Doch weiter im Brief vom 8. Februar 1912: Nachdem Hofmanns thal 
ausführlich seinen Umgang mit Ottoniens Briefen geschildert hat, geht 
er nun keineswegs dazu über, diese zu beantworten. Vielmehr berichtet 
er von einem auf einer Zugfahrt imaginierten, aber nicht niedergeschrie-
benen Antwortbrief an Ottonie: »[I]n den zwei Stunden der Bahnfahrt 
war das Denken eine endlose Antwort, ein langer langer nie zu schrei-

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ästhetische Erziehung oder »Lebensdichtung«? 201

bender Brief« (S. 207). Der nur imaginierte Brief bleibt der Briefpartne-
rin vorenthalten, er wird aber dennoch Teil des geschriebenen Briefes, 
indem über ihn berichtet und sogar aus ihm ›zitiert‹ wird – der Autor 
stellt damit ein weiteres Mal aus, wie sehr in dieser Briefwelt alles seiner 
Willkür unterworfen ist. Ganz im eigenen Innern bleibt schließlich auch 
die darauffolgende Vision, die angeblich durch die Lektüre von Ottonies 
Brief evoziert wurde: »ich sehe nur Ihr Gesicht, Ihr da-sein so allein in 
der Welt – ich muß Sie ja lieb haben, da ich Sie so sehe« (S. 208). Späte-
stens an dieser Stelle wird deutlich, daß auch Hofmanns thals Korrespon-
denzen einen »Verkehr mit Gespenstern«, einen willkürlichen poetischen 
Umgang mit dem Gegenüber darstellen, als den Kafka in einem Brief an 
Milena Jesenská 1922 das Briefschreiben charakterisiert.68 Der Briefpart-
ner, über den der Autor völlig verfügt, wird zu einem Teil von dessen 
»Lebensdichtung«.

Hofmanns thal hat dies selbst sehr wohl durchschaut. In einem Brief an 
Ottonie Degenfeld vom 30. Juni 1918 beklagt er, er müsse

aus denselben fonds der träumenden Phantasie nicht nur die hunderte von 
[literarischen] Gestalten nähren, sondern auch das, was in eine andere Sphä-
re gehört – immer nur mit solchen schwarzen Zeichen, auf weißes Papier 
gemalt, die Menschen an mich, mich an die Menschen binden (S. 381).

Betont wird hier auf einmal nicht mehr der durch die Literatur und 
Briefe vermittelte Lebensreichtum, sondern die Defizienz von nur »in 
der träumenden Phantasie«, in toter Schrift verwirklichten Beziehungen. 
Die für Hofmanns thal typische epistolare »Lebensdichtung« erweist sich 
somit als janusköpfig: Zum einen ermöglichen Briefe die ›lebendige‹ 
Imagination, vermögen die Briefpartner, wechselseitig das »Gefühl […] 
[des] Lebens« hervorzurufen; andererseits sind die Briefe angewiesen auf 
das ›totenhafte‹ Medium der Schrift. Beide Aspekte kommen in nuce in 
Hofmanns thals Brief vom 29. März 1918 zum Ausdruck:

Ich hab Sie zeitweise sehr lieb gehabt, das war: ich hab Sie gesehen, Ihr Wesen 
halb geahnt, das Geheime durch Sie hindurch geliebt. – Aber ich glaube, 
ich kann es auf die Dauer garnicht ertragen, Ihre Existenz so beständig ver-
mengt mit diesen andern Existenzen zu spüren, es ist mir grauenhaft. Alle 
Vermengung ist so gegen meine Natur – ich liebe so unsagbar das Reine, das 
Einzelne und den zarten Zusammenklang der Wesen – aber mir graut vor 

68 Franz Kafka: Briefe an Milena. Hg. von Jürgen Born und Michael Müller. Frankfurt 
a. M. 1986, S. 302.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Schuster202

diesen beständigen Verstrickungen. Wie schön sind die Toten, so rein für 
sich allein. – (S. 369)

Schön ist nicht das Leben, schön sind nur die Toten – sollte es mit einem 
solchen ästhetischen Credo tatsächlich möglich sein, die Freundin Otto-
nie Degenfeld auf dem Wege der Kunst vom Tod ins Leben zurückzufüh-
ren? Wohl kaum. Vielmehr unterläuft diese ästhetische Todesbejahung 
radikal das von Hofmanns thal für Ottonie entworfene Programm der 
ästhetischen Erziehung zum Leben. An die Stelle des lebensbejahenden 
»Lieds des Harlekin« aus »Ariadne auf Naxos« rückt der kontrapunkti-
sche Monolog der todessehnsüchtigen Ariadne, den Hofmanns thal in 
der zitierten Briefpassage schlicht paraphrasiert:

Es gibt ein Reich, wo alles rein ist:
Es hat auch einen Namen: Totenreich. […]
Hier ist nichts rein!
Hier kam alles zu allem!69

Da Hofmanns thal beide Pole, die Positionen Harlekins und Ariadnes, in 
sich vereint, ist er als Therapeut in dem Maße ungeeignet, in dem sich 
seine literarische Produktion durch Komplexität auszeichnet.

Im Kontext der Jahrhundertwende wird somit zwar ästhetische Er-
ziehung in dem Sinne propagiert, daß sich der Mensch, wie es in Hof-
mannstals Plan eines fingierten »Briefs an einen sehr jungen Freund« 
hieß, »mit dem Leben niemals recht verknüpfen kann, wenn er sich ihm 
nicht zuerst in der geheimnisvollen Weise entfremdet, deren Werkzeug 
das Aufnehmen von Dichtungen ist.« Doch möglicherweise führt die 
Dichtung ihre Rezipienten gar nicht ins Leben zurück, sondern beläßt 
sie im Zustand der Entfremdung vom Leben, beläßt sie im dem Leben 
absolut entgegengesetzten toten, scheinhaften, reinen Bereich der Kunst. 
Die Briefe, die zur ›ästhetischen Erziehung‹ in den Zeiten des Ästhetizis-
mus beitragen, etablieren als »Lebensdichtung« eine »Welt in der Welt«, 
sie konstruieren eine Art ästhetischen Schutzraum, vergleichbar dem In-
térieur des Jugendstils.

69 GW D V, S. 203.

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171 - am 18.01.2026, 00:32:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216935-171
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

