
—33—

Methodus Nº 8 (2016)

Spinoza,  La Forge und das Problem der Modi1

Andreas Hüttemann, Köln.

1. Bayle kritisiert Spinoza

In seinem Historischen und Kritischen Wörterbuch kommt Pierre Ba-
yle unter dem Eintrag „Spinoza“ auf dessen Behauptung zu sprechen, 
Körper sowie die Seelen der Menschen seien Modi der göttlichen 
Substanz. Bayle kommentiert sie mit den Worten: „Hier haben wir 
eine Lehre, die alle vorstellbaren Verrücktheiten übertrifft“. (Bayle 
2003, 390).

Die These, die das Baylesche Missfallen erregt, ergibt sich für 
Spinoza aus der These des Substanzenmonismus, die er in Lehrsatz 
14 des ersten Teils der Ethik formuliert:

Außer Gott kann es keine Substanz geben und keine begriffen wer-
den. (Praeter Deum nulla dari, neque concipi potest substantia). (Ip14)2

Modus hatte Spinoza eingangs der Ethik wie folgt definiert:
Unter Modus verstehe ich die Affektionen der Substanz, anders 
formuliert das, was in einem anderen ist, durch das es auch be-
griffen wird. (Per modum intellegio substantiae affectiones, sive 
id, quod in alio est, per quod etiam concipitur. [Idef5]).

Nach Axiom 1 („Omnia, quae sunt, vel in se, vel in alio sunt“.) kann 
es abgesehen von Substanzen (bzw. ihren Attributen) einerseits und 
Modi andererseits keine anderen Dinge geben.
Daraus folgt, dass alles, was es abgesehen von Gott gibt, ein Modus 
der göttlichen Substanz ist:

Was auch immer ist, ist in Gott und nichts kann ohne Gott sein 
oder begriffen werden. (Quicquid est, in Deo est, & nihil sine 
Deo esse, neque concipi potest). (Ip15).

Was heißt es aber nun, dass alles in Gott ist? Enthalten-sein kann 
ganz unterschiedlich verstanden werden: räumlich, begrifflich, me-

1	 Ich danke Robert Schnepf für hilfreiche Kommentare zu einer früheren 
Version dieses Textes.

2	 Die deutschen Übersetzungen entnehme ich den Bänden der Sämtlichen 
Werke (Meiner, Hamburg), die lateinischen Zitate stammen aus der von 
Carl Gebhart im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaften 
herausgegebenen Ausgabe (Heidelberg 1925).

Methodus Nº 8 (2016) pp. 33 - 55

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—34—

Methodus Nº 8 (2016)

reologisch um  nur einige Beispiele zu nennen. Diese Frage nach der 
Bedeutung des in-seins ist gleichbedeutend mit der Frage nach der 
Bedeutung des Begriffs Modus.

Auch für Bayle ist klar, dass seine Kritik an Spinoza empfindlich 
von seinem Verständnis des Modusbegriffs abhängt:

„Wenn es in meinen Einwänden einen Irrtum gäbe so glaube ich 
also, dass er einzig darin bestünde, dass ich unter ‚Modalitäten’, 
‚Modifikationen’, ‚Modi’ etwas anderes verstanden habe, was 
Spinoza mit diesen Worten nicht bezeichnen wollte. Aber noch 
einmal, wenn ich mich darin getäuscht hätte, so wäre das sein 
Fehler. Ich habe die Ausdrücke so genommen, wie man sie immer 
verstanden hat oder wenigstens wie alle neueren Philosophen sie 
verstehen [...]“ (Bayle 2003, 428/9).

Bayle führt nun aus, dass im Anschluss an Aristoteles, die Philosophen 
zwischen zwei Arten des Seins, Substanz und Akzidens unterschieden 
hätten, wobei die Akzidenzien – im Gegensatz zu den Substanzen – da-
durch ausgezeichnet sind, dass sie von einem anderem Subjekt abhän-
gig sind, dem sie inhärieren. Diese Auffassung sei im Zuge der Deutung 
der Transsubstantiationslehre durch das Postulat „realer Akzidenzien“ 
auf den Kopf gestellt worden. Weiter heißt es dann:

„Aber einige von ihnen fuhren fort zu lehren, dass es Akziden-
zien gebe, die nicht real vom Subjekt verschieden wären und die 
nicht außerhalb ihres Subjekts existieren könnten. Sie nannten 
diese Akzidenzien ‚Modi’ “ (Bayle 2003, 430).

Descartes, Gassendi und andere, die die scholastische Philosophie 
und insbesondere die realen Akzidenzien abgelehnt haben, hätten 
den Ausdruck ‚Modus’ verwandt um damit das zu bezeichnen, was 
bei Aristoteles mit ‚Akzidens’ gemeint war:

„woraus hervorgeht, dass sie die alte Vorstellung des Aristoteles 
beibehalten haben, der zufolge das Akzidens von einer solchen Na-
tur ist, dass es kein Teil seines Subjekts ist, dass es nicht ohne sein 
Subjekt zu existieren vermag, und dass das Subjekt es ohne Nachteil 
für seine eigene Existenz verlieren kann“ (Bayle 2003, 430).

Das treffe auf die typischen Beispiele, die Descartes nenne, wie z. B. die 
Rundheit oder die Bewegung eines Steines zu. Weil Spinoza, so Bayle, 
ein „großer Cartesianer“ (Bayle 2003, 430) sei, müsse man unterste-
llen, dass er den Begriff des Modus so wie Descartes verwendet habe.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—35—

Methodus Nº 8 (2016)

Wenn aber Modus so verstanden wird wie bei Descartes, 
dann scheint unser Verhältnis zu Gott genauso beschaffen zu sein, 
wie das der Gestalt oder der Bewegung eines Steins zu der Aus-
dehnung, die dem Stein zugrunde liegt. Alle Gegenstände außer 
Gott sind Eigenschaften oder Zustände Gottes – insbesondere 
sind auch Menschen mit all ihren Unzulänglichkeiten Zustände 
der göttlichen Substanz. (Die hier skizzierte Auffassung des Ver-
hältnisses von Modi zu Substanzen wird in der Sekundärliteratur 
seit dem 20. Jahrhundert üblicherweise als „Inhärenzauffassung“ 
bezeichnet.)

Auf der Grundlage dieses Modus-Verständnisses fasst Bayle sei-
ne Kritik an Spinoza zusammen:

„Es gibt nur ein Wesen und eine Natur, und diese Natur bringt in 
sich selbst und durch eine immanente Handlung alles das hervor, 
was man ‚Geschöpfe’ nennt. Es ist zur gleichen Zeit tätig wie 
leidend, Wirkursache und Subjekt. Es bringt nichts hervor, was 
nicht seine eigene Modifikation wäre. Hier haben wir eine Lehre, 
die alle vorstellbaren Verrücktheiten übertrifft. Das Schändlichs-
te was die heidnischen Dichter über Jupiter und Venus zu singen 
wagten, reicht nicht an die entsetzliche Vorstellung heran, die 
Spinoza uns von Gott gibt, denn zumindest legten die Poeten den 
Göttern nicht alle Gebrechlichkeiten der Welt und alle Verbre-
chen bei, die begangen werden“ (Bayle 2003, 390).

Bayle weist auf eine ganze Reihe inakzeptabler Konsequenzen, die 
sich seinem Verständnis zufolge aus der Konzeption Spinozas er-
geben, hin: Eine Konsequenz, die sich ergebe, sei, dass Gott aus-
gedehnt und teilbar sei. Alle Unzulänglichkeiten der Körper seien 
letztlich Unzulänglichkeiten Gottes, weil die Körper Modi, d.h. 
Zustände, der göttlichen Substanz sind. Darüber hinaus halte Gott, 
als eigentliches Subjekt der menschlichen Gedanken, gleichzeitig 
widersprechende Meinungen für wahr, er hege böse Absichten etc. 
Schließlich sei nicht zu sehen, wie Gott unveränderlich sein könne, 
wenn sich seine Modi ändern.

Bayle bewertet den Umstand, dass Spinozas in-esse-These die-
se Konsequenzen zu haben scheint, als reductio ad absurdum der 
Spinozistischen Auffassung des Verhältnisses von Gott und gescha-
ffenen Dingen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—36—

Methodus Nº 8 (2016)

2. Andere kritisieren Bayle: Modus Tollens

Nun kann man Spinoza gegen manche Einwände Bayles sicherlich 
verteidigen, selbst wenn man die Baylesche Interpretation des Mo-
dusbegriffs zugrunde legt (vgl. z. B. Nadler 2006, 73 – 80 und Me-
lamed 2013, 35 – 40). Unklar bleibt allerdings, wie Spinoza auf der 
Grundlage dieses Modusbegriffs behaupten kann, Gott sei unverän-
derlich, und ob das Verhältnis von Gott zu dem von ihn erschaffenen 
Dingern angemessen dargestellt werden kann.

In der Sekundärliteratur des 20. Jahrhunderts haben daher einige Au-
toren, den von Bayle vorgestellten argumentativen Zusammenhang 
nicht als reductio aufgefasst, sondern stattdessen geschlossen, dass 
die vorausgesetzte Baylesche Interpretation des Modusbegriff revi-
diert werden müsse. Diese Autoren versuchen, eine alternative Inter-
pretation des in-Gott-seins zu geben, wonach Spinoza das Verhältnis 
von Gott und Schöpfung nicht in Analogie zu dem des Steins und 
seiner Gestalt oder Bewegung als Inhärenzbeziehung auffasst.

Dass Spinoza explizit zwischen natura naturans und natura na-
turata unterscheidet, zwischen Gott als schaffender Natur auf der 
einen Seite und dem, was aus Gott hervorgeht, auf der anderen (An-
merkung zu Lehrsatz 29), deutet darauf hin, dass der Zusammen-
hang zwischen Gott und anderen Dingen vielleicht weniger eng ist, 
als die Baylesche Interpretation unterstellt.

Auch in einem Brief an Jacob Ostens spielt Spinoza die Neuarti-
gkeit seiner These über das Verhältnis von Gott und anderen Gegens-
tänden herunter. Er legt nahe, dass

„es dasselbe ist oder nicht sehr verschieden, zu behaupten alle Din-
ge emanierten mit Notwendigkeit aus der Natur Gottes und Gott 
sei das Universum selbst.“ (43. Brief, Briefwechsel, 196) („idem 
sit, vel non multum discrepent, statuere omnia necessario a Dej 
natura emanere, et universum ipse Deum esse“, Opera IV, 223).

Im Rahmen seiner einflussreichen Interpretation meint Edwin Cur-
ley deshalb, dass es wenig hilfreich sei, das Verhältnis von Gott und 
geschaffenen Dingen durch das Verhältnis von Substanz und Eigens-
chaft, d.h. als Inhärenzverhältnis zu deuten (Curley 1988, 36). Er 
verweist stattdessen auf den Lehrsatz 25 des ersten Teils. Dort heißt 
es in der Anmerkung und im anschließenden Folgesatz:

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—37—

Methodus Nº 8 (2016)

um es kurz zu sagen, in der Bedeutung in der Gott Ursache seiner 
selbst genannt wird, muss er auch Ursache aller Dinge genannt wer-
den, was noch klarer aus dem nächsten Folgesetz hervorgehen wird.

Folgesatz: Besondere Dinge sind nichts als Affektionen der Attri-
bute Gottes, andres formuliert Modi, von denen Gottes Attribu-
te auf bestimmte und geregelte Weise ausgedrückt werden.

(„&, ut verbo dicam, eo sensu, quo Deus dicitur causa sui, etiam 
omnium rerum causa discendus est, quod adhuc clarius ex se-
quenti Corollario constabit.

Corollarium: Res particulares nihil sunt, nisi Dei attributorum 
affectiones, sive modi, quibus Dei attributa certo, & determina-
to modo exprimuntur“ Opera II, 24).

Spinoza verweist statt eines Beweises auf den schon erwähnten Le-
hrsatz 15 und auf die Modusdefinition. Der Folgesatz kann sich nur 
dann umstandslos aus der Anmerkung ergeben, wenn unterstellt 
wird, dass besondere Dinge, wie z. B. Bäume insofern Affektionen 
oder Modi der göttlichen Substanz sind,  als sie von der göttlichen 
Substanz verursacht wurden. Offensichtlich bedeutet „von Gott 
verursacht worden“ für Spinoza in-Gott-sein.

Ein weiterer Beleg für eine solche kausale Lesart des in-seins 
und damit des Modusbegriffs lässt sich in der Anmerkung zu Lehr-
satz 15 finden:

„Alles, sage ich, ist in Gott, und alles, was geschieht, geschieht 
einzig und allein durch die Gesetze der unendlichen Natur Got-
tes und folgt notwendig aus seinem Wesen (wie ich bald zeigen 
werde).“ (Omnia, inquam, in Deo sunt & omnia, quae fiunt, 
per solas leges infinitae Dei naturae fiunt & ex necessitate ejus 
essentiae (ut mox ostendam) sequuntur);

Und dieses Folgen versteht Spinoza kausal. Das wird in Lehrsatz 16 
besonders deutlich: Dort wird aus der Behauptung, dass Unendliches 
auf unendliche Weisen aus Gottes Natur folgen muss („Ex necessitate 
divinae naturae infinita infinitis modis (...) sequi debent“) direkt da-
rauf geschlossen, dass Gott die Ursache aller Dinge ist („Hinc sequi-
tur, Deum omnium rerum, (...) esse causam efficientem“)3.

3	 Zur Problematik des Verhältnisses von logischem Folgen und kausalen 
Folgen siehe Schnepf 2003.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—38—

Methodus Nº 8 (2016)

Auch die Modusdefinition selbst lässt sich kausal deuten, denn von 
Ursachen und Wirkungen heißt es in Axiom 4 des ersten Teils, die 
Erkenntnis der Wirkung hänge von der Erkenntnis der Ursache ab, 
und vom Modus, heißt es, dass er etwas sei, das in dem sei, durch das 
er begriffen werde.

Entscheidend ist aber, dass das Verhältnis von Dingen, bzw. 
Modi zur Substanz hier allein kausal ausbuchstabiert wird. Autoren, 
die die Verschiedenheit von Gott und Schöpfung betonen, interpretie-
ren daran anschließend das in-Gott-sein und damit auch den Begriff 
des Modus kausal. So schreibt zum Beispiel Bartuschat:

„Modi sind allein deshalb in Gott weil er sie hervorgebracht hat, 
sie also Wirkungen seiner Aktivität sind.“ (Bartuschat 1996, 66).

Dagegen sind nach der traditionellen „Inhärenzauffassung“, die 
auch von Bayle vertreten wurde, Modi in einer Substanz als Zus-
tände oder Eigenschaften derselben. Die Interpretation von Cur-
ley und anderen versteht das in-Gott-sein kausal und bestreitet die 
Inhärenzbeziehung der Modi zur Substanz. Diese beiden Interpre-
tationen des in-Gott-seins und damit des Modusbegriffs zeichnen 
sehr unterschiedliche Bilder vom Verhältnis der göttlichen Subs-
tanz zu den Dingen in der Welt. Insbesondere spricht die kausale 
Interpretation den Modi eine größere Selbstständigkeit zu.

Während die Inhärenzauffassung eine radikale Lesart Spinozas na-
helegt, wonach er einen Pantheismus vertreten hat und die Unverän-
derlichkeit Gottes nicht aufrecht erhalten kann (auch wenn Spinoza 
explizit anderes behauptet [Folgesatz 2 zu Lehrsatz 20]) wird Spi-
noza nach dem  kausalen Verständnis des „in-sein“ zu jemandem, 
der für das 17. Jahrhundert lediglich unkontroverse Behauptungen 
aufgestellt hat, wie die These, dass Gott die Ursache aller Dinge ist.

Es scheint so, als hätten wir nur zwei Optionen: Entweder be-
deutet das in-Gott-sein allein, dass Gott die Ursache eines Gegenstan-
des ist. Oder aber Spinoza wird die These zugeschrieben, dass Modi 
Zustände oder Eigenschaften Gottes sind (die dann außerdem auch 
noch von ihm verursacht sein mögen).

Im Folgenden geht es mir darum, zu diagnostizieren, weshalb die 
Interpretationskontroverse nicht leicht beigelegt werden kann, und 
weshalb Spinozas Modusbegriff zwischen beiden Lesarten zu chan-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—39—

Methodus Nº 8 (2016)

gieren scheint. Dazu werde ich nachzeichnen, welche Veränderungen 
der Modusbegriff durch den Cartesianismus erfahren hat.

3. Stichworte zur Geschichte des Modusbegriffs

Es ist naheliegend zuerst einmal einen Blick auf die relevante Vorges-
chichte des Modusbegriff zu werfen. Eine erste Vermutung könnte 
sein, dass der Ausdruck „modus“ keine im eigentlichen Sinne ter-
minologische Geschichte hat, weil er zu ubiquitär verwendet wird. 
Sowohl für Descartes als auch für Spinoza kann man diese Ver-
mutung allerdings zurückweisen. Descartes definiert den Ausdruck 
„modus“  in seinen Prinzipien im Zusammenhang mit verschiedenen 
Unterscheidungen, die auf eine entsprechende Diskussion der Un-
terscheidungen bei Suárez zurückverweist, innerhalb derer auch der 
Begriff Modus terminologisch gefasst wird. Bei Spinoza wiederum 
findet sich eine explizite Diskussion genau dieser Unterscheidungen 
im Anhang zu seiner Darstellung der cartesischen Prinzipien.

Suárez führt den Begriff „Modus“ anlässlich eines Problems für eine 
realistische Interpretation von Universalien als Terminus ein (Ich 
orientiere mich an den Darstellungen in: Menn 1997, Hartbecke 2008 
und Pasnau 2011, 244 – 275). Wenn man die Relation der Inhärenz 
zwischen einer Eigenschaft und einer Substanz im Rahmen eines re-
alistischen Universalienverständnisses verständlich machen möchte, 
führt dies auf die Frage, ob Inhärenz selbst auch wieder eine realistisch 
zu interpretierende Relation sei, die dann ihrerseits wieder entspre-
chende Inhärenzrelation erfordert. Suárez vermeidet einen drohenden 
Regress, indem er Inhärenz nicht als reales Ding, das auch unabhängig 
von der Substanz existieren könnte auffasst. Inhärenz sei vielmehr ein 
Modus, d.h. ein Zustand.4 Er erläutert dies an einem Beispiel: An der 
4	 Inhärenz bezeichnet für Suárez das (problematische) Verhältnis zweier 

realdistinkter Entitäten. Der Modusbegriff kann einen Regress nur dann 
vermeiden, wenn Modi nicht inhärieren. Im Sinne des Inhärenzbegriffs 
bei Suárez inhärieren Modi nicht, weil sie in einem modaldistinkten und 
nicht in einem realdistinkten Verhältnis z. B. zur Ausdehnung stehen. 
Wenn also im 20. Jahrhundert von der „Inhärenzauffassung“ des Verhält-
nisses von Modi zu Substanzen die Rede ist, dann ist damit nicht der Be-
griff der Inhärenz im Sinne Suárez gemeint, sondern das Verhältnis einer 
einseitigen Abhängigkeit (distinctio modalis). (Ich danke Robert Schnepf 
für seinen Hinweis auf diese Problematik.)

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—40—

Methodus Nº 8 (2016)

Quantität sei zweierlei zu unterscheiden, einmal die Quantität als ein 
Ding, zu der eine gewisse Wesenheit oder Essenz gehöre, und zwei-
tens die Inhärenz, die Suárez als einen „Modus“ bezeichnet. Entschei-
dend ist dabei, dass der Modus kein zusätzliches Ding (wie etwa eine 
realistisch verstandene Relation) ist, sondern die Quantität auf eine 
bestimmte Weise determiniert oder modifiziert.5 Inhärenz als Modus 
der Quantität könnte nicht unabhängig von der Quantität existieren. 
Die Quantität dagegen als ein reales Akzidens, kann sowohl unabhän-
gig vom Modus der Inhärenz als auch unabhängig von Substanzen 
existieren. Substanz und reales Akzidens können jeweils unabhängig 
voneinander existieren, sie sind real verschieden (wechselseitige Una-
bhängigkeit), während Akzidens und Modus modal verschieden sind 
(einseitige Unabhängigkeit). Daneben gibt es noch die distinctio ra-
tionis, die das Verhältnis zweier Sachverhalte beschreibt, die nur in 
Gedanken getrennt werden können. (Bei Descartes z. B. das Verhältnis 
von Substanz und Attribut). Aufgrund der terminologisch neu fixier-
ten Modi führt Suárez also neben der distinctio realis und der distinc-
tio rationis eine dritte Unterscheidung neu ein, die distinctio modalis, 
die das Verhältnis eines Dings (z. B. der Quantität) zu ihrem Zustand 
beschreibt. Diese drei Unterscheidungen diskutiert auch Descartes in 
den Prinzipien (Teil I, §§ 60 bis 62) und stützt sich dabei auf seine 
zuvor eingeführte Modusdefinition:

„Wir verstehen hier unter ‚Zustand’ genau dasselbe wie ander-
norts unter ‚Attribut’ oder ‚Eigenschaft’. Wenn wir indes erwägen, 
dass die Substanz von ihnen erregt oder verändert wird, nennen 
wir sie ‚Zustand’ wenn die Substanz durch diese Veränderung eine 
‚solche’ genannt werden kann, nennen wir sie ‚Eigenschaft’ und 
endlich nennen wir  sie ‚Attribut’, wenn wir nur im Allgemeinen 
beachten, dass es der Substanz innewohnt“ (Pr I, 56).

5	 Hoc patet inductione; nam, verbi gratia, in quantitate quae est in 
substantia, duo considerari possunt: unum est, entitas ipsius quantitatis; 
aliud est unio seu actualis inhaerentia eiusdem quantitatis cum substantia. 
Primum vocamus simpliciter rem quantitatis, includentem quicquid est 
de essentiae individuae, et in rerum naturae positae, ... Secundum, id est, 
inhaerentiam, appelamus modum quantitatis, ... appellatur inhaerentia 
quantitatis modus ejus, quia est aliquid illam afficiens, et quasi ultimo 
determinans statum, et rationem existendi ejus, non tamen addit illi 
propriam entitatem novam, sed solum modificat praeexistentem. (Suárez, 
DM VII §17).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—41—

Methodus Nº 8 (2016)

(Et quidem hic per modos plane idem intelligimus, quod alibi per 
attributa, vel qualitates. Sed cum consideramus substantiam ab 
illis affecti, vel variari, vocamus modos; cum ab ista variatione 
talem posse denominari, vocamus qualitates; ac denique, cum 
gneralius spectamustantum ea substantia inesse, vocamus attri-
buta.) (Descartes AT VIII-I, 26).

Spinoza diskutiert im fünften Kapitel der Cogitata Metaphysica die 
Einfachheit Gottes und bemüht dazu die Unterscheidungen distinctio 
realis, modalis und ratinonis (Opera I, 257), wie sie von Descartes 
formuliert wurden.  Kurzum, wenn also Spinoza in der Ethik Modus 
als Affektion einer Substanz definiert („Per modum intellegio subs-
tantiae affectiones, sive id, quod in alio est, per quod etiam concipi-
tur.“) kann man Bayle nicht den Vorwurf machen, er habe leichtfertig 
Spinozas Moduskonzeption der Tradition angeglichen. Die bis hier-
her vorgestellten Überlegungen stützen vielmehr die These, dass Spi-
noza wie Descartes und Suárez die genannte  „Inhärenzauffassung“6 
der Modi unterstellt.

Vor dem Hintergrund dieser Skizze zur Geschichte des Modus-
begriffs sind wir aber wieder zu unserem Ausgangsproblem zurüc-
kgekehrt: Bayle fragt vor dem Hintergrund des traditionellen Vers-
tändnisses von Modi völlig zu Recht, wie Spinoza die Konsequenzen 
vermeiden kann, auf die er hinweist, z. B. die Veränderlichkeit Gottes. 
Bezeichnenderweise fügte Descartes seiner Modusdefinition hinzu:

Deshalb sagen wir, dass in Gott nicht eigentlich Zustände und 
Eigenschaften sondern nur Attribute sind, weil in ihm keine 
Veränderung vorgestellt werden kann.“ (Pr I, 56).

Spinoza hat dieses Problem sicherlich nicht einfach übersehen, denn 
in seiner Darstellung der cartesischen Philosophie heißt es explizit 
mit Bezug auf diese Stelle:

Ebenso kann es in Gott keine Zusammensetzung verschiedener 
Zustände geben, wie sich zur Genüge daraus ergibt, dass es in 
Gott überhaupt keine Zustände gibt; denn diese entstehen aus 
einer Veränderung der Substanz. Man siehe §56, Teil I der Prin-
zipien. („Quod in Deo etiam nulla detur compositio diversorum 
modorum, satis convictur ex eo, quod in Deo nulli dentur modi: 
modi enim oriuntur ex alteratione substantiae, vid Princ. Part. I. 
Art 56.“ (Opera I, 258)).

6	 Vgl. zu dieser Bezeichnung Fußnote 4.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—42—

Methodus Nº 8 (2016)

Im weiteren Verlauf des Aufsatzes möchte ich deutlich machen, wes-
halb die „Inhärenzauffassung“ den Modusbegriff bei Spinoza nicht 
vollständig erfasst. Wenn wir allein die Charakterisierung im ersten 
Halbsatz der Modusdefinition betrachten („Unter Modus verstehe 
ich die Affektionen der Substanz, anders formuliert das, was in einem 
anderen ist“), dann scheinen die Vorwürfe von Bayle berechtigt zu 
sein. Entscheidend scheint mir nun aber Folgendes zu sein: Der Be-
griff Modus wird nicht allein durch eine explizite Definition, sondern 
auch durch die Beispiele, die genannt werden terminologisch geprägt. 
Descartes hatte zwei verschiedene paradigmatische Fälle von Modi 
genannt: einerseits Zustände der ausgedehnten Substanz z. B. Ges-
talt und andererseits Zustände der denkenden Substanz, wie z. B. ein 
Gedanke oder ein Wunsch. Modi sind im Cartesianismus begrifflich 
auch dadurch bestimmt, dass sie genau diejenigen Dinge sind, die wir 
ausgedehnten und geistigen Substanzen zuschreiben. Deshalb müssen 
wir, wenn wir eine mögliche Veränderung des Modusbegriffs unter-
suchen wollen, nicht nur die expliziten Definitionen des Modusbe-
griffs betrachten, sondern auch Veränderungen die die Konzeption 
der paradigmatischen Beispiele betreffen.

In der an Descartes anschließenden Diskussion über die Einheit 
von Körper und Geist wurden systematische Unterschiede zwischen 
Modi der Ausdehnung und Modi des Denkens ausführlich diskutiert. 
Es entwickelten sich so zwei verschiedene Modelle des Verhältnisses 
von Modus zu Substanz.

4. Die okkasionalistische Deutung Descartes’: Das Beis-
piel Louis de la Forge

In den frühen 1640er Jahren wurde anlässlich einer Auseinanderset-
zung zwischen Cartesianern und ihren Gegnern an der Universität 
Utrecht diskutiert, ob die Einheit des Menschen aus Körper und Geist 
bloß zufällig sei oder ob sie eine wahre Einheit sei. Mehr als eine 
zufällige Einheit von Körper und Geist scheint die cartesische Subs-
tanzenlehre zunächst nicht nahezulegen.

Descartes hat darauf insistiert, dass Körper und Geist eine subs-
tantielle Einheit bilden. Allerdings lasse sich diese Einheit durch die 
Vernunft nicht einsehen, sondern sei lediglich in der Erfahrung gege-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—43—

Methodus Nº 8 (2016)

ben. Genauer gesagt, sei das, was uns die Erfahrung liefert, ein dritter 
primitiver Begriff, neben dem des Denkens und dem der Ausdehnung, 
nämlich der Begriff von der Einheit von Körper und Geist, wie Des-
cartes in einem Brief an Prinzessin Elisabeth deutlich macht:

Und schließlich, was die Seele und den Körper zusammenge-
nommen angeht, haben wir den [Begriff (notion)] ihrer Einheit, 
von der der Begriff der Kraft der Seele abhängt, den Körper zu 
bewegen und des Körpers auf die Seele einzuwirken und ihre 
Wahrnehmungen und Gefühle zu verursachen7.

Diese Erklärung der Einheit von Körper und Geist wurde im Ans-
chluss an Descartes für nicht sehr befriedigend gehalten.8 Schon Eli-
sabeth hatte bemerkt, dass es nicht einfach sei, sich vorzustellen, eine 
unausgedehnte Substanz könne eine materielle bewegen (AT III 661).

Das Problem, das eine Reihe von Autoren  - unter ihnen Louis de 
La Forge – im Anschluss an Descartes lösen möchten, besteht darin, 
die Einheit von Körper und Geist verständlich zu machen, obwohl es 
– das wurde nun als Konsens vorausgesetzt –  keine Wechselwirkung 
zwischen Körper und Geist geben kann. Der Umstand, dass Geist 
und Körper nicht miteinander wechselwirken können ist misslich, 
denn dadurch ist eine nahe liegende Antwort auf die Frage nach der 
Einheit ausgeschlossen, dass diese nämlich gerade durch die kausale 
Wechselwirkung begründet wird.

Louis de la Forge ist in diesem Zusammenhang besonders inte-
ressant, weil er weniger als andere Okkasionalisten wie Cordemoy 
oder gar Malebranche eigene theoretischen Ambitionen verfolgt, 
sondern ausschließlich der Exegese cartesischer Überlegungen ver-
pflichtet ist.

La Forge stellt im Anschluss an Überlegungen Descartes’ eine 
allgemeine Theorie der Einheit von Substanzen und nicht bloß eine 
solche, die speziell das Verhältnis von Körpern und Geister betrifft. 
(also: zwischen Körpern, zwischen Geistern und solche, an denen 
sowohl Körper als auch Geister beteiligt sind).

7	 Œuvres de Descartes hrsg. von Ch. Adam und P. Tannery, im Folgenden 
zitiert als: AT Band Seite: “enfin, pour l’ame & le corps ensemble, nous 
n’avons que celle de leur union, de laquelle depend celle de la force qu’a 
l’ame de mouvoir le corps & le corps d’agir sur l’ame, en causant ses 
sentimens & ses passions.” (AT III 665).

8	 Dazu: Specht (1966, 59-68).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—44—

Methodus Nº 8 (2016)

Er fasst Einheit als eine Relation zwischen Substanzen, genauer 
gesagt als eine wechselseitige Abhängigkeit bestimmter Modi beider 
Substanzen. Für den Fall von Körper und Geist bedeutet dies9:

Wir sagen daher, allgemein gesprochen, dass die Einheit eines 
Geistes mit einem Körper in einer wechselseitigen und rezi-
proken Abhängigkeit der Gedanken des einen und der Bewegun-
gen des anderen und in ihrem beiderseitigen Verkehr (commerce) 
ihres Handelns und Leidens besteht10.

Die Einheit besteht also wesentlich in einem wechselseitigen 
Abhängigkeitsverhältnis der Zustände des Geistes von körperlichen 
Zuständen und umgekehrt.

Für La Forge ist der Mensch zwar ein Kompositum aus zwei Subs-
tanzen. Dennoch sei die Einheit, die wir z. B. in der Erfahrung wahrne-
hmen, eine natürlich Einheit, denn sie beruhe auf Relationen zwischen 
den Modi zweier Substanzen, die Gott einander zugeordnet hat.

Die Frage nach der Einheit, ist an dieser Stelle bereits beantwor-
tet ist, ohne dass die Frage nach den kausalen Fähigkeiten geschaffener 
Substanzen überhaupt diskutiert wurde. Die Frage, ob eine Abhängi-
gkeitsbeziehung zwischen Modi besteht, ist nicht zu verwechseln mit 
der Frage danach, wie diese Modi verursacht wurden. Mit der Frage 
wie die Modi der Substanzen verursacht werden beschäftigt sich La 
Forge allerdings auch und ihr wende ich mich nun zu.

La Forges Ziel ist es, den Eindruck zu zerstreuen, es gebe ein 
besonderes Problem, die Wechselwirkung zwischen Körper und Geist 
zu verstehen. Mit Rekurs auf die kausale Ohnmacht der Materie lässt 
sich zeigen, dass wir es im Falle von Körper und Geist nicht mit ei-
nem Spezialproblem zu tun haben.

9	 Ähnlich Clauberg: J. Clauberg: Corporis et animae in homine conjuctio; 
Opera Omnia Band I, S. 215: Cap. IX: Conjunctionem hanc non in men-
tis & corporis absoluta substantia, sed in relativis utriusque actionibus 
passionibusque consistere.

10	 Louis de La Forge Traité de l’Esprit de l’homme, Paris 1974, S. 210: 
« Nous disons donc, generalement parlant, que l’union d’un Esprit & 
d’un Corps consiste dans une mutuelle & reciproque dépendance des 
pensées de l’un & de mouvemens de l’autre, & dans leurs commerce mu-
tuel de leurs actions & passions, [soit que ce soit la volonté de l’Esprit 
qui est uny qui l’ait obligé à cette dèpendance, soit qu’un autre l’y ait 
astraint]».

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—45—

Methodus Nº 8 (2016)

„Wenn ich sagte, dass es nicht schwieriger ist, sich vorzustellen, 
wie der Geist des Menschen – ohne ausgedehnt zu sein – einen 
Körper bewegen kann, und wie der Körper – ohne ein geistiges 
Ding zu sein – auf den Geist einwirkt, als sich vorzustellen wie 
sich ein Körper durch eine Kraft selbst bewegt, oder seine Bewe-
gung an einen anderen Körper weitergibt, dann würde ich wohl 
bei den meisten Leuten keinen Glauben finden“.

Genau diese These, also die These der Ohnmacht der Körper, vertei-
digt La Forge mit einer Reihe von Argumenten, die ich hier nicht alle-
samt aufzähle.11 Aus ihnen folgt, dass Körper weder Modi in anderen 
Körpern verursachen können noch dass sie ihre eigenen Modi verur-
sachen können, also etwa sich selbst in Bewegung setzen können.

Explizit anführen möchte ich das sehr einflussreiches Argu-
ment der kontinuierlichen Schöpfung. Descartes hatte sich in der 
dritten Meditation gefragt, ob er existieren könnte, wenn es keinen 
Gott gäbe. Dieser Frage könne er auch dann nicht entgehen, wenn 
er annehme, er hätte immer schon existiert, denn, so argumentiert 
Descartes, man kann die Lebenszeit in beliebig viele voneinander 
unabhängige Teile teilen und sieht dann, dass aus dem Umstand, 
dass er früher existiert habe, nicht folgt, dass er jetzt noch exis-
tiert. Es muss etwas geben, das diese Fortdauer sicherstellt. Die-
selbe Kraft und Tätigkeit sei erforderlich um einen Gegenstand in 
den einzelnen Momenten seiner Dauer zu erhalten, wie zu seiner 
Neuschöpfung erforderlich ist. Erhaltung entspricht gewissermaßen 
kontinuierlicher Neuschöpfung. Daran knüpft La Forge an, wenn 
auch in Form einer kreativen Umdeutung:  Wenn Gott im ersten 
Moment der Schöpfung die Materie ruhend geschaffen hätte, dann 
ergebe sich Folgendes:

„Es gibt kein Geschöpf, weder ein geistiges noch ein körperliches, 
das im zweiten Moment der Schöpfung eine Veränderung in (der 
Materie insgesamt) oder einem Teil derselben hervorbringen kann, 
wenn der Schöpfer es nicht selbst tut. Denn da er es war, der z. B. 
diesen Teil der Materie am Ort A erschuf, so muss er nicht nur 
fortfahren, ihn hervorzubringen, wenn er ihn weiterhin existieren 
lassen möchte, er muss dies am Ort B tun, wenn er ihn dort haben 
will. (Denn wenn er ihn anderswo hinstellte, gäbe es keine Kraft, 
die ihn aus diesem Ort fortbewegen könnte.)“ (...).

11	 Louis de La Forge Traité de l’Esprit de l’homme, Paris 1974, S. 237-238.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—46—

Methodus Nº 8 (2016)

La Forge schließt aus diesen Überlegungen, dass auch endliche Geis-
ter keine Modi in Körpern verursachen können (Descartes war aller-
dings nicht dieser Meinung). La Forge schließt damit zwar an Des-
cartes an, die These geht aber über das, was Descartes vertreten hat, 
an dieser Stelle hinaus.

Als Konsequenz aus diesen Überlegungen ergibt sich, dass es 
überhaupt keine genuinen Verursachungen zwischen geschaffenen 
Substanzen gibt.12 La Forge kommt zu der These, dass transeunte 
Kausalität unmöglich ist, lediglich durch das Auslegen Cartesischer 
Überlegungen.

Dass es keine genuinen Kausalverhältnisse zwischen geschaffenen 
Substanzen gibt, bedeutet nun aber nicht, dass geschaffene Substan-
zen zu keiner genuinen Verursachung fähig  sind.

Geschaffene geistige Substanzen können nach La Forge nämlich 
sehr wohl kausal wirksam sein. Er definiert Geister geradezu über 
ihre Wirkfähigkeit:

Wir sagen erstens, dass wir unter dem menschlichen Geist dasje-
nige innere Prinzip all unseres Wissens, unserer Wünsche und unserer 
Willensentscheide verstehen, mit Hilfe dessen wir all jene Handlun-
gen hervorbringen, die irgendetwas Gedachtes beinhalten.13

Geistige Substanzen können ihre eigenen Zustände, d. h. ihre 
eigenen Ideen hervorbringen. La Forge meint sogar, dass jede Idee 
letztlich durch den Geist selbst verursacht ist.

[...]. ich sage [...], dass alle unsere Ideen, wenn wir sie an sich 
selbst betrachten, insofern sie einfach verschiedene Weisen des 

12	 Ich spreche hier von „genuiner“ Kausalität, weil es in Kausaldebatten im 
Anschluss an Descartes um Ursachen geht, die ihre Wirkung hevorbrin-
gen. Schwächere Formen von Kausalität, die im 20 und 21. Jahrhundert 
diskutiert werden, wie etwa kontrafaktische Abhängigkeit, standen gar 
nicht in der Kritik der Okkasionalisten. La Forge z. B. lässt kontrafak-
tische Abhängigkeit als Beziehung zwischen körperlichen und geistigen 
Zuständen zu (La Forge 1974, 245). 

13	 Louis de La Forge Traité de l’Esprit de l’homme, Paris 1974, S. 108. « [...] 
nous disons premierement, que par l’Esprit de l’Homme, nous entendons 
ce principe interieur de toutes nos connoissances, de nos appetits, & de 
nos volontez, par le moyen duquel nous produisons toutes nos fonctions 
qui enferment quelque pensée, (& dans lequel comme dans leur premier 
sujet elles sont toute receuës)».

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—47—

Methodus Nº 8 (2016)

Denkens sind, keine andere Ursache benötigen, die sie hervor-
bringt, als unseren Geist.14

Dies ist der für uns wesentliche Punkt der festgehalten werden soll-
te: Geistige Substanzen können zwar in anderen Substanzen keine 
Wirkungen hervorbringen, aber in sich, nämlich ihre eigenen Ideen, 
sprich ihre eigenen Modi oder Zustände und diese Fähigkeit des Her-
vorbringens von Modi ist zugleich das, was den Geist ausmacht.

La Forge beschreibt hier eine Konstellation, die so oder so ähnlich von 
mehreren Cartesianern geteilt wurde. Diese Konstellation besteht darin, 
dass substanzüberschreitende Kausalität geleugnet wird, aber substan-
zimmanente Kausalität im Falle geistiger Substanzen nicht nur zugelas-
sen bleibt, sondern konstitutiv für geistige Substanzen ist. Kausalität im 
eigentlichen, d.h. hervorbringenden Sinne, ist allein zwischen geistiger 
Substanz als Ursachen und ihren Modi als Wirkung möglich. Damit 
ergeben sich zwei radikal verschiedene Modelle des Verhältnisses von 
Modus zu Substanz. Das erste Modell ist dasjenige der ausgedehnten 
Substanz und seiner Modi. Die ausgedehnte Substanz bringt ihre eigene 
Gestalt oder Bewegung nicht hervor. Dagegen bringt eine geistige Subs-
tanz ihre eigenen Modi oder Gedanken sehr wohl hervor. Für dieses 
zweite Modell, ist es wesentlich, dass der Modus durch die Substanz 
verursacht wurde. Dieses zweite Modell des Verhältnisses von Modus 
zu Substanz stellt gegenüber der Tradition eine Neuerung dar.

Leibniz war der Meinung, dass okkasionalistische Überlegungen, wie 
ich sie am Beispiel von La Forge vorgestellt habe, für ein Verständnis 
Spinozas wesentlich sind:

„Auch scheint mir der Irrtum Spinozas nur daher zu kommen, 
dass er die Folgen der Lehre, die den Geschöpfen alle Kraft und 
Tätigkeit abspricht, zu weit getrieben hat“15.

14	 Louis de La Forge Traité de l’Esprit de l’homme, Paris 1974, S. 177.: je dis 
premierement, que toutes nos Idées considerées en elles mesmes en tant 
que ce sont seulement des differentes façon de penser, n’ont pas besoin, 
[...] d’autre cause qui les produise que notre Esprit.

15	 „Aussi paroist il, que l’erreur de cet Auteur [Spinosa] ne vient que de 
ce qu’il a poussé les suites de la doctrine, qui oste la force et l’action 
aux creatures.“ (Leibniz: Gerhardt IV, 568; dt. Übersetzung in Leibniz, 
Hauptschriften, Teil II, 57)1. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—48—

Methodus Nº 8 (2016)

Diesem Hinweis werde ich nun nachgehen.

5. Spinozas Descartes-Verständnis

La Forge habe ich hier nicht zitiert, um einen Einfluss desselben auf 
Spinoza zu postulieren. Darauf gibt es keine Hinweise. Vielmehr 
wollte ich zeigen, wie für jemanden, der Descartes nicht in ein ei-
genes philosophisches Programm pressen möchte, ein naheliegendes 
Verständnis der cartesischen Philosophie aussieht. Nun hatte Spinoza 
natürlich eigene philosophische Ambitionen, aber sein Descartesvers-
tändnis wird durch Fragestellungen und Antworten, wie wir sie bei 
La Forge finden, mitgeprägt.

Erstens: Spinoza ist die Problemkonstellation, die zu den Zus-
pitzungen der cartesischen Lehre, wie wir sie bei La Forge finden, 
selbstverständlich vertraut: Das wird zum Beispiel durch seine Be-
merkung in IIp13s deutlich, wo er im Anschluss an eine bestimmte 
Form der Identitätstheorie schreibt:

„Hieraus erkennen wir nicht nur, dass der menschliche Geist mit 
dem Körper vereinigt ist, sondern auch, was unter Einheit von 
Geist und Körper zu verstehen ist.“ (Es his non tantum intelligi-
mus, Mentem humanamunitam esse Corpori, sed etiam, quid per 
Mentis, & Corporis unionem intelligendum sit).

Spinoza meint also das Problem, das den Ausgangspunkt okkasiona-
listischer Überlegungen bildet, gelöst zu haben.

Zweitens: Die Überlegung, die La Forge benutzt hat, um gegen 
die Möglichkeit transeunter Kausalität zu argumentieren, benutzt Spi-
noza in einer Passage über die Mitwirkung Gottes in den Cogitata Me-
taphysica, die Spinozas Darstellung der Prinzipien Descartes’ beigefügt 
sind. Dort heißt es über die Mitwirkung Gottes (De Concursu Dei):

„Über dieses Attribut bleibt wenig oder nichts zu sagen übrig, na-
chdem ich gezeigt habe, dass Gott in den einzelnen Zeitpunkten 
ohne Unterlass die Dinge gleichsam von neuem erschafft. Ich 
habe daraus abgeleitet, dass die Dinge durch sich selbst keine 
Macht haben, etwas zu wirken oder sich selbst zu einer Hand-
lung zu bestimmen, [...]“ (Descartes’ Prinzipien,  155) (Circa 
hoc attributum parum aut nihil dicendum restat, postquam os-
tendimus Deum singulis momentis continuo rem quasi de novo 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—49—

Methodus Nº 8 (2016)

creare; ex quo demonstravimus, res ex se nullam unquam habere 
potentiam ad aliquid operandum, nec se ad ullam actionem de-
terminandas;  Opera I, 273).

Diese Passage lässt offen, ob Spinoza – wie La Forge – die Ohnmacht 
der geschaffenen Gegenstände als Konsequenz der cartesischen Über-
legung zur kontinuierlichen Schöpfung begreift und ob er Descartes 
unterstellt, auch geistige Substanzen könnten nichts hervorbringen. 
Das ist aber nicht entscheidend. Entscheidend ist, dass Spinoza sich 
bei seiner Descartespräsentation im Kontext okkasionalistischer 
Überlegungen bewegt.

6. Immanente Kausalität in der Korte Verhandeling

In der Korte Verhandeling bezeichnet Spinoza Gott als immanente 
Ursache:

Er ist eine immanente und keine übergehende Ursache, da er 
alles in sich selbst und nichts außerhalb seiner bewirkt, weil 
außerhalb seiner überhaupt nichts existiert. (Kurze Abhandlung, 
39) (Ten anderen is hy een inblyvende en geen overgaande oor-
zaake, aangezien hy alles in zig zelfs, en miet buyten zig en werkt, 
om het buytem hem niets niet em is. [Opera I, 35]).

Hier taucht nun die Formulierung auf, dass alles in Gott ist. Ents-
cheidend für ein Verständnis davon, wie Spinoza dieses in verstanden 
wissen will, ist das Beispiel, durch das er an anderer Stelle in der 
Korte Verhandeling den Begriff der immanenten Ursache erläutert.

Anlässlich der Frage, ob Gott als immanente Ursache leidend 
oder unvollkommen sei, schreibt Spinoza:

„Ferner kann man von einem solchen Wirkenden, der in sich se-
lbst wirkt, niemals sagen, dass er die Unvollkommenheit eines Lei-
denden habe, weil er nicht von einem anderen leidet, wie etwa der 
Verstand, der, wie auch die Philosophen sagen, Ursache seiner Be-
griffe ist.“ (Kurze Abhandlung, 30) ... (Voorder van zoo een wer-
ker, de welke in zig zelfs werkt, en kan men noyt zeggen dat hy die 
onvolmaaktheid heeft van een lyder, dewyl hy niet van een ander 
lyd: gelyk als daar is het verstand, het welke zoo ook de Philosoo-
phen zeggen, een oorzaak is van zyn begrippen,...[Opera I, 26]).

Spinoza erläutert hier den Begriff der immanenten Ursache am Beis-
piel des Verstandes, der seine eigenen Begriffe oder Vorstellungen her-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—50—

Methodus Nº 8 (2016)

vorbringt (ähnlich auch: Kurze Abhandlung, 34).
Immanente Kausalität ist die einzige Form von hervorbringen-

der Kausalität, die von der okkasionalistischen Kritik des Kausal-
begriffs, wie wir z. B. bei La Forge finden, ausgenommen war. Das 
paradigmatische Beispiel für eine solche hervorbringende immanen-
te Kausalität ist der Verstand, oder die denkende Substanz, die ihre 
Modi hervorbringt.

Wesentlich ist nun aber, dass Spinoza dieses zweite – am Falle 
der geistigen Substanz orientierten – Modell des Verhältnisses von 
Substanz und Modi auch auf die Ausdehnung anwendet. Das wird 
bei der Diskussion eines Einwandes deutlich:

„Da es offenbar ist, dass es in der Natur Ruhe und Bewegung 
gibt, so müssten diese, meinen sie, notwendig von einer äußeren 
Ursache herkommen.“ (Kurze Abhandlung, 30).

„En aangezien het klaarlyk blykt, datter in de Natuur ruste en 
beweginge is, zoo moet die, meenen zy,noodzaakelyk van een 
uytterlyke oorzaak herkomen.“ (Spinoza Opera I, 26/7).

Darauf antwortet Spinoza:

„Doch ist es leicht für uns darauf zu antworten; denn wir geben 
zu, wenn der Körper ein für sich bestehendes Ding wäre und wei-
ter keine Eigenschaft hätte, als lang, breit und tief zu sein, dass 
es dann in ihm keine Ursache gäbe, sich in Bewegung zu setzen, 
wenn er wirklich ruhte. Aber wir haben vorhin festgestellt, dass 
die Natur ein Wesen ist, von dem alle Attribute ausgesagt werden, 
und da dem so ist, so kann ihr nichts fehlen, um alles hervorzu-
bringen, was hervorzubringen ist.“ (Kurze Abhandlung, 30/1).

„Dog ligt is her voor ons hier op te antwoorden. Want wy staan 
toe, dat indien her leghaam eeen zaake was door zig zelfs bes-
taande en anders  geen eigenschap en hadde, als lang, breet, en 
diep, dat als dan in het zelve geen oorzaak zou zyn, indien het 
waarlyk ruste, om zig zelfs te beginnen te bewegen: maar wy 
hebben als vooren gesteld, de Natuur een wezen te zyn, van het 
welke alle eigenschappen gezeid worden, en dit zoo zynde, zoo 
en kan haar niets ontbreeken, om voort te brengen alles wat 
voort te brengen is.“ (Spinoza Opera I, 27).

Diese Antwort legt folgendes nahe: Auch in der Ausdehnung werden 
die Modi immanent hervorgebracht. Das Hervorbringen der geisti-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—51—

Methodus Nº 8 (2016)

gen Zustände durch die geistige Substanz ist nicht nur das paradig-
matische Beispiel für immanente Kausalität. Es ist auch so, dass das 
Hervorbringen anderer Arten von Zustände mithilfe dieses Modells 
ausbuchstabiert werden sollte. Das Verhältnis von Modi zu Substanz 
wird von Spinoza nach dem Modell Verhältnisses des Verstandes zu 
seinen Begriffen gedacht – also anhand dessen, was wir das zweite 
Modell genannt haben, ausbuchstabiert.

7. Spinozas (changierender) Modusbegriff

Wenn man akzeptiert, dass der Begriff Modus wird nicht allein durch 
eine explizite Definition, sondern auch durch die paradigmatischen 
Beispiele, auf die er zutreffen soll, terminologisch geprägt wird, dann 
ergibt sich die folgende Diagnose:

Spinozas Modusbegriff scheint zu changieren, weil Spinoza ei-
nerseits durch die Definition, die er gibt, an das traditionelle Modus-
verständnis von Suárez über Descartes anschließt, andererseits wird 
durch die Orientierung an geistigen Modi als paradigmatischem An-
wendungsfall der Modusbegriff in einer Weise kausal aufgeladen, der 
im Vergleich zur Tradition neuartig ist.

Keine der beiden Moduskonzeptionen, die ich vorgestellt habe, 
wird Spinoza gerecht. Nun könnte man einwenden, dass die „In-
härenzauffassung“  das kausale Verhältnis zwischen Substanz und 
Modus zwar nicht als wesentlich begreift, aber mit dem Vorliegen 
eines Kausalverhältnisses kompatibel ist. Somit könne die „Inhären-
zauffassung“ den kausalen Aspekt ja durchaus integrieren. So hatte 
Bayle den Modusbegriff Spinozas verstanden.

Dieser Vorschlag wird allerdings dem kausalen Charakter der 
Modus-Substanzbeziehung nicht vollständig gerecht. Spinoza vertritt 
die Auffassung, dass es wesentlich für einen Modus ist, von der Subs-
tanz, der er innewohnt, verursacht zu werden:

Im Beweis zu Lehrsatz 18 heißt es:

„Alles, was ist, ist in Gott und muss durch Gott begriffen wer-
den (nach Lehrsatz 15), mithin ist (nach Folgesatz I zu Lehrsatz 
16) Gott die Ursache der Dinge, die in ihm sind.“ (Omina, quae 
sunt, in Deo sunt, & per Deum concipi debent [per Prop.15] 
adeóque [per Coroll.1. Prop.16. hujus] Deus rerum, quae in ipso 
sunt, est causa).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—52—

Methodus Nº 8 (2016)

Entscheidend ist hier das „mithin“ (adeóque). Aus dem in-sein 
kann auf das Kausalverhältnis geschlossen werden. Das in-sein kann 
ohne das Kausalverhältnis offensichtlich nicht gedacht werden.

Das bedeutet aber umgekehrt nicht, dass das in-sein mit dem 
Wirkung-sein gleichgesetzt werden darf (wie die kausale Auffassung 
behauptet). Dann wäre nämlich nicht mehr einzusehen, weshalb Spi-
noza darauf insistiert, dass Gott die immanente Ursache aller Dinge 
ist. Wenn sich das in-sein darin erschöpfte, für das verursacht-sein zu 
stehen, dann könnte man die Unterscheidung zwischen  immanenter 
und transeunter Kausalität, die für Spinoza zentral ist, gar nicht ziehen.

Wenn man nun doch noch einen Versuch unternehmen möchte, 
das Modus-Substanz-Verhältnis auszubuchstabieren, dann wird 
man ihm zwei wesentliche Merkmale zuschreiben müssen. Erstens 
ist es Modi wesentlich, dass sie von der Substanz, der sie innewoh-
nen, verursacht oder hervorgebracht wurden. Zweitens ist auch das 
„innewohnen“ wesentlich, das man im Sinne der distinctio moda-
lis als eine einseitige ontologische Abhängigkeit explizieren könnte: 
Während die Substanz ohne den fraglichen Modus existieren kann, 
kann der Modus (als Zustand aufgefasst) ohne die Substanz nicht 
existieren. Dass ein Modus in einer Substanz ist, heißt dann, dass 
beide Merkmale auf ihn zutreffen: (i) einseitige ontologische Abhän-
gigkeit von der Substanz und (ii) von der Substanz hervorgebracht 
worden zu sein. So lässt sich dann auch der Unterschied zwischen 
immanenter und transeunter Kausalität ziehen: Die von Spinoza aus-
geschlossene transeunte Kausalität läge dann vor, wenn eine Substanz 
einen Modus verursachte, der einer anderen Substanz „innewohnt“. 
Ein solche Modus könnte zwar nicht ohne die Substanz, der er „in-
newohnt“ existieren, wohl aber ohne die verursachende Substanz 
(weiter)existieren.

Der Modusbegriff Spinozas hat demnach zwei wesentliche 
Merkmale und er scheint zu changieren, weil Spinoza in unterschied-
lichen Kontexten das eine oder das andere Merkmal hervorhebt. 
Geht es ihm darum zu beschwichtigen und seine Position als nicht 
besonders radikal erscheinen zu lassen, hebt er das kausale Verhältnis 
von Substanz und Modus hervor. Ursache und Wirkung, Schöpfer 
und Schöpfung sind voneinander verschieden.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—53—

Methodus Nº 8 (2016)

Wenn Spinoza z. B. zwischen natura naturans und natura natu-
rata unterscheidet, rückt allein in den Vordergrund, dass ein Modus 
eine Wirkung ist, und die so formulierte Unterscheidung deutet, wie 
die weiter oben zitierte Briefpassage an Ostens in die Richtung einer 
traditionelle Auffassung des Verhältnis von Gott und Schöpfer nahe. 
Auch wenn Spinoza eine solche traditionelle Position hat Spinoza ni-
cht vertreten hat, erlaubt der schillernde Modusbegriff Beschwichti-
gungsformeln, wie wir sie im Breif an Ostens kennengelernt haben.

Wenn dagegen wie in Lehrsatz 18 von Gott als immanenter Ur-
sache die Rede ist, dann stützt sich Spinoza auf das andere wesentli-
che Merkmal des Modusbegriffs, das durch die traditionelle Konzep-
tion („Inhärenzauffassung“) nahe gelegt wird: die einseitige ontolo-
gische Abhängigkeit.

Der Hinweis darauf, dass Spinoza sowohl einseitige ontologis-
che Abhängigkeit, als auch Wirkung-sein für wesentliche Merkmale 
von Modi hält, mag nun die Position Spinozas kohärenter machen, 
und darüber hinaus verständlich machen, weshalb seine Position an 
manchen Stellen changiert, aber das Problem der Veränderlichkeit 
Gottes, das Bayle aufgeworfen hatte, ist damit nicht gelöst.

Spinoza behauptet in einem Folgesatz zu Lehrsatz 20:

„Es folgt zweitens, dass Gott, d.h. alle Attribute Gottes unverän-
derlich sind.“ (Sequitur II°. Deum sive omnia Dei attributa esse 
immutabilia [Ip20c2]).

Demnach implizieren für Spinoza – anders als für Descartes –die 
Veränderungen der Modi einer Substanz nicht, dass sich die Subs-
tanz selbst verändert. Es bleibt an dieser Stelle wohl nichts anderes 
übrig, als mit Melamed (2103, 39) festzustellen, dass Spinoza hier 
den Begriff der Unveränderlichkeit seinen eigenen philosophischen 
Bedürfnissen angepasst hat.

Literatur

Bartuschat, Wolfgang, Baruch de Spinoza, München 1996.

Bayle, Pierre, Historisches und Kritisches Wörterbuch – Eine Auswahl 
(Teil 1), hrsg. und übersetzt von Günter Gawlick und Lothar 
Kreimendahl,  Hamburg 2003.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—54—

Methodus Nº 8 (2016)

J. Clauberg: Corporis et animae in homine conjuctio; in: Opera Omnia 
Band I, S. 215:

Curley, Edwin, Behind the Geometrical Method, Princeton 1988,

Descartes, Rene,  Œuvres de Descartes hrsg. von Ch. Adam und P. 
Tannery, Paris 1904, zitiert als: AT Band Seite.

Hartbecke, Karin, „Zur Geschichte des Modusbegriffs Suárez-Descar-
tes-Spinoza-Holbach“ in: Studia Spinoziana (16) 2008, S. 19 – 40.

La Forge, Louis de, Traité de l’Esprit de l’homme, Paris 1974.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Hauptschriften zur Grundlegung der Phi-
losophie, 2 Bände, hrsg. von Ernst Cassirer, Hamburg 1996

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Die Philosophischen Schriften, 7 Bände, hrsg. 
von C. I. Gerhardt, Berlin 1880, Nachdruck Hildesheim 1996.

Melamed, Yitzhak, Spinoza’s Metaphysics, Oxford 2013

Menn, Stephen, „Suárez, Nominalism, and Modes“ in: Kevin White: 
Hispanic Philosophy in the Age of Discovery, (Studies in Philo-
sophy and the History of Philosophy 29)Washington 1997.

Nadler, Steven, Spinoza’s Ethics - An Introduction, Cambridge 2006

Pasnau, Robert, Metaphysical Themes 1274 - 1671, Oxford 2011.

Schnepf, Robert, „Der ordo geometricus und die Transformation der 
kausalen Ordnung in Spinozas Ethik“ in: Transformation der 
Metaphysik in die Moderne, hrsg. von Michael Czelinski, Tho-
mas Kisser, Robert Schnepf, Marcel Senn und Jürgen Stenzel, 
Würzburg 2003, 32 – 51.

Specht, Rainer, Commercium mentis et corporis, Stuttgart 1966

Spinoza, Baruch de,  Briefwechsel, 2. Auflage, Übersetzung von Carl 
Gebhardt und Manfred Walther, Hamburg 1977.

Spinoza, Baruch de, Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt, 
übersetzt, herausgegeben und mit einer Einleitung versehen von 
Wolfgang Bartuschat, Hamburg 2007.

Spinoza, Baruch de, Kurze Abhandlung von Gott, dem Menschen und 
dessen Glück, auf der Grundlage der Übersetzung von Carl Geb-
hardt, bearbeitet, eingeleitet und herausgegeben von Wolfgang 
Bartuschat, Hamburg 1991.

Spinoza, Baruch de, Descartes’ Prinzipien der Philosophie auf geome-
trische Weise begründet – Anhang, enthaltend Metaphysische 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33


—55—

Methodus Nº 8 (2016)

Gedanken, übersetzt von A. Buchenau, hrsg. von Wolfgang Bar-
tuschat, Hamburg 1987.

Spinoza Opera, im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissen-
schaften herausgegebenen von Carl Gebhart, Heidelberg 1925.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

