Methodus N° 8 (2016) pp. 33 - 55

SriN0zA, LA FORGE UND DAS PROBLEM DER MoODI!
Andreas Hiittemann, Koln.

1. BAYLE KRITISIERT SPINOZA

In seinem Historischen und Kritischen Worterbuch kommt Pierre Ba-
yle unter dem Eintrag ,,Spinoza“ auf dessen Behauptung zu sprechen,
Korper sowie die Seelen der Menschen seien Modi der gottlichen
Substanz. Bayle kommentiert sie mit den Worten: ,,Hier haben wir
eine Lehre, die alle vorstellbaren Verriicktheiten tbertrifft“. (Bayle
2003, 390).

Die These, die das Baylesche Missfallen erregt, ergibt sich fur
Spinoza aus der These des Substanzenmonismus, die er in Lehrsatz
14 des ersten Teils der Ethik formuliert:

Aufler Gott kann es keine Substanz geben und keine begriffen wer-
den. (Praeter Deum nulla dari, neque concipi potest substantia). (Ip14)>

Modus hatte Spinoza eingangs der Ezhik wie folgt definiert:

Unter Modus verstehe ich die Affektionen der Substanz, anders
formuliert das, was in einem anderen ist, durch das es auch be-
griffen wird. (Per modum intellegio substantiae affectiones, sive
id, quod in alio est, per quod etiam concipitur. [Idef5]).

Nach Axiom 1 (,,Omnia, quae sunt, vel in se, vel in alio sunt®.) kann
es abgesehen von Substanzen (bzw. ihren Attributen) einerseits und
Modi andererseits keine anderen Dinge geben.

Daraus folgt, dass alles, was es abgesehen von Gott gibt, ein Modus
der gottlichen Substanz ist:

Was auch immer ist, ist in Gott und nichts kann ohne Gott sein
oder begriffen werden. (Quicquid est, in Deo est, & nihil sine
Deo esse, neque concipi potest). (Ip15).

Was heifdt es aber nun, dass alles in Gott ist? Enthalten-sein kann
ganz unterschiedlich verstanden werden: raumlich, begrifflich, me-

! Ich danke Robert Schnepf fiir hilfreiche Kommentare zu einer fritheren

Version dieses Textes.

Die deutschen Ubersetzungen entnehme ich den Binden der Samtlichen
Werke (Meiner, Hamburg), die lateinischen Zitate stammen aus der von
Carl Gebhart im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissenschaften
herausgegebenen Ausgabe (Heidelberg 1925).

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

reologisch um nur einige Beispiele zu nennen. Diese Frage nach der
Bedeutung des in-seins ist gleichbedeutend mit der Frage nach der
Bedeutung des Begriffs Modus.

Auch fur Bayle ist klar, dass seine Kritik an Spinoza empfindlich
von seinem Verstandnis des Modusbegriffs abhangt:

»Wenn es in meinen Einwinden einen Irrtum gabe so glaube ich
also, dass er einzig darin bestiinde, dass ich unter ,Modalititen’,
,Modifikationen’, ,Modi’ etwas anderes verstanden habe, was
Spinoza mit diesen Worten nicht bezeichnen wollte. Aber noch
einmal, wenn ich mich darin getduscht hitte, so wire das sein
Fehler. Ich habe die Ausdriicke so genommen, wie man sie immer
verstanden hat oder wenigstens wie alle neueren Philosophen sie
verstehen [...]“ (Bayle 2003, 428/9).

Bayle fiihrt nun aus, dass im Anschluss an Aristoteles, die Philosophen
zwischen zwei Arten des Seins, Substanz und Akzidens unterschieden
hatten, wobei die Akzidenzien — im Gegensatz zu den Substanzen — da-
durch ausgezeichnet sind, dass sie von einem anderem Subjekt abhin-
gig sind, dem sie inharieren. Diese Auffassung sei im Zuge der Deutung
der Transsubstantiationslehre durch das Postulat ,,realer Akzidenzien*
auf den Kopf gestellt worden. Weiter heifSt es dann:

»Aber einige von ihnen fuhren fort zu lehren, dass es Akziden-
zien gebe, die nicht real vom Subjekt verschieden wiren und die
nicht auflerhalb ihres Subjekts existieren konnten. Sie nannten
diese Akzidenzien ,Modi’“ (Bayle 2003, 430).

Descartes, Gassendi und andere, die die scholastische Philosophie
und insbesondere die realen Akzidenzien abgelehnt haben, hatten
den Ausdruck ,Modus’ verwandt um damit das zu bezeichnen, was
bei Aristoteles mit ,Akzidens’ gemeint war:

»woraus hervorgeht, dass sie die alte Vorstellung des Aristoteles
beibehalten haben, der zufolge das Akzidens von einer solchen Na-
tur ist, dass es kein Teil seines Subjekts ist, dass es nicht ohne sein
Subjekt zu existieren vermag, und dass das Subjekt es ohne Nachteil
fiir seine eigene Existenz verlieren kann“ (Bayle 2003, 430).

Das treffe auf die typischen Beispiele, die Descartes nenne, wie z. B. die
Rundheit oder die Bewegung eines Steines zu. Weil Spinoza, so Bayle,
ein ,grofler Cartesianer® (Bayle 2003, 430) sei, musse man unterste-
llen, dass er den Begriff des Modus so wie Descartes verwendet habe.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

Wenn aber Modus so verstanden wird wie bei Descartes,
dann scheint unser Verhiltnis zu Gott genauso beschaffen zu sein,
wie das der Gestalt oder der Bewegung eines Steins zu der Aus-
dehnung, die dem Stein zugrunde liegt. Alle Gegenstinde aufSer
Gott sind Eigenschaften oder Zustinde Gottes — insbesondere
sind auch Menschen mit all ihren Unzuldnglichkeiten Zustidnde
der gottlichen Substanz. (Die hier skizzierte Auffassung des Ver-
hiltnisses von Modi zu Substanzen wird in der Sekundarliteratur
seit dem 20. Jahrhundert tiblicherweise als ,,Inhdrenzauffassung*
bezeichnet.)

Auf der Grundlage dieses Modus-Verstandnisses fasst Bayle sei-
ne Kritik an Spinoza zusammen:

»Es gibt nur ein Wesen und eine Natur, und diese Natur bringt in
sich selbst und durch eine immanente Handlung alles das hervor,
was man ,Geschopfe’ nennt. Es ist zur gleichen Zeit titig wie
leidend, Wirkursache und Subjekt. Es bringt nichts hervor, was
nicht seine eigene Modifikation wire. Hier haben wir eine Lehre,
die alle vorstellbaren Verriicktheiten tibertrifft. Das Schandlichs-
te was die heidnischen Dichter tiber Jupiter und Venus zu singen
wagten, reicht nicht an die entsetzliche Vorstellung heran, die
Spinoza uns von Gott gibt, denn zumindest legten die Poeten den
Gottern nicht alle Gebrechlichkeiten der Welt und alle Verbre-
chen bei, die begangen werden“ (Bayle 2003, 390).

Bayle weist auf eine ganze Reihe inakzeptabler Konsequenzen, die
sich seinem Verstandnis zufolge aus der Konzeption Spinozas er-
geben, hin: Eine Konsequenz, die sich ergebe, sei, dass Gott aus-
gedehnt und teilbar sei. Alle Unzuldnglichkeiten der Korper seien
letztlich Unzuldnglichkeiten Gottes, weil die Korper Modi, d.h.
Zustdnde, der gottlichen Substanz sind. Dariiber hinaus halte Gott,
als eigentliches Subjekt der menschlichen Gedanken, gleichzeitig
widersprechende Meinungen fiir wahr, er hege bose Absichten etc.
SchliefSlich sei nicht zu sehen, wie Gott unverinderlich sein konne,
wenn sich seine Modi dndern.

Bayle bewertet den Umstand, dass Spinozas in-esse-These die-
se Konsequenzen zu haben scheint, als reductio ad absurdum der
Spinozistischen Auffassung des Verhaltnisses von Gott und gescha-
ffenen Dingen.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

2. ANDERE KRITISIEREN BAYLE: MoDUS TOLLENS

Nun kann man Spinoza gegen manche Einwande Bayles sicherlich
verteidigen, selbst wenn man die Baylesche Interpretation des Mo-
dusbegriffs zugrunde legt (vgl. z. B. Nadler 2006, 73 — 80 und Me-
lamed 2013, 35 — 40). Unklar bleibt allerdings, wie Spinoza auf der
Grundlage dieses Modusbegriffs behaupten kann, Gott sei unveran-
derlich, und ob das Verhiltnis von Gott zu dem von ihn erschaffenen
Dingern angemessen dargestellt werden kann.

In der Sekundarliteratur des 20. Jahrhunderts haben daher einige Au-
toren, den von Bayle vorgestellten argumentativen Zusammenhang
nicht als reductio aufgefasst, sondern stattdessen geschlossen, dass
die vorausgesetzte Baylesche Interpretation des Modusbegriff revi-
diert werden miisse. Diese Autoren versuchen, eine alternative Inter-
pretation des in-Gott-seins zu geben, wonach Spinoza das Verhaltnis
von Gott und Schopfung nicht in Analogie zu dem des Steins und
seiner Gestalt oder Bewegung als Inhdrenzbeziehung auffasst.

Dass Spinoza explizit zwischen natura naturans und natura na-
turata unterscheidet, zwischen Gott als schaffender Natur auf der
einen Seite und dem, was aus Gott hervorgeht, auf der anderen (An-
merkung zu Lehrsatz 29), deutet darauf hin, dass der Zusammen-
hang zwischen Gott und anderen Dingen vielleicht weniger eng ist,
als die Baylesche Interpretation unterstellt.

Auch in einem Brief an Jacob Ostens spielt Spinoza die Neuarti-
gkeit seiner These tiber das Verhiltnis von Gott und anderen Gegens-
tanden herunter. Er legt nahe, dass

»es dasselbe ist oder nicht sehr verschieden, zu behaupten alle Din-
ge emanierten mit Notwendigkeit aus der Natur Gottes und Gott
sei das Universum selbst.“ (43. Brief, Briefwechsel, 196) (,,idem
sit, vel non multum discrepent, statuere omnia necessario a Dej
natura emanere, et universum ipse Deum esse“, Opera IV, 223).

Im Rahmen seiner einflussreichen Interpretation meint Edwin Cur-
ley deshalb, dass es wenig hilfreich sei, das Verhaltnis von Gott und
geschaffenen Dingen durch das Verhiltnis von Substanz und Eigens-
chaft, d.h. als Inhdrenzverhiltnis zu deuten (Curley 1988, 36). Er
verweist stattdessen auf den Lehrsatz 25 des ersten Teils. Dort heifSt
es in der Anmerkung und im anschliefSenden Folgesatz:

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

um es kurz zu sagen, in der Bedeutung in der Gott Ursache seiner
selbst genannt wird, muss er auch Ursache aller Dinge genannt wer-
den, was noch klarer aus dem nichsten Folgesetz hervorgehen wird.

Folgesatz: Besondere Dinge sind nichts als Affektionen der Attri-
bute Gottes, andres formuliert Modi, von denen Gottes Attribu-
te auf bestimmte und geregelte Weise ausgedriickt werden.

(,, &, ut verbo dicam, eo sensu, quo Deus dicitur causa sui, etiam
ommnium rerum causa discendus est, quod adhuc clarius ex se-
quenti Corollario constabit.

Corollarium: Res particulares nihil sunt, nisi Dei attributorum
affectiones, sive modi, quibus Dei attributa certo, & determina-
to modo exprimuntur® Opera I, 24).

Spinoza verweist statt eines Beweises auf den schon erwihnten Le-
hrsatz 15 und auf die Modusdefinition. Der Folgesatz kann sich nur
dann umstandslos aus der Anmerkung ergeben, wenn unterstellt
wird, dass besondere Dinge, wie z. B. Biume insofern Affektionen
oder Modi der gottlichen Substanz sind, als sie von der gottlichen
Substanz wverursacht wurden. Offensichtlich bedeutet ,,von Gott
verursacht worden® fiir Spinoza in-Gott-sein.

Ein weiterer Beleg fiir eine solche kausale Lesart des in-seins
und damit des Modusbegriffs ldsst sich in der Anmerkung zu Lehr-
satz 15 finden:

»Alles, sage ich, ist in Gott, und alles, was geschieht, geschieht
einzig und allein durch die Gesetze der unendlichen Natur Got-
tes und folgt notwendig aus seinem Wesen (wie ich bald zeigen
werde).“ (Ommnia, inquam, in Deo sunt & omnia, quae fiunt,
per solas leges infinitae Dei naturae fiunt & ex necessitate ejus
essentiae (ut mox ostendam) sequuntur);

Und dieses Folgen versteht Spinoza kausal. Das wird in Lehrsatz 16
besonders deutlich: Dort wird aus der Behauptung, dass Unendliches
auf unendliche Weisen aus Gottes Natur folgen muss (,,Ex necessitate
divinae naturae infinita infinitis modis (...) sequi debent“) direkt da-
rauf geschlossen, dass Gott die Ursache aller Dinge ist (,,Hinc sequi-
tur, Deum omnium rerum, (...) esse causam efficientem ).

3 Zur Problematik des Verhiltnisses von logischem Folgen und kausalen
Folgen siehe Schnepf 2003.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

Auch die Modusdefinition selbst lisst sich kausal deuten, denn von
Ursachen und Wirkungen heifSt es in Axiom 4 des ersten Teils, die
Erkenntnis der Wirkung hinge von der Erkenntnis der Ursache ab,
und vom Modus, heifSt es, dass er etwas sei, das in dem sei, durch das
er begriffen werde.

Entscheidend ist aber, dass das Verhiltnis von Dingen, bzw.
Modi zur Substanz hier allein kausal ausbuchstabiert wird. Autoren,
die die Verschiedenheit von Gott und Schopfung betonen, interpretie-
ren daran anschliefSend das in-Gott-sein und damit auch den Begriff
des Modus kausal. So schreibt zum Beispiel Bartuschat:

»Modi sind allein deshalb in Gott weil er sie hervorgebracht hat,
sie also Wirkungen seiner Aktivitat sind.“ (Bartuschat 1996, 66).

Dagegen sind nach der traditionellen ,,Inhdrenzauffassung®, die
auch von Bayle vertreten wurde, Modi i einer Substanz als Zus-
tinde oder Eigenschaften derselben. Die Interpretation von Cur-
ley und anderen versteht das in-Gott-sein kausal und bestreitet die
Inhirenzbeziehung der Modi zur Substanz. Diese beiden Interpre-
tationen des in-Gott-seins und damit des Modusbegriffs zeichnen
sehr unterschiedliche Bilder vom Verhiltnis der gottlichen Subs-
tanz zu den Dingen in der Welt. Insbesondere spricht die kausale
Interpretation den Modi eine grofSere Selbststandigkeit zu.

Wihrend die Inhdrenzauffassung eine radikale Lesart Spinozas na-
helegt, wonach er einen Pantheismus vertreten hat und die Unverin-
derlichkeit Gottes nicht aufrecht erhalten kann (auch wenn Spinoza
explizit anderes behauptet [Folgesatz 2 zu Lehrsatz 20]) wird Spi-
noza nach dem kausalen Verstindnis des ,,in-sein® zu jemandem,
der fir das 17. Jahrhundert lediglich unkontroverse Behauptungen
aufgestellt hat, wie die These, dass Gott die Ursache aller Dinge ist.

Es scheint so, als hitten wir nur zwei Optionen: Entweder be-
deutet das in-Gott-sein allein, dass Gott die Ursache eines Gegenstan-
des ist. Oder aber Spinoza wird die These zugeschrieben, dass Modi
Zustiande oder Eigenschaften Gottes sind (die dann aufSerdem auch
noch von ihm verursacht sein mogen).

Im Folgenden geht es mir darum, zu diagnostizieren, weshalb die
Interpretationskontroverse nicht leicht beigelegt werden kann, und
weshalb Spinozas Modusbegriff zwischen beiden Lesarten zu chan-

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

gieren scheint. Dazu werde ich nachzeichnen, welche Verdnderungen
der Modusbegriff durch den Cartesianismus erfahren hat.

3. STICHWORTE ZUR GESCHICHTE DES MODUSBEGRIFFS

Es ist naheliegend zuerst einmal einen Blick auf die relevante Vorges-
chichte des Modusbegriff zu werfen. Eine erste Vermutung konnte
sein, dass der Ausdruck ,,modus® keine im eigentlichen Sinne ter-
minologische Geschichte hat, weil er zu ubiquitidr verwendet wird.
Sowohl fur Descartes als auch fir Spinoza kann man diese Ver-
mutung allerdings zuriickweisen. Descartes definiert den Ausdruck
»modus“ in seinen Prinzipien im Zusammenhang mit verschiedenen
Unterscheidungen, die auf eine entsprechende Diskussion der Un-
terscheidungen bei Sudrez zuriickverweist, innerhalb derer auch der
Begriff Modus terminologisch gefasst wird. Bei Spinoza wiederum
findet sich eine explizite Diskussion genau dieser Unterscheidungen
im Anhang zu seiner Darstellung der cartesischen Prinzipien.

Sudrez fiihrt den Begriff ,Modus“ anlisslich eines Problems fur eine
realistische Interpretation von Universalien als Terminus ein (Ich
orientiere mich an den Darstellungen in: Menn 1997, Hartbecke 2008
und Pasnau 2011, 244 — 275). Wenn man die Relation der Inhirenz
zwischen einer Eigenschaft und einer Substanz im Rahmen eines re-
alistischen Universalienverstandnisses verstindlich machen mochte,
fuhrt dies auf die Frage, ob Inhirenz selbst auch wieder eine realistisch
zu interpretierende Relation sei, die dann ihrerseits wieder entspre-
chende Inhirenzrelation erfordert. Sudrez vermeidet einen drohenden
Regress, indem er Inhirenz nicht als reales Ding, das auch unabhingig
von der Substanz existieren konnte auffasst. Inhdrenz sei vielmehr ein
Modus, d.h. ein Zustand.* Er erldutert dies an einem Beispiel: An der

* Inhidrenz bezeichnet fur Sudrez das (problematische) Verhiltnis zweier

realdistinkter Entitaten. Der Modusbegriff kann einen Regress nur dann
vermeiden, wenn Modi nicht inhdrieren. Im Sinne des Inhadrenzbegriffs
bei Sudrez inhirieren Modi nicht, weil sie in einem modaldistinkten und
nicht in einem realdistinkten Verhiltnis z. B. zur Ausdehnung stehen.
Wenn also im 20. Jahrhundert von der ,,Inhidrenzauffassung® des Verhalt-
nisses von Modi zu Substanzen die Rede ist, dann ist damit nicht der Be-
griff der Inhdrenz im Sinne Sudrez gemeint, sondern das Verhaltnis einer
einseitigen Abhingigkeit (distinctio modalis). (Ich danke Robert Schnepf
fuir seinen Hinweis auf diese Problematik.)

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

Quantitat sei zweierlei zu unterscheiden, einmal die Quantitit als ein
Ding, zu der eine gewisse Wesenheit oder Essenz gehore, und zwei-
tens die Inhirenz, die Sudrez als einen ,,Modus“ bezeichnet. Entschei-
dend ist dabei, dass der Modus kein zusitzliches Ding (wie etwa eine
realistisch verstandene Relation) ist, sondern die Quantitit auf eine
bestimmte Weise determiniert oder modifiziert.’ Inhdrenz als Modus
der Quantitit konnte nicht unabhiangig von der Quantitit existieren.
Die Quantitat dagegen als ein reales Akzidens, kann sowohl unabhan-
gig vom Modus der Inhdrenz als auch unabhingig von Substanzen
existieren. Substanz und reales Akzidens konnen jeweils unabhingig
voneinander existieren, sie sind real verschieden (wechselseitige Una-
bhangigkeit), wihrend Akzidens und Modus modal verschieden sind
(einseitige Unabhiangigkeit). Daneben gibt es noch die distinctio ra-
tionis, die das Verhaltnis zweier Sachverhalte beschreibt, die nur in
Gedanken getrennt werden konnen. (Bei Descartes z. B. das Verhaltnis
von Substanz und Attribut). Aufgrund der terminologisch neu fixier-
ten Modi fihrt Suarez also neben der distinctio realis und der distinc-
tio rationis eine dritte Unterscheidung neu ein, die distinctio modalis,
die das Verhiltnis eines Dings (z. B. der Quantitat) zu ihrem Zustand
beschreibt. Diese drei Unterscheidungen diskutiert auch Descartes in
den Prinzipien (Teil I, §§ 60 bis 62) und stiitzt sich dabei auf seine
zuvor eingefiihrte Modusdefinition:

»Wir verstehen hier unter ,Zustand’ genau dasselbe wie ander-
norts unter ,Attribut’ oder ,Eigenschaft’. Wenn wir indes erwagen,
dass die Substanz von ihnen erregt oder verandert wird, nennen
wir sie ,Zustand’ wenn die Substanz durch diese Veranderung eine
,solche’ genannt werden kann, nennen wir sie ,Eigenschaft’ und
endlich nennen wir sie ,Attribut’, wenn wir nur im Allgemeinen
beachten, dass es der Substanz innewohnt* (Pr I, 56).

5 Hoc patet inductione; nam, verbi gratia, in quantitate quae est in
substantia, duo considerari possunt: unum est, entitas ipsius quantitatis;
aliud est unio seu actualis inhaerentia eiusdem quantitatis cum substantia.
Primum vocamus simpliciter rem quantitatis, includentem quicquid est
de essentiae individuae, et in rerum naturae positae, ... Secundum, id est,
inhaerentiam, appelamus modum quantitatis, ... appellatur inhaerentia
quantitatis modus ejus, quia est aliquid illam afficiens, et quasi ultimo
determinans statum, et rationem existendi ejus, non tamen addit illi
propriam entitatem novam, sed solum modificat praeexistentem. (Sudrez,

DM VII §17).

_40_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
ir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

(Et quidem hic per modos plane idem intelligimus, quod alibi per
attributa, vel qualitates. Sed cum consideramus substantiam ab
illis affecti, vel variari, vocamus modos; cum ab ista variatione
talem posse denominari, vocamus qualitates; ac denique, cum
gneralius spectamustantum ea substantia inesse, vocamus attri-
buta.) (Descartes AT VIII-1, 26).

Spinoza diskutiert im funften Kapitel der Cogitata Metaphysica die
Einfachheit Gottes und bemiiht dazu die Unterscheidungen distinctio
realis, modalis und ratinonis (Opera 1, 257), wie sie von Descartes
formuliert wurden. Kurzum, wenn also Spinoza in der Ethik Modus
als Affektion einer Substanz definiert (,,Per modum intellegio subs-
tantiae affectiones, sive id, quod in alio est, per quod etiam concipi-
tur.“) kann man Bayle nicht den Vorwurf machen, er habe leichtfertig
Spinozas Moduskonzeption der Tradition angeglichen. Die bis hier-
her vorgestellten Uberlegungen stiitzen vielmehr die These, dass Spi-
noza wie Descartes und Sudrez die genannte ,,Inhidrenzauffassung“®
der Modi unterstellt.

Vor dem Hintergrund dieser Skizze zur Geschichte des Modus-
begriffs sind wir aber wieder zu unserem Ausgangsproblem zuriic-
kgekehrt: Bayle fragt vor dem Hintergrund des traditionellen Vers-
tandnisses von Modi vollig zu Recht, wie Spinoza die Konsequenzen
vermeiden kann, auf die er hinweist, z. B. die Verianderlichkeit Gottes.
Bezeichnenderweise fugte Descartes seiner Modusdefinition hinzu:

Deshalb sagen wir, dass in Gott nicht eigentlich Zustinde und
Eigenschaften sondern nur Attribute sind, weil in ithm keine
Verinderung vorgestellt werden kann.“ (Pr 1, 56).

Spinoza hat dieses Problem sicherlich nicht einfach ubersehen, denn
in seiner Darstellung der cartesischen Philosophie heifdt es explizit
mit Bezug auf diese Stelle:

Ebenso kann es in Gott keine Zusammensetzung verschiedener
Zustinde geben, wie sich zur Geniige daraus ergibt, dass es in
Gott tiberhaupt keine Zustinde gibt; denn diese entstehen aus
einer Veranderung der Substanz. Man siehe §56, Teil I der Prin-
zipien. (,,Quod in Deo etiam nulla detur compositio diversorum
modorum, satis convictur ex eo, quod in Deo nulli dentur modi:
modi enim oriuntur ex alteratione substantiae, vid Princ. Part. I.
Art 56.“ (Opera I, 258)).

¢ Vgl. zu dieser Bezeichnung FufSnote 4.

_41_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

Im weiteren Verlauf des Aufsatzes mochte ich deutlich machen, wes-
halb die ,,Inhdrenzauffassung® den Modusbegriff bei Spinoza nicht
vollstandig erfasst. Wenn wir allein die Charakterisierung im ersten
Halbsatz der Modusdefinition betrachten (,,Unter Modus verstehe
ich die Affektionen der Substanz, anders formuliert das, was in einem
anderen ist“), dann scheinen die Vorwiirfe von Bayle berechtigt zu
sein. Entscheidend scheint mir nun aber Folgendes zu sein: Der Be-
griff Modus wird nicht allein durch eine explizite Definition, sondern
auch durch die Beispiele, die genannt werden terminologisch gepragt.
Descartes hatte zwei verschiedene paradigmatische Fille von Modi
genannt: einerseits Zustinde der ausgedehnten Substanz z. B. Ges-
talt und andererseits Zustinde der denkenden Substanz, wie z. B. ein
Gedanke oder ein Wunsch. Modi sind im Cartesianismus begrifflich
auch dadurch bestimmt, dass sie genau diejenigen Dinge sind, die wir
ausgedehnten und geistigen Substanzen zuschreiben. Deshalb miissen
wir, wenn wir eine mogliche Veranderung des Modusbegriffs unter-
suchen wollen, nicht nur die expliziten Definitionen des Modusbe-
griffs betrachten, sondern auch Verinderungen die die Konzeption
der paradigmatischen Beispiele betreffen.

In der an Descartes anschliefenden Diskussion iiber die Einheit
von Korper und Geist wurden systematische Unterschiede zwischen
Modi der Ausdehnung und Modi des Denkens ausfuhrlich diskutiert.
Es entwickelten sich so zwei verschiedene Modelle des Verhiltnisses
von Modus zu Substanz.

4. DIE OKKASTONALISTISCHE DEUTUNG DESCARTES’: DAs BErs-
PIEL Louls DE LA FORGE

In den frithen 1640er Jahren wurde anlisslich einer Auseinanderset-
zung zwischen Cartesianern und ihren Gegnern an der Universitat
Utrecht diskutiert, ob die Einheit des Menschen aus Korper und Geist
blof$ zufillig sei oder ob sie eine wahre Einheit sei. Mehr als eine
zufillige Einheit von Korper und Geist scheint die cartesische Subs-
tanzenlehre zunachst nicht nahezulegen.

Descartes hat darauf insistiert, dass Korper und Geist eine subs-
tantielle Einheit bilden. Allerdings lasse sich diese Einheit durch die
Vernunft nicht einsehen, sondern sei lediglich in der Erfahrung gege-

_42_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

ben. Genauer gesagt, sei das, was uns die Erfahrung liefert, ein dritter
primitiver Begriff, neben dem des Denkens und dem der Ausdehnung,
namlich der Begriff von der Einheit von Korper und Geist, wie Des-
cartes in einem Brief an Prinzessin Elisabeth deutlich macht:

Und schlieSlich, was die Seele und den Korper zusammenge-
nommen angeht, haben wir den [Begriff (notion)] ihrer Einheit,
von der der Begriff der Kraft der Seele abhingt, den Korper zu
bewegen und des Korpers auf die Seele einzuwirken und ihre
Wahrnehmungen und Gefiihle zu verursachen’.

Diese Erklarung der Einheit von Korper und Geist wurde im Ans-
chluss an Descartes fiir nicht sehr befriedigend gehalten.® Schon Eli-
sabeth hatte bemerkt, dass es nicht einfach sei, sich vorzustellen, eine
unausgedehnte Substanz konne eine materielle bewegen (AT IIT 661).

Das Problem, das eine Reihe von Autoren - unter ihnen Louis de
La Forge — im Anschluss an Descartes [0sen mochten, besteht darin,
die Einheit von Korper und Geist verstandlich zu machen, obwohl es
— das wurde nun als Konsens vorausgesetzt — keine Wechselwirkung
zwischen Korper und Geist geben kann. Der Umstand, dass Geist
und Korper nicht miteinander wechselwirken konnen ist misslich,
denn dadurch ist eine nahe liegende Antwort auf die Frage nach der
Einheit ausgeschlossen, dass diese namlich gerade durch die kausale
Wechselwirkung begriindet wird.

Louis de la Forge ist in diesem Zusammenhang besonders inte-
ressant, weil er weniger als andere Okkasionalisten wie Cordemoy
oder gar Malebranche eigene theoretischen Ambitionen verfolgt,
sondern ausschliefflich der Exegese cartesischer Uberlegungen ver-
pflichtet ist.

La Forge stellt im Anschluss an Uberlegungen Descartes’ eine
allgemeine Theorie der Einheit von Substanzen und nicht blofS eine
solche, die speziell das Verhaltnis von Korpern und Geister betrifft.
(also: zwischen Kérpern, zwischen Geistern und solche, an denen
sowohl Korper als auch Geister beteiligt sind).

7 (Euvres de Descartes hrsg. von Ch. Adam und P. Tannery, im Folgenden

zitiert als: AT Band Seite: “enfin, pour ’'ame & le corps ensemble, nous
n’avons que celle de leur union, de laquelle depend celle de la force qu’a
I’ame de mouvoir le corps & le corps d’agir sur ’ame, en causant ses
sentimens & ses passions.” (AT III 665).

8 Dazu: Specht (1966, 59-68).

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

Er fasst Einheit als eine Relation zwischen Substanzen, genauer
gesagt als eine wechselseitige Abhangigkeit bestimmter Modi beider
Substanzen. Fiir den Fall von Korper und Geist bedeutet dies’:

Wir sagen daher, allgemein gesprochen, dass die Einheit eines
Geistes mit einem Korper in einer wechselseitigen und rezi-
proken Abhingigkeit der Gedanken des einen und der Bewegun-
gen des anderen und in ihrem beiderseitigen Verkehr (commerce)
ihres Handelns und Leidens besteht!.

Die Einheit besteht also wesentlich in einem wechselseitigen
Abhingigkeitsverhaltnis der Zustinde des Geistes von korperlichen
Zustanden und umgekehrt.

Fir La Forge ist der Mensch zwar ein Kompositum aus zwei Subs-
tanzen. Dennoch sei die Einheit, die wir z. B. in der Erfahrung wahrne-
hmen, eine nattirlich Einheit, denn sie beruhe auf Relationen zwischen
den Modi zweier Substanzen, die Gott einander zugeordnet hat.

Die Frage nach der Einheit, ist an dieser Stelle bereits beantwor-
tet ist, ohne dass die Frage nach den kausalen Fihigkeiten geschaffener
Substanzen tiberhaupt diskutiert wurde. Die Frage, ob eine Abhangi-
gkeitsbeziehung zwischen Modi besteht, ist nicht zu verwechseln mit
der Frage danach, wie diese Modi verursacht wurden. Mit der Frage
wie die Modi der Substanzen verursacht werden beschaftigt sich La
Forge allerdings auch und ihr wende ich mich nun zu.

La Forges Ziel ist es, den Eindruck zu zerstreuen, es gebe ein
besonderes Problem, die Wechselwirkung zwischen Korper und Geist
zu verstehen. Mit Rekurs auf die kausale Ohnmacht der Materie ldsst
sich zeigen, dass wir es im Falle von Korper und Geist nicht mit ei-
nem Spezialproblem zu tun haben.

9 Ahnlich Clauberg: J. Clauberg: Corporis et animae in homine conjuctio;
Opera Omnia Band I, S. 215: Cap. IX: Conjunctionem hanc non in men-
tis & corporis absoluta substantia, sed in relativis utriusque actionibus
passionibusque consistere.

19 Touis de La Forge Trait¢ de I’Esprit de ’homme, Paris 1974, S. 210:
« Nous disons donc, generalement parlant, que "'union d’un Esprit &
d’un Corps consiste dans une mutuelle & reciproque dépendance des
pensées de 'un & de mouvemens de ’autre, & dans leurs commerce mu-
tuel de leurs actions & passions, [soit que ce soit la volonté de I’Esprit
qui est uny qui lait obligé a cette dépendance, soit qu’un autre I’y ait
astraint]».

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

»Wenn ich sagte, dass es nicht schwieriger ist, sich vorzustellen,
wie der Geist des Menschen — ohne ausgedehnt zu sein — einen
Korper bewegen kann, und wie der Korper — ohne ein geistiges
Ding zu sein — auf den Geist einwirkt, als sich vorzustellen wie
sich ein Korper durch eine Kraft selbst bewegt, oder seine Bewe-
gung an einen anderen Korper weitergibt, dann wiirde ich wohl
bei den meisten Leuten keinen Glauben finden“.

Genau diese These, also die These der Ohnmacht der Korper, vertei-
digt La Forge mit einer Reihe von Argumenten, die ich hier nicht alle-
samt aufzdhle." Aus ihnen folgt, dass Korper weder Modi in anderen
Korpern verursachen konnen noch dass sie ihre eigenen Modi verur-
sachen konnen, also etwa sich selbst in Bewegung setzen konnen.

Explizit anfithren mochte ich das sehr einflussreiches Argu-
ment der kontinuierlichen Schopfung. Descartes hatte sich in der
dritten Meditation gefragt, ob er existieren konnte, wenn es keinen
Gott gibe. Dieser Frage konne er auch dann nicht entgehen, wenn
er annehme, er hitte immer schon existiert, denn, so argumentiert
Descartes, man kann die Lebenszeit in beliebig viele voneinander
unabhingige Teile teilen und sieht dann, dass aus dem Umstand,
dass er friher existiert habe, nicht folgt, dass er jetzt noch exis-
tiert. Es muss etwas geben, das diese Fortdauer sicherstellt. Die-
selbe Kraft und Tatigkeit sei erforderlich um einen Gegenstand in
den einzelnen Momenten seiner Dauer zu erhalten, wie zu seiner
Neuschopfung erforderlich ist. Erhaltung entspricht gewissermafSen
kontinuierlicher Neuschopfung. Daran kniipft La Forge an, wenn
auch in Form einer kreativen Umdeutung: Wenn Gott im ersten
Moment der Schopfung die Materie ruhend geschaffen hitte, dann
ergebe sich Folgendes:

»Es gibt kein Geschopf, weder ein geistiges noch ein korperliches,
das im zweiten Moment der Schopfung eine Verdnderung in (der
Materie insgesamt) oder einem Teil derselben hervorbringen kann,
wenn der Schopfer es nicht selbst tut. Denn da er es war, der z. B.
diesen Teil der Materie am Ort A erschuf, so muss er nicht nur
fortfahren, ihn hervorzubringen, wenn er ihn weiterhin existieren
lassen mochte, er muss dies am Ort B tun, wenn er ihn dort haben
will. (Denn wenn er ihn anderswo hinstellte, gibe es keine Kraft,
die ihn aus diesem Ort fortbewegen konnte.)“ (...).

" Louis de La Forge Traité de I’Esprit de ’bomme, Paris 1974, S. 237-238.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

La Forge schlieflt aus diesen Uberlegungen, dass auch endliche Geis-
ter keine Modi in Korpern verursachen konnen (Descartes war aller-
dings nicht dieser Meinung). La Forge schliefSt damit zwar an Des-
cartes an, die These geht aber tiber das, was Descartes vertreten hat,
an dieser Stelle hinaus.

Als Konsequenz aus diesen Uberlegungen ergibt sich, dass es
uberhaupt keine genuinen Verursachungen zwischen geschaffenen
Substanzen gibt.”> La Forge kommt zu der These, dass transeunte
Kausalitait unmoglich ist, lediglich durch das Auslegen Cartesischer
Uberlegungen.

Dass es keine genuinen Kausalverhiltnisse zwischen geschaffenen
Substanzen gibt, bedeutet nun aber nicht, dass geschaffene Substan-
zen zu keiner genuinen Verursachung fahig sind.

Geschaffene geistige Substanzen konnen nach La Forge namlich
sehr wohl kausal wirksam sein. Er definiert Geister geradezu uber
ihre Wirkfahigkeit:

Wir sagen erstens, dass wir unter dem menschlichen Geist dasje-
nige innere Prinzip all unseres Wissens, unserer Wiinsche und unserer
Willensentscheide verstehen, mit Hilfe dessen wir all jene Handlun-
gen hervorbringen, die irgendetwas Gedachtes beinhalten."

Geistige Substanzen konnen ibre eigenen Zustinde, d. h. ihre
eigenen Ideen hervorbringen. La Forge meint sogar, dass jede Idee
letztlich durch den Geist selbst verursacht ist.

[...]. ich sage [...], dass alle unsere Ideen, wenn wir sie an sich
selbst betrachten, insofern sie einfach verschiedene Weisen des

2 Ich spreche hier von ,,genuiner® Kausalitit, weil es in Kausaldebatten im

Anschluss an Descartes um Ursachen geht, die ihre Wirkung hevorbrin-
gen. Schwichere Formen von Kausalitit, die im 20 und 21. Jahrhundert
diskutiert werden, wie etwa kontrafaktische Abhingigkeit, standen gar
nicht in der Kritik der Okkasionalisten. La Forge z. B. lisst kontrafak-
tische Abhingigkeit als Beziehung zwischen korperlichen und geistigen
Zustinden zu (La Forge 1974, 245).

13 Louis de La Forge Traité de I’Esprit de I’lhomme, Paris 1974,5.108. « [...]
nous disons premierement, que par I’Esprit de ’THomme, nous entendons
ce principe interieur de toutes nos connoissances, de nos appetits, & de
nos volontez, par le moyen duquel nous produisons toutes nos fonctions
qui enferment quelque pensée, (& dans lequel comme dans leur premier
sujet elles sont toute receués)».

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

Denkens sind, keine andere Ursache bendétigen, die sie hervor-
bringt, als unseren Geist.!*

Dies ist der fiir uns wesentliche Punkt der festgehalten werden soll-
te: Geistige Substanzen konnen zwar in anderen Substanzen keine
Wirkungen hervorbringen, aber in sich, namlich ihre eigenen Ideen,
sprich ihre eigenen Modi oder Zustinde und diese Fahigkeit des Her-
vorbringens von Modi ist zugleich das, was den Geist ausmacht.

La Forge beschreibt hier eine Konstellation, die so oder so dhnlich von
mehreren Cartesianern geteilt wurde. Diese Konstellation besteht darin,
dass substanziiberschreitende Kausalitat geleugnet wird, aber substan-
zimmanente Kausalitit im Falle geistiger Substanzen nicht nur zugelas-
sen bleibt, sondern konstitutiv fiir geistige Substanzen ist. Kausalitat im
eigentlichen, d.h. hervorbringenden Sinne, ist allein zwischen geistiger
Substanz als Ursachen und ihren Modi als Wirkung moglich. Damit
ergeben sich zwei radikal verschiedene Modelle des Verhaltnisses von
Modus zu Substanz. Das erste Modell ist dasjenige der ausgedehnten
Substanz und seiner Modi. Die ausgedehnte Substanz bringt ihre eigene
Gestalt oder Bewegung nicht hervor. Dagegen bringt eine geistige Subs-
tanz ihre eigenen Modi oder Gedanken sehr wohl hervor. Fur dieses
zweite Modell, ist es wesentlich, dass der Modus durch die Substanz
verursacht wurde. Dieses zweite Modell des Verhiltnisses von Modus
zu Substanz stellt gegentuber der Tradition eine Neuerung dar.

Leibniz war der Meinung, dass okkasionalistische Uberlegungen, wie
ich sie am Beispiel von La Forge vorgestellt habe, fiir ein Verstandnis
Spinozas wesentlich sind:

»Auch scheint mir der Irrtum Spinozas nur daher zu kommen,
dass er die Folgen der Lehre, die den Geschopfen alle Kraft und
Tatigkeit abspricht, zu weit getrieben hat“".

4 Louis de La Forge Traité de Esprit de ’homme, Paris 1974,5.177.: je dis
premierement, que toutes nos Idées considerées en elles mesmes en tant
que ce sont seulement des differentes fagon de penser, n’ont pas besoin,
[...] d’autre cause qui les produise que notre Esprit.

»Aussi paroist il, que I’erreur de cet Auteur [Spinosa] ne vient que de
ce qu’il a poussé les suites de la doctrine, qui oste la force et I’action
aux creatures.” (Leibniz: Gerhardt IV, 568; dt. Ubersetzung in Leibniz,
Hauptschriften, Teil II, 57)1.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

Diesem Hinweis werde ich nun nachgehen.

5. SPINOZAS DESCARTES-VERSTANDNIS

La Forge habe ich hier nicht zitiert, um einen Einfluss desselben auf
Spinoza zu postulieren. Darauf gibt es keine Hinweise. Vielmehr
wollte ich zeigen, wie fiir jemanden, der Descartes nicht in ein ei-
genes philosophisches Programm pressen mochte, ein naheliegendes
Verstiandnis der cartesischen Philosophie aussieht. Nun hatte Spinoza
naturlich eigene philosophische Ambitionen, aber sein Descartesvers-
tandnis wird durch Fragestellungen und Antworten, wie wir sie bei
La Forge finden, mitgepragt.

Erstens: Spinoza ist die Problemkonstellation, die zu den Zus-
pitzungen der cartesischen Lehre, wie wir sie bei La Forge finden,
selbstverstandlich vertraut: Das wird zum Beispiel durch seine Be-
merkung in IIp13s deutlich, wo er im Anschluss an eine bestimmte
Form der Identititstheorie schreibt:

»Hieraus erkennen wir nicht nur, dass der menschliche Geist mit
dem Korper vereinigt ist, sondern auch, was unter Einheit von
Geist und Korper zu verstehen ist.“ (Es bis non tantum intelligi-
mus, Mentem humanamunitam esse Corpori, sed etiam, quid per
Mentis, & Corporis unionem intelligendum sit).

Spinoza meint also das Problem, das den Ausgangspunkt okkasiona-
listischer Uberlegungen bildet, gelost zu haben.

Zweitens: Die Uberlegung, die La Forge benutzt hat, um gegen
die Moglichkeit transeunter Kausalitdt zu argumentieren, benutzt Spi-
noza in einer Passage iiber die Mitwirkung Gottes in den Cogitata Me-
taphysica, die Spinozas Darstellung der Prinzipien Descartes’ beigefugt
sind. Dort heifdt es tiber die Mitwirkung Gottes (De Concursu Dei):

,»Uber dieses Attribut bleibt wenig oder nichts zu sagen iibrig, na-
chdem ich gezeigt habe, dass Gott in den einzelnen Zeitpunkten
ohne Unterlass die Dinge gleichsam von neuem erschafft. Ich
habe daraus abgeleitet, dass die Dinge durch sich selbst keine
Macht haben, etwas zu wirken oder sich selbst zu einer Hand-
lung zu bestimmen, [...]“ (Descartes’ Prinzipien, 155) (Circa
hoc attributum parum aut nibil dicendum restat, postquam os-
tendimus Deum singulis momentis continuo rem quasi de novo

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

creare; ex quo demonstravimus, res ex se nullam unquam habere
potentiam ad aliquid operandum, nec se ad ullam actionem de-
terminandas; Opera 1, 273).

Diese Passage lasst offen, ob Spinoza — wie La Forge — die Ohnmacht
der geschaffenen Gegenstinde als Konsequenz der cartesischen Uber-
legung zur kontinuierlichen Schopfung begreift und ob er Descartes
unterstellt, auch geistige Substanzen konnten nichts hervorbringen.
Das ist aber nicht entscheidend. Entscheidend ist, dass Spinoza sich
bei seiner Descartesprasentation im Kontext okkasionalistischer
Uberlegungen bewegt.

6. IMMANENTE KAUSALITAT IN DER KORTE VERHANDELING

In der Korte Verhandeling bezeichnet Spinoza Gott als immanente
Ursache:

Er ist eine immanente und keine tibergehende Ursache, da er
alles in sich selbst und nichts aufSerhalb seiner bewirkt, weil
aufSerhalb seiner tiberhaupt nichts existiert. (Kurze Abhandlung,
39) (Ten anderen is hy een inblyvende en geen overgaande oor-
zaake, aangezien hy alles in zig zelfs, en miet buyten zig en werkt,
om het buytem hem niets niet em is. [Opera 1, 35]).

Hier taucht nun die Formulierung auf, dass alles in Gott ist. Ents-
cheidend fiir ein Verstindnis davon, wie Spinoza dieses iz verstanden
wissen will, ist das Beispiel, durch das er an anderer Stelle in der
Korte Verbandeling den Begriff der immanenten Ursache erldutert.

Anlisslich der Frage, ob Gott als immanente Ursache leidend
oder unvollkommen sei, schreibt Spinoza:

,Ferner kann man von einem solchen Wirkenden, der in sich se-
Ibst wirkt, niemals sagen, dass er die Unvollkommenheit eines Lei-
denden habe, weil er nicht von einem anderen leidet, wie etwa der
Verstand, der, wie auch die Philosophen sagen, Ursache seiner Be-
griffe ist.“ (Kurze Abhandlung, 30) ... (Voorder van zoo een wer-
ker, de welke in zig zelfs werkt, en kan men noyt zeggen dat hy die
onvolmaaktheid heeft van een lyder, dewyl hy niet van een ander
lyd: gelyk als daar is het verstand, het welke zoo ook de Philosoo-
phen zeggen, een oorzaak is van zyn begrippen,...|Opera 1, 26]).

Spinoza erldutert hier den Begriff der immanenten Ursache am Beis-
piel des Verstandes, der seine eigenen Begriffe oder Vorstellungen her-

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

vorbringt (dhnlich auch: Kurze Abhandlung, 34).

Immanente Kausalitit ist die einzige Form von hervorbringen-
der Kausalitit, die von der okkasionalistischen Kritik des Kausal-
begriffs, wie wir z. B. bei La Forge finden, ausgenommen war. Das
paradigmatische Beispiel fiir eine solche hervorbringende immanen-
te Kausalitat ist der Verstand, oder die denkende Substanz, die ihre
Modi hervorbringt.

Wesentlich ist nun aber, dass Spinoza dieses zweite — am Falle
der geistigen Substanz orientierten — Modell des Verhaltnisses von
Substanz und Modi auch auf die Ausdehnung anwendet. Das wird
bei der Diskussion eines Einwandes deutlich:

»Da es offenbar ist, dass es in der Natur Ruhe und Bewegung
gibt, so miissten diese, meinen sie, notwendig von einer dufSeren
Ursache herkommen.“ (Kurze Abhandlung, 30).

»En aangezien het klaarlyk blykt, datter in de Natuur ruste en
beweginge is, zoo moet die, meenen zy,noodzaakelyk van een
uytterlyke oorzaak herkomen.* (Spinoza Opera 1, 26/7).

Darauf antwortet Spinoza:

»Doch ist es leicht fiir uns darauf zu antworten; denn wir geben
zu, wenn der Korper ein fiir sich bestehendes Ding wire und wei-
ter keine Eigenschaft hatte, als lang, breit und tief zu sein, dass
es dann in ihm keine Ursache gibe, sich in Bewegung zu setzen,
wenn er wirklich ruhte. Aber wir haben vorhin festgestellt, dass
die Natur ein Wesen ist, von dem alle Attribute ausgesagt werden,
und da dem so ist, so kann ihr nichts fehlen, um alles hervorzu-
bringen, was hervorzubringen ist.“ (Kurze Abhandlung, 30/1).

»Dog ligt is her voor ons hier op te antwoorden. Want wy staan
toe, dat indien her leghaam eeen zaake was door zig zelfs bes-
taande en anders geen eigenschap en hadde, als lang, breet, en
diep, dat als dan in het zelve geen oorzaak zou zyn, indien het
waarlyk ruste, om zig zelfs te beginnen te bewegen: maar wy
hebben als vooren gesteld, de Natuur een wezen te zyn, van het
welke alle eigenschappen gezeid worden, en dit zoo zynde, zoo
en kan haar niets ontbreeken, om voort te brengen alles wat
voort te brengen is.“ (Spinoza Opera I, 27).

Diese Antwort legt folgendes nahe: Auch in der Ausdehnung werden
die Modi immanent hervorgebracht. Das Hervorbringen der geisti-

_So_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

gen Zustande durch die geistige Substanz ist nicht nur das paradig-
matische Beispiel fiir immanente Kausalitat. Es ist auch so, dass das
Hervorbringen anderer Arten von Zustande mithilfe dieses Modells
ausbuchstabiert werden sollte. Das Verhaltnis von Modi zu Substanz
wird von Spinoza nach dem Modell Verhiltnisses des Verstandes zu
seinen Begriffen gedacht — also anhand dessen, was wir das zweite
Modell genannt haben, ausbuchstabiert.

7. SPINOZAS (CHANGIERENDER) M ODUSBEGRIFF

Wenn man akzeptiert, dass der Begriff Modus wird nicht allein durch
eine explizite Definition, sondern auch durch die paradigmatischen
Beispiele, auf die er zutreffen soll, terminologisch gepragt wird, dann
ergibt sich die folgende Diagnose:

Spinozas Modusbegriff scheint zu changieren, weil Spinoza ei-
nerseits durch die Definition, die er gibt, an das traditionelle Modus-
verstandnis von Sudrez tiber Descartes anschliefSt, andererseits wird
durch die Orientierung an geistigen Modi als paradigmatischem An-
wendungsfall der Modusbegriff in einer Weise kausal aufgeladen, der
im Vergleich zur Tradition neuartig ist.

Keine der beiden Moduskonzeptionen, die ich vorgestellt habe,
wird Spinoza gerecht. Nun konnte man einwenden, dass die ,,In-
hirenzauffassung® das kausale Verhaltnis zwischen Substanz und
Modus zwar nicht als wesentlich begreift, aber mit dem Vorliegen
eines Kausalverhiltnisses kompatibel ist. Somit konne die ,,Inharen-
zauffassung® den kausalen Aspekt ja durchaus integrieren. So hatte
Bayle den Modusbegriff Spinozas verstanden.

Dieser Vorschlag wird allerdings dem kausalen Charakter der
Modus-Substanzbeziehung nicht vollstindig gerecht. Spinoza vertritt
die Auffassung, dass es wesentlich fur einen Modus ist, von der Subs-
tanz, der er innewohnt, verursacht zu werden:

Im Beweis zu Lehrsatz 18 heifst es:

»Alles, was ist, ist in Gott und muss durch Gott begriffen wer-
den (nach Lehrsatz 15), mithin ist (nach Folgesatz I zu Lehrsatz
16) Gott die Ursache der Dinge, die in ihm sind.“ (Omina, quae
sunt, in Deo sunt, & per Deum concipi debent [per Prop.15]
adedque [per Coroll.1. Prop.16. hujus| Deus rerum, quae in ipso
sunt, est causa).

_5 I—

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

Entscheidend ist hier das ,,mithin“ (ade6que). Aus dem in-sein
kann auf das Kausalverhiltnis geschlossen werden. Das in-sein kann
ohne das Kausalverhiltnis offensichtlich nicht gedacht werden.

Das bedeutet aber umgekehrt nicht, dass das in-sein mit dem
Wirkung-sein gleichgesetzt werden darf (wie die kausale Auffassung
behauptet). Dann wire namlich nicht mehr einzusehen, weshalb Spi-
noza darauf insistiert, dass Gott die immanente Ursache aller Dinge
ist. Wenn sich das in-sein darin erschopfte, fur das verursacht-sein zu
stehen, dann konnte man die Unterscheidung zwischen immanenter
und transeunter Kausalitit, die fir Spinoza zentral ist, gar nicht ziehen.

Wenn man nun doch noch einen Versuch unternehmen mochte,
das Modus-Substanz-Verhiltnis auszubuchstabieren, dann wird
man ihm zwei wesentliche Merkmale zuschreiben miissen. Erstens
ist es Modi wesentlich, dass sie von der Substanz, der sie innewoh-
nen, verursacht oder hervorgebracht wurden. Zweitens ist auch das
»innewohnen“ wesentlich, das man im Sinne der distinctio moda-
lis als eine einseitige ontologische Abhingigkeit explizieren konnte:
Waihrend die Substanz ohne den fraglichen Modus existieren kann,
kann der Modus (als Zustand aufgefasst) ohne die Substanz nicht
existieren. Dass ein Modus iz einer Substanz ist, heifst dann, dass
beide Merkmale auf ihn zutreffen: (i) einseitige ontologische Abhin-
gigkeit von der Substanz und (ii) von der Substanz hervorgebracht
worden zu sein. So lisst sich dann auch der Unterschied zwischen
immanenter und transeunter Kausalitit ziehen: Die von Spinoza aus-
geschlossene transeunte Kausalitit lige dann vor, wenn eine Substanz
einen Modus verursachte, der einer anderen Substanz ,,innewohnt“.
Ein solche Modus konnte zwar nicht ohne die Substanz, der er ,,in-
newohnt“ existieren, wohl aber ohne die verursachende Substanz
(weiter)existieren.

Der Modusbegriff Spinozas hat demnach zwei wesentliche
Merkmale und er scheint zu changieren, weil Spinoza in unterschied-
lichen Kontexten das eine oder das andere Merkmal hervorhebt.
Geht es ihm darum zu beschwichtigen und seine Position als nicht
besonders radikal erscheinen zu lassen, hebt er das kausale Verhiltnis
von Substanz und Modus hervor. Ursache und Wirkung, Schopfer
und Schopfung sind voneinander verschieden.

_52_

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I ir oder In KI-Sys



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

Wenn Spinoza z. B. zwischen natura naturans und natura natu-
rata unterscheidet, riickt allein in den Vordergrund, dass ein Modus
eine Wirkung ist, und die so formulierte Unterscheidung deutet, wie
die weiter oben zitierte Briefpassage an Ostens in die Richtung einer
traditionelle Auffassung des Verhiltnis von Gott und Schopfer nahe.
Auch wenn Spinoza eine solche traditionelle Position hat Spinoza ni-
cht vertreten hat, erlaubt der schillernde Modusbegriff Beschwichti-
gungsformeln, wie wir sie im Breif an Ostens kennengelernt haben.

Wenn dagegen wie in Lehrsatz 18 von Gott als immanenter Ur-
sache die Rede ist, dann stiitzt sich Spinoza auf das andere wesentli-
che Merkmal des Modusbegriffs, das durch die traditionelle Konzep-
tion (,,Inhdrenzauffassung®) nahe gelegt wird: die einseitige ontolo-
gische Abhingigkeit.

Der Hinweis darauf, dass Spinoza sowohl einseitige ontologis-
che Abhingigkeit, als auch Wirkung-sein fiir wesentliche Merkmale
von Modi hilt, mag nun die Position Spinozas kohirenter machen,
und dariiber hinaus verstindlich machen, weshalb seine Position an
manchen Stellen changiert, aber das Problem der Verinderlichkeit
Gottes, das Bayle aufgeworfen hatte, ist damit nicht gelost.

Spinoza behauptet in einem Folgesatz zu Lehrsatz 20:

»Es folgt zweitens, dass Gott, d.h. alle Attribute Gottes unveran-
derlich sind.“ (Sequitur 1I1°. Deum sive omnia Dei attributa esse
immutabilia [1p20c2]).

Demnach implizieren fiir Spinoza — anders als fiir Descartes —die
Veranderungen der Modi einer Substanz nicht, dass sich die Subs-
tanz selbst verandert. Es bleibt an dieser Stelle wohl nichts anderes
ubrig, als mit Melamed (2103, 39) festzustellen, dass Spinoza hier
den Begriff der Unveranderlichkeit seinen eigenen philosophischen
Bedurfnissen angepasst hat.

LITERATUR
Bartuschat, Wolfgang, Baruch de Spinoza, Miunchen 1996.

Bayle, Pierre, Historisches und Kritisches Worterbuch — Eine Auswahl
(Teil 1), hrsg. und tbersetzt von Gunter Gawlick und Lothar
Kreimendahl, Hamburg 2003.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

J. Clauberg: Corporis et animae in homine conjuctio; in: Opera Omnia
Band I, S. 215:

Curley, Edwin, Behind the Geometrical Method, Princeton 1988,

Descartes, Rene, (Euvres de Descartes hrsg. von Ch. Adam und P.
Tannery, Paris 1904, zitiert als: AT Band Seite.

Hartbecke, Karin, ,,Zur Geschichte des Modusbegriffs Sudrez-Descar-
tes-Spinoza-Holbach® in: Studia Spinoziana (16) 2008, S. 19 — 40.

La Forge, Louis de, Traité de I’Esprit de ’homme, Paris 1974.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Hauptschriften zur Grundlegung der Phi-
losophie, 2 Bande, hrsg. von Ernst Cassirer, Hamburg 1996

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Die Philosophischen Schriften,7 Biande, hrsg.
von C. I. Gerhardt, Berlin 1880, Nachdruck Hildesheim 1996.

Melamed, Yitzhak, Spinoza’s Metaphysics, Oxford 2013

Menn, Stephen, ,,Sudrez, Nominalism, and Modes*“ in: Kevin White:
Hispanic Philosophy in the Age of Discovery, (Studies in Philo-
sophy and the History of Philosophy 29)Washington 1997.

Nadler, Steven, Spinoza’s Ethics - An Introduction, Cambridge 2006
Pasnau, Robert, Metaphysical Themes 1274 - 1671, Oxford 2011.

Schnepf, Robert, ,,.Der ordo geometricus und die Transformation der
kausalen Ordnung in Spinozas Ethik® in: Transformation der
Metaphysik in die Moderne, hrsg. von Michael Czelinski, Tho-
mas Kisser, Robert Schnepf, Marcel Senn und Jirgen Stenzel,
Wirzburg 2003, 32 — 51.

Specht, Rainer, Commercium mentis et corporis, Stuttgart 1966

Spinoza, Baruch de, Briefwechsel, 2. Auflage, Ubersetzung von Carl
Gebhardt und Manfred Walther, Hamburg 1977.

Spinoza, Baruch de, Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt,
ubersetzt, herausgegeben und mit einer Einleitung versehen von
Wolfgang Bartuschat, Hamburg 2007.

Spinoza, Baruch de, Kurze Abhandlung von Gott, dem Menschen und
dessen Gliick, auf der Grundlage der Ubersetzung von Carl Geb-
hardt, bearbeitet, eingeleitet und herausgegeben von Wolfgang
Bartuschat, Hamburg 1991.

Spinoza, Baruch de, Descartes’ Prinzipien der Philosophie auf geome-
trische Weise begriindet — Anbang, enthaltend Metaphysische

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

Methodus N° 8 (2016)

Gedanken, tibersetzt von A. Buchenau, hrsg. von Wolfgang Bar-
tuschat, Hamburg 1987.

Spinoza Opera, im Auftrag der Heidelberger Akademie der Wissen-
schaften herausgegebenen von Carl Gebhart, Heidelberg 1925.

IP 21673.216.36, am 19.01.2026, 18:08:29. © Inhalt.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2016-8-33

