
5. Sprache, Musik und Spiel 
    in der ästhetischen Erfahrung (Nietzsche)

I

Nietzsches frühe Schrift Die Geburt der Tragödie wird oftmals in den Kontext einer 
Metaphysik gestellt, die in der Kunsterfahrung einen privilegierten Zugang zu einer 
höheren Wahrheit vermutet hat, die auf anderen kulturellen Gebieten – insbesondere 
der Philosophie und der wissenschaftlich-rationalen Erkenntnisse – nicht zu erfah-
ren ist. Solche Interpretationen folgen darin implizit oder explizit der dreiteiligen 
Periodisierung seines Werkes durch Andreas-Salomé1, die die Geburt der Tragödie
einer frühen metaphysischen Phase Nietzsches zuordnet, von der er sich erst nach 
seinem Bruch mit Wagner um 1876 abzusetzen beginnt.2 Gemäß diesem Interpre-
tationsschema folgt die ästhetische Metaphysik der Geburt der Tragödie aus einer 
Übernahme der Schopenhauerischen Metaphysik mitsamt ihres platonischen Dua-
lismus, entweder aus Treue gegenüber der ästhetischen Position Wagners3 oder aus 
einem Mangel an eigenständiger Terminologie des frühen Nietzsche, dem „andere 
philosophische Mittel“ als die von Schopenhauer übernommenen noch „nicht zur 
Verfügung“4 standen. In der Tat scheinen das Vorwort an Richard Wagner, das die 
Kunst als die „eigentlich metaphysische[] Thätigkeit dieses Lebens“5 im Sinne Wag-
ners bestimmt und die buchstäbliche Übernahme ganzer Passagen aus den Schriften 
Schopenhauers diese Lesart nahezulegen. Der schopenhauerischen Opposition von 
Wille und Vorstellung entspräche dann eine durch die apollinische Kunst transpor-

1 Cf. Lou Andreas-Salomé: Friedrich Nietzsche in seinen Werken (Konegen, Wien 
1894).

2 Cf. z.B. Volker Gerhardt: Von der ästhetischen Metaphysik zur Physiologie der Kunst 

(in: Nietzsche-Studien Band 13, de Gruyter, Berlin/New York 1984, S. 374-393).
3 Cf. Klaus-Detlef Bruse: Die griechische Tragödie als ‚Gesamtkunstwerk‘ – Anmer-

kungen zu den musikästhetischen Reflexionen des frühen Nietzsche (in: Nietzsche-

Studien Band 13, de Gruyter, Berlin/New York 1984, S. 156-176).
4 Cf. Heinrich Niehues-Pröbsting: Ästhetik und Rhetorik in der ‚Geburt der Tragödie‘ (in:   

Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder ‚Die Sprache ist Rhetorik‘,
Fink, München 1994, S. 93-108), hier S. 103 f.

5 Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragödie (in: ders.: Kritische Studienausgabe 

15 Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Berlin/New York 1967-1977 u. 
1988, Band I, S. 11-156), hier S. 24. Im folgenden wird aus dieser Ausgabe unter dem 
Sigel [KSA] und Numerierung der Bandausgabe zitiert. Zitate aus der Geburt der 
Tragödie werden zusätzlich mit dem Sigel [GdT] markiert.

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tierten, dionysischen höheren Wahrheit über das Wesen der Dinge oder des Seins.
Gestützt wird diese Voraussetzung scheinbar auch durch Nietzsches Versuch
einer Selbstkritik, den er 1886 der Geburt der Tragödie voranstellt: 

„Wie sehr bedauere ich es jetzt, dass ich damals noch nicht den Muth (oder die Unbeschei-
denheit?) hatte, um mir in jedem Betrachte für so eigne Anschauungen und Wagnisse 
auch eine eigne Sprache zu erlauben, – dass ich mühselig mit Schopenhauerischen und 
Kantischen Formeln fremde und neue Werthschätzungen auszudrücken suchte, welche 
dem Geiste Kantens und Schopenhauers, ebenso wie ihrem Geschmacke, von Grund aus 
entgegen giengen!“ (GdT/KSA I 19)

Folgt man diesem Hinweis, so müßte eine Interpretation der Geburt der Tragödie 
sich ihrer Problematik entlang einer Berücksichtigung der Divergenz der Wagner, 
Kant und Schopenhauer geschuldeten „Sprache“ und der Eigenständigkeit der phi-
losophischen Intuition des frühen Nietzsche nähern, die weder mit der Schopen-
hauerischen Metaphysik noch mit der auf dieser aufruhenden Musikästhetik Wag-
ners einfach konvergierte. Wenn Nietzsche die ästhetischen Probleme in der Geburt 
der Tragödie mit den theoretischen Mitteln zu lösen versucht, die ihm Wagner und 
Schopenhauer zur Verfügung stellen, so bedeutet dies jedoch nicht einfach nur 
die Nichtadäquation von Nietzsches Sprache und seinem philosophischen Denken, 
sondern führt – zumindest im Ergebnis – zu einer Subversion und Destruktion 
der von Schopenhauer übernommenen dualistischen Metaphysik, in der sich be-
reits Nietzsches späteres Projekt einer Experimentalphilosophie6 ankündigt, das 
auf eine grundlegende Umwertung aller überlieferten Werte und eine strategische 
Umgestaltung der philosophischen Tradition mitsamt ihrer dualistischen bzw. pla-
tonischen Metaphysik zielt. Nietzsche richtet sich in all seinen Texten im- oder ex-
plizit gegen eine platonisch-christliche moralische Weltdeutung.7 Schon die „gan-
ze Artisten-Metaphysik“ der Geburt der Tragödie diente dem Zweck, die „Moral 
selbst in die Welt der Erscheinung [...] herabzusetzen“ und sie darüberhinaus als 
„Schein, Wahn, Irrthum, Ausdeutung, Zurechtmachung, Kunst“ (GdT/KSA I 18) 
zu entlarven, wie es in der späteren Selbstkritik Nietzsches heißt. Die Geburt der 
Tragödie steht dann weniger in der „romantischen“ Tradition ästhetischer Meta-
physik als daß sie auf eine „rein artistische, eine antichristliche“ „Gegenwerthung 
des Lebens“ (GdT/KSA I 19) abzielt, die weniger in der Kunst eine Metaphysik als 
vielmehr in dieser eine künstlerisch produzierte Illusion vermutet, die eine Phi-
losophie des Lachens und eine „Kunst des diesseitigen Trostes“ irgendwann zum 
Teufel zu schicken vermag (GdT/KSA I 22).

Die vorliegende Arbeit faßt die Divergenz von Sprache und philosophischer 
Intuition Nietzsches als die Differenz zwischen einer von Schopenhauer übernom-
menen dualistischen Metaphysik und ihrer internen Subversion und Destruktion 

6 Cf. Volker Gerhardt: ‚Experimental-Philosophie‘ Versuch einer Rekonstruktion (in: 
ders.: Pathos und Distanz: Studien zur Philosophie Friedrich Nietzsches, Reclam, Stutt-
gart 1988, S. 163-187).

7 Cf. Gilles Deleuze: Nietzsche und die Philosophie (Europäische Verlagsanstalt, Frank-
furt/Main 1985).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK176

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


auf, unabhängig von der Frage, in welchem Maße ein solches metaphysikkritisches 
Projekt den realen Intentionen des frühen Nietzsche entsprochen haben mag, wie 
es der späte Nietzsche in seinen Selbstinterpretationen, etwa in Ecce Homo nahe-
legt.8 Dabei setzt diese Arbeit kein einfaches Nebeneinander von trennbaren meta-
physischen und nichtmetaphysischen Schichten in der Geburt der Tragödie voraus, 
sondern nimmt eine faktische Subversion der Schopenhauerischen Metaphysik in 
einer zu rekonstruierenden dekonstruktiven Strategie des frühen Nietzsche an.9

Entgegen der These von einer Diskontinuität oder einem Bruch in der Entwick-
lung Nietzsches, die eine frühe metaphysische Phase ihrer späteren Destruktion 
kontrastiert10, folgt diese Arbeit der Prämisse, daß sich schon in seiner ersten ver-

8 Thomas Böning führt den Nachweis, daß Nietzsche sich bereits um 1868, also lange 
vor der Abfassung der Geburt der Tragödie, vom Einfluß der Schopenhauerischen 
Metaphysik zu befreien suchte und erklärt die spätere Wiederaufnahme mit der Treue 
Nietzsches zu den musikästhetischen Ansichten Wagners (Thomas Böning: Metaphy-

sik, Kunst und Sprache beim frühen Nietzsche (de Gruyter, Berlin/New York 1988) 
S. 1-21 und S. 322-336). Allerdings findet sich die frühe Schopenhauerkritik Nietz-
sches, die dessen Metaphysik nicht logisch kritisiert, sondern sie als Kunst entlarvt, 
auch im Vorwort an Richard Wagner wieder: „Wenn Nietzsche in dem Richard Wag-
ner gewidmeten Vorwort der Geburt der Tragödie ausführt, Kunst sei die ‚eigentlich 
metaphysische [...] Thätigkeit des Menschen‘ (GdT/KSA I 24), so ist dabei der gegen 
Schopenhauer gerichtete Hinter-Sinn ‚Metaphysik ist Kunst‘, d.h. Illusion mitzuhö-
ren“ (l.c., S. 345). Inwieweit Nietzsches frühe Selbstinterpretation seiner Nähe zu 
Wagner auf einem (Selbst-)Mißverständnis beruht, kann hier nicht näher dargelegt 
werden. Jedenfalls weist auch schon die musikästhetische Position des frühen Nietz-
sche erhebliche Differenzen zu derjenigen Wagners auf, wie Klaus Kropfinger dies 
beispielhaft an der Divergenz der Auffassung von der „absoluten Musik“ dargelegt 
hat. Cf. Klaus Kropfinger: Wagners Musikbegriff und Nietzsches ‚Geiste der Musik‘

(in: Nietzsche Studien Band 14, de Gruyter, Berlin/New York 1985) S. 1-12.
9 Cf. Lacoue-Labarthe: „[D]ie Geburt der Tragödie ist nicht ein Text. Sie unterhält 

einen [...] uneindeutigen Bezug zu ihren eigenen Vorstudien und zu den bereits abge-
schlossenen Schriften, die ihr vorausgehen. Der ‚endgültige‘ Text trägt an den Folgen: 
in ihm kreuzen und überlagern sich Diskurse, die nicht wirklich übereinkommen, 
sich nicht decken, und zu deren spröder Versöhnung es der Entfaltung einer hyper-
bolischen ‚Beredsamkeit‘ – und/oder der Hilfe einer bestimmten Dialektik – bedarf“ 
(Philippe Lacoue-Labarthe: Der Umweg (in: Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche aus 

Frankreich, Ullstein, Frankfurt/Main 1986, S. 76-110), hier S. 92. – Cf. zum Verhält-
nis der Vorarbeiten zur Genese der Geburt der Tragödie auch Klaus-Detlef Bruse: Die

griechische Tragödie als ‚Gesamtkunstwerk‘, l.c. (Fußnote 3).
10 Dieser Voraussetzung folgt auch ein Teil der französischen Nietzschelektüren. La-

coue-Labarthe etwa führt die angeblich erst nach der Geburt der Tragödie einset-
zende Destruktion der logozentrischen Metaphysik der Präsenz auf Nietzsches Ent-
deckung der Rhetorik zurück: „Was die Rhetorik also, im zugleich entscheidendsten 
und zerbrechlichsten Gelenk der Geburt der Tragödie zerstört: den Unterschied von 
Dionysischem und Apollinischem selbst, oder zumindest das, was dieser Unterschied 
noch an Entgegensetzung und Widerspruch enthielt. Was die Rhetorik, anders ge-

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG 177

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178

öffentlichten philosophischen Schrift eine Problematik ankündigt, die sich durch 
seine diversen Texte hindurch wiederholt und stets ein ähnlich gelagertes Problem 
reflektiert. Damit ist keine Annahme eines überhistorischen Sinns der Texte Nietz-
sches gemacht, sondern nur die These einer kontinuierlichen Wiederholung oder 
Wiederkehr eines strukturellen Problems im Denken Nietzsches aufgestellt, auf 
das die diversen Texte Nietzsches verschieden antworten:11 z.B. wie kann Kunst 
ihrer Zeit und Kultur zum Heilmittel werden?

Es scheint zwar zunächst so, als würde die Leitdifferenz der Geburt der Tragö-
die von Dionysisch und Apollinisch die dualistischen Oppositionen von Ding an sich 
und Erscheinung von Kant und die von Wille und Vorstellung von Schopenhauer 
wiederaufnehmen bzw. wäre analog zu diesen gebaut. Die Durchführung dieser Op-
position führt jedoch de facto dazu, den dualistischen Platonismus Schopenhauers 
zu sabotieren. Ob Psychologie, Geschichte, Geschichtsphilosophie oder Ästhetik: 
auf alle diese Gebiete erfährt die pseudodialektische Opposition von Dionysischem 
und Apollinischem ihre Anwendung. Das die Verbindung von Apollinischem und 
Dionysischem regelnde Vokabular einer genetischen Metaphorik „ist auf verschie-
denen Ebenen wirksam“ (AL 122). Die Opposition von Apollinisch und Dionysisch 
wird in der Durchführung exzessiv auf eine Reihe von offensichtlich nicht ana-
log gelagerten Differenzen angewendet, was im Resultat den Erklärungsgehalt und 
die Stabilität dieser Opposition selbst unterläuft.12 Die Fülle der Differenzen, die 
auf diese Opposition reduziert werden13, macht es schwierig, sie als grundlegendes 

sagt, beschwört, ist die unvermeidliche Gefahr, daß die nichtdialektische Einheit 
(Differenz) von Apollinischem und Dionysischem (die immer vorgängige, doch nie 
ursprüngliche, Zerstückelung oder Zerstreuung des Dionysos unter der Maske Apol-
los) sich nicht wie eine einfache Differenz zwischen der Präsenz und ihrem Gegenteil 
öffnet, die zuletzt durch Kunst und Tragödie aufgehoben würde.“ (cf. Philippe La-
coue-Labarthe, l.c. (Fußnote 9), S. 99 f.) – Der Voraussetzung eines Bruchs zwischen 
einer Metaphysik des frühen Nietzsche und deren späterer Destruktion folgt auch Sa-
rah Kofman in: Nietzsche et la métaphore (Payot, Paris 1972). Cf. zur Kritik an dieser 
Voraussetzung der französischen Nietzscherezeption auch Paul de Man: Genese und 

Genealogie (Nietzsche) (in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1988, S. 118-145), hier S. 129 f. Im folgenden unter dem Sigel [AL] zitiert.

11 Diese Arbeit folgt darin der These de Mans, daß sich Nietzsches Werk als ganzes 
nicht wie eine Erzählung strukturiert, „deren Gestalten sich vom Falschen zum Wah-
ren, von Blindheit zu Einsicht bewegen“, sondern „allegorisch“ ist, „das heißt wie-
derholend auf eine potentielle Verwirrung von figurativer und referentieller Aussage 
bezogen ist“ (cf. Paul de Man: Die Rhetorik der Tropen (in: ders.: Allegorien des 

Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988, S. 146-163), hier S. 160).
12 Daß eine die dualistischen Oppositionen unterlaufende Schreibpraxis ein sich durch-

haltender Zug in den Schriften Nietzsche ist, hat Jacques Derrida anhand der Oppo-
sition männlich/weiblich gezeigt. (Jacques Derrida: Sporen. Die Stile Nietzsches (in: 
Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche aus Frankreich, Ullstein, Frankfurt/Main 1986, S. 
129-168)).

13 So erstreckt sich die Wirksamkeit der dionysisch-apollinischen Dialektik „über alle 
Völker“ (KSA I 48).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


179

Ordnungsprinzip der Geburt der Tragödie weiterhin ernstzunehmen. Eine diese 
Maßlosigkeit der Anwendung nachvollziehende Lektüre würde den Effekt einer 
Erschütterung der dualistischen Metaphysik aufzeigen.14 Die Verschiebungen und 
Verlagerungen der Opposition von Apollinisch und Dionysisch wecken daher eher 
Zweifel an der Gültigkeit dualistisch operierender Ordnungsprinzipien der Meta-
physik, als daß sie die Metaphysik Schopenhauers restituieren.

Nietzsche entfaltet seine systematischen Argumente – etwa über die scheinba-
re Leitdifferenz von Apollinisch und Dionysisch – im Rahmen einer historischen 
Erzählung, die bei der griechischen Tragödie ansetzt und mit der Möglichkeit ih-
rer Wiedererweckung durch die Musikdramen seines Zeitgenossen Wagner ab-
schließt. Die Beschreibung des antiken Griechentums erfolgt in einer kritischen 
Perspektive auf das, was Nietzsche als die „sokratische Kultur“ bezeichnet: eine 
Kultur, die gemäß einer rationalistischen Epistemologie und eines theoretischen 
Optimismus (cf. GdT/KSA I 100) operiert. Deren Voraussetzungen – „eine tief-
sinnige Wahnvorstellung [...], jener unerschütterliche Glaube, dass das Denken, an 
dem Leitfaden der Causalität, bis in die tiefsten Abgründe des Seins reiche, und 
dass das Denken das Sein nicht nur zu erkennen, sondern sogar zu corrigieren im 
Stande sei“ (GdT/KSA I 99) – ruhen allesamt auf dem Mythos eines anthropomor-
phen Wesens des Seins, unter der Annahme, daß das Sein dem Menschen prinzi-
piell transparent und erkennbar ist. Das Ideal dieser Wissenschaft ist der theoreti-
sche Mensch, der eine unverhüllte nackte Wahrheit sucht (cf. GdT/KSA I 98), nach 
der ihm ewig hungert (cf. GdT/KSA I 120 u. 146). Dieser Mythos beruht nun nicht 
nur auf einer Täuschung und metaphysischen Illusion, sondern gemäß Nietzsches 
Gegenwartsdiagnose ist seine Glaubwürdigkeit intern, d.h. innerhalb der herr-

14 Dies hat einer der Mitherausgeber der Kritischen Gesamtausgabe der Schriften 
Nietzsches, Michael Kohlenbach, beispielhaft anhand der Inkonsequenz der gene-
tischen Zeugungs-, Geburts- und Verschmelzungsmetaphorik gezeigt, in der Apollo 
und Dionysos relationiert werden (Michael Kohlenbach: Die ‚immer neuen Geburten‘

(in: Tilman Borsche (Hg.): ‚Centauren-Geburten‘. Wissenschaft, Kunst und Philoso-

phie beim jungen Nietzsche, de Gruyter, Berlin/New York 1994) S. 351-382). Die do-
minante Metaphorik ignoriert daher nicht nur „souverän“ jegliche „kausallogischen 
Ansprüche“, sondern verwirrt in der Konsequenz das Verhältnis von Apollinischem 
und Dionysischem (l.c., S. 359). Kohlenbach interpretiert die exzessive Geburts- und 
Zeugungsmetaphorik der Geburt der Tragödie als schriftstellerische Praxis einer pa-
radoxen Selbstzeugung des Autors Nietzsche: das „Kind“ Nietzsches, der Text, zeugt 
seinen Vater, den Autoren Nietzsche, der „Autor Nietzsche kommt mit der Geburt 

der Tragödie zur Welt“ (l.c., S. 360). Der Charakter der Geburt der Tragödie als 
zum „Zeitpunkt ihres öffentlichen Erscheinens festgehaltene Textgestalt eines pro-
gredierenden Denk- und Schreibprozesses“ (l.c., S. 364) läßt zudem „in Nietzsches 
schriftstellerischer Arbeitsweise ein Prinzip sprachlicher Produktivität erkennen, das 
nicht in einem einmal erreichten Resultat zur Ruhe kommt“ (l.c., S. 377). Eine solche 
Schreibpraxis läßt ihre Resultate daher auch nicht in der Sicherheit einer Metaphysik 
einfassen. – Eine u.a. auf Nietzsches frühen Schriften basierende Theorie auctorialer 
Selbstzeugung hat Harold Bloom ausgearbeitet (cf. Harold Bloom: Einfluss-Angst. 

Eine Theorie der Dichtung, Stroemfeld/Nexus, Basel u. Frankfurt/Main 1995).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180

schenden sokratischen Kultur, fragwürdig geworden. Das Fundament der sokrati-
schen Kultur mit ihrer optimistischen und heiteren Erkenntnislust (cf. GdT/KSA I 
94) und dem „Glauben an das Erdenglück aller“ (GdT/KSA I 117) ist erschüttert, 
und zwar einerseits durch die Furcht vor ihren eigenen Konsequenzen, anderer-
seits durch den Zweifel an der ewigen Gültigkeit ihrer epistemologischen Voraus-
setzungen. Nietzsches Kritik an der sokratischen Kultur beruht aber nicht einfach 
auf einer Ersetzung eines Wertesystems durch ein anderes (z.B. eines sokratischen 
Wertesystems durch ein dionysisches), sondern auf der Reflexion der im sokra-
tischen Wertesystem implizierten Illusionen. Solche reflexive Ideologiekritik ist 
von daher selbst nicht einfach eine weitere Ideologie unter anderen, sondern struk-
turell negativ auf unsere Alltagswelt bzw. die sokratische Kultur bezogen. Es wird 
dann allerdings nicht mehr eine höhere Wahrheit ästhetisch mitgeteilt; gleichwohl 
aber gibt es immer noch eine Wahrheitsdimension in der ästhetischen Erfahrung, 
weil sie sich kritisch auf unsere alltäglichen für wahr gehaltenen bzw. wahre Er-
kenntnisse generierenden Selbst- und Weltverhältnisse bezieht.

Nietzsche beruft sich in der Kritik der „sokratischen Kultur“ auf die von Kant 
und Schopenhauer geleistete Vorarbeit einer Selbstkritik der Vernunft (cf. GdT/KSA 
I 118)15, und in der Tat scheint die Originalität seiner Argumente eher in der Radika-
lisierung dieser Kritik als in ihrer Neuheit zu liegen. Die Pointe von Nietzsches frü-
her Kritik an der „sokratischen Kultur“ liegt nämlich darin, daß der Rationalismus 
der sokratischen Kultur selbst einen Mythos zugrundelegt – den einer allmächtigen 
Vernunft und eines anthropomorphen Wesens des Seins – und daher ein Ausspielen 
aufklärerischer Ratio gegen den unvernünftigen Mythos äußerst fragwürdig wird. 
Als Aufklärung über die rationalistische Aufklärung bzw. die Erkenntnisweise der 
modernen Wissenschaften spielt Nietzsches frühe Rationalismuskritik also nicht 
den Mythos gegen rationale Erkenntnis aus, sondern sucht als die Basis des Ratio-
nalismus selbst einen von diesem seinerseits vorausgesetzten und vergessenen (oder 
hinweggelogenen) Mythos freizulegen. In der Geburt der Tragödie lassen sich zwei 
gegenläufige Bewegungen der Kritik am Sokratismus ausmachen. Zum einen wird 
der Sokratismus als eine wie auch immer zu verstehende Bewegung der Demys-
tifikation aufgefaßt, also als eine aufklärererische Kultur, der Nietzsche vorhält, 
daß sie das Fehlen eines gesicherten metaphysischen Fundaments hinweglügt. Zum 
anderen ist jedoch der Haupteinwand gegen den Sokratismus, daß dieser selbst auf 
einem Mythos beruht, dessen Freilegung ihn in seinem Geltungsanspruch substan-
tiell bedroht, was konzeptionell eher in einer Aufklärung über die (rationalistisch-
humanistische) Aufklärung mündet.16 Die Freilegung dieses Mythos als Mythos 
bezeichnet Nietzsche als „tragische Einsicht“ oder auch als „dionysische Weisheit“ 

15 Die Kritik Kants liegt darin, die Behandlung von „Raum, Zeit und Causalität als 
gänzlich unbedingte Gesetze von allgemeinster Gültigkeit“ in seine Grenze zu wei-
sen und infragezustellen (GdT/KSA I 118/cf. auch GdT/KSA I 128).

16 Dies wird auch durch andere Texte Nietzsches aus der Zeit der Abfassung der Ge-

burt der Tragödie gestützt, insbesondere durch den Text Über Wahrheit und Lüge im 

aussermoralischen Sinne und seine Rhetorikvorlesung von 1872. Cf. hierzu Paul de 
Man: Die Rhetorik der Tropen, l.c. (Fußnote 11) und Lacoue-Labarthe: Der Umweg, l.c. 
(Fußnote 9), passim.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


181

bzw. „Wahrheit“, wobei hier zunächst offen bleiben muß, mit Hilfe welcher Mittel 
diese Wahrheit sich einsichtig macht: ob qua Kunst oder qua reflekiertem Gebrauch 
der Vernunft. Im folgenden werde ich versuchen, dem Zusammenhang zwischen 
dionysischer Wahrheit und Kunst eine nichtmetaphysische Deutung zu geben.

Bereits in dem später der Geburt der Tragödie zugesetzten Versuch einer 
Selbstkritik wird die fundamentale Opposition von Sokratisch/Dionysisch deut-
lich, die durch die Dialektik von Appolinischem und Dionysischem eher verdeckt 
wird. Auf der einen Seite steht die dionysisch-leichtfüßige „Artistenmetaphysik“, 
die „die Wissenschaft unter der Optik des Künstlers [...], die Kunst aber unter der 
des Lebens“ (GdT/KSA I 14) zu sehen versucht. Und das im Namen des „Künstler-
Gott[es]“ Dionysus, „der im Bauen wie im Zerstören, im Guten wie im Schlim-
men, seiner gleichen Lust und Selbstherrlichkeit inne werden will, der sich, Welten 
schaffend, von der Noth der Fülle und Ueberfülle, vom Leiden der in ihm ge-
drängten Gegensätze löst“ (GdT/KSA I 17). In dieser Perspektive scheint die Moral 
(besonders die christliche) nur Erscheinung und Täuschung und damit in der ästhe-
tischen Perspektive ein Kunstphänomen unter anderen zu sein, während die Kunst 
als die „eigentlich metaphysische Thätigkeit des Menschen hingestellt“ (GdT/KSA 
1 17) wird.17 Metaphysik ist nach dieser Logik also nichts anderes als künstlerisch 
hergestellte Illusion.18 Als Theorie der Sinnlichkeit und des schönen Scheins fun-
giert die Ästhetik als explizites Gegenmodell gegen eine moralische Weltdeutung. 
Auf der anderen Seite steht die kritisierte moderne „sokratische“ Kultur mit ihrem 
„Sieg des Optimismus, [der] vorherrschend gewordene[n] Vernünftigkeit, [dem] 
praktische[n] und theoretische[n] Utilitarismus, gleich der Demokratie selbst, mit 
der er gleichzeitig ist“ (GdT/KSA I 16) – allesamt als ein „Symptom der absin-
kenden Kraft“ der modernen Kultur denunziert. Diese gegensätzliche Polarisie-
rung von Sokrates und Dionysus wird in der Tat den gesamten Text strukturieren 
und ein Großteil der Probleme konfigurieren, mit der jede Interpretation zu kämp-
fen hat. Alles in allem bleibt es unklar, ob Nietzsche eine historische oder eine 
systematische These über das Verhältnis von Sokrates und Dionysus vertritt: ob 
sie zwei gegensätzliche Kultur- oder Kunstarten bezeichnen, oder ob das Diony-
sische die (metaphysische) Ergänzung oder kritische Reflexion der rationalistischen 
(Wissenschafts-)Kultur ist. In dem Verhältnis von Dionysus und Sokrates liegt von 
daher eine gewisse Zweideutigkeit. Nietzsches Beschreibung des Verhältnisses von 
Kultur und Kunst schwankt nämlich zwischen zwei unterschiedlichen Positionen. 
Die Frage ist, ob das Verhältnis von Dionysus und Sokrates ein supplementie-
rendes oder ein substituierendes ist. Auf der einen Seite scheint die herrschende 
sokratische Kultur aus sich heraus und als ihr Supplement die tragische Kunst her-
vorzubringen.19 Die Entstehung der dionysischen Kunst wäre eine Konsequenz der 

17 Die christliche Moral ist in ihrem Vorbehalt gegen das Diesseits sowohl kunst- wie 
auch lebensfeindlich, denn alles Leben „ruht auf Schein, Kunst, Täuschung, Optik, 
Nothwendigkeit des Perspektivischen und des Irrtums“ (GdT/KSA 1 18).

18 Cf. Böning: Metaphysik, Kunst und Sprache beim frühen Nietzsche, l.c. (Fußnote 8).
19 Cf. GdT/KSA I 96: „vielleicht [...] ist das [dem Sokrates, J.S,] Nichtverständliche doch 

nicht auch sofort das Unverständige? [...] Vielleicht ist die Kunst sogar ein nothwendi-
ges Correlativum und Supplement der Wissenschaft?“

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182

rationalistisch und wissenschaftlich bestimmten – d.h. sokratischen – Kultur, deren 
Anspruch intern an ihre Grenzen gestoßen ist und die diese Grenzerfahrung in der 
sie supplementierenden Kunst reflektiert. Der sokratische Wahn kommt intern an 
seine Grenzen, „an denen sie [die Wissenschaft, J.S.] in Kunst umschlagen muss“ 
(GdT/KSA I 99). Der Optimismus der sokratischen Kultur wird einerseits dadurch 
erschüttert, daß diese sich vor ihren eigenen Konsequenzen fürchtet, andererseits 
durch den Zweifel an der ewigen Gültigkeit ihrer Fundamente (cf. GdT/KSA I 119). 
An der Grenze der Wissenschaft, im Unaufhellbaren, „bricht die neue Form der 
Erkenntniss durch, die tragische Erkenntniss, die, um nur ertragen zu werden, als 
Schutz und Heilmittel die Kunst braucht“ (GdT/KSA I 101).20 In einer entstehenden 
tragischen Kultur wäre dann die Wissenschaft durch die Weisheit als höchste Form 
des Wissens (nämlich die dionysische Wahrheit und das Wissen um das Leiden) 
supplementiert. Nach diesem Modell wäre die ästhetische Erfahrung eine Reflexi-
onserfahrung: das Dionysische ist die Selbstreflexion des Sokratischen, nicht aber 
dessen Transgression. Auf der anderen Seite erscheint die dionysische bzw. apolli-
nisch-dionysische Kunst21 als das schlechthin andere der sokratischen Kultur und 
der schlechten sokratischen (weil individualistischen und rationalistischen) Kunst, 
das diese nicht supplementieren, sondern substituieren oder überschreiten soll.22

Dionysisch-apollinische Kunst hätte dann unter dem Lockruf eines dionysischen 
Vogels (cf. GdT/KSA I 149 u. 154) die strategische Funktion, die sokratische Kul-
tur langfristig durch eine dionysisch-apollinische Kultur zu ersetzen, in der die 
wiederum dionysisch-apollinische Kunst im Mittelpunkt zu stehen hätte.23 Nach 
diesem Modell wird das sokratische Wertesystem durch ein dionysisches ersetzt. 
Nietzsche schwankt in der Tat zwischen diesen beiden Varianten einer möglichen 
Ideologiekritik an der rationalistischen Kultur. Die vorliegende Arbeit argumentiert 
für die erste Variante. Es liegt aber auch in Nietzsches Bestimmung der kritischen 
Funktion der ästhetischen Erfahrung eine gewisse Zweideutigkeit. Nach dem ei-
nen Modell ist die Kunst kritisch auf den alltäglichen Rationalismus bezogen. Das 
hätte zur Konsequenz, daß nach einer gelungenen Revision des Rationalismus die 
Kunst überflüssig würde. In dem zweiten Modell wird die Kunst daher so ver-

20 Cf. auch GdT/KSA I 111: „erst nachdem der Geist der Wissenschaft bis an seine 
Grenze geführt ist, und sein Anspruch auf universale Gültigkeit durch den Nachweis 
jener Grenzen vernichtet ist, dürfte auf eine Wiedergeburt der Tragödie zu hoffen 
sein: für welche Culturform wir das Symbol des musiktreibenden Sokrates [...] hin-
zustellen hätten.“

21 Es wird zu zeigen sein, daß jede nichtsokratische und nichtapollinische Kunst nur 
in dieser Doppelung von Dionysus und Apollo existieren kann, es also eine ‚reine‘ 
dionysische Kunst niemals geben kann.

22 Cf. GdT/KSA I 14: „die Wissenschaft unter der Optik des Künstlers zu sehn, die 
Kunst aber unter der des Lebens...“

23 Die Frage ist also, ob die tragische Einsicht durch die dionysisch-apollinische Kunst 
lediglich artikuliert oder aber allererst hergestellt wird (Cf. hierzu Christoph Menke: 
Die Tragödie und die Freigeister (in: Andreas Steffens (Hg.): Nach der Postmoderne,
Bollmann, Düsseldorf/Bensheim), S. 235-264) hier S. 248 f. Im folgenden unter dem 
Sigel [TuF] zitiert.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


183

standen, daß sie überhaupt kritisch auf die alltägliche Lebenswelt bezogen ist, wie 
auch immer diese gerade beschaffen sein mag. Damit würde Kunst zu einem un-
verzichtbaren Korrektiv alles Bestehenden, das zu jedem Zeitpunkt eine wichtige 
Funktion hätte.24 Allerdings verschwindet die Differenz zwischen diesen beiden 
Lesarten, wenn man von der Annahme ausgeht, daß unsere alltägliche Welt not-
wendigerweise immer rationalistisch dominiert ist. Diese Arbeit geht davon aus, 
daß durch eine ästhetisch vollzogene Selbstreflexion des einfachen Rationalismus 
dieser reflexiv wird, was ich im einleitenden Kapitel auch als ‚Hyperrationalis-
mus‘ bezeichnet habe. Damit wird der Rationalismus nicht durch etwas anderes 
substituiert, sondern bleibt in seiner reflektierten und reflektierenden Gestalt in 
der Kultur wirksam. Die reflexive (Selbst-)Überwindung des Rationalismus kann 
also ein historischer Vorgang sein, auch wenn dieser letztlich unabschließbar bleibt 
und in keinem gesicherten Resultat je zur Ruhe kommen kann.

Ein gewises Schwanken Nietzsches zeigt sich auch in der Antwort auf die 
Frage, wie sich das ästhetische Erleben von Kunst im allgemeinen und von Mu-
sik im besonderen zu außerästhetischen Vollzügen des Subjekts verhält. Es gibt 
hier eine weitere Doppeldeutigkeit in der Weise, wie der Erkenntnischarakter der 
Kunst bzw. der Musik zu verstehen ist: zum einen die These, daß wir eine Erfah-
rung am dionysischen Kunstwerk (d.h. hier vor allem der Wagneroper) machen, 
die grundsätzlich verschieden ist von unseren sonstigen (Alltags-)Erfahrungen 
oder (wissenschaftlichen/verstandesmäßigen) Erkenntnissen.25 Die ästhetische 
Erfahrung wäre dann die Erfahrung einer Metawahrheit: die am Kunstwerk 
gemachte und durch das Kunstwerk erst hergestellte Erfahrung ist selbst diese 
Erfahrung der Grenze rationalistischer Erkenntnis. Dem entspricht die Charak-
terisierung der dionysischen Erfahrung als eine Art unbewußte Erkenntnis oder 
als eine unmittelbare Ganzheitserfahrung. Die Kunst verbürgt eine Meta- oder 
Wahrheitserfahrung, die nur in ihr und durch sie gemacht werden kann. Hier 
gründet die Autonomie unseres Verhältnisses zur Kunst. Diese Wahrheitserfah-
rung kann entweder metaphysische Wahrheit (z.B. über das Sein) oder (nicht-
metaphysisch) reflexive Verunsicherung der alltäglichen subjektiven Selbst- und 
Weltverhältnissen sein. Zum anderen die These, daß die Vernunft bzw. verstan-
desmäßige Wissenschaft selbst gewissermaßen intern (historisch) an ihre Gren-
ze gekommen ist, was die Kunst lediglich artikuliert. Der daraus folgenden tra-
gischen Einsicht in die Unerkennbarkeit der Natur und der drohenden Gefahr 
einer Resignation des Willens (Schopenhauer) begegnet die Kunst als ein funk-
tionales Supplement der Wissenschaft (cf. GdT/KSA I 96). Die Kunst artikuliert 
eine vorgängige (negative) Erkenntnis über rationalistische Wissenschaft oder 
auch den illusionären Charakter der Welt der Individuation und gibt zugleich 
einen metaphysischen Trost darüber. Die ästhetische Erfahrung der Kunst wäre 
nur eine Erfahrung neben anderen ohne Privileg eines spezifischen Zugangs zu 

24 Cf. hierzu auch Jens Szczepanski: Das Subjekt als Medium. Bemerkungen zur ästhe-

tisch bestimmten Subjektivität (in: Michael Lüthy/Christoph Menke (Hg.): Subjekt 

und Medium in der Kunst der Moderne, Diaphanes, Zürich/Berlin 2006, S. 69-85).
25 Cf. hierzu Christoph Menke: Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfahrung 

nach Adorno und Derrida (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184

einer Metawahrheit. Das wäre ein eher konservatives Modell, in dem Kunst als 
bloße Kompensation der rationalistischen Alltagskultur erscheint.

Schon de Man hat festgestellt, daß in dem Verhältnis von Sokrates und Diony-
sus und nicht erst in dem von Dionysus und Apollo in der Tat die Hauptschwierig-
keit für ein Verständnis der Geburt der Tragödie liegt, der sich eine Lektüre ausge-
setzt sieht. Die dualistische Scheindialektik von Apollo/Dionysus wird strategisch 
überboten durch die Einführung eines Dritten, des Sokratismus, der nicht nur die 
Antipode zu der Opposition Apollinisch/Dionysisch ist, sondern auch deren Wer-
tigkeiten grundlegend in Frage stellt. Zwar scheint der Text der Geburt der Tragö-
die „durch die Pseudopolarität des dialektischen Verhältnisses Apollon/Dionysos 
[zusammengehalten zu werden], die eine wohlgeordnete Teleologie ermöglicht, 
weil die ontologischen Karten von Anbeginn richtig verteilt worden sind“ (AL 
123). Aber schon die „diachronische, sukzessive Struktur“ ist eine „Täuschung“, 
da „immer dann, wenn eine Kunstform beschrieben wird, die drei durch Dionysos, 
Apollon und Sokrates vertretenen Seinsweisen gleichzeitig vorhanden sind“ (AL 
124). Zudem scheint jedoch das „dialektische Zusammenspiel von Apollon und 
Dionysos“ in etwas Fundamentalerem zu gründen, in dem „diese Polaritäten sel-
ber [...] verwurzelt sein“ (AL 128) müssen. Die scheinbare Abwertung der apollini-
schen Erscheinung gegenüber der dionysischen Wahrheit wird nämlich dadurch re-
vidiert, daß einerseits in der Geburt der Tragödie „zwei miteinander unvereinbare 
Erzähler“ am Werk sind26, andererseits sich anhand einiger zeitgleich zur Tragödie 
entstandenen Fragmente zeigen läßt, daß „das gesamte Wertesystem, das in der 
Geburt der Tragödie am Werk ist, willkürlich umgekehrt werden kann“ und damit 
die Pole von dionysischer Wahrheit und apollinischem Schein beide ihrer Autorität 
beraubt werden. De Man hat überzeugend gezeigt, daß sich vor dem Hintergrund 
dieser Fragmente eine „in der letzten Fassung implizite Ironisierung“ nahelegt, die 
die „epistemologische Autorität des in der publizierten Fassung entfalteten Sys-
tems“ radikal zerreißt. Die „Bewertung des Dionysos als der ersten Quelle der 
Wahrheit [ist] viel eher eine taktische Notwendigkeit als eine substantielle Behaup-
tung [...]. Nietzsche muß zu seinem Auditorium in Begriffen des Dionysischen 
reden, weil es, anders als die Griechen, unfähig ist, die apollinische Sprache von 
Figur und Erscheinung zu verstehen“ (AL 161). In dieser theoretischen Ambiva-
lenz zeigt sich das untergründige Wirken der Ironie, die den buchstäblichen diony-
sischen (Wahrheits-)Pathos Nietzsches unterläuft. Dieser Konflikt zwischen Pa-
thos und Ironie erscheint geradezu konstitutiv für Nietzsches Philosophie.

Die implizite Ironisierung unterläuft die Opposition von Apollinisch und Dio-
nysisch zugunsten einer sokratischen Ironie oder eines ironischen Sokratismus, der 
im Text selbst durchgängig explizit negativ bewertet wird. Das würde auch Nietz-
sches Polemik gegen die sokratische Wissenschaftlichkeit relativieren zugunsten 

26 „Die Erzählung zerfällt in zwei Teile oder, was auf dasselbe hinausläuft, sie benötigt 
zwei miteinander unvereinbare Erzähler. Der Erzähler, der gegen den Subjektivismus 
der Lyrik und gegen den Abbildrealismus argumentiert, macht die Glaubwürdigkeit 
des anderen Erzählers zunichte, für welchen dionysische Einsicht die tragische Wahr-
nehmung ursprünglicher Wahrheit ist“ (AL 139).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


185

einer ironischen Handhabung derselben.27 Ironischer Sokratismus wäre dann eine 
über sich aufgeklärte und reflektierte Praxis des Rationalismus. Stützen ließe sich 
diese Annahme durch Nietzsches späteren Versuch einer Selbstkritik: „Ist Wis-
senschaftlichkeit vielleicht nur eine Furcht und Ausflucht vor dem Pessimismus? 
Eine feine Nothwehr gegen – die Wahrheit? [...] Oh Sokrates, Sokrates, war das 
vielleicht dein Geheimnis? Oh geheimnissvoller Ironiker, war dies vielleicht dei-
ne – Ironie? – –“ (GdT/ KSA I 12 f.).28 Wird vielleicht das sokratische Vokabular 
zuletzt gebraucht, um einem verblendeten Publikum die appollinisch-dionysische 
Dialektik verständlicher zu machen? 

II

Die Musik hat in der ästhetischen Debatte des 18. Jahrhunderts eher ein Schatten-
dasein geführt. Paradigmatische Künste der Ästhetik als Kunstlehre bzw. der Poe-
tik und Rhetorik waren vor allem die Dichtkunst und die bildenden Künste (z.B.
in Lessings Laokoon29). Dies liegt daran, daß die Künste in erster Linie innerhalb
einer Ästhetik der Repräsentation, der Nachahmung oder der mimesis reflektiert
wurden. Die Musik läßt sich mit einer an der Nachahmung orientierten Ästhetik
offenbar nicht angemessen beschreiben, da sie etwas nicht Sichtbares darstellt, was
auch immer dies ist. Paul de Man stellt fest, daß die „klassischen Theorien der 
Repräsentation des 18. Jahrhunderts [...] beharrlich [versuchen], Musik und Dicht-
kunst auf den Status der Malerei zu reduzieren“30, und zwar im Sinne einer Ästhe-
tik der Abbildung des Sichtbaren.

Zwischen 1780 und 1820 ändert sich dies. Die Kunst übernimmt „die Rolle
der Theorie [...] im philosophisch-eminenten Sinne“31. Im 19. Jahrhundert wird die
Musik zum ästhetischen Paradigma der Reflexion über Kunst aufgewertet, vor al-
lem von Nietzsche und Schopenhauer. Heidegger schreibt, daß bei Schopenhauer,
Wagner und Nietzsche die „Musik in der Gestalt der Oper zur eigentlichen Kunst“

27 „Die Beziehung zwischen Wissenschaft und Kunst ist von Anbeginn sehr viel kom-
plizierter [als es die Annahme einer unkritischen Vorliebe für die irrationalen zuun-
gunsten der rationalen Fähigkeiten des Menschen es nahe legte, J.S.], und bereits in 
der Geburt der Tragödie befürwortet Nietzsche den Gebrauch epistemologisch rigo-
roser Methoden als dem einzig möglichen Mittel, die Grenzen eben dieser Methoden 
zu bedenken“ (AL 125). 

28 In Der Fall Wagner wertet Nietzsche explizit die Erkenntnis vor der Sinnlichkeit auf 
(KSA VI 43).

29 Cf. G.E. Lessing: Laokoon (Reclam, Stuttgart 1964).
30 Paul de Man: Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretati-

on (in: ders.: Die Ideologie des Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1993, S. 185-230), hier S. 209. 

31 Heinrich Niehues-Pröbsting: Ästhetik und Rhetorik in der ‚Geburt der Tragödie‘ (in: 
Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder ‚Die Sprache ist Rheto-

rik‘, Fink, München 1994, S. 93-108), hier S. 96 f.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186

wird (N I 84 f.). Die „Herrschaft der Kunst als Musik ist gewollt und damit die 
Herrschaft des reinen Gefühlszustandes“ (N I 85). Die Kunst wird zum funktio-
nalen Äquivalent der unglaubwürdig gewordenen Religion, indem sie den Bezug 
auf das Ganze oder Absolute organisiert. Sie wird zur Bildungsreligion.32 Damit 
bildet sie zugleich ein Kompensationsmedium für die zweifelhaft gewordenen ra-
tionalen Wissenschaften, die Nietzsche in der Geburt der Tragödie als „sokra-
tisch“ kritisiert. Die sokratisch verfaßte Kultur hat gerade den Bezug zur wahren, 
d.h. dionysisch-apollinischen Kunst (d.h. der Opern Wagners) verloren und muß 
deshalb ersetzt werden durch eine tragische Kultur, in deren Zentrum die Kunst 
steht. Damit wird die Ästhetik zu einer Metaphysik der Kunst, die scheinbar den 
Mythos über die Ratio stellt. Durch ihren scheinbar irrationalen Charakter scheint 
gerade die Musik prädestiniert dafür, den Mythos darzustellen und sich gegen die 
rationale Vernünftigkeit zu wenden. Ich werde im folgenden zu zeigen versuchen, 
daß auch eine nichtmetaphysische Interpretation der ratiokritischen Funktion der 
Musik im Anschluß an Nietzsche möglich ist.

Die ästhetische Reflexion über Musik vollzieht sich im allgemeinen in vier 
Hinsichten:
1. Die Musik verläuft in der Zeit, sie ist wesentlich ein prozessuales Geschehen.
Sie unterhält keine Beziehung zum Raum. Daher ist die ästhetische Erfahrung der 
Musik wesentlich eine Erfahrung der Temporalität.
2. Die Musik wird in mathematisch-physikalischen Relationen beschrieben: als 
Verhältnis von Frequenzen, Intervallen und Tondauer.
3. Die Musik ist eine nichtrationale allgemeine Sprache, z.B. eine des Gefühls, der 
Emotionen oder des Körpers. Das die Musik aufnehmende Medium ist nicht der 
Verstand, sondern der Leib. 
4. Die Musik stellt etwas Nichtsichtbares oder Unsichtbares vor. Sie steht in keiner 
mimetischen Beziehung zum Sichtbaren, kann allerdings z.B. Affekte, den Willen 
oder Stimmungen abbilden oder ausdrücken.

Es ist bekannt, daß Kants Kritik der Urteilskraft33 nicht nur als Kritik der Urteils-
kraft und des teleologischen Denkens (der Zweckmäßigkeit ohne Zweck) einen 
zweifelhaften Status als Ästhetik im Sinne der  hat, sondern sich nur 
unwillig und sekundär mit einer Ästhetik als Theorie der schönen Künste beschäf-
tigt, welche als Theorie der erhabenen Kunst fast gänzlich fehlt.34 Im Zentrum der 

32 Eine funktionale Bestimmung der gegen Ende des 18. Jahrhunderts entstehenden 
Poesie gibt Karl Eibl in seinem Buch: Die Entstehung der Poesie (Insel, Frankfurt/
Main u. Leipzig 1995).

33 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1974). Im folgenden wird nach der Ausgabe B unter dem Sigel [KdU B] 
zitiert.

34 ‚Fast gänzlich fehlt‘, d.h., daß die erhabene Kunst in und durch eine Klammer aus 
dem eigentlichen Diskurs der Kritik der Urteilskraft ausgeschlossen bleibt und nur 
eine supplementäre Funktion beanspruchen kann. Das Erhabene außerhalb der Er-
fahrung von Naturobjekten (also in der Kunst) wird in einer eingeklammerten Text-
stelle auf die Übereinstimmung von Kunst und Natur reduziert: „(das [Erhabene der 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


187

Kritik der Urteilskraft steht nicht das Kunstwerk, sondern die – allerdings noch 
nicht explizit so genannte – ästhetische Erfahrung des Rezipienten, und, in weit 
geringerem Maße, die Künstlerdialektik von naturhaftem regelsetzenden Genie 
und regelkonformen Schaffen. Zudem hat die dritte Kritik eine Scharnierfunktion 
zwischen theoretischer und praktischer Philosophie, zwischen der Kritik der rei-
nen Vernunft und der Kritik der praktischen Vernunft.35

In der Kritik der Urteilskraft nimmt die Musik hinter der „Dichtkunst“ den 
zweiten Rang innerhalb einer Hierarchie der Künste ein, und zwar deswegen, weil 
sie „den redenden [Künsten, J.S.] am nächsten kommt“ (KdU B 218), auch wenn 
sie „durch Vernunft beurteilt, weniger Wert [hat], als jede andere der schönen Kün-
ste“ (KdU B 218). Die Musik bewegt sogar „das Gemüt mannigfaltiger, und, ob-
gleich bloß vorübergehend, doch inniglicher“ als die Poesie, ist jedoch gleichwohl 
„mehr Genuß als Kultur“, weil das durch die Musik erregte „Gedankenspiel“ bloß 
„die Wirkung einer gleichsam mechanischen Assoziation“ ist (KdU B 218). Dieses 
Gedankenspiel kann die Musik gerade wegen ihres sprachähnlichen Charakters 
erregen. Jeder „Ausdruck der Sprache [hat] im Zusammenhange einen Ton [...], der 
dem Sinne desselben angemessen ist“. Dieser Ton bezeichnet „mehr oder weniger 
einen Affekt des Sprechenden“, den er auch „im Hörenden hervorbringt“ und so in 
„diesem umgekehrt auch die Idee erregt, die in der Sprache mit solchem Tone aus-
gedrückt wird“. Der „Reiz“ der Musik liegt darin, daß sie „so wie die Modulation 
gleichsam eine allgemeine jedem Menschen verständliche Sprache der Empfindun-
gen ist, die Tonkunst diese für sich allein in ihrem ganzen Nachdrucke, nämlich als 
Sprache der Affekten ausübe, und so, nach dem Gesetze der Assoziation, die damit 
natürlicher Weise verbundenen ästhetischen Ideen allgemein mitteile“ (KdU B 218 
f.). Was der Musik als Sprache fehlt, ist deren vernünftiger Charakter (die Intel-
ligibilität des Sinns); was sie mit der Sprache verbindet, ist, daß sie einen tonalen 
Zusammenhang in der Zeit organisiert. Durch diesen tonalen Zusammenhang fun-
giert Musik als eine allgemeinverständliche Sprache. Da die ästhetischen Ideen, 
die die Musik so mitteilt, „keine Begriffe und bestimmte Gedanken sind“, bringt 
sie „vermittelst einer proportionierten Stimmung“ von Harmonie und Melodie, die 
„mathematisch unter gewisse Regeln gebracht werden kann“, die „ästhetische Idee 
eines zusammenhängenden Ganzen einer unnennbaren Gedankenfülle“ (KdU B 
219) zum Ausdruck. Nur diese mathematische Form, die nicht durch bestimmte 
Begriffe vorgestellt werden kann, sichert das Wohlgefallen an der bloßen „Refle-
xion über eine solche Menge einander begleitender oder folgender Empfindungen 
mit diesem Spiele derselben“ und damit die „für jedermann gültige Bedingung 
seiner Schönheit“ (KdU B 219). Schön – und nicht bloß angenehm – ist die Musik 
daher, weil sie nicht allein auf „bloßem Sinneneindruck“ beruht, sondern als „die 
Wirkung einer Beurteilung der Form im Spiele vieler Empfindungen anzusehen“ 
(KdU B 213) ist und damit eine Reflexion ermöglicht, die „von Empfindungen zu 
unbestimmten Ideen“ (KdU B 221) führt. Da die Musik jedoch „bloß mit Empfin-
dungen spielt“ und ihre Wirkung immer nur „transitorisch“ ist, ihre Wirksamkeit 

Kunst, J.S.] wird nämlich immer auf die Bedingungen der Übereinstimmung mit der 
Natur eingeschränkt)“ (KdU B 76).

35 Cf. hierzu Kapitel 3 der vorliegenden Arbeit.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188

also an die Zeitdauer ihres Erklingens gebunden ist, kann sie nicht wie die anderen 
Künste „die Einbildungskraft in ein freies und doch zugleich dem Verstande an-
gemessenes Spiel versetzen“ und damit „zugleich ein Geschäft“ betreiben, indem 
sie „ein Produkt zu Stande bringen, welches den Verstandesbegriffen zu einem 
dauerhaften [...] Vehikel“ zur Förderung der „Urbanität der obern Erkenntniskräf-
te“ (KdU B 220 f.) dient. An der Musik wird also kritisiert, daß sie kein bleibendes 
Produkt generiert. Daher kommt der Musik „nach der Kultur“ geschätzt nur der 
unterste Rang der Künste zu (KdU B 220).36

Die Musik wird also von Kant gerade wegen ihres sprachähnlichen Charakters 
geschätzt, während ihre Inkompatibilität mit der Vernunft bzw. dem Verstand ihr 
abträglich ist. Sprachähnlich ist die Musik, weil sie analoges Material wie die ge-
sprochene Sprache verwendet, nämlich Töne und Laute, und weil sie diese Töne als 
eine zusammenhängende Abfolge organisiert. Damit entspricht sie nur der mate-
riellen oder lautlichen Seite der Sprache bzw. dem, was Derrida als Körperlichkeit 
der Schrift verstanden hat, nicht aber ihrer intelligiblen und erkenntniszuträglichen 
Seite, also der Sphäre des Sinns und des Verstands.37 Der Vernunft entgegengesetzt 
ist die Musik also gerade wegen ihres sprachähnlichen Charakters, weil sie im 
rationalen Sinne keine Sprache des Sinns ist. Die Sprachähnlichkeit rührt aus der 
zur Sprache analogen Gestalt der Musik als Abfolge zusammenhängender Töne. 
Kant charakterisiert die Musik auch als körperliches Spiel: „In der Musik geht die-
ses Spiel von der Empfindung des Körpers zu ästhetischen Ideen (der Objekte für 
Affekten), von diesen alsdann wieder zurück, aber mit vereinigter Kraft, auf den 
Körper“ (KdU B 224 f.). Sie ist eine Art allgemeine Sprache (da keine besondere 
Muttersprache voraussetzend), die gerade aufgrund ihrer Allgemeinheit eine Art 
körperliches Spiel durch die empfundenen Töne hervorruft. Die Musik ist so die 
paradigmatische Kunst einer Ästhetik des Spiels. Das zeigt sich schon in unserem 
Sprachgebrauch, wenn wir davon sprechen, daß jemand ein Instrument spiele. Im 
folgenden werde ich Kants Kritik der Musik in eine Kritik der rationalen Sprach-
auffassung durch Musik bzw. die ästhetische Erfahrung der Musik umwenden. 
Eine rationalistische Sprachauffassung verkennt nämlich gerade die musikalische 
bzw. semiotisch-materiale Seite der Sprache.

Auch Paul de Man reflektiert den Zusammenhang von Musik und Sprache in 
seiner Kritik der Rousseauinterpretation Derridas. Die Musik ist etwa bei Rous-

36 Ein „gewisser Mangel der Urbanität“ haftet der Musik auch insofern an, als daß sich 
ihr „Einfluß“, ähnlich wie ein „sich weit ausbreitende[r] Geruch“, weiter ausdehnt, 
„als man ihn verlangt“, nämlich „auf die Nachbarschaft“ (in diesem Fall Kant selbst), 
welche „entweder mit zu singen oder ihr Gedankengeschäft niederzulegen“ genötigt 
ist und damit der „Freiheit andrer, außer der musikalischen Gesellschaft, Abbruch 
tut“ (KdU B 221 f.). Der biographische Kontext dieser späteren Zusetzung zur Kritik 

der Urteilskraft ist hinreichend bekannt.
37 Dieser Doppelcharakter der Sprache – die Körperlichkeit oder Materialität der Schrift 

einerseits und die die Intelligibilität des Zeichens garantierende Iterabilität oder Idea-
lität andererseits – folgt einer Analyse von Jacques Derrida. Cf. Jacques Derrida: Das 

Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der Repräsentation (in: ders.: Die

Schrift und die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 351-379), bes. S. 375.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


189

seau „höher als die Literatur eingestuft“38. Er „kehrt die in der Ästhetik des 18. 
Jahrhunderts vorherrschende Hierarchie um und gibt der Musik den Vorrang vor 
der Malerei“. Die Musik ist der Malerei gerade wegen ihres Mangels an „Sub-
stanz“ überlegen: sie ist „ein reines System von Beziehungen, das in keiner Weise 
von der substantiellen Behauptung einer Anwesenheit, sei es als Sinnesempfin-
dung oder als Bewußtsein, abhängig ist“. Die Musik ist „Spiel von Beziehungen“ 
und „reine Struktur“, ihre Zeichen haben einen „semiotischen und nichtsinnlichen 
Status“ (IÄ 212). Das musikalische Zeichen ist nicht identisch wiederholbar, da 
es keine Substanz bezeichnet, muß sich aber gerade deswegen „ständig in einer 
zwangsläufig endlosen Bewegung wiederholen“.39 Dem entspricht die Iterabilität 
des Zeichens selbst. Diese „Bewegung dauert an, ob eine Illusion der Anwesenheit 
entsteht oder nicht und ohne Rücksicht auf die Art und Weise, wie das Subjekt ihre 
Intentionalität interpretiert – sie wird bestimmt durch die Natur des Zeichens als 
Bezeichnendes, durch die Natur der Musik als Sprache“. Das daraus resultierende 
Wiederholungsmuster ist der Grund für die Zeitlichkeit der Musik. Sie steht in dem 
Paradox, einerseits dazu verdammt zu sein, „stets nur als Moment zu existieren, 
als ständig scheiterndes Streben nach Bedeutung“ und andererseits gerade durch 
dieses Scheitern davor geschützt zu sein, „im Moment aufzugehen“ (IÄ 213). Mu-
sik ist daher „die diachrone Version des Musters der Nichtübereinstimmung inner-
halb des Moments“. Ihre „sukzessive Struktur“ ist „eine unmittelbare Folge ihres 
nichtmimetischen Charakters“. Die Musik „ahmt nicht nach, denn ihr Referent ist 
die Negation ihrer eigentlichen Substanz, des Tons“ (IÄ 214). Rousseau habe die 
Musik und Sprache gleichgesetzt, indem er ihren musikalischen Charakter ernst-
nimmt: „Für Rousseau ist erst in dem Augenblick eine Sprache gegeben, wenn das 
Sprechen einem Prinzip gemäß strukturiert wird, das dem Strukturprinzip der 
Musik entspricht“. Wie die Musik „ist auch die Sprache ein diachrones System von 
Beziehungen, die sukzessive Abfolge einer Erzählung“ (IÄ 215). Bei Rousseau 
erhalten diachrone „Strukturen wie die Musik, die Melodie oder die Allegorie [...] 
den Vorzug vor pseudosynchronen Strukturen wie der Malerei, der Harmonie oder 
der Mimesis, da diese zu dem irrtümlichen Glauben an eine Stabilität der Bedeu-
tung verführen, die es in Wahrheit gar nicht gibt“ (IÄ 217). De Man schließt, daß 
auch die späte Selbstkritik Nietzsches an der Rolle, die Wagner in der Geburt der 
Tragödie spielt, der Anwesenheit Wagners in dem Text gilt, die „der Musikali-
tät als der Allegorie des von Nietzsche angestrebten rhetorischen Modus im Weg 
stand“ (IÄ 225), nämlich lieber zu singen als zu reden. Auf den ‚sprachkritischen‘ 
Aspekt der Musik wie auf die Musikalität bei Nietzsche werde ich weiter unten 
noch zu sprechen kommen.

Die paradigmatische Rolle der Musik als höchste oder tiefste Erfahrung der 
Kunst und als ästhetische Mustererfahrung wird von Nietzsche bereits in seiner 
frühen Schrift Geburt der Tragödie von Schopenhauer übernommen und zugleich 

38 Paul de Man: Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation 

(in: ders.: Die Ideologie des Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1993, S. 185-230), hier S. 199. Im folgenden unter dem Sigel [IÄ] zitiert.

39 Allerdings gilt auch für sprachliche Zeichen, daß sie im strengen Sinne nie identisch 
wiederholbar sind.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190

umgewertet. Hier ist nicht der Ort, das komplizierte Verhältnis von Schopenhauer 
und Nietzsche zu reflektieren. Allerdings übernimmt Nietzsche den bereits bei 
Kant vorhandenen doppelten Charakter der Musik – als Sprache und als Spiel 
– und wertet ihn um: gerade ihr Charakter als nicht-rationale Sprache macht die 
Musik tauglich für eine Einlösung des vernunftkritischen Anspruchs der Kunst in 
der Ästhetik der Geburt der Tragödie. Nietzsche übernimmt damit nicht nur die 
Konzeption der Musik als Sprache, sondern auch den Antagonismus von Musik 
und Vernunft bzw. Verstand. Musik wirkt nicht auf den Verstand, sondern auf den 
Leib. Gerade das sichert das vernunftkritische Potential der Musik.

Die intelligibel-materielle Doppelstruktur der Sprache erlaubt es, eine dekon-
struierte Variante des Verhältnisses von Sprache und Musik zu formulieren. Die 
Opposition von Intelligibilität (Wiederholbarkeit) des Sinns bzw. des Signifikats 
und der Materialität der Schrift, des Lautes und des Zeichens (Signifikant) teilt 
die Sprache in eine bewußte, rationale, sokratische Seite und eine mythische, mu-
sikalische und sinnliche Seite. Als beide übergreifendes Moment läßt sich ein von 
Roland Barthes entlehnter Terminus, der der Signifikanz verstehen. Signifikanz 
bezeichnet das Spiel der Signifikanten und die Arbeit des Sinns, also die Weise des 
zur-Bedeutung-Kommens im Prozeß der Bedeutsamkeit selbst.40

Musik wäre dann ein – besser das – Beispiel eines nicht-intelligiblen Signifika-
tionsspiels, in dessen Namen Musik auch als kritische Instanz gegenüber der (sokra-
tischen) Metaphysik neuzeitlicher rationaler Erkenntnisweisen funktioniert. Damit 
wäre die These verbunden, daß Nietzsche eine Ästhetik, die den sprachlichen Text 
über die Musik stellt, nicht einfach nur umdrehte (was nur eine Umkehrung inner-
halb eines einheitlichen Raumes der Metaphysik wäre), sondern die Relation von 
Musik und Sprache dekonstruiert, d.h. sowohl ihre metaphysischen Implikationen 
offenlegt als auch eine ‚diesseitige‘ Variante ihrer Relation anbietet.

Innerhalb einer eher hermeneutischen Problemstellung entspräche eine Konzep-
tion der Musik als Signifikanz ihrer Fassung als einer Sprache mit uneinholbarer 
Bedeutungsfülle. Musik ist auf eine Weise bedeutsam, die nicht hermeneutisch ein-
geholt werden kann. Das liegt daran, daß die Musik keine Interpretation von etwas 
in der Sprache Gesagtem ist. Umgekehrt erscheint vielmehr die Sprache als Pro-
dukt einer ursprünglichen Musikalität oder Signifikanz. Die Musik produziert eine 
Bilderflut, die sich in der Sprache als Metapher sedimentiert. Die Musik kann der 
Sprache zudem eine tiefe Bedeutsamkeit verleihen. Die Sprache ist in sich gespal-
ten: sie kann entweder die Erscheinungs- und Bilderwelt oder die Musik nachahmen 

40 Roland Barthes: Der Körper der Musik. Zuhören (in: ders.: Der entgegenkommende 

und der stumpfe Sinn, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1990, S. 249-263): „Drittens ist 
das, worauf da und dort gehört wird (hauptsächlich im Feld der Kunst, deren Funk-
tion oft utopisch ist), nicht das Auftreten eines Signifikats, das Objekt eines Wieder-
erkennens oder einer Entzifferung, sondern die Streuung schlechthin, das Spiegeln 
der Signifikanten, die ständig um ein Zuhören wetteifern, das ständig neue hervor-
bringt, ohne den Sinn jemals zum Stillstand zu bringen: Dieses Phänomen nennt man 
Signifikanz (es unterscheidet sich von der Bedeutung)“ (l.c., S. 262 f./Hervorhebungen 
von mir, J.S.). „Die Streuung schlechthin“ ist das, was Derrida als „Dissemination“ 
bezeichnet hat.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


191

(cf. GdT/KSA I 49). Das Bild verbindet Musik und Sprache: während Musik Bilder 
produziert, ist Sprache sowohl produzierte Bildlichkeit (sie besteht aus stillgestellter 
Metaphorik) als auch produktive Metaphorizität. Auch Begriffe sind Resultate die-
ses ursprünglich musikalischen Prozesses. Hier wäre im Anschluß an Nietzsche eine 
musikalische und eine rhetorische Sprachkonzeption zu unterscheiden.

Die Signifikanz der Musik – das differentielle Spiel ihrer Signifikanten – läßt 
sich in keinem bestimmten oder bestimmbaren Sinn und in keiner bestimmten 
oder bestimmbaren Bedeutung stillstellen. Auf die Frage, warum das durch Mu-
sik Dargestellte von analytischer Sprache nicht eingeholt werden kann, lautet die 
Antwort: weil sie das nichtsichtbare semiotische Spiel darstellt, und das heißt: daß 
sie strenggenommen ‚nichts‘ darstellt, sondern etwas herstellt: mehr oder weniger 
freies Spiel der Signifikanten. In diesem Spiel kommt es zu einem Freisetzen der 
materialen Signifikanten gegenüber der Bedeutungsstiftung des Signifikats durch 
die Weise der formalen Anordnung der Elemente im Kunstwerk.41 Als Resultat die-
ses Prozesses können zwar Bilder (reale oder Metaphern) stehen, aber die Musik 
selbst ist keine Abbildung der sichtbaren Welt. Als mathematisch erfaßbare Struk-
tur verläuft sie in der Zeit. Daher ist Musik auch keine Interpretation des in der 
Sprache Gesagten, sondern eine nicht-rationale Sprache, die zum Leib spricht. Die 
gewöhnliche Sprache des alltäglichen Gebrauchs verdeckt gerade in ihrer Sinnhaf-
tigkeit ihre Signifikanz. Es ist aber die Signifikanz, die als ihren Effekt einen fest-
stellbaren Sinn produziert. Die zugrundegelegte Signifikanz erlaubt es nicht nur, 
die Analogie von Sprache und Musik herauszustellen, sondern plausibilisiert auch 
die These, daß Musik eine nichtmetaphysische Metaerfahrung über Sprache bzw. 
die Weise sprachlicher Signifikation überhaupt ermöglicht. Allerdings gilt auch 
für Lyrik, daß sie eine hermeneutisch uneinholbare Bedeutsamkeit generiert.

Eine hier einsetzende Analyse der Geburt der Tragödie hat Rudolf Fietz gelie-
fert.42 Fietz entwickelt eine semiotische Lesart der These Nietzsches, daß die „mu-
sikalische Tragödie“ zugleich „den Untergrund und die Geburtsstätte des Wortes 
danebenstellen und uns das Werden des Wortes, von innen heraus, verdeutlichen“ 
(GdT/KSA I 138) kann. Fietz geht von einer „radikal antimetaphysischen Semiotik“ 
des frühen Nietzsche aus, in der sich ein antimetaphysisches Verhältnis von Musik 
und Sprache trotz aller Übernahmen des Vokabulars von Schopenhauer bzw. Wag-
ner formulieren läßt (cf. AM 144-148). Die Charakteristik der Musik als Tonspra-
che diente demzufolge seit Mitte des 18. Jahrhunderts dazu, die Instrumentalmusik 
selbst ästhetisch als eine bedeutungshafte Sprache zu begründen. Der Mangel an 

41 Cf. Christoph Menke: Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfahrung nach Ador-

no und Derrida (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991); Ruth Sonderegger: Für eine Äs-

thetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und der Eigensinn der Kunst (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 2000).

42 Rudolf Fietz: Am Anfang ist Musik. Zur Musik- und Sprachsemiotik des frühen Nietz-

sche (in: Tilman Borsche (Hg.): ‚Centauren-Geburten‘. Wissenschaft, Kunst und Phi-

losophie beim jungen Nietzsche, de Gruyter, Berlin 1994, S. 144-166). Im folgenden 
unter dem Sigel [AM] zitiert. Ausführlicher zum selben Thema auch: ders.: Medien-

philosophie. Musik, Sprache und Schrift bei Friedrich Nietzsche (Königshausen & 
Neumann, Würzburg 1992).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192

Bedeutungshaftigkeit gegenüber der normalen Sprache, der nichtwortsprachliche 
Charakter der Musik wird jedoch im neunzehnten Jahrhundert von einem Mangel 
zu einem „Garanten ihrer [der reinen Instrumentalmusik, J.S.] ästhetischen Souve-
ränität“ (AM 148). Musik ist demnach als eine allgemeine Sprache „reine bewegte 
Signifikanz, die nicht aufgeht in kodifizierter Bedeutung“. Musik ist Sprache vor
der Wortsprache: die Signifikantenbewegung der Musik bleibt vor-wortlich oder 
vor-signifikativ, „d.h. nicht in konventioneller Bedeutung sich feststellendes Spiel“, 
die sich im Unterschied zur Wortsprache nicht in festgestellten Bedeutungen oder 
Begriffen sedimentiert. Allerdings muß hier gegen Fietz eingewendet werden, daß 
die europäische Musik durchaus konventionell – in ihrer Syntax und der Befol-
gung diverser Regeln – ist. Nur der fehlende semantische Gehalt von Musik erlaubt 
es ihr, sich der Konventionalität z.T. zu entziehen. Nietzsches Rede von der Musik 
als einer allgemeinverständlichen Sprache verweist daher nicht auf einen einheit-
lichen Code zur Entzifferung musikalischer Strukturen, sondern die musikalische 
Sprache ist „gerade wegen des Fehlens einer verbindlichen Kodierung offen für je 
eigene, individuelle Rezeptionsvollzüge“ (AM 150) – zumindest in einem abend-
ländisch-europäischen Raum eines tradierten Kulturvollzuges, müßte man wohl 
hinzufügen. Daher gibt es – zumindest im Rahmen dieses kulturellen ‚Raumes‘ 
– „die Möglichkeit eines freien, unmittelbaren und unreglementierten Zugangs für 
einen jeden“. Es handelt sich also um eine demokratische Kunst.

Die Musik ist dabei nicht asemantisch, sondern ein „syntaktisches Gefüge 
ohne kodifizierte semantische Dimension“, d.h., daß erst „in ihrer vorwortlichen 
Universalität, in ihrer Gesamtheit als Beziehungsgefüge“ Musik bedeutend und 
„‚Symbol‘ des Weltwillens“ werden kann. Ähnlich wie die Elemente der reinen 
Logik „rein syntaktisch, durch das differentielle Spiel der (leeren) Signifikanten 
unter- und gegeneinander“ (AM 151) definiert sind, ist auch die musikalische Har-
monie durch die formalen Verhältnisse von Tönen charakterisiert. Die Musik ist 
„tönende Form, deren Elemente in ständiger hitziger Bewegung sind und nie in 
bestimmter oder bestimmbarer Position sich fixieren lassen, eine dynamische, im 
unendlichen Spiel der Differenz sich je neu konstituierende und destruierende To-
talität“ (AM 152). Eine Erläuterung der trivialen Tatsache, daß es natürlich identi-
fizierbare Elemente in der Musik gibt und für ihr ‚Verständnis‘ geben muß, liefert 
Fietz später im Anschluß an Wittgenstein und Goodman nach.

Die Musik kann auch Abbild des „Ur-Einen“ sein, da „dieses selbst nicht als 
Fülle des Seins, als Präsenz und Substanz gedacht ist“, sondern den Widerspruch 
in sich trägt, da das Ur-Eine als „Widerspruch, Streit, Unterschied, Differenz, von 
sich selbst getrennt und gespalten“ von Nietzsche konzipiert ist. Am Anfang ist 
daher „die Differenz“, und dieses Ur-Eine als „Mangel und Widerspruch liegt ‚vor‘ 
aller Erscheinungswelt, ist Bedingung der Möglichkeit von Erscheinungen über-
haupt, insofern diese erst durch gegenseitige Differenzierung als Erscheinungen 
sich konstituieren“. Das Ur-Eine bezeichnet daher kein metaphysisches Konzept 
eines Dings an sich oder eines tragenden Grundes mehr, sondern der „Grund ‚ist‘ 
der innerhalb der Erscheinungswelt (nicht seiende, sondern) wirkende Abgrund, 
der das Sein (der Erscheinungen) allererst stiftet. Der Wille ist ‚nicht nur leidend, 
sondern gebärend‘. Sein ‚Sein‘ ist Wirken“ (AM 152).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


193

Der Wille als „persistierender Entzug“ bleibt daher das „schlechthin Unbe-
stimmbare“; er ‚ist‘ daher kein Seiendes, sondern „Werden, das Seiendes erst her-
vorbringt, ein asubstantieller leerer Punkt, der sich fortwährend in jene Lücke ent-
zieht, die Substanzen gegeneinander sich profilieren und dadurch sein läßt“. Diese 
„Geburt der empirischen Welt aus dem werdend-wirkenden Widerspruch versteht 
Nietzsche als künstlerischen Urprozeß“: „‚Real‘, weil wirkend, ist die Dissonanz, 
das Störend-Häßliche, der indifferente Punkt: das, was sich nicht auf eine letzte 
beruhigende Konsonanz und substantielle Einheit reduzieren und festsetzen läßt, 
was alle Konsonanz und Einheit durchkreuzt und in diesem Durchkreuzen zu-
gleich ‚erzeugt – aus jenem indifferenten Punkte‘“. Die „unaufhörliche Bewegung 
der Differenz ist der schöpferische Urprozeß, den der Mensch im künstlerischen 
Schaffen wiederholt“ (AM 153). Dieser Urprozeß ist eine „musikalische Bewe-
gung“, so daß die „Musik als freies Signifikantenspiel [...] eine Wiederholung die-
ses Urprozesses [ist] und [...] daher ‚wahre allgemeine Sprache‘ des Urgrundes 
der Welt sein“ kann. Musik bringt so ‚zur Sprache‘, „was Sprache verheimlicht, 
sie hebt an, wo die Sprache (sich) versagt. Sprache ist Produkt der ursprünglichen 
differentiellen (musikalischen) Bewegung“ (AM 154).

Es handelt sich also eigentlich um ein semiotisches Geschehen, das Sprache wie 
Musik eher übergreift, als daß die eine der beiden auf die andere reduzibel wäre. 
Beide kennzeichnen verschiedene semiotische Bedeutungsfunktionen. Die Spra-
chanalogie wählt der junge Nietzsche dabei lediglich aus Mangel an zur Verfügung 
stehendem semiotischen Vokabular, wie es – laut Fietz – erst Saussure, Jakobson, 
Lacan, Wittgenstein und Goodman bereitstellen.43 Die dionysische Wahrheit des 
Signifikantenflusses entspricht weder der „adaequatio“ noch der „aletheia“, da sie 
nicht verallgemeinerbar ist, sondern an den „individuellen musikalischen Vollzug“ 
(AM 155 f.) gebunden bleibt. Fietz resümiert, daß das „Zeigen der [generativen] 
Form“ das „Transzendentale des Sagens von Inhalten“ sei, so daß „das Sich-Zeigen 
der Zeichenhaftigkeit selbst“ das eigentlich Ästhetische ist. Das Zeigen der Signifi-
kanz bzw. der Zeichenhaftigkeit, das Freisetzen des materialen Signifikantenspiels 
vor signifikativer Bedeutungszuschreibung ist das der ästhetischen Erfahrung der 
Musik Zugrundeliegende. Musik symbolisiert daher beim jungen Nietzsche das 
Ur-Eine, indem

„sie den künstlerischen Urprozeß (das differentielle Spiel des Werdens) wiederholt. In 
ihrer dynamischen Form zeigt die Musik ihre eigene, Formen generierende und destruie-
rende Bewegungsenergie und stellt sie zugleich als die des unsagbaren Ur-Einen aus, von 
dem her sie, die Musik, ‚gesagt wird‘. [...] Die (exemplifizierende) Musik erweist sich als 
das Transzendentale der (denotierenden) Sprache. Insofern ist sie Anfang.“ (AM 157)

Oder vielleicht besser: Ursprung. Von hier ausgehend läßt sich der Mensch als 
ästhetisches Subjekt denken und dieses als musikalisches Subjekt. Die These vom 
Mensch als Musiker impliziert, daß der Mensch im „(produzierenden wie rezipie-
renden) Vollzug von Musik [...] die Täuschung nicht nötig“ hat, sondern „für eine 

43 Zur semiotischen Deutung des Sprachvokabulars im Anschluß an Wittgenstein und 
Goodman cf. AM 154 ff.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194

kurze Zeitspanne [...] in der ‚Wahrheit‘ des Signifikantenflusses“ lebt, indem er 
„sein Selbstbewußtsein an diesen Fluß“ entäußert. Dies ließe sich auch als Überwäl-
tigungserfahrung der Temporalität des Zuhörers verstehen, in der sich dieser einer 
ihm äußerlichen zeitlichen Organisation durch die ursprünglich rhythmisierende 
Musik hingibt. Insofern hört der musikalisch berauschte Mensch auch auf, indivi-
dueller Mensch, d.h. sich „reflexiv seiner personalen Identität“ versicherndes Ich 
zu sein (AM 162). Damit transformiert sich das alltägliche Individuum zum ästhe-
tischen Subjekt, das seine rationale Selbstkontrolle im musikalischen Spiel der Kräf-
te aufgibt. Mit einer von hier ausgehenden Rekonstruktion von Nietzsches Konzept 
der ästhetischen Subjektivität im Kontext der Geburt der Tragödie beschäftigt sich 
der vierte und letzte Abschnitt dieses Kapitels, in dem die Freilegung einer nicht-
metaphysischen ästhetischen Subjektivität mit einer nichtmetaphysischen Ästhetik 
des Spiels zu verknüpfen versucht wird. Musik erscheint dann als paradigmatische 
Kunst einer Ästhetik des souveränen Spiels44 von Herstellen und Zerstören.

Musik und semiotische Potenz der Sprache sind beide unsichtbar und objekti-
vieren sich im Bild – sei es dem der Plastik, dem der Malerei oder als Metapher. 
Sprache ist dann nicht mehr transparenter Träger von Bedeutungen, sondern sie 
stellt die ihre eigene Medialität gegenüber einer idealistischen Identitätstheorie der 
Bedeutung – z.B. als Lyrik – aus. Die Materialität des Lautes und des schriftlichen 
Zeichens im differentiellen Spiel der Signifikanz läßt sich als Basis der Bedeut-
samkeit der Sprache auffassen, während die Idealität des sprachlichen Sinns durch 
die von der neuzeitlichen Herrschaft der Ratio sichergestellte ideale Wiederholbar-
keit der Zeichen in ihrem Gebrauch garantiert wird.45

Als Fazit läßt sich festhalten, daß die Musik über keine begriffliche Allge-
meinheit verfügt, sondern auf die Erscheinung eines Einzelnen (als einzigartiger 
struktureller Zusammenhang, als spezifische Relation) angewiesen bleibt und in-
sofern ästhetisch ist. Die Allgemeinheit der Musik ist konkret und unbestimmt, sie 
ist reine Relation von Elementen (also Signifikanten), ohne jedoch die Relationen 
unsubstituierbar zu machen. Zudem ist Musik zeitlich prozessierende Relationali-
tät und damit analog zu sprachlichen Vollzügen, aber ohne die Doppelstruktur der 
sprachlichen Zeichen (Signifikant/Signifikat; Laut/Bedeutung etc.) aufzuweisen. 

44 Nietzsche gibt zwei verschiedene Ansätze zu einer nichtmetaphysischen Ästhetik: zum 
einen durch den Begriff des Spiels, zum anderen durch die Rückführung der Ästhetik 
auf die Physiologie der Leiblichkeit. Cf. z.B. Der Fall Wagner (in: Friedrich Nietz-
sche: Kritische Studienausgabe 15 Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruy-
ter, München/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, Band VI, S. 9-54).

45 Das Verhältnis von Musik und Sprache wird hier also auf das einer semiotischen Ana-
logie reduziert. Davon unberührt bleibt jedoch die Vielfalt anderer möglicher Bezie-
hungen von Musik und Sprache: Sprache in der Musik; Sprache als Beschreibung der 
ästhetischen Erfahrung bzw. des ästhetischen Erlebens; Musik und Gesang entweder 
von der Sprache ausgehend oder von der Musik ausgehend; Musik als Sprache der 
Emotionen und Empfindungen; Programmmusik (Musik als Darstellung von Begriffen 
oder Empfindungen); analytische Beschreibungen von Musik auf verschiedenen Ebe-
nen (Funktionsharmonik, Motivabfolgen und -konstellationen, Melodiebeschreibung 
etc.) und der Komplex Partitur/Notentext – Aufführung/Reproduktion/Interpretation.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


195

Allgemeinheit und Allgültigkeit der Musik implizieren ein Mehr des Kunstwerks 
vor jeder einzelnen Interpretation. Dieses Mehr ergibt sich aus der konkreten inter-
nen Weise des ästhetischen Zusammenhängens der Elemente, der musikalischen 
Konstruktion.46 Die Musik organisiert in ihren Strukturen (syntaktische Muster, 
formale Beziehungen, Perioden, Variationen, Wiederholung etc.) Zeit und rhyth-
misiert sie ursprünglich.47 Schließlich ist Musik in Bezug auf Sichtbares weder 
darstellend noch mimetisch, weder abbildend (imitatio) noch repräsentierend, son-
dern ist mathematische Relation in zeitlicher Prozessualität. Allenfalls Gefühle, 
Stimmungen oder gar der „Wille“ – also Nichtsichtbares – können durch Musik 
dargestellt werden. Zudem wirkt Musik direkt auf den Leib und kann so dessen 
Empfindungen beeinflußen.

III

Nietzsche entwickelt in der Geburt der Tragödie eine dialektische Darstellung der 
Konfiguration von Apollo und Dionysus, die alles andere als klar ist. Einmal wer-
den sie als zwei „Triebe“ wahlweise der Kunst oder der Natur zugeschrieben, die 
der Künstler nur nachahmt. In dieser vorkünstlerischen Erläuterung wird Apol-
lo mit dem schönen Schein, der Traumwelt (cf. GdT/KSA I 26), einer „höhere[n] 
Wahrheit“ (GdT/KSA I 27) sowie dem unerschütterlichen Vertrauen in das principi-
um individuationis (cf. GdT/KSA I 28) identifiziert. Der schöne Schein der Traum-
welten ist analog zum apollinischen Schein der Kunst, der eigentlich bereits Schein 
des Scheins ist, denn die empirische Welt ist selbst bereits Erscheinung, Schein. 
Das Apollinische ist zudem an ein kontemplatives Schauen gebunden. Auf der an-
deren Seite wird das Urdionysische mit dem Grausen bzw. Irrewerden identifiziert, 
das einen „plötzlich“ ergreift, wenn „der Satz vom Grunde [...] eine Ausnahme zu 
erleiden scheint“ (GdT/KSA I 28), d.h. wenn der sokratische Erkenntnisanspruch 
an einem Phänomen zerbricht. Neben dieses Grausen tritt eine „wonnevolle Ver-
zückung“ beim Zerbrechen des principii individuationis im dionysischen Rausch; 
ein Moment der rauschhaften Versöhnung von Natur und Mensch; ein Zerbrechen 
der Alltagswelt und alltäglichen Individualität. Grausen, Verzückung und Versöh-
nung zusammen führen zu einem dionysischen Tanz, nachdem die Individuen in 
der Masse aufgegangen sind und „Gehen und Sprechen verlernt“ (GdT/KSA I 30) 
haben. Der Mensch in der urdionysischen Erfahrung ist selbst Kunstwerk, d.h. Pro-
dukt eines Schaffens und nicht autonom Schaffender: in der (ur-)dionysischen Er-
fahrung des Tanzens ist der „Mensch [...] nicht mehr Künstler, er ist Kunstwerk 
geworden“ (GdT/KSA I 30).48

Nietzsche beschreibt das Verhältnis von Apollinischem und Dionysischem al-
lerdings auch als einen Riß, der ursprünglich die Musik durchzieht: während in der 

46 Die Konstruktion fungiert als ein Gegenbegriff zur Inspiration.
47 Cf. Ruth Sonderegger: Für eine Ästhetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und 

der Eigensinn der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000), bes. S. 138 ff.
48 In diesem Punkt der Beschreibung ästhetischer Subjektivität ähnelt Nietzsches Ent-

wurf demjenigen von Schlegel. Cf. Kapitel 4/III dieser Arbeit.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196

dorischen Architektonik der Musik der Rhythmus dominiert, bringen Melos und 
Harmonie dionysische Elemente in die Musik. In der Fusion dieser drei Elemente 
der Musik, d.h. im „dionysischen Dithyrambus“, gilt es jetzt, „das Wesen der Natur 
symbolisch“, zum Beispiel in der „rhythmisch bewegende[n] Tanzgebärde“ aus-
zudrücken. Zugleich wachsen die „anderen symbolischen Kräfte, die der Musik, 
in Rhythmik, Dynamik und Harmonie“ (GdT/KSA I 33 f.) plötzlich ungestüm. 
Symbolisch ist die Darstellung deshalb, weil in ihr eine harmonische Einheit – eine 
Versöhnung – von apollinischen und dionysischen Elementen stattfindet.

Hiervon ausgehend orientiert Nietzsche die diversen Ebenen seiner Argu-
mentation am angeblichen Gegensatz apollinisch/dionysisch.49 Die folgende Re-
konstruktion versucht weitgehend, von allen geschichtlichen, geschichtsphiloso-
phischen, philosophie-, musik- und kunsthistorischen sowie ursprungstheore-
tischen Fragen abzusehen. Auf allen diesen Ebene bemüht Nietzsche die Pseudo-
dialektik von Apollo und Dionysus. Das „schwierige Verhältnis“ (wie Nietzsche 
selber sagt) von Apollo und Dionysus läßt nur eine Minimaldefinition zu: sie sind 
koextensiv und aufeinander angewiesen, d.h. es gibt sie nur gemeinsam. Nietzsche 
selbst gebraucht diese Differenz alles andere als konsequent, eine Analyse der Ver-
schiebungen dieser Dichotomie bleibt hier jedoch ausgespart. Diese Arbeit zielt 
vielmehr zunächst auf eine Erläuterung des internen Verhältnisses von Apollo und 
Dionysus ab (III). Im letzten Abschnitt dieses Kapitels (IV) wird es auf dreifache 
Art erläutert: zum einen in einer strukturellen Lesart, d.h. kunstwerkintern – etwa 
in der griechischen Tragödie oder in Wagners Opern; zum anderen in einer tempo-
ralen Lesart, die den Gegensatz auf doppelte Weise begreift: einerseits rezeptions-
ästhetisch und andererseits produktionsästhetisch.

Das interne Verhältnis von Apollinischem und Dionysischem ist doppelt asym-
metrisch: auf der einen Seite entsteht das Apollinische erst als eine (abwehrende) 
Reaktion auf das Dionysische („Apollo konnte nicht ohne Dionysus leben!“ (GdT/
KSA I 40)); auf der anderen Seite kann das Dionysische nur als Apollinisches er-
scheinen, und zwar zum einen faktisch und zum anderen, weil es als rein Dionysi-
sches unerträglich wäre („Die apollinischen Erscheinungen, in denen sich Dionysus 
objectivirt“ (GdT/ KSA I 64)). Historisch-gesellschaftlich erklärt dies die Genese 
der dorischen Kunst. Diese entstand als apollinische Abwehr eines ursprünglichen 
Einfalls des Dionysischen überall dort, „wo der erste Ansturm ausgehalten wur-
de“. Daher gleicht die dorische Kunst einem „fortgesetzte[n] Kriegslager des Apol-
linischen“, während „überall dort, wo das Dionysische durchdrang, das Apolli-
nische aufgehoben und vernichtet“ wurde (GdT/KSA I 41). Dieses Szenario wirft 
allerdings eine Reihe von Fragen auf. Ursprünglicher Einfall dionysischer Gewalt 

49 Nietzsche wendet die Differenz Apollo/Dionysus auf verschiedenen Ebenen an: in 
einer gesellschaftlichen Dialektik, als geschichtsphilosophisches Prinzip, als reale 
geschichtliche Abfolge kultureller Stufen. Er faßt sie als Kunsttriebe auf, verbindet 
sie mit einer Ursprungsthese über Kunst sowie mit einer Prophezeiung einer Wie-
dergeburt der Tragödie bei Wagner. Auch wird sie auf verschiedener Künste aufge-
teilt (Musik = dionysisch, Malerei = apollinisch) oder musikintern angewendet (auf 
verschiedene Musikarten und -instrumente, auf verschiedene Elemente der Musik). 
Schließlich wird sie auch rezeptionsästhetisch aufgefaßt.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


197

in was? In eine ursprünglich harmonische apollinische Kultur? Einbruch der Bar-
baren und des Barbarisch-Dionysischen in die griechische Kultur? Einbruch des 
Melos und der Harmonie in die dorische Musik der Rhythmik? Einbruch des or-
giastischen Rausches und des Festes in die apollinisch-dorische Traumwelt?

Nietzsche erzählt die Dialektik von Dionysus und Apollo einerseits als pseu-
dohistorische Geschichte und andererseits als metaphysische Erzählung. Die Mög-
lichkeit der Differenz dieser beiden ineinander verwickelten Erzählungen liegt in 
der Territorialität oder Exterritorialität des Dionysischen. Einmal mehr beruht sie 
auf der metaphysischen Differenz von Außen und Innen. In der historischen Er-
zählung bricht das Dionysische von außen in eine ursprünglich apollinische Welt 
ein. Gegen das von außen kommende Dionysische der Barbaren und ihrer Feste 
errichtet die dorische Kunst ihre apollinische Abwehr, hinter der sie „eine Zeit lang 
völlig gesichert und geschützt“ war. Geschützt war bis zu dem historischen Punkt, 
an dem „endlich aus der tiefsten Wurzel des Hellenischen heraus sich ähnliche 
Triebe Bahn brachen“, auch wenn das barbarisch Dionysische und das griechisch 
Dionysische von vornherein durch eine „ungeheure Kluft“ geschieden sind, die im 
Grunde nicht zu überbrücken ist. Trotzdem kommt es zu einer „Versöhnung zweier 
Gegner“ – Apollo und Dionysus – (GdT/KSA I 32), die gemeinsam ein Kind zeu-
gen: die attische Tragödie und den dramatischen Dithyrambus (cf. GdT/KSA I 42). 
Diese Versöhnung beschreibt Nietzsche auch als „Ereignis“ (cf. GdT/KSA I 32).

Andererseits ist das Verhältnis der beiden „Kunsttriebe der Natur“ (GdT/KSA 
I 31) das von wechselseitigen Geburten, die die hellenische Kunstgeschichte her-
vorbringen. In dieser Lesart kommt das Dionysische nicht aus einem barbarischen 
Außen der griechischen Kultur, sondern ist ihr als ihr latenter Urgrund einge-
schrieben. Das Verhältnis von Apollinischem und Dionysischem läßt sich dann nur 
gleichursprünglich und ohne zeitliche Priorität denken. Auf der einen Seite ruht 
das Apollinische auf dem Dionysischen; Apollo kann nicht „ohne Dionysus leben“. 
Auf der anderen Seite droht das Dionysische stets damit, erneut in die apollinische 
Traumwelt einzubrechen. So steht am Anfang der griechischen Kultur nicht ein 
paradiesischer Zustand, sondern eine naive Kunst, die aus Abwehr gegen Dionysus 
ganz und gar apollinisch ist. Apollinische Reaktion bringt sowohl die Kunst hervor 
wie die olympische Götterwelt. Am Ursprung der Kultur – wenn es sich hier noch 
um einen einfachen Ursprung handelte – steht die silenische tragische Einsicht in 
die Nichtigkeit, den Schrecken und die Entsetzlichkeit des Daseins, nach der es 
besser sei, nicht zu sein, als ein menschliches Individuum zu sein (cf. GdT/KSA I 
35 f.). Die Kultur ist nichts anderes als die fortgesetzte Reaktion und die wiederkeh-
rende Sublimierung des Schreckens und Leidens an dieser unerträglichen diony-
sische Wahrheit. Die kulturelle Kunstpraxis ist die stete Produktion eines erlösen-
den Scheins als Reaktion auf ein Leiden oder einen Schrecken. Nietzsches These 
ist nicht, daß es auch Kunst gibt, die auf Schrecken und Leiden reagiert, sondern 
daß dies jedes gelungene Kunstwerk notwendig tun muß, weil dieses Leiden für 
den Menschen existentiell ist, denn es ist die Bedingung seines Daseins selbst.50 In 

50 Diese Nötigung zum erlösenden Schein durch die im Kunstwerk zugleich vergessen-
de Qual hat Adorno als Verrat des ästhetischen Scheins am realen Leiden der Welt 
historisiert und der Kulturindustrie als Schuld angelastet.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198

dieser Einsicht wurzelt die apollinische Scheinwelt, die so quasi im Dienste des Le-
bens kraftvolle Illusionen schafft, eine Welt, in deren „triumphirende[m] Dasein[] 
[...] alles Vorhandene vergöttlicht ist, gleichviel ob es gut oder böse ist“ (GdT/KSA 
I 35). Das Apollinische ist daher eine Art Schleier vor der dionysischen Einsicht in 
die Abgründigkeit des Daseins und kehrt so die silenische Weisheit – daß es besser 
sei, nicht zu sein, als zu sein – um. Insofern ist der apollinische Kunsttrieb der Va-
ter der olympischen Welt, die den Schrecken des Daseins überwindet, verhüllt und 
dem Anblick entzieht. Der Schrecken gebiert den apollinischen Schönheitstrieb so 
„wie Rosen aus dornigem Gebüsch hervorbrechen“ (GdT/KSA I 36). Die apolli-
nisch-dionysische Kunst kann so einen metaphysischen Trost spenden, indem sie 
nämlich zeigt, „dass das Leben im Grunde der Dinge, trotz allem Wechsel der Er-
scheinungen unzerstörbar mächtig und lustvoll sei“ (GdT/KSA I 56). Als Darstel-
lung einer Wahrheit über das Leben begegnet die Kunst einem drohenden Nihilis-
mus, einer buddhistischen Willensverneinung (z.B. à la Schopenhauer) und einem 
Ekel vor der alltäglichen Wirklichkeit, den sie allerdings selbst erst erzeugt, da an-
scheinend nur die Kunst den Blick in die dionysische Wahrheit über die alltägliche 
Wirklichkeit organisieren kann. Die Kunst vermag aber auch den „Ekelgedanken 
über das Entsetzliche oder Absurde des Daseins in Vorstellungen umzubiegen, mit 
denen sich leben lässt“, nämlich dem Erhabenen und dem Komischen (GdT/KSA 
I 57). Da der wahre Quell des Leidens gerade Leiden an der Individuation und 
der Zerstückelung des Dionysus ist („Aus dem Lächeln dieses Dionysus sind die 
olympischen Götter, aus seinen Thränen die Menschen entstanden“ (GdT/KSA I 
72))51, erhält die Kunst „die freudige Hoffnung, dass der Bann der Individuation zu 
zerbrechen sei, als die Ahnung einer wiederhergestellten Einheit“ als einer dritten 
Wiedergeburt des Dionysus (GdT/KSA I 73). Diese Lesart ist metaphysisch, weil 
die Kunst eine höhere Wahrheit artikuliert und weil hier ein teleologisches Modell 
der Geschichte vorausgesetzt ist.

In den apollinischen „Wahnvorspiegelungen und lustvollen Illusionen“, die die 
Natur hervorbringt, um das Leiden am Dasein zu erlösen, zeigt sich ein Selbstver-
hältnis des Willens52, wie Nietzsche in Anspielung auf Schopenhauer sagt: „In den 
Griechen wollte der ‚Wille‘ sich selbst, in der Verklärung des Genius und der Kunst-
welt, anschauen“ (GdT/KSA I 37). In diesem anschauenden Selbstverhältnis des 
Willens gründet die Schönheit der Kunst wie der olympischen Welt. Dieses anschau-
ende Selbstverhältnis gründet in der „metaphysischen Annahme“, „dass das Wahr-
haft-Seiende und Ur-Eine, als das ewig Leidende und Widerspruchsvolle, zugleich 
die entzückende Vision, den lustvollen Schein, zu seiner steten Erlösung braucht“ 
(GdT/KSA I 38). Dieser Schein wird „als ein fortwährendes Werden in Zeit, Raum 
und Causalität, mit anderen Worten, als empirische Realität“ empfunden. Realität, 
Welt und empirisches Dasein gründen in der „in jedem Moment erzeugte[n] Vorstel-

51 Nietzsche faßt die Differenz von Apollinisch und Dionysisch auch als Differenz zwei-
er Kunstwelten, nämlich der Plastik und der Musik.

52 Es ist natürlich die Frage, wie sich diese Bestimmung zu derjenigen Schlegels verhält, 
nach der das ästhetische Subjekt ein Selbstverhältnis der herstellenden Kraft ist. Wie 
verhalten sich also Nietzsches „Wille“ und Schlegels „Kraft“ zueinander? Auf diese 
Frage habe ich keine gute Antwort.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


199

lung des Ur-Einen“. Gegenüber diesem empirischen Schein verhält sich der Traum 
als Schein des Scheins. Das „Depotenziren des Scheins zum Schein“ eröffnet die 
apollinische Kultur und die naive Kunst. Der Schein ist zum einen dionysischer „Wi-
derschein des ewigen Widerspruchs, des Vaters der Dinge“, zum anderen aus diesem 
Schein gewonnene Vision einer „neue[n] Scheinwelt“ des Apollinischen. Dionysus 
und Apollo ernötigen sich wechselseitig, sie haben eine „gegenseitige Nothwendig-
keit“ (GdT/KSA I 39). Die Welt hat die Qual nötig, „damit durch sie der Einzelne zur 
Erzeugung der erlösenden Vision gedrängt werde“ (GdT/KSA I 39).

Reformulieren läßt sich die Differenz von Apollinischem und Dionysischem 
als darstellungsinterne Differenz von (sinnlich-schöner) Erscheinung und dem 
durch die formale Anordnung des Materials in dieser Erscheinung Erscheinenden. 
Die dionysische Destruktion apollinischer Zeichenhaftigkeit zeigt an sich den Täu-
schungs- und Erscheinungscharakter der Kunst selbst. Während das Apollinische 
eine lustvolle Täuschung über die dionysisch-tragische Einsicht der Nichtigkeit 
der Individualität und des wissenschaftlich-rationalen Zugangs zum Sein ist, ent-
stammt das Dionysische aus der Ent-täuschung über das Apollinische, in der dieses 
als (Kultur-)Lüge, Illusion oder anthropomorphe Fiktion destruiert wird. Das Dio-
nysische entsteht als Destruktion alltäglicher Sinnzusammenhänge, als Scheitern 
rationalistischer Wissenschaft und als Erfahrung der Auflösung der Individualität. 
Die ästhetische Lust am Dionysischen ist „Lust an der Destruktion“ (TuF 240). Das 
Dionysische ist sinnverwirrend und -suspendierend, während das Apollinische 
sinnstiftend und ordnend ist. Ihrem Verhältnis entspricht daher auch die Dialektik 
von Selbstreflexion und Selbstbeschreibung, die hier schon im Kunstwerk selbst 
angelegt scheint. In der apollinisch-dionysischen Kunst (ver)sucht Nietzsche, Er-
habenes und Schönes in der Kunstrezeption selbst zu integrieren.53 Die ästhetische 
Erfahrung impliziert sowohl Lust am schönen Schein wie erhabene Lust an des-
sen Zerstörung. Das Apollinische läßt sich auch als dreistellige Relation erläutern: 
schön ist eine Entsprechung von Betrachter, Bild und Welt (cf. TuF 242)54, während 
das Dionysische nicht höhere metaphysische Wahrheit über das Wesen des Seins 
ist, sondern Wahrheit über die Fiktionalität des schönen Scheins und der durch 
Schönheit gegründeten Übereinstimmung von Subjekt und Welt (cf. TuF 244). 
Dies wäre eine nichtmetaphysische Lesart der dionysischen Wahrheitserfahrung, 
da diese keine Metawahrheit über das Wesen des Seins, sondern Wahrheit über 
den (negativen) Weltbezug des Subjekts ist.55 Das Schöne fungiert dann als ideo-

53 Cf. Norbert Bolz: Die Verwindung des Erhabenen – Nietzsche (in: Christine Pries 
(Hg.): Das Erhabene, VCH/Acta Humaniora, Weinheim 1989, S. 163-169).

54 Cf. Friedrich Nietzsche: KSA VI 123: „Im Grunde spiegelt sich der Mensch in den Din-
gen, er hält Alles für schön, was ihm sein Bild zurückwirft“. Allerdings kann auch die 
Darstellung von nicht Schönem – also Häßlichem, Schmerz, Leiden etc. – dieser Rela-
tion entsprechen. Die Kunst ist nicht auf die Darstellung des Schönen eingeschränkt.

55 Allerdings faßt Nietzsche den dionysischen Wahrheitsbegriff sehr weit. Unter an-
derem ist er Erkenntnis über die Fiktionalität der (apollinischen) Individualität; Er-
kenntnis des wahren Menschen (cf. GdT/KSA I 58); Erkenntnis über den illusorischen 
Charakter der Kultur als die sich als die Realität gebende Kulturlüge (cf. GdT/KSA I 
58) oder über empirische Alltagsrealität; Kritik an der wissenschaftlichen Erkenntnis 

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200

logische Verkennung einer eigentlichen Nicht-Entsprechung von Subjekt und Welt, 
die (nämlich die Verkennung) im Dionysischen dekonstruiert wird. Diese Ideologie 
des Schönen – die Illusion einer Harmonie von Subjekt und Welt – scheint unserem 
Alltag bzw. der rationalistischen Kultur notwendig zu inhärieren, so daß wir die 
apollinisch-dionysische Kunst brauchen, um uns der Fiktionalität der geglaubten 
metaphysischen Fundamente unserer rationalistischen Kultur und unserer Welt je 
wieder bewußt zu werden. Hier erscheint es also so, als wäre unser Alltag notwen-
digerweise rationalistisch geprägt (cf. S. 182 dieser Arbeit). Versteht man die Dif-
ferenz Dionysus/Apollo als die zweier Reflexionsformen, so kann man von einer 
dionysischen „depotenzierenden Reflexion“ und einer „begründenden Reflexion“ 
(TuF 236) sprechen. Dem entspricht meine Unterscheidung von verunsichernder 
Selbstreflexion und fundierender Selbstbeschreibung. Auf einer künstlerischen 
Ebene bezeichnet Apollo die Form, Distanz, Begrenzung und alltägliche Bestäti-
gung, also Sinnverdichtung. Das Dionysische dagegen bezeichnet ein Ausbrechen 
aus der festgefügten Welt des Sinns und ein Sich-verlieren im Nichtsinn, ist also 
Sinnsubversion. Die dionysische Metawahrheit ist Wahrheit über den illusionären 
Charakter der apollinischen Darstellung, bleibt aber in der Bedingung ihrer Mög-
lichkeit vollständig an die apollinische Darstellung gebunden (wie die Ironie bei 
Schlegel). Dem dionysischen Moment in der apollinischen Darstellung, d.h. ihrer 
Selbstdestruktion, entspricht strukturell dem, was de Man mit Schlegel als die äu-
ßere Ironie bezeichnet hat: ein darstellungsinternes und darstellungsabhängiges 
Selbstunterlaufen der Fiktionalität des schönen Scheins apollinischer Darstellung 
bzw. von Texten, z.B. durch die formale Anordnung des Materials. Die Dialektik von 
Apollinischem und Dionysischem als Feststellen im Schein und dessen Destruktion 
ähnelt strukturell der Relation von schaffender Poesie und selbstdestruktiver Ironie 
bei Schlegel. Feststellen in einem Werk und dessen Destruktion, Schaffen und Zer-
stören sind alle Teil eines künstlerischen Urprozesses. Auf der depotenzierenden 
Reflexion dionysischer Kunst soll sich laut Nietzsche eine zu schaffende „Kultur 
der Freiheit“ gründen. Nietzsches Theorie der Kunst zielt so auf eine normative und 
kritische Theorie der Kultur (cf. TuF 238).

Hier zeigt sich eine basale Ungleichzeitigkeit von Apollinischem und Dionysi-
schem: während das Apollinische in der Präsenz einer (schönen) Darstellung – ei-
nes Bildes – besteht, zu der sich der Rezipient kontemplativ-anschauend verhält, 
ist das Dionysische immer nur vor oder nach dem Apollinischem. Es ist zugleich 
aber nur in dieser apollinischen Perspektive überhaupt zugänglich: als rückpro-
jizierter Urzustand oder als zukünftige Wirkung – also in der Rezeption – der 

(das dem rationalistischen Erkenntnissubjekt (Sokrates) Nichtverständliche ist nicht 
zugleich das Unverständige (cf. GdT/KSA I 96)); Erkenntnis über die Grausamkeit 
(cf. GdT/KSA I 56) bzw. geschlechtliche Allgewalt (cf. GdT/KSA I 58) der Natur; 
Erkenntnis über das unzerstörbare Leben und Bewußtsein einer ursprünglichen oder 
zugrundeliegenden Einheit, die verloren ist und die die Kunst wiederherstellen kann 
oder soll (cf. GdT/ KSA I 58); Erkenntnis über die Grausamkeit der Weltgeschichte 
(cf. GdT/KSA I 56); Erkenntnis über die Gottesnähe des Menschen bzw. seine Er-
habenheit (Anteil des Künstlers bzw. echten Zuhörers an einer ursprünglichen Zeu-
gungslust) und Erkenntnis über Ding an sich vs. Erscheinung (cf. GdT/KSA I 59).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


201

Wagneropern. Der rückprojizierte dionysische Urzustand wird bei freundlicher 
Lesart – wenn man Nietzsche mit charity liest, wie Fietz dies tut – als ursprüng-
liche Differenz oder ewiger Widerspruch begreifbar. Bei weniger freundlicher 
Lesart ist der Urzustand jedoch auch als harmonische Einheit eines „Ur-Einen“, 
eines selbstpräsenten Ursprungs oder als Verschmelzungserfahrung von Künst-
ler und dem „wahrhaft einen“ Subjekt interpretierbar. Nietzsche selbst legt sich 
in der Doppelung seiner Formulierungen nicht fest, oder besser: die Unklarheit 
ist der Übernahme Schopenhauerischer Metaphysik und Terminologie geschul-
det, etwa der Dichotomie von Willen und seiner Objektivation in der Vorstellung. 
Dann stünde einer metaphysischen Lesart – Metaphysik des Ursprungs als Ein-
heit – eine dekonstruktive Lesart – am Anfang steht eine ursprüngliche Differenz, 
die nicht einfach anfänglich sein kann – entgegen. Die Entscheidung der Frage, 
welche Lesart die richtige ist, soll hier dahingestellt bleiben.

Faßt man die Darstellung als apollinisch auf, das in ihr Erscheinende als dio-
nysisch, so stellt sich die Frage, was indirekt in dem selbstinszenierten Scheitern 
der apollinischen Erscheinung zur Darstellung gelangt. Es ist weder das tropolo-
gische System der Sprache (wie bei de Man) noch eine ursprünglich-herstellende 
Kraft (wie die Poesie bei Schlegel), sondern eine Mischung aus Wahrheitserfah-
rung (Wahrheit über den fiktiven Charakter der apollinischen schönen Bilderwelt), 
schmerz- und lustvoll erfahrener Destruktion der Individualität des Künstlers und 
der alltäglichen Sinnzusammenhänge, orgiastischem Rausch und sich objekti-
vierendem Willen (im Anschluß an Schopenhauer). Im Anschluß an Fietz ließe 
sich auch die Signifikanz, das Zeigen der Zeichenhaftigkeit, als in der apollini-
schen Darstellung erscheinende dionysische ‚Wahrheit‘ auffassen, die zugleich ein 
Zeigen der im Kunstwerk operierenden Kraft ist. Die Signifikanz wäre dann das 

 der musikalischen Darstellung und erschiene mittels Selbstdestruk-
tion des Apollinischen. In jedem Fall ist die durch die Kunst vermittelte Wahrheit 
eine durch das Apollinische im Kunstwerk hergestellte Wahrheit, sie ist innerhalb 
des Kunstwerks nur eine rhetorische Metapher, die der Künstler produziert.

Es ist augenscheinlich, daß bei Nietzsche Wahrheit und Schönheit – gegen 
die Tradition des Deutschen Idealismus – auseinandertreten. Die Gleichung von 
Wahrheit und Schönheit wird in sich fraglich: die dionysische Wahr- oder Weis-
heit ist nicht schön, sondern schrecklich und unerträglich, da sie die Wahrheit 
über die Nicht-Entsprechung von menschlicher Welt und Sein des Seienden zu 
Tage fördert. Die apollinische Bilderwelt täuscht über diese unerträgliche „diony-
sische“ Wahrheit mit Hilfe des schönen Scheins hinweg, womit eine Konzeption 
des schönen Scheins als Gegenteil der Wahrheit, also Schönheit als (notwendige) 
Lüge, formuliert wird. Damit sind bereits die moralischen Werte von Wahrheit und 
Lüge umgedreht: da die Wahrheit (1) (als reale Nicht-Korrespondenz von Subjekt 
und Welt) unerträglich ist, kann nur die über diese hinweglügende Schönheit die 
menschliche Welt stabilisieren, indem sie die Konventionen erfindet, die wieder-
um Wahrheit (2) (qua Konvention) verbürgen. Hier zeigt sich zugleich die Diffe-
renz der ästhetischen Wahrheitserfahrung bei Nietzsche zu derjenigen Baumgar-
tens. Während Baumgarten verworrene Erkenntnisse und dunkle Empfindungen 
in eine Ästhetik als verlängerter Erkenntnistheorie integriert, ist bei Nietzsche die 

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202

ästhetische Wahrheitserfahrung eine vom Kunstwerk produzierte Metaerfahrung 
über die Fiktionalität anthropomorpher und rationalistischer Metaphysik.

Es sei noch festgehalten, daß Nietzsche insgesamt drei Kunstarten unterschei-
det (auch wenn er diese Unterscheidung nicht konsequent durchhält): es gibt erstens 
rein apollinische – d.h. bildhafte – Kunst (Plastik, Epik, Malerei), deren Medium 
das in der Zeit festgestellte Bild ist und deren Rezeption in einer Kontemplation be-
steht. Zweitens eine – heftig kritisierte –  sokratische Kunst, die individualistisch, 
rationalistisch und die Realität abbildend ist.56 Sokratische Kunst beschränkt das 
– und sich auf das – Apollinische, weil es das Dionysische vergißt oder verdrängt.57

Drittens schließlich die apollinisch-dionysische Kunst (Lyrik, Musik), die etwas an 
sich Nichtsichtbares zum Ausdruck bringt. Apollinisch-dionysische Kunst sind der 
Dithyrambus, eine bestimmte Lyrik, Gedichte, die Opern Wagners und die ältere 
attische Tragödie. Eine rein dionysische Kunst ist unmöglich, da rein dionysisch 
nur die Verausgabung einer rauschhaften Orgie sein kann, der Künstler aber nur 
in der Distanz zum Rausch bzw. dionysischen Zustand produktiv sein kann. Die 
Grenzziehungen zwischen diesen drei Kunstarten sind wahrscheinlich nicht streng 
durchzuhalten, da Nietzsche sie im Durchgang seines Textes selber verschleift. 
Man kann daher auch wie Paul de Man davon sprechen, daß „immer dann, wenn 
eine Kunstform beschrieben wird, die drei durch Dionysos, Apollon und Sokrates 
vertretenen Seinsweisen gleichzeitig vorhanden sind, und daß es unmöglich ist, 
eine zu erwähnen, ohne auch die anderen miteinzubeziehen“ (AL 124).58

56 Als Hauptvertreter und Begründer dieses „ästhetischen Sokratismus“ erscheint Eu-
ripides. Dieser habe den Alltagsmenschen und Zuschauer auf die Bühne gebracht 
(cf. GdT/KSA I 76) und auf der Bühne einfach die Realität abgebildet. Zugleich habe 
er den Zuschauer in eine beurteilende Instanz verwandelt (cf. GdT/KSA I 78). Das 
dramatisierte Epos von Euripides bleibt rein apollinisch und erhält als episch-apol-
linische Kunst jederzeit die anschauende Distanz bei, die in der dionysisch-apolli-
nischen Kunst verschwindet (cf. GdT/KSA I 83). Statt apollinischer Anschauungen 
und dionysischer Entzückungen biete Euripides lediglich „paradoxe Gedanken“ und 
„feurige Affekte“ (GdT/KSA I 84). Alles muß „verständig sein, um schön zu sein“. 
Nietzsche kritisiert die Elemente der Euripidischen Dramen: den Prolog als „rationa-
listische Methode“, das Erzeugen von Pathos und den deus ex machina (GdT/KSA I 
85 f.). Nietzsches Kritik der rationalistischen Ästhetik, wie sie Euripides angeblich 
begründet, ist also bloß eine Wiederholung der die Ästhetik gründenden Kritik am 
Rationalismus, d.h. Nietzsche wiederholt die Kritik Baumgartens an Descartes inner-
halb der Ästhetik selbst (Re-entry der metaphysischen Deutung der Differenz Ratio/ 
Sinnlichkeit auf der Seite der Ästhetik), wobei des Subjektive (=Ästhetische) in der 
Kunst jetzt zunächst der „Instinkt“ ist (cf. KSA I, S. 540 ff.). Beim späteren Nietzsche 
ist es dann der Leib bzw. dessen Triebe.

57 Es ist aber die Frage, inwieweit sich die von Nietzsche behauptete Differenz von apol-
linischer und sokratischer Kunst angesichts dieser Bestimmung noch halten läßt.

58 Eine ironische Pointe der Geburt der Tragödie liegt darin, daß der Text sich exakt der 
narrativen und dramaturgischen Muster bedient, die er selbst in der „sokratischen“ 
Kunst denunziert, wie dies de Man gezeigt hat. Es ist eine sokratische Ironie, die es er-
möglicht, das gesamte Wertesystem umzudrehen. Der denunzierte Sokrates wäre der 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


203

IV

Im folgenden werde ich das Verhältnis von Apollinischem und Dionysischem auf 
dreifache Weise erläutern: erstens als temporale Bestimmung in der Perspektive 
einer Produktionsästhetik, zweitens als strukturelle Bestimmung innerhalb von 
Kunstwerken und drittens wiederum temporal als rezeptionsästhetische Wirkung 
von apollinisch-dionysischer Kunst. Daran schließt viertens eine Erläuterung äs-
thetischer Subjektivität im Rahmen einer Ästhetik des Spiels an.

Das ästhetische Subjekt tritt in der Geburt der Tragödie an zwei Positionen in 
Erscheinung: zum einen als Kunstrezipient in dem Antagonismus von „ächtem“ 
Zuhörer und sokratischem Kunstkritiker59, zum anderen als künstlerisch tätiges 
Subjekt. Das ästhetische Subjekt ist bei Nietzsche nicht das der Poesie wie bei 
Schlegel, sondern das der Musik und der Lyrik, und zwar eher in der Rezeption 
als der Produktion. In der Tat scheint Nietzsche Rezipienten und Komponisten 
bzw. komponierende Tätigkeit in eins zu setzen60 – eine problematische Konfi-
guration, wie schon Heidegger bemerkte. Diese Arbeit geht davon aus, daß apol-
linische und dionysische Elemente nicht nur in jedem gelungenem Kunstwerk, 

Statthalter einer metafigurativen Ironie Nietzsches, der Tatsache, daß man Wissen-
schaft – z.B. Philologie – braucht, um Wissenschaft kritisieren zu können. Indem man 
voraussetzt, was man denunziert. – Die Bemerkung de Mans läßt sich in der Tat auch 
für die Kultur plausibilisieren: „je nach der Proportion der Mischungen haben wir eine 
vorzugsweise sokratische oder künstlerische oder tragische Cultur: oder wenn man 
historische Exemplificationen erlauben will: es giebt entweder eine alexandrinische 
oder eine hellenische oder eine buddhaistische Cultur“ (GdT/KSA I 116).

59 Nietzsche kritisiert den (rationalistischen) urteilenden Zuschauer der Tragödie. Der 
echte Zuschauer ist weder der „ewig Hungernde“ noch der lust- und kraftlose Kri-
tiker (cf. GdT/KSA I 120). Nach Nietzsche hat sich der Zuschauer aller Kritik und 
allen Urteilens zu entheben: er muß alle theoretischen, praktischen und ästhetischen 
Urteile suspendieren, um in der Verschmelzung mit dem schaffenden Ursubjekt die 
dionysische Wahrheit und ihren metaphysischen Trost zu spüren. Also kein Urteil, 
weder des Geschmacks noch über die Schönheit, denn die Kategorie des Schönen 
macht nur in der apollinischen Kunst – Epik, Malerei und Plastik – Sinn, nicht aber 
in der apollinisch-dionysischen Musik. Damit ist zugleich die anthropologische Be-
stimmung des Menschen als nach Erkenntnis Hungerndem fragwürdig geworden, 
dem in der Kunstrezeption die Position des rationalistischen Kritikers entspricht (cf. 
GdT/KSA I 120 u. 146). Cf. zum Kritiker als Signum der Moderne auch die Zwei-

te Unzeitgemäße Betrachtung (in: Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe 

15 Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 
1967-1977 u. 1988, Band I, S. 243-334).

60 Cf. z.B. Der Fall Wagner (in: Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe 15 Bän-

de, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-1977 
u. 1988, Band VI, S. 9-53): „[...] diese Musik [gemeint ist Bizets Carmen, J.S.] nimmt 
den Zuhörer als intelligent, selbst als Musiker [...]. Ich vergrabe meine Ohren noch 
unter diese Musik, ich höre deren Ursache. Es scheint mir, dass ich ihre Entstehung 

erlebe [...]“ (l.c., S. 14/Hervorhebungen von mir, J.S.).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204

sondern auch im Prozeß der Kunstproduktion wie der -rezeption zu finden sind.
1. Produktionsästhetische Erläuterung. Zu den apollinisch-dionysischen Kunst-

trieben der Natur verhält sich der Künstler nachahmend. Er kann sowohl „apolli-
nischer Traumkünstler“ wie „dionysischer Rauschkünstler“ sein oder aber beides 
zugleich. Letzteres in dem Moment, in dem er entweder griechische Tragödien 
oder Wagneropern verfaßt oder Lyriker ist:

„Die Dichtung des Lyrikers kann nichts aussagen, was nicht in der ungeheuersten Allge-
meinheit und Allgültigkeit bereits in der Musik lag, die ihn zur Bilderrede nöthigte. Der 
Weltsymbolik der Musik ist eben deshalb mit der Sprache auf keine Weise erschöpfend bei-
zukommen, weil sie sich auf den Urwiderspruch und Urschmerz im Herzen des Ur-Einen 
symbolisch bezieht, somit eine Sphäre symbolisirt, die über alle Erscheinung und vor aller 
Erscheinung ist. Ihr gegenüber ist vielmehr jede Erscheinung nur Gleichniss: daher kann 
die Sprache, als Organ und Symbol der Erscheinungen, nie und nirgends das tiefste Innere 
der Musik nach Aussen kehren, sondern bleibt immer, sobald sie sich auf Nachahmung der 
Musik einlässt, nur in einer äusserlichen Berührung mit der Musik [...].“ (GdT/KSA I 51)

Das ist die Geburtsstunde des „dithyrambische[n] Dionysusdiener[s]“ als des er-
sten Künstlers, der zu jener „Höhe der Selbstentäusserung“ gelangen muß, die 
„in jenen Kräften sich symbolisch aussprechen will“. Eine Aussprache, die aller-
dings nur „von Seinesgleichen verstanden“ wird (GdT/KSA I 34). In diesem diony-
sischen Zustand ist der Mensch „nicht mehr Künstler, er ist Kunstwerk geworden: 
die Kunstgewalt der ganzen Natur, zur höchsten Wonnebefriedigung des Ur-Ei-
nen, offenbart sich hier unter den Schauern des Rausches“ (GdT/KSA I 30).61 Als 
Künstler wiederum sinkt er „einsam und abseits“ von der dionysischen Trunken-
heit nieder und träumt jetzt einen apollinischen Traum. Der Künstler muß also 
gerade der urdionysischen Orgie und damit dem unreflektierten Rausch den Rük-
ken kehren, also eine Distanz vor dem unmittelbaren Erleben des Dionysischen 
einnehmen. Die ästhetische Urerfahrung ist also nicht identisch mit einer diony-
sischen Rauscherfahrung, sondern muß anders beschrieben werden. Der vorgän-
gige dionysische Zustand im künstlerischen Produktionsprozeß ist der einer Beja-
hung der Depotenzierung des schönen Scheins als dionysische Destruktionserfah-
rung durch das Subjekt. Nietzsche beschreibt das ästhetische Subjekt als Künstler 
der Musik und der Lyrik – das durch eine Kluft vom Epiker und Plastiker getrennt 
ist – als Ineinanderspielen dreier Zustände und als dreistufige Erfahrung. Auf ei-

61 Heidegger schreibt: Der „Rausch als Gefühlszustand sprengt gerade die Subjektivi-
tät des Subjektes. Im Gefühl-haben für die Schönheit ist das Subjekt über sich hin-
aus gekommen, also nicht mehr subjektiv und Subjekt. Umgekehrt: die Schönheit 
ist kein vorhandener Gegenstand eines bloßen Vorstellens; als das Bestimmende 
durchstimmt sie den Zustand des Menschen. Die Schönheit durchbricht den Kreis des 
weggestellten, für sich stehenden ‚Objektes‘ und bringt dieses in die wesenhafte und 
ursprüngliche Zugehörigkeit zum ‚Subjekt‘. Der ästhetische Zustand ist weder etwas 
Subjektives noch etwas Objektives. Die beiden ästhetischen Grundworte Rausch und 
Schönheit benennen in derselben Weite den ganzen ästhetischen Zustand und das, 
was in ihm sich eröffnet und ihn durchherrscht“ (N I 124).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


205

nen Moment dionysischer Depotenzierung folgt als Reaktion erst ein musikali-
scher Zwischenzustand und dann eine apollinische Bilderflut. Depotenziert wird 
die Individualität des ästhetischen Subjekts, „weil wir den subjectiven Künstler nur 
als schlechten Künstler kennen und in jeder Art und Höhe der Kunst vor allem und 
zuerst Besiegung des Subjectiven, Erlösung vom ‚Ich‘ fordern, ja ohne Objectivi-
tät, ohne reines interesseloses Anschauen nie an die geringste wahrhaft künstleri-
sche Erzeugung glauben können“ (GdT/KSA I 42 f.).

Im Anschluß an Schiller beschreibt Nietzsche die erste Stufe des produktions-
ästhetischen Geschehens – in diesem Fall der Dichtung – als eine „musikalische 
Stimmung“, in der der Lyriker „zuerst, als dionysischer Künstler, gänzlich mit dem 
Ur-Einen, seinem Schmerz und Widerspruch, eins geworden“ ist. In einem sekun-
dären Prozeß „producirt [der Lyriker] das Abbild dieses Ur-Einen als Musik“. Der 
„bild- und begriffslose Widerschein des Urschmerzes in der Musik“ wird wieder-
um als gleichnissartiges Traumbild sichtbar und erzeugt eine „zweite Spiegelung“. 
In diesem dionysischen Prozeß hat der Künstler seine Subjektivität aufgegeben 
und versinnlicht den „Urwiderspruch und Urschmerz“, den Abgrund des Seins, 
in einer apollinischen Traumszene aus dionysisch-musikalischer Verzauberung, in 
der gleichsam „Bilderfunken“ als lyrische Gedichte entstehen (cf. GdT/KSA I 44).62

Wesentlich ist hier die Sekundarität des Bildes gegenüber der nichtsichtbaren Mu-
sik, die unmittelbar nach dieser Passage zu einer Abqualifizierung des Plastikers 
und des Epikers dient, die „in das reine Anschauen der Bilder versunken“ sind.63

Am Anfang ist nicht das Bild – d.h. in der Sprache nicht die Metapher –, sondern 
eine Erfahrung der Entgrenzung und individuellen Aufgabe als Bedingung künst-
lerischen Schaffens. Die daraus resultierende Kunst ist im strikten Sinne weder 
nachahmend noch abbildend, weder imitatio noch  im Bezug auf die sicht-

62 Auch der Lyriker kann dionysischer Künstler sein. Statt zuerst eine Abfolge von Bil-
dern zu sehen, schafft der Lyriker qua seiner Identität mit dem Musiker als diony-
sischer Künstler: „Er ist zuerst, als dionysischer Künstler, gänzlich mit dem Ur-Ei-
nen, seinem Schmerz und Widerspruch, eins geworden und producirt das Abbild 
dieses Ur-Einen als Musik [...]; jetzt aber wird diese Musik ihm wieder wie in einem 
gleichnissartigem Traumbilde, unter der apollinischen Traumeinwirkung sichtbar. Je-
ner bild- und begriffslose Widerschein des Urschmerzes in der Musik mit seiner Er-
lösung im Scheine, erzeugt jetzt eine zweite Spiegelung, als einzelnes Gleichnis oder 
Exempel. Seine Subjektivität hat der Künstler bereits in dem dionysischen Prozess 
aufgegeben [...]“ (GdT/KSA I 44).

63 Dazu im Widerspruch steht allerdings eine Passage, in der Nietzsche das „aesthetische 
Urphänomen“ des „ächten Dichters“ beschreibt, in dem die Metapher nicht rhetor-
ische Figur ist, „sondern ein stellvertretendes Bild, das ihm wirklich, an Stelle eines 
Begriffs, vorschwebt“ und das er anschaut. Also eine ursprüngliche Metaphorizität 
am Ursprung des Dichtens, die absolut im Widerspruch steht zu der Beschreibung ei-
ner ursprünglich bildlosen musikalischen Stimmung. Hier scheint die Metapher eine 
ursprüngliche Substitution des Begriffs durch das Bild zu implizieren (cf. GdT/KSA I 
60). In der mit Euripides identifizierten sokratischen Kunst ist die Metapher dagegen 
nur noch rhetorische Trope als Schmuck (cf. GdT/KSA I 81).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bare Welt64, sondern schafft erst selbst eine Welt aus der Erfahrung dionysischer 
Destruktion des Apollinischen oder der Depotenzierung des schönen Scheins.65

Die „Bilder des Lyrikers“ sind „nichts als er selbst und gleichsam nur verschiedene 
Objectivationen von ihm, weshalb er als bewegender Mittelpunkt jener Welt ‚ich‘ 
sagen darf: nur ist diese Ichheit nicht dieselbe, wie die des wachen, empirisch-re-
alen Menschen“ (GdT/KSA I 45). In der ästhetischen Erfahrung kommt es zu einer 
Auflösung des Subjekts und der Subjekt/Objekt-Relation:

„Wir behaupten vielmehr, dass der ganze Gegensatz, nach dem wie nach einem Werth-
messer auch noch Schopenhauer die Künste einteilt, der des Subjectiven und des Objecti-
ven, überhaupt in der Ästhetik ungehörig ist, da das Subjekt, das wollende und seine egois-
tischen Zwecke fördernde Individuum nur als Gegner, nicht als Ursprung des Kunst ge-
dacht werden kann. Insofern aber das Subject Künstler ist, ist es bereits von seinem in-
dividuellen Willen erlöst und gleichsam Medium geworden, durch das hindurch das eine 
wahrhaft seiende Subject seine Erlösung im Scheine feiert. [...] wohl aber dürfen wir von 
uns selbst annehmen, dass wir für den wahren Schöpfer derselben [der Kunstwelt, J.S.] 
schon Bilder und künstlerische Projectionen sind und in der Bedeutung von Kunstwer-
ken unsre höchste Würde haben – denn nur als ästhetisches Phänomen ist das Dasein 
und die Welt ewig gerechtfertigt: – während freilich unser Bewusstsein über diese unsre 
Bedeutung kaum ein andres ist als es die auf Leinwand gemalten Krieger von der auf ihr 
dargestellten Schlacht haben. [...] Nur soweit der Genius im Actus der künstlerischen Zeu-

64 In der Frage der Abbildung in der Kunst gründet auch Nietzsches Kritik an der Re-
naissanceoper: Während diese immer nur die Suche nach äußerlichen Analogien in-
auguriert und eine schlechte abbildorientierte Tonmalerei hervorbringt, wird in der 
apollinisch-dionysischen Kunst „der Mythus [...] als ein einziges Exempel einer in’s 
Unendliche hinein starrenden Allgemeinheit und Wahrheit anschaulich empfunden“ 
(GdT/KSA I 112). Der Mythus – der hier eine Verbindung aus Mythologie und Fabel 
bezeichnet – wird aus der Musik geboren, eine Geburtsstunde, auf deren Wiederhol-
barkeit die ganze kunst- und philosophiegeschichtliche Metaphysik Nietzsches be-
ruht: die Möglichkeit einer Wiedergeburt der dionysisch-apollinischen Kunst durch 
Wagner (cf. GdT/KSA I 111/cf. auch GdT/KSA I 107). Nietzsches Polemik gegen 
die (Kultur der) Oper kulminiert in dem Vorwurf, diese habe den sprachlichen Text 
über die Musik bzw. den Kontrapunkt gestellt und diese dadurch zu einer Imitation 
sprachlicher Metaphorizität reduziert (cf. GdT/KSA I 123/ cf. auch GdT/KSA I 126). 
Die Oper beruht zudem auf der falschen Meinung, daß „eigentlich jeder empfindende 
Mensch Künstler sei“ (GdT/KSA I 124). Allerdings bringt Nietzsche an anderer Stelle 
Formulierungen, die die Tätigkeit des Rezipienten explizit in Analogie bringen zum 
kunstproduzierenden Subjekt (cf. Fußnote 60).

65 In der Götzen-Dämmerung spricht Nietzsche von der „Psychologie des Künstlers“, 
dessen „ästhetisches Thun und Schauen“ eine „physiologische Vorbedingung“ hat, 
den Rausch. Der Rausch ist ein „Gefühl der Kraftsteigerung und Fülle“, aus der her-
aus die Dinge „vergewaltigt“ werden, indem man sie idealisiert. Schaffen bezeichnet 
ein „ungeheures Heraustreiben der Hauptzüge“ (Friedrich Nietzsche: Götzen-Dämme-

rung (Kritische Studienausgabe 15 Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, 
München/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, Band VI, S. 55-161), hier S. 116).

206 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


207

gung mit jenem Urkünstler der Welt verschmilzt, weiss er etwas über das ewige Wesen 
der Kunst; denn in jenem Zustande ist er, wunderbarer Weise, dem unheimlichen Bild des 
Mährchens gleich, das die Augen drehn und sich selber anschaun kann; jetzt ist er zugleich 
Subject und Object, zugleich Dichter, Schauspieler und Zuschauer.“ (GdT/KSA I 47 f./Her-
vorhebungen von Nietzsche)

Der lyrische Künstler ist also bereits nicht mehr das Individuum des Alltags, son-
dern „fühlt aus dem mystischen Selbstentäusserungs- und Einheitszustande eine 
Bilder- und Gleichniswelt hervorwachsen“ (GdT/KSA I 44), die nicht derjenigen 
des Epikers oder Plastikers entspricht. Die Bilder der Lyrikers sind vielmehr „Ob-
jectivationen“ einer „im Grunde der Dinge ruhenden Ichheit“, die nicht die des 
„wachen, empirisch-realen Menschen“ ist. In diesem Zustand ist der Künstler von 
seiner alltäglichen Subjektivität erlöst und „gleichsam Medium geworden, durch 
das hindurch das eine wahrhaft seiende Subjekt seine Erlösung im Scheine fei-
ert“. Dieses ästhetische Subjekt, das „im Actus der künstlerischen Zeugung mit 
jenem Urkünstler der Welt verschmilzt“ ist in diesem Zustande zugleich „Subjekt 
und Objekt, zugleich Dichter, Schauspieler und Zuschauer“ (GdT/KSA I 48). Wie 
ist dies zu verstehen? Das Dionysische ist hier sowohl die zuvor erlittene Gewalt 
einer Destruktion des Alltagsindividuum wie eine Lust an der künstlerischen Pro-
duktivität: „Was theilt der tragische Künstler von sich mit? Ist es nicht gerade der 
Zustand ohne Furcht vor dem Furchtbaren und Fragwürdigen, das er zeigt?“ (KSA 
VI 127). Auch bei Nietzsche zeigt sich also, was bereits bei Kant und bei Schlegel 
zu Tage trat: von ästhetischen Zuständen des Subjekts läßt sich nur reden, wenn 
man diese ambivalent beschreibt. Sie stehen in der Dialektik eines souveränen 
Mitspielens und Selbstbestimmens des Subjekts (fundierende Selbstbeschreibung) 
einerseits und der Aufgabe der Subjektivität zugunsten einer kräfteerfahrenden 
Medialität andererseits (subjektive Verunsicherung). Das ästhetische Subjekt ist 
paradoxerweise zugleich stärker und schwächer als das alltägliche Subjekt.

2. Die strukturelle Erläuterung des kunstwerkinternen Verhältnisses von Apol-
linischem und Dionysischem faßt beide als Elemente eines Kunstwerks – etwa der 
attischen Tragödie oder der Wagneroper – auf. In der attischen Tragödie gründet 
alles auf dem dionysischen Element des Satyrchors, der sich in Visionen „immer 
von neuem wieder in einer apollinischen Bilderflut entladet“. Das Drama ist „die 
apollinische Versinnlichung dionysischer Erkenntnisse und Wirkungen“ und ist als 
solches „Objectivation eines dionysischen Zustandes“, der nicht „apollinische Erlö-
sung im Scheine, sondern im Gegentheil das Zerbrechen des Individuums und sein 
Einswerden mit dem Ursein“ darstellt (GdT/KSA I 62). Während also der Chor das 
dionysische Moment markiert, ist der Schauspieler und der Dialog apollinisches 
Moment (cf. GdT/KSA I 64). Das Apollinische entsteht als Maske der „Lichtbild-
erscheinungen des sophokleischen Helden“, die aus einem Blick ins „Innere und 
Schreckliche der Natur“ als Reaktion entsteht, der doch zugleich erst durch die 
Kunst zustande kommt. Das Apollinische der Kunst entsteht als Reaktion auf die 
dionysische Wahrheit (cf. GdT/KSA I 65). Die ästhetische Lust an der Tragödie folgt 
aus der vom Zuschauer erfahrenen oder erlebten Vernichtung des Heldens, durch 
die das Zerbrechen des Individuums zur Darstellung gelangt (cf. GdT/KSA I 108).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208

Die Musik bestimmt Nietzsche im Anschluß an Schopenhauer als unmit-
telbares Abbild des Willens selbst. Daher fällt die Musik aus der Kategorie des 
Schönen heraus: schön sind nur die apollinischen Elemente der Kunstarten und 
Kunstwerke (cf. GdT/KSA I 104/ cf. auch GdT/KSA I 127). Schön ist alles, was 
dem Menschen sein Bild zurückwirft und ihn sich spiegeln läßt („Im Grunde 
spiegelt sich der Mensch in den Dingen, er hält Alles für schön, was ihm sein Bild 
zurückwirft [...]“ (KSA VI 123)). Das ergibt eine dreistellige Relation: schön ist 
die Übereinstimmung vom Weltbild, Kunstwerk und Subjekt.

Apollinisches wie Dionysisches sind beide in einem Kunstwerk als Spiel von 
Erhaltung und Bestätigung der Regel und Transgression des Bestehenden (zugleich 
das Bestehende zerstörend und das Neue schaffend) wirksam. Das Apollinische 
zeigt sich so als das Erhaltende und Schöne, als Bestätigung der Regel und des 
Begriffs, während das Dionysische zerstörend, transgressierend, transzendierend 
ist und ein schöpferisches, produktives Moment bezeichnet, produktionsästhetisch 
also die Position des Genies.

Musik und Mythos sind in der dionysisch-apollinischen Kunst – also der at-
tischen Tragödie und der Opern Wagners – voneinander untrennbar. Die Musik 
gebiert den anschaubaren Mythos66 ebenso wie den individuellen tragischen Hel-
den: „Die Tragödie stellt zwischen die universale Geltung ihrer Musik und den 
dionysisch empfänglichen Zuhörer ein erhabenes Gleichniss, den Mythus“. Der 
Mythos „schützt uns vor der Musik“, die ohne Bild unerträglich wäre (GdT/KSA 
I 134), wie es etwa die Musik des dritten Aktes des Tristan wäre, wenn man sie 
als Symphonie hörte. Erst der apollinische Mythos und der individuelle Held ma-
chen sie erträglich. Umgekehrt verleiht die Musik dem Mythos eine metaphy-
sische Bedeutung, die er für sich allein nicht erreichen könnte. Aus der diony-
sischen Musik bricht „die apollinische Kraft“ hervor, die auf „Wiederherstellung 
des fast zersprengten Individuums gerichtet“ ist und jetzt eine wonnevolle Täu-
schung hervorbringt (GdT/KSA I 136). Das apollinische Gleichnisbild des Mythos 
„rettet“ uns vor „dem ungedämmten Ergusse des unbewußten Willens“, indem es 
uns der „dionysischen Allgemeinheit“ entreißt und für den individuellen Helden 
entzückt. Das Bild, der Begriff und die ethische Lehre konstituieren die apolli-
nische Täuschung, die Musik wäre Darstellung eines Bildes, während es sich doch in 
Wahrheit andersherum verhält und die Musik erst den Text und die Bildlichkeit aus 
sich erzeugt (cf. GdT/KSA I 137). Es scheint dann so, als ob „das Dionysische, im 
Dienste des Apollinischen, dessen Wirkungen zu steigern vermöchte“ (GdT/KSA I 
137). Die Wallungen des Willens sind gleichsam sichtbar geworden wie eine Fülle 
lebendig bewegter Linien und Figuren, die der Zuhörer vor sich sieht (cf. GdT/KSA 
I 140). In der „prästabilirten Harmonie“ zwischen Drama und Musik erreicht die 
Tragödie einen „sonst unzugänglichen Grad von Schaubarkeit“. Bühnenbild, Cha-
raktere, Text und Handlung bzw. Mythos sind bereits selbst Objektivationen oder 
Versinnlichungen der dionysischen Musik, die die direkte Einwirkung der Musik 
auf den Zuhörer oder -schauer abmildern und diese Musik erst erträglich machen.

3. Temporale Erläuterung der Relation Apollo/Dionysus als Rezeptionsver-

66 Unter Mythus versteht Nietzsche ein „zusammengezogene[s] Weltbild“ und eine „Ab-
breviatur der Erscheinung“ (GdT/KSA I 145).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


209

hältnis. Die Wirkung der Tragödie bzw. Wagneroper liegt in der gleichnishaf-
ten Versinnlichung der Musik in sichtbaren Bildern – seien es im Drama selbst 
sichtbare auf der Bühne oder die im Rezipienten erzeugten. Der höchste Moment 
der dionysisch-apollinischen Kunst liegt in der Selbstverneinung des Apolli-
nischen, d.h. in der Vernichtung des individuellen Helden. Das zeichnet die apol-
linisch-dionysische Kunst vor der rein apollinischen Kunst (Epik, Plastik, etc.) 
aus, in der sich alles im schönen Schein bewegt und die in einem kontemplati-
ven Schauen rezipiert wird. Die Tragödie hingegen erhebt seine Zuschauer durch 
die Dialektik von apollinischer Versinnlichung und dionysischer Destruktion des 
schönen Scheins. Die Kräfteverhältnisse sind daher genau umgekehrt: der dio-
nysische Zauber, „der, zum Schein die apollinischen Regungen auf‘s Höchste 
reizend, [vermag] doch noch diesen Ueberschwang der apollinischen Kraft in 
seinen Dienst zu zwingen“. Der tragische Mythus „ist nur zu verstehen als eine 
Verbildlichung dionysischer Weisheit durch apollinische Kunstmittel; er führt 
die Welt der Erscheinung an die Grenzen, wo sie sich selbst verneint und wieder 
in den Schooss der wahren und einzigen Realität zurückzuflüchten sucht“ (GdT/
KSA I 141). Es stehen hier also zwei Rezeptionsmodelle gegeneinander: zum ei-
nen eine kontemplative anschauliche Kunsterfahrung etwa der Plastik und eine 
Überwältigungserfahrung durch das Dionysische der Musik.

Die apollinische Täuschung schützt und rettet „vor dem unmittelbaren Einssein 
mit der dionysischen Musik“ (GdT/KSA I 150). Das Apollinische garantiert eine 
ästhetische Distanz zum Dionysischen, das als reines nicht zu ertragen wäre. Das 
Dionysische kann deshalb nicht direkt und unmittelbar wirken, weil seine Wirkung 
dann nicht mehr ästhetisch(-es Spiel) wäre, sondern reales Geschehen und damit 
so unerträglich wie die Objekte erhabener Natur, wenn keine Distanz zu ihnen be-
steht. Die apollinischen Gleichnisbilder scheinen „eben sowohl Etwas zu offenbaren 
als zu verhüllen“ oder anders: das Apollinische offenbart nur das verhüllte Diony-
sische. Das Dionysische fungiert als Statthalter einer ästhetischen Sehnsucht, näm-
lich „schauen zu müssen und zugleich über das Schauen hinaus sich zu sehnen“ 
(GdT/KSA I 150/ cf. GdT/KSA I 153) und markiert so einen Überschuß der Darstel-
lung über das Dargestellte, der analog ist zur Konzeption der Ironie durch Schlegel.

Nietzsche faßt die Frage nach der ästhetischen Wirkung der apollinisch-dio-
nysischen Kunst als Frage nach dem Verhältnis der Musik zu Bild und Begriff (cf. 
GdT/KSA I 104). Wir verstehen einerseits die Musik als die „Sprache des Willens 
unmittelbar“, indem wir sie „in einem analogen Beispiel uns“ verkörpern. Anderer-
seits „kommt Bild und Begriff unter der Einwirkung einer wahrhaft entsprechen-
den Musik, zu einer erhöhten Bedeutsamkeit“ (GdT/KSA I 107). Das musikalische 
Kunstwerk hat so eine doppelte Wirkung: die Musik reizt zum gleichnisartigen 
Anschauen der dionysischen Allgemeinheit und läßt sodann das gleichnisartige 
Bild in höchster Bedeutsamkeit hervortreten. In einer eher hermeneutischen Per-
spektive könnte man von einer Polysemie oder Dissemination der Musik sprechen, 
die hermeneutisch nie eingeholt werden kann, weil sie – z.B. durch ihre eigene 
semiotische Signifikanz – immer einen strukturellen Überschuß vor jedem Fest-
stellen eines Sinns markiert und produziert.

Das scheinbare Übergewicht des Apollinischen über das „dionysische Urele-

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210

ment der Musik“ in der Oper ist eine Täuschung, denn die apollinische Fiktion 
wird „durchbrochen und vernichtet“. Die „Musik ist die eigentliche Idee der Welt, 
das Drama nur ein Abglanz dieser Idee“. Die Musik „redet“ aus dem Herzen der 
Welt (GdT/KSA I 138). Das Drama erreicht „als Ganzes eine Wirkung, die jen-
seits aller apollinischen Kunstwirkungen liegt“. In der „Gesammtwirkung der 
Tragödie erlangt das Dionysische wieder das Übergewicht“. Und

„damit erweist sich die apollinische Täuschung als das, was sie ist, als die während der 
Dauer der Tragödie anhaltende Umschleierung der eigentlichen dionysischen Wirkung: 
die doch so mächtig ist, am Schluss das apollinische Drama selbst in eine Sphäre zu drän-
gen, wo es sich selbst und seine apollinische Sichtbarkeit verneint. So wäre wirklich das 
schwierige Verhältniss des Apollinischen und des Dionysischen in der Tragödie durch 
einen Bruderbund beider Gottheiten zu symbolisiren: Dionysus redet die Sprache des 
Apollo, Apollo aber schliesslich die Sprache des Dionysus: womit das höchste Ziel der 
Tragödie und der Kunst überhaupt erreicht ist.“ (GdT/KSA I 139 f.)

Die temporale Erläuterung der Differenz von Apollo und Dionysus als Rezep-
tionsverhältnis eröffnet eine weitere Zweideutigkeit. Auf der einen Seite steht eine 
harmlosere Lesart: das Dionysische der Musik bewirkt eine apollinische (Begriffs- 
oder) Bilderflut im Rezipienten, die jedoch den Inhalt oder das Wesen der Musik 
nicht angemessen sichtbar machen und zur Anschauung bringen kann. Auf der 
anderen Seite eine stärkere Lesart: die Erfahrung dionysischer Musik geht mit 
einer Überwältigung67 des Hörers einher, der sich nur durch apollinische Projekti-
onen (Schein, Illusionen, Visionen) gegen diese Überwältigung wehren kann. Das 
Kunstwerk hat eine dionysische Wirkung, auf die der Rezipient apollinisch reagiert. 
Das Dionysische überwältigt den Zuhörer, und insofern fühlt dieser die durch das 
Kunstwerk organisierte Zeit als gegenläufig zu seiner individuellen Zeitrhythmik. 
Die Zeit ist das Medium der Organisation tonaler Zusammenhänge, die die Musik 
ursprünglich rhythmisiert. Die kunstwerkinterne Organisation von Zeit in tonalen 
Zusammenhängen erweckt zugleich die Illusion eines Verstehens einer allgemei-
nen Sprache als Effekt der musikalischen Signifikanz.

Nietzsche kritisiert den „ästhetischen Sokratismus“ von Euripides, weil dieser 
den Menschen des alltäglichen Lebens auf die Bühne gebracht habe und damit 
ästhetisch einen Abbildrealismus inauguriert habe: „Im Wesentlichen sah und hör-
te jetzt der Zuschauer seinen Doppelgänger auf der euripideischen Bühne“ (GdT/
KSA I 77). Zudem habe sich Euripides mit der kritisierten sokratischen Aufklä-
rung verbunden. Der Zuschauer der dionysischen Tragödie dagegen soll nicht sich 
selbst wiedererkennen, sondern mit dem Urwesen selbst verschmelzen:

67 Cf. Friedrich Nietzsche: Die fröhliche Wissenschaft (in: ders.: Kritische Studienausga-

be 15 Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 
1967-1977 u. 1988, Band III, S. 343-638), Nr. 84: „Vor allem aber wollte man den Nut-
zen von jener elementaren Überwältigung haben, welche der Mensch an sich beim Hö-
ren der Musik erfährt: der Rhythmus ist ein Zwang; er erzeugt eine unüberwindliche 
Lust, nachzugeben, mit einzustimmen; nicht nur der Schritt der Füsse, auch die Seele 
selber geht dem Tacte nach [...]“ (l.c., S. 440).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


211

„Wir sollen erkennen, wie alles, was entsteht, zum leidvollen Untergange bereit sein 
muss, wir werden gezwungen in die Schrecken der Individualexistenz hineinzublicken 
[...]. Wir sind wirklich in kurzen Augenblicken das Urwesen selbst und fühlen dessen 
unbändige Daseinsgier und Daseinslust [...]; wir werden von dem wüthenden Stachel 
dieser Qualen in demselben Augenblicke durchbohrt, wo wir gleichsam mit der uner-
messlichen Urlust am Dasein eins geworden sind und wo wir die Unzerstörbarkeit und 
Ewigkeit dieser Lust in dionysischer Entzückung ahnen. Trotz Furcht und Mitleid sind 
wir die glücklich-Lebendigen, nicht als Individuen, sondern als das eine Lebendige, mit 
dessen Zeugungslust wir verschmolzen sind.“ (GdT/KSA I 109)

Was Nietzsche hier beschreibt, ist eine Verschmelzung des Zuschauers der diony-
sischen Kunst mit der dargestellten Zerstörung des individuellen Helden. Es scheint 
so, als böte Nietzsche zwei gegensätzliche Rezeptionsmodelle an: entweder affiziert 
die dionysisch-apollinische Musiktragödie den Zuhörer bzw. Zuschauer unmittel-
bar, dann müßte sie das bei allen Zuschauern unmittelbar tun, was offensichtlich 
nicht Nietzsches These ist. Zum anderen soll der Zuschauer als „ächter Musiker“ 
eine spezifische Disposition mitbringen. Und zwar muß er mindestens dazu bereit 
sein, weder verstandesmäßig erkennen zu wollen, noch die Position des Kritikers 
einzunehmen, noch moralische Urteile zu fällen. Der Zuschauer darf also weder 
theoretisch noch ästhetisch (im Sinne eines Geschmacksurteils) noch moralisch 
über das Werk urteilen, wenn er es – normativ richtig – erfahren will. Und normativ 
richtig erfährt der Rezipient das Kunstwerk, wenn er es unter Ausschaltung seines 
Verstandes (seiner rationalen Vermögen) durch seinen Leib (als Medium) erfährt.

Das Ineinsfühlen mit einer ursprünglichen Zeugungslust ist jedoch nicht iden-
tisch mit dem Zeugungsakt des Künstlers noch wäre es als These einer unmittel-
baren Wirkung der dionysischen Kunst aufzufassen, wie aus einem zeitgleich zur 
Geburt der Tragödie entstandenen Fragment erhellt:

„Dem Lyriker ähnlich sind alle diejenigen Musikhörer, welche eine Wirkung der Musik 
auf ihre Affekte spüren: die entfernte und entrückte Macht der Musik appelliert bei ihnen 
an ein Zwischenreich, das ihnen gleichsam einen Vorgeschmack, einen symbolischen 
Vorbegriff der eigentlichen Musik giebt, an das Zwischenreich der Affekte. [...] Der Lyri-
ker deutet sich die Musik durch die symbolische Welt der Affekte, während er selbst, in 
der Ruhe der apollinischen Anschauung, jenen Affekten enthoben ist. [...] Sollte man hier 
nicht zur Einsicht in das kommen müssen, was der Lyriker ist, nämlich der künstlerische 
Mensch, der die Musik sich durch die Symbolik der Bilder und Affekte deuten muß, der 
aber dem Zuhörer nichts mitzutheilen hat. [...] Nur für den Mitsingenden giebt es eine Ly-
rik, giebt es Vokalmusik: der Zuhörer steht ihr gegenüber als einer absoluten Musik.“68

Der Zuhörer setzt also in der Rezeption ein Zwischenreich schon gedeuteter Affek-
te gegen den Ansturm der Musik. Er übt eine Tätigkeit aus, nämlich Mitzusingen 
(cf. KSA VI 14). Die Kunstrezeption bedarf eines aktiven Subjektes. Nietzsche setzt 

68 Friedrich Nietzsche: Fragment 12 [1] (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 Bände,
Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-1977 u. 
1988, Band VII, S. 364-369), Hervorhebung von mir, J.S.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212

allerdings den Rezipienten mit dem „ächten Musiker“ gleich, einem Subjekt, das 
die Musik in seinem „Mutterschoss“ hat und „mit den Dingen fast nur durch unbe-
wusste Musikrelationen in Verbindung“ steht (GdT/KSA I 135). Auch der Zuhörer 
übt eine „aesthetische Thätigkeit“ (GdT/KSA I 142) aus. Nietzsche spricht gar von 
einer doppelten Wiedergeburt: sowohl die Tragödie als auch der ästhetische Zuhö-
rer sollen neu entstehen. Die Hoffnung dieser Wiedergeburt liegt in einer verbor-
genen Kraft, die transhistorisch ist und die Kultur befruchtet. Nietzsche begreift 
sie – auf geradezu völkische Weise – als eine „herrliche, innerlich gesunde, uralte 
Kraft“ von Volk und Kultur, die aber verborgen ist (GdT/KSA I 146 f.). An den 
Erfahrungen des „wahrhaft aesthetischen Zuhörers“ läßt sich auch der tragische 
Künstler vergegenwärtigen. Der künstlerische Produktionsprozeß wird hier als 
temporale Abfolge beschrieben, jedoch in umgekehrter Reihenfolge: der Künstler 
schafft zuerst apollinische Individuen, um in deren Vernichtung „eine höchste 
künstlerische Urfreude im Schoose des Ur-Einen ahnen zu lassen“ (GdT/KSA I 
141). In diesem Modell folgt die dionysische Destruktion erst sekundär aus der 
Selbstnegation der apollinischen Bilderwelt.

Der ästhetische Zuhörer ist gerade nicht ein Kritiker, der – seien es ästhetische 
oder andere – Urteile fällt, sondern er läßt sich von dem „gewaltige[n] Kunstzauber“ 
entzücken. Damit richtet sich Nietzsche zugleich gegen ein Theater als moralische 
Volkserziehungsanstalt à la Schiller, in der die Kunst zu einem „Unterhaltungsob-
ject der niedrigsten Art“ für die ästhetische Kritik geworden sei (GdT/KSA I 144). 
Die richtige ästhetische Erfahrung bzw. Wirkung ist dagegen sowohl unerwartet 
als auch „gänzlich unverständlich[]“.

4. Während das ästhetische Subjekt (als Künstler) bei Schlegel ein Selbstver-
hältnis der herstellenden Kraft ist, ist das ästhetische Subjekt bei Nietzsche im we-
sentlichen der Musikrezipient und seine Temporalität, und nur in Analogie zu die-
sem auch der Künstler. Die ästhetische Erfahrung der Musik wird von Nietzsche 
auf doppelte Weise beschrieben. Zum einen ist sie eine Überwältigungserfahrung, 
zum anderen eine spielerische Erfahrung:

a. Das ästhetische Subjekt der Musik ist wesentlich temporal bestimmt. Die 
subjektive Zeit des apollinischen Individuums in den drei Zeitekstasen Vorgriff, 
Erinnerung und Gegenwart steht der Verlaufszeit der Musik (auch die Zeit der 
Musik impliziert Vor- wie Rückgriffe im tonalen Zusammenhang) gegenüber: das 
Subjekt ordnet sich den Gefühlsaffektionen durch die Musik unter. Die Zeit, in der 
die musikalischen Zusammenhänge sich darstellen, drückt dem Subjekt gewalt-
sam eine ihm fremde temporale Gewalt auf. Der Rezipient begegnet dieser Gewalt, 
in dem er apollinische Bilder aus dem „Zwischenreich“ schon gedeuteter Gefühle 
gleichsam als Schutz produziert.

Im Musikhören gibt es so etwas wie ein Aussetzen des normalen und gewöhn-
lichen individuellen Zeitrhythmus bzw. des Verfliessens von Zeit. Musik ist in der 
Zeit prozessierende Relationalität. Die kunstwerkinterne Organisation von Zeit in 
Melodie, Harmonie, Wiederholung und Variation begründet die Autonomie des 
musikalischen Kunstwerks. Der gewöhnliche Zeitfluß des Rezipienten wird kraft 
werkautonomer Zeit überwältigt, d.h. daß es zu einer Aufgabe des Individuums 
bzw. des individuellen Zeitflusses kommt.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


213

b. Auf der anderen Seite ist die ästhetische Erfahrung bei Nietzsche eine des 
Spiels mit den im Kunstwerk neu angeordneten Elementen der Wirklichkeit. Die 
ästhetische Tätigkeit ist eine des Zerstörens und Schaffens aus der Kraft einer 
ästhetischen Lust.69 In diesem Spiel hat das ästhetische Subjekt auch eine Verfü-
gung über die Zeit. Das Verhältnis der Temporalität musikalischer Zusammen-
hänge und der Temporalität subjektiver Vollzüge läßt sich daher auch als ein spie-
lerisches auffassen, ohne eine Überwältigung des Rezipienten durch die Zeit der 
Musik. Das ästhetische Subjekt ist in der ästhetischen Fiktion eines Spiels analog 
zu der Position Gottes. In der ästhetischen Erfahrung kann das Subjekt über sich 
verfügen, allerdings nur im negativen Modus bestimmter (Selbst-)Negation. Ein-
mal mehr bedeutet dies nicht, daß das Subjekt ein herrschaftliches Verhältnis zu 
den Objekten gewinnt. Allerdings gewinnt es eine andere Perspektive auch auf 
die Elemente des Kunstwerks (die etwa alltäglichen Zusammenhängen entnom-
men sein können). Das Kunstwerk etabliert einen neuen Zusammenhang und 
eine neue Relationierung der Elemente, die sich damit auch in anderer Perspek-
tive zeigen. Innerhalb des Apollinischen gibt es so die Möglichkeit eines Spie-
les von Aufbauen und Zerstören. Das ästhetische Subjekt steht in der Dialektik 
von souveräner Selbstfundierung (und souveränem Mitspielen) und ohnmächti-
ger Hingabe an unkontrollierbare Kräfte, die das Subjekt mit seiner rationalen 
Selbstkontrolle depotenzieren.

Nietzsche gibt also auch eine Beschreibung ästhetischer Subjektivität in einer 
Perspektive des ästhetischen Spiels aus einer ästhetischen Lust heraus. Das „höch-
ste Pathetische“ ist auch nur ein „aesthetisches Spiel“ (GdT/KSA I 142). Neben der 
Überwältigung des Zuhörers durch das musikalische Kunstwerk gibt es auch eine 
spielerische Ironisierung des durch das Kunstwerk transportierten Pathos. Das äs-
thetische Spiel übergreift die Differenz Künstler/Zuhörer oder -schauer. Zuschauer 
wie tragischer Künstler erfahren zum einen die volle Lust am apollinischen Schein 
und am Schauen, zum anderen verneinen sie diese Lust und haben „eine noch 
höhere Befriedigung an der Vernichtung der sichtbaren Scheinwelt“. So läßt sich 
auch am Häßlichen und Disharmonischen eine „höhere Lust“ percipiren – Antwort 
auf die alte Frage, wie man ästhetische Lust gegenüber dem Nichtschönen und dem 
Leiden empfinden kann. Kunst ist damit nicht nur „Nachahmung der Naturwirk-

69 In Nietzsche contra Wagner heißt es: „es giebt zweierlei Leidende, einmal die an der 
Überfülle des Lebens Leidenden, welche eine dionysische Kunst wollen und ebenso 
eine tragische Einsicht und Aussicht auf das Leben – und sodann die an der Verar-
mung des Lebens Leidenden, die Ruhe, Stille, glattes Meer oder aber den Rausch, 
den Kampf, die Betäubung von Kunst und Philosophie verlangen. [...] Der Reichste 
an Lebensfülle, der dionysische Gott und Mensch, kann sich nicht nur den Anblick 
des Fürchterlichen und Fragwürdigen gönnen, sondern selbst die furchtbare That und 
jeden Luxus von Zerstörung, Zersetzung, Verneinung, – bei ihm erscheint das Böse, 
Sinnlose und Hässliche gleichsam erlaubt, wie es in der Natur erlaubt erscheint, in 
Folge eines Überschusses von zeugenden, wiederherstellenden Kräften [...]“ (Friedrich 
Nietzsche: Nietzsche contra Wagner (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 Bände,
Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-1977 u. 
1988, Band VI, S. 413-445), hier S. 425 f.).

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214

lichkeit [...], sondern gerade ein metaphysisches Supplement der Naturwirklichkeit 
[...], zu deren Überwindung neben sie gestellt“ (GdT/KSA I 151). Die ästhetische 
Lust rechtfertigt auch das Nichtschöne, indem es in ein ästhetisches Spiel einbezo-
gen oder als solches aufgefaßt wird:

„Hier nun wird es nöthig, uns mit einem kühnen Anlauf in eine Metaphysik der Kunst 
hinein zu schwingen, indem ich den früheren Satz wiederhole, dass nur als ein ästhe-
tisches Phänomen das Dasein und die Welt gerechtfertigt erscheint: in welchem Sinne uns 
gerade der tragische Mythus zu überzeugen hat, dass selbst das Hässliche und Disharmo-

nische ein künstlerisches Spiel ist, welches der Wille, in der ewigen Fülle seiner Lust, mit 

sich selbst spielt.“ (GdT/KSA I 152/Hervorhebungen von mir, J.S.)

In der Musik entspricht dem Nichtschönen die musikalische Dissonanz, die der 
Rezipient lustvoll empfindet und so Schmerz in ästhetische Lust verwandelt. Die 
musikalische Dissonanz bringt den Zuhörer in einen Zustand, in dem „wir hören 
wollen und über das Hören uns zugleich hinaussehnen“. Dieses Streben ins

„Unendliche, der Flügelschlag der Sehnsucht, bei der höchsten Lust an der deutlich perci-
pirten Wirklichkeit, erinnern daran, dass wir in beiden Zuständen ein dionysisches Phä-
nomen zu erkennen haben, das uns immer von Neuem wieder das spielende Aufbauen 
und Zertrümmern der Individualwelt als den Ausfluss einer Urlust offenbart, in einer 
ähnlichen Weise, wie wenn von Heraklit dem Dunklen die weltbildende Kraft einem 
Kinde verglichen wird, das spielend Steine hin und her setzt und Sandhaufen aufbaut und 
wieder einwirft.“ (GdT/KSA I 153)

Die ästhetische Lust ist die Lust am Spiel von Aufbauen (Setzung) und Zerstören 
(Negation), Apollinischem und Dionysischem, stiftender Selbstbeschreibung und 
verunsichernder Selbstreflexion, von Individualität und deren Destruktion, das der 
Wille mit sich selbst spielt. Aus dieser Dialektik des (ästhetischen) Spiels läßt sich 
ein Kontingenzbewußtsein (alles Geschaffene kann wieder zerstört werden) ge-
winnen, das auch auf nichtästhetische Subjektvollzüge übertragbar ist.

Alles „Werden und Wachsen, alles Zukunft-Verbürgende bedingt den 
Schmerz… damit es die ewige Lust des Schaffens giebt, damit der Wille zum 
Leben sich ewig selbst bejaht, muss es auch ewig die ‚Qual‘ der Gebärerin geben“ 
(KSA VI 159). Die ästhetische Erfahrung ist eine des Spiels mit den im Kunstwerk 
neu angeordneten Elementen der Wirklichkeit. In der ästhetischen Fiktion eines 
Spiels kann das Subjekt über sich verfügen, allerdings nur im negativen Modus 
bestimmter (Selbst-)Negation. Der Künstler erreicht eine Freiheit durch Kunstpro-
duktion in der Erfahrung eines Schaffens und Zerstörens, die analog ist zu der De-
struktionserfahrung des die apollinisch-dionysische Kunst rezipierenden Subjekts. 
Die spielerische Erfahrung am Kunstwerk ist analog zu derjenigen eines Kindes. 
In Also sprach Zarathustra heißt es über die drei Verwandlungen des Geistes:

„Drei Verwandlungen nenne ich euch des Geistes: wie der Geist zum Kameele wird, und 
zum Löwen das Kameel, und zum Kinde zuletzt der Löwe. [...] Unschuld ist das Kind und 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


215

Vergessen, ein Neubeginnen, ein Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung, 
ein heiliges Ja-sagen. Ja, zum Spiele des Schaffens, meine Brüder, bedarf es eines heiligen 
Ja-sagens: seinen Willen will nun der Geist, seine Welt gewinnt sich der Weltverlorene.“70

Aus der Möglichkeit solchen (ironischen) Spiels71 läßt sich ein gelassenes Kontin-
genzbewußtsein gewinnen. Allerdings steht der Unschuld des kindlichen Spiels 
ein Begriff der Verantwortlichkeit gegenüber der Setzung entgegen. Tatsächlich 
ist das Kind nicht einfach Kind, sondern ist Resultat dreier Verwandlungen des 
Geistes, wobei die dritte Verwandlung vom Löwen zum Kamel eine genuin äs-
thetische Transformation ist: vom kritischen Geist zur schöpferischen Kraft. Es 
ist weniger Rückprojektion als das Ergebnis einer Transformation. Ist es übertrie-
ben, hier auf eine fundamentale Analogie zwischen Ästhetik und Rhetorik hin-
zuweisen? Aristoteles fordert nämlich vom Rhetor, daß dieser dazu in der Lage 
sein muß, auch „eine gegenteilige Ansicht überzeugend darzulegen“. Spielerisch 
ist der Redner darin, daß er eine Sache von verschiedenen Seiten argumenta-
tiv betrachten und darstellen kann. Allerdings dient diese Freiheit nicht einem 
Selbstzweck, sondern ordnet sich strategisch unter, denn der Redner soll „nicht 
zum Schlechten überreden“. Die spielerische Verfügung über Argumente dient 
daher dazu festzustellen, „wie es sich verhält, und damit wir selbst entkräften 
können, wenn ein anderer die Unterredung in unrechter Weise gebraucht“.72 Das 
Spiel mit verschiedenen Argumentationsketten dient als Vorübung zur Durchset-
zung rhetorischer Strategien, die allerdings je vom Rhetor verantwortet werden 
müssen. Der Rhetor muß gute Gründe geben können in seiner Argumentation. 
Solche Verantwortlichkeit in der Setzung ist das Gegenteil einer angeblichen 
postmodernen Beliebigkeit.

Musik wie Mythos sind Resultate des kindlichen Spiels des Willens mit sich 
selbst, die beide „mit den Stacheln der Unlust“ spielen und die „durch dieses 
Spiel die Existenz selbst der ‚schlechtesten Welt‘“ rechtfertigen. Die Antwort 
auf die Frage, wie aus Schmerz, Disharmonie, musikalischer Dissonanz, Häß-
lichem etc. ästhetische Lust entstehen kann oder wie solche Phänomene von Lust 
begleitet sein können, lautet also: als ästhetisches Spiel, in dem es eine Verknüp-
fung von Schmerz und Lust gibt. In einer Neubeschreibung des Verhältnisses 
von Dionysus und Apollo zeigt sich jetzt, daß das Dionysische „die ewige und 
ursprüngliche Kunstgewalt“ ist, die „überhaupt die ganze Welt der Erscheinung 
in‘s Dasein ruft: in deren Mitte ein neuer Verklärungsschein nöthig wird, um die 
belebte Welt der Individuation im Leben festzuhalten“. Nietzsche spricht von ei-
ner „Menschwerdung der Dissonanz“, die „um leben zu können“ eine „herrliche 

70 Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 

Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-
1977 u. 1988, Band IV), hier S. 29 ff.

71 Cf. hierzu Friedrich Nietzsche: Über Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sin-

ne (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 Bände, Deutscher Taschenbuch Verlag/de 
Gruyter, München/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, Band I, S. 873-890), hier S. 
888 f.

72 Aristoteles: Rhetorik (Wilhelm Fink Verlag, München 1980), S. 10 f.

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ÄSTHETISCHEN ERFAHRUNG

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216

Illusion“ braucht, „die ihr einen Schönheitsschleier über ihr eignes Wesen decke“. 
Hieraus ergibt sich die Faktizität einer Metaphysik und Ökonomie der Kräfte:

„Dabei darf von jenem Fundamente aller Existenz, von dem dionysischen Untergrunde 
der Welt, genau nur soviel dem menschlichen Individuum in’s Bewusstsein treten, als 
von jener apollinischen Verklärungskraft wieder überwunden werden kann, so dass diese 
beiden Kunsttriebe ihre Kräfte in strenger wechselseitiger Proportion, nach dem Gesetze 
ewiger Gerechtigkeit, zu entfalten genöthigt sind.“ (GdT/KSA I 155)

Die Ökonomie dieser Kräfte steht also unter der Forderung einer ewigen Gerech-
tigkeit, die sich aus dem ästhetischen Spiel des Willens selbst setzt.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006 - am 14.02.2026, 16:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

