5. Sprache, Musik und Spiel
in der asthetischen Erfahrung (Nietzsche)

Nietzsches frithe Schrift Die Geburt der Tragddie wird oftmals in den Kontext einer
Metaphysik gestellt, die in der Kunsterfahrung einen privilegierten Zugang zu einer
hoheren Wahrheit vermutet hat, die auf anderen kulturellen Gebieten — insbesondere
der Philosophie und der wissenschaftlich-rationalen Erkenntnisse — nicht zu erfah-
ren ist. Solche Interpretationen folgen darin implizit oder explizit der dreiteiligen
Periodisierung seines Werkes durch Andreas-Salomé', die die Geburt der Tragidie
einer frithen metaphysischen Phase Nietzsches zuordnet, von der er sich erst nach
seinem Bruch mit Wagner um 1876 abzusetzen beginnt.” Gemil diesem Interpre-
tationsschema folgt die dsthetische Metaphysik der Geburt der Tragddie aus einer
Ubernahme der Schopenhauerischen Metaphysik mitsamt ihres platonischen Dua-
lismus, entweder aus Treue gegeniiber der dsthetischen Position Wagners’® oder aus
einem Mangel an eigenstindiger Terminologie des frithen Nietzsche, dem ,,andere
philosophische Mittel“ als die von Schopenhauer ibernommenen noch ,,nicht zur
Verfiigung*® standen. In der Tat scheinen das Vorwort an Richard Wagner, das die
Kunst als die ,,eigentlich metaphysische[] Thitigkeit dieses Lebens* im Sinne Wag-
ners bestimmt und die buchstibliche Ubernahme ganzer Passagen aus den Schriften
Schopenhauers diese Lesart nahezulegen. Der schopenhauerischen Opposition von
Wille und Vorstellung entsprache dann eine durch die apollinische Kunst transpor-

1 Cf. Lou Andreas-Salomé: Friedrich Nietzsche in seinen Werken (Konegen, Wien
1894).

2 Cf. z.B. Volker Gerhardt: Von der dsthetischen Metaphysik zur Physiologie der Kunst
(in: Nietzsche-Studien Band 13, de Gruyter, Berlin/New York 1984, S. 374-393).

3 Cf. Klaus-Detlef Bruse: Die griechische Tragddie als ,Gesamtkunstwerk‘ — Anmer-
kungen zu den musikdsthetischen Reflexionen des friihen Nietzsche (in: Nietzsche-
Studien Band 13, de Gruyter, Berlin/New York 1984, S. 156-176).

4 Cf. Heinrich Niehues-Prébsting: Asthetik und Rhetorik in der ,Geburt der Tragddie (in:
Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder , Die Sprache ist Rhetorik’,
Fink, Miinchen 1994, S. 93-108), hier S. 103 f.

5 Friedrich Nietzsche: Die Geburt der Tragodie (in: ders.: Kritische Studienausgabe
15 Béinde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Berlin/New York 1967-1977 u.
1988, Band I, S. 11-156), hier S. 24. Im folgenden wird aus dieser Ausgabe unter dem
Sigel [KSA] und Numerierung der Bandausgabe zitiert. Zitate aus der Geburt der
Tragodie werden zusétzlich mit dem Sigel [GdT] markiert.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

tierten, dionysischen hoheren Wahrheit iiber das Wesen der Dinge oder des Seins.
Gestiitzt wird diese Voraussetzung scheinbar auch durch Nietzsches Versuch
einer Selbstkritik, den er 1886 der Geburt der Tragddie voranstellt:

,»Wie sehr bedauere ich es jetzt, dass ich damals noch nicht den Muth (oder die Unbeschei-
denheit?) hatte, um mir in jedem Betrachte fiir so eigne Anschauungen und Wagnisse
auch eine eigne Sprache zu erlauben, — dass ich mithselig mit Schopenhauerischen und
Kantischen Formeln fremde und neue Werthschédtzungen auszudriicken suchte, welche
dem Geiste Kantens und Schopenhauers, ebenso wie ihrem Geschmacke, von Grund aus
entgegen giengen!* (GdT/KSA 1 19)

Folgt man diesem Hinweis, so miifite eine Interpretation der Geburt der Tragidie
sich ihrer Problematik entlang einer Beriicksichtigung der Divergenz der Wagner,
Kant und Schopenhauer geschuldeten ,,Sprache* und der Eigenstindigkeit der phi-
losophischen Intuition des frithen Nietzsche nidhern, die weder mit der Schopen-
hauerischen Metaphysik noch mit der auf dieser aufruhenden Musikésthetik Wag-
ners einfach konvergierte. Wenn Nietzsche die dsthetischen Probleme in der Geburt
der Tragodie mit den theoretischen Mitteln zu 16sen versucht, die ihm Wagner und
Schopenhauer zur Verfiigung stellen, so bedeutet dies jedoch nicht einfach nur
die Nichtaddquation von Nietzsches Sprache und seinem philosophischen Denken,
sondern fithrt — zumindest im Ergebnis — zu einer Subversion und Destruktion
der von Schopenhauer ibernommenen dualistischen Metaphysik, in der sich be-
reits Nietzsches spéteres Projekt einer Experimentalphilosophie® ankiindigt, das
auf eine grundlegende Umwertung aller tiberlieferten Werte und eine strategische
Umgestaltung der philosophischen Tradition mitsamt ihrer dualistischen bzw. pla-
tonischen Metaphysik zielt. Nietzsche richtet sich in all seinen Texten im- oder ex-
plizit gegen eine platonisch-christliche moralische Weltdeutung.” Schon die ,,gan-
ze Artisten-Metaphysik* der Geburt der Tragddie diente dem Zweck, die ,,Moral
selbst in die Welt der Erscheinung [...] herabzusetzen* und sie dariiberhinaus als
»Schein, Wahn, Irrthum, Ausdeutung, Zurechtmachung, Kunst“ (GdT/KSA I 18)
zu entlarven, wie es in der spéteren Selbstkritik Nietzsches heilit. Die Geburt der
Tragodie steht dann weniger in der ,,romantischen” Tradition dsthetischer Meta-
physik als daf} sie auf eine ,,rein artistische, eine antichristliche* ,,Gegenwerthung
des Lebens* (GAT/KSA 1 19) abzielt, die weniger in der Kunst eine Metaphysik als
vielmehr in dieser eine kiinstlerisch produzierte Illusion vermutet, die eine Phi-
losophie des Lachens und eine ,,Kunst des diesseitigen Trostes™ irgendwann zum
Teufel zu schicken vermag (GdT/KSA 1 22).

Die vorliegende Arbeit fafit die Divergenz von Sprache und philosophischer
Intuition Nietzsches als die Differenz zwischen einer von Schopenhauer iibernom-
menen dualistischen Metaphysik und ihrer internen Subversion und Destruktion

6 Cf. Volker Gerhardt: ,Experimental-Philosophie’ Versuch einer Rekonstruktion (in:
ders.: Pathos und Distanz: Studien zur Philosophie Friedrich Nietzsches, Reclam, Stutt-
gart 1988, S. 163-187).

7  Cf. Gilles Deleuze: Nietzsche und die Philosophie (Europidische Verlagsanstalt, Frank-
furt/Main 1985).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 177

auf, unabhingig von der Frage, in welchem Maf3e ein solches metaphysikkritisches
Projekt den realen Intentionen des frithen Nietzsche entsprochen haben mag, wie
es der spite Nietzsche in seinen Selbstinterpretationen, etwa in Ecce Homo nahe-
legt.® Dabei setzt diese Arbeit kein einfaches Nebeneinander von trennbaren meta-
physischen und nichtmetaphysischen Schichten in der Geburt der Tragodie voraus,
sondern nimmt eine faktische Subversion der Schopenhauerischen Metaphysik in
einer zu rekonstruierenden dekonstruktiven Strategie des frithen Nietzsche an.’
Entgegen der These von einer Diskontinuitdt oder einem Bruch in der Entwick-
lung Nietzsches, die eine frithe metaphysische Phase ihrer spéteren Destruktion
kontrastiert”, folgt diese Arbeit der Priamisse, daB sich schon in seiner ersten ver-

8

10

Thomas Boning fiithrt den Nachweis, dafl Nietzsche sich bereits um 1868, also lange
vor der Abfassung der Geburt der Tragddie, vom Einflufl der Schopenhauerischen
Metaphysik zu befreien suchte und erklirt die spatere Wiederaufnhahme mit der Treue
Nietzsches zu den musikisthetischen Ansichten Wagners (Thomas Boning: Metaphy-
sik, Kunst und Sprache beim friihen Nietzsche (de Gruyter, Berlin/New York 1988)
S. 1-21 und S. 322-336). Allerdings findet sich die frithe Schopenhauerkritik Nietz-
sches, die dessen Metaphysik nicht logisch kritisiert, sondern sie als Kunst entlarvt,
auch im Vorwort an Richard Wagner wieder: ,,Wenn Nietzsche in dem Richard Wag-
ner gewidmeten Vorwort der Geburt der Tragddie ausfithrt, Kunst sei die ,eigentlich
metaphysische [...] Thitigkeit des Menschen® (GdT/KSA 1 24), so ist dabei der gegen
Schopenhauer gerichtete Hinter-Sinn ,Metaphysik ist Kunst‘, d.h. [llusion mitzuho-
ren (L.c., S. 345). Inwieweit Nietzsches frithe Selbstinterpretation seiner Néhe zu
Wagner auf einem (Selbst-)MiB3verstindnis beruht, kann hier nicht néher dargelegt
werden. Jedenfalls weist auch schon die musikésthetische Position des frithen Nietz-
sche erhebliche Differenzen zu derjenigen Wagners auf, wie Klaus Kropfinger dies
beispielhaft an der Divergenz der Auffassung von der ,,absoluten Musik® dargelegt
hat. Cf. Klaus Kropfinger: Wagners Musikbegriff und Nietzsches ,Geiste der Musik*
(in: Nietzsche Studien Band 14, de Gruyter, Berlin/New York 1985) S. 1-12.

Cf. Lacoue-Labarthe: ,,[D]ie Geburt der Tragddie ist nicht ein Text. Sie unterhilt
einen [...] uneindeutigen Bezug zu ihren eigenen Vorstudien und zu den bereits abge-
schlossenen Schriften, die ihr vorausgehen. Der ,endgiiltige® Text trégt an den Folgen:
in ihm kreuzen und tiberlagern sich Diskurse, die nicht wirklich tibereinkommen,
sich nicht decken, und zu deren spréder Versshnung es der Entfaltung einer hyper-
bolischen ,Beredsamkeit’ — und/oder der Hilfe einer bestimmten Dialektik — bedarf*
(Philippe Lacoue-Labarthe: Der Umweg (in: Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche aus
Frankreich, Ullstein, Frankfurt/Main 1986, S. 76-110), hier S. 92. — Cf. zum Verhilt-
nis der Vorarbeiten zur Genese der Geburt der Tragddie auch Klaus-Detlef Bruse: Die
griechische Tragddie als ,Gesamtkunstwerk, 1.c. (FuBnote 3).

Dieser Voraussetzung folgt auch ein Teil der franzosischen Nietzschelektiiren. La-
coue-Labarthe etwa fiihrt die angeblich erst nach der Geburt der Tragddie einset-
zende Destruktion der logozentrischen Metaphysik der Prasenz auf Nietzsches Ent-
deckung der Rhetorik zuriick: ,,Was die Rhetorik also, im zugleich entscheidendsten
und zerbrechlichsten Gelenk der Geburt der Tragddie zerstort: den Unterschied von
Dionysischem und Apollinischem selbst, oder zumindest das, was dieser Unterschied
noch an Entgegensetzung und Widerspruch enthielt. Was die Rhetorik, anders ge-

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

offentlichten philosophischen Schrift eine Problematik ankiindigt, die sich durch
seine diversen Texte hindurch wiederholt und stets ein &hnlich gelagertes Problem
reflektiert. Damit ist keine Annahme eines tiberhistorischen Sinns der Texte Nietz-
sches gemacht, sondern nur die These einer kontinuierlichen Wiederholung oder
Wiederkehr eines strukturellen Problems im Denken Nietzsches aufgestellt, auf
das die diversen Texte Nietzsches verschieden antworten:" z.B. wie kann Kunst
ihrer Zeit und Kultur zum Heilmittel werden?

Es scheint zwar zunéchst so, als wiirde die Leitdifferenz der Geburt der Trago-
die von Dionysisch und Apollinisch die dualistischen Oppositionen von Ding an sich
und Erscheinung von Kant und die von Wille und Vorstellung von Schopenhauer
wiederaufnehmen bzw. wire analog zu diesen gebaut. Die Durchfiihrung dieser Op-
position fiihrt jedoch de facto dazu, den dualistischen Platonismus Schopenhauers
zu sabotieren. Ob Psychologie, Geschichte, Geschichtsphilosophie oder Asthetik:
auf alle diese Gebiete erfihrt die pseudodialektische Opposition von Dionysischem
und Apollinischem ihre Anwendung. Das die Verbindung von Apollinischem und
Dionysischem regelnde Vokabular einer genetischen Metaphorik ,,ist auf verschie-
denen Ebenen wirksam® (AL 122). Die Opposition von Apollinisch und Dionysisch
wird in der Durchfithrung exzessiv auf eine Reihe von offensichtlich nicht ana-
log gelagerten Differenzen angewendet, was im Resultat den Erkldarungsgehalt und
die Stabilitit dieser Opposition selbst unterlduft.” Die Fiille der Differenzen, die
auf diese Opposition reduziert werden"”, macht es schwierig, sie als grundlegendes

sagt, beschwort, ist die unvermeidliche Gefahr, dafl die nichtdialektische Einheit
(Differenz) von Apollinischem und Dionysischem (die immer vorgingige, doch nie
urspriingliche, Zerstiickelung oder Zerstreuung des Dionysos unter der Maske Apol-
los) sich nicht wie eine einfache Differenz zwischen der Prisenz und ihrem Gegenteil
offnet, die zuletzt durch Kunst und Tragddie aufgehoben wiirde.” (cf. Philippe La-
coue-Labarthe, l.c. (FuBnote 9), S. 99 f)) — Der Voraussetzung eines Bruchs zwischen
einer Metaphysik des frithen Nietzsche und deren spéterer Destruktion folgt auch Sa-
rah Kofman in: Nietzsche et la métaphore (Payot, Paris 1972). Cf. zur Kritik an dieser
Voraussetzung der franzosischen Nietzscherezeption auch Paul de Man: Genese und
Genealogie (Nietzsche) (in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main
1988, S. 118-145), hier S. 129 f. Im folgenden unter dem Sigel [AL] zitiert.

11 Diese Arbeit folgt darin der These de Mans, daf3 sich Nietzsches Werk als ganzes
nicht wie eine Erzahlung strukturiert, ,,deren Gestalten sich vom Falschen zum Wah-
ren, von Blindheit zu Einsicht bewegen®, sondern ,,allegorisch” ist, ,,das heifit wie-
derholend auf eine potentielle Verwirrung von figurativer und referentieller Aussage
bezogen ist“ (cf. Paul de Man: Die Rhetorik der Tropen (in: ders.: Allegorien des
Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988, S. 146-163), hier S. 160).

12 DaB eine die dualistischen Oppositionen unterlaufende Schreibpraxis ein sich durch-
haltender Zug in den Schriften Nietzsche ist, hat Jacques Derrida anhand der Oppo-
sition médnnlich/weiblich gezeigt. (Jacques Derrida: Sporen. Die Stile Nietzsches (in:
Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche aus Frankreich, Ullstein, Frankfurt/Main 1986, S.
129-168)).

13 So erstreckt sich die Wirksamkeit der dionysisch-apollinischen Dialektik ,,iiber alle
Volker” (KSA T 48).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 179

Ordnungsprinzip der Geburt der Tragddie weiterhin ernstzunehmen. Eine diese
MaBlosigkeit der Anwendung nachvollziehende Lektiire wiirde den Effekt einer
Erschiitterung der dualistischen Metaphysik aufzeigen." Die Verschiebungen und
Verlagerungen der Opposition von Apollinisch und Dionysisch wecken daher eher
Zweifel an der Giiltigkeit dualistisch operierender Ordnungsprinzipien der Meta-
physik, als daf} sie die Metaphysik Schopenhauers restituieren.

Nietzsche entfaltet seine systematischen Argumente — etwa tiber die scheinba-
re Leitdifferenz von Apollinisch und Dionysisch — im Rahmen einer historischen
Erzdhlung, die bei der griechischen Tragodie ansetzt und mit der Moglichkeit ih-
rer Wiedererweckung durch die Musikdramen seines Zeitgenossen Wagner ab-
schliefit. Die Beschreibung des antiken Griechentums erfolgt in einer kritischen
Perspektive auf das, was Nietzsche als die ,,sokratische Kultur® bezeichnet: eine
Kultur, die gemdl einer rationalistischen Epistemologie und eines theoretischen
Optimismus (cf. GAT/KSA I 100) operiert. Deren Voraussetzungen — ,.eine tief-
sinnige Wahnvorstellung [...], jener unerschiitterliche Glaube, dass das Denken, an
dem Leitfaden der Causalitdt, bis in die tiefsten Abgriinde des Seins reiche, und
dass das Denken das Sein nicht nur zu erkennen, sondern sogar zu corrigieren im
Stande sei (GAT/KSA I 99) — ruhen allesamt auf dem Mythos eines anthropomor-
phen Wesens des Seins, unter der Annahme, dafl das Sein dem Menschen prinzi-
piell transparent und erkennbar ist. Das Ideal dieser Wissenschaft ist der theoreti-
sche Mensch, der eine unverhiillte nackte Wahrheit sucht (cf. GdT/KSA 1 98), nach
der ihm ewig hungert (cf. GAT/KSA 1T 120 u. 146). Dieser Mythos beruht nun nicht
nur auf einer Tduschung und metaphysischen Illusion, sondern geméf Nietzsches
Gegenwartsdiagnose ist seine Glaubwiirdigkeit intern, d.h. innerhalb der herr-

14 Dies hat einer der Mitherausgeber der Kritischen Gesamtausgabe der Schriften
Nietzsches, Michael Kohlenbach, beispielhaft anhand der Inkonsequenz der gene-
tischen Zeugungs-, Geburts- und Verschmelzungsmetaphorik gezeigt, in der Apollo
und Dionysos relationiert werden (Michael Kohlenbach: Die ,immer neuen Geburten®
(in: Tilman Borsche (Hg.): ,Centauren-Geburten’. Wissenschaft, Kunst und Philoso-
phie beim jungen Nietzsche, de Gruyter, Berlin/New York 1994) S. 351-382). Die do-
minante Metaphorik ignoriert daher nicht nur ,,souverdn® jegliche ,,kausallogischen
Anspriiche®, sondern verwirrt in der Konsequenz das Verhiltnis von Apollinischem
und Dionysischem (Lc., S. 359). Kohlenbach interpretiert die exzessive Geburts- und
Zeugungsmetaphorik der Geburt der Tragddie als schriftstellerische Praxis einer pa-
radoxen Selbstzeugung des Autors Nietzsche: das ,,Kind*“ Nietzsches, der Text, zeugt
seinen Vater, den Autoren Nietzsche, der ,,Autor Nietzsche kommt mit der Geburt
der Tragddie zur Welt (l.c., S. 360). Der Charakter der Geburt der Tragidie als
zum ,,Zeitpunkt ihres 6ffentlichen Erscheinens festgehaltene Textgestalt eines pro-
gredierenden Denk- und Schreibprozesses™ (l.c., S. 364) 146t zudem ,,in Nietzsches
schriftstellerischer Arbeitsweise ein Prinzip sprachlicher Produktivitit erkennen, das
nicht in einem einmal erreichten Resultat zur Ruhe kommt* (L.c., S. 377). Eine solche
Schreibpraxis 148t ihre Resultate daher auch nicht in der Sicherheit einer Metaphysik
einfassen. — Eine u.a. auf Nietzsches frithen Schriften basierende Theorie auctorialer
Selbstzeugung hat Harold Bloom ausgearbeitet (cf. Harold Bloom: Einfluss-Angst.
Eine Theorie der Dichtung, Stroemfeld/Nexus, Basel u. Frankfurt/Main 1995).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

schenden sokratischen Kultur, fragwiirdig geworden. Das Fundament der sokrati-
schen Kultur mit ihrer optimistischen und heiteren Erkenntnislust (cf. GAT/KSA 1
94) und dem ,,Glauben an das Erdengliick aller” (GdT/KSA 1 117) ist erschiittert,
und zwar einerseits durch die Furcht vor ihren eigenen Konsequenzen, anderer-
seits durch den Zweifel an der ewigen Gtiltigkeit ihrer epistemologischen Voraus-
setzungen. Nietzsches Kritik an der sokratischen Kultur beruht aber nicht einfach
auf einer Ersetzung eines Wertesystems durch ein anderes (z.B. eines sokratischen
Wertesystems durch ein dionysisches), sondern auf der Reflexion der im sokra-
tischen Wertesystem implizierten Illusionen. Solche reflexive Ideologiekritik ist
von daher selbst nicht einfach eine weitere Ideologie unter anderen, sondern struk-
turell negativ auf unsere Alltagswelt bzw. die sokratische Kultur bezogen. Es wird
dann allerdings nicht mehr eine hdhere Wahrheit dsthetisch mitgeteilt; gleichwohl
aber gibt es immer noch eine Wahrheitsdimension in der &sthetischen Erfahrung,
weil sie sich kritisch auf unsere alltdglichen fiir wahr gehaltenen bzw. wahre Er-
kenntnisse generierenden Selbst- und Weltverhiltnisse bezieht.

Nietzsche beruft sich in der Kritik der ,,sokratischen Kultur* auf die von Kant
und Schopenhauer geleistete Vorarbeit einer Selbstkritik der Vernunft (cf. GAT/KSA
1118)", und in der Tat scheint die Originalitét seiner Argumente eher in der Radika-
lisierung dieser Kritik als in ihrer Neuheit zu liegen. Die Pointe von Nietzsches frii-
her Kritik an der ,,sokratischen Kultur liegt ndmlich darin, da8 der Rationalismus
der sokratischen Kultur selbst einen Mythos zugrundelegt — den einer allméchtigen
Vernunft und eines anthropomorphen Wesens des Seins — und daher ein Ausspielen
aufklarerischer Ratio gegen den unverniinftigen Mythos duBerst fragwiirdig wird.
Als Aufklarung tiber die rationalistische Aufklérung bzw. die Erkenntnisweise der
modernen Wissenschaften spielt Nietzsches frithe Rationalismuskritik also nicht
den Mythos gegen rationale Erkenntnis aus, sondern sucht als die Basis des Ratio-
nalismus selbst einen von diesem seinerseits vorausgesetzten und vergessenen (oder
hinweggelogenen) Mythos freizulegen. In der Geburt der Tragddie lassen sich zwei
gegenldufige Bewegungen der Kritik am Sokratismus ausmachen. Zum einen wird
der Sokratismus als eine wie auch immer zu verstehende Bewegung der Demys-
tifikation aufgefaf3t, also als eine aufkldrererische Kultur, der Nietzsche vorhilt,
daf3 sie das Fehlen eines gesicherten metaphysischen Fundaments hinwegliigt. Zum
anderen ist jedoch der Haupteinwand gegen den Sokratismus, dal3 dieser selbst auf
einem Mythos beruht, dessen Freilegung ihn in seinem Geltungsanspruch substan-
tiell bedroht, was konzeptionell eher in einer Aufklarung tiber die (rationalistisch-
humanistische) Aufklirung miindet.” Die Freilegung dieses Mythos als Mythos
bezeichnet Nietzsche als ,,tragische Einsicht* oder auch als ,,dionysische Weisheit*

15 Die Kritik Kants liegt darin, die Behandlung von ,,Raum, Zeit und Causalitét als
génzlich unbedingte Gesetze von allgemeinster Giiltigkeit* in seine Grenze zu wei-
sen und infragezustellen (GdT/KSA I 118/cf. auch GdT/KSA I 128).

16 Dies wird auch durch andere Texte Nietzsches aus der Zeit der Abfassung der Ge-
burt der Tragidie gestiitzt, insbesondere durch den Text Uber Wahrheit und Liige im
aussermoralischen Sinne und seine Rhetorikvorlesung von 1872. Cf. hierzu Paul de
Man: Die Rhetorik der Tropen, 1.c. (FuBinote 11) und Lacoue-Labarthe: Der Umweg, l.c.
(FuBnote 9), passim.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 181

bzw. ,,Wahrheit®, wobei hier zunichst offen bleiben muf3, mit Hilfe welcher Mittel
diese Wahrheit sich einsichtig macht: ob qua Kunst oder qua reflekiertem Gebrauch
der Vernunft. Im folgenden werde ich versuchen, dem Zusammenhang zwischen
dionysischer Wahrheit und Kunst eine nichtmetaphysische Deutung zu geben.
Bereits in dem spéter der Geburt der Tragodie zugesetzten Versuch einer
Selbstkritik wird die fundamentale Opposition von Sokratisch/Dionysisch deut-
lich, die durch die Dialektik von Appolinischem und Dionysischem eher verdeckt
wird. Auf der einen Seite steht die dionysisch-leichtfiiBlige ,,Artistenmetaphysik®,
die ,,die Wissenschaft unter der Optik des Kiinstlers [...], die Kunst aber unter der
des Lebens (GdT/KSA 1 14) zu sehen versucht. Und das im Namen des ,,Kiinstler-
Gott[es] Dionysus, ,,der im Bauen wie im Zerstéren, im Guten wie im Schlim-
men, seiner gleichen Lust und Selbstherrlichkeit inne werden will, der sich, Welten
schaffend, von der Noth der Fiille und Ueberfiille, vom Leiden der in ihm ge-
dringten Gegensitze 16st“ (GdT/KSA 1 17). In dieser Perspektive scheint die Moral
(besonders die christliche) nur Erscheinung und Tduschung und damit in der dsthe-
tischen Perspektive ein Kunstphdnomen unter anderen zu sein, wéihrend die Kunst
als die ,,eigentlich metaphysische Thétigkeit des Menschen hingestellt* (GdT/KSA
1 17) wird."” Metaphysik ist nach dieser Logik also nichts anderes als kiinstlerisch
hergestellte Illusion.” Als Theorie der Sinnlichkeit und des schénen Scheins fun-
giert die Asthetik als explizites Gegenmodell gegen eine moralische Weltdeutung.
Auf der anderen Seite steht die kritisierte moderne ,,sokratische* Kultur mit ihrem
,Sleg des Optimismus, [der] vorherrschend gewordene[n] Verniinftigkeit, [dem]
praktische[n] und theoretische[n] Utilitarismus, gleich der Demokratie selbst, mit
der er gleichzeitig ist“ (GdT/KSA I 16) — allesamt als ein ,,Symptom der absin-
kenden Kraft* der modernen Kultur denunziert. Diese gegensétzliche Polarisie-
rung von Sokrates und Dionysus wird in der Tat den gesamten Text strukturieren
und ein Grofiteil der Probleme konfigurieren, mit der jede Interpretation zu kdmp-
fen hat. Alles in allem bleibt es unklar, ob Nietzsche eine historische oder eine
systematische These tiber das Verhiltnis von Sokrates und Dionysus vertritt: ob
sie zwei gegensitzliche Kultur- oder Kunstarten bezeichnen, oder ob das Diony-
sische die (metaphysische) Ergénzung oder kritische Reflexion der rationalistischen
(Wissenschafts-)Kultur ist. In dem Verhéltnis von Dionysus und Sokrates liegt von
daher eine gewisse Zweideutigkeit. Nietzsches Beschreibung des Verhiltnisses von
Kultur und Kunst schwankt ndmlich zwischen zwei unterschiedlichen Positionen.
Die Frage ist, ob das Verhiltnis von Dionysus und Sokrates ein supplementie-
rendes oder ein substituierendes ist. Auf der einen Seite scheint die herrschende
sokratische Kultur aus sich heraus und als ihr Supplement die tragische Kunst her-
vorzubringen.” Die Entstehung der dionysischen Kunst wire eine Konsequenz der

17 Die christliche Moral ist in ihrem Vorbehalt gegen das Diesseits sowohl kunst- wie
auch lebensfeindlich, denn alles Leben ,,ruht auf Schein, Kunst, Tduschung, Optik,
Nothwendigkeit des Perspektivischen und des Irrtums® (GdT/KSA 1 18).

18 Cf. Boning: Metaphysik, Kunst und Sprache beim friihen Nietzsche, l.c. (Fulinote 8).

19 Cf. GAT/KSA 196: ,vielleicht [..] ist das [dem Sokrates, J.S,] Nichtverstindliche doch
nicht auch sofort das Unversténdige? [...] Vielleicht ist die Kunst sogar ein nothwendi-
ges Correlativum und Supplement der Wissenschaft?*

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

rationalistisch und wissenschaftlich bestimmten — d.h. sokratischen — Kultur, deren
Anspruch intern an ihre Grenzen gestofen ist und die diese Grenzerfahrung in der
sie supplementierenden Kunst reflektiert. Der sokratische Wahn kommt intern an
seine Grenzen, ,,an denen sie [die Wissenschaft, J.S.] in Kunst umschlagen muss*
(GAT/KSA 199). Der Optimismus der sokratischen Kultur wird einerseits dadurch
erschiittert, daB diese sich vor ihren eigenen Konsequenzen fiirchtet, andererseits
durch den Zweifel an der ewigen Giiltigkeit ihrer Fundamente (cf. GdT/KSA 1 119).
An der Grenze der Wissenschaft, im Unaufhellbaren, ,,bricht die neue Form der
Erkenntniss durch, die tragische Erkenntniss, die, um nur ertragen zu werden, als
Schutz und Heilmittel die Kunst braucht* (GAT/KSA I 101).” In einer entstehenden
tragischen Kultur wire dann die Wissenschaft durch die Weisheit als hochste Form
des Wissens (ndmlich die dionysische Wahrheit und das Wissen um das Leiden)
supplementiert. Nach diesem Modell wire die &dsthetische Erfahrung eine Reflexi-
onserfahrung: das Dionysische ist die Selbstreflexion des Sokratischen, nicht aber
dessen Transgression. Auf der anderen Seite erscheint die dionysische bzw. apolli-
nisch-dionysische Kunst™ als das schlechthin andere der sokratischen Kultur und
der schlechten sokratischen (weil individualistischen und rationalistischen) Kunst,
das diese nicht supplementieren, sondern substituieren oder iiberschreiten soll.”
Dionysisch-apollinische Kunst hétte dann unter dem Lockruf eines dionysischen
Vogels (cf. GAT/KSA I 149 u. 154) die strategische Funktion, die sokratische Kul-
tur langfristig durch eine dionysisch-apollinische Kultur zu ersetzen, in der die
wiederum dionysisch-apollinische Kunst im Mittelpunkt zu stehen hétte.” Nach
diesem Modell wird das sokratische Wertesystem durch ein dionysisches ersetzt.
Nietzsche schwankt in der Tat zwischen diesen beiden Varianten einer moglichen
Ideologiekritik an der rationalistischen Kultur. Die vorliegende Arbeit argumentiert
fiir die erste Variante. Es liegt aber auch in Nietzsches Bestimmung der kritischen
Funktion der dsthetischen Erfahrung eine gewisse Zweideutigkeit. Nach dem ei-
nen Modell ist die Kunst kritisch auf den alltdglichen Rationalismus bezogen. Das
hitte zur Konsequenz, daf} nach einer gelungenen Revision des Rationalismus die
Kunst tberflissig wiirde. In dem zweiten Modell wird die Kunst daher so ver-

20 Cf. auch GdT/KSA I 111: ,erst nachdem der Geist der Wissenschaft bis an seine
Grenze gefiihrt ist, und sein Anspruch auf universale Giiltigkeit durch den Nachweis
jener Grenzen vernichtet ist, diirfte auf eine Wiedergeburt der Tragodie zu hoffen
sein: fiir welche Culturform wir das Symbol des musiktreibenden Sokrates [...] hin-
zustellen hétten.”

21 Es wird zu zeigen sein, daf} jede nichtsokratische und nichtapollinische Kunst nur
in dieser Doppelung von Dionysus und Apollo existieren kann, es also eine ,reine’
dionysische Kunst niemals geben kann.

22 Cf. GAT/KSA 1 14: ,,die Wissenschaft unter der Optik des Kiinstlers zu sehn, die
Kunst aber unter der des Lebens...

23 Die Frage ist also, ob die tragische Einsicht durch die dionysisch-apollinische Kunst
lediglich artikuliert oder aber allererst hergestellt wird (Cf. hierzu Christoph Menke:
Die Tragodie und die Freigeister (in: Andreas Steffens (Hg.): Nach der Postmoderne,
Bollmann, Diisseldorf/Bensheim), S. 235-264) hier S. 248 f. Im folgenden unter dem
Sigel [TuF] zitiert.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 183

standen, daB sie tiberhaupt kritisch auf die alltdgliche Lebenswelt bezogen ist, wie
auch immer diese gerade beschaffen sein mag. Damit wiirde Kunst zu einem un-
verzichtbaren Korrektiv alles Bestehenden, das zu jedem Zeitpunkt eine wichtige
Funktion hitte.* Allerdings verschwindet die Differenz zwischen diesen beiden
Lesarten, wenn man von der Annahme ausgeht, dall unsere alltégliche Welt not-
wendigerweise immer rationalistisch dominiert ist. Diese Arbeit geht davon aus,
daB3 durch eine dsthetisch vollzogene Selbstreflexion des einfachen Rationalismus
dieser reflexiv wird, was ich im einleitenden Kapitel auch als ,Hyperrationalis-
mus‘ bezeichnet habe. Damit wird der Rationalismus nicht durch etwas anderes
substituiert, sondern bleibt in seiner reflektierten und reflektierenden Gestalt in
der Kultur wirksam. Die reflexive (Selbst-)Uberwindung des Rationalismus kann
also ein historischer Vorgang sein, auch wenn dieser letztlich unabschliebar bleibt
und in keinem gesicherten Resultat je zur Ruhe kommen kann.

Ein gewises Schwanken Nietzsches zeigt sich auch in der Antwort auf die
Frage, wie sich das dsthetische Erleben von Kunst im allgemeinen und von Mu-
sik im besonderen zu aufBlerdsthetischen Vollziigen des Subjekts verhilt. Es gibt
hier eine weitere Doppeldeutigkeit in der Weise, wie der Erkenntnischarakter der
Kunst bzw. der Musik zu verstehen ist: zum einen die These, da3 wir eine Erfah-
rung am dionysischen Kunstwerk (d.h. hier vor allem der Wagneroper) machen,
die grundsitzlich verschieden ist von unseren sonstigen (Alltags-)Erfahrungen
oder (wissenschaftlichen/verstandesméBigen) Erkenntnissen.” Die &sthetische
Erfahrung wiére dann die Erfahrung einer Metawahrheit: die am Kunstwerk
gemachte und durch das Kunstwerk erst hergestellte Erfahrung ist selbst diese
Erfahrung der Grenze rationalistischer Erkenntnis. Dem entspricht die Charak-
terisierung der dionysischen Erfahrung als eine Art unbewulite Erkenntnis oder
als eine unmittelbare Ganzheitserfahrung. Die Kunst verbiirgt eine Meta- oder
Wahrheitserfahrung, die nur in ihr und durch sie gemacht werden kann. Hier
griindet die Autonomie unseres Verhiltnisses zur Kunst. Diese Wahrheitserfah-
rung kann entweder metaphysische Wahrheit (z.B. {iber das Sein) oder (nicht-
metaphysisch) reflexive Verunsicherung der alltdglichen subjektiven Selbst- und
Weltverhiltnissen sein. Zum anderen die These, dal}3 die Vernunft bzw. verstan-
desmiBige Wissenschaft selbst gewissermafen intern (historisch) an ihre Gren-
ze gekommen ist, was die Kunst lediglich artikuliert. Der daraus folgenden tra-
gischen Einsicht in die Unerkennbarkeit der Natur und der drohenden Gefahr
einer Resignation des Willens (Schopenhauer) begegnet die Kunst als ein funk-
tionales Supplement der Wissenschaft (cf. GAT/KSA 1 96). Die Kunst artikuliert
eine vorgéngige (negative) Erkenntnis {iber rationalistische Wissenschaft oder
auch den illusiondren Charakter der Welt der Individuation und gibt zugleich
einen metaphysischen Trost dariiber. Die dsthetische Erfahrung der Kunst wire
nur eine Erfahrung neben anderen ohne Privileg eines spezifischen Zugangs zu

24 Cf. hierzu auch Jens Szczepanski: Das Subjekt als Medium. Bemerkungen zur dsthe-
tisch bestimmten Subjektivitdt (in: Michael Liithy/Christoph Menke (Hg.): Subjekt
und Medium in der Kunst der Moderne, Diaphanes, Ziirich/Berlin 2006, S. 69-85).

25 Cf. hierzu Christoph Menke: Die Souverdnitit der Kunst. Asthetische Erfahrung
nach Adorno und Derrida (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

einer Metawahrheit. Das wire ein eher konservatives Modell, in dem Kunst als
bloBe Kompensation der rationalistischen Alltagskultur erscheint.

Schon de Man hat festgestellt, dafl in dem Verhéltnis von Sokrates und Diony-
sus und nicht erst in dem von Dionysus und Apollo in der Tat die Hauptschwierig-
keit fiir ein Verstindnis der Geburt der Tragddie liegt, der sich eine Lektiire ausge-
setzt sieht. Die dualistische Scheindialektik von Apollo/Dionysus wird strategisch
tiberboten durch die Einfithrung eines Dritten, des Sokratismus, der nicht nur die
Antipode zu der Opposition Apollinisch/Dionysisch ist, sondern auch deren Wer-
tigkeiten grundlegend in Frage stellt. Zwar scheint der Text der Geburt der Trago-
die ,,durch die Pseudopolaritit des dialektischen Verhiltnisses Apollon/Dionysos
[zusammengehalten zu werden], die eine wohlgeordnete Teleologie ermdglicht,
weil die ontologischen Karten von Anbeginn richtig verteilt worden sind“ (AL
123). Aber schon die ,,diachronische, sukzessive Struktur® ist eine ,,Tduschung®,
da ,,immer dann, wenn eine Kunstform beschrieben wird, die drei durch Dionysos,
Apollon und Sokrates vertretenen Seinsweisen gleichzeitig vorhanden sind“ (AL
124). Zudem scheint jedoch das ,,dialektische Zusammenspiel von Apollon und
Dionysos* in etwas Fundamentalerem zu griinden, in dem ,,diese Polarititen sel-
ber [...] verwurzelt sein“ (AL 128) miissen. Die scheinbare Abwertung der apollini-
schen Erscheinung gegeniiber der dionysischen Wahrheit wird ndmlich dadurch re-
vidiert, daB einerseits in der Geburt der Tragodie ,,zwei miteinander unvereinbare
Erzédhler am Werk sind*, andererseits sich anhand einiger zeitgleich zur Tragédie
entstandenen Fragmente zeigen 146t, dal3 ,,das gesamte Wertesystem, das in der
Geburt der Tragodie am Werk ist, willkiirlich umgekehrt werden kann“ und damit
die Pole von dionysischer Wahrheit und apollinischem Schein beide ihrer Autoritét
beraubt werden. De Man hat iiberzeugend gezeigt, da3 sich vor dem Hintergrund
dieser Fragmente eine ,,in der letzten Fassung implizite Ironisierung™ nahelegt, die
die ,,epistemologische Autoritit des in der publizierten Fassung entfalteten Sys-
tems* radikal zerreifit. Die ,,Bewertung des Dionysos als der ersten Quelle der
Wahrheit [ist] viel eher eine taktische Notwendigkeit als eine substantielle Behaup-
tung [...]. Nietzsche muf3 zu seinem Auditorium in Begriffen des Dionysischen
reden, weil es, anders als die Griechen, unfihig ist, die apollinische Sprache von
Figur und Erscheinung zu verstehen™ (AL 161). In dieser theoretischen Ambiva-
lenz zeigt sich das untergriindige Wirken der Ironie, die den buchstéblichen diony-
sischen (Wahrheits-)Pathos Nietzsches unterlduft. Dieser Konflikt zwischen Pa-
thos und Ironie erscheint geradezu konstitutiv fiir Nietzsches Philosophie.

Die implizite Ironisierung unterlauft die Opposition von Apollinisch und Dio-
nysisch zugunsten einer sokratischen Ironie oder eines ironischen Sokratismus, der
im Text selbst durchgéingig explizit negativ bewertet wird. Das wiirde auch Nietz-
sches Polemik gegen die sokratische Wissenschaftlichkeit relativieren zugunsten

26 ,,Die Erzdhlung zerfillt in zwei Teile oder, was auf dasselbe hinausléuft, sie benstigt
zwei miteinander unvereinbare Erzdhler. Der Erzéhler, der gegen den Subjektivismus
der Lyrik und gegen den Abbildrealismus argumentiert, macht die Glaubwiirdigkeit
des anderen Erzéhlers zunichte, fiir welchen dionysische Einsicht die tragische Wahr-
nehmung urspriinglicher Wahrheit ist“ (AL 139).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 185

einer ironischen Handhabung derselben.” Ironischer Sokratismus wire dann eine
tiber sich aufgeklérte und reflektierte Praxis des Rationalismus. Stiitzen liee sich
diese Annahme durch Nietzsches spiteren Versuch einer Selbstkritik: ,,Ist Wis-
senschaftlichkeit vielleicht nur eine Furcht und Ausflucht vor dem Pessimismus?
Eine feine Nothwehr gegen — die Wahrheit? [..] Oh Sokrates, Sokrates, war das
vielleicht dein Geheimnis? Oh geheimnissvoller Ironiker, war dies vielleicht dei-
ne — Ironie? — — (GdT/ KSA I 12 £).* Wird vielleicht das sokratische Vokabular
zuletzt gebraucht, um einem verblendeten Publikum die appollinisch-dionysische
Dialektik verstandlicher zu machen?

Die Musik hat in der édsthetischen Debatte des 18. Jahrhunderts eher ein Schatten-
dasein gefiihrt. Paradigmatische Kiinste der Asthetik als Kunstlehre bzw. der Poe-
tik und Rhetorik waren vor allem die Dichtkunst und die bildenden Kiinste (z.B.
in Lessings Laokoon”). Dies liegt daran, daf die Kiinste in erster Linie innerhalb
einer Asthetik der Reprisentation, der Nachahmung oder der mimesis reflektiert
wurden. Die Musik 148t sich mit einer an der Nachahmung orientierten Asthetik
offenbar nicht angemessen beschreiben, da sie etwas nicht Sichtbares darstellt, was
auch immer dies ist. Paul de Man stellt fest, da} die ,,klassischen Theorien der
Reprisentation des 18. Jahrhunderts [...] beharrlich [versuchen], Musik und Dicht-
kunst auf den Status der Malerei zu reduzieren™”, und zwar im Sinne einer Asthe-
tik der Abbildung des Sichtbaren.

Zwischen 1780 und 1820 dndert sich dies. Die Kunst iibernimmt ,,die Rolle
der Theorie [...] im philosophisch-eminenten Sinne*®'. Im 19. Jahrhundert wird die
Musik zum dsthetischen Paradigma der Reflexion iiber Kunst aufgewertet, vor al-
lem von Nietzsche und Schopenhauer. Heidegger schreibt, dal3 bei Schopenhauer,
Wagner und Nietzsche die ,,Musik in der Gestalt der Oper zur eigentlichen Kunst*

27 ,,Die Bezichung zwischen Wissenschaft und Kunst ist von Anbeginn sehr viel kom-
plizierter [als es die Annahme einer unkritischen Vorliebe fiir die irrationalen zuun-
gunsten der rationalen Fahigkeiten des Menschen es nahe legte, J.S.], und bereits in
der Geburt der Tragddie befiirwortet Nietzsche den Gebrauch epistemologisch rigo-
roser Methoden als dem einzig moglichen Mittel, die Grenzen eben dieser Methoden
zu bedenken (AL 125).

28 In Der Fall Wagner wertet Nietzsche explizit die Erkenntnis vor der Sinnlichkeit auf
(KSA VI 43).

29 Cf. G.E. Lessing: Laokoon (Reclam, Stuttgart 1964).

30 Paul de Man: Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretati-
on (in: ders.: Die Ideologie des Asthetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1993, S. 185-230), hier S. 209.

31 Heinrich Niehues-Probsting: Asthetik und Rhetorik in der ,Geburt der Tragodie (in:
Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder ,Die Sprache ist Rheto-
rik’, Fink, Miinchen 1994, S. 93-108), hier S. 96 f.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

wird (N I 84 f). Die ,,Herrschaft der Kunst als Musik ist gewollt und damit die
Herrschaft des reinen Gefiihlszustandes™ (N I 85). Die Kunst wird zum funktio-
nalen Aquivalent der unglaubwiirdig gewordenen Religion, indem sie den Bezug
auf das Ganze oder Absolute organisiert. Sie wird zur Bildungsreligion.” Damit
bildet sie zugleich ein Kompensationsmedium fiir die zweifelhaft gewordenen ra-
tionalen Wissenschaften, die Nietzsche in der Geburt der Tragddie als ,,sokra-
tisch kritisiert. Die sokratisch verfafite Kultur hat gerade den Bezug zur wahren,
d.h. dionysisch-apollinischen Kunst (d.h. der Opern Wagners) verloren und muf3
deshalb ersetzt werden durch eine tragische Kultur, in deren Zentrum die Kunst
steht. Damit wird die Asthetik zu einer Metaphysik der Kunst, die scheinbar den
Mpythos tiber die Ratio stellt. Durch ihren scheinbar irrationalen Charakter scheint
gerade die Musik prédestiniert dafiir, den Mythos darzustellen und sich gegen die
rationale Verniinftigkeit zu wenden. Ich werde im folgenden zu zeigen versuchen,
daf} auch eine nichtmetaphysische Interpretation der ratiokritischen Funktion der
Musik im Anschluf3 an Nietzsche moglich ist.

Die dsthetische Reflexion iiber Musik vollzieht sich im allgemeinen in vier
Hinsichten:
1. Die Musik verlduft in der Zeit, sie ist wesentlich ein prozessuales Geschehen.
Sie unterhilt keine Beziehung zum Raum. Daher ist die dsthetische Erfahrung der
Musik wesentlich eine Erfahrung der Temporalitét.
2. Die Musik wird in mathematisch-physikalischen Relationen beschrieben: als
Verhiltnis von Frequenzen, Intervallen und Tondauer.
3. Die Musik ist eine nichtrationale allgemeine Sprache, z.B. eine des Gefiihls, der
Emotionen oder des Korpers. Das die Musik aufnehmende Medium ist nicht der
Verstand, sondern der Leib.
4. Die Musik stellt etwas Nichtsichtbares oder Unsichtbares vor. Sie steht in keiner
mimetischen Beziehung zum Sichtbaren, kann allerdings z.B. Affekte, den Willen
oder Stimmungen abbilden oder ausdriicken.

Es ist bekannt, daB Kants Kritik der Urteilskraft” nicht nur als Kritik der Urteils-
kraft und des teleologischen Denkens (der ZweckméBigkeit ohne Zweck) einen
zweifelhaften Status als Asthetik im Sinne der aioOnoic hat, sondern sich nur
unwillig und sekundir mit einer Asthetik als Theorie der schénen Kiinste beschif-
tigt, welche als Theorie der erhabenen Kunst fast ginzlich fehlt.”* Im Zentrum der

32 Eine funktionale Bestimmung der gegen Ende des 18. Jahrhunderts entstehenden
Poesie gibt Karl Eibl in seinem Buch: Die Entstehung der Poesie (Insel, Frankfurt/
Main u. Leipzig 1995).

33 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1974). Im folgenden wird nach der Ausgabe B unter dem Sigel [KdU B]
zitiert.

34 | Fast gédnzlich fehlt, d.h., da} die erhabene Kunst in und durch eine Klammer aus
dem eigentlichen Diskurs der Kritik der Urteilskraft ausgeschlossen bleibt und nur
eine supplementire Funktion beanspruchen kann. Das Erhabene auflerhalb der Er-
fahrung von Naturobjekten (also in der Kunst) wird in einer eingeklammerten Text-
stelle auf die Ubereinstimmung von Kunst und Natur reduziert: ,,(das [Erhabene der

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 187

Kritik der Urteilskraft steht nicht das Kunstwerk, sondern die — allerdings noch
nicht explizit so genannte — dsthetische Erfahrung des Rezipienten, und, in weit
geringerem Malle, die Kiunstlerdialektik von naturhaftem regelsetzenden Genie
und regelkonformen Schaffen. Zudem hat die dritte Kritik eine Scharnierfunktion
zwischen theoretischer und praktischer Philosophie, zwischen der Kritik der rei-
nen Vernunft und der Kritik der praktischen Vernunft.”

In der Kritik der Urteilskraft nimmt die Musik hinter der ,,Dichtkunst* den
zweiten Rang innerhalb einer Hierarchie der Kiinste ein, und zwar deswegen, weil
sie ,,den redenden [Kiinsten, J.S.] am nichsten kommt*“ (KdU B 218), auch wenn
sie ,,durch Vernunft beurteilt, weniger Wert [hat], als jede andere der schonen Kiin-
ste” (KdU B 218). Die Musik bewegt sogar ,,das Gemiit mannigfaltiger, und, ob-
gleich bloB voriibergehend, doch inniglicher* als die Poesie, ist jedoch gleichwohl
,,mehr Genuf} als Kultur®, weil das durch die Musik erregte ,,Gedankenspiel“ blof3
»die Wirkung einer gleichsam mechanischen Assoziation* ist (KdU B 218). Dieses
Gedankenspiel kann die Musik gerade wegen ihres sprachéhnlichen Charakters
erregen. Jeder ,,Ausdruck der Sprache [hat] im Zusammenhange einen Ton [...], der
dem Sinne desselben angemessen ist®. Dieser Ton bezeichnet ,,mehr oder weniger
einen Affekt des Sprechenden®, den er auch ,,im Hérenden hervorbringt® und so in
,,diesem umgekehrt auch die Idee erregt, die in der Sprache mit solchem Tone aus-
gedriickt wird“. Der ,,Reiz“ der Musik liegt darin, daf sie ,,so wie die Modulation
gleichsam eine allgemeine jedem Menschen verstindliche Sprache der Empfindun-
gen ist, die Tonkunst diese fiir sich allein in ihrem ganzen Nachdrucke, namlich als
Sprache der Affekten ausiibe, und so, nach dem Gesetze der Assoziation, die damit
natiirlicher Weise verbundenen dsthetischen Ideen allgemein mitteile* (KdU B 218
f). Was der Musik als Sprache fehlt, ist deren verniinftiger Charakter (die Intel-
ligibilitdt des Sinns); was sie mit der Sprache verbindet, ist, daf sie einen tonalen
Zusammenhang in der Zeit organisiert. Durch diesen tonalen Zusammenhang fun-
giert Musik als eine allgemeinverstdndliche Sprache. Da die dsthetischen Ideen,
die die Musik so mitteilt, ,.keine Begriffe und bestimmte Gedanken sind*, bringt
sie ,,vermittelst einer proportionierten Stimmung® von Harmonie und Melodie, die
,,mathematisch unter gewisse Regeln gebracht werden kann®, die ,,asthetische Idee
eines zusammenhingenden Ganzen einer unnennbaren Gedankenfiille” (KdU B
219) zum Ausdruck. Nur diese mathematische Form, die nicht durch bestimmte
Begriffe vorgestellt werden kann, sichert das Wohlgefallen an der bloBen ,,Refle-
xion iiber eine solche Menge einander begleitender oder folgender Empfindungen
mit diesem Spiele derselben” und damit die ,.fiir jedermann giiltige Bedingung
seiner Schonheit” (KdU B 219). Schon — und nicht blofl angenehm — ist die Musik
daher, weil sie nicht allein auf ,,bloBem Sinneneindruck® beruht, sondern als ,,die
Wirkung einer Beurteilung der Form im Spiele vieler Empfindungen anzusehen*
(KdU B 213) ist und damit eine Reflexion ermdglicht, die ,,von Empfindungen zu
unbestimmten Ideen” (KdU B 221) fiihrt. Da die Musik jedoch ,,blo mit Empfin-
dungen spielt” und ihre Wirkung immer nur ,.transitorisch* ist, ihre Wirksamkeit

Kunst, J.S.] wird namlich immer auf die Bedingungen der Ubereinstimmung mit der
Natur eingeschriankt) (KdU B 76).
35 Cf. hierzu Kapitel 3 der vorliegenden Arbeit.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

also an die Zeitdauer ihres Erklingens gebunden ist, kann sie nicht wie die anderen
Kinste ,,die Einbildungskraft in ein freies und doch zugleich dem Verstande an-
gemessenes Spiel versetzen™ und damit ,,zugleich ein Geschift* betreiben, indem
sie ,,ein Produkt zu Stande bringen, welches den Verstandesbegriffen zu einem
dauerhaften [...] Vehikel” zur Férderung der ,,Urbanitit der obern Erkenntniskraf-
te” (KdU B 220 f)) dient. An der Musik wird also kritisiert, daf3 sie kein bleibendes
Produkt generiert. Daher kommt der Musik ,,nach der Kultur geschitzt nur der
unterste Rang der Kiinste zu (KdU B 220).*

Die Musik wird also von Kant gerade wegen ihres sprachihnlichen Charakters
geschitzt, wihrend ihre Inkompatibilitét mit der Vernunft bzw. dem Verstand ihr
abtréglich ist. Sprachdhnlich ist die Musik, weil sie analoges Material wie die ge-
sprochene Sprache verwendet, namlich Tone und Laute, und weil sie diese Tone als
eine zusammenhingende Abfolge organisiert. Damit entspricht sie nur der mate-
riellen oder lautlichen Seite der Sprache bzw. dem, was Derrida als Kérperlichkeit
der Schrift verstanden hat, nicht aber ihrer intelligiblen und erkenntniszutraglichen
Seite, also der Sphire des Sinns und des Verstands.” Der Vernunft entgegengesetzt
ist die Musik also gerade wegen ihres sprachdhnlichen Charakters, weil sie im
rationalen Sinne keine Sprache des Sinns ist. Die Sprachédhnlichkeit rithrt aus der
zur Sprache analogen Gestalt der Musik als Abfolge zusammenhingender Tone.
Kant charakterisiert die Musik auch als korperliches Spiel: ,,In der Musik geht die-
ses Spiel von der Empfindung des Korpers zu édsthetischen Ideen (der Objekte fiir
Affekten), von diesen alsdann wieder zuriick, aber mit vereinigter Kraft, auf den
Korper (KdU B 224 f). Sie ist eine Art allgemeine Sprache (da keine besondere
Muttersprache voraussetzend), die gerade aufgrund ihrer Allgemeinheit eine Art
korperliches Spiel durch die empfundenen Tone hervorruft. Die Musik ist so die
paradigmatische Kunst einer Asthetik des Spiels. Das zeigt sich schon in unserem
Sprachgebrauch, wenn wir davon sprechen, dafl jemand ein Instrument spiele. Im
folgenden werde ich Kants Kritik der Musik in eine Kritik der rationalen Sprach-
auffassung durch Musik bzw. die dsthetische Erfahrung der Musik umwenden.
Eine rationalistische Sprachauffassung verkennt namlich gerade die musikalische
bzw. semiotisch-materiale Seite der Sprache.

Auch Paul de Man reflektiert den Zusammenhang von Musik und Sprache in
seiner Kritik der Rousseauinterpretation Derridas. Die Musik ist etwa bei Rous-

36 Ein ,gewisser Mangel der Urbanitét™ haftet der Musik auch insofern an, als daf sich
ihr ,,Einfluf}*, dhnlich wie ein ,,sich weit ausbreitende[r] Geruch®, weiter ausdehnt,
,,als man ihn verlangt*, ndmlich ,,auf die Nachbarschaft“ (in diesem Fall Kant selbst),
welche ,,entweder mit zu singen oder ihr Gedankengeschift niederzulegen™ gendtigt
ist und damit der ,,Freiheit andrer, au3er der musikalischen Gesellschaft, Abbruch
tut* (KdU B 221 f)). Der biographische Kontext dieser spéteren Zusetzung zur Kritik
der Urteilskraft ist hinreichend bekannt.

37 Dieser Doppelcharakter der Sprache — die Korperlichkeit oder Materialitdt der Schrift
einerseits und die die Intelligibilitdt des Zeichens garantierende Iterabilitdt oder Idea-
litat andererseits — folgt einer Analyse von Jacques Derrida. Cf. Jacques Derrida: Das
Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der Reprdsentation (in: ders.: Die
Schrift und die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 351-379), bes. S. 375.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 189

seau ,,hoher als die Literatur eingestuft*®®. Er ,.kehrt die in der Asthetik des 18.
Jahrhunderts vorherrschende Hierarchie um und gibt der Musik den Vorrang vor
der Malerei“. Die Musik ist der Malerei gerade wegen ihres Mangels an ,,Sub-
stanz® tiberlegen: sie ist ,,ein reines System von Beziehungen, das in keiner Weise
von der substantiellen Behauptung einer Anwesenheit, sei es als Sinnesempfin-
dung oder als BewulBitsein, abhingig ist“. Die Musik ist ,,Spiel von Beziehungen™
und ,,reine Struktur®, ihre Zeichen haben einen ,,semiotischen und nichtsinnlichen
Status“ (IA 212). Das musikalische Zeichen ist nicht identisch wiederholbar, da
es keine Substanz bezeichnet, muf sich aber gerade deswegen ,,stdndig in einer
zwangsldufig endlosen Bewegung wiederholen.” Dem entspricht die Iterabilitét
des Zeichens selbst. Diese ,,Bewegung dauert an, ob eine Illusion der Anwesenheit
entsteht oder nicht und ohne Riicksicht auf die Art und Weise, wie das Subjekt ihre
Intentionalitét interpretiert — sie wird bestimmt durch die Natur des Zeichens als
Bezeichnendes, durch die Natur der Musik als Sprache®. Das daraus resultierende
Wiederholungsmuster ist der Grund fiir die Zeitlichkeit der Musik. Sie steht in dem
Paradox, einerseits dazu verdammt zu sein, ,,stets nur als Moment zu existieren,
als stdndig scheiterndes Streben nach Bedeutung® und andererseits gerade durch
dieses Scheitern davor geschiitzt zu sein, ,,im Moment aufzugehen* (IA 213). Mu-
sik ist daher ,,die diachrone Version des Musters der Nichtiibereinstimmung inner-
halb des Moments®. Thre ,,sukzessive Struktur® ist ,,eine unmittelbare Folge ihres
nichtmimetischen Charakters®. Die Musik ,,ahmt nicht nach, denn ihr Referent ist
die Negation ihrer eigentlichen Substanz, des Tons“ (IA 214). Rousseau habe die
Musik und Sprache gleichgesetzt, indem er ihren musikalischen Charakter ernst-
nimmt: ,,Fiir Rousseau ist erst in dem Augenblick eine Sprache gegeben, wenn das
Sprechen einem Prinzip gemif strukturiert wird, das dem Strukturprinzip der
Musik entspricht®. Wie die Musik ,,ist auch die Sprache ein diachrones System von
Beziehungen, die sukzessive Abfolge einer Erzihlung™ (IA 215). Bei Rousseau
erhalten diachrone ,,Strukturen wie die Musik, die Melodie oder die Allegorie [...]
den Vorzug vor pseudosynchronen Strukturen wie der Malerei, der Harmonie oder
der Mimesis, da diese zu dem irrtiimlichen Glauben an eine Stabilitit der Bedeu-
tung verfiihren, die es in Wahrheit gar nicht gibt* (IA 217). De Man schlieBt, daf
auch die spéte Selbstkritik Nietzsches an der Rolle, die Wagner in der Geburt der
Tragddie spielt, der Anwesenheit Wagners in dem Text gilt, die ,,der Musikali-
tit als der Allegorie des von Nietzsche angestrebten rhetorischen Modus im Weg
stand“ (IA 225), ndmlich lieber zu singen als zu reden. Auf den ,sprachkritischen’
Aspekt der Musik wie auf die Musikalitit bei Nietzsche werde ich weiter unten
noch zu sprechen kommen.

Die paradigmatische Rolle der Musik als hochste oder tiefste Erfahrung der
Kunst und als &sthetische Mustererfahrung wird von Nietzsche bereits in seiner
frithen Schrift Geburt der Tragddie von Schopenhauer iibernommen und zugleich

38 Paul de Man: Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation
(in: ders.: Die Ideologie des Asthetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1993, S. 185-230), hier S. 199. Im folgenden unter dem Sigel [IA] zitiert.

39 Allerdings gilt auch fiir sprachliche Zeichen, daf3 sie im strengen Sinne nie identisch
wiederholbar sind.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

umgewertet. Hier ist nicht der Ort, das komplizierte Verhéltnis von Schopenhauer
und Nietzsche zu reflektieren. Allerdings tibernimmt Nietzsche den bereits bei
Kant vorhandenen doppelten Charakter der Musik — als Sprache und als Spiel
— und wertet ihn um: gerade ihr Charakter als nicht-rationale Sprache macht die
Musik tauglich fiir eine Einlosung des vernunftkritischen Anspruchs der Kunst in
der Asthetik der Geburt der Tragidie. Nietzsche iibernimmt damit nicht nur die
Konzeption der Musik als Sprache, sondern auch den Antagonismus von Musik
und Vernunft bzw. Verstand. Musik wirkt nicht auf den Verstand, sondern auf den
Leib. Gerade das sichert das vernunftkritische Potential der Musik.

Die intelligibel-materielle Doppelstruktur der Sprache erlaubt es, eine dekon-
struierte Variante des Verhiltnisses von Sprache und Musik zu formulieren. Die
Opposition von Intelligibilitdt (Wiederholbarkeit) des Sinns bzw. des Signifikats
und der Materialitdt der Schrift, des Lautes und des Zeichens (Signifikant) teilt
die Sprache in eine bewufBte, rationale, sokratische Seite und eine mythische, mu-
sikalische und sinnliche Seite. Als beide tibergreifendes Moment 146t sich ein von
Roland Barthes entlehnter Terminus, der der Signifikanz verstehen. Signifikanz
bezeichnet das Spiel der Signifikanten und die Arbeit des Sinns, also die Weise des
zur-Bedeutung-Kommens im Prozefl der Bedeutsamkeit selbst.*

Musik wire dann ein — besser das — Beispiel eines nicht-intelligiblen Signifika-
tionsspiels, in dessen Namen Musik auch als kritische Instanz gegentiiber der (sokra-
tischen) Metaphysik neuzeitlicher rationaler Erkenntnisweisen funktioniert. Damit
wire die These verbunden, daB Nietzsche eine Asthetik, die den sprachlichen Text
tiber die Musik stellt, nicht einfach nur umdrehte (was nur eine Umkehrung inner-
halb eines einheitlichen Raumes der Metaphysik wire), sondern die Relation von
Musik und Sprache dekonstruiert, d.h. sowohl ihre metaphysischen Implikationen
offenlegt als auch eine ,diesseitige* Variante ihrer Relation anbietet.

Innerhalb einer eher hermeneutischen Problemstellung entspriache eine Konzep-
tion der Musik als Signifikanz ihrer Fassung als einer Sprache mit uneinholbarer
Bedeutungsfiille. Musik ist auf eine Weise bedeutsam, die nicht hermeneutisch ein-
geholt werden kann. Das liegt daran, da3 die Musik keine Interpretation von etwas
in der Sprache Gesagtem ist. Umgekehrt erscheint vielmehr die Sprache als Pro-
dukt einer urspriinglichen Musikalitdt oder Signifikanz. Die Musik produziert eine
Bilderflut, die sich in der Sprache als Metapher sedimentiert. Die Musik kann der
Sprache zudem eine tiefe Bedeutsamkeit verleihen. Die Sprache ist in sich gespal-
ten: sie kann entweder die Erscheinungs- und Bilderwelt oder die Musik nachahmen

40 Roland Barthes: Der Kérper der Musik. Zuhoren (in: ders.: Der entgegenkommende
und der stumpfe Sinn, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1990, S. 249-263): , Drittens ist
das, worauf da und dort gehort wird (hauptséchlich im Feld der Kunst, deren Funk-
tion oft utopisch ist), nicht das Auftreten eines Signifikats, das Objekt eines Wieder-
erkennens oder einer Entzifferung, sondern die Streuung schlechthin, das Spiegeln
der Signifikanten, die stindig um ein Zuhoren wetteifern, das stindig neue hervor-
bringt, ohne den Sinn jemals zum Stillstand zu bringen: Dieses Phinomen nennt man
Signifikanz (es unterscheidet sich von der Bedeutung)“ (1.c., S. 262 f./Hervorhebungen
von mir, J.S.). ,,Die Streuung schlechthin“ ist das, was Derrida als ,,Dissemination*
bezeichnet hat.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 191

(cf. GAT/KSA T 49). Das Bild verbindet Musik und Sprache: wihrend Musik Bilder
produziert, ist Sprache sowohl produzierte Bildlichkeit (sie besteht aus stillgestellter
Metaphorik) als auch produktive Metaphorizitit. Auch Begriffe sind Resultate die-
ses urspriinglich musikalischen Prozesses. Hier wére im Anschluf3 an Nietzsche eine
musikalische und eine rhetorische Sprachkonzeption zu unterscheiden.

Die Signifikanz der Musik — das differentielle Spiel ihrer Signifikanten — 1463t
sich in keinem bestimmten oder bestimmbaren Sinn und in keiner bestimmten
oder bestimmbaren Bedeutung stillstellen. Auf die Frage, warum das durch Mu-
sik Dargestellte von analytischer Sprache nicht eingeholt werden kann, lautet die
Antwort: weil sie das nichtsichtbare semiotische Spiel darstellt, und das heif3it: daf3
sie strenggenommen ,nichts‘ darstellt, sondern etwas herstellt: mehr oder weniger
freies Spiel der Signifikanten. In diesem Spiel kommt es zu einem Freisetzen der
materialen Signifikanten gegeniiber der Bedeutungsstiftung des Signifikats durch
die Weise der formalen Anordnung der Elemente im Kunstwerk." Als Resultat die-
ses Prozesses konnen zwar Bilder (reale oder Metaphern) stehen, aber die Musik
selbst ist keine Abbildung der sichtbaren Welt. Als mathematisch erfalbare Struk-
tur verlduft sie in der Zeit. Daher ist Musik auch keine Interpretation des in der
Sprache Gesagten, sondern eine nicht-rationale Sprache, die zum Leib spricht. Die
gewohnliche Sprache des alltdglichen Gebrauchs verdeckt gerade in ihrer Sinnhaf-
tigkeit ihre Signifikanz. Es ist aber die Signifikanz, die als ihren Effekt einen fest-
stellbaren Sinn produziert. Die zugrundegelegte Signifikanz erlaubt es nicht nur,
die Analogie von Sprache und Musik herauszustellen, sondern plausibilisiert auch
die These, dafl Musik eine nichtmetaphysische Metaerfahrung tiber Sprache bzw.
die Weise sprachlicher Signifikation iiberhaupt ermoglicht. Allerdings gilt auch
fiir Lyrik, daB sie eine hermeneutisch uneinholbare Bedeutsamkeit generiert.

Eine hier einsetzende Analyse der Geburt der Tragddie hat Rudolf Fietz gelie-
fert.” Fietz entwickelt eine semiotische Lesart der These Nietzsches, daf die ,,mu-
sikalische Tragddie* zugleich ,,den Untergrund und die Geburtsstétte des Wortes
danebenstellen und uns das Werden des Wortes, von innen heraus, verdeutlichen®
(GAT/KSA 1138) kann. Fietz geht von einer ,,radikal antimetaphysischen Semiotik*
des frithen Nietzsche aus, in der sich ein antimetaphysisches Verhiltnis von Musik
und Sprache trotz aller Ubernahmen des Vokabulars von Schopenhauer bzw. Wag-
ner formulieren 146t (cf. AM 144-148). Die Charakteristik der Musik als Tonspra-
che diente demzufolge seit Mitte des 18. Jahrhunderts dazu, die Instrumentalmusik
selbst dsthetisch als eine bedeutungshafte Sprache zu begriinden. Der Mangel an

41 Cf. Christoph Menke: Die Souverdnitdit der Kunst. Asthetische Erfahrung nach Ador-
no und Derrida (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1991); Ruth Sonderegger: Fiir eine As-
thetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und der Eigensinn der Kunst (Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 2000).

42 Rudolf Fietz: Am Anfang ist Musik. Zur Musik- und Sprachsemiotik des friihen Nietz-
sche (in: Tilman Borsche (Hg.): ,Centauren-Geburten’. Wissenschaft, Kunst und Phi-
losophie beim jungen Nietzsche, de Gruyter, Berlin 1994, S. 144-166). Im folgenden
unter dem Sigel [AM] zitiert. Ausfiihrlicher zum selben Thema auch: ders.: Medien-
philosophie. Musik, Sprache und Schrift bei Friedrich Nietzsche (Konigshausen &
Neumann, Wiirzburg 1992).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Bedeutungshaftigkeit gegeniiber der normalen Sprache, der nichtwortsprachliche
Charakter der Musik wird jedoch im neunzehnten Jahrhundert von einem Mangel
zu einem ,,Garanten ihrer [der reinen Instrumentalmusik, J.S.] dsthetischen Souve-
rénitdt (AM 148). Musik ist demnach als eine allgemeine Sprache ,,reine bewegte
Signifikanz, die nicht aufgeht in kodifizierter Bedeutung®. Musik ist Sprache vor
der Wortsprache: die Signifikantenbewegung der Musik bleibt vor-wortlich oder
vor-signifikativ, ,,d.h. nicht in konventioneller Bedeutung sich feststellendes Spiel®,
die sich im Unterschied zur Wortsprache nicht in festgestellten Bedeutungen oder
Begriffen sedimentiert. Allerdings muB} hier gegen Fietz eingewendet werden, daf3
die europdische Musik durchaus konventionell — in ihrer Syntax und der Befol-
gung diverser Regeln — ist. Nur der fehlende semantische Gehalt von Musik erlaubt
es ihr, sich der Konventionalitit z.T. zu entziehen. Nietzsches Rede von der Musik
als einer allgemeinverstidndlichen Sprache verweist daher nicht auf einen einheit-
lichen Code zur Entzifferung musikalischer Strukturen, sondern die musikalische
Sprache ist ,,gerade wegen des Fehlens einer verbindlichen Kodierung offen fiir je
eigene, individuelle Rezeptionsvollziige” (AM 150) — zumindest in einem abend-
landisch-europdischen Raum eines tradierten Kulturvollzuges, miifite man wohl
hinzufiigen. Daher gibt es — zumindest im Rahmen dieses kulturellen ,Raumes
—,,die Moglichkeit eines freien, unmittelbaren und unreglementierten Zugangs fiir
einen jeden“. Es handelt sich also um eine demokratische Kunst.

Die Musik ist dabei nicht asemantisch, sondern ein ,,syntaktisches Gefiige
ohne kodifizierte semantische Dimension®, d.h., dal} erst ,,in ihrer vorwortlichen
Universalitét, in ihrer Gesamtheit als Beziehungsgefiige Musik bedeutend und
., Symbol* des Weltwillens* werden kann. Ahnlich wie die Elemente der reinen
Logik ,,rein syntaktisch, durch das differentielle Spiel der (leeren) Signifikanten
unter- und gegeneinander (AM 151) definiert sind, ist auch die musikalische Har-
monie durch die formalen Verhéltnisse von Tonen charakterisiert. Die Musik ist
,tonende Form, deren Elemente in standiger hitziger Bewegung sind und nie in
bestimmter oder bestimmbarer Position sich fixieren lassen, eine dynamische, im
unendlichen Spiel der Differenz sich je neu konstituierende und destruierende To-
talitdt” (AM 152). Eine Erlduterung der trivialen Tatsache, da3 es natiirlich identi-
fizierbare Elemente in der Musik gibt und fiir ihr ,Verstdndnis® geben muB, liefert
Fietz spdter im Anschlufl an Wittgenstein und Goodman nach.

Die Musik kann auch Abbild des ,,Ur-Einen” sein, da ,,dieses selbst nicht als
Fille des Seins, als Prisenz und Substanz gedacht ist“, sondern den Widerspruch
in sich tragt, da das Ur-Eine als ,,Widerspruch, Streit, Unterschied, Differenz, von
sich selbst getrennt und gespalten* von Nietzsche konzipiert ist. Am Anfang ist
daher ,,die Differenz", und dieses Ur-Eine als ,,Mangel und Widerspruch liegt ,vor*
aller Erscheinungswelt, ist Bedingung der Moglichkeit von Erscheinungen iiber-
haupt, insofern diese erst durch gegenseitige Differenzierung als Erscheinungen
sich konstituieren®. Das Ur-Eine bezeichnet daher kein metaphysisches Konzept
eines Dings an sich oder eines tragenden Grundes mehr, sondern der ,,Grund ,ist
der innerhalb der Erscheinungswelt (nicht seiende, sondern) wirkende Abgrund,
der das Sein (der Erscheinungen) allererst stiftet. Der Wille ist ,nicht nur leidend,
sondern gebdrend". Sein ,Sein‘ ist Wirken™ (AM 152).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 193

Der Wille als ,,persistierender Entzug® bleibt daher das ,,schlechthin Unbe-
stimmbare®; er ,ist* daher kein Seiendes, sondern ,,Werden, das Seiendes erst her-
vorbringt, ein asubstantieller leerer Punkt, der sich fortwahrend in jene Liicke ent-
zieht, die Substanzen gegeneinander sich profilieren und dadurch sein 146t“. Diese
,»Geburt der empirischen Welt aus dem werdend-wirkenden Widerspruch versteht
Nietzsche als kiinstlerischen Urprozei: ,,,Real’, weil wirkend, ist die Dissonanz,
das Stérend-HiaBliche, der indifferente Punkt: das, was sich nicht auf eine letzte
beruhigende Konsonanz und substantielle Einheit reduzieren und festsetzen 1at,
was alle Konsonanz und Einheit durchkreuzt und in diesem Durchkreuzen zu-
gleich ,erzeugt — aus jenem indifferenten Punkte‘. Die ,,unaufhorliche Bewegung
der Differenz ist der schopferische UrprozeB3, den der Mensch im kiinstlerischen
Schaffen wiederholt (AM 153). Dieser UrprozeB3 ist eine ,,musikalische Bewe-
gung®, so daB} die ,,Musik als freies Signifikantenspiel [...] eine Wiederholung die-
ses Urprozesses [ist] und [...] daher ,wahre allgemeine Sprache® des Urgrundes
der Welt sein“ kann. Musik bringt so ,zur Sprache’, ,,was Sprache verheimlicht,
sie hebt an, wo die Sprache (sich) versagt. Sprache ist Produkt der urspriinglichen
differentiellen (musikalischen) Bewegung®™ (AM 154).

Es handelt sich also eigentlich um ein semiotisches Geschehen, das Sprache wie
Musik eher {ibergreift, als daf} die eine der beiden auf die andere reduzibel wire.
Beide kennzeichnen verschiedene semiotische Bedeutungsfunktionen. Die Spra-
chanalogie wihlt der junge Nietzsche dabei lediglich aus Mangel an zur Verfiigung
stehendem semiotischen Vokabular, wie es — laut Fietz — erst Saussure, Jakobson,
Lacan, Wittgenstein und Goodman bereitstellen.” Die dionysische Wahrheit des
Signifikantenflusses entspricht weder der ,,adaequatio” noch der ,,aletheia“, da sie
nicht verallgemeinerbar ist, sondern an den ,,individuellen musikalischen Vollzug®
(AM 155 f) gebunden bleibt. Fietz restimiert, da3 das ,,Zeigen der [generativen]
Form* das ,,Transzendentale des Sagens von Inhalten” sei, so daf} ,,das Sich-Zeigen
der Zeichenhaftigkeit selbst“ das eigentlich Asthetische ist. Das Zeigen der Signifi-
kanz bzw. der Zeichenhaftigkeit, das Freisetzen des materialen Signifikantenspiels
vor signifikativer Bedeutungszuschreibung ist das der dsthetischen Erfahrung der
Musik Zugrundeliegende. Musik symbolisiert daher beim jungen Nietzsche das
Ur-Eine, indem

,sie den kiinstlerischen Urproze3 (das differentielle Spiel des Werdens) wiederholt. In
ihrer dynamischen Form zeigt die Musik ihre eigene, Formen generierende und destruie-
rende Bewegungsenergie und stellt sie zugleich als die des unsagbaren Ur-Einen aus, von
dem her sie, die Musik, ,gesagt wird". [...] Die (exemplifizierende) Musik erweist sich als
das Transzendentale der (denotierenden) Sprache. Insofern ist sie Anfang.” (AM 157)

Oder vielleicht besser: Ursprung. Von hier ausgehend 148t sich der Mensch als
asthetisches Subjekt denken und dieses als musikalisches Subjekt. Die These vom
Mensch als Musiker impliziert, da3 der Mensch im ,,(produzierenden wie rezipie-
renden) Vollzug von Musik [...] die Tduschung nicht nétig™ hat, sondern ,,fiir eine

43 Zur semiotischen Deutung des Sprachvokabulars im Anschluf3 an Wittgenstein und
Goodman cf. AM 154 ff.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

kurze Zeitspanne [..] in der ,Wahrheit® des Signifikantenflusses“ lebt, indem er
,,sein SelbstbewuBtsein an diesen FluB*“ entiufert. Dies lieBe sich auch als Uberwil-
tigungserfahrung der Temporalitit des Zuhorers verstehen, in der sich dieser einer
ihm &ufBerlichen zeitlichen Organisation durch die urspriinglich rhythmisierende
Musik hingibt. Insofern hort der musikalisch berauschte Mensch auch auf, indivi-
dueller Mensch, d.h. sich ,,reflexiv seiner personalen Identitét versicherndes Ich
zu sein (AM 162). Damit transformiert sich das alltdgliche Individuum zum dsthe-
tischen Subjekt, das seine rationale Selbstkontrolle im musikalischen Spiel der Kraf-
te aufgibt. Mit einer von hier ausgehenden Rekonstruktion von Nietzsches Konzept
der dsthetischen Subjektivitdt im Kontext der Geburt der Tragddie beschiftigt sich
der vierte und letzte Abschnitt dieses Kapitels, in dem die Freilegung einer nicht-
metaphysischen #sthetischen Subjektivitit mit einer nichtmetaphysischen Asthetik
des Spiels zu verkniipfen versucht wird. Musik erscheint dann als paradigmatische
Kunst einer Asthetik des souverinen Spiels* von Herstellen und Zerstoren.

Musik und semiotische Potenz der Sprache sind beide unsichtbar und objekti-
vieren sich im Bild — sei es dem der Plastik, dem der Malerei oder als Metapher.
Sprache ist dann nicht mehr transparenter Trager von Bedeutungen, sondern sie
stellt die ihre eigene Medialitdt gegeniiber einer idealistischen Identitétstheorie der
Bedeutung — z.B. als Lyrik — aus. Die Materialitdt des Lautes und des schriftlichen
Zeichens im differentiellen Spiel der Signifikanz 146t sich als Basis der Bedeut-
samkeit der Sprache auffassen, wihrend die Idealitdt des sprachlichen Sinns durch
die von der neuzeitlichen Herrschaft der Ratio sichergestellte ideale Wiederholbar-
keit der Zeichen in ihrem Gebrauch garantiert wird.”

Als Fazit 148t sich festhalten, da8 die Musik iiber keine begriffliche Allge-
meinheit verfiigt, sondern auf die Erscheinung eines Einzelnen (als einzigartiger
struktureller Zusammenhang, als spezifische Relation) angewiesen bleibt und in-
sofern dsthetisch ist. Die Allgemeinheit der Musik ist konkret und unbestimmt, sie
ist reine Relation von Elementen (also Signifikanten), ohne jedoch die Relationen
unsubstituierbar zu machen. Zudem ist Musik zeitlich prozessierende Relationali-
tét und damit analog zu sprachlichen Vollziigen, aber ohne die Doppelstruktur der
sprachlichen Zeichen (Signifikant/Signifikat; Laut/Bedeutung etc.) aufzuweisen.

44 Nietzsche gibt zwei verschiedene Ansitze zu einer nichtmetaphysischen Asthetik: zum
einen durch den Begriff des Spiels, zum anderen durch die Riickfiihrung der Asthetik
auf die Physiologie der Leiblichkeit. Cf. z.B. Der Fall Wagner (in: Friedrich Nietz-
sche: Kritische Studienausgabe 15 Bcinde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruy-
ter, Miinchen/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, Band VI, S. 9-54).

45 Das Verhiltnis von Musik und Sprache wird hier also auf das einer semiotischen Ana-
logie reduziert. Davon unberiihrt bleibt jedoch die Vielfalt anderer moglicher Bezie-
hungen von Musik und Sprache: Sprache in der Musik; Sprache als Beschreibung der
sthetischen Erfahrung bzw. des 4sthetischen Erlebens; Musik und Gesang entweder
von der Sprache ausgehend oder von der Musik ausgehend; Musik als Sprache der
Emotionen und Empfindungen; Programmmusik (Musik als Darstellung von Begriffen
oder Empfindungen); analytische Beschreibungen von Musik auf verschiedenen Ebe-
nen (Funktionsharmonik, Motivabfolgen und -konstellationen, Melodiebeschreibung
etc.) und der Komplex Partitur/Notentext — Auffiihrung/Reproduktion/Interpretation.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 195

Allgemeinheit und Allgiiltigkeit der Musik implizieren ein Mehr des Kunstwerks
vor jeder einzelnen Interpretation. Dieses Mehr ergibt sich aus der konkreten inter-
nen Weise des dsthetischen Zusammenhéngens der Elemente, der musikalischen
Konstruktion.* Die Musik organisiert in ihren Strukturen (syntaktische Muster,
formale Beziehungen, Perioden, Variationen, Wiederholung etc.) Zeit und rhyth-
misiert sie urspriinglich.” Schliefilich ist Musik in Bezug auf Sichtbares weder
darstellend noch mimetisch, weder abbildend (imitatio) noch reprédsentierend, son-
dern ist mathematische Relation in zeitlicher Prozessualitidt. Allenfalls Gefiihle,
Stimmungen oder gar der ,Wille“ — also Nichtsichtbares — kénnen durch Musik
dargestellt werden. Zudem wirkt Musik direkt auf den Leib und kann so dessen
Empfindungen beeinfluflen.

Nietzsche entwickelt in der Geburt der Tragddie eine dialektische Darstellung der
Konfiguration von Apollo und Dionysus, die alles andere als klar ist. Einmal wer-
den sie als zwei ,,Triebe” wahlweise der Kunst oder der Natur zugeschrieben, die
der Kiinstler nur nachahmt. In dieser vorkiinstlerischen Erlauterung wird Apol-
lo mit dem schonen Schein, der Traumwelt (cf. GAT/KSA 1 26), einer ,,hhere[n]
Wahrheit” (GdT/KSA 1 27) sowie dem unerschiitterlichen Vertrauen in das principi-
um individuationis (cf. GAT/KSA 1 28) identifiziert. Der schone Schein der Traum-
welten ist analog zum apollinischen Schein der Kunst, der eigentlich bereits Schein
des Scheins ist, denn die empirische Welt ist selbst bereits Erscheinung, Schein.
Das Apollinische ist zudem an ein kontemplatives Schauen gebunden. Auf der an-
deren Seite wird das Urdionysische mit dem Grausen bzw. [rrewerden identifiziert,
das einen ,,pl6tzlich” ergreift, wenn ,,der Satz vom Grunde [...] eine Ausnahme zu
erleiden scheint* (GdT/KSA 1 28), d.h. wenn der sokratische Erkenntnisanspruch
an einem Phidnomen zerbricht. Neben dieses Grausen tritt eine ,,wonnevolle Ver-
ziickung™ beim Zerbrechen des principii individuationis im dionysischen Rausch;
ein Moment der rauschhaften Verséhnung von Natur und Mensch; ein Zerbrechen
der Alltagswelt und alltdglichen Individualitit. Grausen, Verziickung und Verssh-
nung zusammen fithren zu einem dionysischen Tanz, nachdem die Individuen in
der Masse aufgegangen sind und ,,Gehen und Sprechen verlernt” (GdT/KSA 1 30)
haben. Der Mensch in der urdionysischen Erfahrung ist selbst Kunstwerk, d.h. Pro-
dukt eines Schaffens und nicht autonom Schaffender: in der (ur-)dionysischen Er-
fahrung des Tanzens ist der ,,Mensch [...] nicht mehr Kiinstler, er ist Kunstwerk
geworden* (GdT/KSA 130).*

Nietzsche beschreibt das Verhéltnis von Apollinischem und Dionysischem al-
lerdings auch als einen Rif, der urspriinglich die Musik durchzieht: wéhrend in der

46 Die Konstruktion fungiert als ein Gegenbegriff zur Inspiration.

47 Cf. Ruth Sonderegger: Fiir eine Asthetik des Spiels. Hermeneutik, Dekonstruktion und
der Eigensinn der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000), bes. S. 138 ff.

48 In diesem Punkt der Beschreibung dsthetischer Subjektivitdt &hnelt Nietzsches Ent-
wurf demjenigen von Schlegel. Cf. Kapitel 4/111 dieser Arbeit.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

dorischen Architektonik der Musik der Rhythmus dominiert, bringen Melos und
Harmonie dionysische Elemente in die Musik. In der Fusion dieser drei Elemente
der Musik, d.h. im ,,dionysischen Dithyrambus®, gilt es jetzt, ,,das Wesen der Natur
symbolisch, zum Beispiel in der ,,rhythmisch bewegende[n] Tanzgebarde* aus-
zudriicken. Zugleich wachsen die ,,anderen symbolischen Krifte, die der Musik,
in Rhythmik, Dynamik und Harmonie“ (GdT/KSA I 33 f) plétzlich ungestiim.
Symbolisch ist die Darstellung deshalb, weil in ihr eine harmonische Einheit — eine
Vershnung — von apollinischen und dionysischen Elementen stattfindet.

Hiervon ausgehend orientiert Nietzsche die diversen Ebenen seiner Argu-
mentation am angeblichen Gegensatz apollinisch/dionysisch.” Die folgende Re-
konstruktion versucht weitgehend, von allen geschichtlichen, geschichtsphiloso-
phischen, philosophie-, musik- und kunsthistorischen sowie ursprungstheore-
tischen Fragen abzusehen. Auf allen diesen Ebene bemiiht Nietzsche die Pseudo-
dialektik von Apollo und Dionysus. Das ,,schwierige Verhiltnis* (wie Nietzsche
selber sagt) von Apollo und Dionysus 146t nur eine Minimaldefinition zu: sie sind
koextensiv und aufeinander angewiesen, d.h. es gibt sie nur gemeinsam. Nietzsche
selbst gebraucht diese Differenz alles andere als konsequent, eine Analyse der Ver-
schiebungen dieser Dichotomie bleibt hier jedoch ausgespart. Diese Arbeit zielt
vielmehr zunichst auf eine Erlduterung des internen Verhéiltnisses von Apollo und
Dionysus ab (III). Im letzten Abschnitt dieses Kapitels (IV) wird es auf dreifache
Art erldutert: zum einen in einer strukturellen Lesart, d.h. kunstwerkintern — etwa
in der griechischen Tragddie oder in Wagners Opern; zum anderen in einer tempo-
ralen Lesart, die den Gegensatz auf doppelte Weise begreift: einerseits rezeptions-
asthetisch und andererseits produktionsisthetisch.

Das interne Verhéltnis von Apollinischem und Dionysischem ist doppelt asym-
metrisch: auf der einen Seite entsteht das Apollinische erst als eine (abwehrende)
Reaktion auf das Dionysische (,,Apollo konnte nicht ohne Dionysus leben! (GdT/
KSA T 40)); auf der anderen Seite kann das Dionysische nur als Apollinisches er-
scheinen, und zwar zum einen faktisch und zum anderen, weil es als rein Dionysi-
sches unertraglich wire (,,Die apollinischen Erscheinungen, in denen sich Dionysus
objectivirt” (GdT/ KSA 1 64)). Historisch-gesellschaftlich erklért dies die Genese
der dorischen Kunst. Diese entstand als apollinische Abwehr eines urspriinglichen
Einfalls des Dionysischen tiberall dort, ,,wo der erste Ansturm ausgehalten wur-
de®. Daher gleicht die dorische Kunst einem ,,fortgesetzte[n] Kriegslager des Apol-
linischen®, wihrend ,,iiberall dort, wo das Dionysische durchdrang, das Apolli-
nische aufgehoben und vernichtet™ wurde (GdT/KSA 1 41). Dieses Szenario wirft
allerdings eine Reihe von Fragen auf. Urspriinglicher Einfall dionysischer Gewalt

49 Nietzsche wendet die Differenz Apollo/Dionysus auf verschiedenen Ebenen an: in
einer gesellschaftlichen Dialektik, als geschichtsphilosophisches Prinzip, als reale
geschichtliche Abfolge kultureller Stufen. Er falt sie als Kunsttriebe auf, verbindet
sie mit einer Ursprungsthese tiber Kunst sowie mit einer Prophezeiung einer Wie-
dergeburt der Tragddie bei Wagner. Auch wird sie auf verschiedener Kiinste aufge-
teilt (Musik = dionysisch, Malerei = apollinisch) oder musikintern angewendet (auf
verschiedene Musikarten und -instrumente, auf verschiedene Elemente der Musik).
Schlieflich wird sie auch rezeptionsésthetisch aufgefalit.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 197

in was? In eine urspriinglich harmonische apollinische Kultur? Einbruch der Bar-
baren und des Barbarisch-Dionysischen in die griechische Kultur? Einbruch des
Melos und der Harmonie in die dorische Musik der Rhythmik? Einbruch des or-
giastischen Rausches und des Festes in die apollinisch-dorische Traumwelt?
Nietzsche erzihlt die Dialektik von Dionysus und Apollo einerseits als pseu-
dohistorische Geschichte und andererseits als metaphysische Erzahlung. Die Mog-
lichkeit der Differenz dieser beiden ineinander verwickelten Erzdahlungen liegt in
der Territorialitdt oder Exterritorialitdt des Dionysischen. Einmal mehr beruht sie
auf der metaphysischen Differenz von AuBlen und Innen. In der historischen Er-
zdhlung bricht das Dionysische von auflen in eine urspriinglich apollinische Welt
ein. Gegen das von auflen kommende Dionysische der Barbaren und ihrer Feste
errichtet die dorische Kunst ihre apollinische Abwehr, hinter der sie ,,eine Zeit lang
vollig gesichert und geschiitzt* war. Geschiitzt war bis zu dem historischen Punkt,
an dem ,,endlich aus der tiefsten Wurzel des Hellenischen heraus sich dhnliche
Triebe Bahn brachen®, auch wenn das barbarisch Dionysische und das griechisch
Dionysische von vornherein durch eine ,,ungeheure Kluft* geschieden sind, die im
Grunde nicht zu {iberbriicken ist. Trotzdem kommt es zu einer ,,Verséhnung zweier
Gegner” — Apollo und Dionysus — (GAT/KSA T 32), die gemeinsam ein Kind zeu-
gen: die attische Tragddie und den dramatischen Dithyrambus (cf. GAT/KSA 1 42).
Diese Versshnung beschreibt Nietzsche auch als ,,Ereignis™ (cf. GAT/KSA 1 32).
Andererseits ist das Verhiltnis der beiden ,,Kunsttriebe der Natur* (GdT/KSA
I 31) das von wechselseitigen Geburten, die die hellenische Kunstgeschichte her-
vorbringen. In dieser Lesart kommt das Dionysische nicht aus einem barbarischen
AuBlen der griechischen Kultur, sondern ist ihr als ihr latenter Urgrund einge-
schrieben. Das Verhéltnis von Apollinischem und Dionysischem 148t sich dann nur
gleichurspriinglich und ohne zeitliche Prioritdt denken. Auf der einen Seite ruht
das Apollinische auf dem Dionysischen; Apollo kann nicht ,,ohne Dionysus leben®.
Auf der anderen Seite droht das Dionysische stets damit, erneut in die apollinische
Traumwelt einzubrechen. So steht am Anfang der griechischen Kultur nicht ein
paradiesischer Zustand, sondern eine naive Kunst, die aus Abwehr gegen Dionysus
ganz und gar apollinisch ist. Apollinische Reaktion bringt sowohl die Kunst hervor
wie die olympische Gétterwelt. Am Ursprung der Kultur — wenn es sich hier noch
um einen einfachen Ursprung handelte — steht die silenische tragische Einsicht in
die Nichtigkeit, den Schrecken und die Entsetzlichkeit des Daseins, nach der es
besser sei, nicht zu sein, als ein menschliches Individuum zu sein (cf. GAT/KSA 1
35 f)). Die Kultur ist nichts anderes als die fortgesetzte Reaktion und die wiederkeh-
rende Sublimierung des Schreckens und Leidens an dieser unertréiglichen diony-
sische Wahrheit. Die kulturelle Kunstpraxis ist die stete Produktion eines erlosen-
den Scheins als Reaktion auf ein Leiden oder einen Schrecken. Nietzsches These
ist nicht, daB es auch Kunst gibt, die auf Schrecken und Leiden reagiert, sondern
daf3 dies jedes gelungene Kunstwerk notwendig tun mufs, weil dieses Leiden fiir
den Menschen existentiell ist, denn es ist die Bedingung seines Daseins selbst.” In

50 Diese Nétigung zum erlosenden Schein durch die im Kunstwerk zugleich vergessen-
de Qual hat Adorno als Verrat des dsthetischen Scheins am realen Leiden der Welt
historisiert und der Kulturindustrie als Schuld angelastet.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

dieser Einsicht wurzelt die apollinische Scheinwelt, die so quasi im Dienste des Le-
bens kraftvolle Illusionen schafft, eine Welt, in deren ,triumphirende[m] Dasein[]
[...] alles Vorhandene vergéttlicht ist, gleichviel ob es gut oder bose ist* (GAT/KSA
135). Das Apollinische ist daher eine Art Schleier vor der dionysischen Einsicht in
die Abgriindigkeit des Daseins und kehrt so die silenische Weisheit — dal3 es besser
sei, nicht zu sein, als zu sein — um. Insofern ist der apollinische Kunsttrieb der Va-
ter der olympischen Welt, die den Schrecken des Daseins iiberwindet, verhiillt und
dem Anblick entzieht. Der Schrecken gebiert den apollinischen Schonheitstrieb so
,wie Rosen aus dornigem Gebiisch hervorbrechen” (GdT/KSA 1 36). Die apolli-
nisch-dionysische Kunst kann so einen metaphysischen Trost spenden, indem sie
ndmlich zeigt, ,,dass das Leben im Grunde der Dinge, trotz allem Wechsel der Er-
scheinungen unzerstoérbar méchtig und lustvoll sei” (GAT/KSA I 56). Als Darstel-
lung einer Wahrheit tiber das Leben begegnet die Kunst einem drohenden Nihilis-
mus, einer buddhistischen Willensverneinung (z.B. a la Schopenhauer) und einem
Ekel vor der alltdglichen Wirklichkeit, den sie allerdings selbst erst erzeugt, da an-
scheinend nur die Kunst den Blick in die dionysische Wahrheit tiber die alltdgliche
Wirklichkeit organisieren kann. Die Kunst vermag aber auch den ,,Ekelgedanken
iiber das Entsetzliche oder Absurde des Daseins in Vorstellungen umzubiegen, mit
denen sich leben ldsst®, ndmlich dem Erhabenen und dem Komischen (GdT/KSA
1 57). Da der wahre Quell des Leidens gerade Leiden an der Individuation und
der Zerstiickelung des Dionysus ist (,,Aus dem Licheln dieses Dionysus sind die
olympischen Gétter, aus seinen Thrénen die Menschen entstanden® (GAT/KSA 1
72))*, erhilt die Kunst ,,die freudige Hoffnung, dass der Bann der Individuation zu
zerbrechen sei, als die Ahnung einer wiederhergestellten Einheit“ als einer dritten
Wiedergeburt des Dionysus (GdT/KSA I 73). Diese Lesart ist metaphysisch, weil
die Kunst eine hohere Wahrheit artikuliert und weil hier ein teleologisches Modell
der Geschichte vorausgesetzt ist.

In den apollinischen ,,Wahnvorspiegelungen und lustvollen Illusionen®, die die
Natur hervorbringt, um das Leiden am Dasein zu erlosen, zeigt sich ein Selbstver-
héiltnis des Willens”, wie Nietzsche in Anspielung auf Schopenhauer sagt: ,,In den
Griechen wollte der ,Wille* sich selbst, in der Verklarung des Genius und der Kunst-
welt, anschauen (GdT/KSA I 37). In diesem anschauenden Selbstverhiltnis des
Willens griindet die Schonheit der Kunst wie der olympischen Welt. Dieses anschau-
ende Selbstverhéltnis griindet in der ,,metaphysischen Annahme®, ,,dass das Wahr-
haft-Seiende und Ur-Eine, als das ewig Leidende und Widerspruchsvolle, zugleich
die entziickende Vision, den lustvollen Schein, zu seiner steten Erlosung braucht™
(GAT/KSA T 38). Dieser Schein wird ,,als ein fortwdhrendes Werden in Zeit, Raum
und Causalitdt, mit anderen Worten, als empirische Realitét™ empfunden. Realitit,
Welt und empirisches Dasein griinden in der ,,in jedem Moment erzeugte[n] Vorstel-

51 Nietzsche fafit die Differenz von Apollinisch und Dionysisch auch als Differenz zwei-
er Kunstwelten, namlich der Plastik und der Musik.

52 Esist natiirlich die Frage, wie sich diese Bestimmung zu derjenigen Schlegels verhiilt,
nach der das dsthetische Subjekt ein Selbstverhiltnis der herstellenden Kraft ist. Wie
verhalten sich also Nietzsches ,,Wille* und Schlegels ,,Kraft zueinander? Auf diese
Frage habe ich keine gute Antwort.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 199

lung des Ur-Einen®. Gegeniiber diesem empirischen Schein verhélt sich der Traum
als Schein des Scheins. Das ,,Depotenziren des Scheins zum Schein“ erdffnet die
apollinische Kultur und die naive Kunst. Der Schein ist zum einen dionysischer ,,Wi-
derschein des ewigen Widerspruchs, des Vaters der Dinge*, zum anderen aus diesem
Schein gewonnene Vision einer ,,neue[n] Scheinwelt” des Apollinischen. Dionysus
und Apollo erndtigen sich wechselseitig, sie haben eine ,,gegenseitige Nothwendig-
keit™ (GAT/KSA I 39). Die Welt hat die Qual nétig, ,,damit durch sie der Einzelne zur
Erzeugung der erlosenden Vision gedringt werde™ (GAT/KSA 1 39).

Reformulieren 148t sich die Differenz von Apollinischem und Dionysischem
als darstellungsinterne Differenz von (sinnlich-schoner) Erscheinung und dem
durch die formale Anordnung des Materials in dieser Erscheinung Erscheinenden.
Die dionysische Destruktion apollinischer Zeichenhaftigkeit zeigt an sich den Tau-
schungs- und Erscheinungscharakter der Kunst selbst. Wiahrend das Apollinische
eine lustvolle Tduschung tiber die dionysisch-tragische Einsicht der Nichtigkeit
der Individualitdt und des wissenschaftlich-rationalen Zugangs zum Sein ist, ent-
stammt das Dionysische aus der Ent-tduschung tiber das Apollinische, in der dieses
als (Kultur-)Liige, Illusion oder anthropomorphe Fiktion destruiert wird. Das Dio-
nysische entsteht als Destruktion alltdglicher Sinnzusammenhinge, als Scheitern
rationalistischer Wissenschaft und als Erfahrung der Auflosung der Individualitét.
Die ésthetische Lust am Dionysischen ist ,,Lust an der Destruktion® (TuF 240). Das
Dionysische ist sinnverwirrend und -suspendierend, wihrend das Apollinische
sinnstiftend und ordnend ist. Threm Verhéltnis entspricht daher auch die Dialektik
von Selbstreflexion und Selbstbeschreibung, die hier schon im Kunstwerk selbst
angelegt scheint. In der apollinisch-dionysischen Kunst (ver)sucht Nietzsche, Er-
habenes und Schones in der Kunstrezeption selbst zu integrieren.” Die ésthetische
Erfahrung impliziert sowohl Lust am schonen Schein wie erhabene Lust an des-
sen Zerstorung. Das Apollinische 146t sich auch als dreistellige Relation erldutern:
schon ist eine Entsprechung von Betrachter, Bild und Welt (cf. TuF 242)*, wihrend
das Dionysische nicht hohere metaphysische Wahrheit tiber das Wesen des Seins
ist, sondern Wabhrheit iiber die Fiktionalitit des schonen Scheins und der durch
Schénheit gegriindeten Ubereinstimmung von Subjekt und Welt (cf. TuF 244).
Dies wire eine nichtmetaphysische Lesart der dionysischen Wahrheitserfahrung,
da diese keine Metawahrheit iiber das Wesen des Seins, sondern Wahrheit iiber
den (negativen) Weltbezug des Subjekts ist.” Das Schone fungiert dann als ideo-

53 Cf. Norbert Bolz: Die Verwindung des Erhabenen — Nietzsche (in: Christine Pries
(Hg.): Das Erhabene, VCH/Acta Humaniora, Weinheim 1989, S. 163-169).

54 Cf. Friedrich Nietzsche: KSA VI 123: ,,Im Grunde spiegelt sich der Mensch in den Din-
gen, er hilt Alles fiir schén, was ihm sein Bild zurtickwirft”. Allerdings kann auch die
Darstellung von nicht Schénem — also HéBlichem, Schmerz, Leiden etc. — dieser Rela-
tion entsprechen. Die Kunst ist nicht auf die Darstellung des Schonen eingeschrénkt.

55 Allerdings faBt Nietzsche den dionysischen Wahrheitsbegrift sehr weit. Unter an-
derem ist er Erkenntnis {iber die Fiktionalitét der (apollinischen) Individualitit; Er-
kenntnis des wahren Menschen (cf. GAT/KSA 1 58); Erkenntnis tiber den illusorischen
Charakter der Kultur als die sich als die Realitét gebende Kulturliige (cf. GAT/KSA I
58) oder tiber empirische Alltagsrealitdt; Kritik an der wissenschaftlichen Erkenntnis

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

logische Verkennung einer eigentlichen Nicht-Entsprechung von Subjekt und Welt,
die (ndmlich die Verkennung) im Dionysischen dekonstruiert wird. Diese Ideologie
des Schonen — die Illusion einer Harmonie von Subjekt und Welt — scheint unserem
Alltag bzw. der rationalistischen Kultur notwendig zu inhérieren, so dafl wir die
apollinisch-dionysische Kunst brauchen, um uns der Fiktionalitdt der geglaubten
metaphysischen Fundamente unserer rationalistischen Kultur und unserer Welt je
wieder bewuBt zu werden. Hier erscheint es also so, als wire unser Alltag notwen-
digerweise rationalistisch geprégt (cf. S. 182 dieser Arbeit). Versteht man die Dif-
ferenz Dionysus/Apollo als die zweier Reflexionsformen, so kann man von einer
dionysischen ,,depotenzierenden Reflexion* und einer ,,begriindenden Reflexion™
(TuF 236) sprechen. Dem entspricht meine Unterscheidung von verunsichernder
Selbstreflexion und fundierender Selbstbeschreibung. Auf einer kiinstlerischen
Ebene bezeichnet Apollo die Form, Distanz, Begrenzung und alltdgliche Bestéti-
gung, also Sinnverdichtung. Das Dionysische dagegen bezeichnet ein Ausbrechen
aus der festgefiigten Welt des Sinns und ein Sich-verlieren im Nichtsinn, ist also
Sinnsubversion. Die dionysische Metawahrheit ist Wahrheit {iber den illusiondren
Charakter der apollinischen Darstellung, bleibt aber in der Bedingung ihrer Mog-
lichkeit vollstindig an die apollinische Darstellung gebunden (wie die Ironie bei
Schlegel). Dem dionysischen Moment in der apollinischen Darstellung, d.h. ihrer
Selbstdestruktion, entspricht strukturell dem, was de Man mit Schlegel als die du-
Bere Ironie bezeichnet hat: ein darstellungsinternes und darstellungsabhéngiges
Selbstunterlaufen der Fiktionalitdt des schonen Scheins apollinischer Darstellung
bzw. von Texten, z.B. durch die formale Anordnung des Materials. Die Dialektik von
Apollinischem und Dionysischem als Feststellen im Schein und dessen Destruktion
dhnelt strukturell der Relation von schaffender Poesie und selbstdestruktiver Ironie
bei Schlegel. Feststellen in einem Werk und dessen Destruktion, Schaffen und Zer-
storen sind alle Teil eines kiinstlerischen Urprozesses. Auf der depotenzierenden
Reflexion dionysischer Kunst soll sich laut Nietzsche eine zu schaffende ,,Kultur
der Freiheit” griinden. Nietzsches Theorie der Kunst zielt so auf eine normative und
kritische Theorie der Kultur (cf. TuF 238).

Hier zeigt sich eine basale Ungleichzeitigkeit von Apollinischem und Dionysi-
schem: wihrend das Apollinische in der Prasenz einer (schonen) Darstellung — ei-
nes Bildes — besteht, zu der sich der Rezipient kontemplativ-anschauend verhilt,
ist das Dionysische immer nur vor oder nach dem Apollinischem. Es ist zugleich
aber nur in dieser apollinischen Perspektive tiberhaupt zugénglich: als riickpro-
jizierter Urzustand oder als zukiinftige Wirkung — also in der Rezeption — der

(das dem rationalistischen Erkenntnissubjekt (Sokrates) Nichtverstindliche ist nicht
zugleich das Unverstandige (cf. GAT/KSA I 96)); Erkenntnis iiber die Grausamkeit
(cf. GAT/KSA 1 56) bzw. geschlechtliche Allgewalt (cf. GAT/KSA 1 58) der Natur;
Erkenntnis iiber das unzerstérbare Leben und BewuBtsein einer urspriinglichen oder
zugrundeliegenden Einheit, die verloren ist und die die Kunst wiederherstellen kann
oder soll (cf. GdT/ KSA I 58); Erkenntnis iiber die Grausamkeit der Weltgeschichte
(cf. GAT/KSA 1 56); Erkenntnis iiber die Gottesndhe des Menschen bzw. seine Er-
habenheit (Anteil des Kiinstlers bzw. echten Zuhorers an einer urspriinglichen Zeu-
gungslust) und Erkenntnis tiber Ding an sich vs. Erscheinung (cf. GAT/KSA 159).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 201

Wagneropern. Der riickprojizierte dionysische Urzustand wird bei freundlicher
Lesart — wenn man Nietzsche mit charity liest, wie Fietz dies tut — als urspriing-
liche Differenz oder ewiger Widerspruch begreifbar. Bei weniger freundlicher
Lesart ist der Urzustand jedoch auch als harmonische Einheit eines ,,Ur-Einen®,
eines selbstprasenten Ursprungs oder als Verschmelzungserfahrung von Kiinst-
ler und dem ,,wahrhaft einen Subjekt interpretierbar. Nietzsche selbst legt sich
in der Doppelung seiner Formulierungen nicht fest, oder besser: die Unklarheit
ist der Ubernahme Schopenhauerischer Metaphysik und Terminologie geschul-
det, etwa der Dichotomie von Willen und seiner Objektivation in der Vorstellung.
Dann stiinde einer metaphysischen Lesart — Metaphysik des Ursprungs als Ein-
heit — eine dekonstruktive Lesart — am Anfang steht eine urspriingliche Differenz,
die nicht einfach anfinglich sein kann — entgegen. Die Entscheidung der Frage,
welche Lesart die richtige ist, soll hier dahingestellt bleiben.

Faflt man die Darstellung als apollinisch auf, das in ihr Erscheinende als dio-
nysisch, so stellt sich die Frage, was indirekt in dem selbstinszenierten Scheitern
der apollinischen Erscheinung zur Darstellung gelangt. Es ist weder das tropolo-
gische System der Sprache (wie bei de Man) noch eine urspriinglich-herstellende
Kraft (wie die Poesie bei Schlegel), sondern eine Mischung aus Wahrheitserfah-
rung (Wahrheit tiber den fiktiven Charakter der apollinischen schonen Bilderwelt),
schmerz- und lustvoll erfahrener Destruktion der Individualitét des Kiinstlers und
der alltdglichen Sinnzusammenhinge, orgiastischem Rausch und sich objekti-
vierendem Willen (im Anschlu8 an Schopenhauer). Im AnschluB3 an Fietz liee
sich auch die Signifikanz, das Zeigen der Zeichenhaftigkeit, als in der apollini-
schen Darstellung erscheinende dionysische ,Wahrheit® auffassen, die zugleich ein
Zeigen der im Kunstwerk operierenden Kraft ist. Die Signifikanz wére dann das
vmokeipevov der musikalischen Darstellung und erschiene mittels Selbstdestruk-
tion des Apollinischen. In jedem Fall ist die durch die Kunst vermittelte Wahrheit
eine durch das Apollinische im Kunstwerk hergestellte Wahrheit, sie ist innerhalb
des Kunstwerks nur eine rhetorische Metapher, die der Kiinstler produziert.

Es ist augenscheinlich, daf bei Nietzsche Wahrheit und Schonheit — gegen
die Tradition des Deutschen Idealismus — auseinandertreten. Die Gleichung von
Wahrheit und Schonheit wird in sich fraglich: die dionysische Wahr- oder Weis-
heit ist nicht schon, sondern schrecklich und unertriglich, da sie die Wahrheit
tiber die Nicht-Entsprechung von menschlicher Welt und Sein des Seienden zu
Tage fordert. Die apollinische Bilderwelt tduscht tiber diese unertrégliche ,,diony-
sische Wahrheit mit Hilfe des schénen Scheins hinweg, womit eine Konzeption
des schonen Scheins als Gegenteil der Wahrheit, also Schonheit als (notwendige)
Lige, formuliert wird. Damit sind bereits die moralischen Werte von Wahrheit und
Liige umgedreht: da die Wahrheit (1) (als reale Nicht-Korrespondenz von Subjekt
und Welt) unertriglich ist, kann nur die tiber diese hinwegliigende Schonheit die
menschliche Welt stabilisieren, indem sie die Konventionen erfindet, die wieder-
um Wahrheit (2) (qua Konvention) verbiirgen. Hier zeigt sich zugleich die Diffe-
renz der dsthetischen Wahrheitserfahrung bei Nietzsche zu derjenigen Baumgar-
tens. Wahrend Baumgarten verworrene Erkenntnisse und dunkle Empfindungen
in eine Asthetik als verlingerter Erkenntnistheorie integriert, ist bei Nietzsche die

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

asthetische Wahrheitserfahrung eine vom Kunstwerk produzierte Metaerfahrung
iber die Fiktionalitdt anthropomorpher und rationalistischer Metaphysik.

Es sei noch festgehalten, daB Nietzsche insgesamt drei Kunstarten unterschei-
det (auch wenn er diese Unterscheidung nicht konsequent durchhélt): es gibt erstens
rein apollinische — d.h. bildhafte — Kunst (Plastik, Epik, Malerei), deren Medium
das in der Zeit festgestellte Bild ist und deren Rezeption in einer Kontemplation be-
steht. Zweitens eine — heftig kritisierte — sokratische Kunst, die individualistisch,
rationalistisch und die Realitét abbildend ist.” Sokratische Kunst beschrinkt das
—und sich auf das — Apollinische, weil es das Dionysische vergifit oder verdriangt.”
Drittens schlieBlich die apollinisch-dionysische Kunst (Lyrik, Musik), die etwas an
sich Nichtsichtbares zum Ausdruck bringt. Apollinisch-dionysische Kunst sind der
Dithyrambus, eine bestimmte Lyrik, Gedichte, die Opern Wagners und die dltere
attische Tragddie. Eine rein dionysische Kunst ist unmdoglich, da rein dionysisch
nur die Verausgabung einer rauschhaften Orgie sein kann, der Kiinstler aber nur
in der Distanz zum Rausch bzw. dionysischen Zustand produktiv sein kann. Die
Grenzziehungen zwischen diesen drei Kunstarten sind wahrscheinlich nicht streng
durchzuhalten, da Nietzsche sie im Durchgang seines Textes selber verschleift.
Man kann daher auch wie Paul de Man davon sprechen, daf} ,,jmmer dann, wenn
eine Kunstform beschrieben wird, die drei durch Dionysos, Apollon und Sokrates
vertretenen Seinsweisen gleichzeitig vorhanden sind, und daf es unméglich ist,
eine zu erwihnen, ohne auch die anderen miteinzubeziehen” (AL 124).%

56 Als Hauptvertreter und Begriinder dieses ,,4sthetischen Sokratismus® erscheint Eu-
ripides. Dieser habe den Alltagsmenschen und Zuschauer auf die Biithne gebracht
(cf. GAT/KSA 176) und auf der Biithne einfach die Realitét abgebildet. Zugleich habe
er den Zuschauer in eine beurteilende Instanz verwandelt (cf. GAT/KSA I 78). Das
dramatisierte Epos von Euripides bleibt rein apollinisch und erhilt als episch-apol-
linische Kunst jederzeit die anschauende Distanz bei, die in der dionysisch-apolli-
nischen Kunst verschwindet (cf. GAT/KSA 1 83). Statt apollinischer Anschauungen
und dionysischer Entziickungen biete Euripides lediglich ,,paradoxe Gedanken® und
feurige Affekte” (GAT/KSA I 84). Alles muB3 ,verstdndig sein, um schon zu sein‘.
Nietzsche kritisiert die Elemente der Euripidischen Dramen: den Prolog als ,,rationa-
listische Methode®, das Erzeugen von Pathos und den deus ex machina (GAT/KSA 1
85 f)). Nietzsches Kritik der rationalistischen Asthetik, wie sie Euripides angeblich
begriindet, ist also bloB eine Wiederholung der die Asthetik griindenden Kritik am
Rationalismus, d.h. Nietzsche wiederholt die Kritik Baumgartens an Descartes inner-
halb der Asthetik selbst (Re-entry der metaphysischen Deutung der Differenz Ratio/
Sinnlichkeit auf der Seite der Asthetik), wobei des Subjektive (=Asthetische) in der
Kunst jetzt zunéchst der ,,Instinkt ist (cf. KSA 1, S. 540 ff)). Beim spiteren Nietzsche
ist es dann der Leib bzw. dessen Triebe.

57 Esist aber die Frage, inwieweit sich die von Nietzsche behauptete Differenz von apol-
linischer und sokratischer Kunst angesichts dieser Bestimmung noch halten 146t.

58 Eine ironische Pointe der Geburt der Tragddie liegt darin, daf3 der Text sich exakt der
narrativen und dramaturgischen Muster bedient, die er selbst in der ,,sokratischen
Kunst denunziert, wie dies de Man gezeigt hat. Es ist eine sokratische Ironie, die es er-
moglicht, das gesamte Wertesystem umzudrehen. Der denunzierte Sokrates wire der

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 203

v

Im folgenden werde ich das Verhiltnis von Apollinischem und Dionysischem auf
dreifache Weise erldutern: erstens als temporale Bestimmung in der Perspektive
einer Produktionsésthetik, zweitens als strukturelle Bestimmung innerhalb von
Kunstwerken und drittens wiederum temporal als rezeptionsdsthetische Wirkung
von apollinisch-dionysischer Kunst. Daran schlief8t viertens eine Erlduterung as-
thetischer Subjektivitit im Rahmen einer Asthetik des Spiels an.

Das &sthetische Subjekt tritt in der Geburt der Tragddie an zwei Positionen in
Erscheinung: zum einen als Kunstrezipient in dem Antagonismus von ,,dchtem™
Zuhorer und sokratischem Kunstkritiker”, zum anderen als kiinstlerisch tétiges
Subjekt. Das dsthetische Subjekt ist bei Nietzsche nicht das der Poesie wie bei
Schlegel, sondern das der Musik und der Lyrik, und zwar eher in der Rezeption
als der Produktion. In der Tat scheint Nietzsche Rezipienten und Komponisten
bzw. komponierende Titigkeit in eins zu setzen” — eine problematische Konfi-
guration, wie schon Heidegger bemerkte. Diese Arbeit geht davon aus, dal3 apol-
linische und dionysische Elemente nicht nur in jedem gelungenem Kunstwerk,

Statthalter einer metafigurativen Ironie Nietzsches, der Tatsache, dal man Wissen-
schaft — z.B. Philologie — braucht, um Wissenschaft kritisieren zu kénnen. Indem man
voraussetzt, was man denunziert. — Die Bemerkung de Mans 146t sich in der Tat auch
fuir die Kultur plausibilisieren: ,,je nach der Proportion der Mischungen haben wir eine
vorzugsweise sokratische oder kiinstlerische oder tragische Cultur: oder wenn man
historische Exemplificationen erlauben will: es giebt entweder eine alexandrinische
oder eine hellenische oder eine buddhaistische Cultur* (GdT/KSA 1 116).

59 Nietzsche kritisiert den (rationalistischen) urteilenden Zuschauer der Tragodie. Der
echte Zuschauer ist weder der ,,ewig Hungernde® noch der lust- und kraftlose Kri-
tiker (cf. GAT/KSA I 120). Nach Nietzsche hat sich der Zuschauer aller Kritik und
allen Urteilens zu entheben: er muf alle theoretischen, praktischen und dsthetischen
Urteile suspendieren, um in der Verschmelzung mit dem schaffenden Ursubjekt die
dionysische Wahrheit und ihren metaphysischen Trost zu spiiren. Also kein Urteil,
weder des Geschmacks noch iiber die Schonheit, denn die Kategorie des Schonen
macht nur in der apollinischen Kunst — Epik, Malerei und Plastik — Sinn, nicht aber
in der apollinisch-dionysischen Musik. Damit ist zugleich die anthropologische Be-
stimmung des Menschen als nach Erkenntnis Hungerndem fragwiirdig geworden,
dem in der Kunstrezeption die Position des rationalistischen Kritikers entspricht (cf.
GdT/KSA 1 120 u. 146). Cf. zum Kritiker als Signum der Moderne auch die Zwei-
te Unzeitgemdfie Betrachtung (in: Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe
15 Biinde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York
1967-1977 u. 1988, Band I, S. 243-334).

60 Cf. z.B. Der Fall Wagner (in: Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe 15 Béin-
de, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-1977
u. 1988, Band VI, S. 9-53): ,,[...] diese Musik [gemeint ist Bizets Carmen, J.S.] nimmt
den Zuhdrer als intelligent, selbst als Musiker [..]. Ich vergrabe meine Ohren noch
unter diese Musik, ich hore deren Ursache. Es scheint mir, dass ich ihre Entstehung
erlebe [..]° (l.c., S. 14/Hervorhebungen von mir, J.S.).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

sondern auch im Prozef3 der Kunstproduktion wie der -rezeption zu finden sind.

1. Produktionsésthetische Erlduterung. Zu den apollinisch-dionysischen Kunst-
trieben der Natur verhilt sich der Kiinstler nachahmend. Er kann sowohl ,,apolli-
nischer Traumkiinstler wie ,,dionysischer Rauschkiinstler” sein oder aber beides
zugleich. Letzteres in dem Moment, in dem er entweder griechische Tragddien
oder Wagneropern verfafit oder Lyriker ist:

,,Die Dichtung des Lyrikers kann nichts aussagen, was nicht in der ungeheuersten Allge-
meinheit und Allgiltigkeit bereits in der Musik lag, die ihn zur Bilderrede néthigte. Der
Weltsymbolik der Musik ist eben deshalb mit der Sprache auf keine Weise erschopfend bei-
zukommen, weil sie sich auf den Urwiderspruch und Urschmerz im Herzen des Ur-Einen
symbolisch bezieht, somit eine Sphire symbolisirt, die iiber alle Erscheinung und vor aller
Erscheinung ist. Ihr gegeniiber ist vielmehr jede Erscheinung nur Gleichniss: daher kann
die Sprache, als Organ und Symbol der Erscheinungen, nie und nirgends das tiefste Innere
der Musik nach Aussen kehren, sondern bleibt immer, sobald sie sich auf Nachahmung der
Musik einldsst, nur in einer dusserlichen Beriihrung mit der Musik [...].“ (GdT/KSA 1 51)

Das ist die Geburtsstunde des ,,dithyrambische[n] Dionysusdiener[s]* als des er-
sten Kiinstlers, der zu jener ,,H6he der Selbstentdusserung®™ gelangen muf3, die
,»in jenen Kriften sich symbolisch aussprechen will“. Eine Aussprache, die aller-
dings nur ,,von Seinesgleichen verstanden wird (GAT/KSA 1 34). In diesem diony-
sischen Zustand ist der Mensch ,,nicht mehr Kiinstler, er ist Kunstwerk geworden:
die Kunstgewalt der ganzen Natur, zur hochsten Wonnebefriedigung des Ur-Ei-
nen, offenbart sich hier unter den Schauern des Rausches® (GAT/KSA 1 30).”" Als
Kiinstler wiederum sinkt er ,,einsam und abseits“ von der dionysischen Trunken-
heit nieder und trdumt jetzt einen apollinischen Traum. Der Kiinstler muf3 also
gerade der urdionysischen Orgie und damit dem unreflektierten Rausch den Riik-
ken kehren, also eine Distanz vor dem unmittelbaren Erleben des Dionysischen
einnehmen. Die dsthetische Urerfahrung ist also nicht identisch mit einer diony-
sischen Rauscherfahrung, sondern muf3 anders beschrieben werden. Der vorgén-
gige dionysische Zustand im kiinstlerischen ProduktionsprozeB ist der einer Beja-
hung der Depotenzierung des schénen Scheins als dionysische Destruktionserfah-
rung durch das Subjekt. Nietzsche beschreibt das dsthetische Subjekt als Kiinstler
der Musik und der Lyrik — das durch eine Kluft vom Epiker und Plastiker getrennt
ist — als Ineinanderspielen dreier Zustdnde und als dreistufige Erfahrung. Auf ei-

61 Heidegger schreibt: Der ,,Rausch als Gefiihlszustand sprengt gerade die Subjektivi-
tit des Subjektes. Im Gefiihl-haben fiir die Schonheit ist das Subjekt iiber sich hin-
aus gekommen, also nicht mehr subjektiv und Subjekt. Umgekehrt: die Schonheit
ist kein vorhandener Gegenstand eines bloen Vorstellens; als das Bestimmende
durchstimmt sie den Zustand des Menschen. Die Schénheit durchbricht den Kreis des
weggestellten, fiir sich stehenden ,Objektes® und bringt dieses in die wesenhafte und
urspriingliche Zugehorigkeit zum ,Subjekt’. Der édsthetische Zustand ist weder etwas
Subjektives noch etwas Objektives. Die beiden dsthetischen Grundworte Rausch und
Schonheit benennen in derselben Weite den ganzen &sthetischen Zustand und das,
was in ihm sich eréffnet und ihn durchherrscht™ (N I 124).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 205

nen Moment dionysischer Depotenzierung folgt als Reaktion erst ein musikali-
scher Zwischenzustand und dann eine apollinische Bilderflut. Depotenziert wird
die Individualitit des dsthetischen Subjekts, ,,weil wir den subjectiven Kiinstler nur
als schlechten Kiinstler kennen und in jeder Art und Héhe der Kunst vor allem und
zuerst Besiegung des Subjectiven, Erlosung vom ,Ich® fordern, ja ohne Objectivi-
tét, ohne reines interesseloses Anschauen nie an die geringste wahrhaft kiinstleri-
sche Erzeugung glauben konnen (GdT/KSA 1 42 f)).

Im AnschluB3 an Schiller beschreibt Nietzsche die erste Stufe des produktions-
asthetischen Geschehens — in diesem Fall der Dichtung — als eine ,,musikalische
Stimmung®, in der der Lyriker ,,zuerst, als dionysischer Kiinstler, génzlich mit dem
Ur-Einen, seinem Schmerz und Widerspruch, eins geworden® ist. In einem sekun-
dédren Prozel3 ,,producirt [der Lyriker] das Abbild dieses Ur-Einen als Musik®. Der
,,bild- und begriffslose Widerschein des Urschmerzes in der Musik® wird wieder-
um als gleichnissartiges Traumbild sichtbar und erzeugt eine ,,zweite Spiegelung®.
In diesem dionysischen Prozefl hat der Kiinstler seine Subjektivitit aufgegeben
und versinnlicht den ,,Urwiderspruch und Urschmerz®, den Abgrund des Seins,
in einer apollinischen Traumszene aus dionysisch-musikalischer Verzauberung, in
der gleichsam ,,Bilderfunken* als lyrische Gedichte entstehen (cf. GAT/KSA 144).”
Wesentlich ist hier die Sekundaritit des Bildes gegeniiber der nichtsichtbaren Mu-
sik, die unmittelbar nach dieser Passage zu einer Abqualifizierung des Plastikers
und des Epikers dient, die ,,in das reine Anschauen der Bilder versunken‘ sind.”
Am Anfang ist nicht das Bild — d.h. in der Sprache nicht die Metapher —, sondern
eine Erfahrung der Entgrenzung und individuellen Aufgabe als Bedingung kiinst-
lerischen Schaffens. Die daraus resultierende Kunst ist im strikten Sinne weder
nachahmend noch abbildend, weder imitatio noch pi{pnoig im Bezug auf die sicht-

62 Auch der Lyriker kann dionysischer Kiinstler sein. Statt zuerst eine Abfolge von Bil-
dern zu sehen, schafft der Lyriker qua seiner Identitdt mit dem Musiker als diony-
sischer Kiinstler: ,,Er ist zuerst, als dionysischer Kiinstler, gdnzlich mit dem Ur-Ei-
nen, seinem Schmerz und Widerspruch, eins geworden und producirt das Abbild
dieses Ur-Einen als Musik [...]; jetzt aber wird diese Musik ihm wieder wie in einem
gleichnissartigem Traumbilde, unter der apollinischen Traumeinwirkung sichtbar. Je-
ner bild- und begriffslose Widerschein des Urschmerzes in der Musik mit seiner Er-
16sung im Scheine, erzeugt jetzt eine zweite Spiegelung, als einzelnes Gleichnis oder
Exempel. Seine Subjektivitit hat der Kiinstler bereits in dem dionysischen Prozess
aufgegeben [...]° (GAT/KSA 1 44).

63 Dazuim Widerspruch steht allerdings eine Passage, in der Nietzsche das ,,aesthetische
Urphédnomen® des ,,dchten Dichters” beschreibt, in dem die Metapher nicht rhetor-
ische Figur ist, ,,sondern ein stellvertretendes Bild, das ihm wirklich, an Stelle eines
Begriffs, vorschwebt® und das er anschaut. Also eine urspriingliche Metaphorizitt
am Ursprung des Dichtens, die absolut im Widerspruch steht zu der Beschreibung ei-
ner urspriinglich bildlosen musikalischen Stimmung. Hier scheint die Metapher eine
urspriingliche Substitution des Begriffs durch das Bild zu implizieren (cf. GAT/KSA I
60). In der mit Euripides identifizierten sokratischen Kunst ist die Metapher dagegen
nur noch rhetorische Trope als Schmuck (cf. GAT/KSA 1 81).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

bare Welt", sondern schafft erst selbst eine Welt aus der Erfahrung dionysischer
Destruktion des Apollinischen oder der Depotenzierung des schonen Scheins.®
Die ,,Bilder des Lyrikers sind ,,nichts als er selbst und gleichsam nur verschiedene
Objectivationen von ihm, weshalb er als bewegender Mittelpunkt jener Welt ,ich
sagen darf: nur ist diese Ichheit nicht dieselbe, wie die des wachen, empirisch-re-
alen Menschen® (GAT/KSA I 45). In der dsthetischen Erfahrung kommt es zu einer
Auflosung des Subjekts und der Subjekt/Objekt-Relation:

,»Wir behaupten vielmehr, dass der ganze Gegensatz, nach dem wie nach einem Werth-
messer auch noch Schopenhauer die Kiinste einteilt, der des Subjectiven und des Objecti-
ven, {iberhaupt in der Asthetik ungehdrig ist, da das Subjekt, das wollende und seine egois-
tischen Zwecke fordernde Individuum nur als Gegner, nicht als Ursprung des Kunst ge-
dacht werden kann. Insofern aber das Subject Kiinstler ist, ist es bereits von seinem in-
dividuellen Willen erlost und gleichsam Medium geworden, durch das hindurch das eine
wahrhaft seiende Subject seine Erlosung im Scheine feiert. [...] wohl aber diirfen wir von
uns selbst annehmen, dass wir fiir den wahren Schopfer derselben [der Kunstwelt, J.S.]
schon Bilder und kiinstlerische Projectionen sind und in der Bedeutung von Kunstwer-
ken unsre hochste Wiirde haben — denn nur als dsthetisches Phdnomen ist das Dasein
und die Welt ewig gerechtfertigt: — wihrend freilich unser Bewusstsein tiber diese unsre
Bedeutung kaum ein andres ist als es die auf Leinwand gemalten Krieger von der auf ihr
dargestellten Schlacht haben. [...] Nur soweit der Genius im Actus der kiinstlerischen Zeu-

64 In der Frage der Abbildung in der Kunst griindet auch Nietzsches Kritik an der Re-
naissanceoper: Wihrend diese immer nur die Suche nach duflerlichen Analogien in-
auguriert und eine schlechte abbildorientierte Tonmalerei hervorbringt, wird in der
apollinisch-dionysischen Kunst ,,der Mythus [...] als ein einziges Exempel einer in’s
Unendliche hinein starrenden Allgemeinheit und Wahrheit anschaulich empfunden®
(GdT/KSA I 112). Der Mythus — der hier eine Verbindung aus Mythologie und Fabel
bezeichnet — wird aus der Musik geboren, eine Geburtsstunde, auf deren Wiederhol-
barkeit die ganze kunst- und philosophiegeschichtliche Metaphysik Nietzsches be-
ruht: die Moglichkeit einer Wiedergeburt der dionysisch-apollinischen Kunst durch
Wagner (cf. GAT/KSA I 111/cf. auch GdT/KSA I 107). Nietzsches Polemik gegen
die (Kultur der) Oper kulminiert in dem Vorwurf, diese habe den sprachlichen Text
iber die Musik bzw. den Kontrapunkt gestellt und diese dadurch zu einer Imitation
sprachlicher Metaphorizitit reduziert (cf. GAT/KSA I 123/ cf. auch GAdT/KSA I 126).
Die Oper beruht zudem auf der falschen Meinung, daf3 ,,eigentlich jeder empfindende
Mensch Kiinstler sei* (GAT/KSA 1 124). Allerdings bringt Nietzsche an anderer Stelle
Formulierungen, die die Tatigkeit des Rezipienten explizit in Analogie bringen zum
kunstproduzierenden Subjekt (cf. FuBnote 60).

65 In der Gétzen-Déammerung spricht Nietzsche von der ,,Psychologie des Kiinstlers®,
dessen ,,dsthetisches Thun und Schauen“ eine ,,physiologische Vorbedingung® hat,
den Rausch. Der Rausch ist ein ,,Gefiihl der Kraftsteigerung und Fiille, aus der her-
aus die Dinge ,,vergewaltigt” werden, indem man sie idealisiert. Schaffen bezeichnet
ein ,,ungeheures Heraustreiben der Hauptziige* (Friedrich Nietzsche: Gétzen-Déimme-
rung (Kritische Studienausgabe 15 Bdnde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter,
Miinchen/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, Band VI, S. 55-161), hier S. 116).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 207

gung mit jenem Urkiinstler der Welt verschmilzt, weiss er etwas iiber das ewige Wesen
der Kunst; denn in jenem Zustande ist er, wunderbarer Weise, dem unheimlichen Bild des
Mihrchens gleich, das die Augen drehn und sich selber anschaun kann; jetzt ist er zugleich
Subject und Object, zugleich Dichter, Schauspieler und Zuschauer. (GAT/KSA 1 47 f./Her-
vorhebungen von Nietzsche)

Der lyrische Kiinstler ist also bereits nicht mehr das Individuum des Alltags, son-
dern ,.fithlt aus dem mystischen Selbstentiusserungs- und Einheitszustande eine
Bilder- und Gleichniswelt hervorwachsen (GdT/KSA 1 44), die nicht derjenigen
des Epikers oder Plastikers entspricht. Die Bilder der Lyrikers sind vielmehr ,,Ob-
jectivationen® einer ,,im Grunde der Dinge ruhenden Ichheit”, die nicht die des
,wachen, empirisch-realen Menschen® ist. In diesem Zustand ist der Kiinstler von
seiner alltiglichen Subjektivitét erlost und ,,gleichsam Medium geworden, durch
das hindurch das eine wahrhaft seiende Subjekt seine Erlosung im Scheine fei-
ert”. Dieses #sthetische Subjekt, das ,,im Actus der kiinstlerischen Zeugung mit
jenem Urkiinstler der Welt verschmilzt® ist in diesem Zustande zugleich ,,Subjekt
und Objekt, zugleich Dichter, Schauspieler und Zuschauer (GdT/KSA 1 48). Wie
ist dies zu verstehen? Das Dionysische ist hier sowohl die zuvor erlittene Gewalt
einer Destruktion des Alltagsindividuum wie eine Lust an der kiinstlerischen Pro-
duktivitdt: ,,Was theilt der tragische Kiinstler von sich mit? Ist es nicht gerade der
Zustand ohne Furcht vor dem Furchtbaren und Fragwiirdigen, das er zeigt?* (KSA
VI 127). Auch bei Nietzsche zeigt sich also, was bereits bei Kant und bei Schlegel
zu Tage trat: von dsthetischen Zustédnden des Subjekts 146t sich nur reden, wenn
man diese ambivalent beschreibt. Sie stehen in der Dialektik eines souveridnen
Mitspielens und Selbstbestimmens des Subjekts (fundierende Selbstbeschreibung)
einerseits und der Aufgabe der Subjektivitdt zugunsten einer kréfteerfahrenden
Medialitdt andererseits (subjektive Verunsicherung). Das #sthetische Subjekt ist
paradoxerweise zugleich stirker und schwicher als das alltédgliche Subjekt.

2. Die strukturelle Erlduterung des kunstwerkinternen Verhéltnisses von Apol-
linischem und Dionysischem fafit beide als Elemente eines Kunstwerks — etwa der
attischen Tragddie oder der Wagneroper — auf. In der attischen Tragodie griindet
alles auf dem dionysischen Element des Satyrchors, der sich in Visionen ,,immer
von neuem wieder in einer apollinischen Bilderflut entladet®. Das Drama ist ,,die
apollinische Versinnlichung dionysischer Erkenntnisse und Wirkungen* und ist als
solches ,,Objectivation eines dionysischen Zustandes®, der nicht ,,apollinische Erlo-
sung im Scheine, sondern im Gegentheil das Zerbrechen des Individuums und sein
Einswerden mit dem Ursein“ darstellt (GAT/KSA 1 62). Wihrend also der Chor das
dionysische Moment markiert, ist der Schauspieler und der Dialog apollinisches
Moment (cf. GAT/KSA 1 64). Das Apollinische entsteht als Maske der ,,Lichtbild-
erscheinungen des sophokleischen Helden®, die aus einem Blick ins ,,Innere und
Schreckliche der Natur” als Reaktion entsteht, der doch zugleich erst durch die
Kunst zustande kommt. Das Apollinische der Kunst entsteht als Reaktion auf die
dionysische Wahrheit (cf. GdAT/KSA 1 65). Die dsthetische Lust an der Tragddie folgt
aus der vom Zuschauer erfahrenen oder erlebten Vernichtung des Heldens, durch
die das Zerbrechen des Individuums zur Darstellung gelangt (cf. GAT/KSA 1 108).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Die Musik bestimmt Nietzsche im AnschluB3 an Schopenhauer als unmit-
telbares Abbild des Willens selbst. Daher fallt die Musik aus der Kategorie des
Schoénen heraus: schon sind nur die apollinischen Elemente der Kunstarten und
Kunstwerke (cf. GAT/KSA T 104/ cf. auch GdT/KSA 1 127). Schon ist alles, was
dem Menschen sein Bild zurtickwirft und ihn sich spiegeln 146t (,Im Grunde
spiegelt sich der Mensch in den Dingen, er hilt Alles fiir schon, was ihm sein Bild
zurtickwirft [...] (KSA VI 123)). Das ergibt eine dreistellige Relation: schon ist
die Ubereinstimmung vom Weltbild, Kunstwerk und Subjekt.

Apollinisches wie Dionysisches sind beide in einem Kunstwerk als Spiel von
Erhaltung und Bestdtigung der Regel und Transgression des Bestehenden (zugleich
das Bestehende zerstérend und das Neue schaffend) wirksam. Das Apollinische
zeigt sich so als das Erhaltende und Schone, als Bestitigung der Regel und des
Begriffs, wihrend das Dionysische zerstorend, transgressierend, transzendierend
ist und ein schopferisches, produktives Moment bezeichnet, produktionsésthetisch
also die Position des Genies.

Musik und Mythos sind in der dionysisch-apollinischen Kunst — also der at-
tischen Tragodie und der Opern Wagners — voneinander untrennbar. Die Musik
gebiert den anschaubaren Mythos® ebenso wie den individuellen tragischen Hel-
den: ,,.Die Tragodie stellt zwischen die universale Geltung ihrer Musik und den
dionysisch empfinglichen Zuhorer ein erhabenes Gleichniss, den Mythus®“. Der
Mythos ,,schiitzt uns vor der Musik®, die ohne Bild unertriglich wire (GdT/KSA
1 134), wie es etwa die Musik des dritten Aktes des Tristan wire, wenn man sie
als Symphonie horte. Erst der apollinische Mythos und der individuelle Held ma-
chen sie ertrdglich. Umgekehrt verleiht die Musik dem Mythos eine metaphy-
sische Bedeutung, die er fiir sich allein nicht erreichen konnte. Aus der diony-
sischen Musik bricht ,,die apollinische Kraft™ hervor, die auf ,,Wiederherstellung
des fast zersprengten Individuums gerichtet” ist und jetzt eine wonnevolle Tdu-
schung hervorbringt (GAT/KSA I 136). Das apollinische Gleichnisbild des Mythos
rettet” uns vor ,,dem ungeddimmten Ergusse des unbewufBten Willens®, indem es
uns der ,,dionysischen Allgemeinheit™ entreifit und fiir den individuellen Helden
entziickt. Das Bild, der Begriff und die ethische Lehre konstituieren die apolli-
nische Tauschung, die Musik wére Darstellung eines Bildes, wihrend es sich doch in
Wahrheit andersherum verhilt und die Musik erst den Text und die Bildlichkeit aus
sich erzeugt (cf. GAT/KSA T 137). Es scheint dann so, als ob ,,das Dionysische, im
Dienste des Apollinischen, dessen Wirkungen zu steigern vermochte® (GAT/KSA 1
137). Die Wallungen des Willens sind gleichsam sichtbar geworden wie eine Fiille
lebendig bewegter Linien und Figuren, die der Zuhorer vor sich sieht (cf. GAT/KSA
I 140). In der ,,prastabilirten Harmonie* zwischen Drama und Musik erreicht die
Tragddie einen ,,sonst unzuginglichen Grad von Schaubarkeit®. Bithnenbild, Cha-
raktere, Text und Handlung bzw. Mythos sind bereits selbst Objektivationen oder
Versinnlichungen der dionysischen Musik, die die direkte Einwirkung der Musik
auf den Zuhorer oder -schauer abmildern und diese Musik erst ertrédglich machen.

3. Temporale Erlduterung der Relation Apollo/Dionysus als Rezeptionsver-

66 Unter Mythus versteht Nietzsche ein ,,zusammengezogene[s] Weltbild* und eine ,,Ab-
breviatur der Erscheinung” (GdT/KSA 1 145).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 209

hiltnis. Die Wirkung der Tragédie bzw. Wagneroper liegt in der gleichnishaf-
ten Versinnlichung der Musik in sichtbaren Bildern — seien es im Drama selbst
sichtbare auf der Biihne oder die im Rezipienten erzeugten. Der hochste Moment
der dionysisch-apollinischen Kunst liegt in der Selbstverneinung des Apolli-
nischen, d.h. in der Vernichtung des individuellen Helden. Das zeichnet die apol-
linisch-dionysische Kunst vor der rein apollinischen Kunst (Epik, Plastik, etc.)
aus, in der sich alles im schonen Schein bewegt und die in einem kontemplati-
ven Schauen rezipiert wird. Die Tragddie hingegen erhebt seine Zuschauer durch
die Dialektik von apollinischer Versinnlichung und dionysischer Destruktion des
schonen Scheins. Die Kréfteverhiltnisse sind daher genau umgekehrt: der dio-
nysische Zauber, ,,der, zum Schein die apollinischen Regungen auf‘s Hochste
reizend, [vermag] doch noch diesen Ueberschwang der apollinischen Kraft in
seinen Dienst zu zwingen®. Der tragische Mythus ,,ist nur zu verstehen als eine
Verbildlichung dionysischer Weisheit durch apollinische Kunstmittel; er fiihrt
die Welt der Erscheinung an die Grenzen, wo sie sich selbst verneint und wieder
in den Schooss der wahren und einzigen Realitét zuriickzufliichten sucht* (GdT/
KSA I 141). Es stehen hier also zwei Rezeptionsmodelle gegeneinander: zum ei-
nen eine kontemplative anschauliche Kunsterfahrung etwa der Plastik und eine
Uberwiltigungserfahrung durch das Dionysische der Musik.

Die apollinische Tauschung schiitzt und rettet ,,vor dem unmittelbaren Einssein
mit der dionysischen Musik“ (GdT/KSA I 150). Das Apollinische garantiert eine
asthetische Distanz zum Dionysischen, das als reines nicht zu ertragen wire. Das
Dionysische kann deshalb nicht direkt und unmittelbar wirken, weil seine Wirkung
dann nicht mehr #sthetisch(-es Spiel) wire, sondern reales Geschehen und damit
so unertraglich wie die Objekte erhabener Natur, wenn keine Distanz zu ihnen be-
steht. Die apollinischen Gleichnisbilder scheinen ,,eben sowohl Etwas zu offenbaren
als zu verhiillen” oder anders: das Apollinische offenbart nur das verhiillte Diony-
sische. Das Dionysische fungiert als Statthalter einer dsthetischen Sehnsucht, ndm-
lich ,,schauen zu miissen und zugleich iiber das Schauen hinaus sich zu sehnen®
(GAT/KSA 1 150/ cf. GAT/KSA 1 153) und markiert so einen UberschuB der Darstel-
lung tiber das Dargestellte, der analog ist zur Konzeption der Ironie durch Schlegel.

Nietzsche fait die Frage nach der &sthetischen Wirkung der apollinisch-dio-
nysischen Kunst als Frage nach dem Verhiltnis der Musik zu Bild und Begriff (cf.
GdT/KSA 1 104). Wir verstehen einerseits die Musik als die ,,Sprache des Willens
unmittelbar®, indem wir sie ,,in einem analogen Beispiel uns® verkorpern. Anderer-
seits ,,kommt Bild und Begriff unter der Einwirkung einer wahrhaft entsprechen-
den Musik, zu einer erhohten Bedeutsamkeit™ (GAT/KSA 1 107). Das musikalische
Kunstwerk hat so eine doppelte Wirkung: die Musik reizt zum gleichnisartigen
Anschauen der dionysischen Allgemeinheit und 146t sodann das gleichnisartige
Bild in hochster Bedeutsamkeit hervortreten. In einer eher hermeneutischen Per-
spektive konnte man von einer Polysemie oder Dissemination der Musik sprechen,
die hermeneutisch nie eingeholt werden kann, weil sie — z.B. durch ihre eigene
semiotische Signifikanz — immer einen strukturellen Uberschuf vor jedem Fest-
stellen eines Sinns markiert und produziert.

Das scheinbare Ubergewicht des Apollinischen iiber das ,,dionysische Urele-

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

ment der Musik® in der Oper ist eine Tduschung, denn die apollinische Fiktion
wird ,,durchbrochen und vernichtet®. Die ,,Musik ist die eigentliche Idee der Welt,
das Drama nur ein Abglanz dieser Idee®. Die Musik ,,redet” aus dem Herzen der
Welt (GAT/KSA 1 138). Das Drama erreicht ,,als Ganzes eine Wirkung, die jen-
seits aller apollinischen Kunstwirkungen liegt”. In der ,,Gesammtwirkung der
Tragodie erlangt das Dionysische wieder das Ubergewicht, Und

,-damit erweist sich die apollinische Tduschung als das, was sie ist, als die wiahrend der
Dauer der Tragodie anhaltende Umschleierung der eigentlichen dionysischen Wirkung:
die doch so méchtig ist, am Schluss das apollinische Drama selbst in eine Sphére zu dréin-
gen, wo es sich selbst und seine apollinische Sichtbarkeit verneint. So wire wirklich das
schwierige Verhiltniss des Apollinischen und des Dionysischen in der Tragddie durch
einen Bruderbund beider Gottheiten zu symbolisiren: Dionysus redet die Sprache des
Apollo, Apollo aber schliesslich die Sprache des Dionysus: womit das hochste Ziel der
Tragédie und der Kunst tiberhaupt erreicht ist.“ (GAT/KSA I 139 £))

Die temporale Erlduterung der Differenz von Apollo und Dionysus als Rezep-
tionsverhiltnis er6ffnet eine weitere Zweideutigkeit. Auf der einen Seite steht eine
harmlosere Lesart: das Dionysische der Musik bewirkt eine apollinische (Begriffs-
oder) Bilderflut im Rezipienten, die jedoch den Inhalt oder das Wesen der Musik
nicht angemessen sichtbar machen und zur Anschauung bringen kann. Auf der
anderen Seite eine stirkere Lesart: die Erfahrung dionysischer Musik geht mit
einer Uberwdiltigung® des Horers einher, der sich nur durch apollinische Projekti-
onen (Schein, Illusionen, Visionen) gegen diese Uberwiltigung wehren kann. Das
Kunstwerk hat eine dionysische Wirkung, auf die der Rezipient apollinisch reagiert.
Das Dionysische tiberwiltigt den Zuhorer, und insofern fiihlt dieser die durch das
Kunstwerk organisierte Zeit als gegenldufig zu seiner individuellen Zeitrhythmik.
Die Zeit ist das Medium der Organisation tonaler Zusammenhénge, die die Musik
urspriinglich rhythmisiert. Die kunstwerkinterne Organisation von Zeit in tonalen
Zusammenhingen erweckt zugleich die Illusion eines Verstehens einer allgemei-
nen Sprache als Effekt der musikalischen Signifikanz.

Nietzsche kritisiert den ,,4sthetischen Sokratismus® von Euripides, weil dieser
den Menschen des alltdglichen Lebens auf die Biithne gebracht habe und damit
asthetisch einen Abbildrealismus inauguriert habe: ,,Jm Wesentlichen sah und hor-
te jetzt der Zuschauer seinen Doppelgénger auf der euripideischen Bithne* (GdT/
KSA 1 77). Zudem habe sich Euripides mit der kritisierten sokratischen Aufkla-
rung verbunden. Der Zuschauer der dionysischen Tragddie dagegen soll nicht sich
selbst wiedererkennen, sondern mit dem Urwesen selbst verschmelzen:

67 Cf. Friedrich Nietzsche: Die frohliche Wissenschaft (in: ders.: Kritische Studienausga-
be 15 Binde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York
1967-1977 u. 1988, Band 111, S. 343-638), Nr. 84: ,.Vor allem aber wollte man den Nut-
zen von jener elementaren Uberwiltigung haben, welche der Mensch an sich beim Ho-
ren der Musik erféhrt: der Rhythmus ist ein Zwang; er erzeugt eine uniiberwindliche
Lust, nachzugeben, mit einzustimmen; nicht nur der Schritt der Fiisse, auch die Seele
selber geht dem Tacte nach [...] (Lc., S. 440).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 211

,Wir sollen erkennen, wie alles, was entsteht, zum leidvollen Untergange bereit sein
muss, wir werden gezwungen in die Schrecken der Individualexistenz hineinzublicken
[...]. Wir sind wirklich in kurzen Augenblicken das Urwesen selbst und fithlen dessen
unbindige Daseinsgier und Daseinslust [...]; wir werden von dem wiithenden Stachel
dieser Qualen in demselben Augenblicke durchbohrt, wo wir gleichsam mit der uner-
messlichen Urlust am Dasein eins geworden sind und wo wir die Unzerstorbarkeit und
Ewigkeit dieser Lust in dionysischer Entziickung ahnen. Trotz Furcht und Mitleid sind
wir die gliicklich-Lebendigen, nicht als Individuen, sondern als das eine Lebendige, mit
dessen Zeugungslust wir verschmolzen sind.“ (GdT/KSA I 109)

Was Nietzsche hier beschreibt, ist eine Verschmelzung des Zuschauers der diony-
sischen Kunst mit der dargestellten Zerstorung des individuellen Helden. Es scheint
so, als bote Nietzsche zwei gegensétzliche Rezeptionsmodelle an: entweder affiziert
die dionysisch-apollinische Musiktragodie den Zuhorer bzw. Zuschauer unmittel-
bar, dann miifite sie das bei allen Zuschauern unmittelbar tun, was offensichtlich
nicht Nietzsches These ist. Zum anderen soll der Zuschauer als ,,ichter Musiker*
eine spezifische Disposition mitbringen. Und zwar muf} er mindestens dazu bereit
sein, weder verstandesmiBig erkennen zu wollen, noch die Position des Kritikers
einzunehmen, noch moralische Urteile zu fillen. Der Zuschauer darf also weder
theoretisch noch é&sthetisch (im Sinne eines Geschmacksurteils) noch moralisch
iber das Werk urteilen, wenn er es — normativ richtig — erfahren will. Und normativ
richtig erfahrt der Rezipient das Kunstwerk, wenn er es unter Ausschaltung seines
Verstandes (seiner rationalen Vermégen) durch seinen Leib (als Medium) erfahrt.

Das Ineinsfithlen mit einer urspriinglichen Zeugungslust ist jedoch nicht iden-
tisch mit dem Zeugungsakt des Kiinstlers noch wire es als These einer unmittel-
baren Wirkung der dionysischen Kunst aufzufassen, wie aus einem zeitgleich zur
Geburt der Tragodie entstandenen Fragment erhellt:

,Dem Lyriker dhnlich sind alle diejenigen Musikhorer, welche eine Wirkung der Musik
auf ihre Affekte spiiren: die entfernte und entriickte Macht der Musik appelliert bei ihnen
an ein Zwischenreich, das ihnen gleichsam einen Vorgeschmack, einen symbolischen
Vorbegriff der eigentlichen Musik giebt, an das Zwischenreich der Affekte. [...] Der Lyri-
ker deutet sich die Musik durch die symbolische Welt der Affekte, wihrend er selbst, in
der Ruhe der apollinischen Anschauung, jenen Affekten enthoben ist. [...] Sollte man hier
nicht zur Einsicht in das kommen miissen, was der Lyriker ist, ndmlich der kiinstlerische
Mensch, der die Musik sich durch die Symbolik der Bilder und Affekte deuten muf3, der
aber dem Zuhorer nichts mitzutheilen hat. [...] Nur fiir den Mitsingenden giebt es eine Ly-
rik, giebt es Vokalmusik: der Zuhdrer steht ihr gegeniiber als einer absoluten Musik.“"

Der Zuhorer setzt also in der Rezeption ein Zwischenreich schon gedeuteter Affek-
te gegen den Ansturm der Musik. Er iibt eine Tatigkeit aus, ndmlich Mitzusingen
(cf. KSA VI 14). Die Kunstrezeption bedarf eines aktiven Subjektes. Nietzsche setzt

68 Friedrich Nietzsche: Fragment 12 [1] (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 Bcinde,
Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-1977 u.
1988, Band VII, S. 364-369), Hervorhebung von mir, J.S.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

allerdings den Rezipienten mit dem ,,Achten Musiker* gleich, einem Subjekt, das
die Musik in seinem ,,Mutterschoss‘ hat und ,,mit den Dingen fast nur durch unbe-
wusste Musikrelationen in Verbindung™ steht (GdT/KSA 1 135). Auch der Zuhorer
ibt eine ,,aesthetische Thétigkeit™ (GAT/KSA 1 142) aus. Nietzsche spricht gar von
einer doppelten Wiedergeburt: sowohl die Tragddie als auch der dsthetische Zuho-
rer sollen neu entstehen. Die Hoffnung dieser Wiedergeburt liegt in einer verbor-
genen Kraft, die transhistorisch ist und die Kultur befruchtet. Nietzsche begreift
sie — auf geradezu volkische Weise — als eine ,,herrliche, innerlich gesunde, uralte
Kraft“ von Volk und Kultur, die aber verborgen ist (GAT/KSA 1 146 f)). An den
Erfahrungen des ,,wahrhaft aesthetischen Zuhorers™ 146t sich auch der tragische
Kinstler vergegenwértigen. Der kiinstlerische Produktionsprozel wird hier als
temporale Abfolge beschrieben, jedoch in umgekehrter Reihenfolge: der Kiinstler
schafft zuerst apollinische Individuen, um in deren Vernichtung ,,eine hochste
kiinstlerische Urfreude im Schoose des Ur-Einen ahnen zu lassen® (GdT/KSA 1
141). In diesem Modell folgt die dionysische Destruktion erst sekundér aus der
Selbstnegation der apollinischen Bilderwelt.

Der dsthetische Zuhorer ist gerade nicht ein Kritiker, der — seien es dsthetische
oder andere — Urteile fillt, sondern er 148t sich von dem ,,gewaltige[n] Kunstzauber*
entziicken. Damit richtet sich Nietzsche zugleich gegen ein Theater als moralische
Volkserziehungsanstalt a la Schiller, in der die Kunst zu einem ,,Unterhaltungsob-
ject der niedrigsten Art* fiir die dsthetische Kritik geworden sei (GAT/KSA 1 144).
Die richtige dsthetische Erfahrung bzw. Wirkung ist dagegen sowohl unerwartet
als auch ,,génzlich unversténdlich[]*.

4. Wihrend das &sthetische Subjekt (als Kiinstler) bei Schlegel ein Selbstver-
hiltnis der herstellenden Kraft ist, ist das dsthetische Subjekt bei Nietzsche im we-
sentlichen der Musikrezipient und seine Temporalitét, und nur in Analogie zu die-
sem auch der Kiinstler. Die dsthetische Erfahrung der Musik wird von Nietzsche
auf doppelte Weise beschrieben. Zum einen ist sie eine Uberwiltigungserfahrung,
zum anderen eine spielerische Erfahrung:

a. Das dsthetische Subjekt der Musik ist wesentlich temporal bestimmt. Die
subjektive Zeit des apollinischen Individuums in den drei Zeitekstasen Vorgriff,
Erinnerung und Gegenwart steht der Verlaufszeit der Musik (auch die Zeit der
Musik impliziert Vor- wie Riickgriffe im tonalen Zusammenhang) gegeniiber: das
Subjekt ordnet sich den Gefiihlsaffektionen durch die Musik unter. Die Zeit, in der
die musikalischen Zusammenhénge sich darstellen, driickt dem Subjekt gewalt-
sam eine ihm fremde temporale Gewalt auf. Der Rezipient begegnet dieser Gewalt,
in dem er apollinische Bilder aus dem ,,Zwischenreich schon gedeuteter Gefiihle
gleichsam als Schutz produziert.

Im Musikhéren gibt es so etwas wie ein Aussetzen des normalen und gewdhn-
lichen individuellen Zeitrhythmus bzw. des Verfliessens von Zeit. Musik ist in der
Zeit prozessierende Relationalitit. Die kunstwerkinterne Organisation von Zeit in
Melodie, Harmonie, Wiederholung und Variation begriindet die Autonomie des
musikalischen Kunstwerks. Der gewohnliche Zeitflu8 des Rezipienten wird kraft
werkautonomer Zeit iiberwiltigt, d.h. da3 es zu einer Aufgabe des Individuums
bzw. des individuellen Zeitflusses kommt.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 213

b. Auf der anderen Seite ist die dsthetische Erfahrung bei Nietzsche eine des
Spiels mit den im Kunstwerk neu angeordneten Elementen der Wirklichkeit. Die
asthetische Tatigkeit ist eine des Zerstorens und Schaffens aus der Kraft einer
dsthetischen Lust.” In diesem Spiel hat das #sthetische Subjekt auch eine Verfii-
gung iiber die Zeit. Das Verhéltnis der Temporalitit musikalischer Zusammen-
hinge und der Temporalitit subjektiver Vollziige 146t sich daher auch als ein spie-
lerisches auffassen, ohne eine Uberwiltigung des Rezipienten durch die Zeit der
Musik. Das dsthetische Subjekt ist in der dsthetischen Fiktion eines Spiels analog
zu der Position Gottes. In der dsthetischen Erfahrung kann das Subjekt tiber sich
verfiigen, allerdings nur im negativen Modus bestimmter (Selbst-)Negation. Ein-
mal mehr bedeutet dies nicht, dafl das Subjekt ein herrschaftliches Verhéltnis zu
den Objekten gewinnt. Allerdings gewinnt es eine andere Perspektive auch auf
die Elemente des Kunstwerks (die etwa alltdglichen Zusammenhéngen entnom-
men sein konnen). Das Kunstwerk etabliert einen neuen Zusammenhang und
eine neue Relationierung der Elemente, die sich damit auch in anderer Perspek-
tive zeigen. Innerhalb des Apollinischen gibt es so die Moglichkeit eines Spie-
les von Aufbauen und Zerstoren. Das ésthetische Subjekt steht in der Dialektik
von souverdner Selbstfundierung (und souverdnem Mitspielen) und ohnméchti-
ger Hingabe an unkontrollierbare Krifte, die das Subjekt mit seiner rationalen
Selbstkontrolle depotenzieren.

Nietzsche gibt also auch eine Beschreibung dsthetischer Subjektivitit in einer
Perspektive des dsthetischen Spiels aus einer dsthetischen Lust heraus. Das ,,hoch-
ste Pathetische™ ist auch nur ein ,,aesthetisches Spiel”“ (GdT/KSA I 142). Neben der
Uberwiltigung des Zuhérers durch das musikalische Kunstwerk gibt es auch eine
spielerische Ironisierung des durch das Kunstwerk transportierten Pathos. Das &s-
thetische Spiel iibergreift die Differenz Kiinstler/Zuhorer oder -schauer. Zuschauer
wie tragischer Kiinstler erfahren zum einen die volle Lust am apollinischen Schein
und am Schauen, zum anderen verneinen sie diese Lust und haben ,,eine noch
hohere Befriedigung an der Vernichtung der sichtbaren Scheinwelt”. So 148t sich
auch am HéfBlichen und Disharmonischen eine ,,hohere Lust“ percipiren — Antwort
auf die alte Frage, wie man &sthetische Lust gegeniiber dem Nichtschonen und dem
Leiden empfinden kann. Kunst ist damit nicht nur ,,Nachahmung der Naturwirk-

69 In Nietzsche contra Wagner heifdt es: ,.es giebt zweierlei Leidende, einmal die an der
Uberfiille des Lebens Leidenden, welche eine dionysische Kunst wollen und ebenso
eine tragische Einsicht und Aussicht auf das Leben — und sodann die an der Verar-
mung des Lebens Leidenden, die Ruhe, Stille, glattes Meer oder aber den Rausch,
den Kampf, die Betdubung von Kunst und Philosophie verlangen. [...] Der Reichste
an Lebensfiille, der dionysische Gott und Mensch, kann sich nicht nur den Anblick
des Fiirchterlichen und Fragwiirdigen génnen, sondern selbst die furchtbare That und
jeden Luxus von Zerstdrung, Zersetzung, Verneinung, — bei ihm erscheint das Bése,
Sinnlose und Héssliche gleichsam erlaubt, wie es in der Natur erlaubt erscheint, in
Folge eines Uberschusses von zeugenden, wiederherstellenden Kriften [...] (Friedrich
Nietzsche: Nietzsche contra Wagner (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 Bdinde,
Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-1977 u.
1988, Band VI, S. 413-445), hier S. 425 f)).

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

lichkeit [...], sondern gerade ein metaphysisches Supplement der Naturwirklichkeit
[..], zu deren Uberwindung neben sie gestellt* (GdT/KSA I 151). Die #sthetische
Lust rechtfertigt auch das Nichtschone, indem es in ein &sthetisches Spiel einbezo-
gen oder als solches aufgefalt wird:

,.Hier nun wird es nothig, uns mit einem kithnen Anlauf in eine Metaphysik der Kunst
hinein zu schwingen, indem ich den fritheren Satz wiederhole, dass nur als ein &sthe-
tisches Phanomen das Dasein und die Welt gerechtfertigt erscheint: in welchem Sinne uns
gerade der tragische Mythus zu tiberzeugen hat, dass selbst das Hcissliche und Disharmo-
nische ein kiinstlerisches Spiel ist, welches der Wille, in der ewigen Fiille seiner Lust, mit
sich selbst spielt’ (GAT/KSA 1 152/Hervorhebungen von mir, J.S.)

In der Musik entspricht dem Nichtschonen die musikalische Dissonanz, die der
Rezipient lustvoll empfindet und so Schmerz in dsthetische Lust verwandelt. Die
musikalische Dissonanz bringt den Zuhorer in einen Zustand, in dem ,,wir héren
wollen und tiber das Horen uns zugleich hinaussehnen®. Dieses Streben ins

,.Unendliche, der Fliigelschlag der Sehnsucht, bei der hochsten Lust an der deutlich perci-
pirten Wirklichkeit, erinnern daran, dass wir in beiden Zusténden ein dionysisches Pha-
nomen zu erkennen haben, das uns immer von Neuem wieder das spielende Aufbauen
und Zertriimmern der Individualwelt als den Ausfluss einer Urlust offenbart, in einer
dhnlichen Weise, wie wenn von Heraklit dem Dunklen die weltbildende Kraft einem
Kinde verglichen wird, das spielend Steine hin und her setzt und Sandhaufen aufbaut und
wieder einwirft.“ (GAT/KSA T 153)

Die dsthetische Lust ist die Lust am Spiel von Aufbauen (Setzung) und Zerstoren
(Negation), Apollinischem und Dionysischem, stiftender Selbstbeschreibung und
verunsichernder Selbstreflexion, von Individualitit und deren Destruktion, das der
Wille mit sich selbst spielt. Aus dieser Dialektik des (dsthetischen) Spiels 146t sich
ein Kontingenzbewufitsein (alles Geschaffene kann wieder zerstort werden) ge-
winnen, das auch auf nichtisthetische Subjektvollziige {ibertragbar ist.

Alles ,Werden und Wachsen, alles Zukunft-Verbiirgende bedingt den
Schmerz... damit es die ewige Lust des Schaffens giebt, damit der Wille zum
Leben sich ewig selbst bejaht, muss es auch ewig die ,Qual® der Gebarerin geben™
(KSA VI 159). Die ésthetische Erfahrung ist eine des Spiels mit den im Kunstwerk
neu angeordneten Elementen der Wirklichkeit. In der &sthetischen Fiktion eines
Spiels kann das Subjekt tiber sich verfiigen, allerdings nur im negativen Modus
bestimmter (Selbst-)Negation. Der Kiinstler erreicht eine Freiheit durch Kunstpro-
duktion in der Erfahrung eines Schaffens und Zerstorens, die analog ist zu der De-
struktionserfahrung des die apollinisch-dionysische Kunst rezipierenden Subjekts.
Die spielerische Erfahrung am Kunstwerk ist analog zu derjenigen eines Kindes.
In Also sprach Zarathustra heifit es tiber die drei Verwandlungen des Geistes:

,,Drei Verwandlungen nenne ich euch des Geistes: wie der Geist zum Kameele wird, und
zum Léwen das Kameel, und zum Kinde zuletzt der Lowe. [...] Unschuld ist das Kind und

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE, MUSIK UND SPIEL IN DER ASTHETISCHEN ERFAHRUNG | 215

Vergessen, ein Neubeginnen, ein Spiel, ein aus sich rollendes Rad, eine erste Bewegung,
ein heiliges Ja-sagen. Ja, zum Spiele des Schaffens, meine Briider, bedarf es eines heiligen
Ja-sagens: seinen Willen will nun der Geist, seine Welt gewinnt sich der Weltverlorene.*”

Aus der Moglichkeit solchen (ironischen) Spiels™ 148t sich ein gelassenes Kontin-
genzbewuBtsein gewinnen. Allerdings steht der Unschuld des kindlichen Spiels
ein Begriff der Verantwortlichkeit gegeniiber der Setzung entgegen. Tatsdchlich
ist das Kind nicht einfach Kind, sondern ist Resultat dreier Verwandlungen des
Geistes, wobei die dritte Verwandlung vom Lowen zum Kamel eine genuin &s-
thetische Transformation ist: vom kritischen Geist zur schopferischen Kraft. Es
ist weniger Riickprojektion als das Ergebnis einer Transformation. Ist es tibertrie-
ben, hier auf eine fundamentale Analogie zwischen Asthetik und Rhetorik hin-
zuweisen? Aristoteles fordert namlich vom Rhetor, daf dieser dazu in der Lage
sein muB, auch ,,eine gegenteilige Ansicht iiberzeugend darzulegen®. Spielerisch
ist der Redner darin, daB3 er eine Sache von verschiedenen Seiten argumenta-
tiv betrachten und darstellen kann. Allerdings dient diese Freiheit nicht einem
Selbstzweck, sondern ordnet sich strategisch unter, denn der Redner soll ,,nicht
zum Schlechten iiberreden®. Die spielerische Verfiigung {iber Argumente dient
daher dazu festzustellen, ,,wie es sich verhilt, und damit wir selbst entkriften
kénnen, wenn ein anderer die Unterredung in unrechter Weise gebraucht*.” Das
Spiel mit verschiedenen Argumentationsketten dient als Voriibung zur Durchset-
zung rhetorischer Strategien, die allerdings je vom Rhetor verantwortet werden
miissen. Der Rhetor muf3 gute Griinde geben kénnen in seiner Argumentation.
Solche Verantwortlichkeit in der Setzung ist das Gegenteil einer angeblichen
postmodernen Beliebigkeit.

Musik wie Mythos sind Resultate des kindlichen Spiels des Willens mit sich
selbst, die beide ,,mit den Stacheln der Unlust® spielen und die ,,durch dieses
Spiel die Existenz selbst der ,schlechtesten Welt*“ rechtfertigen. Die Antwort
auf die Frage, wie aus Schmerz, Disharmonie, musikalischer Dissonanz, H43-
lichem etc. dsthetische Lust entstehen kann oder wie solche Phanomene von Lust
begleitet sein konnen, lautet also: als dsthetisches Spiel, in dem es eine Verkniip-
fung von Schmerz und Lust gibt. In einer Neubeschreibung des Verhiltnisses
von Dionysus und Apollo zeigt sich jetzt, dal das Dionysische ,,die ewige und
urspriingliche Kunstgewalt ist, die ,,iiberhaupt die ganze Welt der Erscheinung
in‘s Dasein ruft: in deren Mitte ein neuer Verklarungsschein néthig wird, um die
belebte Welt der Individuation im Leben festzuhalten. Nietzsche spricht von ei-
ner ,,Menschwerdung der Dissonanz®, die ,,um leben zu konnen* eine ,,herrliche

70 Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15
Bdinde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-
1977 u. 1988, Band IV), hier S. 29 ff.

71 Cf. hierzu Friedrich Nietzsche: Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sin-
ne (in: ders.: Kritische Studienausgabe 15 Bcinde, Deutscher Taschenbuch Verlag/de
Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, Band I, S. 873-890), hier S.
888 f.

72 Aristoteles: Rhetorik (Wilhelm Fink Verlag, Miinchen 1980), S. 10 f.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Illusion® braucht, ,,die ihr einen Schonheitsschleier tiber ihr eignes Wesen decke*.
Hieraus ergibt sich die Faktizitit einer Metaphysik und Okonomie der Krifte:

,Dabei darf von jenem Fundamente aller Existenz, von dem dionysischen Untergrunde
der Welt, genau nur soviel dem menschlichen Individuum in’s Bewusstsein treten, als
von jener apollinischen Verkldrungskraft wieder iiberwunden werden kann, so dass diese
beiden Kunsttriebe ihre Kréfte in strenger wechselseitiger Proportion, nach dem Gesetze
ewiger Gerechtigkeit, zu entfalten genéthigt sind.“ (GdT/KSA 1 155)

Die Okonomie dieser Krifte steht also unter der Forderung einer ewigen Gerech-
tigkeit, die sich aus dem &sthetischen Spiel des Willens selbst setzt.

14.02.2026, 16:42:24.


https://doi.org/10.14361/9783839407097-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

