
84 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Elemente angedeutetwird, bedingt die theoretische Leere und letztlicheWirkungs-

losigkeit der faszinierenden Konzeption.

Insbesondere für die Geisteswissenschaften sollte der Form-Materie-Kollaps

wenig später aus einer anderen Stoßrichtung in Gehalt und Methode radikalisiert

werden.

§ 10 Derrida

Es wäre schwerlich redlich, den hier auftretenden Hiat von 30 Jahren unkommen-

tiert zu lassen, der zwischen dem frühen Horkheimer und dem frühen Derrida

liegt. Auch ist die Begründung, dass dies aus systematischen Gründen geschieht,

zunächst kaum befriedigender, da beide kein gemeinsamer Kontext zu verbin-

den scheint. Nichtsdestoweniger scheint sich aus systematischer Perspektive ein

vorläufiger Sprung in die 60er-Jahre zu empfehlen, und auch die Iuxtaposition

von Derrida und Horkheimer mag aus systematischer Perspektive verständlich

werden – und zwar weil die Figur des Form-Materie-Kollapses sich bei Derrida

erneut vorfindet, wenngleich unter völlig anderen theoretischen Vorzeichen, wie

im Weiteren klar werden wird. Dass die 1940er- und ’50er-Jahre uns zu späterem

Zeitpunkt noch beschäftigen werden, kann als weitere Instanz des Phänomens der

Ungleichzeitigkeit begriffen werden.

Nun müssen allerdings, um das Denken Derridas – material – verständlich zu

machen, einige Einflussstränge skizziert werden, die bislang keine Rolle in unserer

Erörterung gespielt haben.

Da ist zum einen einflussreich die strukturalistische Wurzel, die auf die lingu-

istischen Überlegungen Ferdinand de Saussures zurückgeht, die 1916 nach dessen

Tod veröffentlicht worden waren69 und die später ungeheuer einflussreiche Idee

vorgestellt hatten, die Bedeutung von Zeichen sei einzig auf deren Differenz zu

anderen Zeichen zu begründen. Der Einfluss dieser Überlegungen auf Derrida ist

auch in denKontext dessen zu stellen,wasman den linguistic turn in der Philosophie

genannt hat. Ein gemeinsamer Zug sehr vieler philosophischer Ansätze des 20.

Jahrhunderts basiert auf der Vermutung, dass zentrale klassische Fragestellungen

der Philosophie letztlich nur Auswirkungen bestimmter sprachlicher Strukturen

gewesen sein könnten und daher ein Rückgang auf die Sprache zur ›Klärung‹

solcher Probleme beitragen könnte. Die Radikalität solcher Ansätze reichte dabei

von Rudolf Carnaps Hoffnungen auf eine Überwindung der Metaphysik70 bis zu

Heideggers Traum einer Wiedergewinnung eines unverschütteten Seinsverständ-

nisses durch gräzistische Volksetymologie. Im französischen Kontext bewirkten

die Saussure’schen Überlegungen Ähnliches, da sie nahelegten, dass es nicht etwa

eine platonische Idee eines Schafes gibt, die dasWort ›Schaf‹ nur abbildet, sondern

vielmehr dieses Wort sein Signifikat nur in Abgrenzung zu anderen erhalte. Saus-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013 - am 14.02.2026, 19:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 85

sures einfaches Beispiel der englischen Differenzierung von mutton und sheep, die

quer durch das französische mouton schneidet,71 enthielt, so unscheinbar sie war,

die Saat eines verlockend radikalenGedankens: wenn nämlich die jeweilige Sprache

bedingte, welche Signifikate ausdrückbar und damit denkbar waren, und dies

womöglich nicht nur auf so profane Konzepte wie gebratene Schafe zutraf, dann

mochten zentrale Ideen der europäischen Geistesgeschichte wie logische Konzepte

oder philosophische Ideen wie ›Geist‹ und ›Materie‹ ebenso nur Auswirkungen

einer spezifischen sprachlichen Struktur darstellen und nicht etwa tatsächliche

metaphysische Entitäten.

Dies führt unmittelbar zweitens zu den Forschungen Claude Lévi-Strauss’. Die-

ser hatte in den 40er- und 50er-Jahren ethnologische Studien nach einer Methode

durchgeführt,die er als ›strukturaleAnthropologie‹ bezeichneteunddieaufderPrä-

misse beruhte,Kulturen seien analog einer Sprache aufgebaut undmit den struktu-

ralistischen Mitteln ebenso analysierbar wie diese. Die Ergebnisse, zu denen Lévi-

Strauss gelangte,waren aufsehenerregendund provokativ. Insbesondere seineThe-

sen zum ›wilden Denken‹, die nahelegten, dass das moderne abendländische Den-

ken keineswegs als Ergebnis eines Fortschritts zu begreifen sei, sondern schlicht als

eine Variante des Denkens überhaupt, dem das Denken der von ihm erforschten

indigenen Völker in nichts nachstehe, waren geeignet, die metaphysikskeptischen

Konsequenzender strukturalistischen Idee zu bekräftigen. ImParis der 1960er-Jah-

re, auch vor dem Hintergrund der Studentenbewegungen, gelangte diese Idee zu

großem Einfluss. Lévi-Strauss’ La pensée sauvage72 erschien 1962. Das vier Jahre spä-

ter erschienene frühe Hauptwerk Michel Foucaults Les mots et les choses73 kann man

lesen als den Versuch die kühnen Spekulationen, die das ethnologische Werk Lévi-

Strauss’ befeuert hatte, einzulösen, und gewissermaßen die Methode zurück in die

abendländische Kultur zu tragen.

Hinzu kommt nun drittens der Einfluss der Phänomenologie Edmund Husserls

(entwickelt ab 1900), der Fundamentalontologie Martin Heideggers (ab 1926) und

der durch diese stark beeinflussten Philosophie Emmanuel Levinas’, die dieser in

den 1940er-Jahrenentwickelthatte.Wirwerdenauf letzterenspäter zurückkommen

und dessen neuartige Strategie näher betrachten.Wirmüssen hier vorwegnehmen,

dass es sein Konzept des Anderen war, das starke Faszination auf Derrida ausüben

sollte.

Vor diesem Hintergrund überrollte der junge Derrida im Jahr 1967 das bereits

brodelnde Paris geradezu. Er veröffentlichte innerhalb eines Jahres die drei Werke

De la grammatologie, La voix et le phénomène und L’écriture et la différence, die allesamt zu

Klassikern ›post-strukturalistischer‹Theorie werden sollten.

Man kann nun das Werk Derridas aus zwei Perspektiven betrachten. Zum ei-

nen ist da eine schier unübersehbareMenge vonThemenkomplexen, die Derrida im

Laufe seines Lebens bearbeitet hat. Diese umfassend aufzuarbeiten, ist eine Auf-

gabe, die trotz heroischen Anstrengungen von Heerscharen von Literaturwissen-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013 - am 14.02.2026, 19:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

schaftlern und Philosophen bis heute andauert. Zum anderen kann man Derridas

Methode betrachten.Man griffe freilich zu kurz,wollteman diesemit der sogenann-

ten ›Dekonstruktion‹ identifizieren, von der Derrida selbst festhielt, sie könne kei-

ne einheitlicheMethode sein.74Doch lässt sich auf einer sehr abstrakten Ebene und

gerade in Kontrast zu traditioneller Theorie ein Vorgehen Derridas erkennen, das

einen roten Faden durch seinŒuvre abgibt.

Umnundiemateriale Ebene nicht völlig zu übergehen, betrachtenwir zunächst

einige Grundgedanken des jungen Derrida, bevor wir anhand eines Beispiels sein

Vorgehen detaillierter untersuchen.

Die Veröffentlichung La voix et le phénomène (Die Stimme und das Phänomen)

hattedieHusserl’schePhänomenologie zumGegenstandund setzte es sich zumZiel

nachzuweisen,dassHusserl,weit entferntdavon,eineNeubegründungderPhiloso-

phie zu vollbringen,eine zentrale Prämisse derMetaphysik übernommenhabe: eine

Vorstellung von Präsenz, die in Husserls Fall in der Figur der Stimme zum Ausdruck

komme. Derrida analysiert, um dies zu zeigen, Husserls Bedeutungslehre, die die-

ser in den LogischenUntersuchungen entwickelt hatte. Dort hatte Husserl unterschie-

den zwischen ›Anzeige‹ und ›Bedeutung‹ und an dieser Unterscheidung setzt Der-

rida an.DerGrunddieserUnterscheidungwar die Intuition gewesen,dass das Phä-

nomen – im umgangssprachlichen Sinn –, das vorliegt, wenn von Rauch auf Feuer

geschlossen wird, nicht dasselbe sein kann, das bei sprachlicher Kommunikation

vorliegt.75 Das erste Phänomen nennt Husserl ›Anzeige‹, das zweite ›Bedeutung‹.

Derridaweist nun daraufhin, dass dieseUnterscheidungwesentlich fürHusserl ist,

um das Signifikat eines Zeichens durch Rückgriff auf die Intention zu stabilisieren.

Er schlägt daher vor,denHusserl’schenTerm ›Bedeutung‹ als vouloir-dire zuüberset-

zen.76 Tatsächlich begreift Husserl die Bedeutung eines Ausdrucks als durch einen

intentionalen Akt konstituiert, und dies stellt die Unterscheidung zu den ›Anzei-

chen‹ dar, die nicht durch eine begründende Intention zustande kommen. Derri-

da stellt heraus, dass die zugrundeliegende Vorstellung eine vonGegenwärtigkeit ist:

dem Ich ist die Bedeutung, die es intendiert, in einem lebendigen Akt gegenwärtig,77

unddieseGegenwärtigkeit ist inderKommunikationnur inabgeleiteterFormnach-

vollziehbar: mein Gesprächspartner kann nicht denselben intentionalen Akt vollzie-

hen wie ich, sondern höchstens einen analogen.

Derrida wird im späteren Verlauf zeigen, dass diese Idee der Gegenwärtigkeit

bei Husserl in enger Verbindung zu der Möglichkeit des idealen Gegenstandes

steht.78 Die Logischen Untersuchungen hatten zum Ziel, die psychologistische

Begründung der Logik und der Mathematik zurückzuweisen und ihre objektive

Geltung zu beweisen. Dies erfordert für Husserl die Existenz idealer Gegenstände

und Derrida versucht zu zeigen, dass die Möglichkeit des lebendigen Intendierens

dieser Gegenstände wesentlich für Husserls Argumentation ist.

Doch, so muss man das Derrida’sche Argument rekonstruieren, ist womög-

lich die Unterscheidung von Bedeutung und Anzeige bereits von vornherein nicht

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013 - am 14.02.2026, 19:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 87

berechtigt gewesen. Dabei steht viel auf dem Spiel: wenn nämlich die Bedeutung

ein idealer Gegenstand ist, der mir in einem intentionalen Akt präsent ist, dann ist

es prinzipiell möglich, dass meinem Gegenüber derselbe intentionale Gegenstand

gegenwärtig wird. Diese Vorstellung wird als die vom ›Transzendentalsignifikat‹

bekannt werden und mit ungeheurer Gewalt aufgeladen werden. Große Teile der

seichteren poststrukturalistischenTheorie lesen sich, als wären die Jünger Derridas

überzeugt, mit der Dekonstruktion des Transzendentalsignifikats die Nichtexis-

tenz Gottes zu beweisen. Denn freilich – wenn Bedeutungen ideale Gegenstände

sind, weshalb sollte Derridas Argument dann nicht für weitere ideale Gegenstände

wie die Seele und Gott selbst gelten, so der kurzschlüssige Gedanke dahinter.

Derrida selbst weist Husserl zunächst nur nach, dass auch im ›einsamen See-

lenleben‹ das IchWorte verwendet.Dort freilich dürfen diese nun keine anzeigende

Funktionmehr entfalten, wenn anders die lebendige Präsenz des intentionalen Ak-

tes aufrechterhalten werden soll.79 Dies leistet die Unterscheidung von Ausdruck

und Anzeichen und Derrida fragt skeptisch nach, ob nicht Husserl hier bereits ei-

ne dogmatische Unterscheidung getroffen habe, die die Frage nach dem »Zeichen

im allgemeinen«80 umgehe. Die Möglichkeit der idealen Bedeutung und damit so-

gar die gesamte »Phänomenologie als Metaphysik«81 beruhte dann auf der bloßen

Behauptung, dass Worte im Selbstgespräch etwas qualitativ anderes seien als im

Gesprächmit anderen,wo sie stets eine anzeigende Funktion entfalten.82 Diese Be-

hauptung lässt sich im Namen des ›Zeichens im allgemeinen‹ hinterfragen – und

hier geschieht nun etwas überraschendes. Es ließe sich erwarten, dass Derrida ge-

gen die Husserl’sche Unterscheidung einen allgemeinen Begriff des Zeichens stellt,

der diese Unterscheidung kollabieren lässt. Indes:

»Was noch schwerer wiegt: Indem man fragt ›Was ist das Zeichen im allgemei-

nen?‹ unterwirft man die Frage nach dem Zeichen einer ontologischen Absicht,

ist man darauf aus, der Bedeutung einen […] Platz in einer Ontologie zuzuwei-

sen. Das wäre dann eine klassische Vorgehensweise. Man würde das Zeichen der

Wahrheit, die Sprache dem Sein, das Sprechen dem Denken und das Schreiben

dem Sprechen unterwerfen.Wird nicht mit der Behauptung, es könne eineWahr-

heit des Zeichens im allgemeinen geben, unterstellt, daß das Zeichen nicht die

Möglichkeit der Wahrheit sei, daß es sie nicht konstituiert, daß es sich damit be-

gnügt, sie zu bedeuten?«83

Über diesenAbsatz hinwegzulesen ist ungeschickt, da er sowohlmethodischwie in-

haltlich den Kern des Derrida’schen Arguments zusammenzufassen geeignet ist.84

Das Argument lautet zunächst auf inhaltlicher Ebene: die bloße Frage, was das Zei-

chen imallgemeinen sei, restringiert bereits dieForm validerAntworten.Eine solche

Antwort beginnt mit den Worten ›Ein Zeichen im allgemeinen ist…‹ und hat onto-

logischen Charakter. Sie beschreibt das Wesen des Zeichens und setzt dabei zwei-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013 - am 14.02.2026, 19:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

erlei voraus: dass es das Zeichen im Allgemeinen gibt und dass es einWesen hat. Der-

rida hebt hervor, dass das die Form des ontologischen Diskurses ist. Nun beruht

aber eben dieser Diskurs auf einer Prämisse, die Derrida bestreiten will, nämlich

der Annahme, dass es jenseits der Zeichen deren Signifikate gibt und die Zeichen

diese nur bezeichnen. Man muss freilich Derridas Prämissen wiederum nicht über-

nehmen, aber man muss sich bewusst machen, dass er dabei einen validen Punkt

trifft: wenn nämlich es kein Wesen eines Zeichens gibt, sondern vielmehr das Zei-

chen selbst es ist, das die Illusion hervorruft, es könnte solch einWesen – nicht nur

des Zeichens, sondern ein beliebiges – geben, dann wäre jeder Versuch, die Frage

nachdemWesendesZeichens zubeantwortenbereits zumScheitern verurteilt, und

umgekehrt heißt die Frage zu stellen, ein Feld abzustecken, auf dem dieThese Derri-

das nicht einmal mehr formuliert werden kann. Die Form jeder möglichen Antwort

auf die FragenachdemWesendesZeichens ist eine ontologischeund schließt damit

Derridas Verständnis des Zeichens aus.

Nun zieht sich die ontologische Prämisse so tief durch das abendländischeDen-

ken,dass die bloßeAussage,man könne die Frage,was ein Zeichen ist, nicht sinnvoll

beantworten, zunächst wie eine sinnlose Aussage klingt. Darüber hinaus wirft dies

die Frage auf,wie von denDerrida’schenThesen ausgehendmethodisch zu verfahren

ist.Die Auseinandersetzungmit derMetaphysik soll ja stattfinden, nur nicht zu de-

ren Bedingungen – da diese Bedingungen bereits ihren Sieg garantieren.Wie lässt

sich nun das Funktionieren des Zeichens erforschen, ohne dass man eine Antwort

auf die Frage gibt, was das Zeichen ist? Für den Kontext der Husserl-Debatte hieß

dies zunächst: zeigen, auf welchen Prämissen das Husserl’sche Denken beruht und

dass diese Prämissen tief verwurzelt sind in einer metaphysischen Tradition. Doch

drängt sich der Eindruck auf, dass dies nicht genug sein kann.Umgekehrt kannnun

freilich Derrida sich nicht zum Ziel setzen, zu zeigen, dass diese Prämissen nicht

wahr sind – denn dies würde bedeuten, den eben skizzierten Fehler zu wiederholen

und sich auf das metaphysische Feld zu begeben. Die Strategie, die bleibt, ist eine,

die Schule machen sollte.

Wir wollen diese Strategie, die sich gewissermaßen als methodische Konse-

quenz aus demobenGesagten ergibt, an einemanderenBeispiel erläutern, nämlich

der Auseinandersetzung, die Derrida und der US-amerikanische Sprachphilosoph

John Searle in den 70er-Jahren nicht austrugen. Derrida hatte 1972 einen einfluss-

reichen Aufsatz namens »Signature événement contexte« veröffentlicht, der 1977

erstmals ins Englische übersetzt wurde. Der Aufsatz beschäftigte sich kritisch mit

der Sprechakttheorie J. L. Austins, die in den USA sehr einflussreich war. Der Aus-

tin-Schüler John Searle reagierte auf das Erscheinen der englischen Übersetzung

mit einer gleichermaßen kritischen Antwort an Derrida, die dieser wiederum noch

im selben Jahr in einem weiteren Aufsatz mit dem Titel »Limited Inc a b c…« kom-

mentierte. Die eskalierende Polemik auf beiden Seiten wie vor allem der Umstand,

dass die beiden Autoren auf so unterschiedlichen Ebenen argumentierten, dass sie

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013 - am 14.02.2026, 19:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 89

einander schlicht nicht antworteten, macht die Debatte zu einem faszinierenden

Exempel.

Doch beginnen wir am Anfang. Austin hatte in seinen legendären Vorlesungen

unter dem Titel How to do things with words hervorgehoben, dass in vielen Fällen die

Vorstellung, dass Sätze eine rein konstatierende Funktion erfüllen, nicht zutrifft,

sondern vielmehr die Äußerungen eineWirkung, einen sogenannten illokutionären

(oder perlokutionären) Effekt erzielen sollen. Beispiele, die es zu einigermaßen le-

gendärem Status gebracht haben, sind etwa die Eheschließung oder die Schiffstau-

fe.Der Satz ›Ich taufe dich auf denNamen…‹ ist keine Feststellung des Sachverhalts,

dass der Sprecher in diesem Moment eine Taufe vollzieht, sondern die schiere Äu-

ßerung bewirkt die Taufe –unddies nennt Austin daher einen Sprechakt. Von diesem

Punkt ausgehend begannen Austins Vorlesungen sehr komplizierte Sachverhalte zu

untersuchen. Dabei schloss Austin aus dem Skopus seiner Untersuchungen soge-

nannte »parasitäre«85 Sprechakte aus, wie etwa die Äußerung derselben Worte in-

nerhalb eines Theaterstücks durch einen Schauspieler – da der Schauspieler eben

nicht die neben ihm stehende Schauspielerin zur Frau nimmt, sondern ›nur so tut

als ob‹.

An dieser Exklusion setzte ein Teil der Derrida’schen Kritik an. Ein initiales Ar-

gument aus »Signatur, Ereignis, Kontext« lässt sich als die Feststellung rekonstru-

ieren, dass die Darbietung des Schauspielers auf einer Zitathaftigkeit des Sprech-

aktes beruht, die selbst nur verständlich ist, weil das Publikum den tatsächlichen

Sprechakt verstehen würde. Als gemeinsames Drittes destilliert Derrida die »Itera-

bilität«86 des Sprechaktes heraus: ein Sprechakt kann nur als solcher begriffen und

damit wirksam werden, wenn die geäußerten Worte als Formel bekannt sind und

damit Instanzen einer Iteration darstellen, die Derrida als Zitate auffasst. Anders

gefasst, kann ich durch die entsprechendenWorte nur deswegen ein Schiff taufen,

weil dies andere bereits getan haben und der Akt, ein Schiff durch Aussprechen ei-

ner Formel zu taufen,bereits etablierteNorm ist.Dies scheint nun aber durchaus zu

erlauben, meine Wiederholung – ›Iteration‹ – dieser Formel als Zitat zu begreifen,

unddies scheint die fundamentaleUnterscheidungzwischendemSchauspieler und

dem, der den Sprechakt ›imErnst‹ vollzieht, in Frage zu stellen.Nunwird ein nahe-

liegendesArgument zurAufrechterhaltungderUnterscheidung lauten,dass es eben

gar nicht die Intention des Schauspielers ist, den fraglichen Sprechakt zu vollziehen,

– und dies ist der Ausfall, auf den Derrida gewartet hat, denn dies koppelt die Be-

deutung des Sprechaktes an die lebendige Innerlichkeit des Subjekts zurück, was

Derrida als diemetaphysischeBasis beiHusserl herausgearbeitet hatte.DieKatego-

rie der »Intention,die die Äußerung beseelt«,87 weistDerrida nun ebenfallsmithilfe

der herausgestellten Zitathaftigkeit der zeichenbasierten Äußerung zurück:

»Die erste Konsequenz davon [sc. der Iterierbarkeit des Zeichens] wird die folgen-

de sein:Wenn diese Iterationsstruktur gegeben ist, wird die Intention, die die Äu-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013 - am 14.02.2026, 19:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ßerung beseelt, niemals sich selbst und ihrem Inhalt durch und durch präsent

sein. […] Das ›Unernste‹ und die oratio obliqua [Herv. i. O.] können von der ›ge-

wöhnlichen‹ Sprache [langage] nicht mehr ausgeschlossen werden, wie es Austin

wünschte.«88

Derridas Absicht ist hier vor allem, die Unterscheidung von parasitärer Äußerung

und ›ernster‹ Äußerung zu ›dekonstruieren‹: aufgrund des bloßenUmstandes, dass

meine performative Äußerung auf einer Formel beruht, die wesentlich durch Ite-

rabilität strukturiert ist, gewinnt meine Äußerung zitathaften Charakter und lässt

sich nicht trennscharf von den parasitären Akten unterscheiden.Meine Intention –

dieDerridanicht einmalbestreitenmuss–magvorhandensein,dochkann ichnicht

eine ›reine Intention‹ äußern. Ichwerde Zeichen äußern, die einen Verweisungszu-

sammenhang auf andere Zeichen und eine nicht kontrollierbare Semantik mit sich

tragen,dameine Intentionnicht ›in ihnen‹ präsent ist.Dies nenntDerrida die »irre-

duzible Abwesenheit der Intention«89 oder »différance« [sic!]90. Dies wiederum ver-

wendet Derrida zuletzt, um – analog einem Argument, das er bereits in der Gram-

matologie geführt hatte, jede sprachliche Kommunikation zur ›graphematischen‹ zu

deklarieren –nämlich zu einer, die wie die Schrift nicht durch die Anwesenheit einer

beseelenden Stimme gekennzeichnet ist.

Searle bestritt nun in seiner Antwort die meisten von Derridas Prämissen, etwa

die, dass in schriftlicher Kommunikation die Intention des Urhebers abwesend ist:

»To show this ask yourself what happens when you read the text of a dead author.

Suppose you read the sentence, ›On the twentieth of September 1793 I set out on

a journey from London to Oxford.‹ Now how do you understand this sentence? To

the extent that the author said what he meant and you understand what he said

you will know that the author intended to make a statement to the effect that on

the twentieth of September 1793, he set out on a journey from London to Oxford,

and the fact that the author is dead and all his intentions died with him is irrele-

vant to this feature of your understanding of his surviving written utterances.«91

Das formal korrekteVorgehen einerAntwortDerridaswärenunvermutlichdieAna-

lyse dieses Beispiels und der Nachweis seiner Falschheit, Inkorrektheit oder man-

gelnden Eignung gewesen. Derridas Vorgehen in Limited, Inc. sah völlig anders aus.

Es sei hier nur auf seineEinführungzweier Taktik-Elemente verwiesen,die er selbst

set undmis nennt.

Bereits das set-Element verweist darauf, dass Derridas Intention92 nicht ist, ei-

nen theoretischen Diskurs mit Searle zu führen. Derrida konstatiert in Anlehnung

an die damals sehr modische Mengenlehre und den Russell’schen Nachweis der

Existenz echter Klassen, dass die Menge (set) der Elemente, die seine Debatte mit

Searle konstituieren, niemals abgeschlossen sein wird. Dies zum einen – trivialer-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013 - am 14.02.2026, 19:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 91

weise – deswegen, weil jeder zukünftige an der Debatte teilnehmende Text (den

vorliegenden eingeschlossen) hinzuzuzählen wäre und daher die Menge potentiell

endlos ist. Zum anderen aber – und hier beginnt die raffinierte Wendung – weil

er sie als »nicht so sehr«93 aus theoretischen Elementen als aus »Beispielen von

Ereignissen«94 konstituiert begreift. Diese Beispiele, die selbst wieder Sprechak-

te sind, bedürften der Interpretation und auch diese Interpretationsaufgabe hat

»wesenhaft endlosen [Herv. i. O.] Charakter«.95 Dies kann man zunächst noch als

rein theoretische These begreifen, die dann etwa Searles oben zitiertes Beispiel

durch das Gegenbeispiel der Derrida-Searle-Debatte selbst widerlegte: die schier

unüberblickbare Menge an Lektüren der einschlägigen Texte und ebenso vieler In-

terpretationsversuche erwiese sich so ex post als ein Beleg für Derridas These. Jede

Äußerung – und schriftliche besonders – lässt Interpretationsspielraum und kann

daher nie als abgeschlossene Kommunikation einer Intention begriffen werden,

wie Searles simplifizierendes Beispiel von der Reise nach Oxford suggeriert.

Doch spätestens das zweite Taktik-Elementmis zeigt, dassman bereits set nicht

als rein theoretische Aussage begreifen kann, wie oben versucht. Dieses Element

basiert Derrida auf dem Umstand, dass Searle bereits in den ersten Absätzen sei-

nes Aufsatzes ihm mehrmals vorgeworfen hatte, er habe Austin missverstanden

(»misunderstood«) und falsch wiedergegeben (»misstated«).96 Dies korrespondiert

Searles weiterführender Behauptung, Derrida habe eine Vorliebe dafür, Dinge zu

sagen, die offensichtlich falsch seien.97 Derrida vermutet nun, dass Searles Vehe-

menz darauf zurückzuführen sei, dass er den »Sec-Effect« – Derrida verwendet sec

gewissermaßen als Sigle für »signature événement contexte« – sehrwohl verstanden

habe.98 Dies wirft die Frage auf, wie dieser ›Sec-Effekt‹ zu konzipieren ist und

dies führt zu Fragen nach dem Status des Textes selbst. Derrida legt nahe, dass

es sich bei Sec gewissermaßen selbst um einen andersartigen Sprechakt handle,

als man zunächst meinen könnte. »Signatur, Ereignis, Kontext« als rein konsta-

tiv-theoretischen Text zu begreifen, der sich in eine Tradition wissenschaftlicher

Sprachphilosophie einordne, wäre dann schlicht einMissverständnis, und eben das

impliziert Derrida mit der Frage:

» Ist es das Hauptziel von Sec, wahr zu sein? [Herv. i. O.] wahr zu erscheinen? das

Wahre zu sagen?

Und wenn es in Sec darum ginge, etwas anderes zu tun [Herv. i. O.]?«99

Der Aufsatz wäre eben nicht zu verstehen als ein theoretischer Beitrag, sondern als

ein Sprechakt anderer Art. Derrida freilich deklariert die Intention dieses Sprech-

aktes nicht final. Er erwähnt die Möglichkeit, ihn als Provokation der Sprachphi-

losophie zu begreifen, und skizziert weiter – und näherliegend – ein Verständnis

von Sec als einen performativen Akt, der »nicht auf verdiktive [Herv. i. O.][…] Senten-

zen des Typs: dies ist wahr, dies ist falsch, ›completely mistaken‹ oder ›obviously false‹

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013 - am 14.02.2026, 19:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

[Herv. i. O.] zurückgeführt werden kann«.100 Der Aufsatz würde, so begriffen, einer

komplizierten Taktik folgen, nicht etwa Austins Thesen zu bestreiten, als falsch zu

markieren und an deren Stelle die tatsächlichwahren Aussagen zu stellen. Vielmehr

bestünde seine Taktik darin, die Prämissen des Aufsatzes performativ zuwiderlegen.

Dies freilich gelingt Derrida in Limited Inc selbst auf konsequentere Art. SeineWei-

gerung, Searle in dessen eigene Arena zu folgen und darüber zu verhandeln, wer

Austin richtig verstanden habe, ist zugleich eine performativeDemonstration seiner

zugrundeliegendenThese: denn wäre die Intention Austins in dessen Text anwesend

–wie wäre ein solchesmismöglich? Zugleich verhandelt er ebenso performativ die

Frage nach der Wahrheit ex negativo – denn das Nichtzustandekommen einer Aus-

handlung derWahrheit zwischen Searle undDerrida, die auf den Umstand zurück-

zuführen ist, dass Derridas Sprechakt ›nicht verdiktiver‹ Natur sein soll, demons-

triert umgekehrt freilich, dass für das bloße Zustandekommen einer theoretischen

Debatte über die Wahrheit bereits bestimmte Spielregeln gelten müssen. Dies be-

deutet sicherlich nicht, dass es keine Wahrheit geben kann – doch umgekehrt ist

nicht klar, wie es jemals außerhalb des – wie Derrida demonstriert – keineswegs

notwendigen verdiktiven Spiels möglich sein soll, die ›Existenz‹ von Wahrheit auch

nur vorauszusetzen.101

Derridas Methode wird hier durchsichtiger als an vielen anderen Stellen – es

handelt sich in vielen Texten sehr vielmehr umeinen performativenAkt als eine theo-

retische Aussage. Nun sehen aber die Regeln des theoretischen Diskurses vor, dass

er aus wahrheitsfähigen Aussagen und deren wechselseitigen Widerlegungen zu-

sammengesetzt wird. Die Existenz von bestimmten Entitäten mag verhandelbar

sein, doch nicht die Form des Diskurses, der sich aus Sätzen zusammensetzt, die

auf Wahrheit zielen und nur durch epistemologische Prämissen restringiert sind.

Der Verzicht auf die Kategorie der Wahrheit war klassisch als Skeptizismus und

Sophisterei bekämpft worden, doch waren diese Taktiken in Relation zu Derridas

Strategie noch immer klassisch, da sie zwar zentrale Prämissen der Debatte angrif-

fen, doch nicht dessen Form. Derridas Taktiken des performativen Arguments wie

sein Verzicht auf theoretische Aussagen zugunsten einer ›Dekonstruktion‹ der me-

taphysischen Prämissen der schieren Form der Theorie leisten mehr. Es lässt sich

argumentieren, dass Derrida auf völlig unerwartete Art den Lukács’schen Traum

erfüllt: die Idee der Praxis, die die Theorie überwinden kann, wird zur Performanz

der Derrida’schen Texte, die die Regeln des Diskurses auf eine Art übertreten, die

diese erst thematisch macht und in Frage stellt. Die Überwindung der Metaphysik

und Epistemologie wird hier zu einer Konsequenz der semiotischen Basis. Um ein

zuvor zitiertes Argument Derridas zu wiederholen: klassisch war die Sprache be-

griffen worden als das bloße Vehikel der Wahrheit. Was immer die Wahrheit war,

war nicht an deren sprachliche Form gebunden, nicht an Äußerungsinstanzen oder

Zeichen.Die zugrundeliegendemetaphysische Idee war,will manDerrida glauben,

eine von Anwesenheitmetaphysischer Entitäten in der Sprache, undmindestens die-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013 - am 14.02.2026, 19:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 93

se lässt sich schwerlichnachweisen.DerridasMethode lässt sich abwertend lesen als

der bloße Hinweis auf den trivialen Umstand, dass letztlich alle Theorie in sprach-

licher Form geäußert werden muss. Man muss andererseits auch Derridas Offenle-

gung des Umstandes würdigen, dass diese Form wie auch die umgreifende Form

deswahrheitsfähigenDiskurses Prämissen folgen,die schlicht nicht einholbar sind:

derNachweis derAnwesenheit einer Aussageintention oder gar einer platonisch-rea-

listischenWahrheit in der sprachlichen Form lässt sich eben sowenig erbringenwie

die Anerkennung der Regeln des theoretischenDiskurses erzwungenwerden kann.

Die Gründung der Debatte auf einen metaphysischen Realismus mag sprachphilo-

sophisch praktisch sein, doch lässt sich seine Wahrheit nicht erweisen. Die Veror-

tung mathematischer Wahrheiten in einem metaphysischen ›dritten Bereich‹, die

sich Husserl zum Ziel gesetzt hatte, ist nun dabei freilich die harmloseste der nicht

einholbaren Prämissen. Erheblich schwerer wiegt die Tendenz zur platonisieren-

den Reifizierung sprachlicher Konstrukte im metaphysischen Diskurs, die Derri-

da sicherlich zu Recht kritisiert hat.102 Nun ist womöglich eine der interessantes-

ten Konsequenzen dieser Uneinholbarkeit jener Anwesenheit Derridas performati-

veDestruktion der theoretischenDiskursregeln, die diese zugleich illustriert.Denn

der ›verdiktive‹ Diskurs basiert auf Regeln, die einemetaphysischeDignität gewon-

nen haben, deren Anwendbarkeit jedoch zumindest zu verhandeln ist. Die theore-

tische Form der Debatte beruht letztlich auf einem Schema, das die Materie der

Derrida’schenThesen a priori ausschließt.Derridas Reaktion darauf besteht imAuf-

bruch dieser Regeln in einer performativen Verletzung der Form der Debatte. Das

Schlachtfeld war formal auf eine Art abgesteckt worden, die bestimmte Ergebnisse

erzwang, doch eben nur unter der Prämisse, dass niemand die Schranken verließ –

so ließe sich Derridas Ausgangspunkt metaphorisch beschreiben. Und eben dieses

Verlassen der Schranken, das die Form zugunsten derMaterie kollabieren ließ, soll-

te Nachahmer finden. Derridas eigene Texte arbeiteten unermüdlich daran, unein-

gestandene Prämissen der formalen Konstitution von Diskursfeldern offenzulegen

undderenNicht-Notwendigkeit zudemonstrieren.Die zugrundeliegendeStrategie

zielte auf die bloße Idee der Metaphysik, die an zu vielen Stellen zu einem blinden

Fleck der philosophischen, gesellschaftlichen oder alltäglichen Debatte geworden

war. Und eben jene Strategie findet sich bis heute als qualitativ völlig heteronome

Konzeption von Auseinandersetzung in all diesen Feldern wieder.103

§ 11 Butler gegen Platon

Freilich ist die Darstellung der Derrida’schen Methode im vorangegangenen Para-

graphen aus systematischen Gründen sehr abstrakt und es fällt schwer, sich zu ver-

gegenwärtigen,wie eine konkreteAnwendungder zugrundeliegenden Idee desKol-

lapses von Form und Materie durch Destruktion ihrer metaphysischen Prämissen

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013 - am 14.02.2026, 19:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

