84

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Elemente angedeutet wird, bedingt die theoretische Leere und letztliche Wirkungs-
losigkeit der faszinierenden Konzeption.

Insbesondere fir die Geisteswissenschaften sollte der Form-Materie-Kollaps
wenig spiter aus einer anderen Stof8richtung in Gehalt und Methode radikalisiert
werden.

§10 Derrida

Es wire schwerlich redlich, den hier auftretenden Hiat von 30 Jahren unkommen-
tiert zu lassen, der zwischen dem frithen Horkheimer und dem frithen Derrida
liegt. Auch ist die Begriindung, dass dies aus systematischen Griinden geschieht,
zundchst kaum befriedigender, da beide kein gemeinsamer Kontext zu verbin-
den scheint. Nichtsdestoweniger scheint sich aus systematischer Perspektive ein
vorliufiger Sprung in die 6oer-Jahre zu empfehlen, und auch die Iuxtaposition
von Derrida und Horkheimer mag aus systematischer Perspektive verstindlich
werden — und zwar weil die Figur des Form-Materie-Kollapses sich bei Derrida
erneut vorfindet, wenngleich unter véllig anderen theoretischen Vorzeichen, wie
im Weiteren klar werden wird. Dass die 1940er- und ’soer-Jahre uns zu spiterem
Zeitpunkt noch beschiftigen werden, kann als weitere Instanz des Phinomens der
Ungleichzeitigkeit begriffen werden.

Nun miissen allerdings, um das Denken Derridas — material - verstindlich zu
machen, einige Einflussstringe skizziert werden, die bislang keine Rolle in unserer
Erérterung gespielt haben.

Da ist zum einen einflussreich die strukturalistische Wurzel, die auf die lingu-
istischen Uberlegungen Ferdinand de Saussures zuriickgeht, die 1916 nach dessen
Tod veréffentlicht worden waren® und die spiter ungeheuer einflussreiche Idee
vorgestellt hatten, die Bedeutung von Zeichen sei einzig auf deren Differenz zu
anderen Zeichen zu begriinden. Der Einfluss dieser Uberlegungen auf Derrida ist
auch in den Kontext dessen zu stellen, was man den linguistic turn in der Philosophie
genannt hat. Ein gemeinsamer Zug sehr vieler philosophischer Ansitze des 20.
Jahrhunderts basiert auf der Vermutung, dass zentrale klassische Fragestellungen
der Philosophie letztlich nur Auswirkungen bestimmter sprachlicher Strukturen
gewesen sein konnten und daher ein Riickgang auf die Sprache zur >Klirung<
solcher Probleme beitragen konnte. Die Radikalitit solcher Ansitze reichte dabei
von Rudolf Carnaps Hoffnungen auf eine Uberwindung der Metaphysik’ bis zu
Heideggers Traum einer Wiedergewinnung eines unverschiitteten Seinsverstind-
nisses durch grazistische Volksetymologie. Im franzosischen Kontext bewirkten
die Saussure’schen Uberlegungen Ahnliches, da sie nahelegten, dass es nicht etwa
eine platonische Idee eines Schafes gibt, die das Wort >Schaf« nur abbildet, sondern
vielmehr dieses Wort sein Signifikat nur in Abgrenzung zu anderen erhalte. Saus-

- am 14.02.2026, 19:36:20.



https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Der Form-Materie-Kollaps

sures einfaches Beispiel der englischen Differenzierung von mutton und sheep, die
quer durch das franzdsische mouton schneidet,” enthielt, so unscheinbar sie war,
die Saat eines verlockend radikalen Gedankens: wenn nimlich die jeweilige Sprache
bedingte, welche Signifikate ausdriickbar und damit denkbar waren, und dies
womoglich nicht nur auf so profane Konzepte wie gebratene Schafe zutraf, dann
mochten zentrale Ideen der europiischen Geistesgeschichte wie logische Konzepte
oder philosophische Ideen wie >Geist« und >Materie« ebenso nur Auswirkungen
einer spezifischen sprachlichen Struktur darstellen und nicht etwa tatsichliche
metaphysische Entititen.

Dies fithrt unmittelbar zweitens zu den Forschungen Claude Lévi-Strauss’. Die-
ser hatte in den 40er- und 50er-Jahren ethnologische Studien nach einer Methode
durchgefiihrt, die eralssstrukturale Anthropologie<bezeichnete und die auf der Pri-
misse beruhte, Kulturen seien analog einer Sprache aufgebaut und mit den struktu-
ralistischen Mitteln ebenso analysierbar wie diese. Die Ergebnisse, zu denen Lévi-
Strauss gelangte, waren aufsehenerregend und provokativ. Insbesondere seine The-
sen zum >wilden Denkens, die nahelegten, dass das moderne abendlindische Den-
ken keineswegs als Ergebnis eines Fortschritts zu begreifen sei, sondern schlicht als
eine Variante des Denkens itberhaupt, dem das Denken der von ihm erforschten
indigenen Volker in nichts nachstehe, waren geeignet, die metaphysikskeptischen
Konsequenzen der strukturalistischen Idee zu bekriftigen. Im Paris der 1960er-Jah-
re, auch vor dem Hintergrund der Studentenbewegungen, gelangte diese Idee zu
grofem Einfluss. Lévi-Strauss’ La pensée sauvage’* erschien 1962. Das vier Jahre spi-
ter erschienene frithe Hauptwerk Michel Foucaults Les mots ef les choses” kann man
lesen als den Versuch die kithnen Spekulationen, die das ethnologische Werk Lévi-
Strauss’ befeuert hatte, einzulésen, und gewissermaflen die Methode zuriick in die
abendlindische Kultur zu tragen.

Hinzu kommt nun drittens der Einfluss der Phinomenologie Edmund Husserls
(entwickelt ab 1900), der Fundamentalontologie Martin Heideggers (ab 1926) und
der durch diese stark beeinflussten Philosophie Emmanuel Levinas’, die dieser in
den1940er-Jahren entwickelt hatte. Wir werden aufletzteren spiter zuriickkommen
und dessen neuartige Strategie niher betrachten. Wir miissen hier vorwegnehmen,
dass es sein Konzept des Anderen war, das starke Faszination auf Derrida ausiiben
sollte.

Vor diesem Hintergrund iiberrollte der junge Derrida im Jahr 1967 das bereits
brodelnde Paris geradezu. Er veroffentlichte innerhalb eines Jahres die drei Werke
De la grammatologie, La voix et le phénoméne und Lécriture et la différence, die allesamt zu
Klassikern >post-strukturalistischer« Theorie werden sollten.

Man kann nun das Werk Derridas aus zwei Perspektiven betrachten. Zum ei-
nen ist da eine schier uniibersehbare Menge von Themenkomplexen, die Derrida im
Laufe seines Lebens bearbeitet hat. Diese umfassend aufzuarbeiten, ist eine Auf-
gabe, die trotz heroischen Anstrengungen von Heerscharen von Literaturwissen-

- am 14.02.2026, 19:36:20.

85


https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

schaftlern und Philosophen bis heute andauert. Zum anderen kann man Derridas
Methode betrachten. Man griffe freilich zu kurz, wollte man diese mit der sogenann-
ten »Dekonstruktion« identifizieren, von der Derrida selbst festhielt, sie konne kei-
ne einheitliche Methode sein.”*Doch lasst sich auf einer sehr abstrakten Ebene und
gerade in Kontrast zu traditioneller Theorie ein Vorgehen Derridas erkennen, das
einen roten Faden durch sein (Euvre abgibt.

Um nun die materiale Ebene nicht vollig zu itbergehen, betrachten wir zunichst
einige Grundgedanken des jungen Derrida, bevor wir anhand eines Beispiels sein
Vorgehen detaillierter untersuchen.

Die Veroffentlichung La voix et le phénoméne (Die Stimme und das Phinomen)
hatte die Husserl’sche Phinomenologie zum Gegenstand und setzte es sich zum Ziel
nachzuweisen, dass Husserl, weit entfernt davon, eine Neubegriindung der Philoso-
phie zuvollbringen, eine zentrale Primisse der Metaphysik itbernommen habe: eine
Vorstellung von Priisenz, die in Husserls Fall in der Figur der Stimme zum Ausdruck
komme. Derrida analysiert, um dies zu zeigen, Husserls Bedeutungslehre, die die-
ser in den Logischen Untersuchungen entwickelt hatte. Dort hatte Husserl unterschie-
den zwischen >Anzeige< und >Bedeutung« und an dieser Unterscheidung setzt Der-
rida an. Der Grund dieser Unterscheidung war die Intuition gewesen, dass das Pha-
nomen - im umgangssprachlichen Sinn —, das vorliegt, wenn von Rauch auf Feuer
geschlossen wird, nicht dasselbe sein kann, das bei sprachlicher Kommunikation
vorliegt.”” Das erste Phinomen nennt Husserl >Anzeiges, das zweite >Bedeutungx.
Derrida weist nun daraufhin, dass diese Unterscheidung wesentlich fiir Husserl ist,
um das Signifikat eines Zeichens durch Rickgriff auf die Intention zu stabilisieren.
Er schligt daher vor, den Husserl'schen Term »Bedeutung« als vouloir-dire zu iiberset-
zen.” Tatsichlich begreift Husserl die Bedeutung eines Ausdrucks als durch einen
intentionalen Akt konstituiert, und dies stellt die Unterscheidung zu den >Anzei-
chenc dar, die nicht durch eine begriindende Intention zustande kommen. Derri-
da stellt heraus, dass die zugrundeliegende Vorstellung eine von Gegenwirtigkeit ist:
dem Ich ist die Bedeutung, die es intendiert, in einem lebendigen Akt gegenwirtig,”
und diese Gegenwirtigkeitistin der Kommunikation nur in abgeleiteter Form nach-
vollziehbar: mein Gesprichspartner kann nicht denselben intentionalen Akt vollzie-
hen wie ich, sondern hochstens einen analogen.

Derrida wird im spateren Verlauf zeigen, dass diese Idee der Gegenwirtigkeit
bei Husserl in enger Verbindung zu der Méglichkeit des idealen Gegenstandes
steht.”® Die Logischen Untersuchungen hatten zum Ziel, die psychologistische
Begriindung der Logik und der Mathematik zuriickzuweisen und ihre objektive
Geltung zu beweisen. Dies erfordert fiir Husserl die Existenz idealer Gegenstinde
und Derrida versucht zu zeigen, dass die Moglichkeit des lebendigen Intendierens
dieser Gegenstinde wesentlich fiir Husserls Argumentation ist.

Doch, so muss man das Derridasche Argument rekonstruieren, ist womdg-
lich die Unterscheidung von Bedeutung und Anzeige bereits von vornherein nicht

- am 14.02.2026, 19:36:20.



https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Der Form-Materie-Kollaps

berechtigt gewesen. Dabei steht viel auf dem Spiel: wenn nimlich die Bedeutung
ein idealer Gegenstand ist, der mir in einem intentionalen Akt prisent ist, dann ist
es prinzipiell moéglich, dass meinem Gegeniiber derselbe intentionale Gegenstand
gegenwirtig wird. Diese Vorstellung wird als die vom >Transzendentalsignifikat«
bekannt werden und mit ungeheurer Gewalt aufgeladen werden. GrofRe Teile der
seichteren poststrukturalistischen Theorie lesen sich, als wiren die Jinger Derridas
iiberzeugt, mit der Dekonstruktion des Transzendentalsignifikats die Nichtexis-
tenz Gottes zu beweisen. Denn freilich - wenn Bedeutungen ideale Gegenstinde
sind, weshalb sollte Derridas Argument dann nicht fiir weitere ideale Gegenstinde
wie die Seele und Gott selbst gelten, so der kurzschliissige Gedanke dahinter.

Derrida selbst weist Husser] zunichst nur nach, dass auch im >einsamen See-
lenleben« das Ich Worte verwendet. Dort freilich diirfen diese nun keine anzeigende
Funktion mehr entfalten, wenn anders die lebendige Prisenz des intentionalen Ak-
tes aufrechterhalten werden soll.” Dies leistet die Unterscheidung von Ausdruck
und Anzeichen und Derrida fragt skeptisch nach, ob nicht Husserl hier bereits ei-
ne dogmatische Unterscheidung getroffen habe, die die Frage nach dem »Zeichen
im allgemeinen«®*® umgehe. Die Moglichkeit der idealen Bedeutung und damit so-
gar die gesamte »Phinomenologie als Metaphysik«®" beruhte dann auf der bloften
Behauptung, dass Worte im Selbstgesprich etwas qualitativ anderes seien als im
Gesprich mit anderen, wo sie stets eine anzeigende Funktion entfalten.®> Diese Be-
hauptung lasst sich im Namen des >Zeichens im allgemeinen« hinterfragen — und
hier geschieht nun etwas tiberraschendes. Es lieRe sich erwarten, dass Derrida ge-
gen die Husserl'sche Unterscheidung einen allgemeinen Begriff des Zeichens stellt,
der diese Unterscheidung kollabieren lisst. Indes:

»Was noch schwerer wiegt: Indem man fragt >Was ist das Zeichen im allgemei-
nen? unterwirft man die Frage nach dem Zeichen einer ontologischen Absicht,
ist man darauf aus, der Bedeutung einen [..] Platz in einer Ontologie zuzuwei-
sen. Das wire dann eine klassische Vorgehensweise. Man wiirde das Zeichen der
Wahrheit, die Sprache dem Sein, das Sprechen dem Denken und das Schreiben
dem Sprechen unterwerfen. Wird nicht mit der Behauptung, es kénne eine Wahr-
heit des Zeichens im allgemeinen geben, unterstellt, dafd das Zeichen nicht die
Moglichkeit der Wahrheit sei, dafs es sie nicht konstituiert, dafs es sich damit be-
gniigt, sie zu bedeuten?<®

Uber diesen Absatz hinwegzulesen ist ungeschickt, da er sowohl methodisch wie in-
haltlich den Kern des Derrida’schen Arguments zusammenzufassen geeignet ist.®
Das Argument lautet zunichst auf inhaltlicher Ebene: die blofie Frage, was das Zei-
chenim allgemeinen sei, restringiert bereits die Form valider Antworten. Eine solche
Antwort beginnt mit den Worten >Ein Zeichen im allgemeinen ist..< und hat onto-
logischen Charakter. Sie beschreibt das Wesen des Zeichens und setzt dabei zwei-

- am 14.02.2026, 19:36:20.

87


https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

erlei voraus: dass es das Zeichen im Allgemeinen gibt und dass es ein Wesen hat. Der-
rida hebt hervor, dass das die Form des ontologischen Diskurses ist. Nun beruht
aber eben dieser Diskurs auf einer Primisse, die Derrida bestreiten will, nimlich
der Annahme, dass es jenseits der Zeichen deren Signifikate gibt und die Zeichen
diese nur bezeichnen. Man muss freilich Derridas Primissen wiederum nicht iiber-
nehmen, aber man muss sich bewusst machen, dass er dabei einen validen Punkt
trifft: wenn nimlich es kein Wesen eines Zeichens gibt, sondern vielmehr das Zei-
chen selbst es ist, das die Illusion hervorruft, es kénnte solch ein Wesen — nicht nur
des Zeichens, sondern ein beliebiges — geben, dann wire jeder Versuch, die Frage
nach dem Wesen des Zeichens zu beantworten bereits zum Scheitern verurteilt, und
umgekehrt heifdt die Frage zu stellen, ein Feld abzustecken, auf dem die These Derri-
das nicht einmal mehr formuliert werden kann. Die Form jeder moglichen Antwort
aufdie Frage nach dem Wesen des Zeichens ist eine ontologische und schlief3t damit
Derridas Verstindnis des Zeichens aus.

Nun zieht sich die ontologische Primisse so tief durch das abendlindische Den-
ken, dass die blof3e Aussage, man konne die Frage, was ein Zeichen ist, nicht sinnvoll
beantworten, zunichst wie eine sinnlose Aussage klingt. Dariiber hinaus wirft dies
die Frage auf, wie von den Derrida’schen Thesen ausgehend methodisch zu verfahren
ist. Die Auseinandersetzung mit der Metaphysik soll ja stattfinden, nur nicht zu de-
ren Bedingungen — da diese Bedingungen bereits ihren Sieg garantieren. Wie ldsst
sich nun das Funktionieren des Zeichens erforschen, ohne dass man eine Antwort
auf die Frage gibt, was das Zeichen ist? Fiir den Kontext der Husserl-Debatte hie
dies zunichst: zeigen, auf welchen Primissen das Husserl'sche Denken beruht und
dass diese Primissen tief verwurzelt sind in einer metaphysischen Tradition. Doch
drangt sich der Eindruck auf, dass dies nicht genug sein kann. Umgekehrt kann nun
freilich Derrida sich nicht zum Ziel setzen, zu zeigen, dass diese Primissen nicht
wahr sind — denn dies wiirde bedeuten, den eben skizzierten Fehler zu wiederholen
und sich auf das metaphysische Feld zu begeben. Die Strategie, die bleibt, ist eine,
die Schule machen sollte.

Wir wollen diese Strategie, die sich gewissermaflen als methodische Konse-
quenz aus dem oben Gesagten ergibt, an einem anderen Beispiel erliutern, nimlich
der Auseinandersetzung, die Derrida und der US-amerikanische Sprachphilosoph
John Searle in den 70er-Jahren nicht austrugen. Derrida hatte 1972 einen einfluss-
reichen Aufsatz namens »Signature événement contexte« verdffentlicht, der 1977
erstmals ins Englische tibersetzt wurde. Der Aufsatz beschiftigte sich kritisch mit
der Sprechakttheorie J. L. Austins, die in den USA sehr einflussreich war. Der Aus-
tin-Schiiler John Searle reagierte auf das Erscheinen der englischen Ubersetzung
mit einer gleichermaflen kritischen Antwort an Derrida, die dieser wiederum noch
im selben Jahr in einem weiteren Aufsatz mit dem Titel »Limited Inc a b c...« kom-
mentierte. Die eskalierende Polemik auf beiden Seiten wie vor allem der Umstand,
dass die beiden Autoren auf so unterschiedlichen Ebenen argumentierten, dass sie

- am 14.02.2026, 19:36:20.



https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Der Form-Materie-Kollaps

einander schlicht nicht antworteten, macht die Debatte zu einem faszinierenden
Exempel.

Doch beginnen wir am Anfang. Austin hatte in seinen legendiren Vorlesungen
unter dem Titel How to do things with words hervorgehoben, dass in vielen Fillen die
Vorstellung, dass Sitze eine rein konstatierende Funktion erfiillen, nicht zutrifft,
sondern vielmehr die Auflerungen eine Wirkung, einen sogenannten illokutioniren
(oder perlokutioniren) Effekt erzielen sollen. Beispiele, die es zu einigermafien le-
gendirem Status gebracht haben, sind etwa die EheschlieRung oder die Schiffstau-
fe. Der Satz>Ich taufe dich auf den Namen...ist keine Feststellung des Sachverhalts,
dass der Sprecher in diesem Moment eine Taufe vollzieht, sondern die schiere Au-
Rerung bewirkt die Taufe — und dies nennt Austin daher einen Sprechakt. Von diesem
Punkt ausgehend begannen Austins Vorlesungen sehr komplizierte Sachverhalte zu
untersuchen. Dabei schloss Austin aus dem Skopus seiner Untersuchungen soge-
nannte »parasitire«® Sprechakte aus, wie etwa die Auflerung derselben Worte in-
nerhalb eines Theaterstiicks durch einen Schauspieler — da der Schauspieler eben
nicht die neben ihm stehende Schauspielerin zur Frau nimmt, sondern >nur so tut
als ob«.

An dieser Exklusion setzte ein Teil der Derrida’schen Kritik an. Ein initiales Ar-
gument aus »Signatur, Ereignis, Kontext« lisst sich als die Feststellung rekonstru-
ieren, dass die Darbietung des Schauspielers auf einer Zitathaftigkeit des Sprech-
aktes beruht, die selbst nur verstindlich ist, weil das Publikum den tatsichlichen
Sprechakt verstehen wiirde. Als gemeinsames Drittes destilliert Derrida die »Itera-
bilitit«® des Sprechaktes heraus: ein Sprechakt kann nur als solcher begriffen und
damit wirksam werden, wenn die gedufierten Worte als Formel bekannt sind und
damit Instanzen einer Iteration darstellen, die Derrida als Zitate auffasst. Anders
gefasst, kann ich durch die entsprechenden Worte nur deswegen ein Schiff taufen,
weil dies andere bereits getan haben und der Akt, ein Schiff durch Aussprechen ei-
ner Formel zu taufen, bereits etablierte Norm ist. Dies scheint nun aber durchaus zu
erlauben, meine Wiederholung - >Iteration« — dieser Formel als Zitat zu begreifen,
und dies scheint die fundamentale Unterscheidung zwischen dem Schauspieler und
dem, der den Sprechakt >im Ernst«vollzieht, in Frage zu stellen. Nun wird ein nahe-
liegendes Argument zur Aufrechterhaltung der Unterscheidung lauten, dass es eben
gar nicht die Intention des Schauspielers ist, den fraglichen Sprechakt zu vollziehen,
- und dies ist der Ausfall, auf den Derrida gewartet hat, denn dies koppelt die Be-
deutung des Sprechaktes an die lebendige Innerlichkeit des Subjekts zuriick, was
Derrida als die metaphysische Basis bei Husserl herausgearbeitet hatte. Die Katego-
rie der »Intention, die die Auflerung beseelt«,*” weist Derrida nun ebenfalls mithilfe
der herausgestellten Zitathaftigkeit der zeichenbasierten Aulerung zuriick:

»Die erste Konsequenz davon [sc. der Iterierbarkeit des Zeichens] wird die folgen-
de sein: Wenn diese Iterationsstruktur gegeben ist, wird die Intention, die die Au-

- am 14.02.2026, 19:36:20.

89


https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Rerung beseelt, niemals sich selbst und ihrem Inhalt durch und durch prisent
sein. [..] Das >Unernste< und die oratio obliqua [Herv. i. O.] kdbnnen von der >ge-
wohnlichen«Sprache [langage] nicht mehr ausgeschlossen werden, wie es Austin
wiinschte.

Derridas Absicht ist hier vor allem, die Unterscheidung von parasitirer Auflerung
und ernster< AufRerung zu >dekonstruierenc: aufgrund des bloen Umstandes, dass
meine performative AufRerung auf einer Formel beruht, die wesentlich durch Ite-
rabilitit strukturiert ist, gewinnt meine Auferung zitathaften Charakter und lisst
sich nicht trennscharfvon den parasitiren Akten unterscheiden. Meine Intention —
die Derrida nicht einmal bestreiten muss — mag vorhanden sein, doch kann ich nicht
eine>reine Intention«< dufdern. Ich werde Zeichen duflern, die einen Verweisungszu-
sammenhang auf andere Zeichen und eine nicht kontrollierbare Semantik mit sich
tragen, da meine Intention nicht»>in ihnen«prisentist. Dies nennt Derrida die »irre-
duzible Abwesenheit der Intention«®® oder »différance« [sic!]°°. Dies wiederum ver-
wendet Derrida zuletzt, um — analog einem Argument, das er bereits in der Gram-
matologie gefithrt hatte, jede sprachliche Kommunikation zur >graphematischen«< zu
deklarieren — ndmlich zu einer, die wie die Schrift nicht durch die Anwesenheit einer
beseelenden Stimme gekennzeichnet ist.

Searle bestritt nun in seiner Antwort die meisten von Derridas Primissen, etwa
die, dass in schriftlicher Kommunikation die Intention des Urhebers abwesend ist:

»To show this ask yourself what happens when you read the text of a dead author.
Suppose you read the sentence, >On the twentieth of September 1793 | set out on
ajourney from London to Oxford.« Now how do you understand this sentence? To
the extent that the author said what he meant and you understand what he said
you will know that the author intended to make a statement to the effect that on
the twentieth of September 1793, he set out on a journey from London to Oxford,
and the fact that the author is dead and all his intentions died with him is irrele-
vant to this feature of your understanding of his surviving written utterances.<’!

Das formal korrekte Vorgehen einer Antwort Derridas wire nun vermutlich die Ana-
lyse dieses Beispiels und der Nachweis seiner Falschheit, Inkorrektheit oder man-
gelnden Eignung gewesen. Derridas Vorgehen in Limited, Inc. sah vollig anders aus.
Essei hier nur auf'seine Einfithrung zweier Taktik-Elemente verwiesen, die er selbst
set und mis nennt.

Bereits das set-Element verweist darauf, dass Derridas Intention®* nicht ist, ei-
nen theoretischen Diskurs mit Searle zu fithren. Derrida konstatiert in Anlehnung
an die damals sehr modische Mengenlehre und den Russell'schen Nachweis der
Existenz echter Klassen, dass die Menge (set) der Elemente, die seine Debatte mit
Searle konstituieren, niemals abgeschlossen sein wird. Dies zum einen - trivialer-

- am 14.02.2026, 19:36:20.



https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Der Form-Materie-Kollaps

weise — deswegen, weil jeder zukiinftige an der Debatte teilnehmende Text (den
vorliegenden eingeschlossen) hinzuzuzihlen wire und daher die Menge potentiell
endlos ist. Zum anderen aber — und hier beginnt die raffinierte Wendung — weil

er sie als »nicht so sehr«*

aus theoretischen Elementen als aus »Beispielen von
Ereignissen«<®* konstituiert begreift. Diese Beispiele, die selbst wieder Sprechak-
te sind, bediirften der Interpretation und auch diese Interpretationsaufgabe hat
»wesenhaft endlosen [Herv. i. O.] Charakter«.” Dies kann man zundchst noch als
rein theoretische These begreifen, die dann etwa Searles oben zitiertes Beispiel
durch das Gegenbeispiel der Derrida-Searle-Debatte selbst widerlegte: die schier
uniiberblickbare Menge an Lektiiren der einschligigen Texte und ebenso vieler In-
terpretationsversuche erwiese sich so ex post als ein Beleg fiir Derridas These. Jede
Auflerung - und schriftliche besonders - lisst Interpretationsspielraum und kann
daher nie als abgeschlossene Kommunikation einer Intention begriffen werden,
wie Searles simplifizierendes Beispiel von der Reise nach Oxford suggeriert.

Doch spitestens das zweite Taktik-Element mis zeigt, dass man bereits sef nicht
als rein theoretische Aussage begreifen kann, wie oben versucht. Dieses Element
basiert Derrida auf dem Umstand, dass Searle bereits in den ersten Absitzen sei-
nes Aufsatzes ihm mehrmals vorgeworfen hatte, er habe Austin missverstanden
(»misunderstood«) und falsch wiedergegeben (»misstated«).”® Dies korrespondiert
Searles weiterfithrender Behauptung, Derrida habe eine Vorliebe dafiir, Dinge zu
sagen, die offensichtlich falsch seien.”” Derrida vermutet nun, dass Searles Vehe-
menz darauf zuriickzufithren sei, dass er den »Sec-Effect« — Derrida verwendet sec
gewissermaflen als Sigle fiir »signature événement contexte« — sehr wohl verstanden
habe.”® Dies wirft die Frage auf, wie dieser »>Sec-Effekt« zu konzipieren ist und
dies fithrt zu Fragen nach dem Status des Textes selbst. Derrida legt nahe, dass
es sich bei Sec gewissermafien selbst um einen andersartigen Sprechakt handle,
als man zunichst meinen kénnte. »Signatur, Ereignis, Kontext« als rein konsta-
tiv-theoretischen Text zu begreifen, der sich in eine Tradition wissenschaftlicher
Sprachphilosophie einordne, wire dann schlicht ein Missverstindnis, und eben das
impliziert Derrida mit der Frage:

» Ist es das Hauptziel von Sec, wahr zu sein? [Herv. i. O.] wahr zu erscheinen? das
Wahre zu sagen?
Und wenn es in Sec darum ginge, etwas anderes zu tun [Herv. i. 0.]2«<*°

Der Aufsatz wire eben nicht zu verstehen als ein theoretischer Beitrag, sondern als
ein Sprechakt anderer Art. Derrida freilich deklariert die Intention dieses Sprech-
aktes nicht final. Er erwahnt die Moglichkeit, ihn als Provokation der Sprachphi-
losophie zu begreifen, und skizziert weiter — und naherliegend - ein Verstindnis
von Sec als einen performativen Akt, der »nicht auf verdiktive [Herv. i. O.][...] Senten-
zen des Typs: dies ist wahr, dies ist falsch, scompletely mistaken< oder >obviously false«

- am 14.02.2026, 19:36:20.

91


https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

[Herv. i. O.] zuriickgefithrt werden kann«.’*® Der Aufsatz wiirde, so begriffen, einer
komplizierten Taktik folgen, nicht etwa Austins Thesen zu bestreiten, als falsch zu
markieren und an deren Stelle die tatsichlich wahren Aussagen zu stellen. Vielmehr
bestiinde seine Taktik darin, die Primissen des Aufsatzes performativ zu widerlegen.
Dies freilich gelingt Derrida in Limited Inc selbst auf konsequentere Art. Seine Wei-
gerung, Searle in dessen eigene Arena zu folgen und dariiber zu verhandeln, wer
Austin richtig verstanden habe, ist zugleich eine performative Demonstration seiner
zugrundeliegenden These: denn wire die Intention Austins in dessen Text anwesend
— wie wire ein solches mis moglich? Zugleich verhandelt er ebenso performativ die
Frage nach der Wahrheit ex negativo — denn das Nichtzustandekommen einer Aus-
handlung der Wahrheit zwischen Searle und Derrida, die auf den Umstand zuriick-
zufithren ist, dass Derridas Sprechakt >nicht verdiktiver< Natur sein soll, demons-
triert umgekehrt freilich, dass fiir das blofie Zustandekommen einer theoretischen
Debatte iiber die Wahrheit bereits bestimmte Spielregeln gelten miissen. Dies be-
deutet sicherlich nicht, dass es keine Wahrheit geben kann - doch umgekehrt ist
nicht klar, wie es jemals auflerhalb des — wie Derrida demonstriert — keineswegs
notwendigen verdiktiven Spiels moglich sein soll, die >Existenz« von Wahrheit auch
nur vorauszusetzen.'”!

Derridas Methode wird hier durchsichtiger als an vielen anderen Stellen - es
handelt sich in vielen Texten sehr viel mehr um einen performativen Akt als eine theo-
retische Aussage. Nun sehen aber die Regeln des theoretischen Diskurses vor, dass
er aus wahrheitsfihigen Aussagen und deren wechselseitigen Widerlegungen zu-
sammengesetzt wird. Die Existenz von bestimmten Entititen mag verhandelbar
sein, doch nicht die Form des Diskurses, der sich aus Sitzen zusammensetzt, die
auf Wahrheit zielen und nur durch epistemologische Primissen restringiert sind.
Der Verzicht auf die Kategorie der Wahrheit war klassisch als Skeptizismus und
Sophisterei bekimpft worden, doch waren diese Taktiken in Relation zu Derridas
Strategie noch immer klassisch, da sie zwar zentrale Primissen der Debatte angrif-
fen, doch nicht dessen Form. Derridas Taktiken des performativen Arguments wie
sein Verzicht auf theoretische Aussagen zugunsten einer »Dekonstruktion« der me-
taphysischen Primissen der schieren Form der Theorie leisten mehr. Es lisst sich
argumentieren, dass Derrida auf vollig unerwartete Art den Lukics’schen Traum
erfiillt: die Idee der Praxis, die die Theorie iiberwinden kann, wird zur Performanz
der Derrida’schen Texte, die die Regeln des Diskurses auf eine Art iibertreten, die
diese erst thematisch macht und in Frage stellt. Die Uberwindung der Metaphysik
und Epistemologie wird hier zu einer Konsequenz der semiotischen Basis. Um ein
zuvor zitiertes Argument Derridas zu wiederholen: klassisch war die Sprache be-
griffen worden als das blof3e Vehikel der Wahrheit. Was immer die Wahrheit war,
war nicht an deren sprachliche Form gebunden, nicht an Aulerungsinstanzen oder
Zeichen. Die zugrundeliegende metaphysische Idee war, will man Derrida glauben,
eine von Anwesenheit metaphysischer Entititen in der Sprache, und mindestens die-

- am 14.02.2026, 19:36:20.



https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[I. Der Form-Materie-Kollaps

se lasst sich schwerlich nachweisen. Derridas Methode lisst sich abwertend lesen als
der bloRRe Hinweis auf den trivialen Umstand, dass letztlich alle Theorie in sprach-
licher Form gedufiert werden muss. Man muss andererseits auch Derridas Offenle-
gung des Umstandes wiirdigen, dass diese Form wie auch die umgreifende Form
des wahrheitsfihigen Diskurses Primissen folgen, die schlicht nicht einholbar sind.:
der Nachweis der Anwesenheit einer Aussageintention oder gar einer platonisch-rea-
listischen Wahrheit in der sprachlichen Form ldsst sich eben so wenig erbringen wie
die Anerkennung der Regeln des theoretischen Diskurses erzwungen werden kann.
Die Griindung der Debatte auf einen metaphysischen Realismus mag sprachphilo-
sophisch praktisch sein, doch lisst sich seine Wahrheit nicht erweisen. Die Veror-
tung mathematischer Wahrheiten in einem metaphysischen »>dritten Bereichs, die
sich Husserl zum Ziel gesetzt hatte, ist nun dabei freilich die harmloseste der nicht
einholbaren Primissen. Erheblich schwerer wiegt die Tendenz zur platonisieren-
den Reifizierung sprachlicher Konstrukte im metaphysischen Diskurs, die Derri-
da sicherlich zu Recht kritisiert hat.”®* Nun ist woméglich eine der interessantes-
ten Konsequenzen dieser Uneinholbarkeit jener Anwesenheit Derridas performati-
ve Destruktion der theoretischen Diskursregeln, die diese zugleich illustriert. Denn
der>verdiktive« Diskurs basiert auf Regeln, die eine metaphysische Dignitit gewon-
nen haben, deren Anwendbarkeit jedoch zumindest zu verhandeln ist. Die theore-
tische Form der Debatte beruht letztlich auf einem Schema, das die Materie der
Derrida’schen Thesen a priori ausschliefRt. Derridas Reaktion darauf besteht im Auf-
bruch dieser Regeln in einer performativen Verletzung der Form der Debatte. Das
Schlachtfeld war formal auf eine Art abgesteckt worden, die bestimmte Ergebnisse
erzwang, doch eben nur unter der Primisse, dass niemand die Schranken verlief -
so liefe sich Derridas Ausgangspunkt metaphorisch beschreiben. Und eben dieses
Verlassen der Schranken, das die Form zugunsten der Materie kollabieren lief3, soll-
te Nachahmer finden. Derridas eigene Texte arbeiteten unermiidlich daran, unein-
gestandene Primissen der formalen Konstitution von Diskursfeldern offenzulegen
und deren Nicht-Notwendigkeit zu demonstrieren. Die zugrundeliegende Strategie
zielte auf die blofe Idee der Metaphysik, die an zu vielen Stellen zu einem blinden
Fleck der philosophischen, gesellschaftlichen oder alltiglichen Debatte geworden
war. Und eben jene Strategie findet sich bis heute als qualitativ vollig heteronome
Konzeption von Auseinandersetzung in all diesen Feldern wieder.'*

§ 11 Butler gegen Platon

Freilich ist die Darstellung der Derridaschen Methode im vorangegangenen Para-
graphen aus systematischen Griinden sehr abstrakt und es fillt schwer, sich zu ver-
gegenwartigen, wie eine konkrete Anwendung der zugrundeliegenden Idee des Kol-
lapses von Form und Materie durch Destruktion ihrer metaphysischen Pramissen

- am 14.02.2026, 19:36:20.

93


https://doi.org/10.14361/9783839471364-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

