
Interkulturelle Werte – Interkulturelle Welten?
Zur Wer tigkeit von Wer ten im Kultur- und 
Kontextvergleich 

Haci-Halil Uslucan

1. Problemaufriss

Das Zusammenleben von Menschen unterschiedlicher kultureller Herkünfte 
wird vielfach als ein ›Kulturkonflikt‹ gedeutet, dem vermeintlich miteinander 
unversöhnliche Werte zugrunde lägen.1 Und dies wird sowohl auf einer indi-
viduellen wie auch auf einer gesellschaftlichen Ebene (›unverträgliche Kul-
turkreise‹) gern populistisch in die Waagschale geworfen. Insbesondere trifft 
in Deutschland dieses Argumentationsmuster vorwiegend Migranten aus der 
Türkei, aber auch aus dem (islamischen) Nahen Osten. Gleichwohl ist die da-
hinterliegende Argumentationsstruktur relevant für einige ›Kulturhauptstädte 
Europas‹, so etwa insbesondere für Essen (mit einem starken türkischen und 
arabisch-stämmigem Migrantenanteil), aber zum Teil auch für Istanbul, das 
gegenwärtig selbst Ziel verschiedener Migrantengruppen (vor allem aus Nord- 
und Ostafrika sowie dem Nahen Osten) ist. Darüber hinaus weist Istanbul auch 
eine hohe innerkulturelle Varianz auf; sie bildet quasi die gesamte ethnische 
(Türken, Kurden, Lazen etc.) und religiöse Vielfalt (sunnitische und alevitische 
Muslime, Christen und Juden) der Türkei ab, so dass eine auf vermeintliche 
Gefährdung des sozialen Friedens durch kulturelle Diversität fokussierende Be-
hauptung prinzipiell auf Istanbul sogar verstärkend zuträfe. 

Doch werden die zentralen Annahmen dieses Arguments kaum in Frage 
gestellt bzw. kaum auf die Ebene des Bewusstseins gehoben: denn es ist zum 
einen fraglich, ob 

1 | Eine etwas umfassendere und mit anderen Schwerpunkten versehene Fassung die-

ses Ar tikels ist bereits erschienen in Uslucan 2008.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN248

a) im Alltagshandeln die Menschen stets von Werten geleitet sind, ob 
b) Migranten tatsächlich andere Werte haben (und deshalb schwer integrier-

bar) sind und ob 
c) Werte überhaupt einen zentralen Integrationsfaktor in modernen Gesell-

schaften bilden und nicht zuletzt natürlich, ob eine Kultur sich mit ihren Wer-
ten angemessen und erschöpfend beschreiben lässt.

Zwar werden diese kritischen Fragen zunächst ausgeblendet, sie werden 
aber im Horizont der Ausführungen mitreflektiert werden. 

Insbesondere zu Beginn der Migrationsforschung hat sich der Ansatz der 
»bikulturellen Sozialisation« (Schrader/Nikles/Griese 1979: 10) der spezifi-
schen Lebenslage der Kinder mit Migrationshintergrund gewidmet, wobei er 
von der Prämisse ausging, dass vor allem Kinder im Aufwachsen in einem neu-
en kulturellen Umfeld gezwungen seien, ihr kulturelles Bezugssystem zu wech-
seln, und während dieses ›Kulturwechsels‹ einen Prozess der Entwicklung und 
Veränderung ihrer Identität erfahren, der oft mit einem kulturellen Konflikt 
einhergehe. Als Ursache dieses Konflikts wurden entgegengesetzte Einflüsse 
der Familie auf der einen und Einflüsse des Migrationslandes auf der ande-
ren Seite identifiziert. Doch bereits hier wird deutlich, wie unscharf zum einen 
der Kulturbegriff verwendet wird – denn Kinder wechseln ja in ihrem Alltag 
in Deutschland nicht täglich Kulturen, sondern wechseln verschiedene Lebens-
kontexte (Familie, Schule, Freizeitstätte, öffentliche Räume etc.); und zum an-
deren wird ein (Kontext-)Wechsel eher als eine Gefahr denn als eine Chance 
gedeutet; d.h. kulturelle Differenzen, worin diese auch immer bestehen mögen, 
als ein Störfaktor gesehen.

Zwar kann, mit Blick auf die biografische Entwicklung der Kinder mit Zu-
wanderungsgeschichte, behauptet werden, dass diese in der Adoleszenz nicht 
nur den allgemeinen Entwicklungsaufgaben, wie etwa eine angemessene Iden-
tität und ein kohärentes Selbst zu entwickeln, unterworfen sind, sondern sich 
oft auch noch mit der Frage der Zugehörigkeit zu einer Minderheit auseinan-
dersetzen müssen; insbesondere dann, wenn diese ›Andersheit‹, diese ›Kultur-
differenz‹ ihnen zugeschrieben wird.

Denn eine ethnische Identität (›Ich verstehe mich als Türke‹) entsteht in 
der Regel im Kontext der Ko-Präsenz und des Kontakts zwischen Menschen 
unterschiedlicher Herkunft und dem Gefühl der Bedrohtheit eigener Identi-
tät (vgl. Phinney 1998). Eine starke ethnische Identität verleiht nicht nur eine 
emotionale Stabilität (Aufgehobensein in einer ›Wir-Gruppe‹), sondern ist mit 
Blick auf Migranten auch ein Verweis auf eine mangelnde Repräsentanz und 
auf Identifikationsverweigerungen/Ausgrenzungserfahrungen in der Mehr-
heitsgesellschaft.

Statt der einseitigen Fixierung auf statische kulturelle Handlungsdetermi-
nierungen der Migranten versucht die Psychologie seit einiger Zeit die lebens-
weltlichen Bezüge als »ökologische Übergänge« zu deuten (Bronfenbrenner 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 249

1981: 22), denen Migrantenkinder und ihre Familien begegnen. Kennzeichnend 
hierbei ist, dass diese stets ein doppeltes Verhältnis herstellen müssen, einer-
seits zu eigenkulturellen Lebensentwürfen und Praktiken, andererseits aber 
auch zum Modus vivendi der Aufnahmegesellschaft sowie den ihnen gegenüber 
gehegten Erwartungen. Entlang dieses Modells lassen sich idealtypisch vier Op-
tionen unterscheiden, die eine eindeutige Perspektivenerweiterung gegenüber 
den Kulturkonflikt-Ansätzen darstellen: Integration, Assimilation, Separation 
und Marginalisierung. Während bei Integration und Assimilation Handlungs-
optionen stärker auf die aufnehmende Gesellschaft bezogen sind, wobei Inte-
gration zugleich Bezüge zur Herkunftskultur bzw. zur eigenen Ethnie stärker 
berücksichtigt, ist Separation durch eine stärkere Abgrenzung zur aufnehmen-
den Gesellschaft bei gleichzeitiger Hinwendung zur eigenen Ethnie gekenn-
zeichnet. Schließlich verweist Marginalisierung auf eine Abgrenzung sowohl 
von intra- als auch interethnischen Beziehungen. Marginalisierung kann aber 
auch, wie Sackmann (2001) betont, als eine Folge frustrierten Assimilations- 
oder Integrationswunsches verstanden werden. Dabei können diese Optionen 
bereichsspezifisch variieren, und sie bringen nicht nur Unterschiede in per-
sonenbezogenen Präferenzen zum Ausdruck, sondern hängen wesentlich von 
den Erfahrungen mit Handlungsopportunitäten und -barrieren in der Aufnah-
megesellschaft zusammen. So sprechen beispielsweise empirische Befunde da-
für, dass Marginalisation und Separation mit höheren Belastungen verbunden 
sind als Integration und Assimilation (vgl. Berry/Kim 1988; Morgenroth/Mer-
kens 1997).

Soziale Wirklichkeit wäre jedoch sehr verkümmert dargestellt, wenn ledig-
lich die Optionen und Handlungsentwürfe der Migranten beleuchtet würden; 
denn diese handeln ja nicht in einem sozialen Vakuum, sondern stets in inter-
aktiven Bezügen mit Vertretern der Mehrheitsgesellschaft. Insofern ist zugleich 
auch auf deren Perspektive einzugehen. So weisen in der Regel auch Vertreter 
der Aufnahmegesellschaft verschiedene Orientierungen auf: Eine integrative 
Haltung liegt vor, wenn Mitglieder der Aufnahmegesellschaft Akzeptanz und 
Wertschätzung gegenüber den kulturellen Praktiken und Überzeugungen der 
Migranten aufbringen, ihnen den Zugang zur Kultur des Aufnahmelandes er-
leichtern bzw. gleiche Chancen des Zuganges zu gesellschaftlichen Ressourcen 
gewähren sowie eine Aneignung zentraler Kompetenzen und Orientierungen 
der eigenen kulturellen Muster einfordern. Assimilationsorientierungen liegen 
vor, wenn die Mitglieder der Aufnahmegesellschaft von Migranten erwarten, 
dass diese ihr eigenes kulturelles Erbe aufgeben und die kulturellen Muster des 
Aufnahmelandes restlos und unhinterfragt übernehmen. Eine Orientierung in 
Richtung Segregation liegt vor, wenn sich die Vertreter der Mehrheitskultur von 
Migranten distanzieren und auch nicht wünschen, dass diese an den gesell-
schaftlichen Prozessen und Ressourcen partizipieren, gleichzeitig ihnen aber 
die Beibehaltung ihrer eigenen kulturellen Bezüge zugestehen. Eine Exklusion 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN250

schließlich liegt dann vor, wenn Mitglieder der Mehrheitsgesellschaft sich ge-
genüber Migranten nicht nur intolerant verhalten, sondern ihnen sowohl den 
Zugang zur Übernahme der kulturellen Muster des Aufnahmelandes verwei-
gern als auch ihnen das Recht absprechen, starke Bezüge zu ihrer Herkunfts-
kultur aufrechtzuerhalten.

Die unterschiedliche Ausprägung dieser Haltungen kann innerhalb eines 
Landes, aber auch zwischen den verschiedenen Einwanderungsländern variie-
ren und ist u.a. durch unterschiedliche rechtliche und politische Steuerungs-
maßnahmen (restriktive vs. liberalere Ausländerpolitik etc.) mitbedingt.

Tabellarisch lassen sich diese unterschiedlichen Akkulturationsorientierun-
gen von Migranten und Einheimischen in dem (leicht abgewandelten) theoreti-
schen Konzept von Bourhis u.a. (1997) veranschaulichen. 

Tab. 1:  Das Interaktive Akkulturationsmodell (IAM)

Aufnehmende 
Gesellschaft

Migranten

Integration Assimilation Separation Marginalisation

Integration Konsens Problematisch Konflikt Problematisch

Assimilation Problematisch Konsens Konflikt Problematisch

Segregation Konflikt Konflikt Konflikt Konflikt 

Exklusion Konflikt Konflikt Konflikt Konflikt 

Modellhaft wird hier deutlich, mit welchen Alternativen die aus psychologischer 
Sicht wünschenswerte Akkulturationsorientierung »Integration« theoretisch zu 
konkurrieren hat: So zeigt die Tabelle 1, dass lediglich das Aufeinandertreffen 
von integrations- oder assimilationsorientierten Haltungen der jeweiligen Mit-
glieder relativ unproblematisch ist; alle anderen Konstellationen dagegen eher 
problembehaftet oder konfliktuös sind. Exemplarisch lässt sich das wie folgt 
veranschaulichen: Wenn Migranten eine eher integrationsorientierte Haltung 
favorisieren, d.h. Schlüsselelemente der eigenen Kultur beibehalten wollen und 
gleichzeitig die Bereitschaft zeigen, Schlüsselelemente der Aufnahmekultur zu 
erwerben, die Aufnahmegesellschaft jedoch von ihnen aber eine Assimilation 
erwartet, d.h. eine Aufgabe des kulturellen Erbes und eine Adaptation der Nor-
men und Werte der Aufnahmekultur wünscht, sind als Konsequenzen Konflikte 
erwartbar. 

Die Übernahme neuer Werte, als notwendiger Teil einer gelingenden Inte-
gration, erfolgt selten in der Form, dass die bisherige Orientierung, das eigen-
kulturelle Erbe, dem man angehört, einfach über Bord geworfen, die frühere 
Identität einfach wie eine alte Haut abgestreift und das Neue angenommen 
wird. Eher ist davon auszugehen, dass sukzessiv eine Überlagerung der Her-
kunftsmerkmale der ›alten‹ Identität durch das Neue stattfindet. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 251

In der Migrationsforschung herrscht Einigkeit darüber, dass die unterstellte 
allmähliche Assimilation der Zuwanderer an die Lebensweise der Mehrheits-
gesellschaft als ein unumgänglicher Prozess in dieser Form nicht haltbar ist; 
Migranten zeigen sowohl innerhalb ihrer eigenen Gruppe als auch im Vergleich 
der verschiedenen Migrantengruppen miteinander unterschiedliche Akkultura-
tionsstrategien (vgl. Phinney/Ong/Madden 2000).

Insofern ist beispielsweise die homogenisierende Redeweise von der ›türki-
schen Kultur‹ bzw. ›den Türken‹ im strengen Sinne kaum zulässig: Nicht nur 
wird die Identität in erheblichem Maße von Faktoren wie sozialem und famili-
alem Hintergrund, der individuellen Weltanschauung und Wertvorstellung be-
stimmt, auch ist die intrakulturelle Varianz innerhalb der Türkei, wie sie exemp-
larisch die Studie von El-Menouar/Fritz (2009) in elf Regionen der Türkei zeigt, 
als auch innerhalb der türkischen Community in Deutschland vielfach größer als 
in der deutschen Gesellschaft. Des Weiteren decken sich nicht immer Fremd- 
und Selbstzuschreibungen, was die kollektive Identität betrifft; d.h. türkische 
Migranten können von der Mehrheitsgesellschaft als ›Türken‹ wahrgenommen 
werden, während sie sich selbst möglicherweise aus der Innenperspektive nicht 
mit dieser Kollektivzuschreibung definieren (vgl. Schultz/Sackmann 2001). Ob-
wohl für viele Migranten die Beziehungen zu ihrem Herkunftsland wichtig sein 
mögen, so sind doch oft der Bezugspunkt für die kollektive Identität die hier 
lebenden Gruppen aus dem eigenen Herkunftsland, mit denen sie spezifische 
Erfahrungen und Alltagserlebnisse teilen.

Lineare Modelle gehen oft davon aus, dass mit stärkeren Bindungen zur 
Aufnahmekultur sich zugleich die Bindungen zur Herkunftskultur abschwä-
chen werden: Insbesondere der Lebensspanne scheint jedoch ein alternatives 
Modell von Berry/Trimble/Olmedo 1986 mit seinen mindestens vier verschie-
denen Optionen der Komplexität eher gerecht zu werden: 

Tab. 2:  Identifikationsoptionen

Identifikation mit 
der Mehrheitskultur

Identifikation mit der Herkunftskultur

Stark Schwach
Stark Erfolgreiche Akkulturation; integriert; 

bikulturelle Identität
Assimilation

Schwach Separation; stark ausgeprägte ethnische 
Identität

Marginalisation

Menschen können also eine starke Bindung an die Herkunfts- und Aufnahme-
kultur entwickeln, was als ein Zeichen gelungener Akkulturationsbewältigung 
zu werten ist; sie können die eigenkulturellen Bezüge vernachlässigen und sich 
an die Mehrheitsgesellschaft anpassen; sie können versuchen, Akkulturations-
anforderungen gänzlich zu widerstehen und die eigenkulturellen Bezüge zu 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN252

stärken (ethnische Identität) oder Identifikationen zu beiden Orientierungen 
ablehnen (Marginalisierung). Aus psychologischer Sicht scheint die Integration 
dem Wohlbefinden am dienlichsten, die Marginalisierung dagegen die abträg-
lichste Option zu sein. Assimilation wie Separation können nur unter bestimm-
ten Bedingungen Grundlage für ein gesundes Selbstkonzept abgeben, und zwar 
dann, wenn einerseits sich der Einzelne mit dieser Option wohl fühlt und er 
andererseits in einem Umfeld lebt, das diese Option stützt (vgl. Phinney 1998).

2. Unterschiede und Gemeinsamkeiten kultureller 
 Werte zwischen Deutschen und türkischen 
 Migranten

Inwieweit es zwischen Deutschen und türkischen Migranten unüberbrückba-
re Distanzen oder doch Gemeinsamkeiten hinsichtlich ihrer Wertepräferenzen 
gibt, soll in der folgenden empirischen Studie etwas näher ausgeleuchtet wer-
den. Die Fokussierung auf türkische Migrantenfamilien in Deutschland erfolgt 
dabei aus folgenden Überlegungen heraus: Einerseits stellen Türken mit rund 
drei Millionen Menschen in der gesamten Bundesrepublik die größte ethnische 
Minderheit innerhalb der rund sieben Millionen zugewanderten Menschen 
dar – ihr Anteil an der Bevölkerung in NRW beträgt rund eine Million (wobei 
besonders die ehemaligen Industriestandorte des Ruhrgebiets Schwerpunkte 
sind) – und andererseits, das zeigen empirische Studien (vgl. Kalter/Granato 
2002), ist die Unähnlichkeit bzw. soziale Distanz zwischen Deutschen und Tür-
ken am größten; deutlich mehr als die Distanz von Deutschen zu anderen Mig-
rantengruppen wie etwa Italienern, Spaniern oder Griechen, so dass bei diesem 
Vergleich stärkere Effekte zu erwarten sind.

Warum aber die Orientierung an kulturellen Werten?
Ein Teil der sozialwissenschaftlichen Kulturforschung geht davon aus, dass 

kulturübergreifend Werte eine zentrale Dimension alltäglichen Handelns von 
Individuen in einer Gesellschaft bilden (vgl. Steinbach/Nauck 2005). Sie die-
nen oft als eine Art Standard und verleihen dem Individuum Sicherheit bei der 
Entscheidung zwischen verschiedenen Handlungsalternativen (vgl. Schwartz 
1992; Knafo/Schwartz 2001). Da sie Orientierungsmaßstäbe des Handelns für 
zahlreiche Situationen bieten, können Werte daher einen prominenten Stellen-
wert bei der Organisation einer Gesellschaft beanspruchen. Wertewandel und 
gesellschaftlicher Wandel sind deshalb eng miteinander verbunden (vgl. Kla-
ges/Hippler/Herbert 1992).

Ferner sind kulturelle Werte Überzeugungen, die nicht nur einen spezifisch 
kognitiven Gehalt aufweisen, sondern sie besitzen eine höchst emotionale Va-
lenz, wenn sie aktiviert werden. Sie verweisen auf wünschenswerte Ziele wie 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 253

z.B. Gleichheit, Gerechtigkeit etc. und dienen als ein Standard, um sowohl 
Handlungspräferenzen zu bilden als auch individuelle wie kollektive Handlun-
gen und Überzeugungen anderer zu bewerten (vgl. Smith/Schwartz 1997). 

Auch wenn bei der Konstitution von Werten der Einfluss der Kultur auf 
den Einzelnen nicht zu unterschätzen ist, so ist dennoch analytisch zwischen 
Werten auf einer kulturellen und einer individuellen Ebene zu differenzieren. 
Auf der individuellen Ebene sind Werte – als Ergebnis kultureller Sozialisati-
on – motivationale Ziele, die das eigene Verhalten steuern und in Konfliktfällen 
die Entscheidungsfindung erleichtern; sie sind zu verstehen als Dispositionen 
der Selektion von Handlungsalternativen bzw. Handlungszielen und sind pri-
mär Vorstellungen vom »Wünschenswerten« und Werteorientierungen bzw. 
»Konzeptionen einer wünschenswerten Gesellschaft« (Parsons 1980: 185). Auf 
der kulturellen Ebene sind Werte Ausdruck von sozial geteilten Überzeugun-
gen, was das Gute, das Richtige und das Wünschenswerte ist. Sie gründen in 
biologischen Bedürfnissen des Individuums, dem sozialen Bedürfnis nach in-
terpersoneller Handlungskoordination und dem gesellschaftlichen Bedürfnis 
nach Überleben. Im Laufe seiner kognitiven Sozialisation wird das Individuum 
befähigt, ursprünglich organismische Bedürfnisse als Ziele oder Werte seiner 
Handlungsleitung zu repräsentieren, so dass beispielsweise sexuelle Bedürfnis-
se in Werte wie Intimität, Romantik und Liebe überführt werden oder das Be-
dürfnis von Gruppen nach Überleben in Werten wie nationaler Sicherheit ihren 
Ausdruck finden (vgl. Öztoprak 1997).

Auch wenn zur Kennzeichnung kultureller Unterschiede in der Regel auf 
unterschiedliche Werthaltungen rekurriert wird, so ist aber auch daran zu er-
innern, dass Werte nichts Statisches bzw. unveränderliche Entitäten einer Kul-
tur bilden, sondern selbst einer dynamischen Veränderung unterliegen. Diese 
Veränderung ist in den letzten 25 Jahren insbesondere in Industriegesellschaf-
ten rapide (vgl. Inglehart 1989). Auch gibt es hohe Korrelationen zwischen der 
ökonomischen Entwicklung eines Landes und der Favorisierung bestimmter 
Werthaltungen wie etwa des Individualismus (Korrelation von r = 82 bei Hof-
stede 1980) und der Autonomie (Korrelation von r = 58 bei Schwartz 1993; vgl. 
hierzu Berry u.a. 1997: 106). Eine Korrelation von r = 0 bedeutet, dass es keine 
Zusammenhänge zwischen der Ausprägung einer Variable ›x‹ und einer ande-
ren Variable ›y‹ gibt (so etwa zwischen Schuhgröße und Haarlänge einer Per-
son), während eine positive und perfekte Korrelation von r = 1 bedeutet, dass 
mit der Veränderung der Variable ›x‹ dieselbe Veränderung in der Variable ›y‹ 
einhergeht.

Schwartz 1992 hat in Anlehnung an das Value Survey von Rokeach (1973: 10) 
Wertkategorien aufgestellt, für die er universelle Gültigkeit annimmt und wel-
che sowohl biologische Bedürfnisse als auch die Erfordernisse eines sozialen 
Lebens und das Funktionieren lebensweltlicher Interaktionen widerspiegeln. 
Hierbei handelt es sich um folgende Werttypen: Macht, Leistung, Hedonismus, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN254

Stimulation, Selbstbestimmung, Universalismus, Großzügigkeit, Tradition, 
Konformität, Sicherheit. Diese Werte sind zwar allesamt von exzeptioneller Be-
deutung für das menschliche Leben, dennoch aber nicht alle gleichzeitig wirk-
sam bzw. in Handlungssituationen gleichzeitig salient, sondern stehen teilwei-
se auch in Widerspruch bzw. Spannung zueinander. So kann etwa das Streben 
nach individuellem Erfolg dem Bedürfnis nach Großzügigkeit bzw. Wohlfahrt 
anderer widersprechen; Liebe kann ungerecht sein, Gerechtigkeit kann eine 
individuelle Einschränkung und Freiheitsbeschränkung bedeuten; Wahrheit 
ihrerseits hat nicht immer liebevolle Konsequenzen, obwohl die tangierten 
Werte Gerechtigkeit, Wahrheit, Liebe, Freiheit etc. für sich genommen unein-
geschränkte wünschenswerte Einstellungen, Charakterzüge, institutionelle 
Grundlagen betreffen. Hieraus wird auch deutlich, dass individuelles Handeln 
vielfach im Spannungsfeld oppositioneller Werte erfolgt.

Und die Tatsache, dass diese Wertvorstellungen in einer Vielzahl von Gesell-
schaften auf individueller Ebene vorkommen, macht es möglich, sie gerade im 
Hinblick auf kulturelle Variationen und unterschiedliche Ausprägungen hin zu 
diskutieren.

2.1   Empirische Unterschiede in der Wertepräferenz von Deutschen und 
 türkischen Migranten

Die folgende eigene Erhebung versucht einen Überblick über die Ausprägun-
gen einiger ausgewählter Wertepräferenzen zu geben. Dabei werden sowohl die 
Übereinstimmungen als auch Divergenzen der Werteauffassungen zwischen 
Deutschen und türkischen Migranten beleuchtet. So kann eine empirische 
Grundlage für die im Alltagsdiskurs vielfach unreflektiert unterstellte Wertedi-
vergenz zwischen Deutschen und Türken als Quelle von Missverständnissen 
und Konflikten gegeben werden bzw. kann zunächst überprüft werden, ob diese 
Unterstellung auch empirisch gesättigt ist. Sind Migranten in ihren Werteauf-
fassungen so anders als die Einheimischen? Zeichnen sich Kulturhauptstädte 
nicht gerade durch die Vielfalt gelebter Werte und Präferenzen im Leben aus? 
Insofern ist diese Frage für das Zusammenleben in multikulturellen und multi-
lingualen ›Kulturhauptstädten Europas‹ alles andere als irrelevant. Und für die 
Türkei als Land heißt das: Wie weit ist sie Teil einer europäischen Werteunion? 
Denn gerade ein Argumentationsstrang in der bisherigen Rückweisung und 
zögerlichen Behandlung der Türkei als vollwertiges EU-Mitglied zielte ja genau 
auf die unterstellte Werteinkompatibilität mit der EU ab.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 255

2.2 Methode

Mittels eines standardisierten Fragebogens wurden im Jahre 2003 Daten von 
766 Probanden im Alter von 14 bis 66 Jahren (M = 28.71 Jahre; SD =11.66 Jahre) 
in der Türkei (Bursa, Ankara und Kayseri) und in Deutschland (Berlin und Mag-
deburg) erhoben. Die Befragung war anonym und freiwillig. Der Fragebogen 
lag in türkischer und deutscher Sprache vor. Von den Teilnehmern waren 421 
weiblich (55 %) und 345 männlich (45 %). Eine differenziertere Stichproben-
kennzeichnung erfolgt unten:

Tab. 3:  Stichprobenkennzeichnung (Angaben in Prozente) 

Deutsche (n = 234) Türkischstämmige Migranten in 
Deutschland (n = 205)

Geschlecht
Männlich 20.5 50.7
Weiblich 79.5 49.3

Bildungshintergrund
Grundschule 1.3 16.1
Mittlere Reife 21.4 23.9
Gymnasium 65.8 31.7
Universität 1.3 14.1
Anderer Abschluss 6.4 2.9
Schüler 2.6 8.3

Den Probanden wurden u.a. folgende Werte zur Beurteilung der subjektiven 
Relevanz für ihr Leben vorgegeben, die an die oben erwähnte und als universal 
unterstellten Wertekonzeption von Schwartz angelehnt sind: Höflichkeit, Ach-
tung vor der Tradition, nationale Sicherheit, familiäre Sicherheit, Freiheit, ein anre-
gendes Leben, Spiritualität, Freundschaft, Autorität, Reichtum. 

Dabei wurden die Probanden gebeten, diese Werte nach ihrer subjektiven 
Relevanz zwischen 1 bis 7 zu bewerten, wobei eine 1 eher geringe Relevanz aus-
drückt, Angaben zwischen 3 und 4 eher mittlere Relevanz und 6 und 7 höchste 
Bedeutsamkeit dieses Wertes bezeichnen. Um eine bessere Verständlichkeit zu 
gewährleisten, wurde dieses Verfahren im Fragebogen vom Autor an einem Bei-
spiel vorgeführt. 

Zwar gibt es in der Literatur heftige Kontroversen darüber, ob eine angemes-
sene Wertemessung eher durch Rating-Skalen oder durch Einzelbewertung von 
Werten selbst erfolgt (Hermann 2003: 58f.), jedoch zeigen die testtheoretischen 
Befunde eine recht hohe Korrelation beider Messverfahren (r > 9), so dass beide 
Verfahren sich gleichermaßen eignen (vgl. Miethe 1985: 446). Deshalb wurde 
in dieser Studie die Bewertung einzelner, vorgegebener Werte vorgenommen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN256

Nicht zuletzt geht das Ranking-Verfahren davon aus, dass jeder Rangplatz nur 
einmalig vergeben werden kann, während Werte in Ratingverfahren als durch-
aus gleichwertig beurteilt werden, d.h. denselben Rang einnehmen können.

Im Folgenden soll zunächst ein genereller Überblick über die unterschiedli-
chen Ausprägungen in den verschiedenen kulturellen Kontexten gegeben wer-
den: 

Abb. 1: Wertedivergenzen

Abb. 2: Wertedivergenzen

Die folgende Tabelle verdeutlicht die Ausprägungen der Werte und gibt das 
Ausmaß der Wertedivergenzen zwischen Deutschen und türkischen Migranten 
über die Effektstärken wieder:

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 257

Tab. 4:  Kulturspezifische Ausprägung der Wertvorstellungen: 
 Mittelwerte und Standardabweichungen

Deutsche (D) Türkische Migranten 
(TM)

Effekt-
stärke

N M SD N M SD d
Höflichkeit 229 4.80 1.40 202 5.45 1.48 -.45
Achtung vor der Tradition 231 2.76 1.66 202 4.65 2.10 -1.00
Nationale Sicherheit 231 4.26 1.96 201 5.23 2.21 -.46
Autorität 231 1.73 1.78 199 1.65 2.30 .04
Familiäre Sicherheit 230 6.32 1.04 202 6.39 1.11 -.06
Freiheit 231 5.79 1.30 202 5.95 1.37 -.11
Anregendes Leben 231 5.28 1.31 201 3.43 2.33 .91
Reichtum 230 3.00 1.53 201 3.48 2.09 -.27
Spiritualität 231 1.36 2.17 197 4.19 2.45 -1.22
Freundschaft 231 5.87 1.41 202 5.97 1.24 -.07

Im Einzelnen sehen die Zusammenhänge wie folgt aus: Höchstsignifikante 
Mittelwertsunterschiede (p < 0.01) zwischen der deutschen und der türkischen 
Stichprobe zeigen sich bei den Wertausprägungen Höflichkeit, Achtung vor der 
Tradition, nationale Sicherheit, anregendes Leben, Reichtum und Spiritualität. 
Dagegen zeigten sich bei den Werten Autorität, familiale Sicherheit, Freiheit 
und Freundschaft kaum bedeutsame Unterschiede. Zieht man neben statisti-
schen Signifikanzangaben, die der Stichprobengröße geschuldet sein können, 
zusätzlich die Effektstärken heran, so wird deutlich, dass insbesondere bei den 
Werten Spiritualität, Achtung vor der Tradition und anregendes Leben große 
Effekte (um etwa eine Standardabweichung) zu verzeichnen sind und mittelgro-
ße Effekte (etwa um eine halbe Standardabweichung) bei den Werten nationale 
Sicherheit und Höflichkeit.

Tab. 5:  Wertehierarchien im Kulturvergleich

Rangfolge Deutsche Türkische Migranten
1. Familiäre Sicherheit Familiäre Sicherheit
2. Freundschaft Freundschaft
3. Freiheit Freiheit
4. Anregendes Leben Höflichkeit
5. Höflichkeit Nationale Sicherheit
6. Nationale Sicherheit Achtung vor Tradition
7. Reichtum Spiritualität
8. Achtung vor Tradition Reichtum
9. Autorität Anregendes Leben
10. Spiritualität Autorität

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN258

Was die Rangreihe der Werte für die jeweiligen kulturellen Kontexte betrifft, so 
lassen sich folgende Wertehierarchien erkennen: In den wichtigsten drei Wert-
auffassungen unterscheiden sich türkische Migranten und Deutsche kaum von-
einander: Für alle sind Familie bzw. familiäre Sicherheit, Freiheit und Freund-
schaft die wichtigsten Werte. Auch bei der Frage, was ihnen eher unwichtig ist, 
lässt sich zumindest im Hinblick auf die geringe Bedeutung der Autorität eine 
Übereinstimmung finden.

3. Diskussion 

Die bisherigen Ergebnisse synoptisch zusammenfassend, lässt sich Folgen-
des festhalten: Die vielfach politisch motivierte Ausgrenzungsrhetorik einer 
›Paral lel gesellschaft‹ der Migranten – insbesondere in westeuropäischen Met-
ropolen – erscheint deutlich überzogen. Dazu gibt es eine zu große Anzahl an 
positiven Werteübereinstimmungen wie aber auch gemeinsamer Negationen. 
Deutsche und türkische Migranten haben viel mehr Gemeinsames als Tren-
nendes; denn für beide befragten Gruppen sind von den vorgegebenen Werten 
Familie, Freundschaft und Freiheit die wichtigsten. Dennoch muss das Augen-
merk darauf gelegt werden, dass Migranten, insbesondere aber Migrantenju-
gendliche, weitaus stärker als ihre deutsche Vergleichsgruppe in einer ›konser-
vativen Wertewelt‹ leben. Erwartungen, dass gerade jüngere Migranten – durch 
den stärkeren Kontakt mit Deutschen – sich in ihren Wertauffassungen an ihre 
deutschen Altersgenossen angleichen würden, lassen sich mit unseren Daten 
nicht bestätigen. Als Erklärungsfigur ist anzunehmen, dass jüngere Migranten 
deutlich stärkeren lebensweltlichen Verunsicherungen ausgesetzt sind und des-
halb eher Sicherheit und Halt versprechende Orientierungen (wie etwa Achtung 
der Tradition, Höflichkeit, Autorität) präferieren. Ferner kann auch die Überle-
gung nicht von der Hand gewiesen werden, dass jüngere Migranten durch den 
häufigeren Kontakt und Diskurs mit Deutschen eher das Bedürfnis verspüren, 
sich von der Mehrheitsgesellschaft abzugrenzen, offensiver die Differenzen zu 
betonen und im Sinne eines ›ethnic revivals‹ die als ›typisch‹ für die ›türki-
sche Kultur‹ unterstellten traditionalen Werte wie etwa Höflichkeit, Achtung vor 
Tradition, Autorität, nationale Sicherheit etc. verteidigen oder zumindest wert-
schätzen zu müssen. Zugleich kann also aus der Perspektive türkischer Eltern 
kaum von einem ›Werteverfall‹ der türkischen Jugend und von einer befürchte-
ten Assimilation an die Werte der Mehrheitsgesellschaft gesprochen werden.

Darüber hinaus erscheint die Rede von einem Werteverfall ohnehin etwas 
irreführend; denn Werte können nicht von selbst verfallen bzw. individuell ab-
geschafft werden. Es sind nicht die Werte, die verfallen, sondern das Bewusst-
sein ihrer Geltung lässt eventuell nach (vgl. Klages/Hippler/Herbert 1995).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 259

Darüber hinaus lässt sich aus dem perzipierten starken Werteunterschied 
psychologisch ableiten, welch hohe Anpassungsleistungen junge Migranten 
vollbringen müssen, um diese Spannungen auszuhalten und ein konfliktärme-
res Leben zu führen.

Unsere Befunde decken sich mit Ergebnissen von Öztoprak (1997), der be-
reits 1997 in seiner vergleichenden Jugendstudie mit deutlich jüngeren Perso-
nen im Alter von 13 bis 16 Jahren ebenfalls einen starken Konservatismus – ge-
messen mit denselben vorgegebenen Werten wie in unserer Studie – türkischer 
Jugendlicher in Deutschland feststellte. Insofern scheint dieser Befund über die 
Zeit hinweg recht stabil zu sein.

Für die deutsche Teilstichprobe lassen sich unsere Befunde auch extern vali-
dieren: Denn auch die Ergebnisse der Shell-Studie (2002: 143) mit Jugendlichen 
exakt gleichen Alters (14 bis 25 Jahren) zeigen, dass Partnerschafts- und Freund-
schaftswerte mit Mittelwerten zwischen 6.3 und 6.4 auf einer ebenfalls sieben-
stufigen Skala, wie in unserer Arbeit, die wichtigsten Werte für Jugendliche 
darstellen. Dagegen rangiert der Wert der Konformität auch in der Shell-Studie 
zuletzt mit einem Mittelwert von 2.8 auf dem letzten Platz. Unsere Studie geht 
jedoch über diese dort dargestellten Zusammenhänge hinaus, indem sie eigens 
auf die Spezifika der Migrationssituation zielt.

Gleichwohl ist bei der Deutung dieser Daten Vorsicht geboten, da die Studie 
bei dieser Stichprobengröße keine Repräsentativität beanspruchen kann, we-
der für Deutsche noch für die türkische Migrantengruppe. Kritisch ist noch an-
zumerken, dass Forschungen zu bzw. über Migranten mit dem methodischen 
Problem der Konfundierung/Überlagerung von ethnischer Zugehörigkeit und 
sozialer Schicht konfrontiert sind: Häufig überschneiden sich hier Schichtzu-
gehörigkeit (z.B. Unterschicht) und ethnische Zugehörigkeit. Phänomene, die 
eventuell nur vor dem Hintergrund unterschiedlicher sozialer Zugehörigkeiten 
zu verstehen wären, werden dann unreflektiert ethnisiert. Ferner ist auch zu be-
denken, dass bei einer Begründung von Alltagshandlungen der Migranten mit 
einer starren Berufung auf deren Kultur zum einen das Faktum der Prozess-
haftigkeit, des Gewordenseins und der Veränderbarkeit von Kultur in Abrede 
gestellt bzw. latent unterstellt wird, dass Menschen nicht anders als ihre kultu-
rellen Vorgaben handeln könnten. Zum anderen wird aber dabei auch vielfach 
ignoriert, dass auch Handlungen der Akteure der Mehrheitsgesellschaft von 
kulturellen Skripts und Vorgaben durchzogen sein können.

Im Hinblick auf die Integrationspotenziale und Integrationsfähigkeit von 
(türkischen) Migranten hat sich in der Migrationsforschung der letzten zwan-
zig Jahre die Einsicht etabliert, dass der Integrationserfolg von Migranten nicht 
allein von ihnen abhängt, sondern in gleicher Weise von der Haltung der Mehr-
heitsgesellschaft, der Offenheit gegenüber Zuwanderern und der Durchlässig-
keit der sozialen Institutionen der Mehrheitsgesellschaft mit bestimmt wird. 
Deshalb ist für die weitere Forschung die Frage zu klären, inwieweit veränder-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN260

te Umgangsweisen innerhalb der Mehrheitsgesellschaft zu den ›typischen‹ 
migran tischen Lebensentwürfen und Werthaltungen beigetragen haben. Das 
sind Ergebnisse und offene Fragen, die jede werteplurale ›Kulturhauptstadt Eu-
ropas‹ tangieren. 

Methodenkritisch ist zu berücksichtigen, dass hier – als universal unter-
stellte – Werte vorgegeben wurden, nicht jedoch genuin kulturspezifische bzw. 
migrationsspezifische Werte eruiert worden sind. Es ist also implizit davon aus-
gegangen worden, dass die an Rokeach (1973) angelehnten Werte sich auch in 
besonderen Stichproben, wie etwa Migranten aus eher kollektivistischen Gesell-
schaften, wiederfinden. Jedoch ist generell bei Ergebnissen des Etic-Ansatzes 
in der Kulturpsychologie – wie auch in der vorliegenden Studie – dann Skepsis 
geboten, wenn mit ihm Ähnlichkeiten belegt werden sollen, weil davon ausge-
gangen wird, dass die Konstrukte äquivalente Bedeutungen haben und dieser 
Ansatz somit Unterschiede minimiert (vgl. Boehnke/Merkens 1994). Insofern 
werden vermutlich auch in unserer Studie die tatsächlichen Wertedivergenzen 
etwas unterschätzt. Darüber hinaus ist – wie generell bei dieser Form der Werte-
Forschung – methodisch durch die Vorgabe positiver Werte die ›Ja-Sage-Ten-
denz‹ der Befragten stets in Betracht zu ziehen.

Literatur

Berry, John W./Trimble, Joseph/Olmedo, Esteban (1986): Assessment of Accultu-
ration. In: Walter Lonner/John W. Berry (Hg.): Field methods in cross-cultural 
research. Newbury Park (CA), S. 291-324.

–/Kim, Uichol (1988): Acculturation and mental health. In: Pierre Dasen/John W. 
Berry/Norman Sartorius (Hg.): Health and cross-cultural psychology. London, 
S. 207-236.

–/Segall, Marshall H./Kagitcibasi, Cigdem (Hg.) (1997): Handbook of Cross-Cultu-
ral Psychology 3. Social Behavior and Applications. Boston (MA), S. 77-118.

Boehnke, Klaus/Merkens, Hans (1994): Methodologische Probleme des Ost-West-
Vergleichs am Beispiel der Wertforschung zu Kollektivismus und Individua-
lismus. In: Zeitschrift für Sozialisationsforschung und Erziehungssoziologie 
14, S. 212-226.

Bourhis, Richard u.a. (1997): Immigration und Multikulturalismus in Kanada: Die 
Entwicklung eines interaktiven Akkulturationsmodells. In: Amélie Mummen-
dey/Bernd Simon (Hg.): Identität und Verschiedenheit. Zur Sozialpsychologie 
der Identität in komplexen Gesellschaften. Bern, S. 63-108.

Bronfenbrenner, Urie (1981): Die Ökologie der menschlichen Entwicklung. Natür-
liche und geplante Experimente. Stuttgart.

Deutsche Shell (2003): Jugend 2002: Zwischen pragmatischem Idealismus und 
robustem Materialismus. Frankfurt a.M.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


INTERKULTURELLE WERTE – INTERKULTURELLE WELTEN? 261

El-Menouar, Yasemin/Fritz, Martin (2009): Sozioökonomische Entwicklung und 
Wertvorstellungen in elf Regionen der Türkei. In: Kölner Zeitschrift für Sozio-
logie und Sozialpsychologie 61, S. 535-561.

Hermann, Dieter (2003): Werte und Kriminalität. Konzeption einer allgemeinen 
Kriminalitätstheorie. Wiesbaden.

Hofstede, Geert (1980): Culture’s Consequences: International differences in work 
related values. Beverly Hills.

Inglehart, Ronald (1989): Kultureller Umbruch. Wertewandel in der westlichen 
Welt. Frankfurt a.M.

Kalter, Frank/Granato, Nadia (2002): Demographic change, educational expansion 
and structural assimilation of immigrants. In: European Sociological Review 
18, S. 199-216.

Klages, Helmut/Hippler, Hans-Jürgen/Herbert, Willi (1995): Werte und Wandel. 
Ergebnisse und Methoden einer Forschungstradition. Frankfurt a.M.

Knafo, Ariel/ Schwartz, Shalom H. (2001): Value Socialization in Families of Isra-
eli-Born and Soviet-Born Adolescents in Israel. In: Journal of Cross-Cultural 
Psychology 32, H. 2, S.213-228.

Miethe, Terence D. (1985): The validity and reliability of value measurements. In: 
Journal of Psychology 119, S. 441-453.

Morgenroth, Olaf/Merkens, Hans (1997): Wirksamkeit familialer Umwelten türki-
scher Migranten in Deutschland. In: Bernhard Nauck/Ute Schönpflug (Hg.): 
Familien in verschiedenen Kulturen. Stuttgart, S. 303-323.

Öztoprak, Ümit (1997): Werteorientierung türkischer Jugendlicher im Generatio-
nen- und Kulturvergleich. In: Jürgen Reulecke (Hg.): Spagat mit Kopftuch. Es-
says zur Deutsch-Türkischen Sommerakademie. Hamburg, S. 418-455.

Parsons, Talcott (1980): Über den Begriff ›Commitments‹. In: Ders.: Zur Theorie 
der sozialen Interaktionsmedien. Opladen, S. 183-228.

Phinney, Jean S. (1998): Ethnic Identity in Adolescents and Adults. Review of Re-
search. In: Pamela Balls Organista/Kevin M. Chun/Gerardo Marin (Hg.): Rea-
dings in Ethnic Psychology. London, S. 73-100.

–/Ong, Anthony/Madden, Tanya (2000): Cultural Values and Intergenerational 
Value Discrepancies in Immigrant and Non-Immigrant Families. In: Child De-
velopment 71, S. 528-539.

Rokeach, Milton (1973): The nature of human values. New York.
Sackmann, Rosemarie (2001): Kollektive Identität, Assimilation und Integration. 

Arbeitspapier Nr. 20/2000 des Instituts für Interkulturelle und Internationale 
Studien der Universität Bremen. Bremen.

Schwartz, Shalom (1992): Universals in the structure and content of values: Theo-
retical advances and empirical tests in 20 countries. In: Advances in Experi-
mental Social Psychology 25, S. 1-65.

– (1993): Comparing Value Priorities across Nations. Invited Address at XXIV Con-
gress of the Interamerican Society of Psychology. July 1993. Santiago (Chile).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HACI-HALIL USLUCAN262

Schrader, Achim/Nikles, Bruno/Griese, Hartmut (1979): Die zweite Generation. 
Sozialisation und Akkulturation ausländischer Kinder in der Bundesrepublik. 
Königstein/Ts.

Smith, Peter/Schwartz, Shalom (1997): Values. In: John W. Berry/Marshall Segall/
Cigdem Kagitcibasi (Hg.): Handbook of Cross-Cultural Psychology 3. Social 
Behavior and Applications. Boston (MA), S. 77-118.

Steinbach, Anja/Nauck, Bernhard (2005): Intergenerationale Transmission in Mi-
grantenfamilien. In: Urs Fuhrer/Haci-Halil Uslucan (Hg.): Familie, Akkultu-
ration und Erziehung. Stuttgart, S. 111-125.

Uslucan, Haci-Halil (2008). Die Parallelgesellschaft der Migrantencommunities 
in Deutschland: Fakt oder Fiktion? In: Erich H. Witte (Hg.): 23. Hamburger 
Symposium zur Methodologie der Sozialpsychologie. Schwerpunktthema: 
Werte. Lengerich, S. 276-298.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247 - am 14.02.2026, 18:09:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

