
3.3 Phänomenologische Bildtheorien

»Gedanken ohne Inhalt sind leer.« Diese andere Hälfte des Kant’schen
Diktums504 sei der Behandlung der phänomenologischen Bildtheorien
vorangestellt, mit der Ergänzung, dass es jeweils die Subjekte sind,
die diese Begriffe – oder auch Zeichen – aufgrund eigener Wahrneh-
mungserfahrungen mit Inhalt und Bedeutung füllen können, um sie
in das eigene Denk- bzw. Äußerungsrepertoire zu integrieren.

Man muss festhalten, dass das phänomenologische Denken Vor-
läufer gehabt hat: Alloa geht so weit, in Aristoteles mit seiner Hin-
wendung zur Empirie einen Phänomenologen avant la lettre zu se-
hen,505 hatte er doch gegen Platon die Meinung vertreten, dass das
Wesen der Dinge in ihnen selber und nicht in einer jenseitigen Ideen-
schau zu entdecken sei. Ebenso kann man Herders sensualistische
Position – er war nach eigenem Bekunden vom englischen Empiris-
mus und vom französischen Materialismus inspiriert – nennen, denn
er hatte bereits das Bild als Vorstellung eines Gegenstandes mit der
Wahrnehmung verbunden.506

Hier geht es nun um Deutung von Erfahrungen und Bilderfah-
rungen, denn Bildphänomene erscheinen – wie andere φαίνόμενα –
und sind Objekte unserer Wahrnehmung bzw. Imagination. Dabei
will die moderne Phänomenologie keineswegs die platonische Be-
wertung der Phänomenwelt als nachrangig übernehmen, denn die
Phänomene sind unmittelbar das, was uns gegeben ist. Erstaunlicher-
weise finden sich starke Anklänge an Bergson, da das Bild sich beim
historischen Herder »als Licht gibt«, genauer: in einem Zwischen-
bereich zwischen Bildträger und Subjekt, wo es »außer Licht« nichts
gibt. Dabei machen wir uns dasjenige im Bildbewusstseinsakt zu
eigen, »was im Konstruktivismus der Sinne als Sehen produziert
wird.507« Und dies ist ganz sicher kein semiotischer Ansatz.

Dummett und Soldati haben aber darauf hingewiesen, dass ana-
lytische Philosophie und Phänomenologie ursprünglich gemeinsame

430

Der philosophische Bilderstreit

504 Die andere Hälfte des Kant-Zitats »Anschauung ohne Begriffe ist blind«) war der
Behandlung der Semiotik vorangestellt worden, da sie als gegen die Phänomenologie
gerichtet verstanden werden kann.
505 Alloa, Das durchscheinende Bild, S. 63 ff spricht hier von »Protophänomeno-
logie«.
506 Simon, Herders Bildtheorie, in: Neuber/Veressov (Hg.), Das Bild als Denkfigur,
S. 139–152, hier S. 139 ff.
507 a. a.O., S. 148.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wurzeln gehabt und sich auch gegenseitig rezipiert hätten,508 doch
dann – seit dem linguistic turn und der weiteren Entwicklung der
Phänomenologie in Richtung einer Existenzphilosophie bei Heideg-
ger und Sartre – verschiedene Wege gegangen seien, um späterhin
keinerlei Notiz mehr voneinander zu nehmen, ja sogar bis hin zu
einer »fast vollständigen gegenseitigen Missachtung«.509 Zu suspekt
war den in der Regel sprachphilosophisch orientierten Analytikern
nach Wittgenstein die Gründung in der unmittelbaren Erfahrung.
Parallel zu den oben geschilderten drei bildsemiotischen Positionen
sollen hier drei bildphänomenologische Positionen samt ihren onto-
logischen Implikationen vorgestellt werden, bei denen sich interes-
santerweise unter umgekehrten Vorzeichen wieder eine quasi-idea-
listische, eine materialistische und eine beide vermittelnde Position
findet.

3.3.1 Zur Begründung der modernen Phänomenologie durch
Edmund Husserl (1859–1938)

Den Startschuss zur modernen Phänomenologie in Deutschland und
Frankreich mit ihrer Hinwendung zur subjektiven Wahrnehmung
von Lebenswelt in ihrer ganzen Phänomenalität in Deutschland und
Frankreich gab Edmund Husserl, mit seiner Absicht, »zu den Dingen
selbst« zu gehen und dem philosophischen Denken eine neue Unmit-
telbarkeit zugrunde zu legen. Ursprünglich als Assistent von Weier-
straß in der mathematischen Grundlagenforschung zu Hause, wech-
selte er unter dem Einfluss Brentanos in die Philosophie, behielt aber

431

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

508 vgl. Dummett, Ursprünge der analytischen Philosophie, und Soldati, Bedeutung
und psychischer Gehalt. Eine Untersuchung zur sprachanalytischen Kritik von Hus-
serls früher Phänomenologie. Auf S. 13 f berichtet Soldati von bemerkenswerten
Ähnlichkeiten in der Philosophie Stouts mit der von Husserls Lehrer Brentano, auch
mit der von Stumpf, Twardowski, Ehrenfels und Husserl selber, vom Briefwechsel des
letzteren mit Frege über 15 Jahre hinweg, und darüber, dass Russell Husserls Logische
Untersuchungen mit ins Gefängnis genommen habe. Auch Carnap habe in Der logi-
sche Aufbau der Welt noch explizit auf Husserls Lehre der ›phänomenologischen
Enthaltung‹ zurückgegriffen; und Tarski habe in seiner berühmten Abhandlung zum
Wahrheitsbegriff auf Husserls Lehre der ›semantischen Kategorien‹ hingewiesen.
Chisholm hatte in seinem Werk Perceiving schon 1957 Brentanos Lehre der Inten-
tionalität besprochen! Aber Husserl (und auch Brentano) fassen eben Gehalt nicht
ausschließlich als sprachlichen Gehalt auf.
509 Soldati, a. a.O., S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Interesse an Letztbegründung, schon in seinem ersten philosophi-
schen Hauptwerk, den epochemachenden Logische(n) Untersuchun-
gen, bei.510 (Der philosophisch-mathematische Grundlagenstreit war
bereits mit Frege in die erste – logizistische – Phase getreten.)

3.3.1.1 »Objektivistischer Schein« und fundierende Subjektivität

In seiner Krisis der Europäischen Wissenschaften hatte Husserl
Nietzsches Begriff der Lebenswelt und dessen Rationalismuskritik
aufgenommen, ohne jedoch in dessen Irrationalismus zu verfallen,
und wirkte so wie dieser auch auf Wissenschaftskritiker wie etwa
Feyerabend. Um Letztbegründung geht es auch hier, aber auch um
mehr: Seine Krisisschrift hat auch einen politischen Hintergrund. In
dem vorangegangenen Wiener Vortrag von 1935 betont er:

»Die Krise des europäischen Denkens hat nur zwei Auswege: Den Unter-
gang Europas in der Entfremdung gegen seinen eigenen rationalen Lebens-
stil, den Verfall in Geistfeindschaft und Barbarei, oder die Wiedergeburt
Europas aus dem Geiste der Philosophie durch einen den Naturalismus end-
gültig überwindenden Heroismus der Vernunft.«511

Die später daraus entstandene »Krisisschrift« mit dem Untertitel »Ei-
ne Einleitung in die phänomenologische Philosophie« bietet auch sol-
chen Lesern »Zugang zur Philosophie Husserls, denen seine früheren
Werke mehr oder weniger fremd geblieben waren«.512 Sie soll daher
auch hier einleitend am Anfang stehen.

Husserl kritisiert bereits in §2 die »positivistische Reduktion der

432

Der philosophische Bilderstreit

510 Nach Thomas, Husserl. Zur Genesis einer spätbürgerlichen Philosophie, S. 19 war
Husserl schon 1886 zum Protestantismus konvertiert (folgerichtig, da »Elemente jü-
discher Philosophie […] für die Phänomenologie Husserls ganz offensichtlich nicht
prägend geworden« sind); er habe »mit dem Übertritt zum Protestantismus […] sei-
nen persönlichen Frieden gefunden« (ebd., S. 30). Ihm wurde aber nach seinen phi-
losophischen Stationen inWien, Halle, Göttingen und zuletzt Freiburg ebendort 1933
wegen seiner jüdischen Herkunft die Universitätsprofessur entzogen; er durfte Uni-
versität und Bibliotheken nicht mehr betreten (wobei sein Schüler Heidegger als da-
maliger Rektor eine unrühmliche Rolle spielte). Husserl war davon tief betroffen und
stand den Nürnberger Gesetzen von 1935 fassungslos gegenüber (ebd. S. 44). Er emi-
grierte nicht und starb 1938 vor Beginn des Zweiten Weltkriegs in Freiburg.
511 Husserl, Die Philosophie in der Krisis der gegenwärtigen Menschheit, zitiert nach
Thomas, a. a.O., S. 45.
512 Ströker, Einleitung zu Husserls Die Krisis der europäischen Wissenschaften und
die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Phi-
losophie, S. VII.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Idee der Wissenschaft auf bloße Tatsachenwissenschaft« und den da-
mit einhergehenden »Verlust ihrer Lebensbedeutsamkeit«. Zwar hät-
ten die sog. »positiven« Wissenschaften (von engl. positive: sicher,
gemeint sind die Naturwissenschaften) mit der ihnen zu verdanken-
den »prosperity«, dank ihrer lebenspraktisch so erfolgreichen tech-
nischen Umsetzungen – die Menschen geblendet, doch auch ein
»gleichgültiges Sichabkehren von den Fragen, die für ein echtes
Menschtum die entscheidenden sind«, bewirkt, nämlich den »Fragen
nach Sinn oder Unsinn dieses ganzen menschlichen Daseins«.513 Der
Positivismus enthaupte sozusagen die Philosophie; die zweifellosen
Erfolge der Tatsachenwissenschaften hätten ihnen zwar allgemeine
Bewunderung verschafft, die Wissenschaftler aber auch »im speziali-
sierten Betriebe der positiven Wissenschaften immer mehr zu unphi-
losophischen Fachmännern« werden lassen, zu solchen also, die den
Blick fürs Ganze verlieren.514

So kritisierte Husserl den »objektivistischen Schein« der so er-
folgreichen modernen Wissenschaften, die sich in eine Lebensferne
begeben hätten, die sie von der alltäglichen Welt abschneide.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts nämlich waren es die Strö-
mungen von Naturalismus, Positivismus, Psychologismus und His-
torismus, die sich jeweils auf unterschiedliche Art zu verabsolutieren
trachteten und universale Geltungsansprüche im Namen einer Wis-
senschaftlichkeit erhoben, der man in der Philosophie nacheifern
wollte. Die Philosophie bildete also kein kritisches Gegengewicht
mehr, sondern betrieb logische Grundlagenforschung und wollte da-
mit aus einem Bedürfnis nach Anerkennung heraus dem positivisti-
schen Ideal nacheifern.

Stenger bewertet dies als »Philosophismus, der diesen Entgren-
zungen mit formallogischen allgemein gültigen Erkenntnisprinzipien
zu antworten suchte«:

»Ein Gespräch zwischen diesen beiden Polen schien nicht mehr möglich,
eine wissenschaftstheoretisch paradoxe Konstellation, die bis zum heutigen
Tag ihre Blüten treibt. Was als Wissenschaft Geltung haben können soll,
muss sich empirisch und datentechnisch verifizieren lassen, muss prakti-
sche Relevanz und Effizienz haben und ökonomisch erfolgreich sein. Was
Philosophie heißen darf, muss sich der Erforschung der Grundbedingungen

433

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

513 Husserl, Krisisschrift, S. 3 f.
514 Husserl, a. a.O., S. 4–10.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlicher Erkenntnis widmen, will sie nicht in Weltanschauungen oder
Subjektivismen abdriften.«515

Die angestrebte Objektivität im Namen der »positiven«Wissenschaf-
ten ist für Husserl aber nur scheinhaft, und er verweist auf die le-
bensweltliche Verwurzelung der Wissenschaft treibenden Men-
schen516 mit Erkenntnisinteressen und alltäglichen Problemen, die
im Namen ihrer wissenschaftlichen Legitimation ihre Subjektivität
ausblenden müssen, gleichwohl aber aus ihr zehren.

Wie konnte es so weit kommen? Eine Gelenkstelle in dieser Ent-
wicklung ist für Husserl Galilei, mit dessen kosmologischen Theorien
(gegen Aristoteles) sich die Physik aus der Philosophie löste und ei-
genständig wurde. Galilei experimentierte und beobachtete zwar, war
aber überzeugt, dass »das Buch der Natur in mathematischen Let-
tern« geschrieben sei, und verwendete mathematische Formelsprache
für seine Theorien.

Dies war also das neue Ideal für naturwissenschaftliche Theo-
rien, die sich nunmit demNimbus mathematischer Exaktheit schmü-
cken konnten. Die Mathematisierung der Natur wird wie von selbst

»in eine Verwandlung hineingezogen, durch die sie geradezu zu einer Kunst
wird. Nämlich zu einer bloßen Kunst durch eine rechnerische Technik nach
technischen Regeln Ergebnisse zu gewinnen, deren wirklicher Wahrheits-
sinn nur in einem an den Themen selbst und wirklich geübten sachlich-
einsichtigen Denken zu gewinnen ist. […] Das ursprüngliche Denken, das
diesem technischen Verfahren eigentlich Sinn und den regelrechten Ergeb-
nissen Wahrheit gibt […], ist hier ausgeschaltet.«517

Die »ursprüngliche Sinngebung der Methode« sei verloren gegangen
und damit das lebensweltliche Sinnfundament jeglicher Wissen-
schaft. Ein Denken »mit verwandelten Begriffen, mit ›symbolischen‹
Begriffen« ersetze das »erfahrende, entdeckende, konstruktive Theo-
rien evtl. in höchster Genialität gestaltende Denken«.518 Wasser er-
leben wir nie als H2O.519 An die Stelle der vorwissenschaftlich an-
schaulichen und sinnenhaft erfahrbaren Natur tritt eine idealisierte

434

Der philosophische Bilderstreit

515 Stenger, Philosophie der Interkulturalität. Erfahrung und Welten, S. 142.
516 Husserl, Krisisschrift, S. 74.
517 Husserl, a. a.O., S. 49.
518 a. a.O., S. 50 f.
519 Das Beispiel stammt von Niels Weidtmann, der es weiter ausführt. (Weidtmann,
Phänomenales Bewusstsein und Intentionalität, in: Frank/Weidtmann (Hg.), Husserl
und die Philosophie des Geistes, S. 89–111, hier: S. 104.)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natur, und es beginnt »eine […] sich vollziehende Unterschiebung
der mathematisch substruierten Welt der Idealitäten für die einzig
wirkliche, die wirklich wahrnehmungsmäßig gegebene, die je erfah-
rene und erfahrbare Welt – unsere alltägliche Lebenswelt«.520

Lebensweltliche Bezüge geraten dabei in den Hintergrund, wie
in der Geometrie, die sich von der praktischen Sinnstiftung der Land-
vermessungskunst löste und immer weiter idealisierte. Es sind diese
Trends zur Idealisierung und die damit einhergehende »Weltver-
lorenheit der positiven Wissenschaften«,521 die Husserl kritisiert.

Denn Rationalität ist nicht freischwebend, sie ist ohne Subjekte
nicht denkbar, und diese sind nicht ohne Lebenswelt denkbar.

Deshalb ist Husserl die Abgrenzung vom Psychologismus auch
in der Logik so wichtig, und er hatte sich schon in seiner ersten phi-
losophischen Veröffentlichung, den Logischen Untersuchungen
(LU), damit beschäftigt.

»During the second half of the nineteenth century the discipline of psychol-
ogy, in spite of pioneering work of, amongst others, Herbart, Lotze, Wundt,
and Stumpf, had not yet clearly distinguished itself from philosophy, and
had by no means declared its independence from it. Symptomatically, for
example, all psychologists just mentioned occupied chairs of philosophy,
and all of them wrote about ethics, logic, and metaphysics, as well as about
topics belonging unproblematically within empirical or experimental psy-
chology.«522

So wird in den Debatten der damaligen Zeit die Logik als ein Teil der
Psychologie dargestellt, die sich von dieser wie ein Teil vom Ganzen
bzw. wie die Kunst zur Wissenschaft verhalte. Denn »die Logik ist
eine psychologische Disziplin, so gewiss das Erkennen nur in der Psy-
che vorkommt und das Denken, das sich in ihm vollendet, ein psy-
chisches Geschehen ist«.523

Doch es geht Husserl in der Logik nicht um zufällige, sondern
notwendige Regeln des Denkens, »nicht wie wir denken, sondern, wie
wir denken sollen« zeichne die Logik als normative Wissenschaft aus,
und es sei »ebenso ungereimt, dieMoral vomLeben herzunehmen«.524

435

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

520 a. a.O., S. 52 f.
521 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 161.
522 Bell, Husserl, S. 4.
523 Die Psychologismuskritik Husserls befindet sich erstmalig in den Logischen Un-
tersuchungen, Band I, S. 50–191, hier S. 51 f, wo er sich u. a. auf Lipps Grundzüge der
Logik von 1893 (Zitat in FN 2) bezieht.
524 Husserl, Logische Untersuchungen I, S. 53.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Husserl will mehr als die bloß empirische Gemeingültigkeit von
oft anzutreffenden Gesetzmäßigkeiten des Denkens oder von Denk-
weisen mit lediglich relativer Gültigkeit.525 Seine mathematische
Vorbildung treibt ihn zur Begründung und Verankerung des lebens-
weltlich bedeutsamen Tuns, und zwar in einer transzendentalen Sub-
jektivität. Das zieht ihn zu Descartes und seinen Rückgang auf das
wirklich Unbezweifelbare im ego cogito. Dieser hatte auf dem cogito
aufbauend das Modell einer mathesis universalis, einer universalen
Wissenschaft, entwickelt, für die er das Bild eines Baumes entworfen
hatte, in dessen Ästen sich lebensdienliche Wissenschaften wie Medi-
zin, Dioptrik, Technik, Mechanik, aber auch Ethik aus dem Stamm
heraus ausdifferenzieren, und dessenWurzeln in derMetaphysik ver-
ankert sind.526 Es ist wohl diese Kombination eines Grundes in ratio-
naler Subjektivität und ihm folgender lebensdienlicher Wissenschaft,
die Husserl an Descartes fasziniert. Und es gibt noch einen Grund: Bei
Descartes tritt die Logik der Erfahrung neben die der Mathematik,527
denn es gibt Fragen, die durch Experiment entschieden werden müs-
sen. Das neue Ideal ist das Begreifen der Phänomene (nicht wie in der
Scholastik das Ergründen der Wesenheiten der Dinge). Aus der
Wechselbeziehung von Prinzipien (jede wissenschaftliche Induktion
setzt ein Modell voraus) und Folgerungen aus Experimenten sieht
Descartes das Wesen und den Fortschritt der Wissenschaften be-
gründet.528

Und so will Husserl auch nicht einen naiven unreflektierten Be-
griff von Lebenswelt, sondern eine Wissenschaft von der Lebens-
welt,529 in der von Erfahrungen geprägte Subjekte sich mit den sie
umgebenden Phänomenen in Beziehung setzen. Denn die phainome-
na sind anders als bei Platon nicht bloß sekundäre Abbilder des Ei-
gentlichen, sie sind zunächst alles, was wir haben, und Phänomene

436

Der philosophische Bilderstreit

525 Husserl, a. a.O., S. 110–124.
526 s. Münnix, Mit Rationalismus gegen Hexen- und Teufelswahn. Descartes’ (Be-)
Gründung der modernen Vernunft, in: EU 2/1997 (»Vernunft oder Vernünfte?«),
S. 13–18, hier S. 16.
527 Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Geschichte der neueren Philosophie,
S. 470.
528 Cassirer, a. a.O., S. 478. (Vgl. Husserl, Krisisschrift, S. 88: »Man übersehe nicht
den neuen Begriff von ›Phänomen‹, der zum ersten Mal mit der Cartesischen Epoché
erwächst.«)
529 Husserl spricht in der Krisisschrift §51 von einer »Ontologie der Lebenswelt«.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für uns, sie erscheinen uns. Es geht also um unsere je eigenen Wahr-
nehmungserfahrungen.

In einem Punkt geht Husserl aber tiefer als der Rationalist Des-
cartes. Zur Erfahrung gehört bei Husserl nicht nur äußere Erfahrung
(auch Wahrnehmung und Einsehen gehört zu Descartes’ cogito530),
sondern auch inneres Erleben. Descartes nämlich habe die transzen-
dentale Subjektivität, die Husserl als Begründungsinstanz vor-
schwebt, gerade verfehlt:531 Descartes’ »vordringliches Interesse am
Objektivismus« (K §19) habe dazu geführt, dass er das, was er »schon
in Händen hatte, sich wieder entgleiten ließ« (§17).532 Denn sein
cogito ist nicht individuell, subjektiv, das, was später Heidegger das
»Jemeinige« nennen wird. Descartes hatte nicht den ganzen Men-
schen einschließlich seines Leibes im Auge gehabt und – wie übrigens
später auch Kant – streng zwischen mens sive animus sive intellectus
unterschieden (§18). Doch für Husserl ist es vielmehr zunächst der
Erlebnisstrom, durch den ein Subjekt sich als Subjekt bewusst wird.
(In der V. Cartesianischen Meditation beschreibt er die »Eigen-
heitlichkeit als die Sphäre der Aktualitäten und Potentialitäten des
Erlebnisstromes«.533)

»Um es anders zu sagen: Jenseits der Gegenstellung von ›Rationalität‹ und
›Psychologie‹ entwickelt Husserl so etwas wie einen Forschungsblick, der
Erlebnisqualitäten und -formen und Rationalitätsgründe und -formen hin-
sichtlich ihrer Bedingungsstruktur radikalisiert. Als Ergebnis tritt die Phä-
nomenologie auf, und ihr Markenzeichen wird sein, nicht mehr nur For-
schung mit vorausgesetzter Vernunft zu betreiben, sondern die Vernunft
selber zum Forschungsthema zu erheben.«534

Es geht also damit auch ganz generell um eine Erforschung des Be-
wusstseins und seiner Strukturen, in denen unser Verhältnis zur
objektiven Welt gründet, für Quentin Lauer ein »triumph of subjec-
tivity«, der schließlich sogar einen Übergang zum Existentialismus
ermöglicht habe.535

437

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

530 Descartes, Prinzipien der Philosophie, S. 8.
531 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 26 ff.
532 Husserl, Krisisschrift, §19 und §17, S. 82 f und 89 f.
533 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 103 ff (§46).
534 Stenger, a. a.O., S. 143.
535 Lauer, The Triumph of Subjectivity. An Introduction to Transcendental Pheno-
menology, S. 175 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.3.1.2 Phänomenologische Reduktionen und Epoché

Um die »ursprüngliche Sinngebung der Methode […] von aller unbe-
fragten Traditionalität« zu befreien, ist also eine Rückbesinnung auf
den »Urboden, die unmittelbar anschauliche Welt«, nötig.536 Bisheri-
ge Rückbesinnung sei bisher immer bei einer idealisierten Natur ste-
hen geblieben, doch habe diese Idealisierung durch »das freie Um-
phantasieren dieser Welt« eine Methodik geschaffen, die sich vererbt
und zur »Sinnüberdeckung und Sinnverwandlung« führe und zur
»Verflachung, Verunklärung bei der Übernahme andererseits schon
präzisierter Ideen, die nun andere Weisen der Vagheit annehmen:
[…] als entleerte und zu bloßenWortbegriffen verdunkelte Ideen.«537

So könne es passieren, dass jede neue Entdeckung zugleich auch Ver-
deckung sei, und ein sinnentleertes technisches Denken und Tun ent-
stehe.538

»In der geometrischen und naturwissenschaftlichen Mathematisierung
messen wir so der Lebenswelt ein wohlpassendes Ideenkleid an, das der
sogenannten objektivwissenschaftlichen Wahrheiten, […] was wie den
Wissenschaftlern, so den Gebildeten als die ›objektiv wirkliche und wahre‹
Natur die Lebenswelt vertritt, sie verkleidet. Das Ideenkleid macht es, dass
wir für wahres Sein nehmen, was eine Methode ist.«539

Er ist daher nötig, gemäß dem Vorbild des Descartes, auf einen unbe-
zweifelbaren Grund des Ganzen zurückzugehen, auf die »Naivität des
Lebens«, und so die »Naivität der Wissenschaften und der traditio-
nellen objektivistischen Philosophie zu überwinden«,540 denn

»es fehlte also und fehlt noch fortgesetzt die wirkliche Evidenz, in welcher
der Erkennend-Leistende sich selbst Rechenschaft geben kann über alle
durch Sedimentierung bzw. Traditionalisierung verschlossenen Sinnes-Im-
plikationen, also über die beständigen Voraussetzungen seiner Gebilde, Be-
griffe, Sätze, Theorien.«541

Dieser radikale Rückgang soll also auch Theorien und zu Selbstver-
ständlichkeiten geronnene Überzeugungen hinterfragen, wie z.B.
unsere Formen von Raum und Zeit, und ist daher der Dekonstruktion

438

Der philosophische Bilderstreit

536 Husserl, Krisisschrift, S. 50 und 53.
537 a. a.O., S. 51 ff und 81.
538 a. a.O., S. 57 und 61.
539 a. a.O., S. 55. (Hervorhebungen durch Husserl)
540 a. a.O., S. 64.
541 a. a.O., S. 56.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Derridas vergleichbar. Und schon in den Logischen Untersuchungen
wird deutlich, dass zu diesen zu dekonstruierenden Theorien auch der
»Irrtum der Bildertheorie«, die Theorie der Repräsentation gehört,
nach der sich Gegenstände im Bewusstsein abbilden, sich »draußen«
das Ding selbst befinde, im Bewusstsein aber als sein Stellvertreter
ein Bild sei. Das Bild projiziert also kein Abbild seiner selbst nach
innen. Die »rohe Sprechweise von inneren Bildern« (LU II/1 421 ff)
dürfe in der deskriptiven Psychologie (und erst recht in der reinen
Phänomenologie) nicht geduldet werden. Und damit übertrage sich
diese Kritik auch auf den Repräsentations- bzw. Abbildgedanken in
der Zeichentheorie (LU II/1 424).

Dazu gehört auch notwendig eine Dekonstruktion der objekti-
ven Zeit, will man denWeg zum Phänomen des inneren Zeitbewusst-
seins finden.542

Die eigentliche Theorie der phänomenologischen Reduktion
wird dann im ersten Band der Ideen ausgearbeitet.543 Hier nun geht
es um »Wesensschau«. (Der Schlachtruf »zu den Sachen selbst!« trifft
also wohl nur auf die erste, die deskriptive Phase Husserls zu.) Gemäß
dem Cartesischen Vorgehen544 geht es um Ausschaltung des Zufäl-
ligen, Unwesentlichen, um Abbau von Vorurteilen und Vormeinun-
gen. (Das ist ganz im Sinne von Bacons Idolenlehre, der – 30 Jahre vor
Descartes geboren – mit seiner Erkenntniskritik und der Analyse von
vier Arten von Vorurteilen (idolae) auch an vierter Stelle idolae thea-
tri, hinderliche Vorurteile im Wissenschaftsbetrieb, eliminieren will,
speziell solche, die auf Aristoteles zurückgehen.545)

Diese erste Stufe eines Rückgangs nennt Husserl Epoché und
meint damit eine radikal skeptische Haltung, die »das Universum al-
ler seiner bisherigen Überzeugungen in Frage stellt, vorweg jeden
Urteilsgebrauch von denselben verwehrt, und auch jede Stellungnah-
me zu ihrer Gültigkeit oder Ungültigkeit.«546 Diese Urteilsenthaltung
sieht also alle bisherigen Denkgebilde rein als Phänomene, von denen
auch alle theoretischen und praktischen Interessen abgezogen werden
müssen.547 Husserl redet auch von »Einklammerung«, denn vom

439

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

542 Husserl, Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins, S. 4–9.
543 Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch, §26–62.
544 vgl. Descartes, Die Prinzipien der Philosophie, S. 26–28.
545 Bacon, Novum Organon I, §38–69.
546 Husserl, Krisisschrift, S. 83
547 Fasching, Phänomenologische Reduktion und Mushin, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kontingenten muss abgesehen werden, es muss gleichsam »außer
Kraft« gesetzt werden, auch wenn es weiter noch da ist.548

Dem entspricht »mit der Ansetzung des Nichtseins« die hypo-
thetische Annahme einer Gegenthese, »die also die Mitunterlage des
Zweifelsversuchs bildet«.549 Während diese erste Stufe der Reduktion
das cogito und seine »Entkleidung« betrifft, bezieht sich die zweite,
die phänomenologische Reduktion, auf das cogitatum:550 Denn mit
ihr wird jede beurteilbare Gegenständlichkeit des Mundanen »einge-
klammert«, alle auf diese natürliche Welt bezogenen Wissenschaften
sollen ausgeschaltet werden, indem man das, was sie als gültig be-
anspruchen, nicht einfach übernimmt, des weiteren sogar »diese gan-
ze natürlicheWelt, die beständig ›für uns da‹, ›vorhanden‹ ist, und die
immerfort dableiben wird, als bewusstseinsmäßige ›Wirklichkeit‹,
auch wenn es uns beliebt, sie einzuklammern«.551

»In order that meaning be given to the war cry of phenomenology in its
struggle with positivism ›to things themselves‹ it was necessary to develop
precisely those techniques that would enable the subject to eliminate, both
from consciousness and its object those elements of contingency that make
doubt possible.«552

Die Kommentatoren sind sich uneins, wie viele Stufen phänomeno-
logischer Reduktion es de facto bei Husserl gibt: Brauner z.B. spricht
von deskriptiver, eidetischer (Zeitbegriff!), transzendentaler und ab-
soluter Reduktion, wobei letztere auf »einen absoluten sinngebenden
Grund« führen soll.553 (Die Begriffe wählt er parallel zu den in Hus-
serls Denken auffindbaren Phasen.) Lauer hingegen macht sechs Stu-
fen aus (als »basic phenomenological techniques«) und betont, dass
Husserl sein Leben lang nach weiteren Formen gesucht hat, die seine
Schüler dann irgendwann nicht mehr mitmachten: 1. die psychologi-
sche Reduktion, die hinter die Idealisierungen des Bewusstseins zu-
rückgehen soll (was auch wichtig im Kampf gegen den Psychologis-
mus gewesen sei), 2. die eidetische Reduktion als Rückbau von
ideellen Konstrukten (interessant: Der Rückbau einer sich dogmati-

440

Der philosophische Bilderstreit

548 Husserl, Ideen I, S. 63.
549 a. a.O., S. 63 f.
550 Lauer, The Triumph of Subjectivity, S. 52.
551 Husserl, Ideen I, S. 65.
552 Lauer, a. a.O., S. 47.
553 Brauner, Die Phänomenologie Edmund Husserls und ihre Bedeutung für soziolo-
gische Theorien, S. 31 und 29.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sierenden und universalisierenden Ontologie macht auch regionale
Ontologien möglich!554), 3. Ideation oder Ideierung (auch eidetische
Variation zwecks »Wesensschau«), 4. Phänomenologische Reduktion
als »Reinigung« des Subjekts von phänomenalen Gewissheiten,
5. Übergang vom reinen Subjekt zum transzendentalen Ego (denn
das solchermaßen von Ballast befreite Subjekt werde zur apriorischen
Quelle aller Objektivität), und 6. schließlich »final reduction: a pure
flow of consciousness. […] The ultimate aim of all phenomenological
method is an intuition of essence.«555

Das ist auch der Grund, weshalb Fasching eine Parallele zum
Zen-Buddhismus zieht: Auch in Zazen-Meditationen (die das Sitzen
mit dem Gesicht zu einer leeren Wand praktizieren) gehe es um ein
graduelles Leerwerden (sunyata), bis hin zu einer Stufe, die mit
»Mushin« (»Nicht-Geist«) bezeichnet wird, »ein Zustand des Sei-
ner-nicht-bewusst-Seins bzw. Sich-nicht-Objektivierens«.556 (Es han-
delt sich in beiden Fällen um einen negativen, Ontifikationen ab-
bauenden Schritt, wobei hier wie dort dieses Negative produktiven
(d.h. freilegenden, positiven) Charakter hat. Die Gegenstandslosig-
keit als Selbstlosigkeit führe auf ein Geschehen des Anwesens von
Wirklichkeit: Ein sich aller Inhalte entkleidendes Bewusstsein befin-
det sich schließlich im Fluss mit allem, nur dass es bei Husserl noch
originäre Wesens»schau« geben soll, während die Zen-Meditation
den Geist auch von der Fixierung auf das Sehen weglenken muss.
Doch für Fasching gerät »das Sehenwollen der Phänomenologen im
letzten […] an einen Punkt, der jenseits des Bereichs des Sehens liegt,
der nicht mehr als Gegenstand fassbar ist. Die Schau gerät an ihre
Grenze.«557

Das reine Erscheinen soll zum Erscheinen gebracht werden.
Husserls Grundanliegen ist die Rehabilitierung des seit Platon als
sekundär verachteten Phänomenalen, denn »das Erscheinen ist un-
hintergehbares Urgeschehen derWirklichkeit«.558 Das macht die Phä-
nomenologie als Wissenschaft von den Phänomenen zur Grund-
wissenschaft.559

441

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

554 Husserl, Ideen I, §9 (S. 23 ff): »Region und regionale Eidetik«, sowie auch §149
(S. 344ff): (»Die vernunfttheoretischen Probleme der regionalen Ontologien«).
555 Lauer, The Triumph of Subjectivity, S. 50–62.
556 Fasching, a. a.O., S. 11.
557 ebd.
558 Fasching, a. a.O., S. 22 ff.
559 Brauner, a. a.O., S. 27.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Am Ende der Reduktionen steht das reine und transzendentale
Subjekt, ohne das keinerlei Sinngebung in der Lebenswelt möglich
wäre, nämlich die wie bei Descartes

»absolut apodiktische Evidenz ›Ich bin‹ steht (mir) zu Gebote. […] Also
mein gesamtes erfahrendes, denkendes, wertendes und sonstiges Aktleben
verbleibt mir, und es läuft ja auch weiter, nur dass das, was mir darin als ›die‹
Welt, als die für mich seiende und geltende vor Augen stand, zum bloßen
›Phänomen‹ geworden ist, und zwar hinsichtlich aller ihr zugehörigen Be-
stimmungen.«560

Während Husserl sich mit seiner Wissenschaft von den Phänomenen
als Empiriker sieht (nämlich mit einer Erforschung des Bewusstseins
und seiner Korrelate) und dabei empirische gegen dogmatische Wis-
senschaften setzt – andererseits aber auch »Tatsachenwissenschaften
gegen »Wesenswissenschaften«561 –, gibt es, wie man sah, aber auch
Züge einer idealistischen Metaphysik,562 und das wird beim Thema
Weltkonstitution noch deutlicher werden.

Seine Phänomenologie als Metaphysikkritik nämlich schließt,
darauf legt er Wert, »nur jede naive, mit widersinnigen Dingen ope-
rierende Metaphysik aus, nicht aber Metaphysik überhaupt.«563

3.3.1.3 Das intentionale Bewusstsein

Wie ist es möglich, dass die am Boden der Reduktionen als Residuum
verbleibende reine Subjektivität Bedingung der Möglichkeit für jede
Objektivität ist? Eine besondere es charakterisierende Eigenschaft des
subjektiven Bewusstseins tritt mit der reduktiven Analyse zutage: die
Grundstruktur der Intentionalität.

Husserl übernimmt den Begriff der Intentionalität, der eigent-
lich bereits antike und scholastische Wurzeln hat,564 von seinem Wie-

442

Der philosophische Bilderstreit

560 Husserl, Krisisschrift, S. 85.
561 Husserl, Ideen I, §7 (S. 20 f)
562 Brauner, a. a.O., S. 29 f. Hingegen trägt §55 in Husserl, Ideen I, (S. 120 ff) die
Überschrift »Alle Realität nur seiend durch ›Sinngebung‹. Kein ›subjektiver Idealis-
mus‹ (!)«.
563 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 160.
564 Caston, Intentionality in Ancient Philosophy, in: Zalta (Hg.), Stanford Encyclope-
dia of Philosophy. (http://plato.stanford.edu/entries/intentionality-ancient/). Alloa,
Das durchscheinende Bild, S. 11 und 70 vermerkt, dass eine Relektüre von Aristote-
les’ De anima, wie sie schon Brentano betrieb, aber auch der Husserl-Schüler Heideg-
ger (der später Aristoteles zur Einführung in die Husserl’sche Phänomenologie be-

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner Lehrer Brentano und baut ihn weiter aus, sodass er zu einem der
Grundbegriffe seiner Phänomenologie wird. Brentano hatte als zen-
trale Eigenschaft des Mentalen eine »Beziehung auf einen Inhalt, die
Richtung auf ein Objekt« ausgemacht: »In der Vorstellung ist etwas
vorgestellt, in dem Urtheile ist etwas anerkannt oder verworfen, in
der Liebe geliebt, im Hasse gehasst, in dem Begehren begehrt,
usw.«565 Es ist diese Gerichtetheit des Bewusstseins, die sich auf etwas
bezieht und für Inhalte des Mentalen sorgt.

Bereits in den »Logischen Untersuchungen« macht Husserl
deutlich, was alles zu solchem Bewusstsein gehört: Über Descartes’
cogito hinausgehend (der hatte dazu »Einsehen, Wollen, Einbilden
und Wahrnehmen«566 gezählt) nennt Husserl »Wahrnehmungen,
Phantasie- und Bildvorstellungen, die Akte des begrifflichen Den-
kens, die Vermutungen und Zweifel, die Freuden und Schmerzen,
die Hoffnungen und Befürchtungen, die Wünsche und Wollungen,
u. dgl., so wie sie in unserem Bewusstsein vonstattengehen, Erlebnis-
se oder Bewusstseinsinhalte« (LU II/1 347).567

Alle intentionalen Erlebnisse zusammen machen das Bewusst-
sein aus, und dazu gehören auch die objektiv schwer zu fassenden
Qualia, ganz subjektive Empfindungen wie z.B. der Geschmack eines
besonderen Rotweins. Weidtmann weist auf diese unhintergehbare
und von außen nicht zu beschreibende Dimension von Subjektivität
hin, die nur von innen erlebt werden kann. »Jede bloß messende Be-
schreibung stellt deshalb eine Abstraktion dar, die den Gegenstand
nie in seiner Fülle zu fassen vermag. […] Nun ist der intentionale
Gegenstand freilich immer einem Subjekt gegeben. Man könnte da-
raus folgern, auch der intentionale Gehalt des Bewusstseins sei ›bloß
subjektiv‹. Das freilich würde Husserls Anliegen geradezu auf den

443

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

nutzte), Aristoteles als Phänomenologen avant la lettre ausweisen kann, da dieser
nicht nur die Grundstruktur der Intentionalität, Bewusstsein von etwas zu sein, be-
reits formuliert, sondern auch φαίνόμενα in seiner Platon-Kritik nicht als sekundär,
sondern als Grundlage aller Forschung sieht und Lebensweltorientierung anmahnt.
Doch diese Verwandtschaft war Husserl nicht bewusst, er hatte eher einen »persön-
lichen Hang zu Platon, dessen Gedanken einer Einsicht in die Idee er als Vorbild seiner
eidetischen Wesensschau ansah«. (ebd., S. 69)
565 Brentano, Psychologie vom empirischen Standpunkt, S. 124.
566 Descartes, Die Prinzipien der Philosophie, S. 8.
567 In LU II/1 §86 erörtert Husserl drei Begriffe von Bewusstsein, reflektiert ihren
Zusammenhang und kritisiert den Rückgang Brentanos auf auf die scholastische Vor-
stellung von »mentaler Inexistenz« bei psychischen Akten oder intentionalen Erleb-
nissen.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kopf stellen.«568 Denn es geht um die Erforschung des Bewusstseins
und seiner Korrelate.

Intentionalität als Grundstruktur des Bewusstseins bedeutet al-
so, »Bewusstsein von etwas zu sein«, im expliziten cogito gilt zum
Beispiel:

»Wahrnehmen ist Wahrnehmen von etwas, etwa einem Dinge; ein Urteilen
ist Urteilen von einem Sachverhalt; ein Werten von einem Wertverhalt;
Wünschen auf einen Wunschverhalt, usw. Handeln geht auf Handlung,
Tun auf Tat, ein Lieben auf Geliebtes, sich Freuen auf Erfreuliches usw. In
jedem aktuellen cogito richtet sich ein von dem reinen Ich ausstrahlender
›Blick‹ auf den Gegenstand des jeweiligen Bewusstseinskorrelats, auf das
Ding, den Sachverhalt usw. und vollzieht das sehr verschiedenartige Be-
wusstsein von ihm.«569

Husserl unterscheidet also zwischen intentionalem Akt (und nennt
diesen in Bezug auf das cogito »Noesis«) und dem im Akt gewussten
cogitatum, das er »Noema« nennt.

Die intentionalen Akte stehen aber nicht isoliert für sich: Der
»Strom« des Bewusstseins verweist auf die grundlegende Zeitstruk-
tur des inneren Erlebens, sodass auch auf vergangene Eindrücke zu-
rückgegangen werden kann.570

Diese Fähigkeit, Erlebtes aus der Erinnerung zurückzurufen und
mit den aktuellen Wahrnehmungs- oder auch Vorstellungsakten zu
korrelieren, nennt Husserl Retention:

Vergangene intentionale Akte, also Vorstellungen, Wünsche
etc., besonders kürzliche, können zurück und im Bewusstsein verfüg-
bar gehalten werden, sind also im Bewusstsein kopräsent und haben
die jeweiligen intentionalen Inhalte zum Gegenstand, wenn auch
nicht mehr so unmittelbar. Husserl spricht hier von »Abschattungen«
früherer intentionaler Akte, denn eine Reihe von Retentionen trägt
»sozusagen in Form einer Abschattungsreihe das Erbe der Vergan-
genheit in sich«.571 Diese Fähigkeit der Appräsentation erlaubt es
uns z.B., über momentane Hörwahrnehmungen einzelner Töne hi-
naus eine Melodie zu erkennen oder wiederzuerkennen. Aufgrund
von sedimentierten Erfahrungen stellt das intentionale Bewusstsein

444

Der philosophische Bilderstreit

568 Weidtmann, Phänomenales Bewusstsein und Intentionalität, in: Frank /Weidt-
mann (Hg.) Husserl und die Philosophie des Geistes, S. 109.
569 Husserl, Ideen I, S. 188.
570 Husserl, Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins, S. 8.
571 Husserl, Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins, S. 32.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber auch einen Horizont für weitere zukünftige Aktintentionalität
bereit: Es gibt nicht nur die Aktualität, sondern auch die Potentialität
des intentionalen Lebens, was Husserl als »weitere(n) Grundzug der
Intentionalität« hervorhebt:

»zu jeder äußeren Wahrnehmung gehört die Verweisung von den eigent-
lich wahrgenommenen Seiten des Wahrnehmungsgegenstandes auf die
mitgemeinten, noch nicht wahrgenommenen, sondern nur erwartungs-
mäßig und zunächst in unanschaulicher Leere antizipierten Seiten – als die
nunmehr wahrnehmungsmäßig kommenden, eine stetige Protention, die
mit jeder Wahrnehmungsphase neuen Sinn hat.«572

Diese Fähigkeit der Protention erlaubt uns, z.B. unter Kenntnis der
typischen Kompositionstechniken Mozarts, auf der Basis früherer Er-
fahrungen das Ende einer Melodie zu antizipieren und zu erwarten.
Und gleiches gilt natürlich für in die Zukunft gerichtete Wünsche,
»Wollungen«, Hoffnungen, Schmerzempfindungserwartungen (wie
bei der Abfolge der Symptome eines jährlich wiederkehrenden grip-
palen Infekts). Denn Husserl wollte ja das intentionale Bewusstsein
nicht wie Descartes einseitig kognitiv auslegen, sondern wirklich auf
dem Boden der innerlich erlebten Subjektivität landen.

Dabei sind unsere Bewusstseinserlebnisse zeitlich geordnet:
Wenn ich z.B. einen Unfall zwischen einem Auto und einem Radfah-
rer beobachte, findet eine ganze Sukzession von intentionalen Erleb-
nissen statt:

»Ich urteile, dass der PKW-Fahrer den Radfahrer mit seinem Auto anfuhr,
ich zweifle, ob der PKW-Fahrer das Halteschild bemerkt hat, ich hoffe, der
Radfahrer möge nicht schwer verletzt sein. Ich erwarte, dass die herbeiei-
lende Ambulanz dem Radfahrer helfen kann, usw. Mein Sehen und Hören,
d.h. meine Wahrnehmungen, meine Urteile, meine Wünsche und Erwar-
tungen etc., aber auch die sinnlichen Empfindungen wie Farbempfindungen
und Geräuschempfindungen sind Erlebnisse meines Bewusstseins. Werde
ich vor Gericht als Zeuge gehört, so wiedererinnere ich das Sehen, Hören,
Urteilen, Wünschen, Erwarten, also die Erlebnisse, die mit der Beobachtung
des Unfalls zusammenhängen […].«573

445

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

572 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 46. Ein gutes Beispiel für Protention ver-
anschaulicht Magrittes Bild »Hellsehen«, bei dem der im Bild befindliche Maler ein Ei
ansieht und – im Sinne von Blochs Ästhetik des Vorscheins einen Raubvogel auf die
Leinwand malt.
573 Süßbauer, Intentionalität, Sachverhalt, Noema, S. 63.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist dieser Begriff von »Erlebnis«, der Husserl schon in »Logische
Untersuchungen« beschäftigt und der verdeutlicht, dass hier keine
substanzontologische Auffassung von Bewusstsein vorliegt. Wir be-
finden uns vielmehr in einem Erlebnisstrom,574 dessen intentionale
Strukturen auf die Welt gerichtet sind, um »strömende Wahrneh-
mungsgegenwart«.575 Gleichzeitig aber steht das Ich in sich, es ent-
wickelt Habitualitäten zu bleibenden Typen der Dingerfahrung:

»Träger von Habitualitäten kann es aber nur sein, weil es durch seine man-
nigfachen Noesen hindurch als identisches verharrt, genauer: weil es als
jeweilige Funktionsgegenwart der Noesen zugleich auch stehende und be-
harrende Funktionsgegenwart ist, weil es, anders gesagt, sich nicht in den
einzelnen Noesen verliert, sondern ›Verharren in Selbsterhaltung‹ oder
›Selbstaufbewahrung‹ unter ›Fortpflanzung des Selbsterwerbes im Selbst‹
ist, oder weil es, noch einmal anders gesagt, als stehend-strömendes ›in sich
und mit sich in innerer Kontinuität‹ ist.«576

Dieses scheinbare Paradox erklärt Held damit, dass jedem Vorkomm-
nis im intentionalen Wahrnehmungsleben eine Zeitstelle in Vergan-
genheit, Gegenwart oder Zukunft zugewiesen wird, das bei seinem
Durchgang durch das »Jetzt als stehende und bleibende Form aktuel-
ler Anwesenheit« den Stempel der einen Gegenwart aufgeprägt be-
kommt und nur so zum verflossenen Jetzt, zum gegenwärtig Gewe-
senen des Bewusstseins werden kann.577

Diese lebendige Urgegenwart ist die Seinsweise des transzen-
dentalen Ich, das eine Selbstzeitigung durch noetische Akte erlebt
und sich dabei gleichzeitig auch als leibliches Ich erfährt.578 Das führt
zur Urkonstitution von Identität und Individualität.

Es geht dabei auch um »die noetischen Mannigfaltigkeiten des
Bewusstseins und deren synthetische Einheit«: Zwar vollziehe sich
»in noematischer Hinsicht Auslegung, Verdeutlichung und evtl. Klä-
rung des bewusstseinsmäßig Vermeinten, des gegenständlichen Sin-
nes«. Doch sei intentionale Analyse »geleitet von der Grunderkennt-
nis, dass jedes cogito als Bewusstsein zwar im weitesten Sinne

446

Der philosophische Bilderstreit

574 Brauner, a. a.O., S. 32.
575 Held, Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des transzendentalen
Ich bei Edmund Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproblematik, S. 17.
576 Held, Lebendige Gegenwart, S. 88 konnte Manuskripte des Husserl-Archivs Köln
einsehen und bezieht sich hier auf Ms A V5, S. 11 (1933) und auf Ms C16 VII, S. 6
(ebenfalls 1933).
577 Held, Lebendige Gegenwart, S. 31 f.
578 Held, a. a.O., S. VII f und X.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meinung seines Gemeinten ist, aber dass dieses Gemeinte in jedem
Moment mehr ist […] als was im jeweiligen Moment als explizit Ge-
meintes vorliegt.«579 Denn kein Bewusstsein ohne Bewusstes: Die
bewusstseinsimmanenten Inhalte gehören als andere Seite der Akt-
intentionalität mit hinzu, denn wir haben immer etwas »im Sinn«,580
wir »zielen« immer auf etwas »ab«.581 Das Woraufhin der bewusst-
seinsmäßigen Gerichtetheit konstituiert also zugleich auch die
Noemata.

Und auch hier ereignet sich Horizonthaftes: Zum Beispiel sind
die je wechselnden Perspektiven für Seherfahrungen zu erforschen,
und »das bloß unanschaulich Mitgemeinte (wie die Rückseite)« kann
sich erhellen »durch Vergegenwärtigung der potentiellen Wahrneh-
mungen, die das Unsichtliche sichtlich machen würden«.582 Also be-
steht auch für die Noemata ein offener Erwartungshorizont, der dem
Horizont des Noetischen entspricht, auch wenn die Phänomenologie
alles Gegenständliche ausschließlich in diesem Bereich als Bewusst-
seinskorrelat erforscht.

Es ergibt sich also auch eine Ontologie der Bezugsgegenstände.
Doch ist die Beziehung auf Gegenständliches keineswegs als Relation
zu denken. Es ist für Süßbauer wichtig festzuhalten, dass es sich bei
der Intentionalität um ein einstelliges Attribut gewisser Erlebnisse
handelt. So habe Husserl schon in den Cartesianischen Meditationen
festgehalten:

»Intentionalität als Grundeigenheit meines psychischen Lebens
bezeichnet eine reale, mir als Menschen wie jedem Menschen hin-
sichtlich seiner rein psychischen Innerlichkeit zugehörige Eigen-
heit […].«583

Keinesfalls darf man sich eine zweistellige Relation zwischen dem
Bewusstsein und seinen externen Korrelaten vorstellen, die möglichst
noch als innere Bilder bzw. Abbilder von außen nach innen projiziert
werden: »Die rohe Sprechweise von inneren Bildern« sei, wie bereits
zitiert, »überhaupt zu vermeiden« (LU II/1).

Alloa sieht darin »ikonoklastische Anwandlungen […] als Aus-

447

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

579 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 49.
580 Husserl, Ideen I, S. 185.
581 In den Logischen Untersuchungen II/1, S. 378 verwendet Husserl den bildhaften
Vergleich des »Abzielens«, des Zielens auf etwas für die Aktintentionalität.
582 a. a.O., S. 50.
583 Süßbauer, a. a.O., S. 371 zitiert Husserl, CM S. 84.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


druck einer grundlegenden Skepsis gegenüber allen dualen Mentalis-
men«, denn es werde nun deutlich, »dass sich der Husserl’sche Er-
scheinungsbegriff mit demjenigen einer Zweiweltenlehre […] nicht
vereinbaren lässt«. Überhaupt sei auffällig, »wie Husserl die originä-
re Anschauung von jeglicher Form von symbolischer […] Auffassung
scharf abtrennt, in der er immer noch Relikte eines solchen Zwei-
welten-Repräsentationalismus vermutet«:

»Die Polemik gegen den Bildbegriff taucht nahezu exakt an all jenen Stellen
auf, an denen Bilder mit Repräsentanten oder Zeichen gleichgesetzt werden.
Als das Paradigma originärer und leibhaftiger Anschauung – so lautet die
lapidare Empfehlung – dürfe der Wahrnehmung kein ›Zeichen – oder Bild-
bewusstsein‹ unterschoben werden.«584

Es muss um Unvermittelheit und Unmittelbarkeit der inneren Erleb-
nisse gehen. Das Ich ist also ein lebendiges Gegenwärtigungszen-
trum, für Fasching »die Rettung des Subjektiven vor dessen Margi-
nalisierung in einer objektivierten Welt«.585

Man kann nun sehen, wieso ein subjektives Bewusstsein durch
die Grundstruktur des intentionalen Gerichtetseins nicht nur als Ort,
sondern auch als Quelle alles Objektiven aufgefasst werden kann: Das
Objektive ist dem Subjektiven immanent. Damit erweist sich, dass
Husserl mit seiner Konzeption des intentionalen Bewusstseins noch
hinter den cartesischen Dualismus zurückgeht, der von Kant später
als Gegensatz von Subjektivem und Objektivem gedeutet wurde. Fa-
sching geht sogar so weit, dieses »Einander-nicht-äußerlich-Sein von
Bewusstsein und Wirklichkeit« mit den »in vielen mystischen Tradi-
tionen berichteten Erfahrungen der Nichtdualität von Subjekt und
Objekt« zu parallelisieren.586

3.3.1.4 Erfahrung und Weltkonstitution

Mit den noetischen Akten und den entsprechenden Noemata sind wir
immer noch im Bereich des Bewusstseins. Wie aber soll eine Ontolo-
gie der Lebenswelt über Erforschung der Bewusstseinskorrelate mög-
lich sein, ohne dass wir eine Art Repräsentation der Objektwelt im
Bewusstsein annehmen? Wie kann subjektive Erfahrung zu einer ob-

448

Der philosophische Bilderstreit

584 Alloa, a. a.O., S. 181. Den Begriff »Ikonoklasmus« in Bezug auf Husserl verwendet
auch Därmann, Tod und Bild, S. 207.
585 Fasching, a. a.O., S. 24 f.
586 a. a.O., S. 11.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jektiven Welt führen, die wir mit anderen Menschen teilen? Husserls
transzendentale Egologie sieht ja zunächst nur das monadische Ich
für sich. Kann man aus diesem Solipsismus überhaupt entkommen?
Wie kann man aus der Genesis der noetischen Prozesse heraus über-
haupt Geltung für irgendetwas beanspruchen, das über meinen klei-
nen Kreis von Subjektivität hinausgeht und nicht als fiktiv gelten
muss? Husserl selbst fragt: »Aber wie kann dieses ganze, in der
Immanenz des Bewusstseinslebens verlaufende Spiel objektive Be-
deutung gewinnen? Wie kann die Evidenz […] mehr beanspruchen
als ein Bewusstseinscharakter in mir zu sein?«587

Zunächst muss man sehen, dass Husserl die Intentionalität als
»Bewusstsein von etwas« ausdrücklich von der Beziehung auf Gegen-
ständliches unterscheidet.588 Er hatte bereits in den Logischen Unter-
suchungen festgehalten, dass die Wahrnehmung gegenüber der Ima-
gination dadurch charakterisiert ist, »dass in ihr der Gegenstand
›selbst‹ und nicht bloß ›im Bilde‹ erscheint. […] Die Imagination er-
füllt sich durch die eigenartige Synthesis der Bildähnlichkeit, die
Wahrnehmung durch die Synthesis der sachlichen Identität, die
Sache bestätigt sich durch sich ›selbst‹, indem sie sich von verschiede-
nen Seiten zeigt und dabei immerfort die eine und selbe ist.« (LU II/
2,56) Doch

»der Gegenstand ist nicht wirklich gegeben, er ist nämlich nicht voll und
ganz als derjenige gegeben, welcher er selber ist. Er erscheint nur ›von der
Vorderseite‹, nur ›perspektivisch verkürzt und abgeschattet‹ u. dgl. […]
Wäre die Wahrnehmung überall, was sie prätendiert, wirkliche und echte
Selbstdarstellung des Gegenstandes, so gäbe es, da ihr eigentümliches We-
sen sich in diesem Selbstdarstellen erschöpft, für jeden Gegenstand nur eine
einzige Wahrnehmung.« (LU II/2, 56 f)

Da es viele inhaltlich verschiedene Einzelwahrnehmungen eines und
desselben Gegenstandes gibt, muss man als Leistung des erkennen-
den Bewusstseins ein genetisch-synthetisches Tätigsein hervorheben,
das die Gegenstände als solche erst konstituiert.589

Für viele Interpreten hat sich Husserl damit auf den Weg in den
Idealismus gemacht. Doch gegen Kants Lehre vom stets unerreich-
baren und unerkennbaren »Ding an sich« formuliert Husserl:

449

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

587 Husserl, Cartesianische Meditationen, S 85.
588 Husserl, Ideen I, S. 268.
589 Süßbauer, Intentionalität, Sachverhalt, Noema, S. 373.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Es ist also ein prinzipieller Irrtum zu meinen, es komme die Wahrneh-
mung (und in ihrer Weise jede andersartige Dinganschauung) an das Ding
selbst nicht heran. Dieses sei an sich und in seinem Ansich-Sein uns nicht
gegeben. […] Diese Ansicht ist aber widersinnig […].«590

Auch wenn das »Sich-Geben in Abschattungen« (man mag hier an
Platons Schattenbilder in der Höhle denken) zum Sein des Raumdin-
ges gehört, so gibt es (anders als bei Platon) »keine wahre Welt hinter
der phänomenalen«.591

Auch Süßbauer möchte eine realistische Deutung versuchen.
Für ihn hat sich mit der Konstitutionslehre, die Husserl ja spätestens
seit den Ideen I verfolgt, eigentlich dessen Rede von Intentionalität
»nur als bildliche Umschreibung in Analogie«, »nur als eine façon de
parler« erwiesen. Denn es sind eher die deskriptiven und genetisch-
synthetischen Leistungen des Bewusstseins, durch die sich die Selbst-
gebung der Gegenstände als solche für uns vollzieht. Süßbauer betont
zudem, dass Wahrnehmungserfahrungen, und damit auch jedes Ge-
genstandsbewusstsein – was bei Kant eher marginalisiert wird – nur
durch unsere psychophysischen Empfindungen zustande kommen,
die an einen leiblichen Organismus gebunden und ihrerseits ver-
ursacht sind.592

Mit »Leib« ist im Gegensatz zum »Körper« immer der beseelte
Leib gemeint; er ist von innen erlebbar, aber als Teil der Objektwelt
auch »von außen« erfahrbar (zum Beispiel bei Selbstberührungen)
und in die Kausalkräfte der äußeren Natur eingestellt. Er ist sich also
als Subjekt (für die Welt) und als Objekt (in der Welt) erfahrbar. In
dieser Doppelfunktionalität muss der Leib gleichsam als »Umschlags-
telle zwischen Innen und Außen, bzw. zwischen Subjekt und Welt«
eine Mittlerposition einnehmen.593 Dabei sind die leiblich gebunde-
nen Wahrnehmungsempfindungen aber nicht rezeptiv, spätestens
seit den Ideen II befasst sich Husserl mit Kinästhesen:

»Nunmehr resultieren die Sinneseindrücke aus einem Sichbewegen des
Körpers, der Arme, des Kopfes, der Augen. Da ich im Verlauf einer bewuss-
tenWahrnehmung diese ganz zielgerichtet bewege, ummeine Eindrücke zu

450

Der philosophische Bilderstreit

590 Husserl, Ideen I, S. 89.
591 Fasching, a. a.O., S. 44.
592 Süßbauer, a. a.O., S. 373.
593 Breyer, Intersubjektive Erfüllungen. Zur Funktion der Aufmerksamkeit in der
transzendentalen Genesis der Fremderfahrung, in: Römer (Hg.), Subjektivität und
Intersubjektivität in der Phänomenologie, S. 151–162, hier S. 156.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ergänzen oder zu vervollständigen, sind sie immer mit dem Bewusstsein des
Sichbewegens verknüpft. […] Visuelle, akustische, taktile Sinnesfelder ver-
ändern sich jeweils mit der Veränderung des kinästhetischen Organs.«594

Wahrnehmungserfahrungen geschehen also in Sukzession, und sie
sind gebunden an leibliche Erfahrungen des Sehens, Hörens, Tastens
(»Be-greifens«) usw.

Objektwahrnehmung ist für Husserl zunächst ein sinnlicher Akt
und »Urmodus der Anschauung« (auch er privilegiert ganz abendlän-
disch das Sehen; doch Prechtl hält »Anschauung« auch für einen
Analogiebegriff595). Ihr Gegenstand ist als er selbst und gegenwärtig
vorstellig.596 In der Wahrnehmung steht der Gegenstand »als leibhaf-
ter da, er steht, genauer gesprochen, als aktuell gegenwärtiger, als
selbstgebender im aktuellen Jetzt da«.597 Und auch wenn er sich kon-
kret nur in »Abschattungen« gibt, synthetisiert das erkennende Be-
wusstsein die sukzessiven Wahrnehmungserfahrungen (sie sind in
der Selbstgebung des Gegenstandes ja implizit mit enthalten) und
konstituiert so die Identität der jeweiligen Gegenstände. Es handelt
sich also um Ver-gegenständlichung, um eine »Objektivierung« der
Erkenntnisobjekte unserer Wahrnehmungserfahrungen.

Neben der Erfahrung der Objektwelt gehört für Husserl auch
das Urteilen als prädikativ-synthetische Leistung mit zur Erkenntnis
hinzu, wobei ja bereits das Identitätsurteil ein Urteil ist. Doch geht es
darüber hinaus auch um Prädikationen, mit denen Erkenntnisobjekte
zueinander in Beziehung zu setzen sind, wenn Sachverhalte erfasst
werden sollen. Die »gegenständliche Evidenz« ist dabei Vorbedin-
gung »möglichen evidenten Urteilens«.598

Dabei identifiziert Husserl »Evidenz« mit Selbstgegebenheit:

»Sollen die Urteile evidente Urteile sein, so genügt es nicht, dass irgendwie
irgendwelche Gegenstände vorgegeben sind, und dass sich das Urteilen auf
sie richtet, dabei bloß den Regeln und Prinzipien genügend, die in Hinsicht

451

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

594 Prechtl, Edmund Husserl, S. 89 f.
595 Prechtl, Edmund Husserl, S. 66: »An Husserls Verwendung der Begriffe ›An-
schauung‹ und ›Intuition‹ wird ersichtlich, dass er beide nicht auf den Bereich der
sinnlichen Anschauung […] begrenzt versteht, sondern jede Bewusstseinsart meint,
die […] die ihr entsprechenden Gegenstände im Modus des ›Selbst-da‹ zur Gegeben-
heit bringt.«
596 Husserl, Krisisschrift, S. 107, sowie Husserl, Phantasie, Bildbewusstsein, Erinne-
rung, S. 86.
597 Husserl, Ding und Raum, Hua XVI, S. 14.
598 Husserl, Erfahrung und Urteil, S. 11.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf seine Form durch die Logik vorgezeichnet sind. Vielmehr stellt das Ge-
lingen der Erkenntnisleistung auch seine Anforderungen an die Weise der
Vorgegebenheit der Gegenstände selbst in inhaltlicher Beziehung. Sie müs-
sen ihrerseits so vorgegeben sein, dass ihre Gegebenheit von sich aus Er-
kenntnis, und das heißt evidentes Urteilen, möglich macht. Sie müssen
selbst evident, als sie selbst gegeben sein.«599

Damit haben die Urteile Geltung. So werden nicht nur genetisch-
synthetisch einzelne Erkenntnisobjekte, sondern auf der zweiten Stu-
fe auch Sachverhalte konstituiert (die Gegenstände sind dabei nur
»Urteilssubstrate«,600 wie die Urteile beim logischen Schließen).
Wenn nach Wittgenstein die Welt alles das ist, »was der Fall ist« (der
berühmte erste Satz des Tractatus, TLP 1), handelt es sich damit um
Weltkonstitution.

Doch zur Welt gehören auch andere Subjekte, die ebenfalls über
einen Eigenleib verfügen, und es muss nun auch um Intersubjektivi-
tät gehen, denn erst die intersubjektive Kommunikation ist wirklich
sinnstiftend für die Welt.601 Die Beschränkung auf die begrenzten
Perspektiven eines einzelnen Subjekts kann weder für die Objekt-
wahrnehmung noch die der Wirklichkeit insgesamt hinreichen.

Nun gehört zur Objektwahrnehmung auch die Wahrnehmung
fremder Körper, denen wir aufgrund der Ähnlichkeit in Bewegung
und Verhalten ein Leibbewusstsein appräsentieren, d.h. »ich verstehe
seine Bewegung als seine Kinästhesen, ich übertrage mein kinästhe-
tisches Bewusstsein auf einen anderen Körper. Damit unterschiebe
ich diesem ein eigenständiges transzendentales Ego. […] So ist mir
mit jedem anderen Körper ein anders Ich mitgegenwärtig.«602 (Ein-
fühlung kann zu Verstehensprozessen führen, doch eine Schaufens-
terpuppe ohne Kinästhesen wird schnell als andersartig erfasst.) Die-
ses aufgefundene Alter Ego ist ebenfalls weltkonstituierend und hat
eigene Perspektiven auf die Gegenstände der Wahrnehmung und die
Welt als Ganzes. Wallner macht nun ein »Intersubjektivitätsparadox«
aus, denn der Andere ist sowohl konstituiertes Objekt in der Welt
(von mir aus gesehen) als auch konstituierendes Subjekt für die Welt
(aus seiner Binnenperspektive). Ich bin also zugleich empirisches

452

Der philosophische Bilderstreit

599 a. a.O., S. 12.
600 ebd.
601 Pugliese, Lebenswelt als theoretisches und praktisches Korrelat, in: Römer (Hg.),
a. a.O., S. 109–122, hier S. 112.
602 Prechtl, a. a.O., S. 101.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjekt (für den anderen) und transzendentales Subjekt (für mich
selbst). Erscheint der Andere aber als von mir konstituiertes Objekt
in der Welt, damit als innerweltlicher Gegenstand, wie kann er dann
ein Alter ego sein? Der prinzipielle egologische Ansatz Husserls, so
die Kritik, sei nicht in der Lage, »die prinzipielle Selbständigkeit des
Anderen qua Alter ego, qua fremder Subjektivität, zu fassen«.603
Doch Zahavi hält dagegen, dass an der Konstitution wahrer Objekti-
vität bzw. Transzendenz notwendig immer mehrere transzendentale
Ich beteiligt sein müssen. D.h., dass ich Objektivität und Transzen-
denz im strengen Sinn nur dann erfahren kann, wenn ich ein seiner-
seits erfahrendes alter ego erfahre. Denn allein dann, wenn ich die
Welt als eine auch von anderen Subjekten wahrnehmbare erfahre,
ist sie mir als objektive – d.h. nicht auf meine Akte reduzierbare –
gegeben.604

»Für die Objektivität der Welt bedeutet das eine Vielzahl von Weltperspek-
tiven, die sich zu einer Einheit zusammenschließen. Die Einheitsbildung
vollzieht sich in einem Prozess synthetischer Identifizierung der verschie-
denen gegenständlichen Sinneinheiten. Erst durch die synthetische Diffe-
renzierung wird die intersubjektiv begründete Objektivität der Welt er-
reicht.«605

Der Andere ist also sowohl konstituiert als auch konstituierend.606
Die wechselseitige Konstitution von Ich und Du muss aber anders
als bei Buber begründet werden. (Dessen Gründung in einem dialogi-
schen »Zwischen«, dem Reich der Begegnung, käme wohl für Husserl
mit seinem strengen fundierungslogischen Anspruch einer petitio
principii gleich, denn dieses Zwischen wird und soll sich ja erst er-
weisen.607)

Husserls Lösung ist die Annahme eines »Ur-Ich«,608 in dessen
Horizont die Mitsubjekte als ebenfalls mit-konstutierende mit-

453

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

603 Wallner, Husserls »Paradoxie der Intersubjektivität«, in: Römer (Hg.), a. a.O.,
S. 95–108, hier S. 99.
604 Zahavi, Husserl und die transzendentale Intersubjektivität. Eine Antwort auf die
sprachpragmatische Kritik, S. 27 f.
605 Prechtl, a. a.O., S. 102. Daher beschäftigt Husserl sich auch intensiv mit den The-
men Motivation (u. a. im 2. Kapitel von Die Konstitution der geistigen Welt, S. 42–
111) und Einfühlung (und hatte sogar seine Doktorandin Edith Stein auf dieses letz-
tere Thema angesetzt).
606 Husserl, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität, II, S. 369 f.
607 Vgl. Wallner, a. a.O., S. 102 sowie Theunissen, Der Andere, S. 273.
608 Husserl, Krisisschrift §56: »Ich als Ur-Ich konstituiere meinen Horizont der trans-

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gedacht sind, doch dem hat Waldenfels entgegengehalten, so werde
die Welt, dadurch dass Husserl alles Fremde aus dem Ich hervortreten
lässt, zu einer Welt, in der alles nur noch für es ist.609 Diesem Appro-
priationsvorwurf hält Wallner entgegen, dass es sich nicht um einen
ontologischen, sondern methodischen Primat dieses Ur-Ich handele;
und gerade mit der nicht-ursprünglichen Gegebenheitsweise des An-
deren erkenne man die genuine Fremdheit des Anderen durchaus an.
Schließlich habe Husserl selbst überlegt, dass das Eigenwesentliche
des Anderen bloß Moment meines Eigenwesens wäre, wenn es in
direkter Weise zugänglich wäre.610

»Der von Husserl entdeckte methodische Primat des Ur-Ich unterminiert
also nicht die Selbständigkeit und Fremdheit des alter ego, da jener nur
besagt, dass ich es bin, der die Selbständigkeit und die Fremdheit des ande-
ren erfasst.«611

Die Tatsache, dass ich den Anderen (als konstituierend) konstituiere,
widerspricht also nicht der Fremdheit und Selbständigkeit des Ande-
ren, doch eine Spannung bleibt, da Husserl »den Anderen einerseits
als selbständig und andererseits als Korrelatphänomen der ersten
transzendentalen Subjektivität« fasst.612 Insofern ist für Wallner die
scheinbar widersprüchliche Doppelbestimmung des fremden Ande-
ren als konstituiert und konstituierend »notwendig für eine nicht-
solipsistisch verstandene Phänomenologie«.613

Über die Anerkennung des Anderen als Anderen hinaus aber
braucht es, so Breyer, Aufmerksamkeit, auch eine »Sprache der Auf-
merksamkeit, die keine kategoriale Sprache ist, sondern eine sinn-
liche, wahrnehmende«. Denn wenn die anschauliche Komponente
fehle, wenn man ein Gegenüber nur aufgrund kategorialer Festlegun-
gen anerkenne, sei Anerkennung nicht mehr als »Achtung ohne Auf-
merksamkeit«.614

454

Der philosophische Bilderstreit

zendentalen Anderen als die Mitsubjekte der die Welt konstituierenden transzenden-
talen Intersubjektivität.«
609 Waldenfels, Das Zwischenreich des Dialogs, S. S. 111 und 83.
610 Wallner, a. a.O., S. 104 und Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 139.
611 Wallner, a. a.O., S. 104.
612 a. a.O., S. 105
613 a. a.O., S. 106.
614 Breyer, Intersubjektive Erfüllungen. Zur Funktion der Aufmerksamkeit in der
transzendentalen Genesis der Fremderfahrung, in: Römer (Hg.), a. a.O., S. 161 und
Waldenfels, Wahrnehmung und Aufmerksamkeit beim frühen Husserl, in: Philoso-
phische Rundschau 52 (2005), S. 302–310, hier S. 309.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Das alte Motiv der Anerkennung kommt der Aufmerksamkeit nahe, aber
ohne die Überraschungen der Aufmerksamkeit, die das jeweilige Selbst-
und Fremdbild erschüttern, läuft die Anerkennung auf eine bloße Wieder-
erkennung hinaus.«615

Breyer fordert daher mit Waldenfels ein »Ethos der Attentivität«, ein
»Ethos des Zusehens, des Zuhörens und des Lesens« mit einer vor-
prädikativen, prädiskursiven und pränormativen Dimension des
Sich-aufeinander-Einlassens.616 Und hier kann sich auch eine Sozial-
ontologie anschließen.617

Die gemeinsam von den Mit-Subjekten konstituierte Intersub-
jektivität wird nie in Zweifel gezogen, in der Tat ist ja – gegen den
Solipsismusvorwurf – auch die von ihr konstituierte Lebenswelt als
Ganze von Anfang an da und bleibt da, sie muss nur – da Sinnhaftig-
keit nicht verstanden würde, wenn man sie einfach voraussetzte – aus
methodischen Gründen »eingeklammert«, d.h. außer Kraft gesetzt
werden,618 damit ein Rückgang in den fundierenden Grund möglich
wird. Die scheinbare Paradoxie einer immer schon vorhandenen Le-
benswelt als Vorbedingung und Horizont für die sich in ihr entfalten-
den Subjekte, die diese aber immer erst gemeinsam konstituieren,
entschärft Pugliese mit der Unterscheidung zwischen einer empiri-
schen und transzendentalen Betrachtungsweise:

»Empirisch gesehen besteht die Welt nämlich vor der jeweiligen histori-
schen und kulturellen Begegnung der Subjekte und stellt dadurch den vor-
handenen Raum ihres Austausches dar. Die transzendentale Perspektive
deckt hingegen die notwendigen Sinngebungen auf, die von den Subjekten
ausgehen und die Gegebenheit der Lebenswelt allererst hervorbringen.«619

455

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

615 Waldenfels, ebd.
616 Breyer, a. a.O., S. 161.
617 In §51 von Die Konstitution der geistigen Welt denkt Husserl über »Die Person im
Personenverband« nach. Es ist vielleicht weniger bekannt, dass Husserl eine Sozialon-
tologie entwickelt hat, die idealiter in der Idee der »Liebesgemeinschaft« kulminiert.
Über sein Konzept der Einfühlung und »Sozialitäten der Gleich- und Unterordnung«
hinaus hat er auch eine Staatsphilosophie entwickelt, in der dem Staat die Aufgabe
zukommt, Garant dieser allgemeinen Entwicklungsbewegung zu sein, indem er Kon-
flikte schlichtet und Rechtssicherheit garantiert. Vgl. dazu Schuhmann, Husserls
Staatsphilosophie, Teil I und II.
618 ebd.
619 Pugliese, Lebenswelt als theoretisches und praktisches Korrelat, in: Römer (Hg.),
a. a.O., S. 112.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es verbleibt die Aufgabe der Hermeneutik, und daher muss man mit
Stenger – aus der Sicht der interkulturellen Philosophie – nun doch
einen ernsthaften Einwand festhalten:

Auch wenn der Andere in Analogie zu meinen eigenen originä-
ren Leiberfahrungen als alter ego erfasst wird, kann er doch, zumin-
dest ohne intensiven intersubjektiven Austausch, in seiner spezi-
fischen Eigenart nicht erfasst werden, denn »was ich erfasse ist das
Andere, ein Allgemeines von Andersheit. […]Was sich zeigt, ist eben
bloß ein Ausdruck«, hinter dem sich »ein völlig anderes Kultur- und
Weltverständnis verbergen könnte«. Stenger führt als Beispiele die
völlig andere Bedeutung des Lächelns in Japan an, sowie die kultur-
spezifisch andere Bedeutung von »Natur«. Husserl identifiziere »Na-
tur« und »Naturbezug« mit »Objekt« und »Objektbezug«.620 (Und
erweist sich damit übrigens klar, wie bereits in Teil I dargelegt, als in
cartesischer Tradition stehend.) Was aber, so fragt Stenger,

»wenn ›Natur‹ in einer wichtigen Hinsicht gar nicht im Modus der Gegen-
ständlichkeit erfahren wird und auch gar nicht wahrgenommen werden
kann – wie dies etwa die japanische Naturerfahrung und Ästhetik ein-
drucksvoll demonstrieren –, sondern als ein Geschehen gesehen wird, an
dem der Mensch wesensmäßig Anteil hat, so dass er als Teil der Natur erst
den Sinn seines Menschseins erfährt?«621

Hier könnte auch die oben geforderte Aufmerksamkeit für Differen-
zen an Grenzen stoßen, da man oft dazu neigt, das Eigene unbefragt
zu verallgemeinern. (»Notwendig stellen wir«, so Husserl, »(die
Welt) in dem Stil vor, in dem wir die Welt schon haben und bisher
hatten«.622)

3.3.1.5 Bildbewusstsein und Bildwelt

Auch für die Bildwahrnehmung braucht es Intentionalität. Wie be-
reits erwähnt, hat sich Husserl schon früh massiv gegen die Abbild-
vorstellung in Bezug auf innere Bilder nach Art einer Projektion des
Äußeren ins Bewusstsein gewehrt hat; in der Tat ist die Unterschei-
dung von Innen und Außen ja mit dem Begriff der Intentionalität und
der Vorstellung der bewusstseinsimmanenten Gegenstände und
Sachverhalte fraglich geworden.

456

Der philosophische Bilderstreit

620 Stenger, Philosophie der Interkulturalität, S. 191 ff.
621 ebd.
622 Husserl, Hua VI, 28 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Därmann konstatiert hier einen »ikonoklastischen Kampf Hus-
serls gegen eine Gleichsetzung von Wahrnehmung und innerer Ab-
bildlichkeit«, gegen das »repräsentationslogische Original-Abbild-
Denken«.623

»Indem Husserl dem Wahrnehmungsbewusstsein den bloßen Abbildcha-
rakter streitig macht, gibt er der Bildlichkeit ihre Eigenfunktion zurück.«624

Doch im Bereich materieller Bilder hinterfragt Husserl das Abbilden
(und Repräsentieren) zunächst nicht und orientiert sich an einer tra-
ditionellen Bildvorstellung. Es geht ihm aber um das immanente
Bildbewusstsein, weniger um einen bildtranszendenten Gegenstand,
da »die Bezugnahme auf ein reales individuelles Vorbild dem Bild-
bewusstsein nicht wesentlich ist«.625 (Die Phantasie erlaubt auch die
Darstellung von Kentauren.)

Bereits in §111 der Ideen I (von 1913) wird das Bild bzw. das
Bildbewusstsein zum Thema. Husserl beschäftigt sich hier mit den
intentionalen Akten des Wahrnehmens, Erinnerns (hier fällt bereits
der Begriff der reproduktiven Vergegenwärtigung) und der Phanta-
sie.626 Auf der Basis dieser phänomenologischen Betrachtung ent-
wickelt Husserl bereits hier seine Trias (ganz anders als die von Mor-
ris und Peirce für die Semiotik entwickelte), und zwar am Beispiel
eines Kupferstichs von Dürer, der in seinem Zimmer gehangen haben
soll:627

»Korrelat der normalen Wahrnehmung ist das Ding ›Kupferstichblatt‹. […]
Dem perzeptiven Bewusstsein erscheinen in den schwarzen Linien farblose
Figuren ›Ritter auf dem Pferd‹, ›Tod‹ und ›Teufel‹. Diesen sind wir aber in
der ästhetischen Betrachtung nicht als Objekten zugewendet, zugewendet
sind wir dem ›im Bilde‹ Dargestellten, genauer, den ›abgebildeten‹ Realitä-
ten, dem Ritter aus Fleisch und Blut, etc.«628

Das Bild selbst scheint also transparent: Wir nehmen eher nicht das
materielle Substrat »Kupferstichblatt« und auch nicht auf ihm die
»schwarzen Linien« wahr, sondern schauen wie durch ein Fenster

457

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

623 Därmann, Tod und Bild, S. 19.
624 Waldenfels, Der Stachel des Fremden, S. 209.
625 Haardt, Bildbewusstsein und ästhetische Erfahrung bei Edmund Husserl, in:
Kämpf /Schott (Hg.), Der Mensch als homo pictor?, S. 105–113, hier S. 106.
626 Husserl, Ideen I, S. 224 f.
627 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, in: Kapust/Waldenfels (Hg.), Kunst. Bild. Wahrneh-
mung. Blick, S. 31–50, hier S. 33
628 Husserl, a. a.O., S. 226.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hindurch auf die abgebildete Realität, doch außer bei den sog. »Trom-
pe l’oeils«, die ihren Bildcharakter bewusst verbergen, sind Ver-
wechslungen eigentlich eher nicht intendiert. Das ergibt – wie bei
Phantasiebildern – eine eigenartige Zwischenstellung des Bildes zwi-
schen Schein und Sein: »Das abbildende Bildobjekt steht weder als
seiend noch als nichtseiend noch in irgendeiner Setzungsmodalität
vor uns.«629 Es gibt also das materielle Bildding, die abbildende Dar-
stellung, »Bildobjekt« genannt (für Wiesing ein dezidiert antisemio-
tischer Begriff«630), und die Referenz auf das Dargestellte – von Hus-
serl auch Bildsujet631 genannt –, und diese drei Dimensionen des
Bildhaften geraten in »Widerstreit«632 miteinander, wenn sie zu Ver-
wechslungen Anlass geben. Wie können wir angesichts solcher fast
transparenter Bilder, deren Bildhaftigkeit uns eher bewusst würde,
wenn sie opak wären, wenn wir nicht durch sie hindurch sehen wür-
den bzw. könnten, zu einem Bewusstsein ihrer Bildlichkeit gelangen?
»Wie kann man etwas sehen« (»das eigentliche Bild der Imagina-
tion«), »dem man ansieht, dass es nicht da ist?633 (Später nimmt Hus-
serl als Beispiel eine Madonna von Raffael und geht dann zu einem
Foto seiner Tochter über, das schwarz-weiß ist bzw. Graustufen auf-
weist, einen Riss haben kann etc. (PB 28/26).

Für Haardt ist es bemerkenswert, dass Husserl die ikonographi-
sche Ebene der Bilddeutung überspringt und so z.B. nicht verständ-
lich wird, wieso »die menschenähnliche ein Stundenglas in der Hand
haltende Gestalt hinter dem Ritter als Todesdarstellung identifiziert
werden kann«.634

In seiner erst viel später zugänglichen Vorlesung vom WS
1904/5 zu »Phantasie und Bildbewusstsein« führte Husserl die Zu-
sammenhänge weiter und differenzierter aus.

Es geht ihm um den intentionalen Akt der Bildwahrnehmung,
also um Bildanschauung, und da sind symbolische oder signitive Re-

458

Der philosophische Bilderstreit

629 ebd.
630 Wiesing, Artifizielle Präsenz, S. 30 f.
631 vgl. auch Husserl, Phantasie und Bildbewusstsein, S. 25.
632 Husserl, Phantasie und Bildbewusstsein, S. 53 f/51 f. Ich zitiere zukünftig diese
Ausgabe (mit einer Einleitung von Marbach), die insgesamt weniger umfangreich ist
als die in Husserliana XXIII enthaltenen Ausführungen zu »Phantasie, Bildbewusst-
sein, Erinnerung« als »PB«. Da die Seitenzahlen voneinander abweichen, gebe ich
zusätzlich danach die Seitenzahlen der Hua-Ausgabe an.
633 Die Frage stammt von Wiesing, Phänomene im Bild, S. 44.
634 Haardt, a. a.O., S. 107.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ferenzen (von denen er sich bereits in den Logischen Untersuchun-
gen, da sie auf Konventionen beruhen, distanziert) eher hinderlich, ja
sie wirken dem Bildschauen sogar entgegen.

»Das Bildobjekt bedeutet nichts, nämlich nichts in derWeise eines Symbols,
es weist nicht von sich weg, aus sich heraus […], als ob die Intention des
Bildes und des Abgebildeten sich nebeneinanderlegen und ein Hinweis des
einen auf das andere erfolgen würde, sondern in sich hinein.« (PB 39/37)
(my italics)

»Der meinende Blick wird bei der symbolischen Vorstellung von dem Sym-
bol hinweggewiesen; bei der bildlichen Vorstellung auf das Bild hingewie-
sen. Um uns den Gegenstand vorstellig zu machen, sollen wir uns in das
Bild hineinschauen; in dem, was darin Träger der Bildfunktion ist, sollen
wir den Gegenstand dargestellt finden, je lebendiger wir dies erfahren, um-
so mehr ist uns das Sujet im Bild lebendig, und ist darin veranschaulicht,
vergegenwärtigt.« (PB 36 f/34 f)

Semiotische Analysen von Bildern »tendieren dazu, nicht wirklich
›ins Bild zu schauen‹, sondern alles als etwas dem Bild Äußerlichen –
etwa Kultur, Gesellschaft oder Geschichte – anzusehen«.635 Denn »im
Bildbewusstsein sind wir daran interessiert, wie sich etwas im Bilde
darstellt«, und je mehr wir uns in ein Bild hineinsehen, »umso eher
geht der Zeichencharakter verloren«.636

Für Lotz besteht die Leistung des frühenHusserl vor allem darin,
»[1] eine einfache Zweiteilung der Bildintentionalität (Repräsentant –
Repräsentiertes) durchbrochen und [2] eine eidetische Trennung von
Zeichen- und Bildbewusstsein entwickelt zu haben«.637 Zeichenhafte
Verweisungen werden also als nachrangig aufgefasst, das Bildobjekt
»stellt dar, es vergegenwärtigt, verbildlicht, veranschaulicht. Das
Sujet blickt uns gleichsam durch diese Züge an« (PB 32/30). Dieses
Geschehen ist aber fiktiv:

»Bei einem vollkommenen Porträt, das die Person nach allen Merkmalen
(die irgend Merkmale sein können) vollkommen darstellt, ja schon bei
einem Porträt, das dies in sehr ungenügender Weise tut, ist uns so zumute,
als wäre die Person selber da. Aber die Person selbst gehört in einen anderen
Zusammenhang wie das Bildobjekt.« (PB 34/32)

459

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

635 Lotz, Christian, Im Bilde sein. Husserls Phänomenologie des Bildbewusstseins, in:
Neuber et al. (Hg.), Das Bild als Denkfigur, S. 167–181, hier: S. 175.
636 Lotz, a. a.O., S. 175 und S. 173.
637 Lotz, a. a.O., S. 169.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daher unterscheidet Husserl zwischen Fiktum, Faktum und Imagi-
natum. Das Faktum ist das Bildding, der materielle Bildträger, das
perzeptive Fiktum das Bildobjekt, das trotz seiner Irrealität sichtbar
ist, und das Imaginatum stellt den Bezug zum Dargestellten her. So
kann man in einem Bild mit einem 1�1 m großen Rahmen etwa
einen Gegenstand von 100 m Länge sehen. Für Wiesing verhindert
»diese sichtbare Unmöglichkeit […], dass man bei der bildlichen
Imagination jemals so unmittelbar bei der Sache ist wie beim Se-
hen.«638

Das Bildobjekt ist als »Fiktum ein Wahrnehmungsobjekt, aber
ein Scheinobjekt« (PB 56/54), es eignet ihm eine »artifizielle Prä-
senz«.639 Da es mit der wirklichen Gegenwart streitet, ist es »als blo-
ßes Bild, wie sehr es auch erscheint, ein Nichts« (PB 48 /46).

Das Bild, obgleich fast transparent, bietet sich – vermittelt durch
das Bildding, den Bildträger – im Bildobjekt der Wahrnehmung dar,
es bringt die Erscheinung des Sujets hervor. Die das Bild erfassenden
intentionalen Akte konstituieren den Bildinhalt für uns, sodass wir
das Bild als Bild erfassen, und Husserls Dynamisierung der ontologi-
schen Dreiteilung schließlich deutet das Bildsehen als Prozess, in dem
»Bildding und Bildobjekt […] ersetzt (werden) durch die sie konstitu-
ierenden Bewusstseinsleistungen, nämlich Phantasiebewusstsein und
Wahrnehmungsbewusstsein.«640 Bildbewusstsein also konstituiert
sich prozesshaft.641

Für Därmann ist »diese schöpferische und hervorbringende Leis-
tung der Intentionalität beinahe wie eine immaterielle Malerei ohne
Pinsel und Leinwand«; und sie findet schon in den Logischen Unter-
suchungen »erste tastende Versuche hin zu einem erweiterten Bild-
begriff«:642 »DerWahrnehmungsakt verwandelt sich derart in eine im
Entstehen begriffene, deutende, verbildlichende (und also nicht ab-
bildende) schöpferische »Realisation« der Erscheinung des Erschei-
nenden, einer Darstellung des sich Darstellenden.«643 Bereits in den
Logischen Untersuchungen habe sich die Frage nach dem gemeinten

460

Der philosophische Bilderstreit

638 Wiesing, Phänomene im Bild, S. 50.
639 Wiesing, Artifizielle Präsenz, S. 36.
640 Lotz, a. a.O., S. 176.
641 Lotz, a. a.O., S. 168.
642 Därmann, a. a.O., S. 194f.
643 Därmann, a. a.O., S. 194 bezieht sich u. a. auf LU II/1 (in der Hua-Notation XIX/1
S. 81, 169, 395, 397, 399)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenstand verschoben auf die Frage, »wie sich das Bild als solches in
einem intentionalen Bewusstsein konstituiert«.644

Die Wahrnehmung bildet das Bildobjekt beim Bildsehen also
nicht in sich ab, sie konstituiert es vielmehr erst als solches. Es ist
weder materiell noch immateriell und doch keine Illusion. Doch erst
in seinen späteren Schriften, etwa ab 1918, löst sich Husserl vom
Paradigma des Abbildens (s. PB 211/514). Husserl vergleicht nämlich
die bildliche Darstellung mit einer Theaterinszenierung, in der das
Bühnenbild (das erst aufgebaut werden muss) als Staffage dient; es
sind fiktive Möbel, Häuser etc., die auch den Schein des Realen er-
wecken, die durch die Darsteller in eine fiktive Handlung einbezogen
werden, in die wir uns mit unserer Phantasie hineindenken. In seiner
»Revision der früheren Theorie des Bildbewusstseins als Abbild-
lichkeit, näher ausgeführt am Schauspiel« (PB 211 f/514 f), so seine
Überschrift, geht es ihm um »Bildlichkeit im Sinn der perzeptiven
Phantasie als unmittelbare Imagination«. Die Darstellung des Schau-
spielers mit seiner äußeren Erscheinung, seinem Mienenspiel, seiner
Gestik und seinen Tätigkeiten (die übrigens sein Werk sind) bringt
ein »Bild« zur Erscheinung, das den Charakter des »als-ob« hat, illu-
sionär ist, und wir nehmen diese Scheinwelt nicht in der Weise der
normalen Wahrnehmung wahr, wir messen sie auch nicht an irgend-
einer äußeren Realität, da von vorneherein klar ist, dass die Darsteller
»quasi-Wirklichkeiten« darstellen. Und in diese Bildwelten können
wir uns hinein phantasieren (PB 214 f/517 f).

Die Kunst – auch die erzählende Kunst – bietet also eine Fülle
von perzeptiven Fiktionen (auch rein fiktiven, Husserl erwähnt die
phantastischen Märchen von E. T. A. Hoffmann, und zu seiner Zeit
löste sich ja auch die Malerei von der Darstellung des Gegenständ-
lichen).

Hatte Husserl früher in Bezug auf das Erinnern von »reproduk-
tiver« Phantasie gesprochen, da in der Retention intentionale Noesen
(und die entsprechenden Noemata) zurückgerufen werden, um einen
Wahrnehmungshorizont auch für zukünftigeWahrnehmung zu kon-
stituieren, so geht es nun nicht mehr um Re-Produktion; es geht ei-
gentlich – wie beim Theater – um Produktion. Husserl unterscheidet
die reproduktive Phantasie denn auch von der eikonischen Phantasie,
die »gar kein aktuelles Wirklichkeitsbewusstsein erweckt« (PB 168 f/
383 f). »Die pure Phantasie« leistet dann ein »Umschaffen der vor-

461

Phänomenologische Bildtheorien: Husserl

644 a. a.O., S. 204.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schwebenden Dinge« (Hua XXIII 533; die Stelle fehlt leider in PB).
Die Wahrnehmung des Betrachters645 wird hier also im Falle der ent-
stehenden »quasi-Wirklichkeiten« in eine umfassende Phantasie-
auffassung eingebettet.

Husserl entgrenzt also schließlich den traditionellen Bildbegriff,
der so »nicht mehr von ontologischen Vorgegebenheiten abhän-
gig«646 ist. Und damit geht es beim Bildbewusstsein um eine univer-
sale Konstitutionsleistung des intentionalen Bewusstseins.

Mit Lacoue-Labarthe kann man daher festhalten, dass Husserl
»den Mimetismus dem klassischen Denken der imitatio entreißt und
im Licht einer rigorosen Mimetologie neu durchdenkt«.647 Das Bilden
steht nun im Zentrum.

Waldenfels sieht hier »eine bahnbrechende Erneuerung der Bild-
konzeption«, da Husserl mit der »Dekonstruktion einer erkenntnis-
theoretischen Bildtheorie, in der die äußeren, realen Dinge durch in-
nere Bilddinge verdoppelt werden«, ein »Bildbewusstsein (aufweist),
in dem die Intentionalität eine spezifische Form annimmt«.648

»Deshalb hat die phänomenologische Bildbetrachtung teil an der phäno-
menologischen Epoché, die den normalen Blick anhält, und an der phäno-
menologischen Reduktion, die vom Gesehenen auf das Sehen, von Seh- und
Bildgehalten auf das Blickereignis zurückgeht. […] Ohne diese ent-
scheidende Weichenstellung droht die Phänomenologie des Bildes in einer
Bilderbuch- oder einer Kunstbuchphänomenologie zu enden, die sich an
Sichtbares hält, ohne die Sichtbarkeit und Bildlichkeit selbst zu themati-
sieren.«649

3.3.2 Imagination und Imaginäres bei
Jean-Paul Sartre (1905–1980)

Sartre verlor seinen Vater früh und wuchs im Hause seines Groß-
vaters Charles Schweitzer im Elsass auf, fühlte sich nirgendwo richtig
zugehörig, wusste aber schon früh, dass er wie sein Großvater

462

Der philosophische Bilderstreit

645 Lotz, a. a.O., verwendet leider häufig den Begriff des Rezipienten, der aber nicht
passiv ist, wie der Begriff suggeriert, sondern höchst aktiv.
646 Lotz, a. a.O., S. 180.
647 Lacoue-Labarthe, Die Fiktion des Politischen, S. 123.
648 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, in: Kapust/Waldenfels (Hg.), Kunst. Bild. Wahrneh-
mung. Blick, S. 32.
649 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»schreiben« würde650. In der französischen linksintellektuellen Szene
und weit darüber hinaus gelangte er zu ungeheurer Publizität und
prägte mit seinem Existentialismus das Lebensgefühl einer ganzen
Generation. Sein Denken bewegt sich, wie man sehen wird, zwischen
Husserl und Heidegger, Hegel und Marx und hat mit der Kombina-
tion der Begriffe Imagination und Entwurf neue Aktualität für die
Theorie digitaler Bildlichkeit ghewonnen.

3.3.2.1 Existenzphänomenologie und Entwurf

»Wohl keine Philosophie hat das französische Denken der 40er und 50er
Jahre stärker geprägt als die Phänomenologie. Sie bildet den dauerhaften
Kern dessen, was der Öffentlichkeit in der pathetischeren Gestalt des Exis-
tentialismus bekannt wurde. Dabei ist die Phänomenologie […] kein bloßer
Ableger, sondern durchaus ein Eigenprodukt. Frankreich hat Husserl und
Heidegger gefunden, aber seinen Husserl und Heidegger, gemäß eigenen
Traditionen. Ein glücklicher Umstand ist es, dass auf diese Weise die Phä-
nomenologie fortlebte und sich fortentwickelte, nachdem sie in Deutsch-
land von den politischen Machthabern weitgehend zum Schweigen ver-
urteilt worden war.«651

Sartre selbst berichtet, dass die ursprünglich kritische Bewegung des
Cartesianismus, die letzten Endes über die Kraft des cogito zur Auf-
klärung und zur Französischen Revolution652 geführt hatte, sich er-
schöpft hatte, denn eine Philosophie bleibe nur so lange wirksam »wie
die Praxis, der sie entstammt, vorhanden ist und sie trägt und er-
hellt«.653 Eine philosophische Krise, als Ausdruck einer sozialen Krise,
sei durch die »Erstarrung der Philosophie« eingetreten, »bedingt
durch Widersprüche, welche die Gesellschaft zerrütten«.654

Der etablierte Idealismus konnte mit seiner Lebensferne vielen
der damaligen Philosophen angesichts einer »morschen Gesell-
schaft«655 nicht mehr genügen: »Was uns jedoch interessierte, das
waren die wirklichen Menschen mit ihrer Arbeit und ihren Sorgen,

463

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

650 Zur weiteren Biographie s. z.B. Biemel, Jean-Paul Sartre in Selbstzeugnissen und
Bilddokumenten, S. 7–23.
651 Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, S. 15.
652 vgl. etwa Glucksmann, Descartes c’est la France, dt: Die Cartesianische Revolu-
tion. Die Geburt Frankreichs aus dem Geist der Philosophie.
653 Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 8.
654 a. a.O., S. 10 und S. 9.
655 a. a.O., S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir forderten eine Philosophie, die das alles berücksichtigte und sich
von allem Rechenschaft gab.«656 Bergson hatte das Klima einer anti-
idealistischen Philosophie vorbereitet, Jean Wahls Buch Hin zum
Konkreten machte Furore, nicht ohne die Dialektik der Hegel’schen
Phänomenologie ihrer idealistischen Züge zu entkleiden;657 und es
war »gewiss kein Zufall, dass in Frankreich die Einbürgerung der
Phänomenologie mit einer Renaissance des Hegelianismus und auch
des Marxismus zusammengeht«. Doch »ähnlich wie im Falle Hegels
blieben die philosophisch wichtigsten Schriften vonMarx, Engels und
Lenin jahrzehntelang unübersetzt«.658 Und Marx war ohne Hegel
nicht verständlich.

Sartre stellte fest, dass das philosophische Establishment die Stu-
dentInnen von diesen Schriften fernhalten wollte,659 und führte
schon im Studium wöchentliche Gespräche mit dem bereits älteren
japanischen Philosophen Shūzō Kuki, der nach seinem Abschluss in
Tokyo in Heidelberg, Marburg und dann Freiburg studiert hatte und
Sartre später einen Kontakt zu Heidegger vermittelte.660 Für Sartres
Zeitgenossen Merleau-Ponty war die Phänomenologie nicht so sehr
eine neue Philosophie, als etwas, auf das sie längst gefasst waren,661
und es ging nach einer Zeit des offiziellen Neukantianismus nun um
»die drei H«: Hegel, Husserl und Heidegger.662

Bereits das erste große Hauptwerk Sartres Das Sein und das
Nichts (Untertitel: »Versuch einer phänomenologischen Ontologie«)
beginnt mit einem impliziten Bezug auf Husserl:

»Das moderne Denken hat einen beachtlichen Fortschritt gemacht, indem
es das Existierende auf die Reihe der Erscheinungen, die es manifestieren,
reduzierte. Man wollte damit eine gewisse Zahl von Dualismen überwin-
den, die das philosophische Denken in Verlegenheit gebracht hatten, und sie
durch den Monismus des Phänomens ersetzen.« (SN 9)

Zuerst habe man sich des Dualismus entledigt, der »im Existierenden
das Innere dem Äußeren entgegensetzt« – gegen die zwei Substanzen

464

Der philosophische Bilderstreit

656 a. a.O., S. 19.
657 Waldenfels, a. a.O., S. 28.
658 a. a.O., S. 28 und 30.
659 Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 17 f.
660 Light, Shūzō Kuki and Jean-Paul Sartre. Influence and Counter-Influence in the
Early History of Existential Phenomenology, S. 4 ff.
661 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, S. 4.
662 Hastedt, Sartre, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Descartes –; und in der Tat wird für Sartre Husserls Begriff der
Intentionalität »fundamental«. Dadurch, dass das Bewusstsein immer
gerichtet und Bewusstsein von etwas ist, hat es kein »Drinnen«: »Es
ist nichts als das Draußen seiner selbst, und diese absolute Flucht,
diese Weigerung, Substanz zu sein, konstituieren es als ein Bewusst-
sein.«663 Es ist absolut notwendig, dass das Bewusstsein als Bewusst-
sein von etwas anderem als von sich selbst existiert, denn wie Husserl
rechnet Sartre vorreflexive Dimensionen hinzu.664

Schließlich sei Sein mit Heidegger In-der-Welt-sein (und dieses
im Sinne von Bewegung gedacht),665 und da wir uns »nicht in irgend-
einem Schlupfwinkel« entdecken werden, »sondern auf der Straße, in
der Stadt, mitten in der Menge, Ding unter Dingen, Mensch unter
Menschen«,666 ist es Schluss mit dem, was Nietzsche »die Illusion
der Hinterwelt« genannt hat: Es gibt kein eigentliches Sein hinter
dem Sein, sondern nur Phänomene, und zwar im Sein.

Sartre unterscheidet hier zwischen dem »Phänomen des Seins«,
das das ist, was erscheint, und dem »Sein des Phänomens«, das trans-
phänomenal ist und das »die Bedingung jeder Enthüllung (ist): es ist
das Sein zum Enthüllen und nicht enthülltes Sein«. (SN 16)667 Das
entspricht Heideggers ontisch-ontologischer Differenz (vgl. Teil 4.1),
in der das Sein auch nicht hinter oder vor dem Seienden angesetzt
wird.

Der Dualismus von »Drinnen und Draußen« zu Beginn von SN
ist strategisch geschickt gewählt, denn mit ihm kann Sartre auf wei-
tere Dualismen anspielen: Auch der Dualismus von Sein und Erschei-
nung ist hinfällig, ebenso wie der von Erscheinung und Wesen (SN
11):668 Die Erscheinungen sind im Sein, und Husserls Gedanke der
Selbstgebung macht deutlich, dass sie im Sein ihr Wesen enthüllen,
nicht erst in einem jenseitigen bloß gedachten ideellen Sein, von dem
sie unendlich getrennt sind.

Es gibt allerdings zwei Existenztypen, und hier adaptiert Sartre
die Hegel’sche Begrifflichkeit: die an sich seienden Dinge, die allen-

465

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

663 Sartre, Eine fundamentale Idee der Phänomenologie Husserls. Die Intentionalität,
in: ders., Die Transzendenz des Ego, S. 35.
664 Sartre, a. a.O., S. 36 f.
665 a. a.O., S. 35.
666 a. a.O., S. 37.
667 Schumacher, Philosophie der Freiheit, in: ders. (Hg.), Das Sein und Das Nichts,
S. 1–20, hier S. 9.
668 vgl. Damast, Jean-Paul Sartre und das Problem des Idealismus, S. 36–62.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falls für uns, aber nicht für sich sind, also kein Bewusstsein haben, in
reiner Positivität, und das sie nichtende transzendierende für sich
seiende Bewusstsein. (Im Sinne Heideggers wird das »Nichts« als
Nichtung verstanden.)

Denn das für sich seiende Bewusstsein ist nicht im Zustand rei-
ner Innerlichkeit, es muss sich auf Ziele hin entwerfen und über sei-
nen Jetztzustand immerfort hinausgehen. Das ist auch der Grund,
weshalb die Intentionalität und mit ihr Sartres Theorie der Imagina-
tion so zentral ist, die er schon in seiner Examensarbeit entwickelt
hatte. Anders als bei Descartes und Kant669 ist das cogito hier persön-
lich und basiert auf einem präreflexiven cogito670, das Sartre ICH
(moi) nennt, im Unterschied zum reflexiven Ich (je), das als aktive
Seite »nur auf dem Niveau der Menschheit erscheint« und nur eine
Seite des ICH ist.671

Dieses Ego ist nicht wie bei Husserl transzendental, aber es ist
transzendent,672 denn es wird »immer von dem, was es hervorbringt,
überschritten […], obwohl es unter einem anderen Gesichtspunkt,
das ist, was es hervorbringt«.673 Es ist immer causa sui, Ursprung
seiner selbst (das ist die Formulierung, mit der in der theologischen
Tradition das Göttliche belegt wurde), es schafft sich selbst, denn »al-
les was das Ego hervorbringt, wirkt auf es ein; man muss hinzufügen:
und nur das, was es hervorbringt«.674 In seinem berühmten Vortrag
Ist der Existentialismus ein Humanismus? hatte Sartre deutlich ge-
macht, dass der Mensch keineswegs den Plan eines Schöpfergottes

466

Der philosophische Bilderstreit

669 a. a.O., S. 43 und 45.
670 a. a.O., S. 80 f. Allerdings kritisiert Sartre auch, dass der spätere Husserl (ab den
Cartesianischen Meditationen) das Ich in den Rang einer absoluten Monade erhebe
und dem Solipsismus nicht entgehe. Den Idealismusvorwurf untersucht Damast, J.-P.
Sartre und das Problem des Idealismus, S. 203 ff genauer und stellt fest, dass Sartre
einen äußerst undifferenzierten Idealismusbegriff hat und sich im Wesentlichen auf
die Beziehung von Sein und Erkennen bzw. Denken stützt. Seine Überlegungen seien
wohl gegen die Vertreter des Neukantianismus in Frankreich, Brunschvicg und La-
chelier, gerichtet (S. 206). Wir haben bereits gesehen, dass es bei Husserl die vom am
Grund der Reduktionen entdeckten transzendentalen Subjekt ausgehende Konstitu-
tion des alter ego ist, die hier aus idealismuskritischer Perspektive zum Angriffspunkt
werden kann.
671 Sartre,Die Transzendenz des Ego, S. 43. Die gleiche Unterscheidung finden wir bei
Lacan sowie bei James und Mead (»me« / »I«).
672 Zu Sartres Husserl-Kritik in Bezug auf das transzendentale Subjekt s. näher Da-
mast, a. a.O., S. 160–165 sowie Hengelbrock, a. a.O., S. 23–39.
673 Sartre, Die Transzendenz des Ego, S. 73.
674 a. a.O., S. 75.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verwirkliche,675 es gebe keine menschliche »Natur«, die ihn zu einer
bestimmten Existenz bestimme. Gegen den christlichen Existentialis-
mus eines Karl Jaspers oder Gabriel Marcel z.B. denkt er einen athe-
istischen Existentialismus:

»Wenn der Mensch, so wie ihn der Existentialist begreift, nicht definierbar
ist, so darum, weil er anfangs überhaupt nichts ist. Er wird erst in der wei-
teren Folge sein, und er wird so sein, wie er sich geschaffen haben wird. Also
gibt es keine menschliche Natur, da es keinen Gott gibt, um sie zu entwer-
fen. […] Der Mensch ist zuerst ein Entwurf, der sich subjektiv lebt […],
nichts existiert dem Entwurf vorweg, nichts ist im Himmel, und der
Mensch wird zuerst das sein, was er zu sein geplant hat […].«676

Der Mensch ist also von nichts determiniert und muss sich in aller
Freiheit mit Hilfe seiner Vorstellungskraft auf Ziele hin entwerfen,
um sich dementsprechend durch seine Akte zu verwirklichen: Er
macht sich selbst. Dafür muss das Ich seine gegenwärtigen Zustände
negieren, um sich von ihnen absetzen zu können. (Für Sartre werden
sowohl das Noch-Nicht der vorgestellten Zukunft als auch Abwesen-
heit und Nichtexistenz unter die Rubrik »Nichts« gefasst.)

Das »Für-Sich« ist im Gegensatz zum Sein der Dinge »als das
Sein gekennzeichnet, durch das die Negation in die Welt kommt«,
weil »der Seinsmodus des Für-Sich die Negation seiner selbst zu sein
hat, wie Sartre sagt: Nicht zu sein, was es ist; zu sein, was es nicht
ist.«677

Formallogisch ist das unsinnig, doch Sartre denkt im Sinne der
Dialektik die Gegensätze dynamisiert und zeitlich: Das »nicht« ist
immer ein »noch nicht«.

Im Gegensatz zum An-Sich der Dinge (absolute »Kontingenz,
bezugslose Identität, Überflüssigkeit«678) hat das für sich Seiende die
Möglichkeit der Differenz: Es kann aus den Kausalketten des an sich
Seienden ausbrechen und sich davon absetzen. (Husserl hatte diesen
grundlegenden Unterschied als Gegensatz von Immanenz und Trans-
zendenz bezeichnet.679)

467

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

675 Man sehe hingegen den interessanten Versuch Thomas v. Aquins, menschliche
Freiheit (liberum arbitrium) mit göttlichem Vorherwissen zusammenzudenken
(Summa theologiae, qu. 22).
676 Sartre, Ist der Existentialismus ein Humanismus? Drei Essays, S. 11.
677 Caws, Der Ursprung der Negation, in: Schumacher (Hg.), Das Sein und das
Nichts, S. 45–62, hier S. 46.
678 Hengelbrock, Jean-Paul Sartre. Freiheit als Notwendigkeit, S. 53.
679 Husserl, Ideen I, S. 76.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Die permanente Möglichkeit des Nicht-seins außer uns und in
uns« (SN 53) eröffnet einen neuen ontologischen Raum: Das »In-der-
Welt-Sein« wird in »(menschliches) Sein« und »Welt« aufgespalten;
die Negation vollendet diese Spaltung und muss in doppelter Weise
als die in jeder Bewusstseinsintention sich vollziehende Absetzungs-
negation und gleichzeitig als bestimmende Überschreitungsnegation
verstanden werden.680 Dabei ist die konkrete Negation diejenige, die
sich mit Hilfe des Bewusstseins auf Vorgegebenes, z.B. eine bestimm-
te Situation, beziehen kann, und daher zumindest inhaltlich als
Fremdbestimmung interpretiert werden kann. Doch die bestimmende
Negation mit ihrem überschreitenden Zukunftsentwurf muss als
Selbstbestimmung aufgefasst werden. Dabei spielt die Fähigkeit des
Bewusstseins zur Imagination die zentrale Rolle: Wäre das Bewusst-
sein nur bloß wahrnehmendes Bewusstsein, könnte es sich in der
Welt auflösen. Nur das Bildbewusstsein ermöglicht in der jeweiligen
Situation über die Visualisierung von Imaginärem eine transzendie-
rende »Nichtung« der Welt, die Sartre unter Berufung auf Descartes
(SN 84) als Freiheit auffasst.681 Ganz anders als bei Hegel ist Freiheit
hier nicht Einsicht in die Notwendigkeit der geschichtlichen Entwick-
lung (was Sartre auch zu einer Kritik der Dialektik führen wird), son-
dern die Notwendigkeit der Freiheit erweist sich als Bedingung jeder
Entwicklung.

Diese Freiheit ist die Kehrseite der Nichtung von Welt, denn in
der »Annihilation«, in der (noch) Abwesendes vorausgesetzt wird,
manifestiere sich »eine Kraft der Negation, Existenz zu verwei-
gern«,682 die sie gleichwohl zu einer positiven Kraft werden lässt,
denn sie ist gemäß der beiden angeführten Arten von Negation si-
cherlich sowohl negative Freiheit (von etwas) als auch positive Frei-
heit (für etwas).

»Das Nichts muss sein, um die Kraft der existentiellen Verweigerung zu
besitzen, es muss einen Weg finden, sich am Sein zu beteiligen – oder, um
es anders zu formulieren, es muss ein Sein geben, durch welches das Nichts
zu den Dingen kommt.«683

Das Nichts ist also nichts Jenseitiges (SN 51). Das Nichts muss intra-
mundan sein:

468

Der philosophische Bilderstreit

680 Lutz-Müller, Sartres Theorie der Negation, S. 248f.
681 s. auch Hengelbrock, a. a.O., S. 58.
682 Caws, a. a.O., S. 49.
683 a. a.O., S. 50.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»So bewirkt das Auftauchen des Menschen im Milieu des Seins, das ihn
›umschließt‹, dass sich eine Welt enthüllt. Aber das wesentliche und ur-
sprünglicheMoment dieses Auftauchens ist die Negation. So haben wir also
das erste Ziel unserer Untersuchung erreicht: der Mensch ist das Sein,
durch das das Nichts zur Welt kommt.« (SN 83)

Die welttranszendierende Freiheit zum Entwurf des noch-nicht Sei-
enden bei der Visualisierung von Zielen ist aber gekoppelt mit Angst
(angoisse): Wir sind nicht frei, nicht mehr frei zu sein (SN 764), d.h.
das Für-sich muss immer neu gemacht werden, wir sind unsere eige-
ne Zukunft im Modus des Nicht-seins und müssen uns immer neu
wählen als der, der wir sein wollen. Damit sind wir aber auch voll
verantwortlich, und das nicht nur für uns selbst:

»Tatsächlich gibt es nicht eine unserer Handlungen, die, indem sie den
Menschen schafft, der wir sein wollen, nicht gleichzeitig ein Bild des Men-
schen schafft, so wie wir meinen, dass er sein soll. Wählen, dies oder jenes
zu sein, heißt gleichzeitig den Wert dessen, was wir wählen, bejahen, denn
wir können nie das Schlechte wählen. Was wir wählen, ist immer das Gute,
und nichts kann für uns gut sein, wenn es nicht gut für alle ist.«684

Hartmann beschreibt diese ethische Lehre als »kantianiserend«.685
Wenn damit die Forderung der Nichtverzweckbarkeit (2. Formulie-
rung des kategorischen Imperativs) gemeint sein sollte, so muss man
anmerken, dass nicht aus einem objektiven oder intersubjektiven
»gut für alle« der Maßstab für die eigenen Werte herrühren kann
(wie man interpretieren kann, wenn man die Stelle aus dem Zusam-
menhang reißt), das wäre Fremdbestimmung und keine Freiheit.
Vielmehr muss die Projektion nicht von außen nach innen, sondern
andersherum laufen: Was für uns gut scheint, müssen wir auch für
alle als gut bewerten. Wenn damit aber der später in derGrundlegung
der Metaphysik der Sitten hergeleitete Zusammenhang von Auto-
nomie und Freiheit gemeint ist, muss man anmerken, dass es sich
für Kant nur um eine innere Freiheit handelt, denn die »Autonomie
der selbstgesetzgebenden Vernunft« muss sich auf der Basis der Ent-
gegensetzung von mundus intelligibilis und mundus sensibilis mit
Hilfe der Vernunft gegen die sinnenhafte Dimension des Menschen
mit seinen Trieben und Neigungen behaupten, eine Hierarchisierung,
die noch in Freuds »psychischem Apparat« wiederkehrt, in dem das

469

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

684 Sartre, Ist der Existentialismus ein Humanismus? Drei Essays, S. 12.
685 Hartmann, Sartres Sozialphilosophie, S. 38.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Ich« das »Es« bemeistern muss. Tatsächlich muss sich bei Kant der
ethisch gut handelnde Mensch einem selbstformulierten Prüfprinzip
von objektiver Geltung unterwerfen, wovon bei Sartre keine Rede
sein kann.

3.3.2.2 Intersubjektivität und Dialektik

Dieser radikal subjektivistische Ansatz wird relativiert durch Sartres
Philosophie der Intersubjektivität. Bereits in seiner frühen Schrift
Die Transzendenz des Ego hatte er Husserls Konzept des transzen-
dentalen Subjekts kritisiert. Der Solipsismus, d.h. »die Gefahr eines
Weltverlustes und einer monadischen Einsamkeit«,686 die entsteht,
wenn man eine Philosophie, wie Descartes, auf ein subjektives cogito
gründet (denn wir können uns der Realität der Außenwelt und ande-
rer Subjekte nicht sicher sein), muss unbedingt umgangen werden.
Solange man glaubt, die »fundamentale Verbindung zum Anderen
werde durch die Erkenntnis realisiert« (SN 424), bleibt die Cartesi-
sche Subjekt-Objekt-Spaltung ja bestehen. Sartre selbst konstatiert:

»Die Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts hat offenbar begriffen, dass
man dem Solipsismus nicht entgehen konnte, wenn man das Ich-Selbst und
den Anderen zunächst unter dem Gesichtspunkt zweier getrennter Sub-
stanzen betrachtete: jede Vereinigung dieser Substanzen muss ja für un-
möglich gehalten werden.«687 (ebd.)

Nehme man aber wie Heidegger nicht die Erkenntnistheorie als An-
fang der Philosophie, finde man sich immer schon im Da-Sein, in
einer Mit-Welt vor, denn »die Existenz des Anderen […] hat die Na-
tur eines kontingenten und unreduzierbaren Faktums. Man begegnet
dem Anderen, man konstituiert ihn nicht.« (SN 452)

Wirklich »genial« ist aber für Sartre die »Intuition« in Hegels
Phänomenologie des Geistes, nach der ich in meinem Sein vom An-
deren abhänge: »Ich bin, sagt er, ein Fürsichsein, das nur durch einen
anderen für sich ist.« (SN 432)

Hier ist nun der Ort, zum besseren Verständnis auf Hegels Kon-
zeption des Selbstbewusstseins einzugehen, die besonders mit dem
zentralen Kapitel über die Herr-Knecht-Problematik nicht nur den
Marxismus, sondern auch die französische Nachkriegsphilosophie be-

470

Der philosophische Bilderstreit

686 Hastedt, a. a.O., S. 69.
687 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sonders beeinflusst hat, das Alexandre Kojève in seiner epochema-
chenden Hegel-Vorlesung in den Mittelpunkt gestellt hatte.688

Denn bei Hegel ist das reine für sich seiende Bewusstsein am
Beginn der dialektischen Entwicklung des Geistes noch gar kein
Selbstbewusstsein. Das Selbstbewusstsein ist nämlich »an und für
sich, indem und dadurch, dass es für ein anderes an und für sich ist,
d.h. es ist nur als ein Anerkanntes.«689

Das einfache Fürsichsein ist sich selbst gleich »durch das Aus-
schließen alles andern aus sich; […] und es ist in dieser Unmittelbar-
keit oder in diesem Sein seines Fürsichseins Einzelnes«; »sein Wesen
und absoluter Gegenstand ist ihm Ich.«690 (»Was anderes für es ist, ist
als unwesentlicher, mit dem Charakter des Negativen bezeichneter
Gegenstand.«691) Das Fürsich aber kommt außer sich und sieht sich
nach dieser (verobjektivierenden) Entäußerung in der Welt der Ob-
jekte anderen für sich seienden Entitäten gegenüber und kann sich
erst aus dieser Außenperspektive heraus durch Vergleichung mit an-
deren Subjekten in seiner Spezifität und in Unterschiedenheit von
anderem objekthaft Seiendem begreifen. Erst in der abstraktiven
Synthesis, der ersten Einheit von an sich Seiendem und für sich Sei-
endem, entsteht auf einer höheren Stufe Selbstbewusstsein als Be-
wusstsein von Ichheit. (»Indem ein Selbstbewusstsein der Gegen-
stand ist, ist er ebensowohl Ich wie Gegenstand. – Hiermit ist schon
der Begriff des Geistes für uns vorhanden.«692) Das Ich spiegelt sich
also in anderen für sich seienden Existenzen und kommt erst so zum
Bewusstsein seiner selbst im Selbstbewusstsein. (Diese sich fortset-
zende Triade eines Für-Sich, das sich ins Ansichseiende entäußert,
sich so selbst im Anderen sieht, um auf einer höheren Stufe des Geis-
tes – der alle Entgegensetzungen im doppelten Sinn des Wortes in
sich aufhebt – wieder zu sich zurückzufinden,693 macht für Hegel die
Progression des Zeitgeistes »auf der jedesmaligen Stufe seiner Ent-

471

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

688 Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, S. 28 f.
689 Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 141.
690 a. a.O., S. 143.
691 ebd.
692 a. a.O., S. 140.
693 a. a.O., S. 142: »Dieses doppelsinnige Aufheben seines doppelsinnigen Anders-
seins ist ebenso eine doppelsinnige Rückkehr in sich selbst; denn erstlich erhält es
durch das Aufheben sich selbst zurück, denn es wird sich wieder gleich durch das
Aufheben seines Andersseins; zweitens aber gibt es das andere Selbstbewusstsein
ihm wieder ebenso zurück, es hebt dies sein Sein im andern auf, entlässt also das
andere wieder frei.«

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wicklung« aus; und diese dialektische Eigendynamik des Geistes sieht
den Menschen nur als Durchgangspunkt der Weltgeschichte, was
Sartre als Totalisierung kritisieren muss, SN 433)

Der Andere ist hier kein konkreter Anderer, obwohl »die Be-
wusstseine […] in einer gegenseitigen Verschränkung des Seins
direkt aufeinander bezogen (sind)«; und so wählt Sartre unter Ein-
beziehung der leiblichen Dimensionen das Phänomen des Blicks (»re-
gard«) und erklärt u. a. am Beispiel der Scham, dass man sich erst im
Blick des Anderen, im Angeblicktwerden, seiner selbst bewusst wird.
Damit ist man zwar immer (auch) noch Wahrnehmungsobjekt, aber
die leibhaftige Anwesenheit des Anderen »verweist auf eine fun-
damentale Verbundenheit […] und realisiert sich in Situationen, wo
ich mich vom Anderen angeblickt fühle«.694 Dieser Blick verobjekti-
viert und entfremdet; er legt mich auf das fest, was ich momentan bin,
und weist mir einen Platz zu »innerhalb einer Welt, die nicht länger
mehr die meine ist […], bis ich schließlich dazu übergehe, meinerseits
den Anderen in den Blick zu nehmen und zum Objekt zu degra-
dieren«.695 Die wechselseitige Objektivation ist auch wieder wechsel-
seitige Negation des fürsichseienden Subjektiven, aber »der Andere
erscheint uns in der alltäglichen Realität« (SN 458), und er bewirkt
eine »Dezentrierung der Welt, die die Zentrierung, die ich in der
gleichen Zeit herstelle, unterminiert« (SN 462).

Mein Universum ist für den Anderen Objekt, aber man kann
nicht »Objekt für ein Objekt sein […], es bedarf der radikalen Ver-
wandlung des Anderen, die ihn der Gegenständlichkeit entkommen
ließe.« (SN 464) Mein Angeblicktwerden macht den anderen also
notwendigerweise zum Subjekt, und vice versa, denn »der Blick des
Anderen (ist) als notwendige Bedingung meiner Objektivität Zer-
störung jeder Objektivität für mich« (SN 485).

(Hastedt fragt, ob Sartre nicht, wenn er »Heideggers Grundidee
[…] mit Hegel überblendet, doch wieder in Subjekt-Objekt-Katego-
rien verfällt und ob er »den gerade erreichten Durchbruch nicht
gleich wieder verspielt, weil er echte Begegnungen mit dem Anderen
gar nicht kennt«.696)

Sartre deutet die Beziehung zum Anderen vom Konflikt her und

472

Der philosophische Bilderstreit

694 Waldenfels, a. a.O., S. 89 (vgl. SN 457).
695 ebd.
696 Hastedt, a. a.O., S. 70 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann, z.B. auch in Liebesbeziehungen, nur in den Kategorien Sadis-
mus und Masochismus (SN 662) denken:

»Während ich versuche, mich vom Zugriff des Anderen zu befreien, ver-
sucht der Andere, sich von meinem zu befreien; während ich danach trach-
te, den Anderen zu unterwerfen, trachtet der Andere danach, mich zu un-
terwerfen.« (SN 638f)

Diese dialektische wechselseitige Verklammerung kann aber nicht zu
einem totalisierenden »Wir« führen, in dem Subjekt und Objekt ihr
Fürsich- und Ansichsein verlieren und sich in einer höheren Einheit
»aufgehoben« fühlen, es gibt außerhalb des – nur momenthaften –
Sexualaktes nur das Objekt-Wir (SN 723ff) und das Subjekt-Wir
(SN 736ff). Mein Blick verliert nämlich seine Macht, die Anderen
zu Objekten zu machen, wenn wir, ich und die Anderen, schon selbst
Blick-Objekte eines externen Dritten werden (SN 479). Und umge-
kehrt kann man durch die Erfahrung des gemeinsamen Angeschaut-
werdens nicht isoliert und verdinglicht werden.

Solche Wir-Erfahrungen verweisen nur auf eine Erfahrung des
Gemeinsam-Objekte-Seins oder des gemeinsamen Subjekt-Seins,
und Sartre sieht nur »zwei radikal verschiedene Formen der Erfah-
rung des Wir, und diese beiden Formen entsprechen genau dem Er-
blickend-Sein und dem Erblickt-sein«,697 die die grundlegenden Be-
ziehungen des Für-sich zum Anderen konstituieren.

Es gibt also keine abstraktive Synthesis, in der die Einzelnen
»aufgehoben« wären, wohl aber erfährt man »plötzlich in der Welt
des Dritten die Existenz von einer objektiven Gestalt-Situation […],
in der der Andere und ich als äquivalente, solidarische Strukturen
fungieren« (SN 726): »Ganz gleich, ob ein Einzelner sich als Indivi-
duum oder als Teil einer Gruppe erlebt, immer verdankt er diese Er-
fahrung einem äußeren Gegenüber.«698

473

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

697 Waldenfels, a. a.O., S. 90 kritisiert u. a. »eine deutliche Einseitigkeit«: »Warum
steht am Anfang der sprachlose Blick? Warum der Blick eines Fremden, der mich
überrascht? Warum gerade der distanzierende oder gar feindliche und nicht der teil-
nehmende Blick?« Auch werde der Primat des Sehens unbefragt hingenommen, und
die Argumentation sei nicht einleuchtend, »denn das Nichts, das dem Für-Sich an-
fänglich zugesprochen wurde, ist ein relatives Nichts, es besagt ›Nicht-Ding‹ und lässt
sich nicht einfach in ein ›Nicht-Ich‹ transponieren. Die absolute Entgegensetzung
braucht andere Gründe, sie erwächst aus dem Anspruch, die Subjektivität rein und
unbegrenzt zu verwirklichen (SN 346 f), ein Anspruch, der durch eine phänomeno-
logische Analyse des Blicks schwerlich erhärtet werden kann […].«
698 Möbuß, Sartre, S. 69.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Blick des Dritten entdeckt man die ›Klasse‹ und übernimmt
mit dem Wir-Bewusstsein eine »kollektive Entfremdung« (SN 733).
Das ›Klassenbewusstsein‹ ist nämlich die Übernahme eines besonde-
ren Wir aufgrund einer deutlich strukturierten kollektiven Situation,
auf die man selbst keinen Einfluss nehmen konnte (SN 731).

Suhr vermerkt, dass Sartre Hegels Kapitel über Herrschaft und
Knechtschaft vor allem in einer Kurzfassung für Schüler las (Be-
wusstseinslehre für die Mittelklasse von 1809699); und es ist nun
deutlich geworden, dass Sartre sich als Atheist von den Linkshegelia-
nern angezogen fühlen musste und den Antagonismus einer herr-
schenden und einer beherrschten Klasse ins Auge fasste. Dass nach
Marx, der nach eigenem Bekunden mit seinemMaterialismus »Hegel
vom Kopf auf die Füße« gestellt hatte, »die Ideen der herrschenden
Klasse die herrschenden Ideen« sind, bestätigte sich für Sartre schon
zu Beginn seines Studiums, denn die kommunistischen Studenten
»hüteten sich sehr, sich auf den Marxismus zu berufen oder ihn gar
in ihren Seminararbeiten zu erwähnen; sie wären bei allen Prüfungen
durchgefallen«.700 Für ihn und seine ebenfalls aus dem Bürgertum
stammenden KommilitonInnen (zu denen auch seine spätere Part-
nerin Simone de Beauvoir gehörte) war aber keineswegs die Lage
der Arbeiterklasse relevant, von der man »nur eine rein theoretische
Kenntnis, aber keine Erfahrung« besaß: »Nein: Es war […] das Pro-
letariat als Inkarnation und Vehikel einer Idee …«701

Von hier ergibt sich der Gedanke der Be-freiung, und für den
freien Entwurf seines Selbst ist die jeweilige Situation und das, was
dazu geführt hat, also die jeweilige Vergangenheit einer Person, mit-
konstitutiv (SN 856f). Fornet-Betancourt erklärt dies am Beispiel
eines Gefangenen, der sich auf das noch nicht Seiende hin entwerfen
muss, also sich als frei auf den Straßen der Stadt imaginiert und so die
Gegebenheit seines Gefangenseins als einen Mangel an Freiheits-
bewegung erfahren kann.702 Man kann nämlich das Zukünftige nur
auf der Basis des Vergangenen entwerfen, das nicht einfach vorbei ist:
»Unsere Vergangenheit begleitet uns immer, sie sucht uns heim; sie
bleibt uns gegenwärtig«,703 und wir können ihr durch unseren Ent-

474

Der philosophische Bilderstreit

699 In: Hegel, Nürnberger Schriften (nach Suhr, Sartre, S. 129).
700 Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 17.
701 a. a.O., S. 18 f.
702 Fornet-Betancourt, Philosophie der Befreiung. Phänomenologische Ontologie bei
Jean-Paul Sartre, S. 247.
703 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurf einen Sinn geben: »Wesen ist gewesen sein« (être est avoir été,
deutsch im Original). Es kommt nur darauf an, was ich daraus mache:
»Die Bedeutung meiner Vergangenheit hängt einzig und allein von
der Wahl meiner selbst ab.«704 Doch diese Wahl ist für viele in der
Realität nur eingeschränkt möglich.

Sartre, für den Intellektuelle automatisch Linksintellektuelle zu
sein hatten,705 wurde also Mitglied der kommunistischen Partei, aus
der er erst anlässlich der russischen Besetzung Ungarns wieder aus-
trat, und sein Engagement für die Unterdrückten sowie seine scho-
nungslose Kritik am französischen Kolonialismus und an den Kriegen
in Indochina und Algerien706 brachten ihn – gegen den Terror der
verhassten Bourgeoisie – auf Konfrontationskurs mit der offiziellen
französischen Politik de Gaulles. 1968 stand er gegen das »Establish-
ment« auf der Seite der Studentenrevolte und galt trotz mancher Ver-
irrungen707 doch als die intellektuelle Autorität und kritische Instanz
im Frankreich seiner Zeit.

3.3.2.3 Husserl »vom Kopf auf die Füße gestellt«

Für den freien Entwurf seiner selbst ist das intentionale Bewusstsein
Husserls, hier als die Fähigkeit, Ziele zu imaginieren, zentral. Auch
der Schlachtruf der Phänomenologen »Zu den Sachen selbst« war von
einer antiidealistischen Warte aus neu und inspirierend. Doch hatte
Husserl seit den »Ideen« im Ausgang von der alltäglichen Existenz
der von Kultur und Wissenschaft geprägten Lebenswelt phänomeno-
logische Reduktionen durchgeführt, die von allem Kontingenten und
Inkonsistenten absehen sollten, um gegen die Sinnkrise zu den Sinn-

475

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

704 a. a.O., S. 248.
705 Sartre, Der Intellektuelle und die Revolution, S. 11.
706 a. a.O., S. 5 f: »die im Namen eines heuchlerischen Humanismus und Christen-
tums geführt wurden und nur den Profit der Herrenmenschen auf Kosten der ›Unter-
menschen‹ zu sichern hatten« (so Reblitz im Vorwort).
Sartre selbst: »Unsere Opfer kennen uns durch ihre Wunden und ihre Ketten: das
macht ihr Zeugnis unwiderlegbar. Es genügt, dass sie uns zeigen, was wir aus ihnen
gemacht haben, um zu erkennen, was wir aus uns gemacht haben. Ist das nützlich? Ja,
weil Europa in Gefahr ist, zu krepieren. […] Ihr, die ihr so liberal, so menschlich seid,
die ihr die Liebe zur Kultur bis zur Preziosität treibt, ihr scheint zu vergessen, dass ihr
Kolonien habt, und dass man dort in Eurem Namen mordet […].«
707 So begeisterte er sich für den Stalinismus, predigte nach 1968 den Maoismus und
besuchte den deutschen RAF-Terroristen (der »Rote Armee Fraktion«) Andreas Baa-
der im Gefängnis.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fundamenten dieser Welt zurückzufinden. Eine dieser Reduktions-
stufen war die Ideierung, die Wesensschau, von der sich die Sinnhaf-
tigkeit der Lebenswelt erschließen sollte.

Bei Sartre ist es gerade umgekehrt: Es gibt kein wie auch immer
geartetes objektives »Wesen«; jeder Einzelne muss sich sein Wesen in
Freiheit selbst wählen und durch seine Akte erschaffen. Man muss
also von der Existenz, von der jeweiligen Ichheit ausgehen; die Exis-
tenz geht der Essenz immer voraus.708 Das bedeutet, dass »der
Mensch zuerst existiert, sich begegnet, in der Welt auftaucht und sich
danach definiert«,709 denn es gibt kein »Wesen« des Menschen, keine
spezifisch menschliche »Natur«, obgleich man diese Idee überall wie-
derfinde, »bei Diderot, bei Voltaire und selbst bei Kant«.710

Im 18. Jahrhundert sei zwar »in den atheistischen Lehren der
Philosophen der Begriff Gottes abgeschafft« worden, »aber nicht
ebenso sehr die Idee, dass die Essenz der Existenz vorangehe«.711 Der
atheistische Existentialismus, als dessen Repräsentant Sartre sich ver-
steht, will, dass es mindestens ein Wesen (klarer: ens)712 gibt, bei dem
die Essenz der Existenz vorausgeht, das nicht durch irgendwelche Be-
griffsdefinitionen festgelegt wird, die ihm sagen, wie er zu sein hat,
um Mensch, bzw. menschlich zu sein. Seine Wahl liegt in seinem
Ermessen: »Er wird so sein wie er sich geschaffen haben wird«, auch
»darum, weil er anfangs überhaupt nichts ist«.713 In dieser Subjekti-
vität konstituiert der Mensch sich selbst, als Produkt seiner freien
Wahlakte, und eben darin liegt für Sartre die besondere Würde des
Menschen im Vergleich zu den Dingen. Denn diese Theorie macht
den Menschen nicht zum Gegenstand und entfremdet ihn in dieser
Verobjektivierung, d.h. entfernt ihn von sich selbst. Er wird nicht
zum Erfüllungsgehilfen dessen, was andere oder allgemeine Norm-
vorstellungen von ihm erwarten: Der Mensch erfindet sich selbst,714
und zwar in der jeweiligen geschichtlichen Situation immer neu.

Ganz anders das transzendentale Ich bei Husserl: Es ist als das
Residuum der phänomenologischen Reduktionen wie das cartesische

476

Der philosophische Bilderstreit

708 Sartre, Ist der Existentialismus ein Humanismus? Drei Essays, S. 9.
709 a. a.O., S. 11.
710 a. a.O., S. 10 f.
711 a. a.O., S. 10.
712 Es ist anzumerken, dass »Wesen« im Deutschen sowohl ens als auch essentia be-
deuten kann, was sich aus dem Zusammenhang erschließen muss.
713 ebd.
714 a. a.O., S. 25 und 17.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cogito und das Kant’sche »Ichdenke« nicht individuell, es ist eine
Gedankenfigur und vom empirischen Ego »radikal verschieden«.
Auch ist »der Andere […] nie diese empirische Persönlichkeit, die
sich in meiner Erfahrung vorfindet« (SN 426). Zwar verweist das
transzendentale Subjekt von Anfang an auf andere Subjekte, aber
nicht in ihrer Konkretion, sondern abstrakt, »als auf Bedeutungen«.
Wir bleiben somit jeweils in unserer Interiorität befangen, der An-
dere erscheint uns als ein transzendentaler Begriff (SN 427f). Husserl
hat also für Sartre »das Sein auf eine Reihe von Bedeutungen redu-
ziert« und kann ebenso wenig wie Kant dem Solipsismus entgehen
(SN 428f).

Das transzendentale Subjekt, das »stark dem Kant’schen Subjekt
ähnelt« (SN 426), kommt wie dieses also gar nicht in Kontakt mit der
eigentlichen (realen) Wirklichkeit, diese bleibt transzendent.

Hier muss angemerkt werden, dass gemäß Berkeleys esse est
percipi für Sartre als »idealistisch« eine Bestimmung von »Sein«
(bzw. »sein«) gilt, die dieses »als ›gedacht-‹, ›gesetzt-‹, ›erfasst-‹ oder
– am besten – ›erkannt-werden‹« versteht, denn »›der‹ Idealismus soll
die Überzeugung vom Primat der Erkenntnis beinhalten«.715 Sartre
hat hier also einen sehr eingeschränkten Begriff von Idealismus.

Die »reelle« Transzendenz des Seienden auf Ziele hin kehrt das
Verhältnis von Essenz und Existenz um, denn Sartre bleibt nicht im
Bereich des Bewusstseins und denkt mit diesem Begriff Intentionali-
tät und Entwurf zusammen, während bei Husserl ›Transzendenz‹ ein
»immanenter, innerhalb des Ego sich konstituierender Seinscharak-
ter«716 bleibt.

Der Prototyp eines solchen in der realen geschichtlichen Exis-
tenz sich frei auf ein anderes Wesen hin entwerfenden Menschen ist
für Sartre der Revolutionär, den Sartre im 2. Teil von Materialismus
und Revolution beschreibt717, aber auch, wie wir später sehen werden,
der Künstler. Sartre ist von der sog. »sozialen Frage« und u.a. der
Situation der Arbeiterklasse schon, wie Hartmann berichtet, in jün-
geren Jahren stark beeindruckt worden und habe sich als völlig ver-
traut mit marxistischen Begriffen und Denkschemata gezeigt, und als
»soziale Zielvorstellung […] eine Negation der Negation« von Marx

477

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

715 Damast, Jean-Paul Sartre und das Problem des Idealismus, S. 155.
716 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 117.
717 Sartre, Materialismus und Revolution, in: ders., Ist der Existentialismus ein Hu-
manismus? Drei Essays, S. 77 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


übernommen,718 eine notwendige Überwindung der den Menschen
entfremdenden Instanzen.

Bei Entfremdung und Unterdrückung erscheint das Soziale als
Leistung des dagegen handelnden Menschen, als »Leistung des Revo-
lutionärs«, dem sich konkrete Imperative ergeben, vor allem im
Negativen, in dem, was zu beseitigen ist. »In dieser Figur des Revo-
lutionärs […] verkörpert sich eine Einheit von Sozialem und Ethi-
schem.«719 Sartre fand bei Marx und in dem von ihm »grundsätzlich«
gebilligten720 historischem Materialismus (»Histomat«) eine Theorie
geschichtlicher Prozesshaftigkeit vor, mit der Marx Hegel »vom Kopf
auf die Füße« gestellt haben wollte, denn die Hegel’sche Dialektik war
eine Geistdialektik, deren Sinngebung Marx zwar beeindruckte, de-
ren Antagonismen er aber in den Bereich realer gesellschaftlicher –
und das heißt geschichtlicher, ökonomischer Verhältnisse, d.h. mit
Bezug auf ihre »materielle Basis« verlegte: die Produktionsverhält-
nisse und die mit ihnen gegebene Klassengesellschaft von für sich
seienden »Herren« und verdinglichten »Knechten«. Die Hegel’sche
Geist-Dialektik wird so zu einer anthropologischen, ontologisieren-
den und geschichtsdeutenden Dialektik.

Den dialektischenMaterialismus (»Diamat«) allerdings kritisiert
Sartre scharf, und zwar in nicht weniger als drei Schriften, in Mate-
rialismus und Revolution, in Marxismus und Existentialismus und
schließlich in der Kritik der dialektischen Vernunft. Dabei unterlau-
fen ihm leider auch Fehler: Er kritisiert den »rationalistischen Opti-
mismus« eines Materialisten, der überzeugt sei, dass alles Vernünfti-
ge wirklich und alles Wirkliche vernünftig ist.721 Die hier zitierte
Ansicht »eines Materialisten« (ohne Quellenangabe) ist aber eine be-
rühmte Stelle aus Hegels Rechtsphilosophie,722 und die dort behaup-
tete Begriffsäquivalenz von Vernunft und Wirklichkeit (als wechsel-
seitige Inklusion der Begriffsumfänge) gilt im Falle der zweiten
Begriffsinklusion nur unter der Prämisse des Idealismus, wenn man
nämlich »Wirklichkeit« vorab als »be-geistete«Wirklichkeit begreift.
Und diese Position ist alles andere als materialistisch.

478

Der philosophische Bilderstreit

718 Hartmann, Sartres Sozialphilosophie, S. 38 f.
719 Hartmann, a. a.O., S. 40.
720 Sartre, Kritik der dialektischen Vernunft, S. 15.
721 Sartre, Materialismus und Revolution, a. a.O., S. 56.
722 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 11.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Näher zu beleuchten aber ist nun seine Kritik der Dialektik, und
Sartre unterscheidet (wohl in eigener Sache) zwischen dogmatischer
und kritischer Dialektik.

Sartre stößt hier auf einen internen Widerspruch, nach dem die
Dialektik als Totalisierungsgesetz zwar von Kollektiven und Gesell-
schaften (im Plural) redet, aber nur von einer Geschichte, einer Rea-
lität, die sich den Individuen aufzwingt.723 Die ursprünglich offenen
Begriffe des Marxismus seien jedoch zu geschlossenen geworden, sie
sind »Diktate«;724 der lebendige Marxismus aber müsse heuristisch
sein.725 Jeglicher Determinismus von außen aber muss im Namen
der menschlichen Freiheit ausgeschlossen sein; denn er nähme wie
jede Fremdbestimmung der menschlichen Existenz jenen Sinn, der
in der Verwirklichung des Eigenen liegt. Die Menschen machen ihre
Geschichte selbst.

Und so lange, wie der Marxismus als dialektischer Materialis-
mus nicht in diesem Sinne menschlich ist, bzw. dem Menschen Ge-
staltungsräume zubilligt, muss der Existentialismus diesen erset-
zen726, so lange ist er der wahre Humanismus. Im Gegensatz zum
klassischen »bürgerlichen«727 Humanismus mit seinem »Mensch-
heitskultus«, den Sartre kritisiert, weil er den Menschen als einen
Zweck nimmt, ein telos vorgibt, das ihm sagt, was und wie er als
Mensch zu sein hat, vertritt Sartre einen existentialistischen Huma-
nismus, der dem Menschen – und zwar jedem einzelnen, nicht nur
dem Revolutionär – die Überschreitung, die Transzendenz seines ei-
genen Daseins zubilligt.728

Es ist klar, dass dieser existentialistische Humanismus auf der
Seite des »sozialistischen Humanismus« auf Gegenwind stoßen
musste, er billige dem einzelnen Individuum (das nicht ohne seine
gesellschaftlichen Verhältnisse zu denken sei) gegenüber der Ge-
meinschaft zu viel Bedeutung zu729 und müsse durch den sozialisti-
schen Humanismus überwunden werden.

Beide Aspekte, den des existentialistischen und den des sozialis-

479

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

723 a. a.O., S. 37.
724 Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 26.
725 Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 24 f.
726 Sartre, a. a.O., S. 31.
727 Sartre, a. a.O., S. 19.
728 Sartre, Ist der Existentialismus ein Humanismus?, S. 35.
729 So etwa aus polnischer Perspektive 1964 Schaff, Marx oder Sartre? Versuch einer
Philosophie des Menschen, S. 21 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Humanismus überschreitend, kritisiert schließlich Derrida
und moniert eine verkürzte Heidegger-Lektüre Sartres. Heidegger
habe sich in seinem »Humanismusbrief« direkt nach dem Erscheinen
von Sartres Das Sein und das Nichts gegen eine anthropologistisch
verengte Lektüre von Sein und Zeit gewehrt: So sei z.B. aus »Dasein«
»réalité humaine« geworden.730 Sartre hatte in der Tat geglaubt, mit
seiner Umkehrung von Essenz und Existenz Heidegger zu kritisieren:
»Wer sagt, dass das Dasein (réalité humaine) – auch wenn es mein
Dasein ist – qua ontologische Struktur ›mit-ist‹, der sagt, dass es qua
Natur mit-ist, das heißt wesenhaft und allgemein« (SN 448). Heideg-
ger habe aber, so wieder Derrida, zu Recht daran erinnert, dass »An-
thropologie und Humanismus nicht das Milieu seines Denkens und
der Horizont seiner Fragen waren. Gerade gegen den Humanismus ist
die ›Destruktion‹ der Metaphysik und der klassischen Ontologie ge-
richtet«,731 so Derrida. Heidegger, wie noch ausgeführt werden wird,
wollte aber gerade das abendländische Denken des Seins – auch in
Bezug auf den Begriff des Menschen – überschreiten, das alles aus
ersten Gründen abzuleiten bemüht ist.732 Heideggers Intervention
habe aber leider bei Sartre nicht zu genauerer Lektüre geführt, und
Derrida nimmt Sartres Philosophie zum Anlass, eine Amalgamie-
rung von »Hegel, Husserl und […] auch Heidegger mit der alten
humanistischen Metaphysik« zu beklagen, und dergestalt eine unge-
rechtfertigte Verbannung von »Hegel, Husserl und Heidegger in die
Finsternis der humanistischen Metaphysik«,733 die diese auf ihre
Weise auch kritisiert hätten.

480

Der philosophische Bilderstreit

730 Derrida, Fines hominis, in: ders., Randgänge der Philosophie, S. 133–157, hier
S. 138. Derrida spielt hier geschickt mit den beiden Bedeutungen von »finis« als Ende
(der Tod wurde oft als Bedeutung von Sartres »Nichts« im Titel von SN angenom-
men) und als Ziel bzw. Zweck und redet von den »deux fins de l’homme«.
731 Derrida, a. a.O., S. 141.
732 Heidegger, Brief über den Humanismus, in: ders., Wegmarken, S. 153: »Jeder Hu-
manismus gründet entweder in einer Metaphysik oder er macht sich selbst zum
Grund einer solchen. Jede Bestimmung des Wesens des Menschen, die schon die Aus-
legung des Seienden ohne die Frage der Wahrheit des Seins voraussetzt […] ist meta-
physisch. Darum zeigt sich, und zwar im Hinblick auf die Art, wie das Wesen des
Menschen bestimmt wird, das Eigentümliche aller Metaphysik darin, dass sie ›huma-
nistisch‹ ist. Demgemäß bleibt jeder Humanismus metaphysisch.« S. auch Hastedt,
a. a.O., S. 103–111 zum »Humanismusstreit«, in dem sich Heidegger gegen einseitige
Subjektorientierung wandte.
733 Derrida, a. a.O., S. 141f. »Ich bediene mich absichtlich des Wortes ›Amalgam‹, das
in seinem Gebrauch die alchimistische Anwendung, die hier die erste ist, mit der
strategischen und taktischen auf dem Gebiet der Ideologie vereint.« (!), s. weiterge-

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.3.2.4 Imagination und Imaginäres

Sartres frühe Schriften zum Bildbegriff sind unabhängig von seinem
Marxismus bedeutsam, wenngleich sie im Rahmen seines Gesamt-
konzeptes eine zentrale Funktion haben. Denn gerade heute hat der
erkenntnistheoretische Konstruktivismus dafür gesorgt, dass Faktum
und Fiktum weniger unterscheidbar werden, sich die Grenzen von
Realität und Konstruktion verwischen; und auf der Seite der alltäg-
lichen Erfahrung sind es die digitalen Medienbilder – wie z.B. in
Computerspielen –, die Erlebnisse im Bereich digitaler Welten attrak-
tiv machen, in denen die Simulation die Realität ersetzt und genau
das produziert, was Baudrillard »Hyperrealität« nennt. Nachdenken
über das Imaginäre als Entwurf ist also geboten, auch wenn Sartre zu
seiner Zeit keineswegs eine Ahnung von dieser Entwicklung haben
konnte.

Es wurde bereits erwähnt, wie zentral für Sartre im Zusammen-
hang mit Intentionalität und Entwurf die Fähigkeit des Menschen zur
Imagination wurde, und in der Tat untersucht Sartre dieses Themen-
feld bereits in seiner Diplomarbeit L’imagination. Und so sehr Sartre
Husserls transzendentales Subjekt kritisiert, hier hebt er die eminen-
te Bedeutung des Husserl’schen Bildbegriffs hervor. Wie es sich für
eine französische Abschlussarbeit gehört, handelt er zuvor die ganze
französische Schulphilosophie, beginnend mit Descartes, im Hinblick
auf die jeweiligen Bildbegriffe ab, und zwar negativ. Allerdings ver-
wundert es, dass Kants Theorie der Einbildungskraft nicht vertreten
ist, denn auch sie hätte Sartre kritisieren können. Denn Kant hat sie
in der 2. Auflage der KrV zu einem passiven Vermögen gemacht,
während sie doch bei Sartre unbedingt aktiv, sogar proaktiv, in die
Zukunft hinein wirkend, sein muss.

An den genannten Philosophen – aber auch an Humes eng-
lischem Empirismus734 – kritisiert Sartre, dass sie allesamt Vorstel-
lungsbilder als bewusstseinsimmanent, als intramental, gesehen
hätten. Drei Wege hätten sich Mitte des 18. Jahrhunderts herauskris-

481

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

hend Christina Howells, Sartre and Derrida. The Promises of the Subject, in: Fagant et
al. (Hg.), Negotiating the Legacy, s. auch unter www.alan-shapiro.com/sartre-and-
derrida-the-promises-of-the-subject-by-christina-howells.
734 Sartre, Die Imagination, in: ders., Die Transzendenz des Ego. Philosophische Es-
says, S. 107 f stellt fest, dass Humes Empirismus sich bemüht habe, »das ganze Den-
ken auf ein System von Bildern zurückzuführen […]; im Geist existieren nur Ein-
drücke und Kopien dieser Eindrücke […].«

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tallisiert, und Sartre untersucht paradigmatisch die Cartesianer,
Hume und Leibniz und mit ihnen »die drei großen Strömungen der
klassischen Philosophie« in dieser Frage: Mit Descartes’ berühmten
Vorstellungsbild von Wachs, das seine Form verändern kann und
dennoch »Wachs« bleibt, macht Sartre deutlich, dass zwischen Imagi-
nation und Denken immer eine Kluft bleibt. Die mechanistische
Wahrnehmungstheorie lässt Bilder als Ideen entstehen, »die von der
Seele anlässlich einer Affektion des Körpers erzeugt« werden.735 Da
das Bild also durch mechanische Einflüsse des eigenen Körpers zu-
stande kommt, gehört es zur res extensa, obwohl es mit der Empfin-
dung identisch ist.736 Hingegen ist für den Empirismus Humes kei-
nerlei eingeborene Idee denkbar, alle Inhalte des Denkens müssen in
der sinnenhaften Erfahrung begründet sein. Vorstellungen denkt sich
Hume daher als »copies« (Nachbilder) oder »images« (Abbilder) von
Sinneseindrücken, sodass (innere) Bilder als ein »Verblassen der
Wahrnehmung, ein Echo, das ihr in der Zeit folgt«, gefasst werden.
Auch Bergson mache aus ihnen »einen Schatten, der die Wahrneh-
mung verdoppelt: In beiden Fällen ist es eine exakte Nachahmung des
Dinges, opak und undurchdringlich wie das Ding, steif erstarrt und
selbst Ding«.737 Bergson fällt zwar nicht wie die Erstgenanten der von
Sartre so genannten »Immanenzillusion« anheim, sieht also nicht das
Bewusstsein als einen großen Bildbehälter mit geistimmanenten Ko-
pien,738 denn »alle uns umgebenden Dinge (werden) Bilder genannt«,
Bergson dehnt seinen Bildbegriff »auf jede Art von Realität aus: nicht
nur das Objekt der aktuellen Erkenntnis ist Bild, sondern jedes mög-
liche Objekt einer Vorstellung (›représentation‹)«. Denn gegen Ber-
keley hatte Bergson behauptet, dass ein Bild sein könne, ohne wahr-
genommen zu sein, es könne »präsent sein, ohne repräsentiert zu
sein«. Sartre fasst zusammen: »Für den Bergson’schen Realismus ist

482

Der philosophische Bilderstreit

735 Sartre, Die Imagination, a. a.O., S. 200.
736 Ganz ähnlich, so Sartre, beschreibe Leibniz die Welt der Imagination als einen
reinen Mechanismus, wo man nicht zwischen Bildern im engeren Sinn und Empfin-
dungen unterscheiden kann, weil die einen wie die anderen Zustände des Körpers
ausdrücken. (Sartre, Die Imagination, a. a.O., S. 200). S. auch Bonnemann, Der Spiel-
raum des Imaginären, S. 44 sowie Fornet-Betancourt, a. a.O., S. 14.
737 a. a.O., S. 140. (Sartres ausführliche Auseinandersetzung mit Bergsons Bildbegriff
findet sich auf den Seiten 133–160).
738 Leyssen, Sartres Bilddenken. Ein alternativer Bildbegriff und seine Rolle in Sartres
L’imaginaire, in: Neuber/Veressov (Hg.), Das Bild als Denkfigur, S. 273–284, hier
S. 275.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Ding das Bild, ist die Materie die Gesamtheit der Bilder.«739 Doch
auch bei ihm ist das Bild ein Ding.

Daher ist für Sartre das Erscheinen von Husserls Ideen zu einer
reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie »das
große Ereignis der Vorkriegsphilosophie«.740 Denn Husserls bereits in
den Logischen Untersuchungen entwickelter Begriff der Intentiona-
lität, nach dem Bewusstsein immer Bewusstsein von etwas ist, ist
dazu angetan, »die Irrtümer eines bestimmten Immanentismus zu
bekämpfen, der die Welt mit den Bewusstseinsinhalten konstituieren
will«.741 Man wisse nun, so Sartre, dass man die ganze vorphänome-
nologische Literatur zum Bildbegriff außer Acht lassen und »wieder
bei null anfangen« könne und vor allem versuchen müsse, »eine in-
tuitive Sicht der intentionalen Struktur des Bildes zu erlangen«.742

»Man sieht die unmittelbaren Konsequenzen für das Bild: auch das Bild ist
Bild von etwas. Wir haben es also mit einer intentionalen Beziehung eines
bestimmten Bewusstseins zu einem bestimmten Objekt zu tun. Mit einem
Wort, das Bild hört auf, ein psychischer Inhalt zu sein; es ist nicht im Be-
wusstsein als konstituierendes Element.«743

Vor allem will Sartre im Anschluss, und damit über Husserls Bild-
bewusstsein hinausgehend, auch die Beziehungen von den mentalen,
d.h. Vorstellungsbildern, von denen er selbst auch ausgegangen ist,
zu den materiellen Bildern (»Gemälde, Foto usw.«), die Husserl nur
marginal behandelt hatte, erörtern und, wie man sehen wird, zusam-
men behandeln. Gegen Bergson und die beschriebene Tradition vor
ihm hält Sartre am Ende seines frühen Werkes zum Vorstellungsbild
fest: »Es gibt keine Bilder im Bewusstsein, und es kann auch keine
geben. Sondern das Bild ist ein bestimmter Bewusstseinstyp. Das Bild
ist ein Akt und kein Ding. Das Bild ist Bewusstsein von etwas.«744

Das Bild ist für Sartre also kein Objekt mit einem bestimmten
Ort, sondern es ist »eine besondere Art und Weise, wie sich das Be-
wusstsein ein Objekt präsentieren kann«.745 Und

483

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

739 Sartre, Die Imagination, a. a.O., S. 134f.
740 a. a.O., S. 222.
741 a. a.O., S. 227.
742 a. a.O., S. 240.
743 a. a.O., S. 229.
744 Sartre, Die Imagination, a. a.O., S. 242.
745 Leyssen, a. a.O., S. 275.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»man wird ebenfalls das Bildbewusstsein mit dem Zeichenbewusstsein ver-
gleichen müssen, um die Psychologie endgültig von jenem unzulässigen
Irrtum zu befreien, der aus dem Bild ein Zeichen und aus dem Zeichen ein
Bild macht.«746

Seine positive Ausfaltung gewinnt Sartres Bildbegriff mit dem sich
vier Jahre später anschließenden zweiten frühen Werk, Das Imagi-
näre. Dieses gilt Sartre unter Verwendung der Terminologie Husserls
als »noematisches Korrelat« zur irrealisierenden Vorstellungskraft,
der Imagination.747

Zunächst nennt Sartre vier Charakteristika der zu beschreiben-
den Vorstellungen (ich verwende die von Waldenfels formulierte
Kurzfassung, wobei der erste Punkt nach dem Vorangegangenen be-
reits klar sein dürfte):

»1) Die Vorstellung ist Bewusstsein von einem bestimmten Objekt, das im
Bild auftritt und nicht etwa von dem Bild selbst, wie es in der ›Immanenz-
Illusion‹ erscheint. 2) Das Vorgestellte ist Gegenstand einer Quasi-Be-
obachtung, da es aufgrund einer ›wesenhaften Armut‹ nie mehr zu erken-
nen gibt, als was man weiß; es hat nicht die Unerschöpflichkeit des Wahr-
nehmungsobjekts. 3) Das Vorstellungsbewusstsein setzt sein Objekt als ein
Nichts; die beiden entscheidenden Formen, wie dies geschieht, sind zwei
Arten der Negation, die Setzung als nichtexistent (z.B. Husserls Kentaur)
oder als abwesend (z.B. der Freund in Berlin). Das abwesende Objekt ist
hier anschaulich ›als abwesend gegeben‹, die Vorstellung enthält ein ›gewis-
ses Nichts‹. 4) Dementsprechend verkörpert die Vorstellung, im Gegensatz
zur Passivität der Wahrnehmung, eine schöpferische Spontaneität.«748

Damit setzt sich Sartre nun von Husserl ab, denn bei diesem ist das
Bildbewusstsein der Perzeption zugehörig, und man kann natürlich
bezweifeln, ob die Wahrnehmung wirklich passiv ist. Reine Rezepti-
on wäre aber Determination des wahrnehmenden Bewusstseins, und
davon muss Sartre die Imagination streng trennen, wenn sie die
Funktion des freien Entwurfs übernehmen soll.

Diese Trennung bildet für Wiesing »das Fundament der gesam-
ten Phänomenologie Sartres«:

484

Der philosophische Bilderstreit

746 Sartre, a. a.O., S. 140.
747 Sartre, Das Imaginäre, S. 42.
748 Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, S. 76 f, bezieht sich auf Sartre, a. a.O.,
S. 44–61.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Genau diese kategoriale Eigenständigkeit ist dafür verantwortlich, dass es
nie zu einer Verwechslung von Wahrnehmung und Phantasien kommt und
kommen kann: So stark die Vergegenwärtigung einer Sache durch ein Bild
auch sein mag, es sind keine Wahrnehmungen, die das Bewusstsein auf ein
Bildobjekt richten. Für Sartre besteht zwischen dem Hineinsehen einer Ge-
stalt in Wolken oder in Kaffeesatz und dem Betrachten eines Fotos nur ein
gradueller Unterschied. Eigentlich entsteht in beiden Fällen das Bildobjekt-
bewusstsein nur durch Einbildung.«749

Sartre schließt eine Betrachtung über die »Familie der Vorstellung«
an, d.h. eine Untersuchung derjenigen Bildphänomene der Gegen-
standswelt, die auch noch unter den Begriff »image« fallen, wie z.B.
Porträts, Spiegelreflexe, Karikaturen etc.750 Dabei stellt Sartre fest,
dass intramentale Vorstellungen, Karikaturen, Fotografien »lauter
Arten derselben Gattung sind«, denn immer muss eine Intention ein
abwesendes Objekt ›vergegenwärtigen‹ wollen; auch »ein äußerer
Gegenstand, der als Bild fungiert, kann diese Funktion nicht ohne
eine ihn als solches interpretierende Intention ausüben«.751 Ein Por-
trät Karls VIII. z.B., »im Zustand verminderten Lebens unter Ausfall
vieler Bestimmungen (Dreidimensionalität, Beweglichkeit, manch-
mal Farbe usw.)« wird als Bild erfasst, mittels des Gemäldes sehen
wir aber ihn, nicht das Gemälde. Und erstaunlicherweise verwendet
der Atheist Sartre zur Erhellung der Verbindung zwischen Bild und
Modell (oder, wenn man so will: zwischen Abbild und Urbild) eine
neuplatonische Formulierung (siehe Teil 2.2), die zur philosophisch-
theologischen Legitimation der orthodoxen Ikonenmalerei wurde:

»Die erste zwischen Bild und Modell gesetzte Verbindung ist eine Verbin-
dung der Emanation. Das Original hat den ontologischen Vorrang. Aber es
inkarniert sich, es steigt ins Bild herab. Dies erklärt die Haltung der Pri-
mitiven ihren Abbildungen gegenüber ebenso wie gewisse Praktiken der
schwarzen Kunst. […] Es handelt sich übrigens nicht um eine heute ver-
schwundene Denkweise. Die Struktur des Bildes ist bei uns irrational ge-
blieben, und wir haben uns hier wie fast überall darauf beschränkt, rationale
Konstruktionen auf vorlogischen Geschichten zu errichten.«752 (my italics)

Es bietet sich nun natürlich an, diese Deutung des imaginären Ob-
jekts auch zur Abgrenzung vom Zeichenbegriff zu verwenden: Ein

485

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

749 Wiesing, Phänomene im Bild, S. 46.
750 Sartre, a. a.O., S. 62.
751 Sartre, a. a.O., S. 65 und 64.
752 Sartre, a. a.O., S. 71 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeichen affirmiert nicht die Präsenz eines imaginären Objekts, son-
dern verweist auf dessen Abwesenheit. Das Gemälde also gibt seinen
Gegenstand, das Zeichen, nicht. Und es be-zeichne durch Überein-
kunft, die später durch Gewohnheit verstärkt wird, was für Bilder
undenkbar ist, denn sie wirkten durch Ähnlichkeit und beeindruckten
unmittelbar.753 Schematische Zeichnungen, wie z.B. Karikaturen,
nehmen eine Zwischenstellung zwischen Zeichen und Bild ein; doch
sie sind trotzdem keine Zeichen, denn wir sehen etwas in die Zeich-
nung hinein, wie wenn wir »Gesichter im Feuer« oder »Felsen in
Menschengestalt«754 »sehen«. Selbst wenn Schemazeichnungen in
der Ausführung sehr sparsam sein sollten, genügen einige typische
Züge, um unsere Imagination anzuwerfen. In der vorstellenden Hal-
tung nämlich »befinden wir uns ja einem Objekt gegenüber, das sich
als denen analog gibt, die uns in der Wahrnehmung erscheinen kön-
nen«.755 Durch dieses Analogon kann man sich eine anwesende Ma-
terie als Repräsentanten des abwesenden Objekts imaginieren.756 Das
erklärt auch die negierende Kraft der Imagination, denn »das Wirk-
liche wird nicht für es selbst genommen, sondern als ›Analogon‹,
durch welches das Abwesende ›präsentifiziert‹ werden kann. Auf
diese Weise schaffen reale Objekte dem Abwesenden oder Inexisten-
ten Raum.«757

Dies wiederum schafft nun Raum für das, was Sartre »imaginä-
res Leben« nennt: Sieht man einmal von der »Pathologie der Imagi-
nation«, von Halluzinationen und auch von Träumen ab, so betreten
wir mit einer imaginären Welt ein Ensemble irrealer Objekte, die wir
spontan erzeugen können, weil und wenn wir daran denken. Wir er-
zeugen also virtuelle Realitäten. Zwar sind die vorstellenden Inten-
tionen real, doch sind die Materie des Objekts sowie alle Raum- und
Zeitbestimmungen, denen es unterworfen ist, irreal.758 Diese Zeit
entspricht nicht der Zeit der Wahrnehmung; »sie läuft nicht ab, sie
kann sich nach Belieben entfalten oder zusammenziehen, indem sie
die gleiche bleibt. […] Nichts trennt das irreale Objekt sicherer von
mir: Die imaginäre Welt ist völlig isoliert; ich kann sie nur betreten,

486

Der philosophische Bilderstreit

753 a. a.O., S. 67–72.
754 a. a.O., S. 86.
755 a. a.O., S. 194.
756 Leyssen, a. a.O., S. 282.
757 a. a.O., S. 283.
758 Sartre, Das Imaginäre, S. 206 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn ich mich irrealisiere«759 (in manchen Computerspielen z.B.
durch selbstgewählte Avatare). Nur das Gefühl verhält sich gegen-
über dem Irrealen genauso wie gegenüber dem Realen.760

Im Schlusskapitel fasst Sartre noch einmal zusammen, »dass die
Imagination eine konstitutive Funktion des Bewusstseins ist […]. Die
irrealisierende Imagination ist nicht nur von der realisierenden
Wahrnehmung zu unterscheiden, sondern völlig zu trennen; denn
die Bildung eines vorstellenden Bewusstseins bedeutet die Annihilie-
rung (annéantissement) des wahrnehmenden Bewusstseins und um-
gekehrt.«761 Und das hat Folgen für die Kunst:

Der letzte Teil des Schlusskapitels, überschrieben »Das Kunst-
werk«, macht deutlich, dass das irreale Bildobjekt nicht erscheint, so-
lange wir den Bildträger fokussieren, da »es sich einem realisierenden
Bewusstsein nicht geben kann«. Der Maler hat ein materielles Ana-
logon seiner Vorstellung konstituiert, und daher muss »das Gemälde
als ein materielles Ding verstanden werden, das von Zeit zu Zeit (je-
des Mal wenn ein Betrachter die vorstellende Haltung einnimmt) von
einem Irrealen heimgesuchtwird, das eben das gemalte Objekt ist.«762

»Die Kunst Giacomettis ist der eines Taschenspielers verwandt; wir sind die,
die er narrt, und die, die ihm helfen. Er arbeitet nach dem, was er sieht, vor
allem aber nach dem, was wir sehen werden. Sein Ziel ist nicht, uns vor ein
Bild zu stellen, sondern Trugbilder zu erschaffen, die, obwohl sie sich immer
nur für das ausgeben, was sie sind, doch in uns die Gefühle und Einstel-
lungen hervorrufen, die sich normalerweise aus der Begegnung mit wirk-
lichen Menschen ergeben. […] Er hat längst erkannt, dass die Künstler im
Imaginären arbeiten […].«763

Kunstrezeption ist also auch eine Form der Imagination.764

487

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

759 Sartre, a. a.O., S. 215f.
760 a. a.O., S. 226.
761 Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, S. 78. (Diese Okklusionsthese hatte
Sartre aber schon früher vertreten, s. Sartre, Das Imaginäre, S. 199.)
762 a. a.O., S. 293.
763 Sartre, Die Gemälde Giacomettis, in: ders.: Porträts und Perspektiven, S. 288 f.
764 Bonnemann, Der Spielraum des Imaginären, S. 32. Bonnemann kritisiert eine
Engführung im Bereich des Schönen, da das Naturschöne ausgeschlossen ist: »Das
Reale ist niemals schön« (SN 361), Schönheit existiert nur im Imaginären. Die Tren-
nung des Guten vom Schönen schließe jede moralische Bewertung der Kunst oder
durch die Kunst aus. »Ein ästhetischer Standpunkt, der weiter von einer Theorie der
engagierten Literatur entfernt wäre, ist kaum denkbar« (a. a.O., S. 153).

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.3.2.5 Vergegenwärtigung im Bild

Sartres Künstlerporträts sind weniger bekannt, doch gerade in ihnen
erfüllt sich wie in seinen Romanen Jean Wahls Schlachtruf »vers le
concrète« auf besondere Weise. Möbuß zeigt eindrucksvoll, wie sehr
Sartres literarischesWerkmit seiner Philosophie verwoben ist.765Aber
auch seine Beschäftigung mit der bildenden Kunst ist beeindruckend.

In Qu’est-ce que la littérature? trifft er eine auch für die zur
Debatte stehende Kontroverse relevante Unterscheidung: Mit Farben
und Tönen zu arbeiten sei etwas anderes als sich mit Worten aus-
zudrücken, denn Farben und Formen seien keine Zeichen, die auf
etwas anderes verwiesen.

»Da gibt es das Grün, und da das Rot, das ist alles; das sind Dinge, sie
exitieren aus sich selbst heraus. Es stimmt, dass man ihnen per Konvention
denWert von Zeichen beilegen kann. […] Es liegt aber ganz fern, die Farben
und die Töne wie eine Sprache aufzufassen. […] Der Maler will keine Zei-
chen auf seine Leinwand bannen, er will eine Sache erschaffen, und wenn er
rot, gelb und grün zusammenstellt, gibt es keinen Grund, weshalb ihr Mit-
einander eine definierbare Bedeutung besitzen sollte.«766

Denn der Maler erschafft ein imaginäres Haus auf der Leinwand
(Sartre redet in diesem Zusammenhang tatsächlich von »transsub-
stantiation«), und nicht das Zeichen eines Hauses; im Gegensatz
zum Schriftsteller hat man es hier bei Bildern nicht mit Bedeutungen
zu tun.767

Der Künstler ist für Sartre infolgedessen wie der Revolutionär
ein Prototyp für »Entwurf«, und natürlich interessieren ihn vor allem
solche Künstler, die sich auf neue Wege begeben haben. Mit seiner
bereits in SN skizzierten und in der Kritik der dialektischen Vernunft
weiterentwickelten Methode der existentiellen Psychoanalyse (für
die ihm der Ansatz Freuds ungeeignet zu sein scheint, da in ihm die
Individualität eines Entwurfs nicht zum Tragen kommt768) und seiner
»regressiv-progressiven Methode,769 die zugleich analytisch-synthe-

488

Der philosophische Bilderstreit

765 Möbuß, Sartre.
766 Sartre, Qu’est-ce que la littérature?, in: ders., Situations II, S. 60 f. Übersetzung
d.d.A.
767 Sartre, a. a.O., S. 62 f.
768 Möbuß, Sartre, S. 135–156, hier S. 137, unter Berufung u. a. auf SN 958.
769 ausführlich beschrieben in Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 70–131.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tisch ist und zwischen Objekt und Epoche hin und her geht,770 unter-
sucht er die Beziehung zwischen Künstler und Werk, bzw. das, was
ein Künstler aus sich und seinen Gegebenheiten gemacht hat, aber
auch die Wirkung, die das Werk gehabt hat bzw. haben soll.771

Seine genaue Untersuchung von Leben und Werk Tintorettos soll
hier exemplarisch angeführt werden:772 Jacopo Robusti, genannt Tin-
toretto, war kleinwüchsig und fühlte sich in seiner Heimatstadt Ve-
nedig als Sohn eines Färbers immer ungeliebt (was Sartre in Zusam-
menhang damit bringt, dass in seinen Bildern oft Randfiguren der
Gesellschaft auftauchen.) »Dieser krämerhafte Maler«, der nie das
Gepäck der Hofmaler besaß, schien im Vergleich zu seinen Konkur-
renten eher ungebildet.773 Venedig aber liebte die eleganten, doch
auswärtigen Maler »Veronese« und Tizian, in dessen Malerwerkstatt
Tintoretto lernen wollte. Tizian setzte ihn aber wegen zu großer Ge-
nialität mit zwölf Jahren auf die Straße, und da der solchermaßen
stigmatisierte Tintoretto – seine Begabung stand schon früh fest –
doch unbedingt Maler werden wollte, musste er seine Ausbildung in
einer weniger renommierten Malerwerkstatt fortsetzen, war mit
zwanzig als Meister »auf dem Markt«, musste seinen Lebensunter-
halt verdienen und sich gegen die populären auswärtigen Maler be-
haupten, was dazu führte, dass er viele Auftragsarbeiten à la Veronese
oder nach Art Tizians für weniger Geld annahm. Nebenher aber ent-
wickelte er eine eigene Maltechnik. Sartres Philosophie des Blicks
findet hier ihre Anwendung: Sartre stellt nämlich fest, dass Tintoret-
to beginnt, die Blicke der Betrachter, z.B. bei den Porträts seiner Hei-
matstadt Venedig, zu lenken, um auf dem Bild so etwas wie Tiefe zu
erzeugen. (Wittmann spricht mit Sartre von einer ›école de vision‹ :
Die Anleitung zum Sehen werde mit dem Bild mitgeliefert; Tintoret-
to male exakt das Gegenteil dessen, was die Usancen der Zeit fest-
legten, experimentierte mit Perspektiven wie die zeitgleich in Florenz

489

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

770 Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 118ff beschreibt sie hier als »existen-
tialistische Approximationsmethode«.
771 Maler, Sartres Individualhermeneutik, S. 80.
772 Sartre, Der Eingeschlossene von Venedig, in: Sartre, Porträts und Perspektiven,
S. 122–276.
773 a. a.O., S. 257 und 255.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirkenden Maler, denen er aber voraus war und suchte im Rahmen
des Möglichen die Befreiung von Konventionen.774)

Sartre untersuchte 17 verschiedene Bilder Tintorettos aus ver-
schiedenen Epochen, verglich sie miteinander und setzte sie mit sei-
ner besonderen Situation in Beziehung.

Im Gegensatz zu Freud, dessen Determinismus er kritisiert, geht
es ihm bei seiner »existentiellen Psychoanalyse« nicht um allgemeine
Kategorien der Ichdeutung, sondern um das »universel singulier«,
und er geht auch nicht nur in die Vergangenheit zurück bzw. bleibt
dabei stehen: Mit seiner existentiellen Psychoanalyse deckt er die
meist aus der Kindheit stammenden »Fixierungen« auf, »die eigent-
lichen Urentscheidungen, durch die ein Mensch das ist, was er ist«,775
und untersucht die prägenden Gegebenheiten (»situations«) und vor
allem die Hemmnisse, in denen und gegen die sich ein Künstler be-
haupten und durchsetzen musste, um dann auch die Wirkung dieser
neuen Kunst zu analysieren.

»[…] Das ist die Revolution. Zum ersten Mal in der Geschichte, zwischen
1540 und 1545, […] hört ein Tafelbild auf, eine flache Oberfläche zu sein
und wird von einem imaginären Raum heimgesucht, um zu einem vom
Maler montierten Kurs zu werden […].«776

Sartre entdeckt auf der »flachen Oberfläche« der Tintoretto-Bilder
tatsächlich die Illusion einer dritten Dimension. Für Wittmann sind
die Tintoretto-Studien daher in direktem Zusammenhang mit den
Frühwerken zur Imagination und zum Imaginären zu sehen.777

Besonders ein Bild soll hier angeführt werden, weil es so unge-
wöhnlich ist: das des vom Himmel stürzenden, keineswegs bloß stan-
desgemäß schwebenden Schutzpatrons von Venedig, des Evangelis-
ten Markus, das im Venedig der damaligen Zeit einen Skandal
verursacht haben soll. Denn der Evangelist stürzt kopfüber, mit dem
Evangelium in der einen Hand, um einen in Fesseln am Boden liegen-
den Slaven vor dem Märtyrertod zu bewahren, und ist dabei auch
noch nicht wie üblich lichtumflossen, sondern im Schatten. Der
Zweck seines Ausflugs, die Ausführung und das Ergebnis werden

490

Der philosophische Bilderstreit

774 Wittmann, Sartre und die Kunst, S. 157 bezieht sich u. a. auf Sartre, Saint Marc et
son double, a. a.O., S. 190.
775 Schulz, Metaphysik des Schwebens, S. 124.
776 Sartre, Saint Marc et son double. Le Séquestré de Venise, in: Sicard (Hg.), Sartre et
les Arts, S. 179 (Obliques 24/25); Übersetzung d.d.A.
777 Wittmann, Sartre und die Kunst, S. 142.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichzeitig gezeigt, die Fesseln des am Boden Liegenden sind schon
zerbrochen, der Betrachter ist den auf dem Bild versammelten Per-
sonen voraus, die das noch nicht begriffen haben.778

»In Erstaunen versetzen, durch Überraschung wirken: das war von jeher
seine Technik gewesen. Diesmal ist er selbst jedoch der erste, der die Fas-
sung verliert: seine Zeitgenossen stehen zwar sprachlos, aber zugleich auch
entrüstet vor dem Werk. Er findet erbitterte Verleumder und keine erbit-
terten Verteidiger […], seine Erfolgsserie bricht ab.«779

In Sartres Analyse des Werks tritt noch einmal Erstaunliches zutage,
denn wenn der Betrachter des Bildes etwas zurücktritt, sehe er, wie
die anderen Betrachter vor ihm den im Bild angelegten Halbkreis der
Zuschauer zu einem vollen Kreis ergänzen; ihr Blickgeschehen wird
zum Teil des Bildes. Sartres Beschreibung des »Blicks« wird dabei
erweitert, Tintoretto macht nach Sartre »aus dem Blick einen Be-
standteil des Bildes«,780 und es entspricht seinen Intentionen, die Be-
trachter zur imaginativen Deutung des Bildes miteinzubeziehen. Tin-
toretto war 30 Jahre alt und wurde von Tizian mit Hass verfolgt. Um
Erfolg zu haben, arbeitete er verbissen drauf los, verwendete bei Aus-
schreibungen von Malaufträgen teilweise unlautere Mittel und
machte sich dadurch noch unbeliebter. Jedermann sei überzeugt ge-
wesen, so Sartre, die Malerei habe mit Tizian ihre höchste Vervoll-
kommnung erreicht, doch bei diesem ersticke die Malerei unter Blu-
men, verleugne sich durch ihre eigene Vollkommenheit und mache
eine Wiedergeburt nötig. »Niemand auf der Welt, weder vor noch
nach ihm« habe leidenschaftlicher als Tintoretto nach Neuem ge-
sucht.781 Dazu braucht es, »und sei es nur, um schaffen, um kaufen
und verkaufen zu können«, eine unabdingbare Freiheit.782

Sartre, der sich eigentlich eher von moderner Kunst angezogen

491

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

778 Sartre, Saint Marc et son double, a. a.O., S. 175f; sowie Wittmann, Sartre und die
Kunst, S. 146.
(Wittmann merkt an, dass Sartres Analyse dies in Tintorettos Bild von St. Georg mit
dem Drachen noch viel weitergehender entdeckt, da dieser die gleichzeitige Darstel-
lung verschiedener Zeitpunkte im Bild dort noch weiter getrieben habe.)
779 Sartre, Der Eingeschlossene von Venedig, in: ders., Porträts und Perspektiven,
S. 236.
780 Wittmann, a. a.O., S. 155. Hier finden sich auch Untersuchungen zu Sartres aus-
führlichen Analysen anderer Tintoretto-Bilder.
781 a. a.O., S. 249.
782 a. a.O., S. 259.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fühlte, sei besonders von bestimmten Sujets angesprochen worden, so
hat Simone de Beauvoir berichtet:

»Sartre reagierte auf Darstellung und Ausdruck der Personen, bis zu dem
Punkt, dass er an den Werken Guido Renis Gefallen fand.«783

Simone de Beauvoir beschrieb seine Haltung als eine »Ästhetik der
Opposition«; Bauer stellt eine Reaktion auf Bilder fest, die auf expres-
sionistische Weise den menschlichen Körper in Stress und Schmerz
zeigen.784

Hier sollen als weitere Veranschaulichung von Sartres Bildphi-
losophie seine Beschreibungen der Gemälde Lapoujades und Giaco-
mettis angeführt werden.

Lapoujade ist bereits jenseits der figürlichen Kunst, Nachbildung
ist also kein Themamehr. Die »Desintegration des Figürlichen« durch
Picasso, Braque etc. hinterließ »nur ein Gewimmel von Farben und
Rhythmen, Wrackteile«. Lapoujade habe sich, indem er diese Be-
standteile zu neuen Ganzheiten zusammenfügte, für die »Wiederher-
stellung der Welt« entschieden, wobei es um die »beständige Wieder-
herstellung einer bestimmten Gegenwart« gehe:785 Lapoujade hat
Massen gemalt. Wie bei van Goghs wogenden Kornfeldern wird aber
nicht abgebildet, schon gar nicht detailgetreu, sondern mit den Farb-
flecken und der mit ihnen erreichten Rhythmisierung des Gesche-
hens auf der Leinwand gewinnt eine Erfahrung, eine Stimmung, Ge-
stalt, sie wird uns gegenwärtig. Auch der Gegenwart von Massen
kann man »nur Gestalt verleihen, wenn man auf eine figürliche Wie-
dergabe verzichtet« und der Imagination Raum lässt, aber dieser Ma-
ler malt nicht von außen,786 denn er ist selber Teil der Erfahrung, die
er vermittelt. Wie bei Tintorettos Bildern wird eine Erfahrung, ein
Geschehen gegenwärtig, in das wir selbst eingebunden sind. Daher
bezeichnet Sartre Lapoujade auch als »Maler ohne Vorrechte«, denn
anders als frühere Maler malt er nicht auf einem Podium, sieht er das
Abzubildende nicht als Objekt seiner Tätigkeit, sondern er will seine
Solidarität mit den anderen Menschen kundtun.787

492

Der philosophische Bilderstreit

783 De Beauvoir, La force de l’age, S. 91.
784 De Beauvoir, La force de l’age, S. 83 und Bauer, Sartre and the Artist, S. 118f.
785 Sartre, Der Maler ohne Vorrechte, in: ders., Porträts und Perspektiven, S. 295.
786 a. a.O., S. 304.
787 Sartre, Der Maler ohne Vorrechte, in: ders., Porträts und Perspektiven, S. 306.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Die erstaunlichste und doch einfachste Wahrheit ist die, dass, indem La-
poujade zur Abstraktheit griff, der Mensch zwangsläufig, im Namen der
Kunst selbst, wieder auf seinen Bildern erschien. Nicht, wie es lange Zeit
hindurch üblich gewesen war, als Fürst oder Prälat: bescheiden, anonym, in
geduldig-zähem Kampf um das tägliche Brot und gegen die Unterdrü-
ckung.«788

Dieser Mensch sei »überall in seinen Bildern […] gegenwärtig«. Dazu
gehört auch, dass es Folterer und ihre Helfershelfer gibt und ihre
Opfer: »Die große Masse besteht aus Gefolterten oder für die Folter
Bestimmten.«789 Und damit ruft Sartre auch wieder die Leiden der
Unterdrückten in den Kolonien in Erinnerung.

Einen anderen Aspekt seiner Philosophie entdeckt Sartre in Gia-
comettis Skulpturen und Gemälden: Hier ist es die Einsamkeit, z.B.
von vier Gestalten auf einem Sockel, der Abstand bzw. die Leere zwi-
schen ihnen, die ihn ergreift und die er mit einer Erinnerung an seine
zwei Monate Kriegsgefangenschaft bzw. an die Zeit danach ver-
knüpft: Nach einer Zeit des Zusammengepferchtseins in absoluter
Nähe zum jeweils anderen überfiel ihn die Angst, wieder mit der res-
pektvollen Distanz des Bürgertums leben zu müssen, er fühlte sich
verloren und »konnte nicht verstehen, wie diese behäbigen, dickbäu-
chigen Häuser solche Wüsten in sich bergen konnten«.790 Zwar sei
eine Ausstellung Giacomettis »ein ganzes Volk«, doch die Menschen
sehen sich nicht, »sie gehen – unwiederbringlich allein – aneinander
vorbei, und dennoch gehören sie zusammen: sie werden sich für
immer aus den Augen verlieren, aber sie verlören sich nicht, wenn
sie sich gesucht hätten«. Damit verweist Sartre auf das dialektische
Verhältnis zwischen der Einsamkeit und der Zusammengehörigkeit
der Menschen. Allein das gesprochene Wort könne diesen »negativen
Begriff der Leere« überbrücken, »jedes Geschöpf sondert seine eigene
Leere ab«.791 (Man erinnere sich an das Für-sich als Nichts bzw. als
Nichtung, als Negation.) Und wenn Giacometti male, möchte er
ebenso, »dass wir den imaginären Raum, den der Rahmen um-
schließt, als eine wirkliche Leere fühlen«. Diese Leere erhält hier
einen Stellenwert, wie er Sartres »néant« in SN zukam. Nachdem
500 Jahre lang die Bilder zum Bersten voll waren, beginne Giacometti

493

Phänomenologische Bildtheorien: Sartre

788 ebd.
789 a. a.O., S. 307.
790 Sartre, Die Gemälde Giacomettis, in: ders., Porträts und Perspektiven, S. 277 f.
791 a. a.O., S. 278f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


damit, die Welt aus seinen Gemälden zu verbannen. Beim Porträtie-
ren seines Bruders Diego zeige er diesen »ganz allein, in einem
Schuppen verloren«.792 Zwar stehe Diego vor einer Mauer, doch »die-
se Bezüge würden gleichzeitig wieder entwertet durch das Nichts, das
sich zwischen sie schiebt«. Giacometti verzichte auf Begrenzungs-
linien: »es gibt ein Sein, und plötzlich gibt es keines mehr: aber zwi-
schen dem Sein und dem Nichts ist keinerlei Übergang denkbar.«793

Wenn Giacometti Gegenstände, wie z.B. Schuhe, aber nicht um-
grenze, rechne er damit, dass wir sie begrenzen, ebenso wie unser
Blick ergänzt und eine aus Erfahrung gewonnene Kontinuität wieder
herstellt, wenn Giacometti nur Andeutungen von Körperteilen macht
oder gar welche auslässt.794

In seiner Theorie des Imaginären hatte Sartre von der »wesens-
mäßigen Armut« des irrealen Objektes geschrieben, denn im Gegen-
satz zu realen Objekten seien sie nicht individuiert,795 und es mani-
festiere sich ein Spielraum für die Imagination. »Das irreale Objekt
existiert, es existiert zwar als irreal, als untätig; aber seine Existenz ist
unleugbar. […] Nur ist dieses so gut präzisierte, so gut definierte Ir-
reale leer […].«796

Erst der Betrachter nämlich, wenn er mit dem Künstler die
Sphäre des Imaginären teilt, verleiht denGemälden ihre Bedeutung.797

Kunst ist für Sartre also keineswegs l’art pour l’art, auch Bilder
sind Bilder von etwas, und sie veranschaulichen nicht nur Sartres
Philosophie des Imaginären und des Blicks, sondern spiegeln auch
Kernbegriffe seiner Philosophie.

Im Sartre-Jahr 2005 (100. Geburtstag, 25. Todestag) wurde Sartre als
Jahrhundertfigur mit einer Ausstellung in der Neuen Nationalbiblio-
thek in Paris gewürdigt. Gleichzeitig aber rief der linke (!) Nouvel
Observateur zum Autodafé auf, und ein Literaturkritiker sprach an-
gesichts der Neuauflage von Sartres Theaterstücken von »Muff aus
dem ideologischen Wandschrank der 50er Jahre«.798 Doch egal wie

494

Der philosophische Bilderstreit

792 a. a.O., S. 281f.
793 a. a.O., S. 282f.
794 a. a.O., S. 284.
795 Sartre, Das Imaginäre, S. 216.
796 Sartre, Das Imaginäre, S. 226 f.
797 Wittmann, Sartre und die Kunst, S. 131.
798 Mönninger, Ritualmord an Sartre, in: ZEIT (6.4.2005); https://www.zeit.de/2005/
15/Ritualmord_an_Sartre

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man zu Marxismus und Existentialismus stehen mag: Festzuhalten
ist, dass seine Philosophie des Imaginären als visualisierender Ent-
wurf originär und produktiv ist. »Die Imagination setzt ihr Objekt
als ein Nichts«, so Sartres berühmte Definition799; und gerade im
Hinblick auf die aktuellen Phänomene digitaler Bildlichkeit und vir-
tueller Realität birgt dies weiterhin reflexives Potential.

3.3.3 Sichtbares und Unsichtbares bei
Maurice Merleau-Ponty (1908–1961)

Maurice Merleau-Ponty wurde in Rochefort (Charente) in ein katho-
lisches Milieu hineingeboren, verlor wie Sartre seinen Vater früh und
machte seinen Schulabschluss in Paris. Auf der École Normale Supé-
rieure traf er Sartre und Simone de Beauvoir und freundete sich mit
ihnen an. Er wurde zum Chefredakteur der von Sartre geründeten
Zeitschrift Les Temps Modernes, wurde dieses Postens aber enthoben,
als anlässlich des Koreakrieges politischeMeinungsverschiedenheiten
zwischen ihnen auftraten. Anders als Sartre schlug er eine akademi-
sche Laufbahn ein, hatte zeitweilig eine Professur für Kinderpsycho-
logie inne (die er aber philosophisch auslegte, wie etwa an seinem
Buch Keime der Vernunft deutlich wird), und wechselte dann zu einer
Professur in Philosophie nach Paris. Er war ebenfalls von Husserl
inspiriert, schlug aber einen anderen Weg als Sartre ein.

3.3.3.1 Zum Primat der Wahrnehmung

Merleau-Ponty gehörte zu dem Hörern der Pariser Vorträge von
Husserl, die später unter dem Namen Cartesianische Meditationen
erscheinen sollten, und er war der erste auswärtige Besucher des neu-
gegründeten Husserl-Archivs in Löwen. Und doch sollte er über Hus-
serl – und Heidegger – hinausgehen. Letzterer hatte nämlich mit
seiner abstrakten Rede von »Jemeinigkeit« die Leiblichkeit des Men-
schen völlig ausgeblendet, während Husserl immerhin den Leib als
zentrale Schnittstelle zur Außenwelt hervorgehoben hatte. Doch um
Wahrnehmung wirklich zu beschreiben – der spätere Husserl hatte
das Konzept der Phänomen-Beschreibungen verlassen, über seine re-
duktiven Verfahren eine »eidetische Wesensschau« angestrebt und

495

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

799 Wiesing, Artifizielle Präsenz, S. 112.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Wende zum transzendentalen Ich vollzogen –, ist der Rückgang
auf die leibliche Gebundenheit jederWahrnehmung unerlässlich. Im-
merhin, so Taylor in seinerWürdigung, ist dieWahrnehmung unsere
»erste Öffnung zur Welt und der unaufhebbare Hintergrund aller
anderen Tätigkeiten«,800 auch wenn dies »in der wissenschaftlichen
und philosophischen Kultur unserer Zeit systematisch verdrängt«801

werde.
Merleau-Ponty hatte ebenfalls wie Husserl das Bewusstsein

einer Krise – Husserls späte Krisisschrift war noch nicht bekannt –,
die ihm sowohl in den Wissenschaften als auch in der Philosophie
Raum zu greifen schien:

»Auf der einen Seite steht eine objektivistische und naturalistische Sicht-
weise, die an alle menschlichen Phänomene von außen herantritt und bei
einer Natur an sich endet, auf der anderen Seite eine subjektivistische und
kritizistische Sichtweise, die alle Phänomene von innen her erschließen will
und bei einem reinen Bewusstsein endet. Der lebendige Bezug zwischen
Bewusstsein und Natur wird zerrieben zwischen äußerer wissenschaftlicher
Explikation und innerer philosophischer Reflexion.«802

Merleau-Ponty kritisiert beide Richtungen: »Die Philosophie des rei-
nen Objekts und des reinen Subjekts sind gleichermaßen terroris-
tisch.«803 Doch niemals bestreitet Merleau-Ponty die Bedeutung des
Subjekts oder des Bewusstseins, und genauso wenig die Bedeutung
empirischer Forschungen. Husserls Phänomenologie (wie auch die
ersten beiden Kapitel von Bergsons Matière et Mémoire) inspirierten
Merleau-Ponty zu einem dritten Weg. Zwar hatte Husserl dem Leib
eine ausgezeichnete Stellung unter den Dingen (!) eingeräumt, »in-
dem er betont, dass der Leib nie nur Gegenstand, nie völlig konstitu-
iert sein kann«, doch bei der Reduktion wird »das reale Ich, d.h. das
leibliche Ich als Umgebungsobjekt des reinen Ichs« bezeichnet. »An-
ders ausgedrückt: bei der theoretischen Trennung von eigentlich Ich-
lichem und Ichfremdem wird der Leib zum Ichfremden gezählt und
fällt somit unter die Gesetzmäßigkeit der Kausalität.«804 Merleau-

496

Der philosophische Bilderstreit

800 Taylor, Charles, Leibliches Handeln, in: Métraux/Waldenfels (Hg.), Leibhaftige
Vernunft, S. 194–217, hier S. 195.
801 a. a.O., S. 211.
802 Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, S. 149.
803 Merleau-Ponty, Die Abenteuer der Dialektik, S. 118.
804 Frostholm, Leib und Unbewusstes. Freuds Begriff des Unbewussten interpretiert
durch den Leib-Begriff Merleau-Pontys, S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ponty aber entwickelt sowohl Husserls Leibbegriff weiter als auch
seinen Begriff von Intentionalität, denn nun wird die Intentionalität
des Leibes zum Thema805; auch er ist, wie z.B. in der Sexualität (PW
185ff), gerichtet auf etwas außerhalb seiner selbst, zwar nicht be-
wusst, aber unbewusst oder besser noch vor-bewusst. Unter der Über-
schrift »das Problem des Leibes« schildert Merleau-Ponty einen Pro-
zess fortschreitender Verdrängung des Leiblichen: »Unsere
Wahrnehmung gelangt zu den Gegenständen, und einmal konstitu-
iert, erscheint der Gegenstand als der Grund all unserer wirklichen
und möglichen Erfahrungen von ihm.« (PW 91) »Besessen vom
Sein« fasst man, die Wahrnehmungserfahrung vergessend, das Sein

»nunmehr allein noch als Gegenstand und leitet es ab aus Beziehungen
zwischen Gegenständen. Meinen Leib, der mein Gesichtspunkt für die Welt
ist, betrachte ich als einen unter den Gegenständen dieser Welt. Ich ver-
dränge das Bewusstsein, das ich von meinem Blick als Mittel der Erkenntnis
hatte und betrachte meine Augen als Stücke der Materie. Sie finden ihren
Ort im selben objektiven Raum, in dem ich jedes äußere Objekt zu situieren
suche […].« (PW 94f)

Die Lösung von der eigenen Erfahrung markiert den Übergang zur
Idee, die nun ihre universale Gültigkeit für jedermann unabhängig
von der Erfahrung behaupten kann: »Ich befasse mich nicht mehr
mit meinem Leib, noch mit Zeit und Welt, so wie ich sie im vorprädi-
kativen Wissen, in meiner inneren Kommunikation mit ihnen sehe.«
(PW 95) Schließlich sprechen wir nur noch von Ideen und verlieren
»endlich jede Berührung mit der perzeptiven Erfahrung« (PW 96).
Alle Erfahrung erstarrt, und deshalb fordert Merleau-Ponty:

»Wir müssen die Alternative, nichts vom Subjekt, oder aber nichts vom
Objekt verstehen zu können, zu durchbrechen suchen. Wir müssen den
Ursprungsort des Gegenstandes im Innersten unserer Erfahrung selbst auf-
suchen, das Erscheinen des Seins zu beschreiben und das Paradox zu ver-
stehen suchen, wie für uns etwas an sich zu sein vermag.« (PW 96)

Unser Leib ist nämlich situiert, was wir gerne vergessen, z.B. in
Raum und Zeit, und daher eignet z.B. der räumlichen Situiertheit
entsprechend jeder Wahrnehmung auch eine unhintergehbare Per-
spektivität, die uns immer nur eine Seite der Dinge sehen lässt. Zwar
sind andere mögliche Perspektiven horizonthaft mitgegeben, doch
wir sind immer nur in der Lage, die Dinge in »Abschattungen« (Mer-

497

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

805 Frostholm, a. a.O., S. 10 und 16f, s. auch PW 165.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leau-Ponty verwendet Husserls Begrifflichkeit) wahrzunehmen, nie
in ihrer vollen Realität, ihrem »Ansichsein«. Diese Perspektivität ist
uns nicht immer bewusst, aber sie ist wie der »blinde Fleck« an der
Stelle, von der aus wir sehen (PW 117), die Bedingung, unter der
leiblich gebundene Wahrnehmung überhaupt nur zu haben ist.
(»Sagt man, das Haus sei nirgendwoher gesehen, sagt man damit
nicht am Ende, es sei unsichtbar?« PW 91) Und nur durch Bewegung
unseres Eigenleibes und das Bewusstsein des Identischen sind wir in
der Lage, zu der Überzeugung zu gelangen, dass verschiedene Per-
spektiven eines Dinges zusammenhängen bzw. sogar einem einzigen
Ding zugehören (PW 239).

Wahrnehmung ist also keineswegs das Resultat äußerer Reize
(PW 59), sondern das Ergebnis unseres leiblichen (und daher not-
wendig perspektivischen) Gerichtetseins auf die Dinge, die sich uns
unter Umständen auch nur zeigen, indem sie sich gegenseitig ver-
decken: »Immer nämlich sehen wir nur von irgendwoher, ohne aber
dass das Sehen in seine Perspektive sich einschlösse« (PW 91).
Merleau-Pontys ausführliche Untersuchungen zum Thema Perspek-
tivität befassen sich auch mit der Zentralperspektive in der Malerei,
denn die bildnerische Raumarchitektur scheint dem Aufbau unseres
Wahrnehmungsfeldes »aufs schönste« zu entsprechen.806 Doch ist
die klassische Kunst wirklich so objektiv und wirklichkeitsgetreu?
Diese Zentralperspektive ist für Merleau-Ponty ganz und gar »Dar-
stellungsmittel«, »in Wirklichkeit ganz und gar geschaffen« und
keineswegs »ein Funktionsgesetz der Wahrnehmung«.807 Vielmehr
entstammt sie einer »Kulturordnung«; sie ist »eine vom Menschen
erfundene Manier […], die Wahrnehmungswelt vor sich hin zu pro-
jizieren, und nicht das genaue Abbild dieser Welt«.808

Denn in Wirklichkeit verdecken und widerstreiten die Dinge
einander, sind nicht für eine schauende Wahrnehmung hintereinan-
der aufbereitet, sondern simultan: Beim Sehen ist man »überflutet
von einem Horizont sichtbarer Dinge, die inkompossibel« sind mit
dem gerade ins Auge Gefassten, »die aber gerade dadurch mit ihnen
gleichzeitig« sind. Man macht die Erfahrung einer »Welt von wim-

498

Der philosophische Bilderstreit

806 Waldenfels, Das Zerspringen des Seins. Ontologische Auslegung der Erfahrung
am Leitfaden der Malerei, in: Métraux/Waldenfels (Hg.), Leibhaftige Vernunft,
S. 144–161, hier S. 145.
807 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, in: ders., Die Prosa der Welt, S. 72 f.
808 a. a.O., S. 73.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


melnden, exklusiven Dingen […], die jedes für sich den Blick anspre-
chen und die insgesamt nur in einem zeitlichen Durchlauf erfasst
werden können – wobei jeder Gewinn zugleich ein Verlust ist.«809

Die Zentralperspektive bringt Ordnung in das Ganze:

»Nun aber konstruiere ich eine Darstellung, in der jedes aufhört, die ganze
Sicht für sich zu beanspruchen, in der ein jedes Zugeständnisse macht und
darin einwilligt, nicht mehr Raum auf dem Papier einzunehmen, als ihm
von den anderen überlassen wird. Als mein Blick Tiefe, Höhe und Breite
unbefangen durchstreifte, war er keinem Gesichtspunkt unterworfen, weil
er einen nach dem anderen aufnahm und dann wieder aufgab; jetzt aber
verzichte ich auf diese Ubiquität und bin bereit, in meiner Zeichnung nur
das darzustellen, was ein unbewegliches Auge von einem bestimmten
Standort aus sehen könnte, wäre es auf einen ein für alle Mal gewählten,
bestimmten ›Fluchtpunkt‹ mit einer bestimmten ›Horizontlinie‹ fixiert.«810

Solchermaßen wird der Blick gelenkt; die Zentralperspektive als
Technik ist »die Verwirklichung und Erfindung einer beherrschten
Welt, die ganz und gar in unserem Besitz ist«.811 Für Waldenfels ist
das eine »Domestikation des Blicks auf Kosten der Leibhaftigkeit und
Lebhaftigkeit der Dinge« im Gegensatz zu überquellenden »barocke
(n) Welt« (von Merleau-Ponty »monde sauvage« oder être brut« ge-
nannt), und er fragt, was denn mit dem passiere, was in den Schatten
gestellt und an den Rand gedrängt werde, und wer überhaupt dabei
mit welcher ordnenden Hand agiere, bzw. auswähle, was für uns wie
sichtbar wird.812

Solche Bilder stellen also auch, wenn man mit Bergson interpre-
tieren möchte, eine weitere Form der Verräumlichung von Zeit dar,
wie sie für abendländisches Denken nicht selten ist. Der vonMerleau-
Ponty bewunderte Cézanne hatte also durchaus Grund, über die Zen-
tralperspektive hinauszugehen und sich eine andere Art von Tiefe zu
erarbeiten.

Auch die Zeit ist uns nicht als abstrakte Größe gegeben: Wir
erfahren sie »im Rückgang zu den Sachen selbst« zuallererst in der
Bewegung unseres Leibes, die ein gestaffeltes Hintereinander (auch
dies eine Verräumlichung) bzw. Nacheinander unserer Wahrneh-
mungserfahrungen erzeugt. Schließlich sind wir auch mit unserem

499

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

809 a. a.O., S. 74.
810 ebd.
811 a. a.O., S. 75.
812 Waldenfels, Das Zerspringen des Seins, a. a.O., S. 150f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leib nicht außerhalb der Zeit: Er altert und ist in die genetischen Pro-
zesse der Welt hineingestellt. Diesen Gedanken der Zeitlichkeit unse-
rer Erfahrung hatte bereits Husserl nach seiner »genetischenWende«
für die Phänomenologie entwickelt und mit seinen Gedanken zu Re-
tention und Protention konkretisiert. Da der Leib »zur Welt« ist (im
Heidegger’schen Sinn), ist er in eine anhaltende Genesis gestellt und
bewegt sich unter anderen Leibern und Dingen. Doch der Leib hat
eine Erfahrungsgeschichte, sie ist ihm eingeschrieben: Sedimentie-
rungen, Habitualitäten, implizites Wissen gestalten (wie bei Bergson)
die aktuellen leiblichen Wahrnehmungsbezüge mit (PW 172–177
und 182–188).

Die Retentionen vergangener Wahrnehmungserfahrungen und
die in die Zukunft weisenden intentionalen Erwartungshaltungen bil-
den also den Rahmen für das im Hier und Jetzt sich aktuell vollzie-
hende Wahrnehmungsgeschehen, denn keine Wahrnehmung bleibt
allein auf einen Jetztzeitpunkt beschränkt; und nur in diesen Bezügen
kann sich Wahrgenommenes als dieses oder jenes zeigen,813 und nur
hier, auf diesem Hintergrund, kann sich eine Bedeutung formieren
bzw. Sinn ausbilden und Wissen entstehen.

»Alles verweist mich so auf das Präsenzfeld zurück als das Feld der origi-
nären Erfahrung, wo die Zeit mit ihren Dimensionen leibhaftig erscheint,
in letzter Evidenz und ohne eingeschobenen Abstand. Hier ist es, wo wir
eine Zukunft in die Gegenwart und in die Vergangenheit hinübergleiten
sehen.« (PW 473)

Die Zeit mit ihrem Präsenzfeld als »Geflecht von Intentionalitäten«
(PW 474) spielt für dieses leiblich inkarnierte Bewusstsein somit eine
viel wesentlichere Rolle als für Husserl, denn jede »Gegenwart (ist)
stets nur gegenwärtig zwischen zwei Horizonten der Abwesenheit,
dem der Vergangenheit und dem der Zukunft« (PW 43), und dabei
geht es um subjektrelative, erlebte Zeit.

»Mit Merleau-Ponty muss damit nicht nur die räumlich-kontextuelle, son-
dern ebenso die zeitliche Extension der Wahrnehmung dargelegt werden.
Auf diesem irreduziblen Zusammenhalt beharrend spricht er von einer
Quasi-Synthese, die nicht nur Elemente in ihrem Nebeneinander umklam-
mert, sondern auch in einen zeitlichen Verlauf bringt. Weder das Neben-
einander noch das Nacheinander wären dabei nachträgliche Ordnungsmus-

500

Der philosophische Bilderstreit

813 Laner, Revisionen der Zeitlichkeit, S. 314.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter der Wahrnehmung, sondern strukturieren jedes Wahrgenommene als
sich immer schon vollziehende passive Synthesis mit.«814

Alle anderen darauf aufbauenden Synthesisleistungen – wie Begriffs-
bildung (die Zuordnung vielfältiger Einzelerscheinungen unter einen
allgemeinen Begriff ist eigentlich ein Subsumptionsschluss), Urteil
als Synthesis von Begriffen, Reflexion über Urteile und ihre Folgen
– sind dann schon sprachlich gebunden und damit im Austausch mit
den Mitsubjekten abzugleichen.

Hier ist nun der Ort, auch die Sprache, bzw. das Sprechen, was
wir gerne vergessen, wie Mimik und Gestik (PW 218ff) als leiblich
gebundenen Ausdruck zu beschreiben, denn der »Wortleib (ist) das
materielle Instrument des sprachlichen Ausdrucks« und das Sprechen
daher eine Verbindung von Motorik und Intelligenz (PW 230). Die-
jenigen Philosophien, die die Sprache von dieser Einbindung abtren-
nen und in der Formalisierung der Sprache sich über dieselbe auf-
klären wollen, hält Merleau-Ponty für »Hirngespinste«.815

Bereits in der frühen Phänomenologie hatte Merleau-Ponty un-
ter der Überschrift »Der Leib als Ausdruck und die Sprache« fest-
gehalten, dass die lebendige Sprache berufen ist, der Kommunikation
»eine geistige Landschaft« zu erschließen, denn »in Gestalt der ver-
fügbaren Bedeutungen, d.h. aufgrund vorangegangener Ausdrucks-
akte, besitzen die sprechenden Subjekte eine gemeinsame Welt« (PW
221). Doch »das Wunder des Ausdrucks« (PW 229ff) geht über den
Bereich der Sprache weit hinaus (Merleau-Ponty erwähnt am Ende
des Kapitels Cézanne (PW 223), denn er sieht auch Bilder als Aus-
drucksgeschehen); und das Thema wird ihn in seinen späteren Schrif-
ten weiter beschäftigen.

3.3.3.2 Inkarnierter Sinn

In seinem ersten Buch Die Struktur des Verhaltens hatte Merleau-
Ponty ein eindrucksvolles Beispiel für die Leibbezogenheit eines
Handlungsfeldes gegeben:

»Der Fußballplatz ist für den Spieler in Aktion kein ›Objekt‹, d.h. der ideelle
Zielpunkt, der eine unendliche Mannigfaltigkeit perspektivischer Ansich-
ten zulässt und in all seinen erscheinungsmäßigen Umformungen den glei-

501

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

814 a. a.O., S. 319.
815 Merleau-Ponty, Das Hirngespinst einer reinen Sprache, in: ders., Die Prosa der
Welt, S. 27 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Wert behauptet. Er ist von Kraftlinien durchzogen (›Seitenlinie‹, Lini-
en, die den Strafraum abgrenzen) – in Abschnitte gegliedert (z.B. die ›Lü-
cken‹ zwischen den Gegnern), die eine Aktion von ganz bestimmter Art
herbeirufen, sie auslösen und tragen, gleichsam ohne Wissen des Spielers.
Der Spielplatz ist ihm nicht gegeben, sondern er ist gegenwärtig als der
immanente Zielpunkt seiner praktischen Intentionen; der Spieler bezieht
ihn in seinen Körper mit ein und spürt z.B. die Richtung des ›Tores‹ ebenso
unmittelbar wie die Vertikale und Horizontale seines eigenen Leibes.«816

Auch der Orgelspieler hat sein Instrument als Handlungsfeld inter-
nalisiert,817 um darauf und damit sinnhaft agieren zu können (auch
hier ist leibliche Intentionalität am Werke). Merleau-Ponty spricht
von einem »Leibwissen« (PW 174) und macht mit diesen Beispielen
deutlich, dass – gegen Descartes – im Leib Subjekt und Objekt, Sub-
jektivität und Objektivität immer schon verschränkt und kaum zu
trennen sind. Sein Ziel schon in diesem frühen Buch ist die Auf-
lösung der »Alternative von Ansich und Fürsich«, die »Alternative
einer Philosophie, die äußerlich verbundene Glieder nebeneinander
ordnet, und einer anderen Philosophie, die die inneren Beziehungen
des Denkens in allen Phänomenen wiederfindet«818. Für Laner relati-
viert Merleau-Ponty damit in gewisser Weise den phänomenologi-
schen Vorrang der Ich-Perspektive.819 Denn mit dem Begriff des Ver-
haltens hat Merleau-Ponty jenen Zwischen- Bereich gefunden, der,
weder Ding noch Idee, die sinnhafte Bezogenheit des Menschen auf
seine Umwelt hin zu erfassen ermöglicht. Seine Beispiele machen
deutlich, dass zur Erklärung solchen Verhaltens der Behaviorismus
mit seinem Reiz-Reaktions-Modell und vor allem der Reflexlehre
(»Reflexologie«) völlig unzureichend ist. Denn es ist keineswegs bloß
der optische Reiz (einer Note oder, im Falle des Schreibmaschinen-
schreibens, die Buchstaben eines Wortes, die zu einer bestimmten
motorischen Reaktion, nämlich der Umsetzung der vorgegebenen
Zeichen in eine Melodie oder ein getipptes Wort, Anlass geben. (»Der
Mensch reagiert nicht auf isolierte Gegenstände und Reize […], er
nimmt vielmehr schon im Körper selbst Physiognomien auf […]«820).
Der Orgelspieler kann sogar nach dem Erwerb gewisser motorischer

502

Der philosophische Bilderstreit

816 Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens, S. 193.
817 Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens, S. 136 f.
818 a. a.O., S. 142f.
819 Laner, Revisionen der Zeitlichkeit, S. 279.
820 Bermes, Maurice Merleau-Ponty, S. 44.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewohnheiten improvisieren, sich also mit Hilfe des Instruments
ausdrücken:

»es gelingt ihm, in dem Raum, in dem seine Hände und Füße spielen, Ab-
schnitte, Richtungszeichen und Bewegungskurven ›wiederzuerkennen‹, die
nicht genau bestimmten Notengruppen entsprechen, sondern Ausdrucks-
werten. […] Der Verlauf derMelodie, die graphische Gestaltung desMusik-
textes und der Ablauf der Körperbewegungen partizipieren an einer und
derselben Struktur und haben gemeinsam ein und denselben Bedeutungs-
kern«.821

Hier kommt Merleau-Ponty die aus der Psychologie heraus entstan-
dene Gestalttheorie zupass, denn nach ihr wird der Mensch als offe-
nes System gesehen, dessen Wahrnehmung, Gefühle und Verhal-
tensweisen sich zu bestimmten Mustern ordnen, sodass Interaktion
mit derWelt im Sinne eines dynamischen Feldes interpretiert werden
kann. Besonders für Goldstein, den Merleau-Ponty in Die Struktur
des Verhaltens oft zitiert, geht es dabei um eine ganzheitliche Theorie
des Organismus. Der Behaviorismus hingegen funktioniere nach
einemmechanistischenModell, das die Innerlichkeit ignoriere (»Black
Box«) und den Bereich der Dinge nicht verlasse und daher das
»Wesentliche an dem Phänomen« verpasse:

»Das Verhalten ist kein Ding, aber auch keine Idee, es ist nicht
die Hülle eines reinen Bewusstseins, und als Zeuge eines Verhaltens
bin ich kein reines Bewusstsein. Genau das meinten wir, als wir sag-
ten, es sei eine Gestalt.«822

Das Verhalten ist nämlich nicht wie im Behaviorismus als Wir-
kung der physikalischen Welt von dieser verursacht823 und kann ins-
besondere nicht erschöpfend als Reflex auf diese Welt verstanden
werden. Denn zur natürlichen Struktur des psycho-physischen Sub-
jekts gehört ein »Körperschema« (PW 21), das in jedes Verhalten mit
eingeht und sich in ihm artikuliert, und hier können sich »die ge-
nannten Kategorien von Reiz und Reaktion oder auch von Innen
und Außen allererst bilden«.824

Merleau-Ponty orientiert sich auch an einem biologischen Mo-
dell, das er bei Uexküll findet,825 denn dieser hatte für die theoretische

503

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

821 Merleau-Ponty, a. a.O., S. 137.
822 Merleau-Ponty, a. a.O., S. 143.
823 a. a.O., S. 149.
824 Bermes, Maurice Merleau-Ponty, S. 44.
825 Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens, S. 182.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Biologie als erster einen Umwelt-Begriff formuliert. In seiner bio-
logischen Raum-Zeit-Lehre ist das empirische Subjekt – wie seine
Objekte – in »Funktionskreise« seiner Umwelt planmäßig eingepasst.
Zwischen den rezeptorischen Organen des Tieres und der sogenann-
ten »Merkwelt« und den effektorischen Organen und der »Wirkwelt«
des Tieres besteht eine enge Korrelation (z.B. in einem Spinnennetz),
und dies ist der Grundgedanke von Uexkülls Funktionenkreis-Lehre.
Uexküll spricht vom »Hüllen- oder Gehäuse-Charakter jeder Um-
welt«,826 für die er das suggestive Bild der »Seifenblase« findet, die
»erfüllt ist von allen jenen Merkmalen, die nur dem Subjekt zugäng-
lich sind«.827 Innerhalb dieser »Seifenblase« – auch Merleau-Ponty
verwendet diesen an die Leibniz’sche Monade erinnernden Begriff828
– konstituiert sich ein systemisches Aufeinander-Bezogensein vom
Rezeptivität und Aktivität. Und damit wird diese Umwelt für Mer-
leau-Ponty zu einem Feld der Bedeutungen, die sich ergeben durch
eine offene Dialektik zwischen Umwelt und sinnerzeugendem Ver-
halten. Denn auch der Fußballspieler verändert mit jedem seiner
Manöver »den Aspekt des Spielfeldes und zeichnet darin neue Kraft-
linien ein, wo dann ihrerseits die Handlung verläuft und sich reali-
siert, indem sie das phänomenale Feld erneut verändert«.829

Für Uexküll ging es um die Frage, wie »eine Disziplin, die sich
mit dem Phänomen des Lebendigen in der Natur befasst, den extre-
men Positionen einer vitalistischen Psychologie und einer mechanis-
tischen Physiologie entgehen kann, ohne sein Forschungsobjekt an
diese Disziplinen zu verlieren«.830 Uexkülls Alternative ist für Mer-
leau-Ponty interessant und wird von ihm daher aufgenommen und
weitergeführt: Die philosophiegeschichtlich »traditionelle Dichoto-
mie von Leib und Seele und ihre unheilvollen Reduktionen«831 wer-
den strukturell umgedeutet, da sie nun eine »allgemeine ORDNUNG
zum Ausdruck bringen, unter der Organismus und Umwelt korres-
pondieren«.832 Damit geht es bei »Struktur« und »Gestalt« um die
ursprüngliche Organisation der Wirklichkeit, sodass im Verhalten

504

Der philosophische Bilderstreit

826 Uexküll, Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 219.
827 Ders., Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen, S. 22.
828 Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens, S. 149.
829 a. a.O., S. 194.
830 Boer, Maurice Merleau-Ponty – Die Entwicklung seines Strukturdenkens, S. 81.
831 Boer, ebd.
832 Boer, a. a.O., S. 82 bezieht sich hier auf Uexküll, Theorie der Biologie, S. 128 und
148. Majuskeln im Original.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine spontane Selbstorganisation möglich wird. Denn das entstehen-
de Verhalten ist dergestalt »neutral gegenüber der Unterscheidung
von Psychischem und Physiologischem«; das Bewusstsein tritt nicht
von außen hinzu oder liegt bereits fertig vor, sondern »entwickelt sich
aus dem Verhalten selber […] als eine seiner Strukturen«.833 Walden-
fels gibt eine ausführliche Analyse verschiedener Stufen von Struk-
turen der Selbstorganisation höherer und niederer Ordnung, die mit-
einander verflochten sind und aufeinander aufbauen, sodass man
sogar von einer Hierarchie dieser Strukturen sprechen kann. Für ihn
entsteht so eine »integrative Verhaltenstheorie, in der Struktur, Ge-
stalt, Sinn, Bedeutung, Norm und Ordnung eine entscheidende Rolle
spielen«.834

Die Beziehung zur Welt ist also ein offener, wenn auch stummer
Dialog: »Der Mensch spricht zur Welt, die Welt spricht aber auch
zumMenschen. Der sinnlich-sinnstiftendeMensch befragt gleichsam
die sinnlich-sinnhafte Welt, und die Welt antwortet, doch die Frage
antizipiert schon in einem gewissen Sinne die Antwort« (PW 160f).

Wir erfahren und verstehen die Welt als eine, in der wir leiblich
verankert sind – jeder Leib hat seine Welt –, die aber gleichzeitig vor-
gängig ist und uns übersteigt, die aber doch nur Welt ist kraft leiblich
gebundener und in sinnhaftem Verhalten eingebetteter Wahrneh-
mung.

Damit muss der Begriff der Empfindung neu gefasst werden:
Bereits zu Beginn der PW hatte Merleau-Ponty den Empfindungs-
begriff von Physiologie und Psychologie scharf zurückgewiesen. Sie
kann nicht mehr als verursacht von Außenreizen verstanden werden,
die vom Leib mechanistisch zu verarbeiten sind, oder als diejenige
Instanz im Bewusstsein, die diesen Außenreiz erst mit Sinn belegt.
Die Empfindung bleibt »das intentionale Geflecht« (PW 76), es ist
jenseits aller Vereinseitigungen »lebendige Kommunikation« (PW
76), ja sogar »Kommunion« (PW 249) des sinnhaft Empfindenden
mit dem sinnlich Empfundenen (PW 251), und zwar bereits prä-
reflexiv.

Und dies impliziert nun auch einen neuen Bewusstseinsbegriff,
in dem die Welt nicht zum bloßen idealistischen Bewusstseinskorre-
lat verkommen und auch nicht, wie bei Husserl, durch immer weitere
phänomenologische Reduktionen aus dem Blick geraten darf. Diese

505

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

833 Waldenfels, a. a.O., S. 152f.
834 Waldenfels, a. a.O., S. 154ff und 152.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt ist vielmehr »als Heimat des Handelns, Wahrnehmens und
Denkens wiederzuentdecken«.835 Merleau-Ponty befreite das Be-
wusstsein »aus seiner einseitig intellektualistischen Auslegung, in-
dem er es auf die präreflexiven Strukturen zurückdrängte«.836 Denn
das Bewusstsein ist auf der Ebene der Einpassung (Uexküll) des
Organismus in die Umwelt leiblich koexistent mit dieser, Merleau-
Ponty redet sogar mit einem Paul Claudel entlehnten Wortspiel von
»co-naissance«, einer gleichzeitigen Geburt.837

Das zunächst apersonale Bewusstsein838 ruht auf einem »schwei-
genden Cogito«, einer präreflexiven Ebene auf, in der seine Inhalte
erst durch Interaktion mit der unmittelbaren Umwelt Gestalt an-
nehmen und Strukturen entstehen lassen. Dieses Bewusstsein ist
leiblich gebunden; und die Kategorien von Subjekt und Objekt müs-
sen sich erst in ihm herausbilden. Es aktualisiert sich immer dort, »wo
die einheitliche Beziehung zwischen Lebenssubjekt und Umwelt in
doppelter Richtung, rezeptiv und motorisch, durch den Leib besteht.
Diese Art von Bewusstsein ist bei den Dingen, nicht sofern sie Dinge
sind, sondern bestimmte Bedeutungsmomente eines strukturierten
Umfeldes, das sich primär als Aktionsfeld darstellt.«839

Somit wird der Leib selbst – anders als bei Husserl – zum trans-
zendentalen Motiv.

»Spricht Merleau-Ponty von Konstitution, so meint er damit den Aufweis
einer bereits anonym vollzogenen, leiblich vermittelten Konstitution, die
sich einer analytischen und leibfernen Reflexion entzieht und erst recht
nicht in einem transzendentalen Bewusstsein aufgehoben werden kann.
Merleau-Ponty bewegt sich in dem Spannungsfeld einer Rekonstitution
von bereits Konstituiertem, ohne diese Ambiguität reflexiv aufzulösen.«840

Diese Ambiguität von Sinn und Sinnlichkeit erweist den Leib als
Vollzugsort jeder Bedeutungskonstitution, sodass er auch »der Ur-
sprungsort von Subjekt und Objekt, Ich und Welt ist«.841 Gegen die
cartesische Substanzontologie, in der sich das reflexiv gewonnene
Cogito als reines Selbst von allen präreflexiven Voraussetzungen ab-

506

Der philosophische Bilderstreit

835 Bermes, a. a.O., S. 91.
836 Boer, a. a.O., S. 97 bezieht sich auf Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens,
S. 233 und 255 ff.
837 Merleau-Ponty, a. a.O., S. 229.
838 Boer, a. a.O., S. 97.
839 Boer, a. a.O., S. 97 f.
840 Bermes, Maurice Merleau-Ponty, S. 67 f.
841 a. a.O., S. 69.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hebt, ist dieser genetische Bewusstseinsbegriff zurückgebunden »an
die Ambivalenz der lebendigen Bedeutungen und die Strukturen der
vitalen Leistungen«.842

Max Scheler hatte in seinen phänomenologischen Untersuchun-
gen – im Gegensatz zur Umwelteingebundenheit der Tiere –Mensch-
werdung als die »Erhebung zur Weltoffenheit kraft des Geistes« und
eine »Fernstellung der Umwelt zur Welt« kraft der dem Menschen
eigenen Fähigkeit zur Begriffsbildung beschrieben. Im Gegensatz da-
zu ist es bei Merleau-Ponty die Offenheit eines in Interaktion mit der
Umwelt stehenden und entstehenden Verhaltens, das »die Verwirk-
lichung der Wahr-Nehmung erst möglich macht« (PW 345). Diese
hat bereits den Charakter der Weltoffenheit; sie wird nicht erst durch
den Geist bewirkt.

Und es ist nun diese Ebene der Interaktion mit der Umwelt, in
der sich, da die Welt »nicht nur meine Welt ist« (PW 390), auch das
Verhalten des Anderen abzeichnet, das sich auf eben diese Welt rich-
tet (PW 390). In einer »menschlichen Atmosphäre« sedimentieren
sich nämlich die menschlichen Akte äußerlich – so entsteht Kultur –,
doch »der erste aller Kulturgegenstände« in einer nicht von mir ge-
prägten Welt ist der Leib eines Anderen, insofern er ein sich ebenfalls
verhaltender Leib ist. (PW 399f) Besonders für frühkindliches, aber
auch für späteres Verhalten gilt:

»[…] Mein Leib ist es, der den Leib des Anderen wahrnimmt, und er findet
in ihm so etwas wie eine wunderbare Fortsetzung seiner eigenen Intentio-
nen, eine vertraute Weise des Umgangs mit der Welt; und wie die Teile
meines Leibes ein zusammenhängendes System bilden, bilden somit auch
der fremde Leib und der meinige ein einziges Ganzes […].« (PW 405)

Die Intersubjektivität wird besonders durch das »Kulturobjekt« der
Sprache vertieft, es bildet sich auch im Symbolischen ein gemein-
samer Boden für das »Sein zu zweien« (PW 406). Im Gegensatz zu
Sartre, bei dem das Blickgeschehen zur gegenseitigen Verobjektivie-
rung, Verdinglichung und Distanzierung führt, geht Merleau-Ponty
von der Wirklichkeit zwischenleiblichen Verhaltens aus, denn »der
Andere als Anderer (wird) in einer gemeinsamen Situation zu-
gänglich«, auch wenn er zugleich doch in gewisser Weise abwesend
bleibt, »der Andere (wird) nicht vollständig integriert – er bleibt der

507

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

842 Boer, a. a.O., S. 98 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andere.«843 (Hier klingt Lévinas an, der Husserls Pariser Vorträge ins
Französische übersetzt hatte.) Obwohl sich im Dialog eine gemein-
same Welt bilden kann, bleibt doch jeder auf seine Funktionskreise
verwiesen und findet Verankerung in seiner Welt, sodass Merleau-
Ponty auch von der »Komödie eines Solipsismus zu vielen«, der un-
überwindlich bleibt, spricht (PW 409ff).

Um daher abschließend noch einmal auf das sinnhafte Verhalten
des Organisten in seiner »Seifenblase« zurückzukommen: »Mit den
symbolischen Gestalten«, z.B. in einer Notenschrift, tritt – anders als
bei Tieren – »ein Verhalten auf, das den Reiz für sich ausdrückt«, das
diese Notenschrift entsprechend der habitualisierten Strukturen des
Verhaltens umsetzt, und »das auf die Adäquation von Bezeichnen-
dem und Bezeichnetem, von Intention und Intendiertem ausgeht.
Hier hat das je eigene Verhalten nicht nur eine Bedeutung, es ist
Bedeutung.«844 So ist die Bedeutung ›inkarniert‹, d.h. »eingelassen
in das Material, das sie durchformt«.845 Die Saussure’schen Dimen-
sionen von signifiant und signifié werden identifiziert, die Unter-
schiede zwischen dem Zeichen und seiner Referenz (Goodman würde
sagen: seiner Erfüllungsklasse) werden eingeebnet (»Kommunion«)
und damit auch die im Zeichenbegriff bewusst angelegte Distanz
zum Bezeichneten, was für den Bildbegriff Folgen haben wird.

3.3.3.3 »Entrelacement« zwischen Empirismus und Idealismus

Bezogen auf Marx’ Diktum, er habe »Hegel vom Kopf auf die Füße
gestellt«, kontertMerleau-Ponty imVorwort zu PW: »WasMarx sagt,
dass die Geschichte nicht auf dem Kopfe geht, ist wahr, doch nicht
minder wahr ist es, dass sie nicht mit den Füßen denkt.« (PW 16)

Bereits im Vorwort zu PW hatte Merleau-Ponty gegen die »Vor-
urteile bestimmter Wahrnehmungstheorien« polemisiert, gegen die
sich seine Überlegungen richteten. Dabei handelt es sich vor allem
um zwei »Standpunkte, die Merleau-Ponty recht global als ›Empiris-
mus‹ und ›Intellektualismus‹ bzw. als ›Realismus‹ und ›Idealismus‹
bezeichnet, ohne dass im Einzelnen immer mit der wünschenswerten
Klarheit differenziert würde.«846 (Für Bermes verbietet es sich, Mer-

508

Der philosophische Bilderstreit

843 Bermes, a. a.O., S. 93.
844 Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens, S. 138.
845 Waldenfels, a. a.O., S. 154.
846 Pilz, Maurice Merleau-Ponty. Ontologie und Wissenschaftskritik, S. 37.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leau-Pontys »simplifizierende Gegenüberstellung von Empirismus
und Idealismus«, da er auf dem Weg zu einer neuen Philosophie ge-
wesen sei, »allzu schnell als historisch überholt oder philologisch un-
angemessen zu bezeichnen«.847)

Es geht Merleau-Ponty darum, das Verhältnis zwischen Be-
wusstsein und Natur zu erhellen, das seit Descartes mit seiner Auf-
spaltung der Welt in nur zwei Substanzen, res cogitans und res ex-
tensa, einen kanonisch gewordenen Dualismus zur Folge hatte, der
noch bis in die Hegel’sche Dialektik – und darüber hinaus – wirksam
war und oft immer noch ist. Zudem ist Descartes auch für das mecha-
nistische Denken in vielen Wissenschaften verantwortlich, das bis in
den Marxismus hinein gewirkt hat. Merleau-Ponty möchte ver-
suchen,

»die Perspektive des Idealismus, in der nichts ist, es sei denn als Gegenstand
für das Bewusstsein, ins Verhältnis zu setzen zur Perspektive des Realismus,
der gemäß alles Bewusstsein verwoben ist ins Geflecht der objektiven Welt
und der Geschehnisse an sich; oder endlich, nochmal anders ausgedrückt, zu
begreifen, wie es kommt, dass Welt und Mensch zweierlei Weisen der For-
schung zugänglich sind, der erklärenden und der reflexiven.« (PW 487)

Zwar ist Merleau-Ponty überzeugt, dass Leiblichkeit, Temporalisie-
rung und Geschichtlichkeit Basis jeder Phänomenologie sein müssen,
doch er wendet sich gegen jede Vereinseitigung. Daher setzt er sich
ausführlich mit den Ansätzen der empirischen Psychologie seiner
Zeit auseinander und kritisiert, dass große Teile der Psychologie das
Bewusstsein als »ein Stück dieser Welt« (PW 62) begreifen. »Das
Bewusstsein wird als ein Objekt unter anderen Objekten gedacht,
das den naturwissenschaftlichen Gesetzen blindlings folgt, wie es
auch in einer Terminologie zu erklären ist, die keinen Unterschied
zwischen Welt und Bewusstsein kennt.«848 Zweitens beschreibe der
Empirist die Empfindungen, »so wie man die Fauna eines fernen Lan-
des beschreibt – ohne irgend daran zu denken, dass er ja selbst wahr-
nimmt, selbst wahrnehmendes Subjekt ist.« (PW 244) Subjektivität
und Perspektivität, obwohl sie gerade Bedingungen jeder mensch-
lichen Erkenntnis sind, werden ignoriert. Und drittens vergesse, ganz
im Sinne Husserls, das wissenschaftliche Denken seinen Ursprung
und seine Verwurzelung in der Lebenswelt.849

509

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

847 a. a.O., S. 40.
848 Bermes, a. a.O., S. 41 f.
849 vgl. Bermes, a. a.O., S. 41 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das gilt nun leider auch für die vorgeblich objektive und wissen-
schaftliche Begrifflichkeit des Marxismus, die Merleau-Ponty an vie-
len Stellen, z.B. in Die Abenteuer der Dialektik, kritisiert.

Nachdem er zusammen mit Sartre nach dem Krieg in einer
Gruppe (»socialisme et liberté«) aktiv war, wendet er sich anlässlich
des Korea-Krieges vom Kommunismus ab, der »von der historischen
Verantwortung zur bloßen Disziplin […], vom Marxismus zum
Aberglauben« übergehe.850 Das liegt besonders an der totalisierenden
Tendenz, denn man könne nicht vorab über Menschenleben urteilen,
die noch gar nicht gelebt seien.

»Die marxistische Orthodoxie […] begnügt sich damit, die Dinge und die
Verhältnisse zwischen Personen gegenüberzustellen; der Dialektik eine Do-
sis Naturalismus beizumischen, die – wie abgemessen sie auch sei – jene
alsbald auflöst; die Dialektik im Objekt, im Sein, wozu sie am wenigsten
fähig ist, zu situieren. Daher der kommunistische Eklektizismus, dieses
unbeständige Gemisch aus Hegelianismus und Szientivismus, das es der
Orthodoxie gestattet, im Namen ›philosophischer‹ Prinzipien alles abzu-
lehnen, was die Wissenschaften vom Menschen seit Engels zu sagen ver-
suchen können, und doch mit ›wissenschaftlichem Sozialismus‹ zu antwor-
ten, wenn man philosophisch spricht.«851

Der marxistische Materialismus beruft sich auf eine wissenschaftli-
che und praktische Ökonomie als Basis aller gesellschaftlichen Ver-
hältnisse und des entsprechenden Klassenbewusstseins und leitet dies
aus Erfahrungen ab, die aber verallgemeinert und extrapoliert wer-
den. (»Alle Geschichte ist die Geschichte von Klassenkämpfen.«)
Und das kann kritisiert werden.

Seine Marxismuskritik verbindet Merleau-Ponty, nicht nur in
Die Abenteuer der Dialektik, mit einer teilweise scharfen Sartre-Kri-
tik: Obwohl dieser wohl »besser gerüstet« sei als irgendjemand an-
ders, »den Kommunismus […] zu verstehen und zu erklären, tut er es
deshalb gerade nicht, weil, seiner Auffassung nach, der eigentliche
Sinn des Kommunismus jenseits aller dialektischen Fehlvorstellun-
gen in dem kategorischen Willen liegt, das ins Sein zu bringen, das
niemals gewesen ist«.852 Dennoch mache er keinen Unterschied zwi-
schen Marx, den Ideologien des Sowjetkommunismus und seinem

510

Der philosophische Bilderstreit

850 Merleau-Ponty, Marxismus und Aberglaube, in: ders., Zeichen, S. 387.
851 Merleau-Ponty, Abenteuer der Dialektik, S. 80.
852 a. a.O., S. 119.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenen Denken, obwohl er die Dialektik und die Geschichtsphiloso-
phie durch eine Philosophie der absoluten Schöpfung im Unbekann-
ten ersetze.853 Dabei bleibe er »innerhalb der Subjektsphilosophie«,
gleichzeitig aber bleibe er »ein ausgemachter Realist, weil seine Ar-
gumentation beherrscht ist von den Kategorien der reinen Tatsa-
che«.854 Sartre habe niemals etwas anders anerkannt als das reine
Für-sich-Sein und sein unabweisbares Korrelat: das reine Sein-an-
sich. Das Zwischen komme bei ihm nicht vor; obwohl es bei ihm um
Aktion ginge, fehle »eine Theorie der Aktion […], die ganz und gar
im Zwischenbereich liegt«.855 Er sei vorgeblich »Marxist, also Rea-
list«,856 gleichzeitig bleibe er aber Bewusstseinsphilosoph.

Der empiristische Zugang zur Wahrnehmung – bis hin zur mar-
xistischen Widerspiegelungstheorie – setzt einen oberflächlich er-
kennbaren, objektiv feststellbaren kausalen – und reduktiven – Me-
chanismus (einer Projektion von außen nach innen) und löst die
Wahrnehmungsempfindungen ab von leibgebundener Affektivität
und Motorik, sie werden dann nur noch zur bloßen Rezeption einer
Qualität. Das aber führt zur Entfremdung:

»Der also entstellte lebendige Leib war nicht mehr mein Leib, sichtbarer
Ausdruck eines konkreten Ich, sondern nur mehr ein Gegenstand unter
anderen.« So wurde »der lebendige Leib zu einem Äußerlichen ohne Inner-
lichkeit« und »die Subjektivität zu einem Innerlichen ohne Äußerlichkeit,
zu einem unbeteiligten Zuschauer«. (PW 79)

Der vonMerleau-Ponty so genannte Intellektualismus hingegen ord-
net anders als der Empirismus die Wahrnehmung der Operation des
Denkens (von innen nach außen) unter. Die »intellektualistische oder
idealistische Philosophie (rückt) das Subjekt der Wahrnehmung und
Handlung in den Vordergrund. Doch […] der Schwerpunkt der Theo-
rie scheint nur verschoben vom Objekt zum Subjekt«:857

»So erfahren die sämtlichen Thesen des Empirismus einen Umsturz: der
Zustand des Bewusstseins wird zum Bewusstsein eines Zustandes, Passivi-
tät zur Setzung der Passivität, die Welt wird zum Korrelat einer Weltvor-
stellung und existiert nur mehr für einen sie Konstituierenden.« (PW 245)

511

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

853 a. a.O., S. 120 und 122.
854 a. a.O., S. 130 und 141.
855 a. a.O., S. 170 und 229.
856 a. a.O., S. 192.
857 Bermes, a. a.O., S. 45.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beides ist für Merleau-Ponty falsch: »Der Empirismus sieht nicht,
dass wir nichts suchten, wüssten wir nicht, was wir suchen; der Intel-
lektualismus sieht nicht, dass wir gleichfalls nichts suchten, wüssten
wir, was wir suchen.« (PW 49)

Der Intellektualismus/Idealismus sieht die Welt immer nur als
Konstrukt des Bewusstseins, bleibt also intramental und kann Wahr-
heit nur als interne Stimmigkeit, nicht als Prüfung an einer wie auch
immer gearteten Realität sehen, die als korrespondierend nur an-
genommen werden kann, über die sich ansonsten aber nichts sagen
lässt. Beide Positionen sehen »die Welt als einen endgültig geglieder-
ten Kosmos einzelner Dinge und Sachverhalte«, aber »im Empiris-
mus ist diese These Ausgangspunkt der Überlegungen, im Intellek-
tualismus Ziel der Konstruktion«.858 Doch »die intellektualistische
Analyse (ist) weniger falsch, als abstrakt« (PW 152), sie stützt sich
auf eine »Symbolfunktion« oder »Repräsentationsfunktion« (hier be-
ruft Merleau-Ponty sich auf Cassirers Philosophie der symbolischen
Formen); ihr »Unrecht« sei nur, dass sie sich loslöse »von den Mate-
rialen, in denen sie sich verwirklicht«, sodass Gemeinsamkeit nur
noch im Sinn, nicht mehr im Sein gesucht werden könne.859

Auch Kant, der ja eigentlich Empirismus und Rationalismus ver-
söhnen wollte, blieb »Intellektualist«: Die Gegenstände der Wahr-
nehmung werden vom Bewusstsein, z.B. durch Kants Kategorien,
konstituiert, und das lässt keinen Raummehr für die Ebene des wahr-
nehmenden Leibes. Dem Intellektualismus, der »reflexiven Analyse«
ist aber die phänomenale Dichte der Erscheinungen nicht zugänglich,
er versteht Wahrnehmung als aktive Leistung des subjektiven Be-
wusstseins, des »Intellekts«, und ist gar nicht mehr offen für eine
Wahrnehmung, die in der Mitte zwischen Subjekt und Welt angesie-
delt ist.860 Dennoch versagt sich Merleau-Ponty nicht der reflexiven
Analyse, denn nur durch sie kann der unreflektierte Untergrund in
das Bewusstsein der Philosophen kommen, »den sie voraussetzt, aus
dem sie sich nährt und der für sie so etwas wie eine ursprünglich
Vergangenheit konstituiert« (PW 283).

»Dem Empirismus mangelte es an der Möglichkeit einer Einsicht in den
inneren Verband zwischen dem Gegenstand und dem von ihm ausgelösten
Akt. Dem Intellektualismus mangelt es an der Möglichkeit einer Einsicht in

512

Der philosophische Bilderstreit

858 a. a.O., S. 46.
859 ebd.
860 Laner, Revisionen der Zeitlichkeit, S. 285.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Kontingenz der Anlässe des Denkens. Im einen Falle ist das Bewusstsein
zu arm, im anderen Falle zu reich, um es begreiflich zu machen, dass ein
Phänomen vermöchte, es zu erregen.« (PW 49/52)

Der Empirismus mit seiner Tendenz zur universalen Objektivierung
mit Absolutheitsanspruch überspringe, so Pilz, die Dimension des
wahrnehmenden Subjekts, während der Intellektualismus (Merleau-
Ponty nennt Descartes, Kant und Husserl) einem Subjektbegriff der
Innerlichkeit (»nicht nur weltlos, sondern auch zeitlos«) fröne, der
eine Zweiweltentheorie als gefährliche Konsequenz nach sich ziehe.861

Denn zum einen habe »die Annahme eines transzendentalen
Subjekts […] eine völlige Trennung von Subjekt und Objekt zur Fol-
ge« und das führe »zu einer Ontologie, die sich auf die Alternative
von Für-sich und An-sich gründet«.862

Eine Ontologie des Menschen könne aber wie bei Heidegger
nicht von einem ›weltlosen‹, isolierten Subjekt ausgehen, und zudem
sei das Problem der ›Koexistenz‹ mit anderen unlösbar geworden.863

Zum anderen aber ist das transzendentale Ich nicht nur weltlos,
sondern auch zeitlos, also eine Abstraktion, die mit der wirklichen
Erfahrung wenig zu tun hat. Das wird auch deutlich im Unterschied
zur Kant’schen Raumvorstellung, die dieser sich als euklidischen
Raum denkt, und dem präobjektiven gelebten RaumMerleau-Pontys,
der »nicht im Denken, sondern in der Existenz des Menschen« grün-
det, »die wesentlich als leibliche Existenz begriffen wird«.864

Merleau-Ponty ist überzeugt, dass er mit seiner Philosophie des
inkarnierten Subjekts diese Dualismen überwunden hat, bei denen
die Idealisierung des Objekts und die Verobjektivierung des lebendi-
gen Leibes Hand in Hand gehen (PW 96).

Gegenüber den bloß empirischen Wissenschaften, bei denen das
Bewusstsein als eine Art Behälter angenommen, wird, in dem die
Wahrnehmungserfahrungen sich sammeln und durch eine Art
Gärung zu Wissen werden (Popper hat dies in Bezug auf Locke die
»Kübeltheorie des Geistes« genannt), und einem idealistischen Phi-
losophieren, das die Welt aus einem Bewusstsein heraus konstituiert
(immerhin war es bei Kant schon vorgeprägt und keine tabula rasa),
kann man also im Rückgang auf die Phänomene ein Zwischenreich

513

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

861 Pilz, a. a.O., S. 38 f und 41ff.
862 a. a.O., S. 42.
863 a. a.O., S. 43.
864 Pilz, a. a.O., S. 48.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für die Untersuchung finden, das dem Denken erst einen sicheren
Grund geben kann, damit es wirklich sinnhaft werden kann.

»Während der Empirismus nur auf die Kraft des Sinnlichen vertraut, hofft
der Intellektualismus die Lösung der Probleme einzig in einem sinngeben-
den Bewusstsein zu finden. Doch wie der Sinn zur Sinnlichkeit kommt,
bleibt genauso unbedacht, wie die Sinnfrage nie den Fragenden einschließt.
Empirismus und Intellektualismus stehen demnach für zwei verfehlte
Theorien, Sinn und Sinnlichkeit in Einklang zu bringen. Merleau-Pontys
anfängliche Problemstellung, die Aufklärung des Verhältnisses […] zwi-
schen Bewusstsein und Natur, lässt sich umformulieren in die Fragestel-
lung, wie Sinn und Sinnlichkeit zusammen auftreten resp. gedacht werden
können.«865

So muss man sich zwischen Intellektualismus und Empirismus posi-
tionieren und die »Alternative, entweder nichts vom Subjekt oder
aber nichts vom Objekt verstehen zu können, zu durchbrechen su-
chen« (PW 96); und die »Verflechtung«, die er im Aufweis des leib-
lichen Verwobenseins mit der Welt aufgewiesen hat, ist daher nicht
nur eine Verflechtung von Subjekt und Objekt, sondern auch eine
Verflechtung (»entrelacement«866) von Empirismus und (modifizier-
ter) Subjektphilosophie: Sowohl die materielle Basis aller Wahrneh-
mungserfahrungen (»Fuß«) als auch das sich aus diesen ergebende
Denken (»Kopf«) sind von Bedeutung können sich wegen dieser Ver-
flechtung nicht voneinander lösen und verabsolutieren, bzw. sich ge-
genseitig als sekundär oder marginal betrachten.

3.3.3.4 Sichtbares und Unsichtbares

Die Beziehung des Menschen zur Welt auf der Basis leiblich gebun-
dener Wahrnehmungserfahrungen bleibt Merleau-Pontys Thema,
und er wählt ganz im Sinne der abendländischen Tradition das Sehen
als Paradigma. Die Malerei gewinnt daher für Merleau-Ponty (schon
in der PW) besondere Bedeutung, denn nur der Maler kann seinen
»Blick auf den Dingen ruhen lassen, ohne zu irgendeiner Einschät-
zung verpflichtet zu sein«.867 Es kann sich hier also um ein ganz un-

514

Der philosophische Bilderstreit

865 Bermes, a. a.O., S. 48.
866 S. u. a. Kapitelüberschrift in Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare,
S. 172 ff.
867 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 277f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


voreingenommenes Sehen handeln, denn oft geht in unser Sehen
Wissen mit ein, nicht nur, wenn wir »etwas als etwas« sehen, sondern
auch, wenn wir Dinge bereits zu kennen glauben. (Waldenfels spricht
hier mit Imdahl von einem manchmal automatischen »wiedererken-
nenden« und auf der anderen Seite von einem »sehenden« Sehen;
und es ist das letztere, um das es Merleau-Ponty geht.868) »Auf der
einen Seite ist die Welt das, was wir sehen, und auf der anderen Seite
müssen wir dennoch lernen sie zu sehen«,869 denn »nichts ist schwe-
rer zu wissen, als was wir eigentlich sehen«, so bereits der frühe Mer-
leau-Ponty (PW 82). Daher fasziniert ihn Cézannes konsequente
Ausrichtung auf das Sichtbare und sein lebenslanges Bemühen, das
zu malen, was man sieht, und nicht, was man denkt, um sich damit
trotz fehlender Anerkennung von den Kunstrichtungen seiner Zeit870
abzusetzen.

»Diese Arbeit am Sehen eröffnete einen neuen Zugang zur Wirklichkeit,
der frei von Rationalisierungen des Sehens wie Zentralperspektive und wis-
senschaftlichen Schemata war. Diese Art der Anschauung sollte die ge-
wohnten Sehweisen außer Kraft setzen, die uns nur Klischees der sicht-
baren Wirklichkeit vermitteln. Die Reduktion auf den rein visuellen
Aspekt der Wahrnehmung ermöglichte ein ursprüngliches Sehen, das sich
durch seine Unabschließbarkeit auszeichnet […].«871

Diese Seherfahrung ist nur möglich durch »ausschließliche Konzen-
tration auf die Arbeit des Auges«,872 das sich für die Darstellung auch
von konventionell gewordenen Sichtweisen zu lösen versuchen muss,
wie sie eine Zeitlang mit der Technik der Zentralperspektive üblich
war. Merleau-Ponty rühmt unter Berufung auf Leonardo da Vinci das
»Wunder der Allseitigkeit«, das durch die Zentralperspektive zerstört
wurde:

»durch sie wird der Ort des Sehenden angegeben, von dem aus allein so und
nicht anders gesehen werden kann. Hingegen umfasst das Sehen selbst auch

515

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

868 Waldenfels, Ordnungen des Unsichtbaren, in: Boehm (Hg.), Was ist ein Bild?,
S. 233–252, hier S. 235.
869 Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 18.
870 Merleau-Ponty berichtet, dass Cézanne in seinem Kampf um ein von üblichen
Darstellungskonventionen abweichendes originäres Sehen schon glaubte, an einer
Sehstörung zu leiden. (Merleau-Ponty, Der Zweifel Cézannes, in: Boehm (Hg.), Was
ist ein Bild?, S. 39–59, hier S. 39.
871 Orlikowski, Merleau-Pontys Weg zur Welt der rohen Wahrnehmung, S. 20.
872 a. a.O., S. 21.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entfernte Raumstellen, die nicht – wie es in der Perspektive der Fall ist –
deformiert zu werden brauchen.«873

Der domestizierte und gelenkte Blick auf Gegenstände in einer kon-
struierten Subjekt-Objekt-Opposition zwischen Bild und Betrachter
muss aufgegeben werden, denn die Welt ist nicht vor uns hin pro-
jiziert, sondern um uns herum. Und die künstliche »Stillstellung des
Blicks« muss dekonstruiert werden, der normale bzw. gegenstands-
bezogene Blick sowie das vorgeformte Wissen über die Realität müs-
sen zugunsten eines »sehenden Sehens« »eingeklammert« werden,874
sodass Waldenfels von einer »ikonischen Epoché« sprechen kann,
denn man gelangt so vom Gesehenen zum Sehen selbst.875 Denn das
Sehen muss zu einer »monde sauvage«, zu einem »être brut«, zu
einem »wilden«, noch nicht gezähmten Sein (man hört Lévi-Strauss)
jenseits der gewohnten Formen zurückfinden. In der Malerei artiku-
liert sich dieses originäre Sehen, das Sichtbares für uns im Bild sicht-
bar macht.

Das Thema Kunst (vor allem Malerei) und Sehen hat Merleau-
Ponty daher auch explizit in seinen beiden letzten Veröffentlichun-
gen beschäftigt: Das Auge und der Geist, sein Essay über Malerei,
erschien noch zu seinen Lebzeiten, Das Sichtbare und das Unsicht-
bare blieb hingegen leider Fragment und erschien erst posthum nach
seinem frühen Tod. Gerade dieses Buch aber verdeutlicht, dass er auf
dem Weg zu einer neuen Ontologie war und seine früheren Ver-
öffentlichungen erneut durchdacht und modifiziert hatte.

Merleau-Ponty entdeckt nämlich hinter, neben und sogar mitten
im Sichtbaren das Unsichtbare, und zwar in verschiedenen Dimen-
sionen:

»Als Arbeit an der Sichtbarmachung trägt die Malerei eine Spur des Un-
sichtbaren in sich, denn das Sehen des Malers ist zugleich ein Nicht-Sehen.
Er praktiziert das Ausblenden und Absehen von den Gegenständen, wäh-
rend er malt. […] Der Maler muss die Fülle des Wirklichen ausblenden, um
sie sichtbar zu machen.«876

Auch für den Betrachter eines fertigen Gemäldes gibt es ein primäres
und ein sekundäres Sehen, das neue Dimensionen entdeckt: So ent-

516

Der philosophische Bilderstreit

873 Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 234.
874 Orlikowski, a. a.O., S. 21.
875 Waldenfels, Bildhaftes Sehen. Merleau-Ponty auf den Spuren der Malerei, in:
Kapust/Waldenfels (Hg.), Kunst. Bild. Wahrnehmung. Blick, S. 32.
876 Orlikowski, a. a.O., S. 29.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deckt man in einem Doppelporträt Holbeins (des Jüngeren) mit dem
Titel Die Gesandten von 1533 im ersten frontalen Blick zwei edel
gekleidete Herren aus der Zeit Heinrichs des VIII., die offenbar »an-
gesehen« und von hohem Rang sind.

Doch am mittleren unteren Bildrand befindet sich ein Gegenstand,
der erst mit einem zweiten Blick von links unten, also erst nach einem
Perspektiv- bzw. Blickwechsel, als ein verzerrter Totenschädel und
damit als ein memento mori zu erkennen ist.

»Durch diesen eindringlichen, verstörenden Effekt des zweiten Blicks wird
das unbeteiligte distanzierte Subjekt aus seiner Zuschauerrolle herausgeris-
sen und zu seinem eigentlichen Sein als endliches Dasein zurückgeführt.
[…] Ferner kann herausgestellt werden, dass das Gemälde […] das Werk

517

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

Bild 34: Hans Holbein d. J., Die Gesandten (1533)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der phänomenologischen Reduktion selbst zur Darstellung bringt: Es macht
nämlich sichtbar, wie ein thematisierendes Sehen durch einen zweiten Blick
abgelöst wird und somit ein ›Tiefenphänomen‹ zur Erscheinung bringt, das
die verborgene Rückseite der sichtbaren Welt mitberücksichtigt.«877

Merleau-Ponty selbst gibt noch andere Beispiele: In dem Bild der »Hl.
Anna selbdritt« (mit Kind und Enkel, Maria und Jesus) des von ihm
geschätzten Leonardo da Vinci gebe es im Mantel der Hl. Anna im
Spiel von Licht und Schatten auf den zweiten Blick, ebenfalls unter
schräger Perspektive, einen Geier zu sehen.878 (Da man damals glaub-
te, es gebe nur weibliche Tiere dieser Art, solle dies möglicherweise
auf die jungfräuliche Geburt hinweisen.) Und in Rembrandts Nacht-
wache sei die Hand, die »auf uns weist, tatsächlich da, wenn ihr
Schatten auf dem Körper des Hauptmanns sie uns gleichzeitig im
Profil zeigt. An der Kreuzung dieser beiden Ansichten, die unverein-
bar und dennoch zugleich da sind, tritt die Räumlichkeit des Haupt-
manns auf«, und es sind solche »Schattenspiele […], die uns Dinge
und einen Raum sehen lassen«.879

»Aber sie wirken in ihnen ohne sie, sie verbergen sich, um das Ding zu
zeigen. Um das Ding zu sehen, braucht man die Schattenspiele nicht zu
bemerken. Das im profanen Sinne Sichtbare vergisst seine Voraussetzun-
gen, es beruht auf einer umfassenden Sichtbarkeit, die nachgeschaffen wer-
den muss, und die die in ihr gefangenen Phantome freisetzt.«880

Doch noch in einer viel fundamentaleren Weise ist Sehen gleichzeitig
Nichtsehen:881 Unter Verweis auf das bereits in PW implizit beschrie-
bene Phänomen des blinden Flecks im Augenhintergrund wird dieser
punctum caecum nun explizit genannt: Es ereignet sich eine unbe-
wusste Nichtsichtbarkeit mitten im Sehen,882 und diese ist, wie der
Standpunkt, von dem aus wir sehen, als Bedingung der Möglichkeit,
überhaupt etwas zu sehen, transzendental.

518

Der philosophische Bilderstreit

877 A.a.O., S. 40 ff. Orlikowski weiß zu berichten, dass Lacan in einem Seminar von
1964 über Merleau-Ponty und die Analyse des »Blicks« dieses Bild verwendet hat; s.
auch North, The Ambassadors’ Secret: Holbein and the World of the Renaissance.
878 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, in: ders., Die Prosa der Welt, S. 94.
879 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 285.
880 ebd.
881 Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, S. 201.
882 Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 286 und 311.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Das Unsichtbare ist da, ohne Objekt zu sein, es ist die reine Transzendenz /
ohne ontische Maske. Und die sichtbaren Dinge sind schließlich ebenfalls
nur um einen abwesenden Kern zentriert.«883

Diese Transzendenz ist »da als Sein, dem Nichts unterlegt ist«.884
»Das Positive und das Negative sind die beiden Seiten des Seins«,
und Merleau-Ponty will eine Lehre des Negativen in Bezug auf diese
Phänomene verfassen.885 Prinzipiell ist dem Sehen und dem Bewusst-
sein (Merleau-Ponty überträgt die Metapher des »blinden Flecks« auf
das Bewusstsein) dasjenige nicht zugänglich, »wodurch sich das Se-
hen des Übrigen in ihm vorbereitet. […] Es sieht das nicht, was be-
wirkt, dass es sieht, und das ist seine Bindung an das Sein, seine Leib-
lichkeit, die Existenzialien, durch die die Welt sichtbar wird, das ist
das Fleisch, in dem das Objekt entsteht.«886 (Diesen Begriff des Flei-
sches, »chair«, verwendet Merleau-Ponty als eine Verallgemeinerung
des Leiblichen auf der Ebene des être brut, des wilden, »rohen« Seins:
Der Leib wird nun vom corps propre zum allgemeinen Milieu.887) Es
geht hier also um die unsichtbaren Tiefenstrukturen des Seins, die
einem überfliegenden Denken, wie z.B. dem empirisch-analytischen
wissenschaftlichen Denken, entgehen, welches sich auf die Gegen-
stände nur im allgemeinen bezieht und »über sie verfügen will, statt
sie zu bewohnen«.888 (Dieses überfliegende Denken wirft Merleau-
Ponty auch Sartre vor, denn er hat einen anderen Existenzbegriff.889)
Stattdessen muss es darum gehen, das Verborgene zu entbergen, um
den Tiefen-Sinn freizulegen, denn das Sichtbare erhält seine Präg-
nanz, seine Plastizität erst auf dem Hintergrund des Unsichtbaren.

»Das Unsichtbare ist ein ›innerer Rahmen‹, der vom Sichtbaren zugleich
gezeigt und verborgen wird. Seine Präsenz ist wie eine Leere, eine Absenz

519

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

883 a. a.O., S. 291.
884 a. a.O., S. 299.
885 a. a.O., S. 285.
886 a. a.O., S. 313.
887 a. a.O., S. 193: »Was wir Fleisch nennen, diese von innen her bearbeitete Masse,
hat in keiner Philosophie einen Namen. Als formendes Milieu von Objekt und Sub-
jekt ist das Fleisch kein Seinsatom, kein hartes Ansich […]. Man darf sich das Fleisch
nicht von den Substanzen Körper und Geist aus denken, denn dann wäre es eine
Einheit von Gegensätzen, sondern man muss es, wie gesagt, als Element und als kon-
kretes Emblem einer allgemeinen Seinsart denken.« Vgl. Waldenfels, a. a.O., S. 200.
888 Orlikowski, a. a.O., S. 61.
889 Merleau-Ponty, a. a.O., S. 98.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Sichtbaren. Das Unsichtbare gibt dem Sichtbaren seine bedeutungsvolle
Präsenz, sein aktives Wesen.«890

Merleau-Ponty nennt vier Kategorien bzw. »Schichten« des Unsicht-
baren:

»1) das, was nicht aktuell sichtbar ist, aber es sein könnte (verborgene oder
inaktuelle Aspekte des Dinges – verborgene oder ›anderswo‹ angesiedelte
Dinge
2) was auf das Sichtbare bezogen ist, aber dennoch nicht als Ding gesehen
werden kann (die Existentialien des Sichtbaren, seine Dimensionen, sein
nicht-figurativer Gliederbau
3) was nur taktil oder kinästhetisch usw. existiert
4) die λεκτά, das Cogito.«891

Während die beiden letzten Schichten des Unsichtbaren einen Aus-
griff des bloß Sichtbaren auf andere Sinne und auf Sprache und Den-
ken thematisieren, ist zur zweiten Dimension über die Metapher des
»blinden Flecks« hinaus noch einiges zu sagen, was auch die sich
wandelnde Ontologie belegt, die Waldenfels als »Vertiefung früherer
Fragestellungen«, Merleau-Ponty selbst aber als »indirekte Onto-
logie«892 bezeichnet: Strukturierungen erscheinen nun, so Walden-
fels, – unter dem Einfluss Saussures – weniger als subjektive Leistun-
gen: »sie werden in das Sein verlegt, und die Strukturierung nimmt
die Form einer Ontogenese an. […] Der Begriff der Inkarnation bildet
weiterhin den Angelpunkt des Denkens, aber sie greift nun stärker
auf die Welt über, die sich selber leibhaftig darstellt.«893 Waldenfels
beleuchtet drei Aspekte dieses Wandels im Bereich des Unsichtbaren:
1. »Bedeutung, Sinn, Wesen, Begriff werden nun strikt von Gestalt
und Struktur her gedacht als Abweichungen und Differenzen inner-
halb eines Feldes.«894 Vor dieser Strukturierung gibt es keine positive

520

Der philosophische Bilderstreit

890 Zanfi, Caterina, Henri Bergson und Maurice Merleau-Ponty – Das Bild zwischen
Phänomenologie und Ontologie, in: Neuber/Vressov (Hg.), Das Bild als Denkfigur,
S. 285–300, hier S. 297. Zanfi weist auch darauf hin, dass sich Merleau-Pontys frühe
Bergson-Kritik am »être perceptiv« und an der Verdinglichung des Bildbegriffs in der
Spätphilosophie wandelt, da nun das »Fleisch«, das Gewebe der Welt (»tissu du mon-
de«) zugrunde gelegt werde. Und Merleau-Ponty hatte nun ebenfalls von »Strahlung
des Sichtbaren« und »innerer Belebtheit der Dinge« gesprochen (Das Auge und der
Geist, S. 306).
891 a. a.O., S. 323f.
892 Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, S. 199; Merleau-Ponty, a. a.O., S. 233.
893 Waldenfels, a. a.O., S. 198f.
894 Merleau-Ponty, a. a.O., S. 291.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anschauung, sondern nur »structures du vide«, und auch das »char-
nière«, das die Einzelmomente verbindende »Scharnier«, bleibt ver-
borgen.895 2. »Die zentrale Instanz der Sinnbildung liegt nicht mehr
im Bereich von Bewusstseinsintentionen, die etwas vor-stellen, son-
dern in einem fundamentaleren Differenzierungsgeschehen.«896 Man
kann also von einer Dezentrierung des Subjekts sprechen. 3. Das
»Zwischen« umgreift nun alle Gegensätze, die sich aus ihm erst he-
rausdifferenzieren müssen. Der Leibbegriff weitet sich daher aus,
nicht nur »zu einer ›Zwischenleiblichkeit‹ (intercorporéité), sondern
auch zu einem ›Leib der Welt‹ (chair du monde), einer Radikalisie-
rung der ›leibhaftigen Gegenwart‹, die Husserl den Dingen in der
Wahrnehmung zuspricht.«

Bereits früher hatte Merleau-Ponty den Leib als »Knotenpunkt
lebendiger Bedeutungen« (PW 181f) bezeichnet: »Er verkörpert, was
seine Intentionen bedeuten, ohne dass dahinter die separate Instanz
eines Geistes, einer Seele oder eines sinngebenden Bewusstseins auf-
taucht.«897 Besonders sinnfällig wird das im leiblichen Begehren, das
Merleau-Ponty auch in seiner der späten Phase zuzurechnenden Vor-
lesung über die Natur beschäftigt. Hier nun sieht er den Leib explizit
als Symbolismus, denn »das Fleisch ist Urpräsentierbarkeit des Nicht-
urpräsentierten als solchem, Sichtbarkeit des Unsichtbaren«.898

Entsprechend seiner Ausweitung des »Zwischen« in den Bereich
vor aller Ausdifferenzierung von Gegensätzen fragt er aber, ob man
denn nicht zwei Symbolismen unterscheiden müsse, einen der Spra-
che, »wo das Zeichen und die Bedeutung von einem Geist überflogen
werden, der uns aus der Natur heraustreten« lasse, und einen Sym-
bolismus »der Ungeteiltheit, wo das Symbol und das Symbolisierte
blind miteinander verbunden sind, weil ihr Sinnzusammenhang
durch den Aufbau des Leibes vorgegeben ist«.899 Bedeutung war, be-
reits in der PW, gebunden an die leiblich gebundene Strukturierung
und Formwerdung in der Wahrnehmung, und zwar ohne einen da-
hinterstehenden Geist, aufgewiesen worden. Hier, in seinen späten
Vorlesungen über Die Natur, werden also erneut, und zwar nur für
den leiblichen Ausdruck, die beiden Dimensionen des Saussure’schen

521

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

895 ebd.
896 Alle drei Punkte ausführlicher: Waldenfels, a. a.O., S. 199f.
897 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, a. a.O., S. 37.
898 Merleau-Ponty, Die Natur, S. 286.
899 a. a.O., S. 289f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeichenbegriffs vereint. (Waldenfels sieht generell eine »eigenwillige
Rezeption der strukturalen Linguistik von Ferdinand de Saus-
sure«.900)

»Man muss diese Idee des Seins besser herausarbeiten, d.h., das, was be-
wirkt, dass diese Seinsarten, die Natur, der Mensch, ›ineinander ver-
schränkt‹ sind, dass sie zusammen auf der Seite dessen sind, was nicht
nichts ist, insbesondere muss das Verhältnis vom Positiven zum Negativen,
vom Sichtbaren zum Unsichtbaren in ihnen genauer geklärt werden. Und
dieses innerlich von Negativität durchwirkte Sein dem Sein der klassischen
Ontologie gegenüberstellen.«901

Es handelt sich also um eine »natürliche Negativität«:902 »Das Un-
sichtbare, der Geist, ist keine andere Positivität: Es ist die Kehrseite
oder die andere Seite des Sichtbaren.«903

Damit verlässt Merleau-Ponty »den Boden einer Philosophie,
die einseitig auf anschauliche Präsenz ausgeht«:904 Das Sein ist nun-
mehr als Ineinander von Abwesenheit und Anwesenheit beschrieben,
und die unaufhebbare Abwesenheit des Unsichtbaren, Verborgenen
hat sich als zur Welt gehörig herausgestellt. (Hier klingt Heideggers
Rede von »Entbergung« und »Lichtung« des Seins an.)

Es lässt sich also inMerleau-Pontys spätem Denken so etwas wie
eine via negativa, ein Denken des Entzugs feststellen; Orlikowski
redet sogar von »einer negativen Theologie« und widmet ein ganzes
Kapitel der Frage, ob man Merleau-Ponty zur Bewegung der sog.
»theologischen Wende« der französischen Phänomenologie zurech-
nen müsse (und nennt hier u. a. Lévinas und Ricoeur).905 Immerhin
ist seine Begrifflichkeit manchmal auffallend (christlich) religiös kon-
notiert: »Inkarnation«, »Kommunion«, »Transsubstantiation«906, und
nun auch noch, allerdings in etwas anderer Bedeutung, »Fleisch«.
Und er hatte bereits in PW das Eintauchen des Bewusstseins in die

522

Der philosophische Bilderstreit

900 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, a. a.O., S. 40.
901 Merleau-Ponty, Die Natur, S. 291.
902 Orlikowski, a. a.O., S. 166.
903 Merleau-Ponty, Die Natur, S. 290.
904 Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, S. 200.
905 Orlikowski, a. a.O., S. 149–163, hier: S. 157.
906 ObwohlMerleau-Ponty kein Substanzdenker ist, ist der Ausdruck kein Zufall oder
Versehen: In Die Prosa der Welt bemerkt er in Bezug auf die ganzen Lebensumstände
eines Malers in deutlicher Analogie zur Eucharistie: »sie gehören zum Brot, das der
Maler weihen wird, zur Nahrung, von der seine Malerei zehrt.« (Die indirekte Spra-
che, S. 95)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinnlichkeit als »ein Vermögen der Bezauberung von gleichsam sa-
kramentaler Bedeutung« bezeichnet. (PW 251)

Doch mit Janicaud (Le tournant théologique de la phénoméno-
logie française) ist sie der Meinung, dass man zwischen den genann-
ten Autoren und Merleau-Ponty einen Unterschied machen müsste.
Zwar gehöre Merleau-Pontys Beitrag in den Kontext einer Neu-
erörterung von Transzendenzformen und trage bei »zu einem Wan-
del innerhalb der französischen Phänomenologie, der mit dem Merk-
mal einer ouverture à l’invisible gekennzeichnet« sei.907 Doch sie
glaubt, dass Merleau-Ponty »gerade aufgrund des Rückgangs auf eine
unableitbare rohe Erfahrung eine übergeordnete Frage nach Gott be-
wusst ausklammert.«908 Aus der geschilderten Richtung, z.B. von
Henry, wird seine Philosophie denn auch als »Verabsolutierung des
Sinnlichen« kritisiert, aber dies führt in eine theologische Diskussion
über Immanenz- und Transzendenzvorstellungen. (Immerhin hatte
der von Merleau-Ponty ab und an erwähnte Antipode von Descartes,
Spinoza, mit dem Pantheismus eines deus sive natura eine Imma-
nenzvorstellung vertreten und nur eine einzige Substanz gesetzt.909)

Es fragt sich allerdings, ob eine Phänomenologie des Unsicht-
baren noch Phänomenologie ist, bzw. ob es sich hier überhaupt noch
um Phänomene handelt. (Das wäre Definitionssache: Für Wiesing
wird im Sinne Husserls »ein reales, empirisches Vorkommnis« zum
Phänomen, »sobald es zum Inhalt eines Bewusstseins wird«.910)

In seinem Husserl-Aufsatz Der Philosoph und sein Schatten
hatte Merleau-Ponty festgehalten, dass »die letzte Aufgabe der Phä-
nomenologie als Philosophie des Bewusstseins« darin bestehe, »ihren
Bezug zur Nicht-Phänomenologie zu verstehen«.911 Für Waldenfels
führt daher Merleau-Pontys Bewegung der Selbstüberschreitung an
den Rand der Phänomenologie,912 für Orlikowski erweist sich die auf-

523

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

907 Orlikowski, S. 149f und 141.
908 a. a.O., S. 152.
909 Für die Annahme einer Immanenzvorstellung spricht auch, dass Merleau-Ponty
einen Ausspruch des Dichters Paul Claudel, Gott sei nicht über, sondern unter uns, so
interpretiert: »Er meint damit, dass wir ihn nicht als ein übersinnliches Modell finden,
dem wir uns zu unterwerfen hätten,« (das offenbar der genannte Henry im Sinn
hatte) »sondern als ein anderes Wir-Selbst, das sich mit unserer ganzen Finsternis
vereint und sie beglaubigt.« (Die indirekte Sprache, a. a.O., S. 103)
910 Wiesing, Lambert, Merleau-Pontys Phänomenologie des Bildes, a. a.O., S. 265.
911 Merleau-Ponty, Der Philosoph und sein Schatten, in: ders., Zeichen, S. 233–264,
hier S. 260.
912 Waldenfels, Phänomenologie in Frankreich, S. 204.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gezeigte »Möglichkeit einer Phänomenologie des Unsichtbaren als
eine fruchtbare Weiterentwicklung innerhalb der phänomenologi-
schen Bewegung«.913

3.3.3.5 Verkörperung von »Sicht«

Für Merleau-Pontys Bildphilosophie wird nun die geschilderte Onto-
logie des Sichtbaren und Unsichtbaren von zentraler Bedeutung. Zu-
sammen mit dem Phänomen des Ausdrucks, das ihn schon in PW
beschäftigt hatte und das nun erneut durchdacht wird – das Neue am
Ausdruck: es bleibt Implizites, Ungesagtes –,914 sieht er nämlich das
Bild als Ausdrucksgeschehen, in dem derMaler (er bleibt auf bildende
Kunst fokussiert) das auf seine Weise Gesehene sichtbar macht und
dabei auch Unsichtbares zu Gesicht bringt.

Die Malerei hatte ihm immer schon, so Waldenfels, »als Leitfa-
den durch das Labyrinth der Phänomene« gedient, und die »Schlüs-
selthemen Perzeption, Expression und Vision«915 gehen nun auch in
seinen Bildbegriff ein.

Für Merleau-Ponty ist das Bild nicht wie für Husserl Widerstreit
zwischen (Bild-)Subjekt und (Bild-)Objekt, ein Widerspiel von An-
wesenheit und Abwesenheit, und auch keine imaginäre Projektions-
fläche. Anders als Husserl, dessen Blickwende auf das Bildbewusst-
sein die Bildwerdung als Bewusstseinsleistung fasst,916 und auch
anders als »Sartre, der die subjektive Bildauffassung bis zur imaginä-
ren Nichtung des Realen steigert und damit zwischen Realem und
Imaginärem […] eine Kluft aufreißt«,917 interessiert Merleau-Ponty
die Frage, »wie Materie in Sinn verwandelt wird und daher das Bild
vielmehr als Realisierung eines Ausdrucks verstanden werden muss«,
und wie sich im Bild Sichtbarkeit verkörpern kann, die auch die un-
sichtbaren Tiefenstrukturen der Wirklichkeit sichtbar macht.918

DerMaler bringt dabei »seinen Leib ein«, in einem »Geflecht aus
Sehen und Bewegung«, als Sehender nähert er sich der Welt durch

524

Der philosophische Bilderstreit

913 Orlikowski, a. a.O., S. 173.
914 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a. a.O., S. 117.
915 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, a. a.O., S. 31.
916 Waldenfels, a. a.O., S. 33.
917 ebd.
918 Kapust, Antje, Phänomenologische Bildpositionen, in: Sachs-Hombach, Bildtheo-
rien, S. 255–283, hier S. 262.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Blick919 und verleiht durch seine Gesten920 auch »demjenigen
sichtbare Existenz, was das profane Sehen für unsichtbar hält«, und
dabei ereignet sich eine »Entstehung, Genese und Metamorphose des
Seins«921 in seinem gestaltenden Ausdruck. Das Bild ist also »fern
davon, bloßes Produkt eines annihilierenden negativen Bewusst-
seinsaktes zu sein« wie bei Sartre; es »enthüllt im Gegenteil seine
positive ontologische Beschaffenheit. Das Imaginäre und das Reale
[…] sind intim miteinander verwoben.«922

Das Sehen des Malers ist »in actu« »fortwährende Geburt«,923
denn es ist schöpferisch: Es muss eine Transformation, ja sogar eine
»Deformation«, eine »kohärente Verformung«924 des lebendig Ge-
sehenen in ein künstliches Medium, ein in der Regel zweidimensio-
nales Medium zuwege bringen, und das gilt übrigens auch für die-
jenige Malerei, die sich vom reinen Abbilden löst und eine höhere
Wahrheit zum Ausdruck bringen kann:

»›Wie immer in der Kunst: lügen, um wahr zu sein‹, schreibt Sartre mit
Recht. […] Um uns also zufriedenzustellen, wie es das Kunstwerk kann –
das sich üblicherweise auch nur an einen unserer Sinne wendet und nie die
Art von Präsenz vermittelt, wie es das Gelebte tut, muss es eine Kraft ha-
ben, die aus ihm nicht eine unterkühlte Existenz macht, sondern eine sub-
lime Existenz, die wahrer ist als die Wahrheit. Die moderne Malerei, wie
allgemein das moderne Denken, zwingt uns zu verstehen, was eine Wahr-
heit ist, die nicht den Dingen gleicht, die ohne äußerliches Modell, ohne
prädestinierte Ausdrucksmittel besteht und dennoch Wahrheit ist.«925

Doch auch im vorgeblich reinen Abbilden ist Ausdruck, auch die klas-
sische Malerei ist Schöpfung, »und dies genau in dem Augenblick, wo
sie Darstellung einer Wirklichkeit sein will«;926 und damit kann die
Malerei über die Fotographie hinausgehen: So erzeugt etwa Goyas

525

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

919 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 278f.
920 a. a.O., S. 301: »Eine Philosophie, die noch zu schaffen ist, beseelt den Maler –
nicht, wenn er Ansichten über die Welt äußert, sondern in dem Augenblick, in dem
sein Sehen zur Geste wird, wenn er, wie Cézanne sagt, ›im Malen denkt‹.« (Merleau-
Ponty bezieht sich auf die bereits genannte Cézanne-Monographie von Dorival,
Cézanne par ses lettres et ses témoins, S. 103f.)
921 Merleau-Ponty, a. a.O., S. 284 f.
922 Zanfi, a. a.O., S. 298.
923 a. a.O., S. 298 und 287.
924 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a. a.O., S. 131.
925 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a. a.O., S. 86.
926 a. a.O., S. 75.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Porträt des Fürstenkindes Don Manuel Osorio durch die im Bild bei-
gegebenen Utensilien eines Vogelkäfigs und eines Raben an der Leine
nicht nur durch die wenig kindgemäße Kleidung den Eindruck des
Gefangenseins, des Eingesperrtseins in Konventionen, und auch die
Existenz einer Instinktnatur im Gegensatz zu allem Gezähmten wird
durch die wilde Katze, die auf den im Käfig eingesperrten Vogel lau-
ert, angedeutet.

So ist der Maler, solange er malt, »offen für jenes unwiderruf-
liche Individuelle, das sich ihm seit seinem ersten Lebenstag präsen-
tiert hat als das, was er offenbar machen musste«927; gleichzeitig aber
kann er gerade damit überindividuell werden: obwohl ein Gemälde in
der Zeit als Ausdruckshandlung entsteht, kann es eben dadurch – im
Sinn einer höheren Wahrheit – zeitlos werden. Für Laner wird das
Bild »zum Zeugnis des zeitlichen Seins schlechthin«, doch kann es in
der ästhetischen Erfahrung zu einem Bruch mit der leiblich gebunde-
nen Intentionalität und Geschichtlichkeit des Bildes kommen: es kön-
ne Transzendenz zum Ausdruck kommen.928 Merleau-Ponty selbst
zitiert dazu Malraux:

»Welcher Genius ist nicht fasziniert durch dieses Äußerste der Malerei,
durch diesen Appell, durch den die Zeit aus den Fugen gerät? Dies ist der
Augenblick der Besitzergreifung der Welt. Könnte die Malerei noch weiter
gehen, so würde der alte Frans Hals zum Gott.«929

Es geht in der Tat um kreative Ver-wirklichung, um schöpferischen
Ausdruck, und dabei bedeutet »Ausdruck« nicht »ein nach außen-
Drücken des Inneren«, Ausdruck sind die »expressiven Verhaltens-
weisen des Zur-Welt-seienden Leibes«, und in ihnen realisiert sich
bereits Bedeutung, sie ist leiblich, im »Fleisch« »inkarniert«.
(Springstübe vermerkt hier, dass dieser Ausdruck nicht als Zeichen
im linguistischen Sinn verstanden werden kann;930 und auch Mer-
leau-Ponty selbst hatte festgehalten, dass Ausdrucksakte keine Sum-
me von Zeichen sind.931)

526

Der philosophische Bilderstreit

927 a. a.O., S. 87.
928 Laner, Revisionen der Zeitlichkeit, S. 31, 354 und 358.
929 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a. a.O., S. 87 zitiert im ganzen Essay, so
auch hier, André Malraux, La Création artistique (Bd. 2 der Psychologie de l’art),
S. 150.
930 Springstübe, Über Wahrnehmung und Ausdruck in der Philosophie Merleau-
Pontys, S. 56 f.
931 Merleau-Ponty, a. a.O., S. 90.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leider aber interpretiert Springstübe an anderer Stelle Merleau-
Ponty vorschnell mit Cassirers Symbolbegriff und moniert Merleau-
Pontys »unklaren Bedeutungsbegriff«932: Zwar hatte Cassirer, durch-
aus in Nähe zu Merleau-Pontys Wahrnehmungs- und Strukturtheo-
rie, den Prozess der Formwerdung von Symbolisierungen betont und
von einem »symbolischen Prozess« gesprochen, doch bleibt Cassirer
bei einem zweidimensionalen Symbolbegriff und einer Repräsentati-
onsauffassung des Bildlichen: »Der Name oder das Bild eines Gottes
ist eine Repräsentation; der Gott ist nicht in dem Bild präsent, son-
dern er wird damit dargestellt.«933 Mit der Unterscheidung seiner
Schülerin Susanne Langer zwischen diskursiven und präsentativen
Symbolen und Springstübes Übertragung auf den Bildbegriff Mer-
leau-Pontys wird Springstübe diesem aber gerade nicht gerecht. Zwar
beschäftigt sich Merleau-Ponty, auch in seiner für Sartre gekürzten
Fassung von »Die indirekte Sprache« in Das indirekte Sprechen und
die Stimmen des Schweigens,934 wie Langer mit einem Vergleich von
sprachlichem und bildhaftem Gestalten, doch kann das Bild gerade bei
Merleau-Ponty nicht als Repräsentationsleistung und auch nicht als
präsentatives Symbol gesehen werden, auch wenn es natürlich richtig
ist, dass Bilder wie präsentative Symbole eine ganzheitliche Struktur
besitzen und ihr Ausdrucksrepertoire nicht auf »Vokabeln mit lin-
guistischer Bedeutung« oder einem »Sprachsystem etwa in Form
einer Grammatik«935 beruht.

Das ist auch die Meinung des von Springstübe in anderem Zu-
sammenhang zitierten John Michael Krois, der in seiner Verkörpe-
rungstheorie des Ikonischen – nach einer ausgiebigen Beschäftigung
mit semiotischen Bildtheorien – festgehalten hatte, dass »reine sym-
bolische Theorien […] bei der Referenz-Beziehung zu Objekten (blei-
ben). Der Ausdruckswert von Bildern ist aber etwas Elementares und
hängt nicht von dieser Art symbolischer Bedeutung ab.«936

527

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

932 Springstübe, a. a.O., S. 122–143 und S. 184.
933 a. a.O., S. 179. Springstübe verweist damit auf Cassirers Philosophie der symboli-
schen Formen III, S. 102 f.
934 in: Merleau-Ponty, Zeichen, S. 53–116.
935 Springstübe, a. a.O., S. 147 und 151.
936 Krois, Für Bilder braucht man keine Augen. Zur Verkörperungstheorie des Iko-
nischen, in: ders., Bildkörper und Körperschema, S. 132–161, hier S. 159. (Entschei-
dend sei, die Bilder im Raum wahrnehmen zu können; und der Sinn von Bildern als
Objekt hänge auf verschiedene Weise von der Verkörperung des Menschen ab (S. 158
und 152).) (Interessant ist, dass er Bilder von Blindgeborenen zeigt, die aufgrund von
Körperwahrnehmung Umrisse zeichnen können.)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Merleau-Pontys Rede von einer »Sprache« der Malerei (auch ein
Ansatzpunkt von Springstübes Kritik), z.B. in »Die indirekte Spra-
che«, ist metaphorisch und benutzt das beiden gemeinsame Phäno-
men des Ausdrucks als Vehikel der Übertragung. Im Unterschied zur
gesprochenen Sprache, wo man auf feste kulturell codierte Bedeutun-
gen zurückgreifen kann, müsse sich aber jeder Maler seine (Form-)
Sprache immer wieder neu erarbeiten,937 der Ausdruck ist also noch
viel grundlegender schöpferisch als bei Werken der Literatur. Hier
verkörpert sich ein Werk in der Sprache,938 beim Malen hingegen ver-
körpert sich Sicht im Sichtbaren, es handelt sich also um eine »stum-
me Sprache«, die jedes Mal wieder neu entstehen bzw. geschaffen
muss. Und natürlich gibt es auch Elemente dieser jeweiligen »Spra-
che« eines Malers: z.B. »Licht, Beleuchtung, Schatten, Reflexe und
Farbe, alle diese Gegenstände seines Forschens sind nicht im vollen
Sinne wirkliche Wesen:

Sie haben, gleich Phantomen, nur eine visuelle Existenz, Ja, sie befinden
sich sogar lediglich auf der Schwelle des profanen Sehens und werden im
Allgemeinen nicht gesehen. Der Blick des Malers befragt sie, wie sie bewir-
ken, dass plötzlich etwas da ist, und dieses Etwas dazu dient, jene zauber-
kräftige Welt zu bilden, um uns das Sichtbare sehen zu lassen.«939

Das Unsichtbare ist also präsent, und Wiesing beleuchtet es noch auf
andere Art und Weise, indem er auf das bildtheoretische Dreieck von
Darstellendem (Bildträger), Dargestelltem (Bildobjekt, d.h. Bild-
inhalt) und Dargestelltem (Bildsujet) abhebt, das von Bildsemiotikern
so gern mit dem semiotischen Dreieck (Zeichenträger – z.B. eine
Buchseite –, Zeichen und Referenz) identifiziert wird. Das »Darstel-
lende« nun wird hinter dem, was wir im Bild sehen, unsichtbar, es
entzieht sich und muss sich entziehen.

»Die Sichtbarkeit des Dargestellten verlangt eine Unsichtbarkeit des Dar-
stellenden. […] Zu den festen Topoi phänomenologischer Bildtheorien ge-
hört, das Bild als eine transparente Fläche zu beschreiben. Schaut man auf
ein Bild, so durchschaut man die Oberfläche und richtet den Blick auf ein

528

Der philosophische Bilderstreit

937 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a. a.O., S. 119.
938 ebd.
939 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 285. Waldenfels, Bildhaftes Sehen,
a. a.O., S. 35, nennt als weitere Bestandteile einer »pikturalen Syntax« (die sich be-
reits in den Gestalten der perzeptiven Syntax vorbereitet habe): Linien, Farbkontraste,
Bewegungen, Perspektiven, Gestalten, Flächigkeit, räumliche Tiefe, voluminöse Dich-
te u. ä.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinter dem Bild liegendes imaginäres Etwas. […] Das Funktionieren dieses
Vorgangs setzt voraus, dass das Bild als anwesendes materielles Medium
selbst übersehen wird«, es »muss für das Sehen des Dargestellten in eine
funktionelle Unsichtbarkeit eintauchen.«940

Man muss also vom Bildträger absehen, um im Bild etwas sehen zu
können. Das entspricht der ersten Art von Unsichtbarkeit, die Mer-
leau-Ponty beschrieben hat, und die erfordert einen Blickwechsel
(»genauso wie im Vexierbild der Hase im Blätterwald steckt und doch
nicht darin steckt, solange man es nicht aus einem bestimmten Blick-
winkel heraus betrachtet.«941). Auch das Bild ist Bild von etwas: Das
Material, »mit dem Bilder einen intentionalen Bezug auf etwas auf-
bauen, sind sichtbare Formen, die immer dann, wenn sie funktionie-
ren, unsichtbar sind.«942

Doch im »Darstellenden« kann man nun nicht bloß den (mate-
riellen) Bildträger sehen, auch der Maler, von dem merkwürdiger-
weise in diesem bildtheoretischen Dreieck abgesehen wird, gehört
zur Kategorie des Darstellenden, und auch er verschwindet hinter –
oder in – seinem Bild, auch wenn seine spezielle Art der Vision im
Bild sichtbar wird. Und diese Sichtweisen machen das Gesehene auf je
besondere Art sichtbar, auch wenn sie selbst nicht sichtbar sind.
(Auch hier also eine Präsentation des Nichtpräsentierbaren.943)

Diese je besonderen Sichtweisen können unter den Begriff des
Stils gefasst werden, denn um überhaupt etwas im Bild zeigen zu
können, sind Stilisierungen nötig, und damit führt das Bild die Tätig-
keit des leiblichen Sehens fort,944 denn auch im Wahrnehmen waren
ja bereits Stilisierungs- bzw. Strukturierungsleistungen aufgezeigt
worden. Stil ist »der autonome Entwurf einer Ordnung der Sichtbar-
keit«, er generiert Sichtbarkeit, was einer »völligen Befreiung des
Bildes von semiotischen Zwecken«945 gleichkommt. Stil ist etwas,
was sich jeder Maler – evtl. auch unter Berücksichtigung anderer
Sichtweisen und Stilisierungen anderer Maler – selbst erarbeiten
muss. (Von Cézanne weiß man, dass er, wenn er in Paris war, jeden

529

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

940 Wiesing, Merleau-Pontys Phänomenologie des Bildes, in: Giuliani (Hg.), Mer-
leau-Ponty und die Kulturwissenschaften, S. 265–282, hier S. 267.
941 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a. a.O., S. 112.
942 Wiesing, a. a.O., S. 272.
943 Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 261.
944 Wiesing, a. a.O., S. 273 und 276.
945 Wiesing, a. a.O., S. 281.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tag in den Louvre ging.) Und so ist das Museum auch für uns, die
Betrachter, eine Schule des Sehens: Wir können durch Vergleichung
verschiedener Weisen von Stilisierung ein Formgefühl dafür bekom-
men, was Stilisierungen überhaupt leisten und auf welche Weisen
man die Welt sichtbar werden lassen kann. Diese Zusammenschau
von Bildern »als Momente einer einzige Bemühung« ist aber für
Merleau-Ponty »nicht nur förderlich«, denn »diese Totenstadtstille,
dieser Pygmäenrespekt« seien »nicht das wahre Milieu der Kunst«,
das »triste Licht des Louvre-Museums« rücke die Bilder in eine
Lebensferne, die mit der Weise ihres Entstehens nichts mehr zu tun
haben.946 (»Man sollte ins Museum gehen wie die Maler: in der
Freude am Dialog, und nicht so, wie wir anderen hingehen, wir Lieb-
haber, mit einer Ehrfurcht, die letztlich nicht ganz echt ist.«947)

Während wir bei Sartre etwas ins Bild hineinschauen, berichtet
Merleau-Ponty, bereits in Das Sichtbare und das Unsichtbare, von
einer seltsamen Blickumkehr (Waldenfels: eine »überraschende Vol-
te«948), die Derrida aufnehmen wird: Es kann dem Betrachter nämlich
so scheinen, als ob etwas aus dem Bild heraus uns anschaut. Da der
Mensch als Betrachter (und auch jeder Maler) sowohl sehend als auch
sichtbar ist, kann es zu einer Überkreuzung der Blicke kommen,
»ebenso wie auf zwei voreinander stehenden Spiegeln […] Sehender
und Sichtbares sich wechselseitig vertauschen und man nicht mehr
weiß, wer sieht und wer gesehen wird, und wer malt und gemalt
wird«.949 Merleau-Ponty berichtet in diesem Zusammenhang auch
eine Äußerung Paul Klees, der sich von den Dingen, etwa den Bäu-
men im Wald, angeblickt gefühlt habe.950 (Diese Blickumkehr hatte
auch Cusanus benutzt, um mit einem Bild, dessen Augen dem Be-
trachter folgen, gleichnishaft die visio dei mit einer Erfahrung das
Sehens – hier: Gottes – und des gleichzeitigen Gesehenwerdens –
genitivus subjectivus und genitivus objectivus – zu veranschaulichen
(s. Teil II, 2.). Doch Waldenfels hält fest, dass dieser »Wechselblick«
das Sehen und Gesehenwerden personalisiere, was Merleau-Ponty

530

Der philosophische Bilderstreit

946 Viel ausführlicher bei Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a. a.O., S. 92–94.
947 a. a.O., S. 93.
948 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, a. a.O., S. 45.
949 Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 183. Der Zusatz »wer malt
und wer gemalt wird« findet sich in Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 286.
950 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 286.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht tue,951 und verortet in diesemWechselblick auch eine archaische
Form von Bildmagie.952)

Dass die Bilder auf uns zurückschauen, lässt sich mit der Denk-
figur der Hegel’schen Dialektik interpretieren. Merleau-Ponty be-
nutzt selbst den Hegel’schen Begriff der »Entäußerung«953: Der Ma-
ler entäußert sich durch sein Sehen in die ansichseiende Wirklichkeit,
kann durch selbstgewählte Stilisierungen, u.U. auch durch Verwen-
dung sedimentierter Ausdrucksformen, das Gesehene in einem Bild
sichtbar machen und sich so in gewisserWeise selbst im Bild anschau-
en. Der ereignishafte Vollzug hat »subjektkonstituierenden Charak-
ter«954 (so wie van Gogh immer weiter malen musste, »um sich zu
finden«955), es ist im Hegel’schen Sinne eine prozesshafte Selbstver-
wirklichung durch immer neue Arbeit (Hegels Arbeitsbegriff), nur
dass, wie Merleau-Ponty bemerkt, nicht der Weltgeist durch uns hin-
durch wirkt, »in uns ohne uns«, »hier sind wir der Weltgeist«, und
zwar an jenem Ort, »wo das Innere sich veräußert; jener Umschlag
oder jenes Umschlagen, das bewirkt, dass wir in den Anderen über-
gehen und der Andere in uns.« Nicht nur für die Produzenten, auch
für die Rezipienten von Bilderfahrungen können sich so neue Sicht-
weisen auf die Welt ergeben, die Sinn sichtbar machen können, denn
»die malerische Sichtweise greift auf die natürlich Anschauung zu-
rück«.956 So sind auch wir selber als Zu-schauer in einer zeitlichen
Bewegung verortet, die uns – von den ersten Höhlenmalereien an –
die kulturell und geschichtlich geprägten Weisen des Sehens und Ge-
staltens von Welt vor Augen führt – man kann hier von vertikaler
und horizontaler Prägung reden –, uns aber andererseits nicht nur
zu Zeugen, sondern auch zu Teilhabern von immer neuen Arten von
Weltsicht werden lässt, und dies ist ein offener Prozess.

531

Phänomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

951 Waldenfels, a. a.O., S. 47.
952 a. a.O., S. 46.
953 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a. a.O., S. 96 f.
954 Laner, a. a.O., S. 54.
955 Merleau-Ponty, a. a.O., S. 79.
956 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, a. a.O., S. 34.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.3.1 Zur Begründung der modernen Phänomenologie durch Edmund Husserl (1859–1938)
	3.3.1.1 »Objektivistischer Schein« und fundierende Subjektivität
	3.3.1.2 Phänomenologische Reduktionen und Epoché
	3.3.1.3 Das intentionale Bewusstsein
	3.3.1.4 Erfahrung und Weltkonstitution
	3.3.1.5 Bildbewusstsein und Bildwelt

	3.3.2 Imagination und Imaginäres bei Jean-Paul Sartre (1905–1980)
	3.3.2.1 Existenzphänomenologie und Entwurf
	3.3.2.2 Intersubjektivität und Dialektik
	3.3.2.3 Husserl »vom Kopf auf die Füße gestellt«
	3.3.2.4 Imagination und Imaginäres
	3.3.2.5 Vergegenwärtigung im Bild

	3.3.3 Sichtbares und Unsichtbares bei Maurice Merleau-Ponty (1908–1961)
	3.3.3.1 Zum Primat der Wahrnehmung
	3.3.3.2 Inkarnierter Sinn
	3.3.3.3 »Entrelacement« zwischen Empirismus und Idealismus
	3.3.3.4 Sichtbares und Unsichtbares
	3.3.3.5 Verkörperung von »Sicht«


