Der philosophische Bilderstreit
3.3 Phanomenologische Bildtheorien

»Gedanken ohne Inhalt sind leer.« Diese andere Hilfte des Kant’schen
Diktums®* sei der Behandlung der phinomenologischen Bildtheorien
vorangestellt, mit der Erginzung, dass es jeweils die Subjekte sind,
die diese Begriffe — oder auch Zeichen — aufgrund eigener Wahrneh-
mungserfahrungen mit Inhalt und Bedeutung fiillen kénnen, um sie
in das eigene Denk- bzw. AuSerungsrepertoire zu integrieren.

Man muss festhalten, dass das phanomenologische Denken Vor-
ldufer gehabt hat: Alloa geht so weit, in Aristoteles mit seiner Hin-
wendung zur Empirie einen Phinomenologen avant la lettre zu se-
hen,%% hatte er doch gegen Platon die Meinung vertreten, dass das
Wesen der Dinge in ihnen selber und nicht in einer jenseitigen Ideen-
schau zu entdecken sei. Ebenso kann man Herders sensualistische
Position — er war nach eigenem Bekunden vom englischen Empiris-
mus und vom franzdsischen Materialismus inspiriert — nennen, denn
er hatte bereits das Bild als Vorstellung eines Gegenstandes mit der
Wahrnehmung verbunden.%

Hier geht es nun um Deutung von Erfahrungen und Bilderfah-
rungen, denn Bildphdnomene erscheinen — wie andere gatvopeva —
und sind Objekte unserer Wahrnehmung bzw. Imagination. Dabei
will die moderne Phinomenologie keineswegs die platonische Be-
wertung der Phdanomenwelt als nachrangig iibernehmen, denn die
Phénomene sind unmittelbar das, was uns gegeben ist. Erstaunlicher-
weise finden sich starke Ankldnge an Bergson, da das Bild sich beim
historischen Herder »als Licht gibt«, genauer: in einem Zwischen-
bereich zwischen Bildtridger und Subjekt, wo es »aufSer Licht« nichts
gibt. Dabei machen wir uns dasjenige im Bildbewusstseinsakt zu
eigen, »was im Konstruktivismus der Sinne als Sehen produziert
wird.’”« Und dies ist ganz sicher kein semiotischer Ansatz.

Dummett und Soldati haben aber darauf hingewiesen, dass ana-
lytische Philosophie und Phinomenologie urspriinglich gemeinsame

5% Die andere Hilfte des Kant-Zitats »Anschauung ohne Begriffe ist blind«) war der
Behandlung der Semiotik vorangestellt worden, da sie als gegen die Phanomenologie
gerichtet verstanden werden kann.

5 Alloa, Das durchscheinende Bild, S.63ff spricht hier von »Protophinomeno-
logie«.

%% Simon, Herders Bildtheorie, in: Neuber/Veressov (Hg.), Das Bild als Denkfigur,
S. 139-152, hier S. 139ff.

507 a.a.0., S. 148.

430

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

Waurzeln gehabt und sich auch gegenseitig rezipiert hatten,*® doch
dann — seit dem linguistic turn und der weiteren Entwicklung der
Phianomenologie in Richtung einer Existenzphilosophie bei Heideg-
ger und Sartre — verschiedene Wege gegangen seien, um spiterhin
keinerlei Notiz mehr voneinander zu nehmen, ja sogar bis hin zu
einer »fast vollstindigen gegenseitigen Missachtung«.’® Zu suspekt
war den in der Regel sprachphilosophisch orientierten Analytikern
nach Wittgenstein die Griindung in der unmittelbaren Erfahrung.
Parallel zu den oben geschilderten drei bildsemiotischen Positionen
sollen hier drei bildphdnomenologische Positionen samt ihren onto-
logischen Implikationen vorgestellt werden, bei denen sich interes-
santerweise unter umgekehrten Vorzeichen wieder eine quasi-idea-
listische, eine materialistische und eine beide vermittelnde Position
findet.

3.3.1 Zur Begriindung der modernen Phinomenologie durch
Edmund Husserl (1859-1938)

Den Startschuss zur modernen Phanomenologie in Deutschland und
Frankreich mit ihrer Hinwendung zur subjektiven Wahrnehmung
von Lebenswelt in ihrer ganzen Phinomenalitit in Deutschland und
Frankreich gab Edmund Husserl, mit seiner Absicht, »zu den Dingen
selbst« zu gehen und dem philosophischen Denken eine neue Unmit-
telbarkeit zugrunde zu legen. Urspriinglich als Assistent von Weier-
straf3 in der mathematischen Grundlagenforschung zu Hause, wech-
selte er unter dem Einfluss Brentanos in die Philosophie, behielt aber

508 vgl. Dummett, Urspriinge der analytischen Philosophie, und Soldati, Bedeutung
und psychischer Gehalt. Eine Untersuchung zur sprachanalytischen Kritik von Hus-
serls friither Phinomenologie. Auf S.13f berichtet Soldati von bemerkenswerten
Ahnlichkeiten in der Philosophie Stouts mit der von Husserls Lehrer Brentano, auch
mit der von Stumpf, Twardowski, Ehrenfels und Husserl selber, vom Briefwechsel des
letzteren mit Frege tiber 15 Jahre hinweg, und dariiber, dass Russell Husserls Logische
Untersuchungen mit ins Gefingnis genommen habe. Auch Carnap habe in Der logi-
sche Aufbau der Welt noch explizit auf Husserls Lehre der >phidnomenologischen
Enthaltung« zuriickgegriffen; und Tarski habe in seiner berithmten Abhandlung zum
Wahrheitsbegriff auf Husserls Lehre der >semantischen Kategorien< hingewiesen.
Chisholm hatte in seinem Werk Perceiving schon 1957 Brentanos Lehre der Inten-
tionalitit besprochen! Aber Husserl (und auch Brentano) fassen eben Gehalt nicht
ausschlieflich als sprachlichen Gehalt auf.

509 Soldati, a.a.0., S. 14.

431

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

das Interesse an Letztbegriindung, schon in seinem ersten philosophi-
schen Hauptwerk, den epochemachenden Logische(n) Untersuchun-
gen, bei.’"® (Der philosophisch-mathematische Grundlagenstreit war
bereits mit Frege in die erste — logizistische — Phase getreten.)

3.3.1.1 »Objektivistischer Schein« und fundierende Subjektivitit

In seiner Krisis der Europdischen Wissenschaften hatte Husserl
Nietzsches Begriff der Lebenswelt und dessen Rationalismuskritik
aufgenommen, ohne jedoch in dessen Irrationalismus zu verfallen,
und wirkte so wie dieser auch auf Wissenschaftskritiker wie etwa
Feyerabend. Um Letztbegriindung geht es auch hier, aber auch um
mehr: Seine Krisisschrift hat auch einen politischen Hintergrund. In
dem vorangegangenen Wiener Vortrag von 1935 betont er:

»Die Krise des europdischen Denkens hat nur zwei Auswege: Den Unter-
gang Europas in der Entfremdung gegen seinen eigenen rationalen Lebens-
stil, den Verfall in Geistfeindschaft und Barbarei, oder die Wiedergeburt
Europas aus dem Geiste der Philosophie durch einen den Naturalismus end-
giiltig iiberwindenden Heroismus der Vernunft.«>!!

Die spiter daraus entstandene »Krisisschrift« mit dem Untertitel »Ei-
ne Einleitung in die phinomenologische Philosophie« bietet auch sol-
chen Lesern »Zugang zur Philosophie Husserls, denen seine friiheren
Werke mehr oder weniger fremd geblieben waren«.>? Sie soll daher
auch hier einleitend am Anfang stehen.

Husserl kritisiert bereits in §2 die »positivistische Reduktion der

510 Nach Thomas, Husserl. Zur Genesis einer spitbiirgerlichen Philosophie, S. 19 war
Husserl schon 1886 zum Protestantismus konvertiert (folgerichtig, da »Elemente jii-
discher Philosophie [...] fiir die Phdnomenologie Husserls ganz offensichtlich nicht
prigend geworden« sind); er habe »mit dem Ubertritt zum Protestantismus |[...] sei-
nen personlichen Frieden gefunden« (ebd., S. 30). Thm wurde aber nach seinen phi-
losophischen Stationen in Wien, Halle, Gottingen und zuletzt Freiburg ebendort 1933
wegen seiner jiidischen Herkunft die Universitdtsprofessur entzogen; er durfte Uni-
versitit und Bibliotheken nicht mehr betreten (wobei sein Schiiler Heidegger als da-
maliger Rektor eine unrithmliche Rolle spielte). Husserl war davon tief betroffen und
stand den Niirnberger Gesetzen von 1935 fassungslos gegeniiber (ebd. S. 44). Er emi-
grierte nicht und starb 1938 vor Beginn des Zweiten Weltkriegs in Freiburg.

511 Husserl, Die Philosophie in der Krisis der gegenwdrtigen Menschheit, zitiert nach
Thomas, a.a. 0., S. 45.

512 Stroker, Einleitung zu Husserls Die Krisis der europdischen Wissenschaften und
die transzendentale Phianomenologie. Eine Einleitung in die phanomenologische Phi-
losophie, S. VIL

432

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

Idee der Wissenschaft auf blofe Tatsachenwissenschaft« und den da-
mit einhergehenden »Verlust ihrer Lebensbedeutsamkeit«. Zwar hét-
ten die sog. »positiven« Wissenschaften (von engl. positive: sicher,
gemeint sind die Naturwissenschaften) mit der ihnen zu verdanken-
den »prosperity«, dank ihrer lebenspraktisch so erfolgreichen tech-
nischen Umsetzungen — die Menschen geblendet, doch auch ein
»gleichgiiltiges Sichabkehren von den Fragen, die fiir ein echtes
Menschtum die entscheidenden sind«, bewirkt, namlich den »Fragen
nach Sinn oder Unsinn dieses ganzen menschlichen Daseins«.’’* Der
Positivismus enthaupte sozusagen die Philosophie; die zweifellosen
Erfolge der Tatsachenwissenschaften hitten ihnen zwar allgemeine
Bewunderung verschafft, die Wissenschaftler aber auch »im speziali-
sierten Betriebe der positiven Wissenschaften immer mehr zu unphi-
losophischen Fachménnern« werden lassen, zu solchen also, die den
Blick fiirs Ganze verlieren.>*

So kritisierte Husserl den »objektivistischen Schein« der so er-
folgreichen modernen Wissenschaften, die sich in eine Lebensferne
begeben hitten, die sie von der alltiglichen Welt abschneide.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts namlich waren es die Stro-
mungen von Naturalismus, Positivismus, Psychologismus und His-
torismus, die sich jeweils auf unterschiedliche Art zu verabsolutieren
trachteten und universale Geltungsanspriiche im Namen einer Wis-
senschaftlichkeit erhoben, der man in der Philosophie nacheifern
wollte. Die Philosophie bildete also kein kritisches Gegengewicht
mehr, sondern betrieb logische Grundlagenforschung und wollte da-
mit aus einem Bediirfnis nach Anerkennung heraus dem positivisti-
schen Ideal nacheifern.

Stenger bewertet dies als »Philosophismus, der diesen Entgren-
zungen mit formallogischen allgemein giiltigen Erkenntnisprinzipien
zu antworten suchte«:

»Ein Gesprich zwischen diesen beiden Polen schien nicht mehr moglich,
eine wissenschaftstheoretisch paradoxe Konstellation, die bis zum heutigen
Tag ihre Bliiten treibt. Was als Wissenschaft Geltung haben konnen soll,
muss sich empirisch und datentechnisch verifizieren lassen, muss prakti-
sche Relevanz und Effizienz haben und konomisch erfolgreich sein. Was
Philosophie heifien darf, muss sich der Erforschung der Grundbedingungen

513 Husserl, Krisisschrift, S. 3 f.
514 Husserl, a.a. 0., S. 4-10.

433

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

menschlicher Erkenntnis widmen, will sie nicht in Weltanschauungen oder
Subjektivismen abdriften.«%'?

Die angestrebte Objektivitdt im Namen der »positiven« Wissenschaf-
ten ist fiir Husserl aber nur scheinhaft, und er verweist auf die le-
bensweltliche Verwurzelung der Wissenschaft treibenden Men-
schen®® mit Erkenntnisinteressen und alltiglichen Problemen, die
im Namen ihrer wissenschaftlichen Legitimation ihre Subjektivitit
ausblenden miissen, gleichwohl aber aus ihr zehren.

Wie konnte es so weit kommen? Eine Gelenkstelle in dieser Ent-
wicklung ist fiir Husserl Galilei, mit dessen kosmologischen Theorien
(gegen Aristoteles) sich die Physik aus der Philosophie léste und ei-
genstindig wurde. Galilei experimentierte und beobachtete zwar, war
aber iiberzeugt, dass »das Buch der Natur in mathematischen Let-
tern« geschrieben sei, und verwendete mathematische Formelsprache
fiir seine Theorien.

Dies war also das neue Ideal fiir naturwissenschaftliche Theo-
rien, die sich nun mit dem Nimbus mathematischer Exaktheit schmii-
cken konnten. Die Mathematisierung der Natur wird wie von selbst

»in eine Verwandlung hineingezogen, durch die sie geradezu zu einer Kunst
wird. Némlich zu einer bloen Kunst durch eine rechnerische Technik nach
technischen Regeln Ergebnisse zu gewinnen, deren wirklicher Wahrheits-
sinn nur in einem an den Themen selbst und wirklich geiibten sachlich-
einsichtigen Denken zu gewinnen ist. [...] Das urspriingliche Denken, das
diesem technischen Verfahren eigentlich Sinn und den regelrechten Ergeb-
nissen Wahrheit gibt [...], ist hier ausgeschaltet.«"”

Die »urspriingliche Sinngebung der Methode« sei verloren gegangen
und damit das lebensweltliche Sinnfundament jeglicher Wissen-
schaft. Ein Denken »mit verwandelten Begriffen, mit »symbolischen«
Begriffen« ersetze das »erfahrende, entdeckende, konstruktive Theo-
rien evtl. in hochster Genialitdt gestaltende Denken«.5'® Wasser er-
leben wir nie als H,O.5 An die Stelle der vorwissenschaftlich an-
schaulichen und sinnenhaft erfahrbaren Natur tritt eine idealisierte

515 Stenger, Philosophie der Interkulturalitit. Erfahrung und Welten, S. 142.

516 Husserl, Krisisschrift, S. 74.

517 Husserl, a.a.0., S. 49.

518 a.a.0., S.50f.

519 Das Beispiel stammt von Niels Weidtmann, der es weiter ausfiihrt. (Weidtmann,
Phénomenales Bewusstsein und Intentionalitit, in: Frank/Weidtmann (Hg.), Husserl
und die Philosophie des Geistes, S. 89-111, hier: S. 104.)

434

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

Natur, und es beginnt »eine [...] sich vollziehende Unterschiebung
der mathematisch substruierten Welt der Idealititen fiir die einzig
wirkliche, die wirklich wahrnehmungsmiflig gegebene, die je erfah-
rene und erfahrbare Welt — unsere alltigliche Lebenswelt«.520

Lebensweltliche Beziige geraten dabei in den Hintergrund, wie
in der Geometrie, die sich von der praktischen Sinnstiftung der Land-
vermessungskunst 16ste und immer weiter idealisierte. Es sind diese
Trends zur Idealisierung und die damit einhergehende »Weltver-
lorenheit der positiven Wissenschaften«,! die Husserl kritisiert.

Denn Rationalitit ist nicht freischwebend, sie ist ohne Subjekte
nicht denkbar, und diese sind nicht ohne Lebenswelt denkbar.

Deshalb ist Husserl die Abgrenzung vom Psychologismus auch
in der Logik so wichtig, und er hatte sich schon in seiner ersten phi-
losophischen Verdffentlichung, den Logischen Untersuchungen
(LU), damit beschiftigt.

»During the second half of the nineteenth century the discipline of psychol-
ogy, in spite of pioneering work of, amongst others, Herbart, Lotze, Wundt,
and Stumpf, had not yet clearly distinguished itself from philosophy, and
had by no means declared its independence from it. Symptomatically, for
example, all psychologists just mentioned occupied chairs of philosophy,
and all of them wrote about ethics, logic, and metaphysics, as well as about
topics belonging unproblematically within empirical or experimental psy-
chology.«*

So wird in den Debatten der damaligen Zeit die Logik als ein Teil der
Psychologie dargestellt, die sich von dieser wie ein Teil vom Ganzen
bzw. wie die Kunst zur Wissenschaft verhalte. Denn »die Logik ist
eine psychologische Disziplin, so gewiss das Erkennen nur in der Psy-
che vorkommt und das Denken, das sich in ihm vollendet, ein psy-
chisches Geschehen ist«.52

Doch es geht Husserl in der Logik nicht um zufillige, sondern
notwendige Regeln des Denkens, »nicht wie wir denken, sondern, wie
wir denken sollen« zeichne die Logik als normative Wissenschaft aus,
und es sei »ebenso ungereimt, die Moral vom Leben herzunehmen«.5%*

520 a2.2.0., S. 52f.

521 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 161.

522 Bell, Husserl, S. 4.

52 Die Psychologismuskritik Husserls befindet sich erstmalig in den Logischen Un-
tersuchungen, Band I, S. 50-191, hier S. 511, wo er sich u.a. auf Lipps Grundziige der
Logik von 1893 (Zitat in FN 2) bezieht.

24 Husserl, Logische Untersuchungen I, S. 53.

435

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Husserl will mehr als die blof§ empirische Gemeingiiltigkeit von
oft anzutreffenden Gesetzmifligkeiten des Denkens oder von Denk-
weisen mit lediglich relativer Giiltigkeit.”> Seine mathematische
Vorbildung treibt ihn zur Begriindung und Verankerung des lebens-
weltlich bedeutsamen Tuns, und zwar in einer transzendentalen Sub-
jektivitdt. Das zieht ihn zu Descartes und seinen Riickgang auf das
wirklich Unbezweifelbare im ego cogito. Dieser hatte auf dem cogito
aufbauend das Modell einer mathesis universalis, einer universalen
Wissenschaft, entwickelt, fiir die er das Bild eines Baumes entworfen
hatte, in dessen Asten sich lebensdienliche Wissenschaften wie Medi-
zin, Dioptrik, Technik, Mechanik, aber auch Ethik aus dem Stamm
heraus ausdifferenzieren, und dessen Wurzeln in der Metaphysik ver-
ankert sind.> Es ist wohl diese Kombination eines Grundes in ratio-
naler Subjektivitidt und ihm folgender lebensdienlicher Wissenschaft,
die Husserl an Descartes fasziniert. Und es gibt noch einen Grund: Bei
Descartes tritt die Logik der Erfahrung neben die der Mathematik, >
denn es gibt Fragen, die durch Experiment entschieden werden miis-
sen. Das neue Ideal ist das Begreifen der Phdnomene (nicht wie in der
Scholastik das Ergriinden der Wesenheiten der Dinge). Aus der
Wechselbeziehung von Prinzipien (jede wissenschaftliche Induktion
setzt ein Modell voraus) und Folgerungen aus Experimenten sieht
Descartes das Wesen und den Fortschritt der Wissenschaften be-
griindet.>?

Und so will Husserl auch nicht einen naiven unreflektierten Be-
griff von Lebenswelt, sondern eine Wissenschaft von der Lebens-
welt,®” in der von Erfahrungen gepriigte Subjekte sich mit den sie
umgebenden Phinomenen in Beziehung setzen. Denn die phainone-
na sind anders als bei Platon nicht blof8 sekundére Abbilder des Ei-
gentlichen, sie sind zunichst alles, was wir haben, und Phanomene

525 Husserl, a.a.0., S. 110-124.

526 5. Miinnix, Mit Rationalismus gegen Hexen- und Teufelswahn. Descartes’ (Be-)
Griindung der modernen Vernunft, in: EU 2/1997 (»Vernunft oder Verniinfte?«),
S. 13-18, hier S. 16.

527 Cassirer, Das Erkenntnisproblem in der Geschichte der neueren Philosophie,
S. 470.

58 Cassirer, a.a.0., S. 478. (Vgl. Husserl, Krisisschrift, S. 88: »Man {ibersehe nicht
den neuen Begriff von >Phdnomens, der zum ersten Mal mit der Cartesischen Epoché
erwichst.«)

52 Husserl spricht in der Krisisschrift §51 von einer »Ontologie der Lebenswelt«.

436

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

fiir uns, sie erscheinen uns. Es geht also um unsere je eigenen Wahr-
nehmungserfahrungen.

In einem Punkt geht Husserl aber tiefer als der Rationalist Des-
cartes. Zur Erfahrung gehort bei Husserl nicht nur duflere Erfahrung
(auch Wahrnehmung und Einsehen gehort zu Descartes’ cogito®),
sondern auch inneres Erleben. Descartes ndmlich habe die transzen-
dentale Subjektivitdt, die Husserl als Begriindungsinstanz vor-
schwebt, gerade verfehlt:*! Descartes’ »vordringliches Interesse am
Objektivismus« (K §19) habe dazu gefiihrt, dass er das, was er »schon
in Handen hatte, sich wieder entgleiten lief3« (§17).5? Denn sein
cogito ist nicht individuell, subjektiv, das, was spiter Heidegger das
»Jemeinige« nennen wird. Descartes hatte nicht den ganzen Men-
schen einschlieSlich seines Leibes im Auge gehabt und — wie tibrigens
spater auch Kant — streng zwischen mens sive animus sive intellectus
unterschieden (§18). Doch fiir Husserl ist es vielmehr zunichst der
Erlebnisstrom, durch den ein Subjekt sich als Subjekt bewusst wird.
(In der V. Cartesianischen Meditation beschreibt er die »Eigen-
heitlichkeit als die Sphére der Aktualititen und Potentialititen des
Erlebnisstromes«.>3)

»Um es anders zu sagen: Jenseits der Gegenstellung von >Rationalitdt« und
>Psychologie« entwickelt Husserl so etwas wie einen Forschungsblick, der
Erlebnisqualititen und -formen und Rationalititsgriinde und -formen hin-
sichtlich ihrer Bedingungsstruktur radikalisiert. Als Ergebnis tritt die Phi-
nomenologie auf, und ihr Markenzeichen wird sein, nicht mehr nur For-
schung mit vorausgesetzter Vernunft zu betreiben, sondern die Vernunft
selber zum Forschungsthema zu erheben. «5%

Es geht also damit auch ganz generell um eine Erforschung des Be-
wusstseins und seiner Strukturen, in denen unser Verhiltnis zur
objektiven Welt griindet, fiir Quentin Lauer ein »triumph of subjec-
tivity«, der schliefSlich sogar einen Ubergang zum Existentialismus
ermoglicht habe.

5% Descartes, Prinzipien der Philosophie, S. 8.

531 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 26 f.

532 Husserl, Krisisschrift, §19 und §17, S. 82f und 89f.

533 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 103 ff (§46).

% Stenger, a.a.0., S. 143.

% Lauer, The Triumph of Subjectivity. An Introduction to Transcendental Pheno-
menology, S. 175 {f.

o

437

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

3.3.1.2 Phidnomenologische Reduktionen und Epoché

Um die »urspriingliche Sinngebung der Methode [...] von aller unbe-
fragten Traditionalitidt« zu befreien, ist also eine Riickbesinnung auf
den »Urboden, die unmittelbar anschauliche Welt«, notig.5*¢ Bisheri-
ge Riickbesinnung sei bisher immer bei einer idealisierten Natur ste-
hen geblieben, doch habe diese Idealisierung durch »das freie Um-
phantasieren dieser Welt« eine Methodik geschaffen, die sich vererbt
und zur »Sinniiberdeckung und Sinnverwandlung« fithre und zur
»Verflachung, Verunklirung bei der Ubernahme andererseits schon
prézisierter Ideen, die nun andere Weisen der Vagheit annehmen:
[...] als entleerte und zu bloflen Wortbegriffen verdunkelte Ideen.«>7
So konne es passieren, dass jede neue Entdeckung zugleich auch Ver-
deckung sei, und ein sinnentleertes technisches Denken und Tun ent-
stehe.53

»In der geometrischen und naturwissenschaftlichen Mathematisierung
messen wir so der Lebenswelt ein wohlpassendes Ideenkleid an, das der
sogenannten objektivwissenschaftlichen Wahrheiten, [...] was wie den
Wissenschaftlern, so den Gebildeten als die >objektiv wirkliche und wahre«
Natur die Lebenswelt vertritt, sie verkleidet. Das Ideenkleid macht es, dass
wir fiir wahres Sein nehmen, was eine Methode ist.«5%°

Er ist daher nétig, gemédfl dem Vorbild des Descartes, auf einen unbe-
zweifelbaren Grund des Ganzen zuriickzugehen, auf die »Naivitit des
Lebens«, und so die »Naivitiat der Wissenschaften und der traditio-
nellen objektivistischen Philosophie zu tiberwinden«,** denn

»es fehlte also und fehlt noch fortgesetzt die wirkliche Evidenz, in welcher
der Erkennend-Leistende sich selbst Rechenschaft geben kann iiber alle
durch Sedimentierung bzw. Traditionalisierung verschlossenen Sinnes-Im-
plikationen, also iiber die bestindigen Voraussetzungen seiner Gebilde, Be-
griffe, Sitze, Theorien.«%*

Dieser radikale Riickgang soll also auch Theorien und zu Selbstver-
standlichkeiten geronnene Uberzeugungen hinterfragen, wie z.B.
unsere Formen von Raum und Zeit, und ist daher der Dekonstruktion

5% Husserl, Krisisschrift, S. 50 und 53.

57 a.a.0., S. 51ff und 81.

58 a2.a.0.,S.57 und 61.

59 a.a.0., S. 55. (Hervorhebungen durch Husserl)
50 a.a.0,, S. 64.

51 a.a.0., S. 56.

438

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

Derridas vergleichbar. Und schon in den Logischen Untersuchungen
wird deutlich, dass zu diesen zu dekonstruierenden Theorien auch der
»Irrtum der Bildertheorie«, die Theorie der Reprasentation gehort,
nach der sich Gegenstinde im Bewusstsein abbilden, sich »draufSen«
das Ding selbst befinde, im Bewusstsein aber als sein Stellvertreter
ein Bild sei. Das Bild projiziert also kein Abbild seiner selbst nach
innen. Die »rohe Sprechweise von inneren Bildern« (LU II/1 421 ff)
diirfe in der deskriptiven Psychologie (und erst recht in der reinen
Phianomenologie) nicht geduldet werden. Und damit tibertrage sich
diese Kritik auch auf den Reprisentations- bzw. Abbildgedanken in
der Zeichentheorie (LU I1/1 424).

Dazu gehort auch notwendig eine Dekonstruktion der objekti-
ven Zeit, will man den Weg zum Phdnomen des inneren Zeitbewusst-
seins finden.5%

Die eigentliche Theorie der phinomenologischen Reduktion
wird dann im ersten Band der Ideen ausgearbeitet.>*® Hier nun geht
es um »Wesensschau«. (Der Schlachtruf »zu den Sachen selbst! « trifft
also wohl nur auf die erste, die deskriptive Phase Husserls zu.) Gemif3
dem Cartesischen Vorgehen®** geht es um Ausschaltung des Zufil-
ligen, Unwesentlichen, um Abbau von Vorurteilen und Vormeinun-
gen. (Das ist ganz im Sinne von Bacons Idolenlehre, der — 30 Jahre vor
Descartes geboren — mit seiner Erkenntniskritik und der Analyse von
vier Arten von Vorurteilen (idolae) auch an vierter Stelle idolae thea-
tri, hinderliche Vorurteile im Wissenschaftsbetrieb, eliminieren will,
speziell solche, die auf Aristoteles zuriickgehen.**)

Diese erste Stufe eines Riickgangs nennt Husserl Epoché und
meint damit eine radikal skeptische Haltung, die »das Universum al-
ler seiner bisherigen Uberzeugungen in Frage stellt, vorweg jeden
Urteilsgebrauch von denselben verwehrt, und auch jede Stellungnah-
me zu ihrer Giiltigkeit oder Ungiiltigkeit.«%* Diese Urteilsenthaltung
sieht also alle bisherigen Denkgebilde rein als Phinomene, von denen
auch alle theoretischen und praktischen Interessen abgezogen werden
miissen.”” Husserl redet auch von »Einklammerung«, denn vom

2 Husserl, Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins, S. 4-9.

> Husserl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen Phi-
losophie. Erstes Buch, §26-62.

># vgl. Descartes, Die Prinzipien der Philosophie, S. 26-28.

% Bacon, Novum Organon 1, §38-69.

546 Husserl, Krisisschrift, S. 83

%7 Fasching, Phanomenologische Reduktion und Mushin, S. 33.

439

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Kontingenten muss abgesehen werden, es muss gleichsam »aufSer
Kraft« gesetzt werden, auch wenn es weiter noch da ist.>*

Dem entspricht »mit der Ansetzung des Nichtseins« die hypo-
thetische Annahme einer Gegenthese, »die also die Mitunterlage des
Zweifelsversuchs bildet«.>* Wihrend diese erste Stufe der Reduktion
das cogito und seine »Entkleidung« betrifft, bezieht sich die zweite,
die phanomenologische Reduktion, auf das cogitatum:** Denn mit
ihr wird jede beurteilbare Gegenstindlichkeit des Mundanen »einge-
klammert, alle auf diese natiirliche Welt bezogenen Wissenschaften
sollen ausgeschaltet werden, indem man das, was sie als giiltig be-
anspruchen, nicht einfach iibernimmt, des weiteren sogar »diese gan-
ze natiirliche Welt, die bestindig >fiir uns da¢, >vorhandencist, und die
immerfort dableiben wird, als bewusstseinsmiflige >Wirklichkeit,
auch wenn es uns beliebt, sie einzuklammern«.5>

»In order that meaning be given to the war cry of phenomenology in its
struggle with positivism >to things themselves« it was necessary to develop
precisely those techniques that would enable the subject to eliminate, both
from consciousness and its object those elements of contingency that make
doubt possible.«3%2

Die Kommentatoren sind sich uneins, wie viele Stufen phianomeno-
logischer Reduktion es de facto bei Husserl gibt: Brauner z. B. spricht
von deskriptiver, eidetischer (Zeitbegriff!), transzendentaler und ab-
soluter Reduktion, wobei letztere auf »einen absoluten sinngebenden
Grund« fiihren soll.”® (Die Begriffe wihlt er parallel zu den in Hus-
serls Denken auffindbaren Phasen.) Lauer hingegen macht sechs Stu-
fen aus (als »basic phenomenological techniques«) und betont, dass
Husserl sein Leben lang nach weiteren Formen gesucht hat, die seine
Schiiler dann irgendwann nicht mehr mitmachten: 1. die psychologi-
sche Reduktion, die hinter die Idealisierungen des Bewusstseins zu-
riickgehen soll (was auch wichtig im Kampf gegen den Psychologis-
mus gewesen sei), 2.die eidetische Reduktion als Riickbau von
ideellen Konstrukten (interessant: Der Riickbau einer sich dogmati-

o

48 Husserl, Ideen 1, S. 63.

9 a.a.0,S. 631

50 Lauer, The Triumph of Subjectivity, S. 52.

551 Husserl, Ideen 1, S. 65.

%2 Lauer, a.a.0., S. 47.

5% Brauner, Die Phianomenologie Edmund Husserls und ihre Bedeutung fiir soziolo-
gische Theorien, S. 31 und 29.

440

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

sierenden und universalisierenden Ontologie macht auch regionale
Ontologien moglich!%4), 3. Ideation oder Ideierung (auch eidetische
Variation zwecks »Wesensschau«), 4. Phinomenologische Reduktion
als »Reinigung« des Subjekts von phianomenalen Gewissheiten,
5. Ubergang vom reinen Subjekt zum transzendentalen Ego (denn
das solchermaflen von Ballast befreite Subjekt werde zur apriorischen
Quelle aller Objektivitit), und 6. schliefilich »final reduction: a pure
flow of consciousness. [...] The ultimate aim of all phenomenological
method is an intuition of essence.«>

Das ist auch der Grund, weshalb Fasching eine Parallele zum
Zen-Buddhismus zieht: Auch in Zazen-Meditationen (die das Sitzen
mit dem Gesicht zu einer leeren Wand praktizieren) gehe es um ein
graduelles Leerwerden (sunyata), bis hin zu einer Stufe, die mit
»Mushin« (»Nicht-Geist«) bezeichnet wird, »ein Zustand des Sei-
ner-nicht-bewusst-Seins bzw. Sich-nicht-Objektivierens«.5% (Es han-
delt sich in beiden Fillen um einen negativen, Ontifikationen ab-
bauenden Schritt, wobei hier wie dort dieses Negative produktiven
(d.h. freilegenden, positiven) Charakter hat. Die Gegenstandslosig-
keit als Selbstlosigkeit fiihre auf ein Geschehen des Anwesens von
Wirklichkeit: Fin sich aller Inhalte entkleidendes Bewusstsein befin-
det sich schlieB8lich im Fluss mit allem, nur dass es bei Husserl noch
originidre Wesens»schau« geben soll, wihrend die Zen-Meditation
den Geist auch von der Fixierung auf das Sehen weglenken muss.
Doch fiir Fasching gerit »das Sehenwollen der Phinomenologen im
letzten [...] an einen Punkt, der jenseits des Bereichs des Sehens liegt,
der nicht mehr als Gegenstand fassbar ist. Die Schau gerit an ihre
Grenze.«7

Das reine Erscheinen soll zum Erscheinen gebracht werden.
Husserls Grundanliegen ist die Rehabilitierung des seit Platon als
sekundir verachteten Phinomenalen, denn »das Erscheinen ist un-
hintergehbares Urgeschehen der Wirklichkeit«.>*® Das macht die Pha-
nomenologie als Wissenschaft von den Phidnomenen zur Grund-
wissenschaft.5

55+ Husserl, Ideen I, §9 (S. 23 ff): »Region und regionale Eidetik«, sowie auch §149
(S. 344 ff): (»Die vernunfttheoretischen Probleme der regionalen Ontologien«).

555 Lauer, The Triumph of Subjectivity, S. 50-62.

5% Fasching, a.a.O., S. 11.

57 ebd.

%8 Fasching, a.a.O., S. 22 ff.

5% Brauner, a.a.0., S. 27.

441

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Am Ende der Reduktionen steht das reine und transzendentale
Subjekt, ohne das keinerlei Sinngebung in der Lebenswelt moglich
wire, namlich die wie bei Descartes

»absolut apodiktische Evidenz >Ich bin< steht (mir) zu Gebote. [...] Also
mein gesamtes erfahrendes, denkendes, wertendes und sonstiges Aktleben
verbleibt mir, und es lauft ja auch weiter, nur dass das, was mir darin als >diec
Welt, als die fiir mich seiende und geltende vor Augen stand, zum bloflen
>Phinomen« geworden ist, und zwar hinsichtlich aller ihr zugehorigen Be-
stimmungen. «>%

Wihrend Husserl sich mit seiner Wissenschaft von den Phinomenen
als Empiriker sieht (ndmlich mit einer Erforschung des Bewusstseins
und seiner Korrelate) und dabei empirische gegen dogmatische Wis-
senschaften setzt — andererseits aber auch »Tatsachenwissenschaften
gegen »Wesenswissenschaften«! —, gibt es, wie man sah, aber auch
Ziige einer idealistischen Metaphysik,? und das wird beim Thema
Weltkonstitution noch deutlicher werden.

Seine Phanomenologie als Metaphysikkritik namlich schliefit,
darauf legt er Wert, »nur jede naive, mit widersinnigen Dingen ope-
rierende Metaphysik aus, nicht aber Metaphysik tiberhaupt.«6

3.3.1.3 Das intentionale Bewusstsein

Wie ist es moglich, dass die am Boden der Reduktionen als Residuum
verbleibende reine Subjektivitit Bedingung der Moglichkeit fiir jede
Objektivitit ist? Eine besondere es charakterisierende Eigenschaft des
subjektiven Bewusstseins tritt mit der reduktiven Analyse zutage: die
Grundstruktur der Intentionalitit.

Husserl iibernimmt den Begriff der Intentionalitit, der eigent-
lich bereits antike und scholastische Wurzeln hat,5¢* von seinem Wie-

560 Husserl, Krisisschrift, S. 85.

561 Husserl, Ideen I, §7 (S. 20f)

52 Brauner, a.a.0., S.29f. Hingegen trigt §55 in Husserl, Ideen I, (S. 120ff) die
Uberschrift »Alle Realitit nur seiend durch >Sinngebungc. Kein >subjektiver Idealis-
mus< (!)«.

563 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 160.

5+ Caston, Intentionality in Ancient Philosophy, in: Zalta (Hg.), Stanford Encyclope-
dia of Philosophy. (http://plato.stanford.edu/entries/intentionality-ancient/). Alloa,
Das durchscheinende Bild, S. 11 und 70 vermerkt, dass eine Relektiire von Aristote-
les” De anima, wie sie schon Brentano betrieb, aber auch der Husserl-Schiiler Heideg-
ger (der spiter Aristoteles zur Einfiihrung in die Husserl’sche Phinomenologie be-

442

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

ner Lehrer Brentano und baut ihn weiter aus, sodass er zu einem der
Grundbegriffe seiner Phdnomenologie wird. Brentano hatte als zen-
trale Eigenschaft des Mentalen eine »Beziehung auf einen Inhalt, die
Richtung auf ein Objekt« ausgemacht: »In der Vorstellung ist etwas
vorgestellt, in dem Urtheile ist etwas anerkannt oder verworfen, in
der Liebe geliebt, im Hasse gehasst, in dem Begehren begehrt,
usw.«% Es ist diese Gerichtetheit des Bewusstseins, die sich auf etwas
bezieht und fiir Inhalte des Mentalen sorgt.

Bereits in den »Logischen Untersuchungen« macht Husserl
deutlich, was alles zu solchem Bewusstsein gehort: Uber Descartes’
cogito hinausgehend (der hatte dazu »Einsehen, Wollen, Einbilden
und Wahrnehmen«®® gezihlt) nennt Husserl »Wahrnehmungen,
Phantasie- und Bildvorstellungen, die Akte des begrifflichen Den-
kens, die Vermutungen und Zweifel, die Freuden und Schmerzen,
die Hoffnungen und Befiirchtungen, die Wiinsche und Wollungen,
u. dgl., so wie sie in unserem Bewusstsein vonstattengehen, Erlebnis-
se oder Bewusstseinsinhalte« (LU I1/1 347).5¢

Alle intentionalen Erlebnisse zusammen machen das Bewusst-
sein aus, und dazu gehoren auch die objektiv schwer zu fassenden
Qualia, ganz subjektive Empfindungen wie z. B. der Geschmack eines
besonderen Rotweins. Weidtmann weist auf diese unhintergehbare
und von auflen nicht zu beschreibende Dimension von Subjektivitit
hin, die nur von innen erlebt werden kann. »Jede blof§ messende Be-
schreibung stellt deshalb eine Abstraktion dar, die den Gegenstand
nie in seiner Fiille zu fassen vermag. [...] Nun ist der intentionale
Gegenstand freilich immer einem Subjekt gegeben. Man konnte da-
raus folgern, auch der intentionale Gehalt des Bewusstseins sei >blof3
subjektiv«. Das freilich wiirde Husserls Anliegen geradezu auf den

nutzte), Aristoteles als Phdanomenologen avant la lettre ausweisen kann, da dieser
nicht nur die Grundstruktur der Intentionalitit, Bewusstsein von etwas zu sein, be-
reits formuliert, sondern auch gaivopeva in seiner Platon-Kritik nicht als sekundar,
sondern als Grundlage aller Forschung sieht und Lebensweltorientierung anmahnt.
Doch diese Verwandtschaft war Husserl nicht bewusst, er hatte eher einen »persén-
lichen Hang zu Platon, dessen Gedanken einer Einsicht in die Idee er als Vorbild seiner
eidetischen Wesensschau ansah«. (ebd., S. 69)

55 Brentano, Psychologie vom empirischen Standpunkt, S. 124.

566 Descartes, Die Prinzipien der Philosophie, S. 8.

57 In LU 1I/1 §86 erdrtert Husserl drei Begriffe von Bewusstsein, reflektiert ihren
Zusammenhang und kritisiert den Riickgang Brentanos auf auf die scholastische Vor-
stellung von »mentaler Inexistenz« bei psychischen Akten oder intentionalen Erleb-
nissen.

443

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Kopf stellen.«*®® Denn es geht um die Erforschung des Bewusstseins
und seiner Korrelate.

Intentionalitit als Grundstruktur des Bewusstseins bedeutet al-
so, »Bewusstsein von etwas zu sein«, im expliziten cogito gilt zum
Beispiel:

»Wahrnehmen ist Wahrnehmen von etwas, etwa einem Dinge; ein Urteilen
ist Urteilen von einem Sachverhalt; ein Werten von einem Wertverhalt;
Wiinschen auf einen Wunschverhalt, usw. Handeln geht auf Handlung,
Tun auf Tat, ein Lieben auf Geliebtes, sich Freuen auf Erfreuliches usw. In
jedem aktuellen cogito richtet sich ein von dem reinen Ich ausstrahlender
>Blick« auf den Gegenstand des jeweiligen Bewusstseinskorrelats, auf das
Ding, den Sachverhalt usw. und vollzieht das sehr verschiedenartige Be-
wusstsein von ihm.«%%

Husserl unterscheidet also zwischen intentionalem Akt (und nennt
diesen in Bezug auf das cogito »Noesis«) und dem im Akt gewussten
cogitatum, das er »Noema« nennt.

Die intentionalen Akte stehen aber nicht isoliert fiir sich: Der
»Strom« des Bewusstseins verweist auf die grundlegende Zeitstruk-
tur des inneren Erlebens, sodass auch auf vergangene Eindriicke zu-
riickgegangen werden kann.57

Diese Fihigkeit, Erlebtes aus der Erinnerung zuriickzurufen und
mit den aktuellen Wahrnehmungs- oder auch Vorstellungsakten zu
korrelieren, nennt Husserl Retention:

Vergangene intentionale Akte, also Vorstellungen, Wiinsche
etc., besonders kiirzliche, kénnen zuriick und im Bewusstsein verfiig-
bar gehalten werden, sind also im Bewusstsein koprasent und haben
die jeweiligen intentionalen Inhalte zum Gegenstand, wenn auch
nicht mehr so unmittelbar. Husserl spricht hier von »Abschattungen«
fritherer intentionaler Akte, denn eine Reihe von Retentionen trigt
»sozusagen in Form einer Abschattungsreihe das Erbe der Vergan-
genheit in sich«.”! Diese Fihigkeit der Apprasentation erlaubt es
uns z.B., iiber momentane Horwahrnehmungen einzelner Tone hi-
naus eine Melodie zu erkennen oder wiederzuerkennen. Aufgrund
von sedimentierten Erfahrungen stellt das intentionale Bewusstsein

58 Weidtmann, Phinomenales Bewusstsein und Intentionalitdt, in: Frank /Weidt-
mann (Hg.) Husserl und die Philosophie des Geistes, S. 109.

569 Husserl, Ideen 1, S. 188.

570 Husserl, Zur Phianomenologie des inneren Zeitbewusstseins, S. 8.

571 Husserl, Zur Phianomenologie des inneren Zeitbewusstseins, S. 32.

444

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

aber auch einen Horizont fiir weitere zukiinftige Aktintentionalitdt
bereit: Es gibt nicht nur die Aktualitdt, sondern auch die Potentialitit
des intentionalen Lebens, was Husserl als »weitere(n) Grundzug der
Intentionalitit« hervorhebt:

»zu jeder dufleren Wahrnehmung gehort die Verweisung von den eigent-
lich wahrgenommenen Seiten des Wahrnehmungsgegenstandes auf die
mitgemeinten, noch nicht wahrgenommenen, sondern nur erwartungs-
maflig und zunichst in unanschaulicher Leere antizipierten Seiten — als die
nunmehr wahrnehmungsmiflig kommenden, eine stetige Protention, die
mit jeder Wahrnehmungsphase neuen Sinn hat.«%”

Diese Fahigkeit der Protention erlaubt uns, z.B. unter Kenntnis der
typischen Kompositionstechniken Mozarts, auf der Basis friiherer Er-
fahrungen das Ende einer Melodie zu antizipieren und zu erwarten.
Und gleiches gilt natiirlich fiir in die Zukunft gerichtete Wiinsche,
»Wollungen«, Hoffnungen, Schmerzempfindungserwartungen (wie
bei der Abfolge der Symptome eines jahrlich wiederkehrenden grip-
palen Infekts). Denn Husserl wollte ja das intentionale Bewusstsein
nicht wie Descartes einseitig kognitiv auslegen, sondern wirklich auf
dem Boden der innerlich erlebten Subjektivitit landen.

Dabei sind unsere Bewusstseinserlebnisse zeitlich geordnet:
Wenn ich z. B. einen Unfall zwischen einem Auto und einem Radfah-
rer beobachte, findet eine ganze Sukzession von intentionalen Erleb-
nissen statt:

»Ich urteile, dass der PKW-Fahrer den Radfahrer mit seinem Auto anfuhr,
ich zweifle, ob der PKW-Fahrer das Halteschild bemerkt hat, ich hoffe, der
Radfahrer moge nicht schwer verletzt sein. Ich erwarte, dass die herbeiei-
lende Ambulanz dem Radfahrer helfen kann, usw. Mein Sehen und Horen,
d.h. meine Wahrnehmungen, meine Urteile, meine Wiinsche und Erwar-
tungen etc., aber auch die sinnlichen Empfindungen wie Farbempfindungen
und Gerduschempfindungen sind Erlebnisse meines Bewusstseins. Werde
ich vor Gericht als Zeuge gehort, so wiedererinnere ich das Sehen, Horen,
Urteilen, Wiinschen, Erwarten, also die Erlebnisse, die mit der Beobachtung
des Unfalls zusammenhingen [...].«7?

572 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 46. Ein gutes Beispiel fiir Protention ver-
anschaulicht Magrittes Bild »Hellsehen«, bei dem der im Bild befindliche Maler ein Ei
ansicht und — im Sinne von Blochs Asthetik des Vorscheins einen Raubvogel auf die
Leinwand malt.

573 Siiflbauer, Intentionalitit, Sachverhalt, Noema, S. 63.

445

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Es ist dieser Begriff von »Erlebnis«, der Husserl schon in »Logische
Untersuchungen« beschiftigt und der verdeutlicht, dass hier keine
substanzontologische Auffassung von Bewusstsein vorliegt. Wir be-
finden uns vielmehr in einem Erlebnisstrom,?* dessen intentionale
Strukturen auf die Welt gerichtet sind, um »stromende Wahrneh-
mungsgegenwart«.”® Gleichzeitig aber steht das Ich in sich, es ent-
wickelt Habitualitdten zu bleibenden Typen der Dingerfahrung:

»Triger von Habitualitdten kann es aber nur sein, weil es durch seine man-
nigfachen Noesen hindurch als identisches verharrt, genauer: weil es als
jeweilige Funktionsgegenwart der Noesen zugleich auch stehende und be-
harrende Funktionsgegenwart ist, weil es, anders gesagt, sich nicht in den
einzelnen Noesen verliert, sondern >Verharren in Selbsterhaltung« oder
>Selbstaufbewahrung« unter >Fortpflanzung des Selbsterwerbes im Selbst«
ist, oder weil es, noch einmal anders gesagt, als stehend-stromendes »>in sich
und mit sich in innerer Kontinuitit« ist.«*7¢

Dieses scheinbare Paradox erklart Held damit, dass jedem Vorkomm-
nis im intentionalen Wahrnehmungsleben eine Zeitstelle in Vergan-
genheit, Gegenwart oder Zukunft zugewiesen wird, das bei seinem
Durchgang durch das »Jetzt als stehende und bleibende Form aktuel-
ler Anwesenheit« den Stempel der einen Gegenwart aufgeprigt be-
kommt und nur so zum verflossenen Jetzt, zum gegenwirtig Gewe-
senen des Bewusstseins werden kann.”

Diese lebendige Urgegenwart ist die Seinsweise des transzen-
dentalen Ich, das eine Selbstzeitigung durch noetische Akte erlebt
und sich dabei gleichzeitig auch als leibliches Ich erfihrt.>® Das fiihrt
zur Urkonstitution von Identitit und Individualitat.

Es geht dabei auch um »die noetischen Mannigfaltigkeiten des
Bewusstseins und deren synthetische Einheit«: Zwar vollziehe sich
»in noematischer Hinsicht Auslegung, Verdeutlichung und evtl. Kla-
rung des bewusstseinsmiflig Vermeinten, des gegenstiandlichen Sin-
nes«. Doch sei intentionale Analyse »geleitet von der Grunderkennt-
nis, dass jedes cogito als Bewusstsein zwar im weitesten Sinne

574 Brauner, a.a.O., S. 32.

75 Held, Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des transzendentalen
Ich bei Edmund Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproblematik, S. 17.

76 Held, Lebendige Gegenwart, S. 88 konnte Manuskripte des Husserl-Archivs Ksln
einsehen und bezieht sich hier auf Ms A V5, S. 11 (1933) und auf Ms C16 VI, S. 6
(ebenfalls 1933).

77 Held, Lebendige Gegenwart, S. 311.

578 Held, a.a. 0., S. VII f und X.

446

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

Meinung seines Gemeinten ist, aber dass dieses Gemeinte in jedem
Moment mehr ist [...] als was im jeweiligen Moment als explizit Ge-
meintes vorliegt.«*” Denn kein Bewusstsein ohne Bewusstes: Die
bewusstseinsimmanenten Inhalte gehoren als andere Seite der Akt-
intentionalitit mit hinzu, denn wir haben immer etwas »im Sinn, 5%
wir »zielen« immer auf etwas »ab«.5! Das Woraufhin der bewusst-
seinsmifigen Gerichtetheit konstituiert also zugleich auch die
Noemata.

Und auch hier ereignet sich Horizonthaftes: Zum Beispiel sind
die je wechselnden Perspektiven fiir Seherfahrungen zu erforschen,
und »das blof8 unanschaulich Mitgemeinte (wie die Riickseite)« kann
sich erhellen »durch Vergegenwirtigung der potentiellen Wahrneh-
mungen, die das Unsichtliche sichtlich machen wiirden«.*®> Also be-
steht auch fiir die Noemata ein offener Erwartungshorizont, der dem
Horizont des Noetischen entspricht, auch wenn die Phanomenologie
alles Gegenstindliche ausschliefllich in diesem Bereich als Bewusst-
seinskorrelat erforscht.

Es ergibt sich also auch eine Ontologie der Bezugsgegenstinde.
Doch ist die Beziehung auf Gegenstindliches keineswegs als Relation
zu denken. Es ist fiir SiifSbauer wichtig festzuhalten, dass es sich bei
der Intentionalitit um ein einstelliges Attribut gewisser Erlebnisse
handelt. So habe Husserl schon in den Cartesianischen Meditationen
festgehalten:

»Intentionalitdt als Grundeigenheit meines psychischen Lebens
bezeichnet eine reale, mir als Menschen wie jedem Menschen hin-
sichtlich seiner rein psychischen Innerlichkeit zugehorige Eigen-
heit [...].«5%

Keinesfalls darf man sich eine zweistellige Relation zwischen dem
Bewusstsein und seinen externen Korrelaten vorstellen, die moglichst
noch als innere Bilder bzw. Abbilder von aufSen nach innen projiziert
werden: »Die rohe Sprechweise von inneren Bildern« sei, wie bereits
zitiert, »iiberhaupt zu vermeiden« (LU I1/1).

Alloa sieht darin »ikonoklastische Anwandlungen [...] als Aus-

579 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 49.

580 Husserl, Ideen I, S. 185.

581 In den Logischen Untersuchungen 11/1, S. 378 verwendet Husserl den bildhaften
Vergleich des »Abzielens, des Zielens auf etwas fiir die Aktintentionalitit.

%2 a.a.0., S.50.

33 Siiflbauer, a.a. 0., S. 371 zitiert Husserl, CM S. 84.

447

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

druck einer grundlegenden Skepsis gegeniiber allen dualen Mentalis-
men«, denn es werde nun deutlich, »dass sich der Husserl’sche Er-
scheinungsbegriff mit demjenigen einer Zweiweltenlehre [...] nicht
vereinbaren lasst«. Uberhaupt sei auffillig, »wie Husserl die origina-
re Anschauung von jeglicher Form von symbolischer [...] Auffassung
scharf abtrennt, in der er immer noch Relikte eines solchen Zwei-
welten-Reprisentationalismus vermutet:

»Die Polemik gegen den Bildbegriff taucht nahezu exakt an all jenen Stellen
auf, an denen Bilder mit Représentanten oder Zeichen gleichgesetzt werden.
Als das Paradigma originirer und leibhaftiger Anschauung — so lautet die
lapidare Empfehlung — diirfe der Wahrnehmung kein >Zeichen — oder Bild-
bewusstsein< unterschoben werden.«%

Es muss um Unvermittelheit und Unmittelbarkeit der inneren Erleb-
nisse gehen. Das Ich ist also ein lebendiges Gegenwirtigungszen-
trum, fiir Fasching »die Rettung des Subjektiven vor dessen Margi-
nalisierung in einer objektivierten Welt«.5%

Man kann nun sehen, wieso ein subjektives Bewusstsein durch
die Grundstruktur des intentionalen Gerichtetseins nicht nur als Ort,
sondern auch als Quelle alles Objektiven aufgefasst werden kann: Das
Objektive ist dem Subjektiven immanent. Damit erweist sich, dass
Husserl mit seiner Konzeption des intentionalen Bewusstseins noch
hinter den cartesischen Dualismus zuriickgeht, der von Kant spiter
als Gegensatz von Subjektivem und Objektivem gedeutet wurde. Fa-
sching geht sogar so weit, dieses »Einander-nicht-dufSerlich-Sein von
Bewusstsein und Wirklichkeit« mit den »in vielen mystischen Tradi-
tionen berichteten Erfahrungen der Nichtdualitit von Subjekt und
Objekt« zu parallelisieren.8

3.3.1.4 Erfahrung und Weltkonstitution

Mit den noetischen Akten und den entsprechenden Noemata sind wir
immer noch im Bereich des Bewusstseins. Wie aber soll eine Ontolo-
gie der Lebenswelt tiber Erforschung der Bewusstseinskorrelate mog-
lich sein, ohne dass wir eine Art Reprisentation der Objektwelt im
Bewusstsein annehmen? Wie kann subjektive Erfahrung zu einer ob-

3%+ Alloa, a.a.O., S. 181. Den Begriff »Ikonoklasmus« in Bezug auf Husserl verwendet
auch Diarmann, Tod und Bild, S. 207.

3% Fasching, a.a.O., S. 24f.

%6 a.a.0., S. 11.

448

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

jektiven Welt fiithren, die wir mit anderen Menschen teilen? Husserls
transzendentale Egologie sieht ja zunichst nur das monadische Ich
fiir sich. Kann man aus diesem Solipsismus tiberhaupt entkommen?
Wie kann man aus der Genesis der noetischen Prozesse heraus iiber-
haupt Geltung fiir irgendetwas beanspruchen, das iiber meinen klei-
nen Kreis von Subjektivitidt hinausgeht und nicht als fiktiv gelten
muss? Husserl selbst fragt: »Aber wie kann dieses ganze, in der
Immanenz des Bewusstseinslebens verlaufende Spiel objektive Be-
deutung gewinnen? Wie kann die Evidenz [...] mehr beanspruchen
als ein Bewusstseinscharakter in mir zu sein?«%

Zunichst muss man sehen, dass Husserl die Intentionalitit als
»Bewusstsein von etwas« ausdriicklich von der Beziehung auf Gegen-
stindliches unterscheidet.>® Er hatte bereits in den Logischen Unter-
suchungen festgehalten, dass die Wahrnehmung gegeniiber der Ima-
gination dadurch charakterisiert ist, »dass in ihr der Gegenstand
>selbstc und nicht blof8 >im Bilde< erscheint. [...] Die Imagination er-
fillt sich durch die eigenartige Synthesis der Bilddhnlichkeit, die
Wahrnehmung durch die Synthesis der sachlichen Identitdt, die
Sache bestitigt sich durch sich sselbst, indem sie sich von verschiede-
nen Seiten zeigt und dabei immerfort die eine und selbe ist.« (LU II/

2,56) Doch

»der Gegenstand ist nicht wirklich gegeben, er ist namlich nicht voll und
ganz als derjenige gegeben, welcher er selber ist. Er erscheint nur >von der
Vorderseites, nur >perspektivisch verkiirzt und abgeschattetc u. dgl. [...]
Wire die Wahrnehmung iiberall, was sie pritendiert, wirkliche und echte
Selbstdarstellung des Gegenstandes, so gibe es, da ihr eigentiimliches We-
sen sich in diesem Selbstdarstellen erschipft, fiir jeden Gegenstand nur eine
einzige Wahrnehmung.« (LU 11/2, 56f)

Da es viele inhaltlich verschiedene Einzelwahrnehmungen eines und
desselben Gegenstandes gibt, muss man als Leistung des erkennen-
den Bewusstseins ein genetisch-synthetisches Titigsein hervorheben,
das die Gegenstinde als solche erst konstituiert.>

Fiir viele Interpreten hat sich Husserl damit auf den Weg in den
Idealismus gemacht. Doch gegen Kants Lehre vom stets unerreich-
baren und unerkennbaren »Ding an sich« formuliert Husserl:

57 Husserl, Cartesianische Meditationen, S 85.
588 Husserl, Ideen 1, S. 268.
39 Siiflbauer, Intentionalitit, Sachverhalt, Noema, S. 373.

449

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

»Es ist also ein prinzipieller Irrtum zu meinen, es komme die Wahrneh-
mung (und in ihrer Weise jede andersartige Dinganschauung) an das Ding
selbst nicht heran. Dieses sei an sich und in seinem Ansich-Sein uns nicht
gegeben. [...] Diese Ansicht ist aber widersinnig [...].«*®

Auch wenn das »Sich-Geben in Abschattungen« (man mag hier an
Platons Schattenbilder in der Hohle denken) zum Sein des Raumdin-
ges gehort, so gibt es (anders als bei Platon) »keine wahre Welt hinter
der phdnomenalen«.>!

Auch SiiBbauer mochte eine realistische Deutung versuchen.
Fiir ihn hat sich mit der Konstitutionslehre, die Husserl ja spitestens
seit den Ideen I verfolgt, eigentlich dessen Rede von Intentionalitit
»nur als bildliche Umschreibung in Analogie«, »nur als eine fagon de
parler« erwiesen. Denn es sind eher die deskriptiven und genetisch-
synthetischen Leistungen des Bewusstseins, durch die sich die Selbst-
gebung der Gegenstinde als solche fiir uns vollzieht. Siifbauer betont
zudem, dass Wahrnehmungserfahrungen, und damit auch jedes Ge-
genstandsbewusstsein — was bei Kant eher marginalisiert wird — nur
durch unsere psychophysischen Empfindungen zustande kommen,
die an einen leiblichen Organismus gebunden und ihrerseits ver-
ursacht sind.>?

Mit »Leib« ist im Gegensatz zum »Korper« immer der beseelte
Leib gemeint; er ist von innen erlebbar, aber als Teil der Objektwelt
auch »von auflen« erfahrbar (zum Beispiel bei Selbstberiihrungen)
und in die Kausalkrifte der &ufSeren Natur eingestellt. Er ist sich also
als Subjekt (fiir die Welt) und als Objekt (in der Welt) erfahrbar. In
dieser Doppelfunktionalitidt muss der Leib gleichsam als »Umschlags-
telle zwischen Innen und AufSen, bzw. zwischen Subjekt und Welt«
eine Mittlerposition einnehmen.*? Dabei sind die leiblich gebunde-
nen Wahrnehmungsempfindungen aber nicht rezeptiv, spitestens
seit den Ideen II befasst sich Husserl mit Kindsthesen:

»Nunmehr resultieren die Sinneseindriicke aus einem Sichbewegen des
Korpers, der Arme, des Kopfes, der Augen. Da ich im Verlauf einer bewuss-
ten Wahrnehmung diese ganz zielgerichtet bewege, um meine Eindriicke zu

59 Husserl, Ideen 1, S. 89.

1 Fasching, a.a.O., S. 44.

592 Siilbauer, a.a.0., S. 373.

5% Breyer, Intersubjektive Erfiillungen. Zur Funktion der Aufmerksamkeit in der
transzendentalen Genesis der Fremderfahrung, in: Rémer (Hg.), Subjektivitit und
Intersubjektivitit in der Phanomenologie, S. 151-162, hier S. 156.

450

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

erginzen oder zu vervollstindigen, sind sie immer mit dem Bewusstsein des
Sichbewegens verkniipft. [...] Visuelle, akustische, taktile Sinnesfelder ver-
dndern sich jeweils mit der Verinderung des kinésthetischen Organs.«***

Wahrnehmungserfahrungen geschehen also in Sukzession, und sie
sind gebunden an leibliche Erfahrungen des Sehens, Horens, Tastens
(»Be-greifens«) usw.

Objektwahrnehmung ist fiir Husserl zuniichst ein sinnlicher Akt
und »Urmodus der Anschauung« (auch er privilegiert ganz abendlan-
disch das Sehen; doch Prechtl hilt »Anschauung« auch fiir einen
Analogiebegriff>). Thr Gegenstand ist als er selbst und gegenwirtig
vorstellig.?® In der Wahrnehmung steht der Gegenstand »als leibhaf-
ter da, er steht, genauer gesprochen, als aktuell gegenwirtiger, als
selbstgebender im aktuellen Jetzt da«.>” Und auch wenn er sich kon-
kret nur in »Abschattungen« gibt, synthetisiert das erkennende Be-
wusstsein die sukzessiven Wahrnehmungserfahrungen (sie sind in
der Selbstgebung des Gegenstandes ja implizit mit enthalten) und
konstituiert so die Identitit der jeweiligen Gegenstinde. Es handelt
sich also um Ver-gegenstindlichung, um eine »Objektivierung« der
Erkenntnisobjekte unserer Wahrnehmungserfahrungen.

Neben der Erfahrung der Objektwelt gehort fiir Husserl auch
das Urteilen als pridikativ-synthetische Leistung mit zur Erkenntnis
hinzu, wobei ja bereits das Identititsurteil ein Urteil ist. Doch geht es
dariiber hinaus auch um Pridikationen, mit denen Erkenntnisobjekte
zueinander in Beziehung zu setzen sind, wenn Sachverhalte erfasst
werden sollen. Die »gegenstindliche Evidenz« ist dabei Vorbedin-
gung »moglichen evidenten Urteilens«.>%

Dabei identifiziert Husserl »Evidenz« mit Selbstgegebenheit:

»Sollen die Urteile evidente Urteile sein, so geniigt es nicht, dass irgendwie
irgendwelche Gegenstidnde vorgegeben sind, und dass sich das Urteilen auf
sie richtet, dabei blof} den Regeln und Prinzipien geniigend, die in Hinsicht

594 Prechtl, Edmund Husserl, S. 89f.

5% Prechtl, Edmund Husserl, S.66: »An Husserls Verwendung der Begriffe >An-
schauung« und >Intuition< wird ersichtlich, dass er beide nicht auf den Bereich der
sinnlichen Anschauung [...] begrenzt versteht, sondern jede Bewusstseinsart meint,
die [...] die ihr entsprechenden Gegenstinde im Modus des >Selbst-da< zur Gegeben-
heit bringt.«

5% Husserl, Krisisschrift, S. 107, sowie Husserl, Phantasie, Bildbewusstsein, Erinne-
rung, S. 86.

%7 Husserl, Ding und Raum, Hua XVI, S. 14.

% Husserl, Erfahrung und Urteil, S. 11.

451

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

auf seine Form durch die Logik vorgezeichnet sind. Vielmehr stellt das Ge-
lingen der Erkenntnisleistung auch seine Anforderungen an die Weise der
Vorgegebenheit der Gegenstinde selbst in inhaltlicher Beziehung. Sie miis-
sen ihrerseits so vorgegeben sein, dass ihre Gegebenheit von sich aus Er-
kenntnis, und das heifSit evidentes Urteilen, moglich macht. Sie miissen
selbst evident, als sie selbst gegeben sein.«*”

Damit haben die Urteile Geltung. So werden nicht nur genetisch-
synthetisch einzelne Erkenntnisobjekte, sondern auf der zweiten Stu-
fe auch Sachverhalte konstituiert (die Gegenstinde sind dabei nur
»Urteilssubstrate«,® wie die Urteile beim logischen Schlieflen).
Wenn nach Wittgenstein die Welt alles das ist, »was der Fall ist« (der
beriihmte erste Satz des Tractatus, TLP 1), handelt es sich damit um
Weltkonstitution.

Doch zur Welt gehoren auch andere Subjekte, die ebenfalls iiber
einen Eigenleib verfiigen, und es muss nun auch um Intersubjektivi-
tit gehen, denn erst die intersubjektive Kommunikation ist wirklich
sinnstiftend fiir die Welt.®! Die Beschrinkung auf die begrenzten
Perspektiven eines einzelnen Subjekts kann weder fiir die Objekt-
wahrnehmung noch die der Wirklichkeit insgesamt hinreichen.

Nun gehort zur Objektwahrnehmung auch die Wahrnehmung
fremder Korper, denen wir aufgrund der Ahnlichkeit in Bewegung
und Verhalten ein Leibbewusstsein apprisentieren, d. h. »ich verstehe
seine Bewegung als seine Kinasthesen, ich iibertrage mein kinisthe-
tisches Bewusstsein auf einen anderen Kérper. Damit unterschiebe
ich diesem ein eigenstindiges transzendentales Ego. [...] So ist mir
mit jedem anderen Korper ein anders Ich mitgegenwirtig.«%? (Ein-
fithlung kann zu Verstehensprozessen fiihren, doch eine Schaufens-
terpuppe ohne Kindsthesen wird schnell als andersartig erfasst.) Die-
ses aufgefundene Alter Ego ist ebenfalls weltkonstituierend und hat
eigene Perspektiven auf die Gegenstinde der Wahrnehmung und die
Welt als Ganzes. Wallner macht nun ein »Intersubjektivitatsparadox«
aus, denn der Andere ist sowohl konstituiertes Objekt in der Welt
(von mir aus gesehen) als auch konstituierendes Subjekt fiir die Welt
(aus seiner Binnenperspektive). Ich bin also zugleich empirisches

59 a.a.0.,, S.12.

600 ebdA

1 Pugliese, Lebenswelt als theoretisches und praktisches Korrelat, in: Romer (Hg.),
a.a.0., S. 109-122, hier S. 112.

602 Prechtl, a.a.0., S. 101.

452

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

Subjekt (fiir den anderen) und transzendentales Subjekt (fiir mich
selbst). Erscheint der Andere aber als von mir konstituiertes Objekt
in der Welt, damit als innerweltlicher Gegenstand, wie kann er dann
ein Alter ego sein? Der prinzipielle egologische Ansatz Husserls, so
die Kritik, sei nicht in der Lage, »die prinzipielle Selbstindigkeit des
Anderen qua Alter ego, qua fremder Subjektivitit, zu fassen«.®®
Doch Zahavi hilt dagegen, dass an der Konstitution wahrer Objekti-
vitdt bzw. Transzendenz notwendig immer mehrere transzendentale
Ich beteiligt sein miissen. D.h., dass ich Objektivitdt und Transzen-
denz im strengen Sinn nur dann erfahren kann, wenn ich ein seiner-
seits erfahrendes alter ego erfahre. Denn allein dann, wenn ich die
Welt als eine auch von anderen Subjekten wahrnehmbare erfahre,
ist sie mir als objektive — d.h. nicht auf meine Akte reduzierbare —
gegeben. 504

»Fiir die Objektivitdt der Welt bedeutet das eine Vielzahl von Weltperspek-
tiven, die sich zu einer Einheit zusammenschliefen. Die Einheitsbildung
vollzieht sich in einem Prozess synthetischer Identifizierung der verschie-
denen gegenstindlichen Sinneinheiten. Erst durch die synthetische Diffe-
renzierung wird die intersubjektiv begriindete Objektivitit der Welt er-
reicht.«%

Der Andere ist also sowohl konstituiert als auch konstituierend.®®
Die wechselseitige Konstitution von Ich und Du muss aber anders
als bei Buber begriindet werden. (Dessen Griindung in einem dialogi-
schen »Zwischen«, dem Reich der Begegnung, kime wohl fiir Husserl
mit seinem strengen fundierungslogischen Anspruch einer petitio
principii gleich, denn dieses Zwischen wird und soll sich ja erst er-
weisen. )

Husserls Losung ist die Annahme eines »Ur-Ich,% in dessen
Horizont die Mitsubjekte als ebenfalls mit-konstutierende mit-

63 Wallner, Husserls »Paradoxie der Intersubjektivitit«, in: Rémer (Hg.), a.a.O.,
S. 95-108, hier S. 99.

64 Zahavi, Husserl und die transzendentale Intersubjektivitit. Eine Antwort auf die
sprachpragmatische Kritik, S. 27 .

605 Prechtl, a.a.O., S. 102. Daher beschiftigt Husserl sich auch intensiv mit den The-
men Motivation (u.a. im 2. Kapitel von Die Konstitution der geistigen Welt, S. 42—
111) und Einfiihlung (und hatte sogar seine Doktorandin Edith Stein auf dieses letz-
tere Thema angesetzt).

06 Husserl, Zur Phianomenologie der Intersubjektivitdt, I, S. 369£.

87 Vgl. Wallner, a.a.O., S. 102 sowie Theunissen, Der Andere, S. 273.

8 Husserl, Krisisschrift §56: »Ich als Ur-Ich konstituiere meinen Horizont der trans-

453

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

gedacht sind, doch dem hat Waldenfels entgegengehalten, so werde
die Welt, dadurch dass Husserl alles Fremde aus dem Ich hervortreten
ldsst, zu einer Welt, in der alles nur noch fiir es ist.*” Diesem Appro-
priationsvorwurf hilt Wallner entgegen, dass es sich nicht um einen
ontologischen, sondern methodischen Primat dieses Ur-Ich handele;
und gerade mit der nicht-urspriinglichen Gegebenheitsweise des An-
deren erkenne man die genuine Fremdheit des Anderen durchaus an.
SchliefSlich habe Husserl selbst iiberlegt, dass das Eigenwesentliche
des Anderen bloff Moment meines Eigenwesens wiire, wenn es in
direkter Weise zuginglich wire.610

»Der von Husserl entdeckte methodische Primat des Ur-Ich unterminiert
also nicht die Selbstindigkeit und Fremdheit des alter ego, da jener nur
besagt, dass ich es bin, der die Selbstindigkeit und die Fremdheit des ande-

ren erfasst.«!!

Die Tatsache, dass ich den Anderen (als konstituierend) konstituiere,
widerspricht also nicht der Fremdheit und Selbstiandigkeit des Ande-
ren, doch eine Spannung bleibt, da Husserl »den Anderen einerseits
als selbstindig und andererseits als Korrelatphdnomen der ersten
transzendentalen Subjektivitit« fasst.? Insofern ist fiir Wallner die
scheinbar widerspriichliche Doppelbestimmung des fremden Ande-
ren als konstituiert und konstituierend »notwendig fiir eine nicht-
solipsistisch verstandene Phdnomenologie«.

Uber die Anerkennung des Anderen als Anderen hinaus aber
braucht es, so Breyer, Aufmerksamkeit, auch eine »Sprache der Auf-
merksamkeit, die keine kategoriale Sprache ist, sondern eine sinn-
liche, wahrnehmende«. Denn wenn die anschauliche Komponente
fehle, wenn man ein Gegeniiber nur aufgrund kategorialer Festlegun-
gen anerkenne, sei Anerkennung nicht mehr als »Achtung ohne Auf-
merksamkeit«.61

zendentalen Anderen als die Mitsubjekte der die Welt konstituierenden transzenden-
talen Intersubjektivitit.«

9 Waldenfels, Das Zwischenreich des Dialogs, S. S. 111 und 83.

610 Wallner, a.a.O., S. 104 und Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 139.

611 Wallner, a.a.O., S. 104.

¢12 a.a.0., S. 105

%13 a.a.0.,, S. 106.

614 Breyer, Intersubjektive Erfiillungen. Zur Funktion der Aufmerksamkeit in der
transzendentalen Genesis der Fremderfahrung, in: Romer (Hg.), a.a.O., S. 161 und
Waldenfels, Wahrnehmung und Aufmerksambkeit beim frithen Husserl, in: Philoso-
phische Rundschau 52 (2005), S. 302-310, hier S. 309.

454

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

»Das alte Motiv der Anerkennung kommt der Aufmerksamkeit nahe, aber
ohne die Uberraschungen der Aufmerksamkeit, die das jeweilige Selbst-
und Fremdbild erschiittern, lauft die Anerkennung auf eine blofle Wieder-
erkennung hinaus.«°'?

Breyer fordert daher mit Waldenfels ein »Ethos der Attentivitite, ein
»Ethos des Zusehens, des Zuhorens und des Lesens« mit einer vor-
pridikativen, pridiskursiven und prinormativen Dimension des
Sich-aufeinander-Einlassens.®'¢ Und hier kann sich auch eine Sozial-
ontologie anschliefSen.¢V”

Die gemeinsam von den Mit-Subjekten konstituierte Intersub-
jektivitiat wird nie in Zweifel gezogen, in der Tat ist ja — gegen den
Solipsismusvorwurf — auch die von ihr konstituierte Lebenswelt als
Ganze von Anfang an da und bleibt da, sie muss nur — da Sinnhaftig-
keit nicht verstanden wiirde, wenn man sie einfach voraussetzte — aus
methodischen Griinden »eingeklammert«, d.h. auler Kraft gesetzt
werden,®® damit ein Riickgang in den fundierenden Grund méglich
wird. Die scheinbare Paradoxie einer immer schon vorhandenen Le-
benswelt als Vorbedingung und Horizont fiir die sich in ihr entfalten-
den Subjekte, die diese aber immer erst gemeinsam konstituieren,
entscharft Pugliese mit der Unterscheidung zwischen einer empiri-
schen und transzendentalen Betrachtungsweise:

»Empirisch gesehen besteht die Welt ndmlich vor der jeweiligen histori-
schen und kulturellen Begegnung der Subjekte und stellt dadurch den vor-
handenen Raum ihres Austausches dar. Die transzendentale Perspektive
deckt hingegen die notwendigen Sinngebungen auf, die von den Subjekten
ausgehen und die Gegebenheit der Lebenswelt allererst hervorbringen. «%1

615 Waldenfels, ebd.

616 Breyer, a.a.0., S. 161.

617 In §51 von Die Konstitution der geistigen Welt denkt Husserl iiber »Die Person im
Personenverband« nach. Es ist vielleicht weniger bekannt, dass Husserl eine Sozialon-
tologie entwickelt hat, die idealiter in der Idee der »Liebesgemeinschaft« kulminiert.
Uber sein Konzept der Einfiihlung und »Sozialititen der Gleich- und Unterordnung«
hinaus hat er auch eine Staatsphilosophie entwickelt, in der dem Staat die Aufgabe
zukommt, Garant dieser allgemeinen Entwicklungsbewegung zu sein, indem er Kon-
flikte schlichtet und Rechtssicherheit garantiert. Vgl. dazu Schuhmann, Husserls
Staatsphilosophie, Teil 1 und II.

618 ebd.

619 Pugliese, Lebenswelt als theoretisches und praktisches Korrelat, in: Romer (Hg.),
a.a.0., S. 112.

455

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Es verbleibt die Aufgabe der Hermeneutik, und daher muss man mit
Stenger — aus der Sicht der interkulturellen Philosophie — nun doch
einen ernsthaften Einwand festhalten:

Auch wenn der Andere in Analogie zu meinen eigenen origina-
ren Leiberfahrungen als alter ego erfasst wird, kann er doch, zumin-
dest ohne intensiven intersubjektiven Austausch, in seiner spezi-
fischen Eigenart nicht erfasst werden, denn »was ich erfasse ist das
Andere, ein Allgemeines von Andersheit. [...] Was sich zeigt, ist eben
blof3 ein Ausdrucke, hinter dem sich »ein véllig anderes Kultur- und
Weltverstindnis verbergen konnte«. Stenger fiihrt als Beispiele die
vollig andere Bedeutung des Léchelns in Japan an, sowie die kultur-
spezifisch andere Bedeutung von »Natur«. Husserl identifiziere »Na-
tur« und »Naturbezug« mit »Objekt« und »Objektbezug«.®® (Und
erweist sich damit {ibrigens klar, wie bereits in Teil I dargelegt, als in
cartesischer Tradition stehend.) Was aber, so fragt Stenger,

»wenn >Natur< in einer wichtigen Hinsicht gar nicht im Modus der Gegen-
stindlichkeit erfahren wird und auch gar nicht wahrgenommen werden
kann — wie dies etwa die japanische Naturerfahrung und Asthetik ein-
drucksvoll demonstrieren —, sondern als ein Geschehen gesehen wird, an
dem der Mensch wesensmifig Anteil hat, so dass er als Teil der Natur erst
den Sinn seines Menschseins erfihrt?«5!

Hier konnte auch die oben geforderte Aufmerksambkeit fiir Differen-
zen an Grenzen stofSen, da man oft dazu neigt, das Eigene unbefragt
zu verallgemeinern. (»Notwendig stellen wir«, so Husserl, »(die
Welt) in dem Stil vor, in dem wir die Welt schon haben und bisher
hatten«.%??)

3.3.1.5 Bildbewusstsein und Bildwelt

Auch fiir die Bildwahrnehmung braucht es Intentionalitdt. Wie be-
reits erwihnt, hat sich Husserl schon frith massiv gegen die Abbild-
vorstellung in Bezug auf innere Bilder nach Art einer Projektion des
Auferen ins Bewusstsein gewehrt hat; in der Tat ist die Unterschei-
dung von Innen und AufSen ja mit dem Begriff der Intentionalitit und
der Vorstellung der bewusstseinsimmanenten Gegenstinde und
Sachverhalte fraglich geworden.

€0 Stenger, Philosophie der Interkulturalitdt, S. 191 ££.
621 ebd.
62 Husserl, Hua VI, 28f.

456

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

Darmann konstatiert hier einen »ikonoklastischen Kampf Hus-
serls gegen eine Gleichsetzung von Wahrnehmung und innerer Ab-
bildlichkeit«, gegen das »reprisentationslogische Original-Abbild-
Denken«.?

»Indem Husserl dem Wahrnehmungsbewusstsein den blofSen Abbildcha-
rakter streitig macht, gibt er der Bildlichkeit ihre Eigenfunktion zuriick.«52

Doch im Bereich materieller Bilder hinterfragt Husserl das Abbilden
(und Reprisentieren) zunichst nicht und orientiert sich an einer tra-
ditionellen Bildvorstellung. Es geht ihm aber um das immanente
Bildbewusstsein, weniger um einen bildtranszendenten Gegenstand,
da »die Bezugnahme auf ein reales individuelles Vorbild dem Bild-
bewusstsein nicht wesentlich ist«.?° (Die Phantasie erlaubt auch die
Darstellung von Kentauren.)

Bereits in §111 der Ideen I (von 1913) wird das Bild bzw. das
Bildbewusstsein zum Thema. Husserl beschiftigt sich hier mit den
intentionalen Akten des Wahrnehmens, Erinnerns (hier fallt bereits
der Begriff der reproduktiven Vergegenwirtigung) und der Phanta-
sie.?? Auf der Basis dieser phinomenologischen Betrachtung ent-
wickelt Husserl bereits hier seine Trias (ganz anders als die von Mor-
ris und Peirce fiir die Semiotik entwickelte), und zwar am Beispiel

eines Kupferstichs von Diirer, der in seinem Zimmer gehangen haben
soll:¢>

»Korrelat der normalen Wahrnehmung ist das Ding >Kupferstichblatt«. [...]
Dem perzeptiven Bewusstsein erscheinen in den schwarzen Linien farblose
Figuren >Ritter auf dem Pferds, >Tod« und >Teufel«. Diesen sind wir aber in
der dsthetischen Betrachtung nicht als Objekten zugewendet, zugewendet
sind wir dem >im Bilde« Dargestellten, genauer, den >abgebildeten< Realiti-
ten, dem Ritter aus Fleisch und Blut, etc.«528

Das Bild selbst scheint also transparent: Wir nehmen eher nicht das
materielle Substrat »Kupferstichblatt« und auch nicht auf ihm die
»schwarzen Linien« wahr, sondern schauen wie durch ein Fenster

2 Darmann, Tod und Bild, S. 19.

624 Waldenfels, Der Stachel des Fremden, S. 209.

625 Haardt, Bildbewusstsein und &sthetische Erfahrung bei Edmund Husserl, in:
Kampf /Schott (Hg.), Der Mensch als homo pictor?, S. 105-113, hier S. 106.

026 Husserl, Ideen 1, S. 224f.

627 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, in: Kapust/Waldenfels (Hg.), Kunst. Bild. Wahrneh-
mung. Blick, S. 31-50, hier S. 33

628 Husserl, a.a.O., S. 226.

457

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

hindurch auf die abgebildete Realitit, doch aufler bei den sog. »Trom-
pe l'oeils«, die ihren Bildcharakter bewusst verbergen, sind Ver-
wechslungen eigentlich eher nicht intendiert. Das ergibt — wie bei
Phantasiebildern — eine eigenartige Zwischenstellung des Bildes zwi-
schen Schein und Sein: »Das abbildende Bildobjekt steht weder als
seiend noch als nichtseiend noch in irgendeiner Setzungsmodalitit
vor uns.«® Es gibt also das materielle Bildding, die abbildende Dar-
stellung, »Bildobjekt« genannt (fiir Wiesing ein dezidiert antisemio-
tischer Begriff«5), und die Referenz auf das Dargestellte — von Hus-
serl auch Bildsujet®®! genannt—, und diese drei Dimensionen des
Bildhaften geraten in »Widerstreit«%2 miteinander, wenn sie zu Ver-
wechslungen Anlass geben. Wie konnen wir angesichts solcher fast
transparenter Bilder, deren Bildhaftigkeit uns eher bewusst wiirde,
wenn sie opak wiren, wenn wir nicht durch sie hindurch sehen wiir-
den bzw. kénnten, zu einem Bewusstsein ihrer Bildlichkeit gelangen?
»Wie kann man etwas sehen« (»das eigentliche Bild der Imagina-
tion«), »dem man ansieht, dass es nicht da ist?%%* (Spéter nimmt Hus-
serl als Beispiel eine Madonna von Raffael und geht dann zu einem
Foto seiner Tochter iiber, das schwarz-weif3 ist bzw. Graustufen auf-
weist, einen Riss haben kann etc. (PB 28/26).

Fiir Haardt ist es bemerkenswert, dass Husserl die ikonographi-
sche Ebene der Bilddeutung iiberspringt und so z.B. nicht verstind-
lich wird, wieso »die menschenihnliche ein Stundenglas in der Hand
haltende Gestalt hinter dem Ritter als Todesdarstellung identifiziert
werden kann«.63

In seiner erst viel spdter zugénglichen Vorlesung vom WS
1904/5 zu »Phantasie und Bildbewusstsein« fiihrte Husserl die Zu-
sammenhinge weiter und differenzierter aus.

Es geht ihm um den intentionalen Akt der Bildwahrnehmung,
also um Bildanschauung, und da sind symbolische oder signitive Re-

629 ebd.

00 Wiesing, Artifizielle Prisenz, S. 30f.

@1 vgl. auch Husserl, Phantasie und Bildbewusstsein, S. 25.

©2 Husserl, Phantasie und Bildbewusstsein, S. 53f/511. Ich zitiere zukiinftig diese
Ausgabe (mit einer Einleitung von Marbach), die insgesamt weniger umfangreich ist
als die in Husserliana XXIII enthaltenen Ausfithrungen zu »Phantasie, Bildbewusst-
sein, Erinnerung« als »PB«. Da die Seitenzahlen voneinander abweichen, gebe ich
zusitzlich danach die Seitenzahlen der Hua-Ausgabe an.

0 Die Frage stammt von Wiesing, Phdnomene im Bild, S. 44.

634 Haardt, a.a. 0., S. 107.

458

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

ferenzen (von denen er sich bereits in den Logischen Untersuchun-
gen, da sie auf Konventionen beruhen, distanziert) eher hinderlich, ja
sie wirken dem Bildschauen sogar entgegen.

»Das Bildobjekt bedeutet nichts, namlich nichts in der Weise eines Symbols,
es weist nicht von sich weg, aus sich heraus [...], als ob die Intention des
Bildes und des Abgebildeten sich nebeneinanderlegen und ein Hinweis des
einen auf das andere erfolgen wiirde, sondern in sich hinein.« (PB 39/37)
(my italics)

»Der meinende Blick wird bei der symbolischen Vorstellung von dem Sym-
bol hinweggewiesen; bei der bildlichen Vorstellung auf das Bild hingewie-
sen. Um uns den Gegenstand vorstellig zu machen, sollen wir uns in das
Bild hineinschauen; in dem, was darin Triger der Bildfunktion ist, sollen
wir den Gegenstand dargestellt finden, je lebendiger wir dies erfahren, um-
so mehr ist uns das Sujet im Bild lebendig, und ist darin veranschaulicht,
vergegenwirtigt.« (PB 36 {/34f)

Semiotische Analysen von Bildern »tendieren dazu, nicht wirklich
sins Bild zu schauens, sondern alles als etwas dem Bild AuBerlichen —
etwa Kultur, Gesellschaft oder Geschichte — anzusehen«.63° Denn »im
Bildbewusstsein sind wir daran interessiert, wie sich etwas im Bilde
darstellt«, und je mehr wir uns in ein Bild hineinsehen, »umso eher
geht der Zeichencharakter verloren«.%%

Fiir Lotz besteht die Leistung des frithen Husserl vor allem darin,
»[1] eine einfache Zweiteilung der Bildintentionalitit (Reprdsentant —
Reprisentiertes) durchbrochen und [2] eine eidetische Trennung von
Zeichen- und Bildbewusstsein entwickelt zu haben«.67 Zeichenhafte
Verweisungen werden also als nachrangig aufgefasst, das Bildobjekt
»stellt dar, es vergegenwdrtigt, verbildlicht, veranschaulicht. Das
Sujet blickt uns gleichsam durch diese Ziige an« (PB 32/30). Dieses
Geschehen ist aber fiktiv:

»Bei einem vollkommenen Portrit, das die Person nach allen Merkmalen
(die irgend Merkmale sein kionnen) vollkommen darstellt, ja schon bei
einem Portrit, das dies in sehr ungeniigender Weise tut, ist uns so zumute,
als wire die Person selber da. Aber die Person selbst gehort in einen anderen
Zusammenhang wie das Bildobjekt.« (PB 34/32)

5 Lotz, Christian, Im Bilde sein. Husserls Phinomenologie des Bildbewusstseins, in:
Neuber et al. (Hg.), Das Bild als Denkfigur, S. 167-181, hier: S. 175.

6% Lotz,a.a.0.,S.175und S. 173.

%7 Lotz, a.a.0., S. 169.

459

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Daher unterscheidet Husserl zwischen Fiktum, Faktum und Imagi-
natum. Das Faktum ist das Bildding, der materielle Bildtrdger, das
perzeptive Fiktum das Bildobjekt, das trotz seiner Irrealitit sichtbar
ist, und das Imaginatum stellt den Bezug zum Dargestellten her. So
kann man in einem Bild mit einem 1x 1 m groflen Rahmen etwa
einen Gegenstand von 100 m Linge sehen. Fiir Wiesing verhindert
»diese sichtbare Unmdoglichkeit [...], dass man bei der bildlichen
Imagination jemals so unmittelbar bei der Sache ist wie beim Se-
hen.«%%

Das Bildobjekt ist als »Fiktum ein Wahrnehmungsobjekt, aber
ein Scheinobjekt« (PB 56/54), es eignet ihm eine »artifizielle Pra-
senz«.% Da es mit der wirklichen Gegenwart streitet, ist es »als blo-
{3es Bild, wie sehr es auch erscheint, ein Nichts« (PB 48 /46).

Das Bild, obgleich fast transparent, bietet sich — vermittelt durch
das Bildding, den Bildtriger — im Bildobjekt der Wahrnehmung dar,
es bringt die Erscheinung des Sujets hervor. Die das Bild erfassenden
intentionalen Akte konstituieren den Bildinhalt fiir uns, sodass wir
das Bild als Bild erfassen, und Husserls Dynamisierung der ontologi-
schen Dreiteilung schliefSlich deutet das Bildsehen als Prozess, in dem
»Bildding und Bildobjekt [...] ersetzt (werden) durch die sie konstitu-
ierenden Bewusstseinsleistungen, namlich Phantasiebewusstsein und
Wahrnehmungsbewusstsein.«%° Bildbewusstsein also konstituiert
sich prozesshaft.54!

Fiir Darmann ist »diese schopferische und hervorbringende Leis-
tung der Intentionalitit beinahe wie eine immaterielle Malerei ohne
Pinsel und Leinwand; und sie findet schon in den Logischen Unter-
suchungen »erste tastende Versuche hin zu einem erweiterten Bild-
begriff«:%? »Der Wahrnehmungsakt verwandelt sich derart in eine im
Entstehen begriffene, deutende, verbildlichende (und also nicht ab-
bildende) schopferische »Realisation« der Erscheinung des Erschei-
nenden, einer Darstellung des sich Darstellenden.«®? Bereits in den
Logischen Untersuchungen habe sich die Frage nach dem gemeinten

o

% Wiesing, Phanomene im Bild, S. 50.

09 Wiesing, Artifizielle Prdsenz, S. 36.

%0 Lotz, a.a.0., S. 176.

1 Lotz, a.a.0., S. 168.

62 Dirmann, a.a.0., S. 194f.

¢ Dirmann, a.a.O., S. 194 bezieht sich u.a. auf LU II/1 (in der Hua-Notation XIX/1
S. 81, 169, 395, 397, 399)

460

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Husserl

Gegenstand verschoben auf die Frage, »wie sich das Bild als solches in
einem intentionalen Bewusstsein konstituiert«.®

Die Wahrnehmung bildet das Bildobjekt beim Bildsehen also
nicht in sich ab, sie konstituiert es vielmehr erst als solches. Es ist
weder materiell noch immateriell und doch keine Illusion. Doch erst
in seinen spiteren Schriften, etwa ab 1918, lost sich Husserl vom
Paradigma des Abbildens (s. PB 211/514). Husserl vergleicht namlich
die bildliche Darstellung mit einer Theaterinszenierung, in der das
Biihnenbild (das erst aufgebaut werden muss) als Staffage dient; es
sind fiktive Mobel, Hiuser etc., die auch den Schein des Realen er-
wecken, die durch die Darsteller in eine fiktive Handlung einbezogen
werden, in die wir uns mit unserer Phantasie hineindenken. In seiner
»Revision der fritheren Theorie des Bildbewusstseins als Abbild-
lichkeit, naher ausgefiihrt am Schauspiel« (PB 211{/514f), so seine
Uberschrift, geht es ihm um »Bildlichkeit im Sinn der perzeptiven
Phantasie als unmittelbare Imagination«. Die Darstellung des Schau-
spielers mit seiner dufleren Erscheinung, seinem Mienenspiel, seiner
Gestik und seinen Titigkeiten (die tibrigens sein Werk sind) bringt
ein »Bild« zur Erscheinung, das den Charakter des »als-ob« hat, illu-
siondr ist, und wir nehmen diese Scheinwelt nicht in der Weise der
normalen Wahrnehmung wahr, wir messen sie auch nicht an irgend-
einer dufleren Realitit, da von vorneherein klar ist, dass die Darsteller
»quasi-Wirklichkeiten« darstellen. Und in diese Bildwelten konnen
wir uns hinein phantasieren (PB 214{/517f).

Die Kunst — auch die erzdhlende Kunst — bietet also eine Fiille
von perzeptiven Fiktionen (auch rein fiktiven, Husserl erwihnt die
phantastischen Mirchen von E. T. A. Hoffmann, und zu seiner Zeit
l6ste sich ja auch die Malerei von der Darstellung des Gegenstiand-
lichen).

Hatte Husserl frither in Bezug auf das Erinnern von »reproduk-
tiver« Phantasie gesprochen, da in der Retention intentionale Noesen
(und die entsprechenden Noemata) zuriickgerufen werden, um einen
Wahrnehmungshorizont auch fiir zukiinftige Wahrnehmung zu kon-
stituieren, so geht es nun nicht mehr um Re-Produktion; es geht ei-
gentlich — wie beim Theater — um Produktion. Husserl unterscheidet
die reproduktive Phantasie denn auch von der eikonischen Phantasie,
die »gar kein aktuelles Wirklichkeitsbewusstsein erweckt« (PB 168/
383f). »Die pure Phantasie« leistet dann ein »Umschaffen der vor-

4+ 3.a2.0.,, S. 204.

461

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

schwebenden Dinge« (Hua XXIII 533; die Stelle fehlt leider in PB).
Die Wahrnehmung des Betrachters®® wird hier also im Falle der ent-
stehenden »quasi-Wirklichkeiten« in eine umfassende Phantasie-
auffassung eingebettet.

Husserl entgrenzt also schlieSlich den traditionellen Bildbegriff,
der so »nicht mehr von ontologischen Vorgegebenheiten abhin-
gig«%* ist. Und damit geht es beim Bildbewusstsein um eine univer-
sale Konstitutionsleistung des intentionalen Bewusstseins.

Mit Lacoue-Labarthe kann man daher festhalten, dass Husserl
»den Mimetismus dem klassischen Denken der imitatio entreifSt und
im Licht einer rigorosen Mimetologie neu durchdenkt«.%” Das Bilden
steht nun im Zentrum.

Waldenfels sieht hier »eine bahnbrechende Erneuerung der Bild-
konzeption«, da Husserl mit der »Dekonstruktion einer erkenntnis-
theoretischen Bildtheorie, in der die dufleren, realen Dinge durch in-
nere Bilddinge verdoppelt werden, ein »Bildbewusstsein (aufweist),
in dem die Intentionalitit eine spezifische Form annimmt«.4

»Deshalb hat die phinomenologische Bildbetrachtung teil an der phino-
menologischen Epoché, die den normalen Blick anhilt, und an der phino-
menologischen Reduktion, die vom Gesehenen auf das Sehen, von Seh- und
Bildgehalten auf das Blickereignis zuriickgeht. [...] Ohne diese ent-
scheidende Weichenstellung droht die Phinomenologie des Bildes in einer
Bilderbuch- oder einer Kunstbuchphianomenologie zu enden, die sich an
Sichtbares hilt, ohne die Sichtbarkeit und Bildlichkeit selbst zu themati-

sieren.« %%

3.3.2 Imagination und Imagindres bei
Jean-Paul Sartre (1905-1980)

Sartre verlor seinen Vater frith und wuchs im Hause seines Grofs-
vaters Charles Schweitzer im Elsass auf, fiihlte sich nirgendwo richtig
zugehorig, wusste aber schon friith, dass er wie sein GroBvater

5 Lotz, a.a.O., verwendet leider hdufig den Begriff des Rezipienten, der aber nicht
passiv ist, wie der Begriff suggeriert, sondern hochst aktiv.

¢4 Lotz, a.a.0., S. 180.

647 Lacoue-Labarthe, Die Fiktion des Politischen, S. 123.

¢4 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, in: Kapust/Waldenfels (Hg.), Kunst. Bild. Wahrneh-
mung. Blick, S. 32.

649 ebd.

462

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

»schreiben« wiirde®. In der franzdsischen linksintellektuellen Szene
und weit dariiber hinaus gelangte er zu ungeheurer Publizitit und
prigte mit seinem Existentialismus das Lebensgefiihl einer ganzen
Generation. Sein Denken bewegt sich, wie man sehen wird, zwischen
Husserl und Heidegger, Hegel und Marx und hat mit der Kombina-
tion der Begriffe Imagination und Entwurf neue Aktualitit fiir die
Theorie digitaler Bildlichkeit ghewonnen.

3.3.2.1 Existenzphinomenologie und Entwurf

»Wohl keine Philosophie hat das franzésische Denken der 40er und 50er
Jahre stirker geprigt als die Phinomenologie. Sie bildet den dauerhaften
Kern dessen, was der Offentlichkeit in der pathetischeren Gestalt des Exis-
tentialismus bekannt wurde. Dabei ist die Phanomenologie [...] kein blofSer
Ableger, sondern durchaus ein Eigenprodukt. Frankreich hat Husserl und
Heidegger gefunden, aber seinen Husserl und Heidegger, gemif3 eigenen
Traditionen. Ein gliicklicher Umstand ist es, dass auf diese Weise die Phi-
nomenologie fortlebte und sich fortentwickelte, nachdem sie in Deutsch-
land von den politischen Machthabern weitgehend zum Schweigen ver-
urteilt worden war.«%!

Sartre selbst berichtet, dass die urspriinglich kritische Bewegung des
Cartesianismus, die letzten Endes iiber die Kraft des cogito zur Auf-
klarung und zur Franzgsischen Revolution®?? gefiihrt hatte, sich er-
schopft hatte, denn eine Philosophie bleibe nur so lange wirksam »wie
die Praxis, der sie entstammt, vorhanden ist und sie trigt und er-
hellt«.5 Eine philosophische Krise, als Ausdruck einer sozialen Krise,
sei durch die »Erstarrung der Philosophie« eingetreten, »bedingt
durch Widerspriiche, welche die Gesellschaft zerriitten«.®*

Der etablierte Idealismus konnte mit seiner Lebensferne vielen
der damaligen Philosophen angesichts einer »morschen Gesell-
schaft«® nicht mehr geniigen: »Was uns jedoch interessierte, das
waren die wirklichen Menschen mit ihrer Arbeit und ihren Sorgen,

650 Zur weiteren Biographie s. z. B. Biemel, Jean-Paul Sartre in Selbstzeugnissen und
Bilddokumenten, S. 7-23.

651 Waldenfels, Phidnomenologie in Frankreich, S. 15.

2 vgl. etwa Glucksmann, Descartes c’est la France, dt: Die Cartesianische Revolu-
tion. Die Geburt Frankreichs aus dem Geist der Philosophie.

653 Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 8.

64 3.2.0.,5.10und S. 9.

%5 a.a.0.,S.9.

463

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

wir forderten eine Philosophie, die das alles berticksichtigte und sich
von allem Rechenschaft gab.«%¢ Bergson hatte das Klima einer anti-
idealistischen Philosophie vorbereitet, Jean Wahls Buch Hin zum
Konkreten machte Furore, nicht ohne die Dialektik der Hegel’schen
Phinomenologie ihrer idealistischen Ziige zu entkleiden;%” und es
war »gewiss kein Zufall, dass in Frankreich die Einbiirgerung der
Phénomenologie mit einer Renaissance des Hegelianismus und auch
des Marxismus zusammengeht«. Doch »&hnlich wie im Falle Hegels
blieben die philosophisch wichtigsten Schriften von Marx, Engels und
Lenin jahrzehntelang uniibersetzt«.6® Und Marx war ohne Hegel
nicht verstandlich.

Sartre stellte fest, dass das philosophische Establishment die Stu-
dentlnnen von diesen Schriften fernhalten wollte,5° und fiihrte
schon im Studium wochentliche Gespriche mit dem bereits dlteren
japanischen Philosophen Shiizo Kuki, der nach seinem Abschluss in
Tokyo in Heidelberg, Marburg und dann Freiburg studiert hatte und
Sartre spiter einen Kontakt zu Heidegger vermittelte.5® Fiir Sartres
Zeitgenossen Merleau-Ponty war die Phinomenologie nicht so sehr
eine neue Philosophie, als etwas, auf das sie lingst gefasst waren, %!
und es ging nach einer Zeit des offiziellen Neukantianismus nun um
»die drei H«: Hegel, Husserl und Heidegger.%%

Bereits das erste grofSe Hauptwerk Sartres Das Sein und das
Nichts (Untertitel: »Versuch einer phanomenologischen Ontologie«)
beginnt mit einem impliziten Bezug auf Husserl:

»Das moderne Denken hat einen beachtlichen Fortschritt gemacht, indem
es das Existierende auf die Reihe der Erscheinungen, die es manifestieren,
reduzierte. Man wollte damit eine gewisse Zahl von Dualismen tiberwin-
den, die das philosophische Denken in Verlegenheit gebracht hatten, und sie
durch den Monismus des Phinomens ersetzen.« (SN 9)

Zuerst habe man sich des Dualismus entledigt, der »im Existierenden
das Innere dem AufSeren entgegensetzt« — gegen die zwei Substanzen

%6 a.a.0., S. 19.

657 Waldenfels, a.a.O., S. 28.

658 a.a.0., S. 28 und 30.

659 Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 17 f.

60 Light, Shiizo Kuki and Jean-Paul Sartre. Influence and Counter-Influence in the
Early History of Existential Phenomenology, S. 4ff.

1 Merleau-Ponty, Phanomenologie der Wahrnehmung, S. 4.

662 Hastedt, Sartre, S. 33.

464

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

des Descartes —; und in der Tat wird fiir Sartre Husserls Begriff der
Intentionalitit »fundamental«. Dadurch, dass das Bewusstsein immer
gerichtet und Bewusstsein von etwas ist, hat es kein »Drinnen«: »Es
ist nichts als das Drauflen seiner selbst, und diese absolute Flucht,
diese Weigerung, Substanz zu sein, konstituieren es als ein Bewusst-
sein.«% Es ist absolut notwendig, dass das Bewusstsein als Bewusst-
sein von etwas anderem als von sich selbst existiert, denn wie Husserl
rechnet Sartre vorreflexive Dimensionen hinzu. 6

Schliellich sei Sein mit Heidegger In-der-Welt-sein (und dieses
im Sinne von Bewegung gedacht),%° und da wir uns »nicht in irgend-
einem Schlupfwinkel« entdecken werden, »sondern auf der Straf3e, in
der Stadt, mitten in der Menge, Ding unter Dingen, Mensch unter
Menschen, 56 ist es Schluss mit dem, was Nietzsche »die Illusion
der Hinterwelt« genannt hat: Es gibt kein eigentliches Sein hinter
dem Sein, sondern nur Phinomene, und zwar im Sein.

Sartre unterscheidet hier zwischen dem »Phidnomen des Seins,
das das ist, was erscheint, und dem »Sein des Phinomensx, das trans-
phénomenal ist und das »die Bedingung jeder Enthiillung (ist): es ist
das Sein zum Enthiillen und nicht enthiilltes Sein«. (SN 16)%7 Das
entspricht Heideggers ontisch-ontologischer Differenz (vgl. Teil 4.1),
in der das Sein auch nicht hinter oder vor dem Seienden angesetzt
wird.

Der Dualismus von »Drinnen und Drauflen« zu Beginn von SN
ist strategisch geschickt gewihlt, denn mit ihm kann Sartre auf wei-
tere Dualismen anspielen: Auch der Dualismus von Sein und Erschei-
nung ist hinfillig, ebenso wie der von Erscheinung und Wesen (SN
11):66% Die Erscheinungen sind im Sein, und Husserls Gedanke der
Selbstgebung macht deutlich, dass sie im Sein ihr Wesen enthiillen,
nicht erst in einem jenseitigen blof gedachten ideellen Sein, von dem
sie unendlich getrennt sind.

Es gibt allerdings zwei Existenztypen, und hier adaptiert Sartre
die Hegel’sche Begrifflichkeit: die an sich seienden Dinge, die allen-

63 Sartre, Eine fundamentale Idee der Phinomenologie Husserls. Die Intentionalitit,
in: ders., Die Transzendenz des Ego, S. 35.

64 SGartre, a.a.0., S. 36f.

%> a.a2.0., S. 35.

%6 a.a.0., S. 37.

667 Schumacher, Philosophie der Freiheit, in: ders. (Hg.), Das Sein und Das Nichts,
S. 1-20, hier S. 9.

68 vgl. Damast, Jean-Paul Sartre und das Problem des Idealismus, S. 36-62.

465

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

falls fiir uns, aber nicht fiir sich sind, also kein Bewusstsein haben, in
reiner Positivitdt, und das sie nichtende transzendierende fiir sich
seiende Bewusstsein. (Im Sinne Heideggers wird das »Nichts« als
Nichtung verstanden.)

Denn das fiir sich seiende Bewusstsein ist nicht im Zustand rei-
ner Innerlichkeit, es muss sich auf Ziele hin entwerfen und iiber sei-
nen Jetztzustand immerfort hinausgehen. Das ist auch der Grund,
weshalb die Intentionalitdt und mit ihr Sartres Theorie der Imagina-
tion so zentral ist, die er schon in seiner Examensarbeit entwickelt
hatte. Anders als bei Descartes und Kant®® ist das cogito hier person-
lich und basiert auf einem prireflexiven cogito®”, das Sartre ICH
(moi) nennt, im Unterschied zum reflexiven Ich (je), das als aktive
Seite »nur auf dem Niveau der Menschheit erscheint« und nur eine
Seite des ICH ist.5”!

Dieses Ego ist nicht wie bei Husserl transzendental, aber es ist
transzendent, %> denn es wird »immer von dem, was es hervorbringt,
tiberschritten [...], obwohl es unter einem anderen Gesichtspunkt,
das ist, was es hervorbringt«.”® Es ist immer causa sui, Ursprung
seiner selbst (das ist die Formulierung, mit der in der theologischen
Tradition das Géttliche belegt wurde), es schafft sich selbst, denn »al-
les was das Ego hervorbringt, wirkt auf es ein; man muss hinzufiigen:
und nur das, was es hervorbringt«.¢* In seinem beriihmten Vortrag
Ist der Existentialismus ein Humanismus? hatte Sartre deutlich ge-
macht, dass der Mensch keineswegs den Plan eines Schopfergottes

669 a.a.0., S. 43 und 45.

0 a.a.0., S. 80f. Allerdings kritisiert Sartre auch, dass der spitere Husserl (ab den
Cartesianischen Meditationen) das Ich in den Rang einer absoluten Monade erhebe
und dem Solipsismus nicht entgehe. Den Idealismusvorwurf untersucht Damast, J.-P.
Sartre und das Problem des Idealismus, S. 203 ff genauer und stellt fest, dass Sartre
einen duflerst undifferenzierten Idealismusbegriff hat und sich im Wesentlichen auf
die Beziehung von Sein und Erkennen bzw. Denken stiitzt. Seine Uberlegungen seien
wohl gegen die Vertreter des Neukantianismus in Frankreich, Brunschvicg und La-
chelier, gerichtet (S. 206). Wir haben bereits gesehen, dass es bei Husserl die vom am
Grund der Reduktionen entdeckten transzendentalen Subjekt ausgehende Konstitu-
tion des alter ego ist, die hier aus idealismuskritischer Perspektive zum Angriffspunkt
werden kann.

71 Sartre, Die Transzendenz des Ego, S. 43. Die gleiche Unterscheidung finden wir bei
Lacan sowie bei James und Mead (»me« / »I«).

72 Zu Sartres Husserl-Kritik in Bezug auf das transzendentale Subjekt s. niher Da-
mast, a.a. 0., S. 160-165 sowie Hengelbrock, a.a.O., S. 23-39.

7% Sartre, Die Transzendenz des Ego, S. 73.

674 a.a.0., S. 75.

466

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

verwirkliche, ¢ es gebe keine menschliche »Natur«, die ihn zu einer
bestimmten Existenz bestimme. Gegen den christlichen Existentialis-
mus eines Karl Jaspers oder Gabriel Marcel z.B. denkt er einen athe-
istischen Existentialismus:

»Wenn der Mensch, so wie ihn der Existentialist begreift, nicht definierbar
ist, so darum, weil er anfangs iiberhaupt nichts ist. Er wird erst in der wei-
teren Folge sein, und er wird so sein, wie er sich geschaffen haben wird. Also
gibt es keine menschliche Natur, da es keinen Gott gibt, um sie zu entwer-
fen. [...] Der Mensch ist zuerst ein Entwurf, der sich subjektiv lebt [...],
nichts existiert dem Entwurf vorweg, nichts ist im Himmel, und der
Mensch wird zuerst das sein, was er zu sein geplant hat [...].«57

Der Mensch ist also von nichts determiniert und muss sich in aller
Freiheit mit Hilfe seiner Vorstellungskraft auf Ziele hin entwerfen,
um sich dementsprechend durch seine Akte zu verwirklichen: Er
macht sich selbst. Dafiir muss das Ich seine gegenwirtigen Zustinde
negieren, um sich von ihnen absetzen zu konnen. (Fiir Sartre werden
sowohl das Noch-Nicht der vorgestellten Zukunft als auch Abwesen-
heit und Nichtexistenz unter die Rubrik »Nichts« gefasst.)

Das »Fiir-Sich« ist im Gegensatz zum Sein der Dinge »als das
Sein gekennzeichnet, durch das die Negation in die Welt kommtc,
weil »der Seinsmodus des Fiir-Sich die Negation seiner selbst zu sein
hat, wie Sartre sagt: Nicht zu sein, was es ist; zu sein, was es nicht
ist.«%77

Formallogisch ist das unsinnig, doch Sartre denkt im Sinne der
Dialektik die Gegensitze dynamisiert und zeitlich: Das »nicht« ist
immer ein »noch nicht«.

Im Gegensatz zum An-Sich der Dinge (absolute »Kontingenz,
bezugslose Identitit, Uberfliissigkeit«®’%) hat das fiir sich Seiende die
Méglichkeit der Differenz: Es kann aus den Kausalketten des an sich
Seienden ausbrechen und sich davon absetzen. (Husserl hatte diesen
grundlegenden Unterschied als Gegensatz von Immanenz und Trans-
zendenz bezeichnet.5?)

675 Man sehe hingegen den interessanten Versuch Thomas v. Aquins, menschliche
Freiheit (liberum arbitrium) mit gottlichem Vorherwissen zusammenzudenken
(Summa theologiae, qu. 22).

676 Sartre, Ist der Existentialismus ein Humanismus? Drei Essays, S. 11.

77 Caws, Der Ursprung der Negation, in: Schumacher (Hg.), Das Sein und das
Nichts, S. 45-62, hier S. 46.

7 Hengelbrock, Jean-Paul Sartre. Freiheit als Notwendigkeit, S. 53.

79 Husserl, Ideen I, S. 76.

467

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

»Die permanente Moglichkeit des Nicht-seins aufler uns und in
uns« (SN 53) er6ffnet einen neuen ontologischen Raum: Das »In-der-
Welt-Sein« wird in »(menschliches) Sein« und »Welt« aufgespalten;
die Negation vollendet diese Spaltung und muss in doppelter Weise
als die in jeder Bewusstseinsintention sich vollziehende Absetzungs-
negation und gleichzeitig als bestimmende Uberschreitungsnegation
verstanden werden.®® Dabei ist die konkrete Negation diejenige, die
sich mit Hilfe des Bewusstseins auf Vorgegebenes, z. B. eine bestimm-
te Situation, beziehen kann, und daher zumindest inhaltlich als
Fremdbestimmung interpretiert werden kann. Doch die bestimmende
Negation mit ihrem {iberschreitenden Zukunftsentwurf muss als
Selbstbestimmung aufgefasst werden. Dabei spielt die Fahigkeit des
Bewusstseins zur Imagination die zentrale Rolle: Wire das Bewusst-
sein nur blofl wahrnehmendes Bewusstsein, konnte es sich in der
Welt auflgsen. Nur das Bildbewusstsein ermdglicht in der jeweiligen
Situation iiber die Visualisierung von Imaginidrem eine transzendie-
rende »Nichtung« der Welt, die Sartre unter Berufung auf Descartes
(SN 84) als Freiheit auffasst.%®! Ganz anders als bei Hegel ist Freiheit
hier nicht Einsicht in die Notwendigkeit der geschichtlichen Entwick-
lung (was Sartre auch zu einer Kritik der Dialektik fiithren wird), son-
dern die Notwendigkeit der Freiheit erweist sich als Bedingung jeder
Entwicklung.

Diese Freiheit ist die Kehrseite der Nichtung von Welt, denn in
der »Annihilation«, in der (noch) Abwesendes vorausgesetzt wird,
manifestiere sich »eine Kraft der Negation, Existenz zu verwei-
gern«,%? die sie gleichwohl zu einer positiven Kraft werden lasst,
denn sie ist gemif3 der beiden angefiihrten Arten von Negation si-
cherlich sowohl negative Freiheit (von etwas) als auch positive Frei-
heit (fiir etwas).

»Das Nichts muss sein, um die Kraft der existentiellen Verweigerung zu
besitzen, es muss einen Weg finden, sich am Sein zu beteiligen — oder, um
es anders zu formulieren, es muss ein Sein geben, durch welches das Nichts
zu den Dingen kommt. «5%

Das Nichts ist also nichts Jenseitiges (SN 51). Das Nichts muss intra-

mundan sein:

60 Lutz-Miiller, Sartres Theorie der Negation, S. 2481.
1 s auch Hengelbrock, a.a.O., S. 58.

082 Caws, a.a.0., S. 49.

63 a.a.0., S. 50.

468

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

»So bewirkt das Auftauchen des Menschen im Milieu des Seins, das ihn
sumschlief3t, dass sich eine Welt enthiillt. Aber das wesentliche und ur-
spriingliche Moment dieses Auftauchens ist die Negation. So haben wir also
das erste Ziel unserer Untersuchung erreicht: der Mensch ist das Sein,
durch das das Nichts zur Welt kommt.« (SN 83)

Die welttranszendierende Freiheit zum Entwurf des noch-nicht Sei-
enden bei der Visualisierung von Zielen ist aber gekoppelt mit Angst
(angoisse): Wir sind nicht frei, nicht mehr frei zu sein (SN 764), d. h.
das Fiir-sich muss immer neu gemacht werden, wir sind unsere eige-
ne Zukunft im Modus des Nicht-seins und miissen uns immer neu
wihlen als der, der wir sein wollen. Damit sind wir aber auch voll
verantwortlich, und das nicht nur fiir uns selbst:

»Tatséchlich gibt es nicht eine unserer Handlungen, die, indem sie den
Menschen schafft, der wir sein wollen, nicht gleichzeitig ein Bild des Men-
schen schafft, so wie wir meinen, dass er sein soll. Wahlen, dies oder jenes
zu sein, heif8t gleichzeitig den Wert dessen, was wir wihlen, bejahen, denn
wir konnen nie das Schlechte wihlen. Was wir wihlen, ist immer das Gute,
und nichts kann fiir uns gut sein, wenn es nicht gut fiir alle ist.«%%

Hartmann beschreibt diese ethische Lehre als »kantianiserend«.®
Wenn damit die Forderung der Nichtverzweckbarkeit (2. Formulie-
rung des kategorischen Imperativs) gemeint sein sollte, so muss man
anmerken, dass nicht aus einem objektiven oder intersubjektiven
»gut fiir alle« der Mafistab fiir die eigenen Werte herriihren kann
(wie man interpretieren kann, wenn man die Stelle aus dem Zusam-
menhang reiflt), das wire Fremdbestimmung und keine Freiheit.
Vielmehr muss die Projektion nicht von auflen nach innen, sondern
andersherum laufen: Was fiir uns gut scheint, miissen wir auch fiir
alle als gut bewerten. Wenn damit aber der spiter in der Grundlegung
der Metaphysik der Sitten hergeleitete Zusammenhang von Auto-
nomie und Freiheit gemeint ist, muss man anmerken, dass es sich
fiir Kant nur um eine innere Freiheit handelt, denn die »Autonomie
der selbstgesetzgebenden Vernunft« muss sich auf der Basis der Ent-
gegensetzung von mundus intelligibilis und mundus sensibilis mit
Hilfe der Vernunft gegen die sinnenhafte Dimension des Menschen
mit seinen Trieben und Neigungen behaupten, eine Hierarchisierung,
die noch in Freuds »psychischem Apparat« wiederkehrt, in dem das

64 Sartre, Ist der Existentialismus ein Humanismus? Drei Essays, S. 12.
65 Hartmann, Sartres Sozialphilosophie, S. 38.

469

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

»Ich« das »Es« bemeistern muss. Tatsdchlich muss sich bei Kant der
ethisch gut handelnde Mensch einem selbstformulierten Priifprinzip
von objektiver Geltung unterwerfen, wovon bei Sartre keine Rede
sein kann.

3.3.2.2 Intersubjektivitit und Dialektik

Dieser radikal subjektivistische Ansatz wird relativiert durch Sartres
Philosophie der Intersubjektivitit. Bereits in seiner frithen Schrift
Die Transzendenz des Ego hatte er Husserls Konzept des transzen-
dentalen Subjekts kritisiert. Der Solipsismus, d.h. »die Gefahr eines
Weltverlustes und einer monadischen Einsamkeit«,®¢ die entsteht,
wenn man eine Philosophie, wie Descartes, auf ein subjektives cogito
griindet (denn wir konnen uns der Realitit der AuSenwelt und ande-
rer Subjekte nicht sicher sein), muss unbedingt umgangen werden.
Solange man glaubt, die »fundamentale Verbindung zum Anderen
werde durch die Erkenntnis realisiert« (SN 424), bleibt die Cartesi-
sche Subjekt-Objekt-Spaltung ja bestehen. Sartre selbst konstatiert:

»Die Philosophie des 19. und 20. Jahrhunderts hat offenbar begriffen, dass
man dem Solipsismus nicht entgehen konnte, wenn man das Ich-Selbst und
den Anderen zunichst unter dem Gesichtspunkt zweier getrennter Sub-
stanzen betrachtete: jede Vereinigung dieser Substanzen muss ja fiir un-
moglich gehalten werden.«%7 (ebd.)

Nehme man aber wie Heidegger nicht die Erkenntnistheorie als An-
fang der Philosophie, finde man sich immer schon im Da-Sein, in
einer Mit-Welt vor, denn »die Existenz des Anderen [...] hat die Na-
tur eines kontingenten und unreduzierbaren Faktums. Man begegnet
dem Anderen, man konstituiert ihn nicht.« (SN 452)

Wirklich »genial« ist aber fiir Sartre die »Intuition« in Hegels
Phinomenologie des Geistes, nach der ich in meinem Sein vom An-
deren abhinge: »Ich bin, sagt er, ein Fiirsichsein, das nur durch einen
anderen fiir sich ist.« (SN 432)

Hier ist nun der Ort, zum besseren Verstindnis auf Hegels Kon-
zeption des Selbstbewusstseins einzugehen, die besonders mit dem
zentralen Kapitel tiber die Herr-Knecht-Problematik nicht nur den
Marxismus, sondern auch die franzosische Nachkriegsphilosophie be-

68 Hastedt, a.a. 0., S. 69.
7 ebd.

470

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

sonders beeinflusst hat, das Alexandre Kojeve in seiner epochema-
chenden Hegel-Vorlesung in den Mittelpunkt gestellt hatte.®%

Denn bei Hegel ist das reine fiir sich seiende Bewusstsein am
Beginn der dialektischen Entwicklung des Geistes noch gar kein
Selbstbewusstsein. Das Selbstbewusstsein ist namlich »an und fiir
sich, indem und dadurch, dass es fiir ein anderes an und fiir sich ist,
d.h. es ist nur als ein Anerkanntes.«5%

Das einfache Fiirsichsein ist sich selbst gleich »durch das Aus-
schlielen alles andern aus sich; [...] und es ist in dieser Unmittelbar-
keit oder in diesem Sein seines Fiirsichseins Einzelnes«; »sein Wesen
und absoluter Gegenstand ist ihm Ich.«%° (»Was anderes fiir es ist, ist
als unwesentlicher, mit dem Charakter des Negativen bezeichneter
Gegenstand.«*") Das Fiirsich aber kommt aufSer sich und sieht sich
nach dieser (verobjektivierenden) EntdufSerung in der Welt der Ob-
jekte anderen fiir sich seienden Entititen gegeniiber und kann sich
erst aus dieser Auflenperspektive heraus durch Vergleichung mit an-
deren Subjekten in seiner Spezifitit und in Unterschiedenheit von
anderem objekthaft Seiendem begreifen. Erst in der abstraktiven
Synthesis, der ersten Einheit von an sich Seiendem und fiir sich Sei-
endem, entsteht auf einer hoheren Stufe Selbstbewusstsein als Be-
wusstsein von Ichheit. (»Indem ein Selbstbewusstsein der Gegen-
stand ist, ist er ebensowohl Ich wie Gegenstand. — Hiermit ist schon
der Begriff des Geistes fiir uns vorhanden.«%?) Das Ich spiegelt sich
also in anderen fiir sich seienden Existenzen und kommt erst so zum
Bewusstsein seiner selbst im Selbstbewusstsein. (Diese sich fortset-
zende Triade eines Fiir-Sich, das sich ins Ansichseiende entidufert,
sich so selbst im Anderen sieht, um auf einer hoheren Stufe des Geis-
tes — der alle Entgegensetzungen im doppelten Sinn des Wortes in
sich aufhebt — wieder zu sich zuriickzufinden,%* macht fiir Hegel die
Progression des Zeitgeistes »auf der jedesmaligen Stufe seiner Ent-

658 Waldenfels, Phidnomenologie in Frankreich, S. 28f.

9 Hegel, Phanomenologie des Geistes, S. 141.

00 a.a.0., S. 143.

91 ebd.

2 a.a.0., S. 140.

6 a.a.0., S.142: »Dieses doppelsinnige Aufheben seines doppelsinnigen Anders-
seins ist ebenso eine doppelsinnige Riickkehr in sich selbst; denn erstlich erhilt es
durch das Aufheben sich selbst zuriick, denn es wird sich wieder gleich durch das
Aufheben seines Andersseins; zweitens aber gibt es das andere Selbstbewusstsein
ihm wieder ebenso zuriick, es hebt dies sein Sein im andern auf, entlisst also das
andere wieder frei.«

471

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

wicklung« aus; und diese dialektische Eigendynamik des Geistes sieht
den Menschen nur als Durchgangspunkt der Weltgeschichte, was
Sartre als Totalisierung kritisieren muss, SN 433)

Der Andere ist hier kein konkreter Anderer, obwohl »die Be-
wusstseine [...] in einer gegenseitigen Verschrinkung des Seins
direkt aufeinander bezogen (sind)«; und so wihlt Sartre unter Ein-
beziehung der leiblichen Dimensionen das Phanomen des Blicks (»re-
gard«) und erklirt u.a. am Beispiel der Scham, dass man sich erst im
Blick des Anderen, im Angeblicktwerden, seiner selbst bewusst wird.
Damit ist man zwar immer (auch) noch Wahrnehmungsobjekt, aber
die leibhaftige Anwesenheit des Anderen »verweist auf eine fun-
damentale Verbundenheit [...] und realisiert sich in Situationen, wo
ich mich vom Anderen angeblickt fithle«.5* Dieser Blick verobjekti-
viert und entfremdet; er legt mich auf das fest, was ich momentan bin,
und weist mir einen Platz zu »innerhalb einer Welt, die nicht langer
mehr die meine ist [...], bis ich schliellich dazu tibergehe, meinerseits
den Anderen in den Blick zu nehmen und zum Objekt zu degra-
dieren«.®” Die wechselseitige Objektivation ist auch wieder wechsel-
seitige Negation des fiirsichseienden Subjektiven, aber »der Andere
erscheint uns in der alltdglichen Realitit« (SN 458), und er bewirkt
eine »Dezentrierung der Welt, die die Zentrierung, die ich in der
gleichen Zeit herstelle, unterminiert« (SN 462).

Mein Universum ist fiir den Anderen Objekt, aber man kann
nicht »Objekt fiir ein Objekt sein [...], es bedarf der radikalen Ver-
wandlung des Anderen, die ihn der Gegenstindlichkeit entkommen
liele.« (SN 464) Mein Angeblicktwerden macht den anderen also
notwendigerweise zum Subjekt, und vice versa, denn »der Blick des
Anderen (ist) als notwendige Bedingung meiner Objektivitit Zer-
storung jeder Objektivitit fiir mich« (SN 485).

(Hastedt fragt, ob Sartre nicht, wenn er »Heideggers Grundidee
[...] mit Hegel iiberblendet, doch wieder in Subjekt-Objekt-Katego-
rien verfillt und ob er »den gerade erreichten Durchbruch nicht
gleich wieder verspielt, weil er echte Begegnungen mit dem Anderen
gar nicht kennt«.5%)

Sartre deutet die Beziehung zum Anderen vom Konflikt her und

64 Waldenfels, a.a.O., S. 89 (vgl. SN 457).
65 ebd.
6% Hastedt, a.a.0., S. 70f.

472

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

kann, z.B. auch in Liebesbeziehungen, nur in den Kategorien Sadis-
mus und Masochismus (SN 662) denken:

»Wihrend ich versuche, mich vom Zugriff des Anderen zu befreien, ver-
sucht der Andere, sich von meinem zu befreien; wihrend ich danach trach-
te, den Anderen zu unterwerfen, trachtet der Andere danach, mich zu un-
terwerfen.« (SN 638f)

Diese dialektische wechselseitige Verklammerung kann aber nicht zu
einem totalisierenden »Wir« fiihren, in dem Subjekt und Objekt ihr
Fiirsich- und Ansichsein verlieren und sich in einer héheren Einheit
»aufgehoben« fiihlen, es gibt auSerhalb des — nur momenthaften —
Sexualaktes nur das Objekt-Wir (SN 723ff) und das Subjekt-Wir
(SN 736ff). Mein Blick verliert namlich seine Macht, die Anderen
zu Objekten zu machen, wenn wir, ich und die Anderen, schon selbst
Blick-Objekte eines externen Dritten werden (SN 479). Und umge-
kehrt kann man durch die Erfahrung des gemeinsamen Angeschaut-
werdens nicht isoliert und verdinglicht werden.

Solche Wir-Erfahrungen verweisen nur auf eine Erfahrung des
Gemeinsam-Objekte-Seins oder des gemeinsamen Subjekt-Seins,
und Sartre sieht nur »zwei radikal verschiedene Formen der Erfah-
rung des Wir, und diese beiden Formen entsprechen genau dem Er-
blickend-Sein und dem Erblickt-sein«, 7 die die grundlegenden Be-
ziehungen des Fiir-sich zum Anderen konstituieren.

Es gibt also keine abstraktive Synthesis, in der die Einzelnen
»aufgehoben« wiren, wohl aber erfahrt man »plotzlich in der Welt
des Dritten die Existenz von einer objektiven Gestalt-Situation [...],
in der der Andere und ich als dquivalente, solidarische Strukturen
fungieren« (SN 726): »Ganz gleich, ob ein Einzelner sich als Indivi-
duum oder als Teil einer Gruppe erlebt, immer verdankt er diese Er-
fahrung einem duferen Gegeniiber.«%%

7 Waldenfels, a.a.O., S. 90 kritisiert u.a. »eine deutliche Einseitigkeit«: »Warum
steht am Anfang der sprachlose Blick? Warum der Blick eines Fremden, der mich
tiberrascht? Warum gerade der distanzierende oder gar feindliche und nicht der teil-
nehmende Blick?« Auch werde der Primat des Sehens unbefragt hingenommen, und
die Argumentation sei nicht einleuchtend, »denn das Nichts, das dem Fiir-Sich an-
fanglich zugesprochen wurde, ist ein relatives Nichts, es besagt >Nicht-Ding« und lasst
sich nicht einfach in ein >Nicht-Ich¢ transponieren. Die absolute Entgegensetzung
braucht andere Griinde, sie erwichst aus dem Anspruch, die Subjektivitit rein und
unbegrenzt zu verwirklichen (SN 346f), ein Anspruch, der durch eine phinomeno-
logische Analyse des Blicks schwerlich erhirtet werden kann [...].«

098 Mobufs, Sartre, S. 69.

473

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Im Blick des Dritten entdeckt man die >Klasse< und tibernimmt
mit dem Wir-Bewusstsein eine »kollektive Entfremdung« (SN 733).
Das >Klassenbewusstsein« ist namlich die Ubernahme eines besonde-
ren Wir aufgrund einer deutlich strukturierten kollektiven Situation,
auf die man selbst keinen Einfluss nehmen konnte (SN 731).

Suhr vermerkt, dass Sartre Hegels Kapitel iiber Herrschaft und
Knechtschaft vor allem in einer Kurzfassung fiir Schiiler las (Be-
wusstseinslehre fiir die Mittelklasse von 1809%°); und es ist nun
deutlich geworden, dass Sartre sich als Atheist von den Linkshegelia-
nern angezogen fithlen musste und den Antagonismus einer herr-
schenden und einer beherrschten Klasse ins Auge fasste. Dass nach
Marx, der nach eigenem Bekunden mit seinem Materialismus »Hegel
vom Kopf auf die Fiifie« gestellt hatte, »die Ideen der herrschenden
Klasse die herrschenden Ideen« sind, bestitigte sich fiir Sartre schon
zu Beginn seines Studiums, denn die kommunistischen Studenten
»hiiteten sich sehr, sich auf den Marxismus zu berufen oder ihn gar
in ihren Seminararbeiten zu erwihnen; sie wiren bei allen Priifungen
durchgefallen«.”® Fiir ihn und seine ebenfalls aus dem Biirgertum
stammenden KommilitonInnen (zu denen auch seine spétere Part-
nerin Simone de Beauvoir gehorte) war aber keineswegs die Lage
der Arbeiterklasse relevant, von der man »nur eine rein theoretische
Kenntnis, aber keine Erfahrung« besaf: »Nein: Es war [...] das Pro-
letariat als Inkarnation und Vehikel einer Idee ...«

Von hier ergibt sich der Gedanke der Be-freiung, und fiir den
freien Entwurf seines Selbst ist die jeweilige Situation und das, was
dazu gefiihrt hat, also die jeweilige Vergangenheit einer Person, mit-
konstitutiv (SN 856f). Fornet-Betancourt erklirt dies am Beispiel
eines Gefangenen, der sich auf das noch nicht Seiende hin entwerfen
muss, also sich als frei auf den StraBen der Stadt imaginiert und so die
Gegebenheit seines Gefangenseins als einen Mangel an Freiheits-
bewegung erfahren kann.””2 Man kann nidmlich das Zukiinftige nur
auf der Basis des Vergangenen entwerfen, das nicht einfach vorbei ist:
»Unsere Vergangenheit begleitet uns immer, sie sucht uns heim; sie
bleibt uns gegenwirtig«,”® und wir konnen ihr durch unseren Ent-

6 In: Hegel, Niirnberger Schriften (nach Suhr, Sartre, S. 129).

700 Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 17.

1 a.2.0, S. 181

792 Fornet-Betancourt, Philosophie der Befreiung. Phinomenologische Ontologie bei
Jean-Paul Sartre, S. 247.

705 ebd.

474

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

wurf einen Sinn geben: »Wesen ist gewesen sein« (étre est avoir été,
deutsch im Original). Es kommt nur darauf an, was ich daraus mache:
»Die Bedeutung meiner Vergangenheit hingt einzig und allein von
der Wahl meiner selbst ab.«” Doch diese Wahl ist fiir viele in der
Realitit nur eingeschriankt moglich.

Sartre, fiir den Intellektuelle automatisch Linksintellektuelle zu
sein hatten,”® wurde also Mitglied der kommunistischen Partei, aus
der er erst anlisslich der russischen Besetzung Ungarns wieder aus-
trat, und sein Engagement fiir die Unterdriickten sowie seine scho-
nungslose Kritik am franzosischen Kolonialismus und an den Kriegen
in Indochina und Algerien’® brachten ihn — gegen den Terror der
verhassten Bourgeoisie — auf Konfrontationskurs mit der offiziellen
franzosischen Politik de Gaulles. 1968 stand er gegen das »Establish-
ment« auf der Seite der Studentenrevolte und galt trotz mancher Ver-
irrungen’” doch als die intellektuelle Autoritit und kritische Instanz
im Frankreich seiner Zeit.

3.3.2.3 Husserl »vom Kopf auf die Fiiffe gestellt«

Fiir den freien Entwurf seiner selbst ist das intentionale Bewusstsein
Husserls, hier als die Fihigkeit, Ziele zu imaginieren, zentral. Auch
der Schlachtruf der Phinomenologen »Zu den Sachen selbst« war von
einer antiidealistischen Warte aus neu und inspirierend. Doch hatte
Husserl seit den »Ideen« im Ausgang von der alltiglichen Existenz
der von Kultur und Wissenschaft gepragten Lebenswelt phanomeno-
logische Reduktionen durchgefiihrt, die von allem Kontingenten und
Inkonsistenten absehen sollten, um gegen die Sinnkrise zu den Sinn-

704 3.a.0., S. 248.

795 Sartre, Der Intellektuelle und die Revolution, S. 11.

706 3.a.0., S.5f: »die im Namen eines heuchlerischen Humanismus und Christen-
tums gefiihrt wurden und nur den Profit der Herrenmenschen auf Kosten der >Unter-
menschenc« zu sichern hatten« (so Reblitz im Vorwort).

Sartre selbst: »Unsere Opfer kennen uns durch ihre Wunden und ihre Ketten: das
macht ihr Zeugnis unwiderlegbar. Es geniigt, dass sie uns zeigen, was wir aus ihnen
gemacht haben, um zu erkennen, was wir aus uns gemacht haben. Ist das niitzlich? Ja,
weil Europa in Gefahr ist, zu krepieren. [...] Thr, die ihr so liberal, so menschlich seid,
die ihr die Liebe zur Kultur bis zur Preziositit treibt, ihr scheint zu vergessen, dass ihr
Kolonien habt, und dass man dort in Eurem Namen mordet [...].«

797 So begeisterte er sich fiir den Stalinismus, predigte nach 1968 den Maoismus und
besuchte den deutschen RAF-Terroristen (der »Rote Armee Fraktion«) Andreas Baa-
der im Gefdngnis.

475

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

fundamenten dieser Welt zuriickzufinden. Eine dieser Reduktions-
stufen war die Ideierung, die Wesensschau, von der sich die Sinnhaf-
tigkeit der Lebenswelt erschliefen sollte.

Bei Sartre ist es gerade umgekehrt: Es gibt kein wie auch immer
geartetes objektives »Wesen«; jeder Einzelne muss sich sein Wesen in
Freiheit selbst wihlen und durch seine Akte erschaffen. Man muss
also von der Existenz, von der jeweiligen Ichheit ausgehen; die Exis-
tenz geht der Essenz immer voraus.””® Das bedeutet, dass »der
Mensch zuerst existiert, sich begegnet, in der Welt auftaucht und sich
danach definiert«,”® denn es gibt kein »Wesen« des Menschen, keine
spezifisch menschliche »Natur, obgleich man diese Idee tiberall wie-
derfinde, »bei Diderot, bei Voltaire und selbst bei Kant«.7%

Im 18. Jahrhundert sei zwar »in den atheistischen Lehren der
Philosophen der Begriff Gottes abgeschafft« worden, »aber nicht
ebenso sehr die Idee, dass die Essenz der Existenz vorangehe«.”!! Der
atheistische Existentialismus, als dessen Reprisentant Sartre sich ver-
steht, will, dass es mindestens ein Wesen (klarer: ens)”'? gibt, bei dem
die Essenz der Existenz vorausgeht, das nicht durch irgendwelche Be-
griffsdefinitionen festgelegt wird, die ihm sagen, wie er zu sein hat,
um Mensch, bzw. menschlich zu sein. Seine Wahl liegt in seinem
Ermessen: »Er wird so sein wie er sich geschaffen haben wird«, auch
»darum, weil er anfangs tiberhaupt nichts ist«.””® In dieser Subjekti-
vitit konstituiert der Mensch sich selbst, als Produkt seiner freien
Wahlakte, und eben darin liegt fiir Sartre die besondere Wiirde des
Menschen im Vergleich zu den Dingen. Denn diese Theorie macht
den Menschen nicht zum Gegenstand und entfremdet ihn in dieser
Verobjektivierung, d.h. entfernt ihn von sich selbst. Er wird nicht
zum Erfiillungsgehilfen dessen, was andere oder allgemeine Norm-
vorstellungen von ihm erwarten: Der Mensch erfindet sich selbst, 74
und zwar in der jeweiligen geschichtlichen Situation immer neu.

Ganz anders das transzendentale Ich bei Husserl: Es ist als das
Residuum der phanomenologischen Reduktionen wie das cartesische

79 Sartre, Ist der Existentialismus ein Humanismus? Drei Essays, S. 9.

79 a.a.0., S. 11.

710 3.a2.0., S. 10f.

711 a.a.0,, S. 10.

712 Es ist anzumerken, dass »Wesen« im Deutschen sowohl ens als auch essentia be-
deuten kann, was sich aus dem Zusammenhang erschliefen muss.

713 ebd.

714 3.a.0.,S.25und 17.

476

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

cogito und das Kant’sche »Ichdenke« nicht individuell, es ist eine
Gedankenfigur und vom empirischen Ego »radikal verschieden«.
Auch ist »der Andere [...] nie diese empirische Personlichkeit, die
sich in meiner Erfahrung vorfindet« (SN 426). Zwar verweist das
transzendentale Subjekt von Anfang an auf andere Subjekte, aber
nicht in ihrer Konkretion, sondern abstrakt, »als auf Bedeutungenx.
Wir bleiben somit jeweils in unserer Interioritit befangen, der An-
dere erscheint uns als ein transzendentaler Begriff (SN 427 f). Husserl
hat also fiir Sartre »das Sein auf eine Reihe von Bedeutungen redu-
ziert« und kann ebenso wenig wie Kant dem Solipsismus entgehen
(SN 4281).

Das transzendentale Subjekt, das »stark dem Kant’schen Subjekt
dhnelt« (SN 426), kommt wie dieses also gar nicht in Kontakt mit der
eigentlichen (realen) Wirklichkeit, diese bleibt transzendent.

Hier muss angemerkt werden, dass gemifs Berkeleys esse est
percipi fiir Sartre als »idealistisch« eine Bestimmung von »Sein«
(bzw. »sein«) gilt, die dieses »als >gedacht-¢, >gesetzt-¢, serfasst-< oder
—am besten — erkannt-werden«« versteht, denn »der< Idealismus soll
die Uberzeugung vom Primat der Erkenntnis beinhalten«.”® Sartre
hat hier also einen sehr eingeschrinkten Begriff von Idealismus.

Die »reelle« Transzendenz des Seienden auf Ziele hin kehrt das
Verhiltnis von Essenz und Existenz um, denn Sartre bleibt nicht im
Bereich des Bewusstseins und denkt mit diesem Begriff Intentionali-
tat und Entwurf zusammen, wihrend bei Husserl >Transzendenz« ein
»immanenter, innerhalb des Ego sich konstituierender Seinscharak-
ter«”1¢ bleibt.

Der Prototyp eines solchen in der realen geschichtlichen Exis-
tenz sich frei auf ein anderes Wesen hin entwerfenden Menschen ist
fiir Sartre der Revolutionir, den Sartre im 2. Teil von Materialismus
und Revolution beschreibt’, aber auch, wie wir spiter sehen werden,
der Kiinstler. Sartre ist von der sog. »sozialen Frage« und u.a. der
Situation der Arbeiterklasse schon, wie Hartmann berichtet, in jiin-
geren Jahren stark beeindruckt worden und habe sich als véllig ver-
traut mit marxistischen Begriffen und Denkschemata gezeigt, und als
»soziale Zielvorstellung [...] eine Negation der Negation« von Marx

715 Damast, Jean-Paul Sartre und das Problem des Idealismus, S. 155.

716 Husserl, Cartesianische Meditationen, S. 117.

717 Sartre, Materialismus und Revolution, in: ders., Ist der Existentialismus ein Hu-
manismus? Drei Essays, S. 77 {f.

477

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

iibernommen,”® eine notwendige Uberwindung der den Menschen
entfremdenden Instanzen.

Bei Entfremdung und Unterdriickung erscheint das Soziale als
Leistung des dagegen handelnden Menschen, als »Leistung des Revo-
lutionirs«, dem sich konkrete Imperative ergeben, vor allem im
Negativen, in dem, was zu beseitigen ist. »In dieser Figur des Revo-
lutionirs [...] verkérpert sich eine Einheit von Sozialem und Ethi-
schem.«’? Sartre fand bei Marx und in dem von ihm »grundsétzlich«
gebilligten” historischem Materialismus (»Histomat«) eine Theorie
geschichtlicher Prozesshaftigkeit vor, mit der Marx Hegel »vom Kopf
auf die Fiile« gestellt haben wollte, denn die Hegel’sche Dialektik war
eine Geistdialektik, deren Sinngebung Marx zwar beeindruckte, de-
ren Antagonismen er aber in den Bereich realer gesellschaftlicher —
und das heifst geschichtlicher, 6konomischer Verhiltnisse, d.h. mit
Bezug auf ihre »materielle Basis« verlegte: die Produktionsverhilt-
nisse und die mit ihnen gegebene Klassengesellschaft von fiir sich
seienden »Herren« und verdinglichten »Knechten«. Die Hegel’sche
Geist-Dialektik wird so zu einer anthropologischen, ontologisieren-
den und geschichtsdeutenden Dialektik.

Den dialektischen Materialismus (»Diamat«) allerdings kritisiert
Sartre scharf, und zwar in nicht weniger als drei Schriften, in Mate-
rialismus und Revolution, in Marxismus und Existentialismus und
schlieSlich in der Kritik der dialektischen Vernunft. Dabei unterlau-
fen ihm leider auch Fehler: Er kritisiert den »rationalistischen Opti-
mismus« eines Materialisten, der iiberzeugt sei, dass alles Verniinfti-
ge wirklich und alles Wirkliche verniinftig ist.”?! Die hier zitierte
Ansicht »eines Materialisten« (ohne Quellenangabe) ist aber eine be-
rithmte Stelle aus Hegels Rechtsphilosophie, und die dort behaup-
tete Begriffsaquivalenz von Vernunft und Wirklichkeit (als wechsel-
seitige Inklusion der Begriffsumfinge) gilt im Falle der zweiten
Begriffsinklusion nur unter der Pramisse des Idealismus, wenn man
namlich »Wirklichkeit« vorab als »be-geistete« Wirklichkeit begreift.
Und diese Position ist alles andere als materialistisch.

718 Hartmann, Sartres Sozialphilosophie, S. 381.

719 Hartmann, a.a.O., S. 40.

720 Sartre, Kritik der dialektischen Vernunft, S. 15.

721 Gartre, Materialismus und Revolution, a.a.O., S. 56.
722 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 11.

478

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

Niher zu beleuchten aber ist nun seine Kritik der Dialektik, und
Sartre unterscheidet (wohl in eigener Sache) zwischen dogmatischer
und kritischer Dialektik.

Sartre stof3t hier auf einen internen Widerspruch, nach dem die
Dialektik als Totalisierungsgesetz zwar von Kollektiven und Gesell-
schaften (im Plural) redet, aber nur von einer Geschichte, einer Rea-
litdt, die sich den Individuen aufzwingt.”?® Die urspriinglich offenen
Begriffe des Marxismus seien jedoch zu geschlossenen geworden, sie
sind »Diktate«;7?* der lebendige Marxismus aber miisse heuristisch
sein.’® Jeglicher Determinismus von aufSen aber muss im Namen
der menschlichen Freiheit ausgeschlossen sein; denn er nahme wie
jede Fremdbestimmung der menschlichen Existenz jenen Sinn, der
in der Verwirklichung des Eigenen liegt. Die Menschen machen ihre
Geschichte selbst.

Und so lange, wie der Marxismus als dialektischer Materialis-
mus nicht in diesem Sinne menschlich ist, bzw. dem Menschen Ge-
staltungsrdume zubilligt, muss der Existentialismus diesen erset-
zen’, so lange ist er der wahre Humanismus. Im Gegensatz zum
klassischen »biirgerlichen«’” Humanismus mit seinem »Mensch-
heitskultus«, den Sartre kritisiert, weil er den Menschen als einen
Zweck nimmt, ein telos vorgibt, das ihm sagt, was und wie er als
Mensch zu sein hat, vertritt Sartre einen existentialistischen Huma-
nismus, der dem Menschen — und zwar jedem einzelnen, nicht nur
dem Revolutionir — die Uberschreitung, die Transzendenz seines ei-
genen Daseins zubilligt.”

Es ist klar, dass dieser existentialistische Humanismus auf der
Seite des »sozialistischen Humanismus« auf Gegenwind stoflen
musste, er billige dem einzelnen Individuum (das nicht ohne seine
gesellschaftlichen Verhiltnisse zu denken sei) gegentiber der Ge-
meinschaft zu viel Bedeutung zu” und miisse durch den sozialisti-
schen Humanismus iiberwunden werden.

Beide Aspekte, den des existentialistischen und den des sozialis-

72 a.a.0.,S.37.

724 Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 26.

725 Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 24 f.

726 Sartre, a.a.0., S. 31.

727 Sartre, a.a.0., S. 19.

728 Sartre, Ist der Existentialismus ein Humanismus?, S. 35.

729 So etwa aus polnischer Perspektive 1964 Schaff, Marx oder Sartre? Versuch einer
Philosophie des Menschen, S. 211f.

479

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

tischen Humanismus iiberschreitend, kritisiert schliefflich Derrida
und moniert eine verkiirzte Heidegger-Lektiire Sartres. Heidegger
habe sich in seinem »Humanismusbrief« direkt nach dem Erscheinen
von Sartres Das Sein und das Nichts gegen eine anthropologistisch
verengte Lektiire von Sein und Zeit gewehrt: So sei z. B. aus »Dasein«
»réalité humaine« geworden.” Sartre hatte in der Tat geglaubt, mit
seiner Umkehrung von Essenz und Existenz Heidegger zu kritisieren:
»Wer sagt, dass das Dasein (réalité humaine) — auch wenn es mein
Dasein ist — qua ontologische Struktur >mit-ist¢, der sagt, dass es qua
Natur mit-ist, das heif$t wesenhaft und allgemein« (SN 448). Heideg-
ger habe aber, so wieder Derrida, zu Recht daran erinnert, dass »An-
thropologie und Humanismus nicht das Milieu seines Denkens und
der Horizont seiner Fragen waren. Gerade gegen den Humanismus ist
die >Destruktion< der Metaphysik und der klassischen Ontologie ge-
richtet«,”! so Derrida. Heidegger, wie noch ausgefiihrt werden wird,
wollte aber gerade das abendlindische Denken des Seins — auch in
Bezug auf den Begriff des Menschen — iiberschreiten, das alles aus
ersten Griinden abzuleiten bemiiht ist.”>> Heideggers Intervention
habe aber leider bei Sartre nicht zu genauerer Lektiire gefithrt, und
Derrida nimmt Sartres Philosophie zum Anlass, eine Amalgamie-
rung von »Hegel, Husserl und [...] auch Heidegger mit der alten
humanistischen Metaphysik« zu beklagen, und dergestalt eine unge-
rechtfertigte Verbannung von »Hegel, Husserl und Heidegger in die
Finsternis der humanistischen Metaphysike,” die diese auf ihre
Weise auch kritisiert hatten.

730 Derrida, Fines hominis, in: ders., Randginge der Philosophie, S.133-157, hier
S. 138. Derrida spielt hier geschickt mit den beiden Bedeutungen von »finis« als Ende
(der Tod wurde oft als Bedeutung von Sartres »Nichts« im Titel von SN angenom-
men) und als Ziel bzw. Zweck und redet von den »deux fins de I’homme«.

731 Derrida, a.a.0., S. 141.

732 Heidegger, Brief tiber den Humanismus, in: ders., Wegmarken, S. 153: »Jeder Hu-
manismus griindet entweder in einer Metaphysik oder er macht sich selbst zum
Grund einer solchen. Jede Bestimmung des Wesens des Menschen, die schon die Aus-
legung des Seienden ohne die Frage der Wahrheit des Seins voraussetzt [...] ist meta-
physisch. Darum zeigt sich, und zwar im Hinblick auf die Art, wie das Wesen des
Menschen bestimmt wird, das Eigentiimliche aller Metaphysik darin, dass sie shuma-
nistisch< ist. Demgemaif bleibt jeder Humanismus metaphysisch.« S. auch Hastedt,
a.a.0., S. 103-111 zum »Humanismusstreit«, in dem sich Heidegger gegen einseitige
Subjektorientierung wandte.

7 Derrida, a.a.O., S. 141£. »Ich bediene mich absichtlich des Wortes >Amalgamy, das
in seinem Gebrauch die alchimistische Anwendung, die hier die erste ist, mit der
strategischen und taktischen auf dem Gebiet der Ideologie vereint.« (1), s. weiterge-

480

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

3.3.2.4 Imagination und Imaginares

Sartres frithe Schriften zum Bildbegriff sind unabhingig von seinem
Marxismus bedeutsam, wenngleich sie im Rahmen seines Gesamt-
konzeptes eine zentrale Funktion haben. Denn gerade heute hat der
erkenntnistheoretische Konstruktivismus dafiir gesorgt, dass Faktum
und Fiktum weniger unterscheidbar werden, sich die Grenzen von
Realitdt und Konstruktion verwischen; und auf der Seite der alltig-
lichen Erfahrung sind es die digitalen Medienbilder — wie z.B. in
Computerspielen —, die Erlebnisse im Bereich digitaler Welten attrak-
tiv machen, in denen die Simulation die Realitit ersetzt und genau
das produziert, was Baudrillard »Hyperrealitit« nennt. Nachdenken
tiber das Imaginire als Entwurf ist also geboten, auch wenn Sartre zu
seiner Zeit keineswegs eine Ahnung von dieser Entwicklung haben
konnte.

Es wurde bereits erwihnt, wie zentral fiir Sartre im Zusammen-
hang mit Intentionalitdt und Entwurf die Fihigkeit des Menschen zur
Imagination wurde, und in der Tat untersucht Sartre dieses Themen-
feld bereits in seiner Diplomarbeit L'imagination. Und so sehr Sartre
Husserls transzendentales Subjekt kritisiert, hier hebt er die eminen-
te Bedeutung des Husserl’schen Bildbegriffs hervor. Wie es sich fiir
eine franzosische Abschlussarbeit gehort, handelt er zuvor die ganze
franzosische Schulphilosophie, beginnend mit Descartes, im Hinblick
auf die jeweiligen Bildbegriffe ab, und zwar negativ. Allerdings ver-
wundert es, dass Kants Theorie der Einbildungskraft nicht vertreten
ist, denn auch sie hatte Sartre kritisieren konnen. Denn Kant hat sie
in der 2. Auflage der KrV zu einem passiven Vermogen gemacht,
wihrend sie doch bei Sartre unbedingt aktiv, sogar proaktiv, in die
Zukunft hinein wirkend, sein muss.

An den genannten Philosophen — aber auch an Humes eng-
lischem Empirismus”* — kritisiert Sartre, dass sie allesamt Vorstel-
lungsbilder als bewusstseinsimmanent, als intramental, gesehen
hitten. Drei Wege hitten sich Mitte des 18. Jahrhunderts herauskris-

hend Christina Howells, Sartre and Derrida. The Promises of the Subject, in: Fagant et
al. (Hg.), Negotiating the Legacy, s. auch unter www.alan-shapiro.com/sartre-and-
derrida-the-promises-of-the-subject-by-christina-howells.

734 Sartre, Die Imagination, in: ders., Die Transzendenz des Ego. Philosophische Es-
says, S. 107 f stellt fest, dass Humes Empirismus sich bemiiht habe, »das ganze Den-
ken auf ein System von Bildern zuriickzufiihren [...]; im Geist existieren nur Ein-
driicke und Kopien dieser Eindriicke [...].«

481

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

tallisiert, und Sartre untersucht paradigmatisch die Cartesianer,
Hume und Leibniz und mit ihnen »die drei groflen Stromungen der
klassischen Philosophie« in dieser Frage: Mit Descartes’ bertihmten
Vorstellungsbild von Wachs, das seine Form veriandern kann und
dennoch »Wachs« bleibt, macht Sartre deutlich, dass zwischen Imagi-
nation und Denken immer eine Kluft bleibt. Die mechanistische
Wahrnehmungstheorie ldsst Bilder als Ideen entstehen, »die von der
Seele anlésslich einer Affektion des Korpers erzeugt« werden.” Da
das Bild also durch mechanische Einfliisse des eigenen Korpers zu-
stande kommt, gehort es zur res extensa, obwohl es mit der Empfin-
dung identisch ist.”*¢ Hingegen ist fiir den Empirismus Humes kei-
nerlei eingeborene Idee denkbar, alle Inhalte des Denkens miissen in
der sinnenhaften Erfahrung begriindet sein. Vorstellungen denkt sich
Hume daher als »copies« (Nachbilder) oder »images« (Abbilder) von
Sinneseindriicken, sodass (innere) Bilder als ein »Verblassen der
Wahrnehmung, ein Echo, das ihr in der Zeit folgt«, gefasst werden.
Auch Bergson mache aus ihnen »einen Schatten, der die Wahrneh-
mung verdoppelt: In beiden Fillen ist es eine exakte Nachahmung des
Dinges, opak und undurchdringlich wie das Ding, steif erstarrt und
selbst Ding«.”?” Bergson fillt zwar nicht wie die Erstgenanten der von
Sartre so genannten »Immanenzillusion« anheim, sieht also nicht das
Bewusstsein als einen groflen Bildbehilter mit geistimmanenten Ko-
pien,” denn »alle uns umgebenden Dinge (werden) Bilder genanntc,
Bergson dehnt seinen Bildbegriff »auf jede Art von Realitét aus: nicht
nur das Objekt der aktuellen Erkenntnis ist Bild, sondern jedes mog-
liche Objekt einer Vorstellung (>représentation<)«. Denn gegen Ber-
keley hatte Bergson behauptet, dass ein Bild sein konne, ohne wahr-
genommen zu sein, es konne »prisent sein, ohne repriasentiert zu
sein«. Sartre fasst zusammen: »Fiir den Bergson’schen Realismus ist

7% Sartre, Die Imagination, a.a.O., S. 200.

7% Ganz dhnlich, so Sartre, beschreibe Leibniz die Welt der Imagination als einen
reinen Mechanismus, wo man nicht zwischen Bildern im engeren Sinn und Empfin-
dungen unterscheiden kann, weil die einen wie die anderen Zustinde des Korpers
ausdriicken. (Sartre, Die Imagination, a.a.O., S. 200). S. auch Bonnemann, Der Spiel-
raum des Imaginiren, S. 44 sowie Fornet-Betancourt, a.a.O., S. 14.

737 a.a.0.,, S. 140. (Sartres ausfiihrliche Auseinandersetzung mit Bergsons Bildbegriff
findet sich auf den Seiten 133-160).

738 Leyssen, Sartres Bilddenken. Ein alternativer Bildbegriff und seine Rolle in Sartres
L'imaginaire, in: Neuber/Veressov (Hg.), Das Bild als Denkfigur, S.273-284, hier
S.275.

482

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

das Ding das Bild, ist die Materie die Gesamtheit der Bilder.«”** Doch
auch bei ihm ist das Bild ein Ding.

Daher ist fiir Sartre das Erscheinen von Husserls Ideen zu einer
reinen Phianomenologie und phinomenologischen Philosophie »das
grofSe Ereignis der Vorkriegsphilosophie«.”* Denn Husserls bereits in
den Logischen Untersuchungen entwickelter Begriff der Intentiona-
litdt, nach dem Bewusstsein immer Bewusstsein von efwas ist, ist
dazu angetan, »die Irrtiimer eines bestimmten Immanentismus zu
bekiampfen, der die Welt mit den Bewusstseinsinhalten konstituieren
will«.”# Man wisse nun, so Sartre, dass man die ganze vorphéinome-
nologische Literatur zum Bildbegriff aufler Acht lassen und »wieder
bei null anfangen« kénne und vor allem versuchen miisse, »eine in-
tuitive Sicht der intentionalen Struktur des Bildes zu erlangen«.”*

»Man sieht die unmittelbaren Konsequenzen fiir das Bild: auch das Bild ist
Bild von etwas. Wir haben es also mit einer intentionalen Beziehung eines
bestimmten Bewusstseins zu einem bestimmten Objekt zu tun. Mit einem
Wort, das Bild hort auf, ein psychischer Inhalt zu sein; es ist nicht im Be-
wusstsein als konstituierendes Element.«7#

Vor allem will Sartre im Anschluss, und damit iiber Husserls Bild-
bewusstsein hinausgehend, auch die Beziehungen von den mentalen,
d.h. Vorstellungsbildern, von denen er selbst auch ausgegangen ist,
zu den materiellen Bildern (»Gemilde, Foto usw.«), die Husserl nur
marginal behandelt hatte, erértern und, wie man sehen wird, zusam-
men behandeln. Gegen Bergson und die beschriebene Tradition vor
ihm halt Sartre am Ende seines frithen Werkes zum Vorstellungsbild
fest: »Es gibt keine Bilder im Bewusstsein, und es kann auch keine
geben. Sondern das Bild ist ein bestimmter Bewusstseinstyp. Das Bild
ist ein Akt und kein Ding. Das Bild ist Bewusstsein von etwas.«”*

Das Bild ist fiir Sartre also kein Objekt mit einem bestimmten
Ort, sondern es ist »eine besondere Art und Weise, wie sich das Be-
wusstsein ein Objekt prisentieren kann«.”* Und

739 Sartre, Die Imagination, a.a.O., S. 134f.
70 a.a.0.,S.222.

741 a.a.0., S. 227.

72 3.a.0., S. 240.

7 a.a.0.,S.229.

74 Sartre, Die Imagination, a.a.O., S. 242.
745 Leyssen, a.a.0., S. 275.

483

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

»man wird ebenfalls das Bildbewusstsein mit dem Zeichenbewusstsein ver-
gleichen miissen, um die Psychologie endgiiltig von jenem unzulidssigen
Irrtum zu befreien, der aus dem Bild ein Zeichen und aus dem Zeichen ein
Bild macht.«746

Seine positive Ausfaltung gewinnt Sartres Bildbegriff mit dem sich
vier Jahre spéter anschliefSenden zweiten frithen Werk, Das Imagi-
ndre. Dieses gilt Sartre unter Verwendung der Terminologie Husserls
als »noematisches Korrelat« zur irrealisierenden Vorstellungskraft,
der Imagination.”’

Zunichst nennt Sartre vier Charakteristika der zu beschreiben-
den Vorstellungen (ich verwende die von Waldenfels formulierte
Kurzfassung, wobei der erste Punkt nach dem Vorangegangenen be-
reits klar sein diirfte):

»1) Die Vorstellung ist Bewusstsein von einem bestimmten Objekt, das im
Bild auftritt und nicht etwa von dem Bild selbst, wie es in der >Immanenz-
Mlusion< erscheint. 2) Das Vorgestellte ist Gegenstand einer Quasi-Be-
obachtung, da es aufgrund einer >wesenhaften Armut< nie mehr zu erken-
nen gibt, als was man weifs; es hat nicht die Unerschépflichkeit des Wahr-
nehmungsobjekts. 3) Das Vorstellungsbewusstsein setzt sein Objekt als ein
Nichts; die beiden entscheidenden Formen, wie dies geschieht, sind zwei
Arten der Negation, die Setzung als nichtexistent (z.B. Husserls Kentaur)
oder als abwesend (z.B. der Freund in Berlin). Das abwesende Objekt ist
hier anschaulich >als abwesend gegebens, die Vorstellung enthilt ein >gewis-
ses Nichts«. 4) Dementsprechend verkorpert die Vorstellung, im Gegensatz
zur Passivitit der Wahrnehmung, eine schopferische Spontaneitiit.«7*

Damit setzt sich Sartre nun von Husserl ab, denn bei diesem ist das
Bildbewusstsein der Perzeption zugehorig, und man kann natiirlich
bezweifeln, ob die Wahrnehmung wirklich passiv ist. Reine Rezepti-
on wire aber Determination des wahrnehmenden Bewusstseins, und
davon muss Sartre die Imagination streng trennen, wenn sie die
Funktion des freien Entwurfs ibernehmen soll.

Diese Trennung bildet fiir Wiesing »das Fundament der gesam-
ten Phidnomenologie Sartres«:

74 Sartre, a.a. 0., S. 140.

747 Sartre, Das Imaginiire, S. 42.

74 Waldenfels, Phinomenologie in Frankreich, S. 761, bezieht sich auf Sartre, a.a.O,,
S. 44-61.

484

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

»Genau diese kategoriale Eigenstindigkeit ist dafiir verantwortlich, dass es
nie zu einer Verwechslung von Wahrnehmung und Phantasien kommt und
kommen kann: So stark die Vergegenwiirtigung einer Sache durch ein Bild
auch sein mag, es sind keine Wahrnehmungen, die das Bewusstsein auf ein
Bildobjekt richten. Fiir Sartre besteht zwischen dem Hineinsehen einer Ge-
stalt in Wolken oder in Kaffeesatz und dem Betrachten eines Fotos nur ein
gradueller Unterschied. Eigentlich entsteht in beiden Fallen das Bildobjekt-
bewusstsein nur durch Einbildung.«”*

Sartre schliefit eine Betrachtung tiber die »Familie der Vorstellung«
an, d.h. eine Untersuchung derjenigen Bildphédnomene der Gegen-
standswelt, die auch noch unter den Begriff »image« fallen, wie z.B.
Portrits, Spiegelreflexe, Karikaturen etc.””® Dabei stellt Sartre fest,
dass intramentale Vorstellungen, Karikaturen, Fotografien »lauter
Arten derselben Gattung sind«, denn immer muss eine Intention ein
abwesendes Objekt >vergegenwirtigen< wollen; auch »ein dufSerer
Gegenstand, der als Bild fungiert, kann diese Funktion nicht ohne
eine ihn als solches interpretierende Intention ausiiben«.”! Ein Por-
trat Karls VIIL z. B., »im Zustand verminderten Lebens unter Ausfall
vieler Bestimmungen (Dreidimensionalitit, Beweglichkeit, manch-
mal Farbe usw.)« wird als Bild erfasst, mittels des Gemaildes sehen
wir aber ihn, nicht das Gemailde. Und erstaunlicherweise verwendet
der Atheist Sartre zur Erhellung der Verbindung zwischen Bild und
Modell (oder, wenn man so will: zwischen Abbild und Urbild) eine
neuplatonische Formulierung (siehe Teil 2.2), die zur philosophisch-
theologischen Legitimation der orthodoxen Tkonenmalerei wurde:

»Die erste zwischen Bild und Modell gesetzte Verbindung ist eine Verbin-
dung der Emanation. Das Original hat den ontologischen Vorrang. Aber es
inkarniert sich, es steigt ins Bild herab. Dies erklart die Haltung der Pri-
mitiven ihren Abbildungen gegeniiber ebenso wie gewisse Praktiken der
schwarzen Kunst. [...] Es handelt sich iibrigens nicht um eine heute ver-
schwundene Denkweise. Die Struktur des Bildes ist bei uns irrational ge-
blieben, und wir haben uns hier wie fast tiberall darauf beschrinkt, rationale
Konstruktionen auf vorlogischen Geschichten zu errichten.«”? (my italics)

Es bietet sich nun natiirlich an, diese Deutung des imaginiren Ob-
jekts auch zur Abgrenzung vom Zeichenbegriff zu verwenden: Ein

749 Wiesing, Phanomene im Bild, S. 46.
750 Sartre, a.a.0., S. 62.

751 Sartre, a.a.0., S. 65 und 64.

752 SGartre, a.a.0., S. 711.

485

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Zeichen affirmiert nicht die Priasenz eines imagindren Objekts, son-
dern verweist auf dessen Abwesenheit. Das Gemilde also gibt seinen
Gegenstand, das Zeichen, nicht. Und es be-zeichne durch Uberein-
kunft, die spiter durch Gewohnheit verstirkt wird, was fiir Bilder
undenkbar ist, denn sie wirkten durch Ahnlichkeit und beeindruckten
unmittelbar.”® Schematische Zeichnungen, wie z.B. Karikaturen,
nehmen eine Zwischenstellung zwischen Zeichen und Bild ein; doch
sie sind trotzdem keine Zeichen, denn wir sehen etwas in die Zeich-
nung hinein, wie wenn wir »Gesichter im Feuer« oder »Felsen in
Menschengestalt«’>* »sehen«. Selbst wenn Schemazeichnungen in
der Ausfiihrung sehr sparsam sein sollten, geniigen einige typische
Ziige, um unsere Imagination anzuwerfen. In der vorstellenden Hal-
tung ndmlich »befinden wir uns ja einem Objekt gegeniiber, das sich
als denen analog gibt, die uns in der Wahrnehmung erscheinen kon-
nen«.”” Durch dieses Analogon kann man sich eine anwesende Ma-
terie als Reprisentanten des abwesenden Objekts imaginieren.”® Das
erklirt auch die negierende Kraft der Imagination, denn »das Wirk-
liche wird nicht fiir es selbst genommen, sondern als >Analogong,
durch welches das Abwesende sprisentifiziertc werden kann. Auf
diese Weise schaffen reale Objekte dem Abwesenden oder Inexisten-
ten Raum.«”’

Dies wiederum schafft nun Raum fiir das, was Sartre »imagina-
res Leben« nennt: Sieht man einmal von der »Pathologie der Imagi-
nation«, von Halluzinationen und auch von Triumen ab, so betreten
wir mit einer imagindren Welt ein Ensemble irrealer Objekte, die wir
spontan erzeugen konnen, weil und wenn wir daran denken. Wir er-
zeugen also virtuelle Realititen. Zwar sind die vorstellenden Inten-
tionen real, doch sind die Materie des Objekts sowie alle Raum- und
Zeitbestimmungen, denen es unterworfen ist, irreal.””® Diese Zeit
entspricht nicht der Zeit der Wahrnehmung; »sie lduft nicht ab, sie
kann sich nach Belieben entfalten oder zusammenziehen, indem sie
die gleiche bleibt. [...] Nichts trennt das irreale Objekt sicherer von
mir: Die imaginare Welt ist vollig isoliert; ich kann sie nur betreten,

753 a.a.0., S. 67-72.

7% a.a.0.,, S. 86.

755 a.a.0., S. 194.

7% Leyssen, a.a.0., S. 282.

77 a.a.0., S. 283.

758 Sartre, Das Imagindre, S. 206 ff.

486

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

wenn ich mich irrealisiere«’” (in manchen Computerspielen z.B.
durch selbstgewihlte Avatare). Nur das Gefiihl verhilt sich gegen-
iiber dem Irrealen genauso wie gegeniiber dem Realen.”s

Im Schlusskapitel fasst Sartre noch einmal zusammen, »dass die
Imagination eine konstitutive Funktion des Bewusstseins ist [...]. Die
irrealisierende Imagination ist nicht nur von der realisierenden
Wahrnehmung zu unterscheiden, sondern véllig zu trennen; denn
die Bildung eines vorstellenden Bewusstseins bedeutet die Annihilie-
rung (annéantissement) des wahrnehmenden Bewusstseins und um-
gekehrt.«76! Und das hat Folgen fiir die Kunst:

Der letzte Teil des Schlusskapitels, tiberschrieben »Das Kunst-
werk«, macht deutlich, dass das irreale Bildobjekt nicht erscheint, so-
lange wir den Bildtrager fokussieren, da »es sich einem realisierenden
Bewusstsein nicht geben kann«. Der Maler hat ein materielles Ana-
logon seiner Vorstellung konstituiert, und daher muss »das Gemailde
als ein materielles Ding verstanden werden, das von Zeit zu Zeit (je-
des Mal wenn ein Betrachter die vorstellende Haltung einnimmt) von
einem Irrealen heimgesucht wird, das eben das gemalte Objekt ist.«76

»Die Kunst Giacomettis ist der eines Taschenspielers verwandt; wir sind die,
die er narrt, und die, die ihm helfen. Er arbeitet nach dem, was er sieht, vor
allem aber nach dem, was wir sehen werden. Sein Ziel ist nicht, uns vor ein
Bild zu stellen, sondern Trugbilder zu erschaffen, die, obwohl sie sich immer
nur fiir das ausgeben, was sie sind, doch in uns die Gefiihle und Einstel-
lungen hervorrufen, die sich normalerweise aus der Begegnung mit wirk-
lichen Menschen ergeben. [...] Er hat lingst erkannt, dass die Kiinstler im
Imaginéren arbeiten [...].«7®

Kunstrezeption ist also auch eine Form der Imagination.”®*

7% Sartre, a.a.0., S. 215f.

760 a.a.0., S. 226.

761 Waldenfels, Phinomenologie in Frankreich, S.78. (Diese Okklusionsthese hatte
Sartre aber schon frither vertreten, s. Sartre, Das Imagindre, S. 199.)

762 a.a.0., S. 293.

763 Sartre, Die Gemailde Giacomettis, in: ders.: Portrdts und Perspektiven, S. 288 1.

764 Bonnemann, Der Spielraum des Imagindren, S.32. Bonnemann kritisiert eine
Engfiihrung im Bereich des Schonen, da das Naturschone ausgeschlossen ist: »Das
Reale ist niemals schon« (SN 361), Schénheit existiert nur im Imaginiren. Die Tren-
nung des Guten vom Schonen schliefle jede moralische Bewertung der Kunst oder
durch die Kunst aus. »Ein ésthetischer Standpunkt, der weiter von einer Theorie der
engagierten Literatur entfernt wire, ist kaum denkbar« (a.a.O., S. 153).

487

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

3.3.2.5 Vergegenwirtigung im Bild

Sartres Kiinstlerportriits sind weniger bekannt, doch gerade in ihnen
erfiillt sich wie in seinen Romanen Jean Wahls Schlachtruf »vers le
concrete« auf besondere Weise. Mgbuf3 zeigt eindrucksvoll, wie sehr
Sartres literarisches Werk mit seiner Philosophie verwoben ist.7® Aber
auch seine Beschiftigung mit der bildenden Kunst ist beeindruckend.

In Qu'est-ce que la littérature? trifft er eine auch fir die zur
Debatte stehende Kontroverse relevante Unterscheidung: Mit Farben
und Tonen zu arbeiten sei etwas anderes als sich mit Worten aus-
zudriicken, denn Farben und Formen seien keine Zeichen, die auf
etwas anderes verwiesen.

»Da gibt es das Griin, und da das Rot, das ist alles; das sind Dinge, sie
exitieren aus sich selbst heraus. Es stimmt, dass man ihnen per Konvention
den Wert von Zeichen beilegen kann. [...] Es liegt aber ganz fern, die Farben
und die Téne wie eine Sprache aufzufassen. [...] Der Maler will keine Zei-
chen auf seine Leinwand bannen, er will eine Sache erschaffen, und wenn er
rot, gelb und griin zusammenstellt, gibt es keinen Grund, weshalb ihr Mit-
einander eine definierbare Bedeutung besitzen sollte.«76

Denn der Maler erschafft ein imaginidres Haus auf der Leinwand
(Sartre redet in diesem Zusammenhang tatsichlich von »transsub-
stantiation«), und nicht das Zeichen eines Hauses; im Gegensatz
zum Schriftsteller hat man es hier bei Bildern nicht mit Bedeutungen
zu tun.’®’

Der Kiinstler ist fiir Sartre infolgedessen wie der Revolutionar
ein Prototyp fiir »Entwurf«, und natiirlich interessieren ihn vor allem
solche Kiinstler, die sich auf neue Wege begeben haben. Mit seiner
bereits in SN skizzierten und in der Kritik der dialektischen Vernunft
weiterentwickelten Methode der existentiellen Psychoanalyse (fiir
die ihm der Ansatz Freuds ungeeignet zu sein scheint, da in ihm die
Individualitit eines Entwurfs nicht zum Tragen kommt7¢%) und seiner
»regressiv-progressiven Methode, 7 die zugleich analytisch-synthe-

765 Mobufs, Sartre.

766 Sartre, Qu'est-ce que la littérature?, in: ders., Situations II, S. 60f. Ubersetzung
d.d. A

767 Sartre, a.a.0., S. 62 1.

768 MobuB, Sartre, S. 135-156, hier S. 137, unter Berufung u.a. auf SN 958.

769 ausfiihrlich beschrieben in Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 70-131.

488

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

tisch ist und zwischen Objekt und Epoche hin und her geht,”” unter-
sucht er die Beziehung zwischen Kiinstler und Werk, bzw. das, was
ein Kiinstler aus sich und seinen Gegebenheiten gemacht hat, aber
auch die Wirkung, die das Werk gehabt hat bzw. haben soll.7”!

Seine genaue Untersuchung von Leben und Werk Tintorettos soll
hier exemplarisch angefiithrt werden:”? Jacopo Robusti, genannt Tin-
toretto, war kleinwiichsig und fiihlte sich in seiner Heimatstadt Ve-
nedig als Sohn eines Firbers immer ungeliebt (was Sartre in Zusam-
menhang damit bringt, dass in seinen Bildern oft Randfiguren der
Gesellschaft auftauchen.) »Dieser krimerhafte Maler«, der nie das
Gepick der Hofmaler besafs, schien im Vergleich zu seinen Konkur-
renten eher ungebildet.””> Venedig aber liebte die eleganten, doch
auswirtigen Maler »Veronese« und Tizian, in dessen Malerwerkstatt
Tintoretto lernen wollte. Tizian setzte ihn aber wegen zu grofler Ge-
nialitidt mit zwolf Jahren auf die Strafle, und da der solchermaflen
stigmatisierte Tintoretto — seine Begabung stand schon friih fest —
doch unbedingt Maler werden wollte, musste er seine Ausbildung in
einer weniger renommierten Malerwerkstatt fortsetzen, war mit
zwanzig als Meister »auf dem Markt«, musste seinen Lebensunter-
halt verdienen und sich gegen die populdren auswirtigen Maler be-
haupten, was dazu fiihrte, dass er viele Auftragsarbeiten a la Veronese
oder nach Art Tizians fiir weniger Geld annahm. Nebenher aber ent-
wickelte er eine eigene Maltechnik. Sartres Philosophie des Blicks
findet hier ihre Anwendung: Sartre stellt namlich fest, dass Tintoret-
to beginnt, die Blicke der Betrachter, z. B. bei den Portrits seiner Hei-
matstadt Venedig, zu lenken, um auf dem Bild so etwas wie Tiefe zu
erzeugen. (Wittmann spricht mit Sartre von einer »école de visionc:
Die Anleitung zum Sehen werde mit dem Bild mitgeliefert; Tintoret-
to male exakt das Gegenteil dessen, was die Usancen der Zeit fest-
legten, experimentierte mit Perspektiven wie die zeitgleich in Florenz

770 Sartre, Marxismus und Existentialismus, S. 118 ff beschreibt sie hier als »existen-
tialistische Approximationsmethode«.

771 Maler, Sartres Individualhermeneutik, S. 80.

772 Sartre, Der Eingeschlossene von Venedig, in: Sartre, Portrits und Perspektiven,
S. 122-276.

73 a.a.0., S. 257 und 255.

489

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

wirkenden Maler, denen er aber voraus war und suchte im Rahmen
des Moglichen die Befreiung von Konventionen.”#)

Sartre untersuchte 17 verschiedene Bilder Tintorettos aus ver-
schiedenen Epochen, verglich sie miteinander und setzte sie mit sei-
ner besonderen Situation in Beziehung.

Im Gegensatz zu Freud, dessen Determinismus er kritisiert, geht
es ihm bei seiner »existentiellen Psychoanalyse« nicht um allgemeine
Kategorien der Ichdeutung, sondern um das »universel singulierg,
und er geht auch nicht nur in die Vergangenheit zuriick bzw. bleibt
dabei stehen: Mit seiner existentiellen Psychoanalyse deckt er die
meist aus der Kindheit stammenden »Fixierungen« auf, »die eigent-
lichen Urentscheidungen, durch die ein Mensch das ist, was er ist«,””
und untersucht die prigenden Gegebenheiten (»situations«) und vor
allem die Hemmnisse, in denen und gegen die sich ein Kiinstler be-
haupten und durchsetzen musste, um dann auch die Wirkung dieser
neuen Kunst zu analysieren.

»[...] Das ist die Revolution. Zum ersten Mal in der Geschichte, zwischen
1540 und 1545, [...] hort ein Tafelbild auf, eine flache Oberfliche zu sein
und wird von einem imaginiren Raum heimgesucht, um zu einem vom
Maler montierten Kurs zu werden [...].«77¢

Sartre entdeckt auf der »flachen Oberfliche« der Tintoretto-Bilder
tatsiachlich die Illusion einer dritten Dimension. Fiir Wittmann sind
die Tintoretto-Studien daher in direktem Zusammenhang mit den
Frithwerken zur Imagination und zum Imaginiren zu sehen.””
Besonders ein Bild soll hier angefiihrt werden, weil es so unge-
wohnlich ist: das des vom Himmel stiirzenden, keineswegs blof3 stan-
desgemifd schwebenden Schutzpatrons von Venedig, des Evangelis-
ten Markus, das im Venedig der damaligen Zeit einen Skandal
verursacht haben soll. Denn der Evangelist stiirzt kopfiiber, mit dem
Evangelium in der einen Hand, um einen in Fesseln am Boden liegen-
den Slaven vor dem Mirtyrertod zu bewahren, und ist dabei auch
noch nicht wie iiblich lichtumflossen, sondern im Schatten. Der
Zweck seines Ausflugs, die Ausfiihrung und das Ergebnis werden

774 'Wittmann, Sartre und die Kunst, S. 157 bezieht sich u.a. auf Sartre, Saint Marc et
son double, a.a.O., S. 190.

775 Schulz, Metaphysik des Schwebens, S. 124.

776 Sartre, Saint Marc et son double. Le Séquestré de Venise, in: Sicard (Hg.), Sartre et
les Arts, S. 179 (Obliques 24/25); Ubersetzung d.d. A.

777 Wittmann, Sartre und die Kunst, S. 142.

490

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

gleichzeitig gezeigt, die Fesseln des am Boden Liegenden sind schon
zerbrochen, der Betrachter ist den auf dem Bild versammelten Per-
sonen voraus, die das noch nicht begriffen haben.””

»In Erstaunen versetzen, durch Uberraschung wirken: das war von jeher
seine Technik gewesen. Diesmal ist er selbst jedoch der erste, der die Fas-
sung verliert: seine Zeitgenossen stehen zwar sprachlos, aber zugleich auch
entriistet vor dem Werk. Er findet erbitterte Verleumder und keine erbit-
terten Verteidiger [...], seine Erfolgsserie bricht ab.«””

In Sartres Analyse des Werks tritt noch einmal Erstaunliches zutage,
denn wenn der Betrachter des Bildes etwas zuriicktritt, sehe er, wie
die anderen Betrachter vor ihm den im Bild angelegten Halbkreis der
Zuschauer zu einem vollen Kreis erginzen; ihr Blickgeschehen wird
zum Teil des Bildes. Sartres Beschreibung des »Blicks« wird dabei
erweitert, Tintoretto macht nach Sartre »aus dem Blick einen Be-
standteil des Bildes«,”® und es entspricht seinen Intentionen, die Be-
trachter zur imaginativen Deutung des Bildes miteinzubeziehen. Tin-
toretto war 30 Jahre alt und wurde von Tizian mit Hass verfolgt. Um
Erfolg zu haben, arbeitete er verbissen drauf los, verwendete bei Aus-
schreibungen von Malauftrigen teilweise unlautere Mittel und
machte sich dadurch noch unbeliebter. Jedermann sei iiberzeugt ge-
wesen, so Sartre, die Malerei habe mit Tizian ihre hochste Vervoll-
kommnung erreicht, doch bei diesem ersticke die Malerei unter Blu-
men, verleugne sich durch ihre eigene Vollkommenheit und mache
eine Wiedergeburt notig. »Niemand auf der Welt, weder vor noch
nach ihm« habe leidenschaftlicher als Tintoretto nach Neuem ge-
sucht.” Dazu braucht es, »und sei es nur, um schaffen, um kaufen
und verkaufen zu kénnenc, eine unabdingbare Freiheit.”®?

Sartre, der sich eigentlich eher von moderner Kunst angezogen

778 Sartre, Saint Marc et son double, a.a.O., S. 175f; sowie Wittmann, Sartre und die
Kunst, S. 146.

(Wittmann merkt an, dass Sartres Analyse dies in Tintorettos Bild von St. Georg mit
dem Drachen noch viel weitergehender entdeckt, da dieser die gleichzeitige Darstel-
lung verschiedener Zeitpunkte im Bild dort noch weiter getrieben habe.)

779 Sartre, Der Eingeschlossene von Venedig, in: ders., Portrdits und Perspektiven,
S. 236.

780 Wittmann, a.a.O., S. 155. Hier finden sich auch Untersuchungen zu Sartres aus-
fithrlichen Analysen anderer Tintoretto-Bilder.

781 a.a.0., S. 249.

72 a.a.0., S. 259.

491

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

tiihlte, sei besonders von bestimmten Sujets angesprochen worden, so
hat Simone de Beauvoir berichtet:

»Sartre reagierte auf Darstellung und Ausdruck der Personen, bis zu dem
Punkt, dass er an den Werken Guido Renis Gefallen fand.«7%3

Simone de Beauvoir beschrieb seine Haltung als eine »Asthetik der
Opposition«; Bauer stellt eine Reaktion auf Bilder fest, die auf expres-
sionistische Weise den menschlichen Korper in Stress und Schmerz
zeigen.”8

Hier sollen als weitere Veranschaulichung von Sartres Bildphi-
losophie seine Beschreibungen der Gemilde Lapoujades und Giaco-
mettis angefiihrt werden.

Lapoujade ist bereits jenseits der figiirlichen Kunst, Nachbildung
ist also kein Thema mehr. Die »Desintegration des Figiirlichen« durch
Picasso, Braque etc. hinterliefl »nur ein Gewimmel von Farben und
Rhythmen, Wrackteile«. Lapoujade habe sich, indem er diese Be-
standteile zu neuen Ganzheiten zusammentfiigte, fiir die »Wiederher-
stellung der Welt« entschieden, wobei es um die »bestindige Wieder-
herstellung einer bestimmten Gegenwart« gehe:’® Lapoujade hat
Massen gemalt. Wie bei van Goghs wogenden Kornfeldern wird aber
nicht abgebildet, schon gar nicht detailgetreu, sondern mit den Farb-
flecken und der mit ihnen erreichten Rhythmisierung des Gesche-
hens auf der Leinwand gewinnt eine Erfahrung, eine Stimmung, Ge-
stalt, sie wird uns gegenwirtig. Auch der Gegenwart von Massen
kann man »nur Gestalt verleihen, wenn man auf eine figiirliche Wie-
dergabe verzichtet« und der Imagination Raum lésst, aber dieser Ma-
ler malt nicht von aufen,”® denn er ist selber Teil der Erfahrung, die
er vermittelt. Wie bei Tintorettos Bildern wird eine Erfahrung, ein
Geschehen gegenwiirtig, in das wir selbst eingebunden sind. Daher
bezeichnet Sartre Lapoujade auch als »Maler ohne Vorrechte«, denn
anders als frithere Maler malt er nicht auf einem Podium, sieht er das
Abzubildende nicht als Objekt seiner Tatigkeit, sondern er will seine
Solidaritit mit den anderen Menschen kundtun.”s

78 De Beauvoir, La force de 'age, S. 91.

78 De Beauvoir, La force de I'age, S. 83 und Bauer, Sartre and the Artist, S. 118f.
7% Sartre, Der Maler ohne Vorrechte, in: ders., Portrdits und Perspektiven, S. 295.
78 a.a.0., S. 304.

787 Sartre, Der Maler ohne Vorrechte, in: ders., Portrdits und Perspektiven, S. 306.

492

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Sartre

»Die erstaunlichste und doch einfachste Wahrheit ist die, dass, indem La-
poujade zur Abstraktheit griff, der Mensch zwangsldufig, im Namen der
Kunst selbst, wieder auf seinen Bildern erschien. Nicht, wie es lange Zeit
hindurch tiblich gewesen war, als Fiirst oder Prilat: bescheiden, anonym, in
geduldig-zahem Kampf um das tigliche Brot und gegen die Unterdrii-
Ckung.«788

Dieser Mensch sei »iiberall in seinen Bildern [...] gegenwirtig«. Dazu
gehort auch, dass es Folterer und ihre Helfershelfer gibt und ihre
Opfer: »Die grofle Masse besteht aus Gefolterten oder fiir die Folter
Bestimmten.«’® Und damit ruft Sartre auch wieder die Leiden der
Unterdriickten in den Kolonien in Erinnerung.

Einen anderen Aspekt seiner Philosophie entdeckt Sartre in Gia-
comettis Skulpturen und Gemalden: Hier ist es die Einsamkeit, z.B.
von vier Gestalten auf einem Sockel, der Abstand bzw. die Leere zwi-
schen ihnen, die ihn ergreift und die er mit einer Erinnerung an seine
zwei Monate Kriegsgefangenschaft bzw. an die Zeit danach ver-
kniipft: Nach einer Zeit des Zusammengepferchtseins in absoluter
Nihe zum jeweils anderen tiberfiel ihn die Angst, wieder mit der res-
pektvollen Distanz des Biirgertums leben zu miissen, er fiihlte sich
verloren und »konnte nicht verstehen, wie diese behibigen, dickbau-
chigen Hauser solche Wiisten in sich bergen konnten«.”® Zwar sei
eine Ausstellung Giacomettis »ein ganzes Volk«, doch die Menschen
sehen sich nicht, »sie gehen — unwiederbringlich allein — aneinander
vorbei, und dennoch gehdren sie zusammen: sie werden sich fiir
immer aus den Augen verlieren, aber sie verlgren sich nicht, wenn
sie sich gesucht hitten«. Damit verweist Sartre auf das dialektische
Verhiltnis zwischen der Einsamkeit und der Zusammengehorigkeit
der Menschen. Allein das gesprochene Wort konne diesen »negativen
Begriff der Leere« iiberbriicken, »jedes Geschopf sondert seine eigene
Leere ab«.””! (Man erinnere sich an das Fiir-sich als Nichts bzw. als
Nichtung, als Negation.) Und wenn Giacometti male, méchte er
ebenso, »dass wir den imaginidren Raum, den der Rahmen um-
schlie3t, als eine wirkliche Leere fithlen«. Diese Leere erhilt hier
einen Stellenwert, wie er Sartres »néant« in SN zukam. Nachdem
500 Jahre lang die Bilder zum Bersten voll waren, beginne Giacometti

788 ebd.

7% a.a.0., S. 307.

7% Sartre, Die Gemilde Giacomettis, in: ders., Portrits und Perspektiven, S. 277 f.
1 a.a.0., S. 2781

493

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

damit, die Welt aus seinen Gemilden zu verbannen. Beim Portritie-
ren seines Bruders Diego zeige er diesen »ganz allein, in einem
Schuppen verloren«.”*? Zwar stehe Diego vor einer Mauer, doch »die-
se Beziige wiirden gleichzeitig wieder entwertet durch das Nichts, das
sich zwischen sie schiebt«. Giacometti verzichte auf Begrenzungs-
linien: »es gibt ein Sein, und plétzlich gibt es keines mehr: aber zwi-
schen dem Sein und dem Nichts ist keinerlei Ubergang denkbar.«7%

Wenn Giacometti Gegenstinde, wie z. B. Schuhe, aber nicht um-
grenze, rechne er damit, dass wir sie begrenzen, ebenso wie unser
Blick ergiinzt und eine aus Erfahrung gewonnene Kontinuitit wieder
herstellt, wenn Giacometti nur Andeutungen von Kérperteilen macht
oder gar welche auslasst.”

In seiner Theorie des Imaginéren hatte Sartre von der »wesens-
mifligen Armut« des irrealen Objektes geschrieben, denn im Gegen-
satz zu realen Objekten seien sie nicht individuiert,”® und es mani-
festiere sich ein Spielraum fiir die Imagination. »Das irreale Objekt
existiert, es existiert zwar als irreal, als untitig; aber seine Existenz ist
unleugbar. [...] Nur ist dieses so gut prizisierte, so gut definierte Ir-
reale leer [...].«7%

Erst der Betrachter nimlich, wenn er mit dem Kiinstler die
Sphire des Imaginiren teilt, verleiht den Gemilden ihre Bedeutung.””

Kunst ist fiir Sartre also keineswegs 'art pour l'art, auch Bilder
sind Bilder von etwas, und sie veranschaulichen nicht nur Sartres
Philosophie des Imaginidren und des Blicks, sondern spiegeln auch
Kernbegriffe seiner Philosophie.

Im Sartre-Jahr 2005 (100. Geburtstag, 25. Todestag) wurde Sartre als
Jahrhundertfigur mit einer Ausstellung in der Neuen Nationalbiblio-
thek in Paris gewtirdigt. Gleichzeitig aber rief der linke (!) Nouvel
Observateur zum Autodafé auf, und ein Literaturkritiker sprach an-
gesichts der Neuauflage von Sartres Theaterstiicken von »Muff aus
dem ideologischen Wandschrank der 50er Jahre«.” Doch egal wie

72 a.a.0., S. 281f.

7% a.a.0., S. 282f.

79 a.a.0., S. 284.

7% Sartre, Das Imagindre, S. 216.

7% Sartre, Das Imagindre, S. 226 f.

797 Wittmann, Sartre und die Kunst, S. 131.

7% Monninger, Ritualmord an Sartre, in: ZEIT (6.4.2005); https://www.zeit.de/2005/
15/Ritualmord_an_Sartre

&

494

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

man zu Marxismus und Existentialismus stehen mag: Festzuhalten
ist, dass seine Philosophie des Imagindren als visualisierender Ent-
wurf origindr und produktiv ist. »Die Imagination setzt ihr Objekt
als ein Nichts«, so Sartres beriihmte Definition’’; und gerade im
Hinblick auf die aktuellen Phinomene digitaler Bildlichkeit und vir-
tueller Realitdt birgt dies weiterhin reflexives Potential.

3.3.3 Sichtbares und Unsichtbares bei
Maurice Merleau-Ponty (1908-1961)

Maurice Merleau-Ponty wurde in Rochefort (Charente) in ein katho-
lisches Milieu hineingeboren, verlor wie Sartre seinen Vater frith und
machte seinen Schulabschluss in Paris. Auf der Ecole Normale Supé-
rieure traf er Sartre und Simone de Beauvoir und freundete sich mit
ihnen an. Er wurde zum Chefredakteur der von Sartre geriindeten
Zeitschrift Les Temps Modernes, wurde dieses Postens aber enthoben,
als anldsslich des Koreakrieges politische Meinungsverschiedenheiten
zwischen ihnen auftraten. Anders als Sartre schlug er eine akademi-
sche Laufbahn ein, hatte zeitweilig eine Professur fiir Kinderpsycho-
logie inne (die er aber philosophisch auslegte, wie etwa an seinem
Buch Keime der Vernunft deutlich wird), und wechselte dann zu einer
Professur in Philosophie nach Paris. Er war ebenfalls von Husserl
inspiriert, schlug aber einen anderen Weg als Sartre ein.

3.3.3.1 Zum Primat der Wahrnehmung

Merleau-Ponty gehorte zu dem Horern der Pariser Vortrige von
Husserl, die spiter unter dem Namen Cartesianische Meditationen
erscheinen sollten, und er war der erste auswartige Besucher des neu-
gegriindeten Husserl-Archivs in Léwen. Und doch sollte er iiber Hus-
serl — und Heidegger — hinausgehen. Letzterer hatte nimlich mit
seiner abstrakten Rede von »Jemeinigkeit« die Leiblichkeit des Men-
schen vollig ausgeblendet, wihrend Husser] immerhin den Leib als
zentrale Schnittstelle zur Auflenwelt hervorgehoben hatte. Doch um
Wahrnehmung wirklich zu beschreiben — der spdtere Husser! hatte
das Konzept der Phanomen-Beschreibungen verlassen, tiber seine re-
duktiven Verfahren eine »eidetische Wesensschau« angestrebt und

79 Wiesing, Artifizielle Prasenz, S. 112.

495

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

eine Wende zum transzendentalen Ich vollzogen —, ist der Riickgang
auf die leibliche Gebundenheit jeder Wahrnehmung unerlasslich. Im-
merhin, so Taylor in seiner Wiirdigung, ist die Wahrnehmung unsere
»erste Offnung zur Welt und der unaufhebbare Hintergrund aller
anderen Tatigkeiten«,*® auch wenn dies »in der wissenschaftlichen
und philosophischen Kultur unserer Zeit systematisch verdrangt«®"!
werde.

Merleau-Ponty hatte ebenfalls wie Husserl das Bewusstsein
einer Krise — Husserls spite Krisisschrift war noch nicht bekannt —,
die ihm sowohl in den Wissenschaften als auch in der Philosophie
Raum zu greifen schien:

»Auf der einen Seite steht eine objektivistische und naturalistische Sicht-
weise, die an alle menschlichen Phianomene von auflen herantritt und bei
einer Natur an sich endet, auf der anderen Seite eine subjektivistische und
kritizistische Sichtweise, die alle Phinomene von innen her erschlieffen will
und bei einem reinen Bewusstsein endet. Der lebendige Bezug zwischen
Bewusstsein und Natur wird zerrieben zwischen duflerer wissenschaftlicher
Explikation und innerer philosophischer Reflexion.«®

Merleau-Ponty kritisiert beide Richtungen: »Die Philosophie des rei-
nen Objekts und des reinen Subjekts sind gleichermaflen terroris-
tisch.«%% Doch niemals bestreitet Merleau-Ponty die Bedeutung des
Subjekts oder des Bewusstseins, und genauso wenig die Bedeutung
empirischer Forschungen. Husserls Phdnomenologie (wie auch die
ersten beiden Kapitel von Bergsons Matiére et Mémoire) inspirierten
Merleau-Ponty zu einem dritten Weg. Zwar hatte Husserl dem Leib
eine ausgezeichnete Stellung unter den Dingen (!) eingerdumt, »in-
dem er betont, dass der Leib nie nur Gegenstand, nie véllig konstitu-
iert sein kann«, doch bei der Reduktion wird »das reale Ich, d. h. das
leibliche Ich als Umgebungsobjekt des reinen Ichs« bezeichnet. »An-
ders ausgedriickt: bei der theoretischen Trennung von eigentlich Ich-
lichem und Ichfremdem wird der Leib zum Ichfremden gezihlt und
fallt somit unter die Gesetzmifigkeit der Kausalitit.«%* Merleau-

80 Taylor, Charles, Leibliches Handeln, in: Métraux/Waldenfels (Hg.), Leibhaftige
Vernunft, S. 194-217, hier S. 195.

801 a.a.0.,, S. 211.

802 Waldenfels, Phianomenologie in Frankreich, S. 149.

83 Merleau-Ponty, Die Abenteuer der Dialektik, S. 118.

804 Frostholm, Leib und Unbewusstes. Freuds Begriff des Unbewussten interpretiert
durch den Leib-Begriff Merleau-Pontys, S. 13.

496

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

Ponty aber entwickelt sowohl Husserls Leibbegriff weiter als auch
seinen Begriff von Intentionalitdt, denn nun wird die Intentionalitit
des Leibes zum Thema®®; auch er ist, wie z.B. in der Sexualitdt (PW
185 ff), gerichtet auf etwas auflerhalb seiner selbst, zwar nicht be-
wusst, aber unbewusst oder besser noch vor-bewusst. Unter der Uber-
schrift »das Problem des Leibes« schildert Merleau-Ponty einen Pro-
zess fortschreitender Verdringung des Leiblichen: »Unsere
Wahrnehmung gelangt zu den Gegenstinden, und einmal konstitu-
iert, erscheint der Gegenstand als der Grund all unserer wirklichen
und moglichen Erfahrungen von ihm.« (PW 91) »Besessen vom
Sein« fasst man, die Wahrnehmungserfahrung vergessend, das Sein

»nunmehr allein noch als Gegenstand und leitet es ab aus Beziehungen
zwischen Gegenstinden. Meinen Leib, der mein Gesichtspunkt fiir die Welt
ist, betrachte ich als einen unter den Gegenstinden dieser Welt. Ich ver-
dringe das Bewusstsein, das ich von meinem Blick als Mittel der Erkenntnis
hatte und betrachte meine Augen als Stiicke der Materie. Sie finden ihren
Ort im selben objektiven Raum, in dem ich jedes duflere Objekt zu situieren
suche [...].« (PW 94f)

Die Losung von der eigenen Erfahrung markiert den Ubergang zur
Idee, die nun ihre universale Giiltigkeit fiir jedermann unabhingig
von der Erfahrung behaupten kann: »Ich befasse mich nicht mehr
mit meinem Leib, noch mit Zeit und Welt, so wie ich sie im vorpradi-
kativen Wissen, in meiner inneren Kommunikation mit ihnen sehe.«
(PW 95) Schlief8lich sprechen wir nur noch von Ideen und verlieren
»endlich jede Beriihrung mit der perzeptiven Erfahrung« (PW 96).
Alle Erfahrung erstarrt, und deshalb fordert Merleau-Ponty:

»Wir miissen die Alternative, nichts vom Subjekt, oder aber nichts vom
Objekt verstehen zu konnen, zu durchbrechen suchen. Wir miissen den
Ursprungsort des Gegenstandes im Innersten unserer Erfahrung selbst auf-
suchen, das Erscheinen des Seins zu beschreiben und das Paradox zu ver-
stehen suchen, wie fiir uns etwas an sich zu sein vermag.« (PW 96)

Unser Leib ist ndmlich situiert, was wir gerne vergessen, z.B. in
Raum und Zeit, und daher eignet z.B. der rdumlichen Situiertheit
entsprechend jeder Wahrnehmung auch eine unhintergehbare Per-
spektivitit, die uns immer nur eine Seite der Dinge sehen ldsst. Zwar
sind andere mdogliche Perspektiven horizonthaft mitgegeben, doch
wir sind immer nur in der Lage, die Dinge in »Abschattungen« (Mer-

805 Frostholm, a.a.O., S. 10 und 16f, s. auch PW 165.

497

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

leau-Ponty verwendet Husserls Begrifflichkeit) wahrzunehmen, nie
in ihrer vollen Realitit, ihrem »Ansichsein«. Diese Perspektivitit ist
uns nicht immer bewusst, aber sie ist wie der »blinde Fleck« an der
Stelle, von der aus wir sehen (PW 117), die Bedingung, unter der
leiblich gebundene Wahrnehmung iiberhaupt nur zu haben ist.
(»Sagt man, das Haus sei nirgendwoher gesehen, sagt man damit
nicht am Ende, es sei unsichtbar?« PW 91) Und nur durch Bewegung
unseres Eigenleibes und das Bewusstsein des Identischen sind wir in
der Lage, zu der Uberzeugung zu gelangen, dass verschiedene Per-
spektiven eines Dinges zusammenhingen bzw. sogar einem einzigen
Ding zugehoren (PW 239).

Wahrnehmung ist also keineswegs das Resultat duflerer Reize
(PW 59), sondern das Ergebnis unseres leiblichen (und daher not-
wendig perspektivischen) Gerichtetseins auf die Dinge, die sich uns
unter Umstinden auch nur zeigen, indem sie sich gegenseitig ver-
decken: »Immer namlich sehen wir nur von irgendwoher, ohne aber
dass das Sehen in seine Perspektive sich einschlosse« (PW 91).
Merleau-Pontys ausfiihrliche Untersuchungen zum Thema Perspek-
tivitdt befassen sich auch mit der Zentralperspektive in der Malerei,
denn die bildnerische Raumarchitektur scheint dem Aufbau unseres
Wahrnehmungsfeldes »aufs schonste« zu entsprechen.®® Doch ist
die klassische Kunst wirklich so objektiv und wirklichkeitsgetreu?
Diese Zentralperspektive ist fiir Merleau-Ponty ganz und gar »Dar-
stellungsmittel«, »in Wirklichkeit ganz und gar geschaffen« und
keineswegs »ein Funktionsgesetz der Wahrnehmung«.®” Vielmehr
entstammt sie einer »Kulturordnunge; sie ist »eine vom Menschen
erfundene Manier [...], die Wahrnehmungswelt vor sich hin zu pro-
jizieren, und nicht das genaue Abbild dieser Welt«.5%

Denn in Wirklichkeit verdecken und widerstreiten die Dinge
einander, sind nicht fiir eine schauende Wahrnehmung hintereinan-
der aufbereitet, sondern simultan: Beim Sehen ist man »iiberflutet
von einem Horizont sichtbarer Dinge, die inkompossibel« sind mit
dem gerade ins Auge Gefassten, »die aber gerade dadurch mit ihnen
gleichzeitig« sind. Man macht die Erfahrung einer »Welt von wim-

806 Waldenfels, Das Zerspringen des Seins. Ontologische Auslegung der Erfahrung
am Leitfaden der Malerei, in: Métraux/Waldenfels (Hg.), Leibhaftige Vernunft,
S. 144-161, hier S. 145.

87 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, in: ders., Die Prosa der Welt, S. 721,

808 a.a.0., S. 73.

498

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

melnden, exklusiven Dingen [...], die jedes fiir sich den Blick anspre-
chen und die insgesamt nur in einem zeitlichen Durchlauf erfasst
werden konnen — wobei jeder Gewinn zugleich ein Verlust ist.«5”
Die Zentralperspektive bringt Ordnung in das Ganze:

»Nun aber konstruiere ich eine Darstellung, in der jedes aufhért, die ganze
Sicht fiir sich zu beanspruchen, in der ein jedes Zugestindnisse macht und
darin einwilligt, nicht mehr Raum auf dem Papier einzunehmen, als ihm
von den anderen {iiberlassen wird. Als mein Blick Tiefe, Hohe und Breite
unbefangen durchstreifte, war er keinem Gesichtspunkt unterworfen, weil
er einen nach dem anderen aufnahm und dann wieder aufgab; jetzt aber
verzichte ich auf diese Ubiquitit und bin bereit, in meiner Zeichnung nur
das darzustellen, was ein unbewegliches Auge von einem bestimmten
Standort aus sehen konnte, wire es auf einen ein fiir alle Mal gewihlten,
bestimmten >Fluchtpunkt« mit einer bestimmten >Horizontlinie« fixiert.«%

Solchermaflen wird der Blick gelenkt; die Zentralperspektive als
Technik ist »die Verwirklichung und Erfindung einer beherrschten
Welt, die ganz und gar in unserem Besitz ist«.’! Fiir Waldenfels ist
das eine »Domestikation des Blicks auf Kosten der Leibhaftigkeit und
Lebhaftigkeit der Dinge« im Gegensatz zu iiberquellenden »barocke
(n) Welt« (von Merleau-Ponty »monde sauvage« oder étre brut« ge-
nannt), und er fragt, was denn mit dem passiere, was in den Schatten
gestellt und an den Rand gedringt werde, und wer tiberhaupt dabei
mit welcher ordnenden Hand agiere, bzw. auswihle, was fiir uns wie
sichtbar wird.512

Solche Bilder stellen also auch, wenn man mit Bergson interpre-
tieren mochte, eine weitere Form der Verrdumlichung von Zeit dar,
wie sie fiir abendlédndisches Denken nicht selten ist. Der von Merleau-
Ponty bewunderte Cézanne hatte also durchaus Grund, tiber die Zen-
tralperspektive hinauszugehen und sich eine andere Art von Tiefe zu
erarbeiten.

Auch die Zeit ist uns nicht als abstrakte Grofse gegeben: Wir
erfahren sie »im Riickgang zu den Sachen selbst« zuallererst in der
Bewegung unseres Leibes, die ein gestaffeltes Hintereinander (auch
dies eine Verrdumlichung) bzw. Nacheinander unserer Wahrneh-
mungserfahrungen erzeugt. SchlieSlich sind wir auch mit unserem

809 a.a.0.,, S. 74.

810 ohbd.

811 a.a.0., S. 75.

812 Waldenfels, Das Zerspringen des Seins, a.a.O., S. 150f.

499

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Leib nicht aufSerhalb der Zeit: Er altert und ist in die genetischen Pro-
zesse der Welt hineingestellt. Diesen Gedanken der Zeitlichkeit unse-
rer Erfahrung hatte bereits Husserl nach seiner »genetischen Wende«
fiir die Phinomenologie entwickelt und mit seinen Gedanken zu Re-
tention und Protention konkretisiert. Da der Leib »zur Welt« ist (im
Heidegger’schen Sinn), ist er in eine anhaltende Genesis gestellt und
bewegt sich unter anderen Leibern und Dingen. Doch der Leib hat
eine Erfahrungsgeschichte, sie ist ihm eingeschrieben: Sedimentie-
rungen, Habitualitidten, implizites Wissen gestalten (wie bei Bergson)
die aktuellen leiblichen Wahrnehmungsbeziige mit (PW 172-177
und 182-188).

Die Retentionen vergangener Wahrnehmungserfahrungen und
die in die Zukunft weisenden intentionalen Erwartungshaltungen bil-
den also den Rahmen fiir das im Hier und Jetzt sich aktuell vollzie-
hende Wahrnehmungsgeschehen, denn keine Wahrnehmung bleibt
allein auf einen Jetztzeitpunkt beschrinkt; und nur in diesen Beziigen
kann sich Wahrgenommenes als dieses oder jenes zeigen,®'® und nur
hier, auf diesem Hintergrund, kann sich eine Bedeutung formieren
bzw. Sinn ausbilden und Wissen entstehen.

»Alles verweist mich so auf das Prisenzfeld zuriick als das Feld der origi-
ndren Erfahrung, wo die Zeit mit ihren Dimensionen leibhaftig erscheint,
in letzter Evidenz und ohne eingeschobenen Abstand. Hier ist es, wo wir
eine Zukunft in die Gegenwart und in die Vergangenheit hiniibergleiten
sehen.« (PW 473)

Die Zeit mit ihrem Prisenzfeld als »Geflecht von Intentionalititen«
(PW 474) spielt fiir dieses leiblich inkarnierte Bewusstsein somit eine
viel wesentlichere Rolle als fiir Husserl, denn jede »Gegenwart (ist)
stets nur gegenwirtig zwischen zwei Horizonten der Abwesenheit,
dem der Vergangenheit und dem der Zukunft« (PW 43), und dabei
geht es um subjektrelative, erlebte Zeit.

»Mit Merleau-Ponty muss damit nicht nur die raumlich-kontextuelle, son-
dern ebenso die zeitliche Extension der Wahrnehmung dargelegt werden.
Auf diesem irreduziblen Zusammenhalt beharrend spricht er von einer
Quasi-Synthese, die nicht nur Elemente in ihrem Nebeneinander umklam-
mert, sondern auch in einen zeitlichen Verlauf bringt. Weder das Neben-
einander noch das Nacheinander wiren dabei nachtrigliche Ordnungsmus-

83 Laner, Revisionen der Zeitlichkeit, S. 314.

500

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

ter der Wahrnehmung, sondern strukturieren jedes Wahrgenommene als
sich immer schon vollziehende passive Synthesis mit.«8

Alle anderen darauf aufbauenden Synthesisleistungen — wie Begriffs-
bildung (die Zuordnung vielfiltiger Einzelerscheinungen unter einen
allgemeinen Begriff ist eigentlich ein Subsumptionsschluss), Urteil
als Synthesis von Begriffen, Reflexion iiber Urteile und ihre Folgen
— sind dann schon sprachlich gebunden und damit im Austausch mit
den Mitsubjekten abzugleichen.

Hier ist nun der Ort, auch die Sprache, bzw. das Sprechen, was
wir gerne vergessen, wie Mimik und Gestik (PW 218ff) als leiblich
gebundenen Ausdruck zu beschreiben, denn der »Wortleib (ist) das
materielle Instrument des sprachlichen Ausdrucks« und das Sprechen
daher eine Verbindung von Motorik und Intelligenz (PW 230). Die-
jenigen Philosophien, die die Sprache von dieser Einbindung abtren-
nen und in der Formalisierung der Sprache sich iiber dieselbe auf-
kldaren wollen, hilt Merleau-Ponty fiir »Hirngespinste«.®®

Bereits in der frithen Phinomenologie hatte Merleau-Ponty un-
ter der Uberschrift »Der Leib als Ausdruck und die Sprache« fest-
gehalten, dass die lebendige Sprache berufen ist, der Kommunikation
»eine geistige Landschaft« zu erschlieflen, denn »in Gestalt der ver-
fiigbaren Bedeutungen, d.h. aufgrund vorangegangener Ausdrucks-
akte, besitzen die sprechenden Subjekte eine gemeinsame Welt« (PW
221). Doch »das Wunder des Ausdrucks« (PW 229£f) geht iiber den
Bereich der Sprache weit hinaus (Merleau-Ponty erwihnt am Ende
des Kapitels Cézanne (PW 223), denn er sieht auch Bilder als Aus-
drucksgeschehen); und das Thema wird ihn in seinen spiteren Schrif-
ten weiter beschaftigen.

3.3.3.2 Inkarnierter Sinn

In seinem ersten Buch Die Struktur des Verhaltens hatte Merleau-
Ponty ein eindrucksvolles Beispiel fiir die Leibbezogenheit eines
Handlungsfeldes gegeben:

»Der Fuf$ballplatz ist fiir den Spieler in Aktion kein >Objekts, d. h. der ideelle
Zielpunkt, der eine unendliche Mannigfaltigkeit perspektivischer Ansich-
ten zuldsst und in all seinen erscheinungsmifigen Umformungen den glei-

814 3.2.0.,, S. 319.
815 Merleau-Ponty, Das Hirngespinst einer reinen Sprache, in: ders., Die Prosa der
Welt, S. 27 ff.

501

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21.



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

chen Wert behauptet. Er ist von Kraftlinien durchzogen (>Seitenlinies, Lini-
en, die den Strafraum abgrenzen) — in Abschnitte gegliedert (z.B. die >Lii-
cken< zwischen den Gegnern), die eine Aktion von ganz bestimmter Art
herbeirufen, sie auslésen und tragen, gleichsam ohne Wissen des Spielers.
Der Spielplatz ist ihm nicht gegeben, sondern er ist gegenwirtig als der
immanente Zielpunkt seiner praktischen Intentionen; der Spieler bezieht
ihn in seinen Korper mit ein und spiirt z. B. die Richtung des >Tores< ebenso
unmittelbar wie die Vertikale und Horizontale seines eigenen Leibes.«®16

Auch der Orgelspieler hat sein Instrument als Handlungsfeld inter-
nalisiert,®” um darauf und damit sinnhaft agieren zu kénnen (auch
hier ist leibliche Intentionalitit am Werke). Merleau-Ponty spricht
von einem »Leibwissen« (PW 174) und macht mit diesen Beispielen
deutlich, dass — gegen Descartes — im Leib Subjekt und Objekt, Sub-
jektivitit und Objektivitit immer schon verschrinkt und kaum zu
trennen sind. Sein Ziel schon in diesem frithen Buch ist die Auf-
losung der »Alternative von Ansich und Fiirsich«, die »Alternative
einer Philosophie, die duflerlich verbundene Glieder nebeneinander
ordnet, und einer anderen Philosophie, die die inneren Beziehungen
des Denkens in allen Phinomenen wiederfindet«®!s. Fiir Laner relati-
viert Merleau-Ponty damit in gewisser Weise den phidnomenologi-
schen Vorrang der Ich-Perspektive.?”® Denn mit dem Begriff des Ver-
haltens hat Merleau-Ponty jenen Zwischen- Bereich gefunden, der,
weder Ding noch Idee, die sinnhafte Bezogenheit des Menschen auf
seine Umwelt hin zu erfassen ermoglicht. Seine Beispiele machen
deutlich, dass zur Erkliarung solchen Verhaltens der Behaviorismus
mit seinem Reiz-Reaktions-Modell und vor allem der Reflexlehre
(»Reflexologie«) vollig unzureichend ist. Denn es ist keineswegs blof3
der optische Reiz (einer Note oder, im Falle des Schreibmaschinen-
schreibens, die Buchstaben eines Wortes, die zu einer bestimmten
motorischen Reaktion, nimlich der Umsetzung der vorgegebenen
Zeichen in eine Melodie oder ein getipptes Wort, Anlass geben. (»Der
Mensch reagiert nicht auf isolierte Gegenstinde und Reize [...], er
nimmt vielmehr schon im Korper selbst Physiognomien auf [...]«%9).
Der Orgelspieler kann sogar nach dem Erwerb gewisser motorischer

816 Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens, S. 193.
817 Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens, S. 136f.
815 3.a.0., S. 142f.

819 Laner, Revisionen der Zeitlichkeit, S. 279.

820 Bermes, Maurice Merleau-Ponty, S. 44.

502

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

Gewohnheiten improvisieren, sich also mit Hilfe des Instruments
ausdriicken:

»es gelingt ihm, in dem Raum, in dem seine Hinde und Fiife spielen, Ab-
schnitte, Richtungszeichen und Bewegungskurven >wiederzuerkennens, die
nicht genau bestimmten Notengruppen entsprechen, sondern Ausdrucks-
werten. [...] Der Verlauf der Melodie, die graphische Gestaltung des Musik-
textes und der Ablauf der Korperbewegungen partizipieren an einer und
derselben Struktur und haben gemeinsam ein und denselben Bedeutungs-
kern«.5!

Hier kommt Merleau-Ponty die aus der Psychologie heraus entstan-
dene Gestalttheorie zupass, denn nach ihr wird der Mensch als offe-
nes System gesehen, dessen Wahrnehmung, Gefiihle und Verhal-
tensweisen sich zu bestimmten Mustern ordnen, sodass Interaktion
mit der Welt im Sinne eines dynamischen Feldes interpretiert werden
kann. Besonders fiir Goldstein, den Merleau-Ponty in Die Struktur
des Verhaltens oft zitiert, geht es dabei um eine ganzheitliche Theorie
des Organismus. Der Behaviorismus hingegen funktioniere nach
einem mechanistischen Modell, das die Innerlichkeit ignoriere (»Black
Box«) und den Bereich der Dinge nicht verlasse und daher das
»Wesentliche an dem Phinomen« verpasse:

»Das Verhalten ist kein Ding, aber auch keine Idee, es ist nicht
die Hiille eines reinen Bewusstseins, und als Zeuge eines Verhaltens
bin ich kein reines Bewusstsein. Genau das meinten wir, als wir sag-
ten, es sei eine Gestalt.«52?

Das Verhalten ist namlich nicht wie im Behaviorismus als Wir-
kung der physikalischen Welt von dieser verursacht®?® und kann ins-
besondere nicht erschopfend als Reflex auf diese Welt verstanden
werden. Denn zur natiirlichen Struktur des psycho-physischen Sub-
jekts gehort ein »Korperschema« (PW 21), das in jedes Verhalten mit
eingeht und sich in ihm artikuliert, und hier konnen sich »die ge-
nannten Kategorien von Reiz und Reaktion oder auch von Innen
und Auflen allererst bilden«.5*

Merleau-Ponty orientiert sich auch an einem biologischen Mo-
dell, das er bei Uexkiill findet,%2° denn dieser hatte fiir die theoretische

%
5

Merleau-Ponty, a.a.O., S. 137.

2 Merleau-Ponty, a.a.O., S. 143.

83 a.a.0., S. 149.

84 Bermes, Maurice Merleau-Ponty, S. 44.

2 Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens, S. 182.

%
5
’

%

503

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Biologie als erster einen Umwelt-Begriff formuliert. In seiner bio-
logischen Raum-Zeit-Lehre ist das empirische Subjekt — wie seine
Objekte — in »Funktionskreise« seiner Umwelt planméflig eingepasst.
Zwischen den rezeptorischen Organen des Tieres und der sogenann-
ten »Merkwelt« und den effektorischen Organen und der »Wirkwelt«
des Tieres besteht eine enge Korrelation (z. B. in einem Spinnennetz),
und dies ist der Grundgedanke von Uexkiills Funktionenkreis-Lehre.
Uexkiill spricht vom »Hiillen- oder Gehiduse-Charakter jeder Um-
welt«,% fiir die er das suggestive Bild der »Seifenblase« findet, die
»erfiillt ist von allen jenen Merkmalen, die nur dem Subjekt zuging-
lich sind«.®” Innerhalb dieser »Seifenblase« — auch Merleau-Ponty
verwendet diesen an die Leibniz’sche Monade erinnernden Begriff®
— konstituiert sich ein systemisches Aufeinander-Bezogensein vom
Rezeptivitit und Aktivitidt. Und damit wird diese Umwelt fiir Mer-
leau-Ponty zu einem Feld der Bedeutungen, die sich ergeben durch
eine offene Dialektik zwischen Umwelt und sinnerzeugendem Ver-
halten. Denn auch der Fuf$ballspieler verindert mit jedem seiner
Mangver »den Aspekt des Spielfeldes und zeichnet darin neue Kraft-
linien ein, wo dann ihrerseits die Handlung verlduft und sich reali-
siert, indem sie das phanomenale Feld erneut verdndert«.®?

Fiir Uexkiill ging es um die Frage, wie »eine Disziplin, die sich
mit dem Phinomen des Lebendigen in der Natur befasst, den extre-
men Positionen einer vitalistischen Psychologie und einer mechanis-
tischen Physiologie entgehen kann, ohne sein Forschungsobjekt an
diese Disziplinen zu verlieren«.®° Uexkiills Alternative ist fiir Mer-
leau-Ponty interessant und wird von ihm daher aufgenommen und
weitergefiihrt: Die philosophiegeschichtlich »traditionelle Dichoto-
mie von Leib und Seele und ihre unheilvollen Reduktionen«®' wer-
den strukturell umgedeutet, da sie nun eine »allgemeine ORDNUNG
zum Ausdruck bringen, unter der Organismus und Umwelt korres-
pondieren«.®?> Damit geht es bei »Struktur« und »Gestalt« um die
urspriingliche Organisation der Wirklichkeit, sodass im Verhalten

826 Uexkiill, Umwelt und Innenwelt der Tiere, S. 219.

87 Ders., Streifziige durch die Umwelten von Tieren und Menschen, S. 22.

88 Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens, S. 149.

829 a.a.0., S. 194.

80 Boer, Maurice Merleau-Ponty — Die Entwicklung seines Strukturdenkens, S. 81.
831 Boer, ebd.

82 Boer, a.a.0., S. 82 bezieht sich hier auf Uexkiill, Theorie der Biologie, S. 128 und
148. Majuskeln im Original.

53

504

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

eine spontane Selbstorganisation mdglich wird. Denn das entstehen-
de Verhalten ist dergestalt »neutral gegeniiber der Unterscheidung
von Psychischem und Physiologischem«; das Bewusstsein tritt nicht
von aufSen hinzu oder liegt bereits fertig vor, sondern »entwickelt sich
aus dem Verhalten selber [...] als eine seiner Strukturen«.#> Walden-
fels gibt eine ausfiihrliche Analyse verschiedener Stufen von Struk-
turen der Selbstorganisation hoherer und niederer Ordnung, die mit-
einander verflochten sind und aufeinander aufbauen, sodass man
sogar von einer Hierarchie dieser Strukturen sprechen kann. Fiir ihn
entsteht so eine »integrative Verhaltenstheorie, in der Struktur, Ge-
stalt, Sinn, Bedeutung, Norm und Ordnung eine entscheidende Rolle
spielen«.®*

Die Beziehung zur Welt ist also ein offener, wenn auch stummer
Dialog: »Der Mensch spricht zur Welt, die Welt spricht aber auch
zum Menschen. Der sinnlich-sinnstiftende Mensch befragt gleichsam
die sinnlich-sinnhafte Welt, und die Welt antwortet, doch die Frage
antizipiert schon in einem gewissen Sinne die Antwort« (PW 160f).

Wir erfahren und verstehen die Welt als eine, in der wir leiblich
verankert sind — jeder Leib hat seine Welt —, die aber gleichzeitig vor-
gingig ist und uns iibersteigt, die aber doch nur Welt ist kraft leiblich
gebundener und in sinnhaftem Verhalten eingebetteter Wahrneh-
mung.

Damit muss der Begriff der Empfindung neu gefasst werden:
Bereits zu Beginn der PW hatte Merleau-Ponty den Empfindungs-
begriff von Physiologie und Psychologie scharf zuriickgewiesen. Sie
kann nicht mehr als verursacht von AufSenreizen verstanden werden,
die vom Leib mechanistisch zu verarbeiten sind, oder als diejenige
Instanz im Bewusstsein, die diesen AufSenreiz erst mit Sinn belegt.
Die Empfindung bleibt »das intentionale Geflecht« (PW 76), es ist
jenseits aller Vereinseitigungen »lebendige Kommunikation« (PW
76), ja sogar »Kommunion« (PW 249) des sinnhaft Empfindenden
mit dem sinnlich Empfundenen (PW 251), und zwar bereits pra-
reflexiv.

Und dies impliziert nun auch einen neuen Bewusstseinsbegriff,
in dem die Welt nicht zum blofen idealistischen Bewusstseinskorre-
lat verkommen und auch nicht, wie bei Husserl, durch immer weitere
phénomenologische Reduktionen aus dem Blick geraten darf. Diese

833 Waldenfels, a.a.O., S. 152f.
84 Waldenfels, a.a.O., S. 154 ff und 152.

505

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Welt ist vielmehr »als Heimat des Handelns, Wahrnehmens und
Denkens wiederzuentdecken«.®® Merleau-Ponty befreite das Be-
wusstsein »aus seiner einseitig intellektualistischen Auslegung, in-
dem er es auf die prireflexiven Strukturen zuriickdringte«.%¢ Denn
das Bewusstsein ist auf der Ebene der Einpassung (Uexkiill) des
Organismus in die Umwelt leiblich koexistent mit dieser, Merleau-
Ponty redet sogar mit einem Paul Claudel entlehnten Wortspiel von
»co-naissance, einer gleichzeitigen Geburt.%”

Das zunichst apersonale Bewusstsein®® ruht auf einem »schwei-
genden Cogito, einer prireflexiven Ebene auf, in der seine Inhalte
erst durch Interaktion mit der unmittelbaren Umwelt Gestalt an-
nehmen und Strukturen entstehen lassen. Dieses Bewusstsein ist
leiblich gebunden; und die Kategorien von Subjekt und Objekt miis-
sen sich erst in ihm herausbilden. Es aktualisiert sich immer dort, »wo
die einheitliche Beziehung zwischen Lebenssubjekt und Umwelt in
doppelter Richtung, rezeptiv und motorisch, durch den Leib besteht.
Diese Art von Bewusstsein ist bei den Dingen, nicht sofern sie Dinge
sind, sondern bestimmte Bedeutungsmomente eines strukturierten
Umfeldes, das sich primir als Aktionsfeld darstellt.«%%

Somit wird der Leib selbst — anders als bei Husserl — zum trans-
zendentalen Motiv.

»Spricht Merleau-Ponty von Konstitution, so meint er damit den Aufweis
einer bereits anonym vollzogenen, leiblich vermittelten Konstitution, die
sich einer analytischen und leibfernen Reflexion entzieht und erst recht
nicht in einem transzendentalen Bewusstsein aufgehoben werden kann.
Merleau-Ponty bewegt sich in dem Spannungsfeld einer Rekonstitution
von bereits Konstituiertem, ohne diese Ambiguitit reflexiv aufzulgsen. «%4

Diese Ambiguitdt von Sinn und Sinnlichkeit erweist den Leib als
Vollzugsort jeder Bedeutungskonstitution, sodass er auch »der Ur-
sprungsort von Subjekt und Objekt, Ich und Welt ist«.3*! Gegen die
cartesische Substanzontologie, in der sich das reflexiv gewonnene
Cogito als reines Selbst von allen prireflexiven Voraussetzungen ab-

83 Bermes, a.a.0., S. 91.

86 Boer, a.a.0., S. 97 bezieht sich auf Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens,
S. 233 und 255 ff.

%7 Merleau-Ponty, a.a.O., S. 229.

838 Boer, a.a.0., S. 97.

839 Boer, a.a.0., S. 97 1.

80 Bermes, Maurice Merleau-Ponty, S. 67 {.

841 a.a.0.,, S. 69.

506

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

hebt, ist dieser genetische Bewusstseinsbegriff zuriickgebunden »an
die Ambivalenz der lebendigen Bedeutungen und die Strukturen der
vitalen Leistungen«.®

Max Scheler hatte in seinen phinomenologischen Untersuchun-
gen —im Gegensatz zur Umwelteingebundenheit der Tiere — Mensch-
werdung als die »Erhebung zur Weltoffenheit kraft des Geistes« und
eine »Fernstellung der Umwelt zur Welt« kraft der dem Menschen
eigenen Fahigkeit zur Begriffsbildung beschrieben. Im Gegensatz da-
zu ist es bei Merleau-Ponty die Offenheit eines in Interaktion mit der
Umwelt stehenden und entstehenden Verhaltens, das »die Verwirk-
lichung der Wahr-Nehmung erst moglich macht« (PW 345). Diese
hat bereits den Charakter der Weltoffenheit; sie wird nicht erst durch
den Geist bewirkt.

Und es ist nun diese Ebene der Interaktion mit der Umwelt, in
der sich, da die Welt »nicht nur meine Welt ist« (PW 390), auch das
Verhalten des Anderen abzeichnet, das sich auf eben diese Welt rich-
tet (PW 390). In einer »menschlichen Atmosphire« sedimentieren
sich nimlich die menschlichen Akte duflerlich — so entsteht Kultur —,
doch »der erste aller Kulturgegenstinde« in einer nicht von mir ge-
priagten Welt ist der Leib eines Anderen, insofern er ein sich ebenfalls
verhaltender Leib ist. (PW 399f) Besonders fiir friihkindliches, aber
auch fiir spiteres Verhalten gilt:

»[...] Mein Leib ist es, der den Leib des Anderen wahrnimmt, und er findet
in ihm so etwas wie eine wunderbare Fortsetzung seiner eigenen Intentio-
nen, eine vertraute Weise des Umgangs mit der Welt; und wie die Teile
meines Leibes ein zusammenhingendes System bilden, bilden somit auch
der fremde Leib und der meinige ein einziges Ganzes [...].« (PW 405)

Die Intersubjektivitit wird besonders durch das »Kulturobjekt« der
Sprache vertieft, es bildet sich auch im Symbolischen ein gemein-
samer Boden fiir das »Sein zu zweien« (PW 406). Im Gegensatz zu
Sartre, bei dem das Blickgeschehen zur gegenseitigen Verobjektivie-
rung, Verdinglichung und Distanzierung fiihrt, geht Merleau-Ponty
von der Wirklichkeit zwischenleiblichen Verhaltens aus, denn »der
Andere als Anderer (wird) in einer gemeinsamen Situation zu-
ginglich«, auch wenn er zugleich doch in gewisser Weise abwesend
bleibt, »der Andere (wird) nicht vollstindig integriert — er bleibt der

82 Boer, a.a.0., S. 981.

507

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Andere.«* (Hier klingt Lévinas an, der Husserls Pariser Vortrige ins
Franzgsische tibersetzt hatte.) Obwohl sich im Dialog eine gemein-
same Welt bilden kann, bleibt doch jeder auf seine Funktionskreise
verwiesen und findet Verankerung in seiner Welt, sodass Merleau-
Ponty auch von der »Komédie eines Solipsismus zu vielen«, der un-
tiberwindlich bleibt, spricht (PW 409 {f).

Um daher abschlieflend noch einmal auf das sinnhafte Verhalten
des Organisten in seiner »Seifenblase« zuriickzukommen: »Mit den
symbolischen Gestalten«, z.B. in einer Notenschrift, tritt — anders als
bei Tieren — »ein Verhalten auf, das den Reiz fiir sich ausdriickt«, das
diese Notenschrift entsprechend der habitualisierten Strukturen des
Verhaltens umsetzt, und »das auf die Addquation von Bezeichnen-
dem und Bezeichnetem, von Intention und Intendiertem ausgeht.
Hier hat das je eigene Verhalten nicht nur eine Bedeutung, es ist
Bedeutung.«%** So ist die Bedeutung sinkarniert, d.h. »eingelassen
in das Material, das sie durchformt«.8*> Die Saussure’schen Dimen-
sionen von signifiant und signifié werden identifiziert, die Unter-
schiede zwischen dem Zeichen und seiner Referenz (Goodman wiirde
sagen: seiner Erfiillungsklasse) werden eingeebnet (» Kommunion«)
und damit auch die im Zeichenbegriff bewusst angelegte Distanz
zum Bezeichneten, was fiir den Bildbegriff Folgen haben wird.

3.3.3.3 »Entrelacement« zwischen Empirismus und Idealismus

Bezogen auf Marx’ Diktum, er habe »Hegel vom Kopf auf die Fii3e
gestellt, kontert Merleau-Ponty im Vorwort zu PW: »Was Marx sagt,
dass die Geschichte nicht auf dem Kopfe geht, ist wahr, doch nicht
minder wahr ist es, dass sie nicht mit den Fiiflen denkt.« (PW 16)
Bereits im Vorwort zu PW hatte Merleau-Ponty gegen die »Vor-
urteile bestimmter Wahrnehmungstheorien« polemisiert, gegen die
sich seine Uberlegungen richteten. Dabei handelt es sich vor allem
um zwei »Standpunkte, die Merleau-Ponty recht global als >Empiris-
mus< und >Intellektualismus< bzw. als >Realismus< und >Idealismus«
bezeichnet, ohne dass im Einzelnen immer mit der wiinschenswerten
Klarheit differenziert wiirde.«®¢ (Fiir Bermes verbietet es sich, Mer-

843 Bermes, a.a.0., S. 93.

4 Merleau-Ponty, Die Struktur des Verhaltens, S. 138.

45 Waldenfels, a.a.O., S. 154.

86 Pilz, Maurice Merleau-Ponty. Ontologie und Wissenschaftskritik, S. 37.

3

%

508

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

leau-Pontys »simplifizierende Gegeniiberstellung von Empirismus
und Idealismus«, da er auf dem Weg zu einer neuen Philosophie ge-
wesen sei, »allzu schnell als historisch iiberholt oder philologisch un-
angemessen zu bezeichnen«.%%7)

Es geht Merleau-Ponty darum, das Verhiltnis zwischen Be-
wusstsein und Natur zu erhellen, das seit Descartes mit seiner Auf-
spaltung der Welt in nur zwei Substanzen, res cogitans und res ex-
tensa, einen kanonisch gewordenen Dualismus zur Folge hatte, der
noch bis in die Hegel’sche Dialektik — und dariiber hinaus — wirksam
war und oft immer noch ist. Zudem ist Descartes auch fiir das mecha-
nistische Denken in vielen Wissenschaften verantwortlich, das bis in
den Marxismus hinein gewirkt hat. Merleau-Ponty mochte ver-
suchen,

»die Perspektive des Idealismus, in der nichts ist, es sei denn als Gegenstand
fiir das Bewusstsein, ins Verhiltnis zu setzen zur Perspektive des Realismus,
der gemaf3 alles Bewusstsein verwoben ist ins Geflecht der objektiven Welt
und der Geschehnisse an sich; oder endlich, nochmal anders ausgedriickt, zu
begreifen, wie es kommt, dass Welt und Mensch zweierlei Weisen der For-
schung zuginglich sind, der erklirenden und der reflexiven.« (PW 487)

Zwar ist Merleau-Ponty iiberzeugt, dass Leiblichkeit, Temporalisie-
rung und Geschichtlichkeit Basis jeder Phinomenologie sein miissen,
doch er wendet sich gegen jede Vereinseitigung. Daher setzt er sich
ausfiihrlich mit den Ansitzen der empirischen Psychologie seiner
Zeit auseinander und kritisiert, dass grofle Teile der Psychologie das
Bewusstsein als »ein Stiick dieser Welt« (PW 62) begreifen. »Das
Bewusstsein wird als ein Objekt unter anderen Objekten gedacht,
das den naturwissenschaftlichen Gesetzen blindlings folgt, wie es
auch in einer Terminologie zu erkldren ist, die keinen Unterschied
zwischen Welt und Bewusstsein kennt.«%% Zweitens beschreibe der
Empirist die Empfindungen, »so wie man die Fauna eines fernen Lan-
des beschreibt — ohne irgend daran zu denken, dass er ja selbst wahr-
nimmt, selbst wahrnehmendes Subjekt ist.« (PW 244) Subjektivitdt
und Perspektivitit, obwohl sie gerade Bedingungen jeder mensch-
lichen Erkenntnis sind, werden ignoriert. Und drittens vergesse, ganz
im Sinne Husserls, das wissenschaftliche Denken seinen Ursprung
und seine Verwurzelung in der Lebenswelt.®

87 a.a.0., S. 40.
848 Bermes, a.a.0., S. 41f.
89 ygl. Bermes, a.a.O., S. 41f.

509

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Das gilt nun leider auch fiir die vorgeblich objektive und wissen-
schaftliche Begrifflichkeit des Marxismus, die Merleau-Ponty an vie-
len Stellen, z.B. in Die Abenteuer der Dialektik, kritisiert.

Nachdem er zusammen mit Sartre nach dem Krieg in einer
Gruppe (»socialisme et liberté«) aktiv war, wendet er sich anlésslich
des Korea-Krieges vom Kommunismus ab, der »von der historischen
Verantwortung zur bloflen Disziplin [...], vom Marxismus zum
Aberglauben« iibergehe.® Das liegt besonders an der totalisierenden
Tendenz, denn man konne nicht vorab iiber Menschenleben urteilen,
die noch gar nicht gelebt seien.

»Die marxistische Orthodoxie [...] begniigt sich damit, die Dinge und die
Verhaltnisse zwischen Personen gegeniiberzustellen; der Dialektik eine Do-
sis Naturalismus beizumischen, die — wie abgemessen sie auch sei — jene
alsbald auflést; die Dialektik im Objekt, im Sein, wozu sie am wenigsten
fahig ist, zu situieren. Daher der kommunistische Eklektizismus, dieses
unbestidndige Gemisch aus Hegelianismus und Szientivismus, das es der
Orthodoxie gestattet, im Namen sphilosophischer« Prinzipien alles abzu-
lehnen, was die Wissenschaften vom Menschen seit Engels zu sagen ver-
suchen konnen, und doch mit swissenschaftlichem Sozialismus< zu antwor-
ten, wenn man philosophisch spricht.«#!

Der marxistische Materialismus beruft sich auf eine wissenschaftli-
che und praktische Okonomie als Basis aller gesellschaftlichen Ver-
hiltnisse und des entsprechenden Klassenbewusstseins und leitet dies
aus Erfahrungen ab, die aber verallgemeinert und extrapoliert wer-
den. (»Alle Geschichte ist die Geschichte von Klassenkimpfen.«)
Und das kann kritisiert werden.

Seine Marxismuskritik verbindet Merleau-Ponty, nicht nur in
Die Abenteuer der Dialektik, mit einer teilweise scharfen Sartre-Kri-
tik: Obwohl dieser wohl »besser geriistet« sei als irgendjemand an-
ders, »den Kommunismus [...] zu verstehen und zu erklaren, tut er es
deshalb gerade nicht, weil, seiner Auffassung nach, der eigentliche
Sinn des Kommunismus jenseits aller dialektischen Fehlvorstellun-
gen in dem kategorischen Willen liegt, das ins Sein zu bringen, das
niemals gewesen ist«.%? Dennoch mache er keinen Unterschied zwi-
schen Marx, den Ideologien des Sowjetkommunismus und seinem

80 Merleau-Ponty, Marxismus und Aberglaube, in: ders., Zeichen, S. 387.
%1 Merleau-Ponty, Abenteuer der Dialektik, S. 80.
82 a.a.0.,, S. 119.

510

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

eigenen Denken, obwohl er die Dialektik und die Geschichtsphiloso-
phie durch eine Philosophie der absoluten Schépfung im Unbekann-
ten ersetze.®>> Dabei bleibe er »innerhalb der Subjektsphilosophies,
gleichzeitig aber bleibe er »ein ausgemachter Realist, weil seine Ar-
gumentation beherrscht ist von den Kategorien der reinen Tatsa-
che«.®* Sartre habe niemals etwas anders anerkannt als das reine
Fiir-sich-Sein und sein unabweisbares Korrelat: das reine Sein-an-
sich. Das Zwischen komme bei ihm nicht vor; obwohl es bei ihm um
Aktion ginge, fehle »eine Theorie der Aktion [...], die ganz und gar
im Zwischenbereich liegt«.5 Er sei vorgeblich »Marxist, also Rea-
list«,%¢ gleichzeitig bleibe er aber Bewusstseinsphilosoph.

Der empiristische Zugang zur Wahrnehmung — bis hin zur mar-
xistischen Widerspiegelungstheorie — setzt einen oberflachlich er-
kennbaren, objektiv feststellbaren kausalen — und reduktiven — Me-
chanismus (einer Projektion von auflen nach innen) und lést die
Wahrnehmungsempfindungen ab von leibgebundener Affektivitit
und Motorik, sie werden dann nur noch zur blofSen Rezeption einer
Qualitat. Das aber fiihrt zur Entfremdung:

»Der also entstellte lebendige Leib war nicht mehr mein Leib, sichtbarer
Ausdruck eines konkreten Ich, sondern nur mehr ein Gegenstand unter
anderen.« So wurde »der lebendige Leib zu einem AufSerlichen ohne Inner-
lichkeit« und »die Subjektivitit zu einem Innerlichen ohne Auferlichkeit,
zu einem unbeteiligten Zuschauer«. (PW 79)

Der von Merleau-Ponty so genannte Intellektualismus hingegen ord-
net anders als der Empirismus die Wahrnehmung der Operation des
Denkens (von innen nach aufSen) unter. Die »intellektualistische oder
idealistische Philosophie (riickt) das Subjekt der Wahrnehmung und
Handlung in den Vordergrund. Doch [...] der Schwerpunkt der Theo-
rie scheint nur verschoben vom Objekt zum Subjekt«:%7

»So erfahren die simtlichen Thesen des Empirismus einen Umsturz: der
Zustand des Bewusstseins wird zum Bewusstsein eines Zustandes, Passivi-
tit zur Setzung der Passivitit, die Welt wird zum Korrelat einer Weltvor-
stellung und existiert nur mehr fiir einen sie Konstituierenden.« (PW 245)

853 a.a.0., S. 120 und 122.
84 3.a.0., S. 130 und 141.
85 a.a.0., S. 170 und 229.
856 a.a.0., S. 192.

87 Bermes, a.a.0., S. 45.

511

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Beides ist fiir Merleau-Ponty falsch: »Der Empirismus sieht nicht,
dass wir nichts suchten, wiissten wir nicht, was wir suchen; der Intel-
lektualismus sieht nicht, dass wir gleichfalls nichts suchten, wiissten
wir, was wir suchen.« (PW 49)

Der Intellektualismus/Idealismus sieht die Welt immer nur als
Konstrukt des Bewusstseins, bleibt also intramental und kann Wahr-
heit nur als interne Stimmigkeit, nicht als Priifung an einer wie auch
immer gearteten Realitit sehen, die als korrespondierend nur an-
genommen werden kann, iiber die sich ansonsten aber nichts sagen
lésst. Beide Positionen sehen »die Welt als einen endgiiltig geglieder-
ten Kosmos einzelner Dinge und Sachverhalte«, aber »im Empiris-
mus ist diese These Ausgangspunkt der Uberlegungen, im Intellek-
tualismus Ziel der Konstruktion«.®® Doch »die intellektualistische
Analyse (ist) weniger falsch, als abstrakt« (PW 152), sie stiitzt sich
auf eine »Symbolfunktion« oder » Reprisentationsfunktion« (hier be-
ruft Merleau-Ponty sich auf Cassirers Philosophie der symbolischen
Formen); ihr »Unrecht« sei nur, dass sie sich loslgse »von den Mate-
rialen, in denen sie sich verwirklicht«, sodass Gemeinsamkeit nur
noch im Sinn, nicht mehr im Sein gesucht werden konne.%

Auch Kant, der ja eigentlich Empirismus und Rationalismus ver-
sohnen wollte, blieb »Intellektualist«: Die Gegenstinde der Wahr-
nehmung werden vom Bewusstsein, z.B. durch Kants Kategorien,
konstituiert, und das ldsst keinen Raum mehr fiir die Ebene des wahr-
nehmenden Leibes. Dem Intellektualismus, der »reflexiven Analyse«
ist aber die phdnomenale Dichte der Erscheinungen nicht zugénglich,
er versteht Wahrnehmung als aktive Leistung des subjektiven Be-
wusstseins, des »Intellekts«, und ist gar nicht mehr offen fiir eine
Wahrnehmung, die in der Mitte zwischen Subjekt und Welt angesie-
delt ist.%® Dennoch versagt sich Merleau-Ponty nicht der reflexiven
Analyse, denn nur durch sie kann der unreflektierte Untergrund in
das Bewusstsein der Philosophen kommen, »den sie voraussetzt, aus
dem sie sich niahrt und der fiir sie so etwas wie eine urspriinglich
Vergangenheit konstituiert« (PW 283).

»Dem Empirismus mangelte es an der Mdoglichkeit einer Einsicht in den
inneren Verband zwischen dem Gegenstand und dem von ihm ausgeldsten
Akt. Dem Intellektualismus mangelt es an der Moglichkeit einer Einsicht in

8% a.a.0.,, S. 46.
859 ebd.
860 Laner, Revisionen der Zeitlichkeit, S. 285.

512

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

die Kontingenz der Anlisse des Denkens. Im einen Falle ist das Bewusstsein
zu arm, im anderen Falle zu reich, um es begreiflich zu machen, dass ein
Phénomen vermdchte, es zu erregen.« (PW 49/52)

Der Empirismus mit seiner Tendenz zur universalen Objektivierung
mit Absolutheitsanspruch iiberspringe, so Pilz, die Dimension des
wahrnehmenden Subjekts, wihrend der Intellektualismus (Merleau-
Ponty nennt Descartes, Kant und Husserl) einem Subjektbegriff der
Innerlichkeit (»nicht nur weltlos, sondern auch zeitlos«) frone, der
eine Zweiweltentheorie als gefihrliche Konsequenz nach sich ziehe. ¢!

Denn zum einen habe »die Annahme eines transzendentalen
Subjekts [...] eine vollige Trennung von Subjekt und Objekt zur Fol-
ge« und das fithre »zu einer Ontologie, die sich auf die Alternative
von Fiir-sich und An-sich griindet«.5

Eine Ontologie des Menschen konne aber wie bei Heidegger
nicht von einem >weltloseng, isolierten Subjekt ausgehen, und zudem
sei das Problem der >Koexistenz« mit anderen unlgsbar geworden.5®

Zum anderen aber ist das transzendentale Ich nicht nur weltlos,
sondern auch zeitlos, also eine Abstraktion, die mit der wirklichen
Erfahrung wenig zu tun hat. Das wird auch deutlich im Unterschied
zur Kant’schen Raumvorstellung, die dieser sich als euklidischen
Raum denkt, und dem priobjektiven gelebten Raum Merleau-Pontys,
der »nicht im Denken, sondern in der Existenz des Menschen« griin-
det, »die wesentlich als leibliche Existenz begriffen wird«.%*

Merleau-Ponty ist iiberzeugt, dass er mit seiner Philosophie des
inkarnierten Subjekts diese Dualismen {iberwunden hat, bei denen
die Idealisierung des Objekts und die Verobjektivierung des lebendi-
gen Leibes Hand in Hand gehen (PW 96).

Gegeniiber den blof$ empirischen Wissenschaften, bei denen das
Bewusstsein als eine Art Behilter angenommen, wird, in dem die
Wahrnehmungserfahrungen sich sammeln und durch eine Art
Girung zu Wissen werden (Popper hat dies in Bezug auf Locke die
»Kiibeltheorie des Geistes« genannt), und einem idealistischen Phi-
losophieren, das die Welt aus einem Bewusstsein heraus konstituiert
(immerhin war es bei Kant schon vorgeprigt und keine tabula rasa),
kann man also im Riickgang auf die Phanomene ein Zwischenreich

861 Pilz, a.a.0., S. 38f und 41 ff.
82 a.a.0., S. 42.

% a.a.0., S. 43.

864 Pilz, a.a.0., S. 48.

®

513

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

fiir die Untersuchung finden, das dem Denken erst einen sicheren
Grund geben kann, damit es wirklich sinnhaft werden kann.

»Wihrend der Empirismus nur auf die Kraft des Sinnlichen vertraut, hofft
der Intellektualismus die Lésung der Probleme einzig in einem sinngeben-
den Bewusstsein zu finden. Doch wie der Sinn zur Sinnlichkeit kommt,
bleibt genauso unbedacht, wie die Sinnfrage nie den Fragenden einschliefit.
Empirismus und Intellektualismus stehen demnach fiir zwei verfehlte
Theorien, Sinn und Sinnlichkeit in Einklang zu bringen. Merleau-Pontys
anfingliche Problemstellung, die Aufklirung des Verhiltnisses [...] zwi-
schen Bewusstsein und Natur, ldsst sich umformulieren in die Fragestel-
lung, wie Sinn und Sinnlichkeit zusammen auftreten resp. gedacht werden
konnen. «6

So muss man sich zwischen Intellektualismus und Empirismus posi-
tionieren und die »Alternative, entweder nichts vom Subjekt oder
aber nichts vom Objekt verstehen zu kénnen, zu durchbrechen su-
chen« (PW 96); und die »Verflechtung«, die er im Aufweis des leib-
lichen Verwobenseins mit der Welt aufgewiesen hat, ist daher nicht
nur eine Verflechtung von Subjekt und Objekt, sondern auch eine
Verflechtung (»entrelacement«¢) von Empirismus und (modifizier-
ter) Subjektphilosophie: Sowohl die materielle Basis aller Wahrneh-
mungserfahrungen (»Fufl«) als auch das sich aus diesen ergebende
Denken (»Kopf«) sind von Bedeutung kénnen sich wegen dieser Ver-
flechtung nicht voneinander l6sen und verabsolutieren, bzw. sich ge-
genseitig als sekundir oder marginal betrachten.

3.3.3.4 Sichtbares und Unsichtbares

Die Beziehung des Menschen zur Welt auf der Basis leiblich gebun-
dener Wahrnehmungserfahrungen bleibt Merleau-Pontys Thema,
und er wihlt ganz im Sinne der abendldndischen Tradition das Sehen
als Paradigma. Die Malerei gewinnt daher fiir Merleau-Ponty (schon
in der PW) besondere Bedeutung, denn nur der Maler kann seinen
»Blick auf den Dingen ruhen lassen, ohne zu irgendeiner Einschit-
zung verpflichtet zu sein«.® Es kann sich hier also um ein ganz un-

865 Bermes, a.a.0., S. 48.

8 S, u.a. Kapiteliiberschrift in Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare,
S. 172 ff.

87 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 277 {.

514

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

voreingenommenes Sehen handeln, denn oft geht in unser Sehen
Wissen mit ein, nicht nur, wenn wir »etwas als etwas« sehen, sondern
auch, wenn wir Dinge bereits zu kennen glauben. (Waldenfels spricht
hier mit Imdahl von einem manchmal automatischen »wiedererken-
nenden« und auf der anderen Seite von einem »sehenden« Sehen;
und es ist das letztere, um das es Merleau-Ponty geht.®®) »Auf der
einen Seite ist die Welt das, was wir sehen, und auf der anderen Seite
miissen wir dennoch lernen sie zu sehen,%° denn »nichts ist schwe-
rer zu wissen, als was wir eigentlich sehen, so bereits der frithe Mer-
leau-Ponty (PW 82). Daher fasziniert ihn Cézannes konsequente
Ausrichtung auf das Sichtbare und sein lebenslanges Bemiihen, das
zu malen, was man sieht, und nicht, was man denkt, um sich damit
trotz fehlender Anerkennung von den Kunstrichtungen seiner Zeit®”°
abzusetzen.

»Diese Arbeit am Sehen erdffnete einen neuen Zugang zur Wirklichkeit,
der frei von Rationalisierungen des Sehens wie Zentralperspektive und wis-
senschaftlichen Schemata war. Diese Art der Anschauung sollte die ge-
wohnten Sehweisen aufler Kraft setzen, die uns nur Klischees der sicht-
baren Wirklichkeit vermitteln. Die Reduktion auf den rein visuellen
Aspekt der Wahrnehmung erméglichte ein urspriingliches Sehen, das sich
durch seine Unabschlief3barkeit auszeichnet [...].«%7!

Diese Seherfahrung ist nur moglich durch »ausschliefliche Konzen-
tration auf die Arbeit des Auges«,%? das sich fiir die Darstellung auch
von konventionell gewordenen Sichtweisen zu 16sen versuchen muss,
wie sie eine Zeitlang mit der Technik der Zentralperspektive tiblich
war. Merleau-Ponty rithmt unter Berufung auf Leonardo da Vinci das
»Wunder der Allseitigkeit«, das durch die Zentralperspektive zerstort
wurde:

»durch sie wird der Ort des Sehenden angegeben, von dem aus allein so und
nicht anders gesehen werden kann. Hingegen umfasst das Sehen selbst auch

88 Waldenfels, Ordnungen des Unsichtbaren, in: Boehm (Hg.), Was ist ein Bild?,
S. 233-252, hier S. 235.

89 Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 18.

870 Merleau-Ponty berichtet, dass Cézanne in seinem Kampf um ein von iiblichen
Darstellungskonventionen abweichendes origindres Sehen schon glaubte, an einer
Sehstérung zu leiden. (Merleau-Ponty, Der Zweifel Cézannes, in: Boehm (Hg.), Was
ist ein Bild?, S. 39-59, hier S. 39.

81 Orlikowski, Merleau-Pontys Weg zur Welt der rohen Wahrnehmung, S. 20.

82 a.a.0., S. 21.

515

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

entfernte Raumstellen, die nicht — wie es in der Perspektive der Fall ist —
deformiert zu werden brauchen.«%3

Der domestizierte und gelenkte Blick auf Gegenstinde in einer kon-
struierten Subjekt-Objekt-Opposition zwischen Bild und Betrachter
muss aufgegeben werden, denn die Welt ist nicht vor uns hin pro-
jiziert, sondern um uns herum. Und die kiinstliche »Stillstellung des
Blicks« muss dekonstruiert werden, der normale bzw. gegenstands-
bezogene Blick sowie das vorgeformte Wissen tiber die Realitdt miis-
sen zugunsten eines »sehenden Sehens« »eingeklammert« werden, ¥4
sodass Waldenfels von einer »ikonischen Epoché« sprechen kann,
denn man gelangt so vom Gesehenen zum Sehen selbst.5”> Denn das
Sehen muss zu einer »monde sauvage«, zu einem »étre brut«, zu
einem »wilden«, noch nicht gezihmten Sein (man hort Lévi-Strauss)
jenseits der gewohnten Formen zuriickfinden. In der Malerei artiku-
liert sich dieses origindre Sehen, das Sichtbares fiir uns im Bild sicht-
bar macht.

Das Thema Kunst (vor allem Malerei) und Sehen hat Merleau-
Ponty daher auch explizit in seinen beiden letzten Verdffentlichun-
gen beschiftigt: Das Auge und der Geist, sein Essay iiber Malerei,
erschien noch zu seinen Lebzeiten, Das Sichtbare und das Unsicht-
bare blieb hingegen leider Fragment und erschien erst posthum nach
seinem frithen Tod. Gerade dieses Buch aber verdeutlicht, dass er auf
dem Weg zu einer neuen Ontologie war und seine fritheren Ver-
offentlichungen erneut durchdacht und modifiziert hatte.

Merleau-Ponty entdeckt ndmlich hinter, neben und sogar mitten
im Sichtbaren das Unsichtbare, und zwar in verschiedenen Dimen-
sionen:

»Als Arbeit an der Sichtbarmachung trigt die Malerei eine Spur des Un-
sichtbaren in sich, denn das Sehen des Malers ist zugleich ein Nicht-Sehen.
Er praktiziert das Ausblenden und Absehen von den Gegenstinden, wih-
rend er malt. [...] Der Maler muss die Fiille des Wirklichen ausblenden, um
sie sichtbar zu machen.«%

Auch fiir den Betrachter eines fertigen Gemiildes gibt es ein primires
und ein sekundires Sehen, das neue Dimensionen entdeckt: So ent-

83 Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 234.

874 QOrlikowski, a.a.O., S. 21.

85 Waldenfels, Bildhaftes Sehen. Merleau-Ponty auf den Spuren der Malerei, in:
Kapust/Waldenfels (Hg.), Kunst. Bild. Wahrnehmung. Blick, S. 32.

876 Orlikowski, a.a.O., S. 29.

516

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

Bild 34: Hans Holbein d.]J., Die Gesandten (1533)

deckt man in einem Doppelportrit Holbeins (des Jiingeren) mit dem
Titel Die Gesandten von 1533 im ersten frontalen Blick zwei edel
gekleidete Herren aus der Zeit Heinrichs des VIIL, die offenbar »an-
gesehen« und von hohem Rang sind.

Doch am mittleren unteren Bildrand befindet sich ein Gegenstand,
der erst mit einem zweiten Blick von links unten, also erst nach einem
Perspektiv- bzw. Blickwechsel, als ein verzerrter Totenschiddel und
damit als ein memento mori zu erkennen ist.

»Durch diesen eindringlichen, verstorenden Effekt des zweiten Blicks wird
das unbeteiligte distanzierte Subjekt aus seiner Zuschauerrolle herausgeris-
sen und zu seinem eigentlichen Sein als endliches Dasein zuriickgefiihrt.
[...] Ferner kann herausgestellt werden, dass das Gemailde [...] das Werk

517

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

der phanomenologischen Reduktion selbst zur Darstellung bringt: Es macht
niamlich sichtbar, wie ein thematisierendes Sehen durch einen zweiten Blick
abgelost wird und somit ein >Tiefenphdnomen« zur Erscheinung bringt, das
die verborgene Riickseite der sichtbaren Welt mitberiicksichtigt.«%7

Merleau-Ponty selbst gibt noch andere Beispiele: In dem Bild der »HI.
Anna selbdritt« (mit Kind und Enkel, Maria und Jesus) des von ihm
geschitzten Leonardo da Vinci gebe es im Mantel der Hl. Anna im
Spiel von Licht und Schatten auf den zweiten Blick, ebenfalls unter
schriger Perspektive, einen Geier zu sehen.® (Da man damals glaub-
te, es gebe nur weibliche Tiere dieser Art, solle dies moglicherweise
auf die jungfrauliche Geburt hinweisen.) Und in Rembrandts Nacht-
wache sei die Hand, die »auf uns weist, tatsichlich da, wenn ihr
Schatten auf dem Koérper des Hauptmanns sie uns gleichzeitig im
Profil zeigt. An der Kreuzung dieser beiden Ansichten, die unverein-
bar und dennoch zugleich da sind, tritt die Raumlichkeit des Haupt-
manns auf«, und es sind solche »Schattenspiele [...], die uns Dinge
und einen Raum sehen lassen«.®”

»Aber sie wirken in ihnen ohne sie, sie verbergen sich, um das Ding zu
zeigen. Um das Ding zu sehen, braucht man die Schattenspiele nicht zu
bemerken. Das im profanen Sinne Sichtbare vergisst seine Voraussetzun-
gen, es beruht auf einer umfassenden Sichtbarkeit, die nachgeschaffen wer-
den muss, und die die in ihr gefangenen Phantome freisetzt.«5%

Doch noch in einer viel fundamentaleren Weise ist Sehen gleichzeitig
Nichtsehen:®! Unter Verweis auf das bereits in PW implizit beschrie-
bene Phianomen des blinden Flecks im Augenhintergrund wird dieser
punctum caecum nun explizit genannt: Es ereignet sich eine unbe-
wusste Nichtsichtbarkeit mitten im Sehen, 52 und diese ist, wie der
Standpunkt, von dem aus wir sehen, als Bedingung der Méglichkeit,
tiberhaupt etwas zu sehen, transzendental.

877 A.a.O., S. 40ff. Orlikowski weif3 zu berichten, dass Lacan in einem Seminar von
1964 iiber Merleau-Ponty und die Analyse des »Blicks« dieses Bild verwendet hat; s.
auch North, The Ambassadors’ Secret: Holbein and the World of the Renaissance.
8% Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, in: ders., Die Prosa der Welt, S. 94.

89 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 285.

880 ebd<

81 Waldenfels, Phianomenologie in Frankreich, S. 201.

882 Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 286 und 311.

518

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

»Das Unsichtbare ist da, ohne Objekt zu sein, es ist die reine Transzendenz /
ohne ontische Maske. Und die sichtbaren Dinge sind schliefSlich ebenfalls
nur um einen abwesenden Kern zentriert.«5

Diese Transzendenz ist »da als Sein, dem Nichts unterlegt ist«.58
»Das Positive und das Negative sind die beiden Seiten des Seinsc,
und Merleau-Ponty will eine Lehre des Negativen in Bezug auf diese
Phénomene verfassen.®® Prinzipiell ist dem Sehen und dem Bewusst-
sein (Merleau-Ponty iibertridgt die Metapher des »blinden Flecks« auf
das Bewusstsein) dasjenige nicht zugénglich, »wodurch sich das Se-
hen des Ubrigen in ihm vorbereitet. [...] Es sieht das nicht, was be-
wirkt, dass es sieht, und das ist seine Bindung an das Sein, seine Leib-
lichkeit, die Existenzialien, durch die die Welt sichtbar wird, das ist
das Fleisch, in dem das Objekt entsteht.«*%¢ (Diesen Begriff des Flei-
sches, »chair«, verwendet Merleau-Ponty als eine Verallgemeinerung
des Leiblichen auf der Ebene des étre brut, des wilden, »rohen« Seins:
Der Leib wird nun vom corps propre zum allgemeinen Milieu.?¥) Es
geht hier also um die unsichtbaren Tiefenstrukturen des Seins, die
einem iiberfliegenden Denken, wie z.B. dem empirisch-analytischen
wissenschaftlichen Denken, entgehen, welches sich auf die Gegen-
stinde nur im allgemeinen bezieht und »iiber sie verfiigen will, statt
sie zu bewohnen«.%% (Dieses iiberfliegende Denken wirft Merleau-
Ponty auch Sartre vor, denn er hat einen anderen Existenzbegriff.*®)
Stattdessen muss es darum gehen, das Verborgene zu entbergen, um
den Tiefen-Sinn freizulegen, denn das Sichtbare erhilt seine Prig-
nanz, seine Plastizitit erst auf dem Hintergrund des Unsichtbaren.

»Das Unsichtbare ist ein >innerer Rahmens, der vom Sichtbaren zugleich
gezeigt und verborgen wird. Seine Prisenz ist wie eine Leere, eine Absenz

83 3.a2.0., S. 291.

884 3.a2.0., S. 299.

85 3.a2.0., S. 285.

%6 a.a.0., S. 313.

87 a.a.0., S. 193: »Was wir Fleisch nennen, diese von innen her bearbeitete Masse,
hat in keiner Philosophie einen Namen. Als formendes Milieu von Objekt und Sub-
jekt ist das Fleisch kein Seinsatom, kein hartes Ansich [...]. Man darf sich das Fleisch
nicht von den Substanzen Kérper und Geist aus denken, denn dann wire es eine
Einheit von Gegensitzen, sondern man muss es, wie gesagt, als Element und als kon-
kretes Emblem einer allgemeinen Seinsart denken.« Vgl. Waldenfels, a.a.O., S. 200.
888 QOrlikowski, a.a. 0., S. 61.

89 Merleau-Ponty, a.a.O., S. 98.

519

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

im Sichtbaren. Das Unsichtbare gibt dem Sichtbaren seine bedeutungsvolle
Prisenz, sein aktives Wesen.«%°

Merleau-Ponty nennt vier Kategorien bzw. »Schichten« des Unsicht-
baren:

»1) das, was nicht aktuell sichtbar ist, aber es sein konnte (verborgene oder
inaktuelle Aspekte des Dinges — verborgene oder randerswo« angesiedelte
Dinge

2) was auf das Sichtbare bezogen ist, aber dennoch nicht als Ding gesehen
werden kann (die Existentialien des Sichtbaren, seine Dimensionen, sein
nicht-figurativer Gliederbau

3) was nur taktil oder kinasthetisch usw. existiert

4) die hextd, das Cogito.«

Wihrend die beiden letzten Schichten des Unsichtbaren einen Aus-
griff des blof3 Sichtbaren auf andere Sinne und auf Sprache und Den-
ken thematisieren, ist zur zweiten Dimension iiber die Metapher des
»blinden Flecks« hinaus noch einiges zu sagen, was auch die sich
wandelnde Ontologie belegt, die Waldenfels als »Vertiefung friiherer
Fragestellungen«, Merleau-Ponty selbst aber als »indirekte Onto-
logie«? bezeichnet: Strukturierungen erscheinen nun, so Walden-
fels, — unter dem Einfluss Saussures — weniger als subjektive Leistun-
gen: »sie werden in das Sein verlegt, und die Strukturierung nimmt
die Form einer Ontogenese an. [...] Der Begriff der Inkarnation bildet
weiterhin den Angelpunkt des Denkens, aber sie greift nun stirker
auf die Welt iiber, die sich selber leibhaftig darstellt.«%*> Waldenfels
beleuchtet drei Aspekte dieses Wandels im Bereich des Unsichtbaren:
1. »Bedeutung, Sinn, Wesen, Begriff werden nun strikt von Gestalt
und Struktur her gedacht als Abweichungen und Differenzen inner-
halb eines Feldes.«%* Vor dieser Strukturierung gibt es keine positive

890 Zanfi, Caterina, Henri Bergson und Maurice Merleau-Ponty — Das Bild zwischen
Phinomenologie und Ontologie, in: Neuber/Vressov (Hg.), Das Bild als Denkfigur,
S. 285-300, hier S. 297. Zanfi weist auch darauf hin, dass sich Merleau-Pontys frithe
Bergson-Kritik am »étre perceptiv« und an der Verdinglichung des Bildbegriffs in der
Spitphilosophie wandelt, da nun das »Fleisch«, das Gewebe der Welt (»tissu du mon-
de«) zugrunde gelegt werde. Und Merleau-Ponty hatte nun ebenfalls von »Strahlung
des Sichtbaren« und »innerer Belebtheit der Dinge« gesprochen (Das Auge und der
Geist, S. 306).

1 a.2.0, S. 3231,

82 Waldenfels, Phanomenologie in Frankreich, S. 199; Merleau-Ponty, a.a. O., S. 233.
893 Waldenfels, a.a.O., S. 198f.

84 Merleau-Ponty, a.a.O., S. 291.

520

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

Anschauung, sondern nur »structures du vide«, und auch das »char-
niere«, das die Einzelmomente verbindende »Scharnier«, bleibt ver-
borgen.® 2. »Die zentrale Instanz der Sinnbildung liegt nicht mehr
im Bereich von Bewusstseinsintentionen, die etwas vor-stellen, son-
dern in einem fundamentaleren Differenzierungsgeschehen.«% Man
kann also von einer Dezentrierung des Subjekts sprechen. 3. Das
»Zwischen« umgreift nun alle Gegensitze, die sich aus ihm erst he-
rausdifferenzieren miissen. Der Leibbegriff weitet sich daher aus,
nicht nur »zu einer »Zwischenleiblichkeit« (intercorporéité), sondern
auch zu einem >Leib der Welt< (chair du monde), einer Radikalisie-
rung der sleibhaftigen Gegenwart¢, die Husserl den Dingen in der
Wahrnehmung zuspricht.«

Bereits frither hatte Merleau-Ponty den Leib als »Knotenpunkt
lebendiger Bedeutungen« (PW 181 f) bezeichnet: »Er verkorpert, was
seine Intentionen bedeuten, ohne dass dahinter die separate Instanz
eines Geistes, einer Seele oder eines sinngebenden Bewusstseins auf-
taucht.«%” Besonders sinnfillig wird das im leiblichen Begehren, das
Merleau-Ponty auch in seiner der spiten Phase zuzurechnenden Vor-
lesung tiber die Natur beschiftigt. Hier nun sieht er den Leib explizit
als Symbolismus, denn »das Fleisch ist Urprisentierbarkeit des Nicht-
urprisentierten als solchem, Sichtbarkeit des Unsichtbaren«.5%

Entsprechend seiner Ausweitung des »Zwischen« in den Bereich
vor aller Ausdifferenzierung von Gegensitzen fragt er aber, ob man
denn nicht zwei Symbolismen unterscheiden miisse, einen der Spra-
che, »wo das Zeichen und die Bedeutung von einem Geist iiberflogen
werden, der uns aus der Natur heraustreten« lasse, und einen Sym-
bolismus »der Ungeteiltheit, wo das Symbol und das Symbolisierte
blind miteinander verbunden sind, weil ihr Sinnzusammenhang
durch den Aufbau des Leibes vorgegeben ist«.®® Bedeutung war, be-
reits in der PW, gebunden an die leiblich gebundene Strukturierung
und Formwerdung in der Wahrnehmung, und zwar ohne einen da-
hinterstehenden Geist, aufgewiesen worden. Hier, in seinen spiten
Vorlesungen iiber Die Natur, werden also erneut, und zwar nur fiir
den leiblichen Ausdruck, die beiden Dimensionen des Saussure’schen

895 ebd.

8% Alle drei Punkte ausfiihrlicher: Waldenfels, a.a.O., S. 1991.
87 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, a.a.O., S. 37.

8% Merleau-Ponty, Die Natur, S. 286.

89 a.a.0., S. 2891

521

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Zeichenbegriffs vereint. (Waldenfels sieht generell eine »eigenwillige
Rezeption der strukturalen Linguistik von Ferdinand de Saus-
sure«.”)

»Man muss diese Idee des Seins besser herausarbeiten, d.h., das, was be-
wirkt, dass diese Seinsarten, die Natur, der Mensch, sineinander ver-
schrianktc sind, dass sie zusammen auf der Seite dessen sind, was nicht
nichts ist, insbesondere muss das Verhiltnis vom Positiven zum Negativen,
vom Sichtbaren zum Unsichtbaren in ihnen genauer geklirt werden. Und
dieses innerlich von Negativitit durchwirkte Sein dem Sein der klassischen
Ontologie gegeniiberstellen.«!

Es handelt sich also um eine »natiirliche Negativitit«:*? »Das Un-
sichtbare, der Geist, ist keine andere Positivitit: Es ist die Kehrseite
oder die andere Seite des Sichtbaren.«?

Damit verldsst Merleau-Ponty »den Boden einer Philosophie,
die einseitig auf anschauliche Prisenz ausgeht«:** Das Sein ist nun-
mehr als Ineinander von Abwesenheit und Anwesenheit beschrieben,
und die unaufhebbare Abwesenheit des Unsichtbaren, Verborgenen
hat sich als zur Welt gehorig herausgestellt. (Hier klingt Heideggers
Rede von »Entbergung« und »Lichtung« des Seins an.)

Es ldsst sich also in Merleau-Pontys spiatem Denken so etwas wie
eine via negativa, ein Denken des Entzugs feststellen; Orlikowski
redet sogar von »einer negativen Theologie« und widmet ein ganzes
Kapitel der Frage, ob man Merleau-Ponty zur Bewegung der sog.
»theologischen Wende« der franzésischen Phianomenologie zurech-
nen miisse (und nennt hier u.a. Lévinas und Ricoeur).?®® Immerhin
ist seine Begrifflichkeit manchmal auffallend (christlich) religios kon-
notiert: »Inkarnation«, »Kommunion«, »Transsubstantiation«“°, und
nun auch noch, allerdings in etwas anderer Bedeutung, »Fleisch«.
Und er hatte bereits in PW das Eintauchen des Bewusstseins in die

900 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, a.a.O., S. 40.

%1 Merleau-Ponty, Die Natur, S. 291.

92 Orlikowski, a.a.O., S. 166.

93 Merleau-Ponty, Die Natur, S. 290.

9% Waldenfels, Phianomenologie in Frankreich, S. 200.

95 QOrlikowski, a.a.O., S. 149163, hier: S. 157.

9 Obwohl Merleau-Ponty kein Substanzdenker ist, ist der Ausdruck kein Zufall oder
Versehen: In Die Prosa der Welt bemerkt er in Bezug auf die ganzen Lebensumstinde
eines Malers in deutlicher Analogie zur Eucharistie: »sie gehdren zum Brot, das der
Maler weihen wird, zur Nahrung, von der seine Malerei zehrt.« (Die indirekte Spra-
che, S. 95)

522

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

Sinnlichkeit als »ein Vermdgen der Bezauberung von gleichsam sa-
kramentaler Bedeutung« bezeichnet. (PW 251)

Doch mit Janicaud (Le tournant théologique de la phénoméno-
logie francaise) ist sie der Meinung, dass man zwischen den genann-
ten Autoren und Merleau-Ponty einen Unterschied machen miisste.
Zwar gehore Merleau-Pontys Beitrag in den Kontext einer Neu-
erdrterung von Transzendenzformen und trage bei »zu einem Wan-
del innerhalb der franzosischen Phinomenologie, der mit dem Merk-
mal einer ouverture a l'invisible gekennzeichnet« sei.”” Doch sie
glaubt, dass Merleau-Ponty »gerade aufgrund des Riickgangs auf eine
unableitbare rohe Erfahrung eine iibergeordnete Frage nach Gott be-
wusst ausklammert.«*® Aus der geschilderten Richtung, z.B. von
Henry, wird seine Philosophie denn auch als »Verabsolutierung des
Sinnlichen« kritisiert, aber dies fiihrt in eine theologische Diskussion
iiber Immanenz- und Transzendenzvorstellungen. (Immerhin hatte
der von Merleau-Ponty ab und an erwihnte Antipode von Descartes,
Spinoza, mit dem Pantheismus eines deus sive natura eine Imma-
nenzvorstellung vertreten und nur eine einzige Substanz gesetzt.*)

Es fragt sich allerdings, ob eine Phanomenologie des Unsicht-
baren noch Phinomenologie ist, bzw. ob es sich hier {iberhaupt noch
um Phénomene handelt. (Das wire Definitionssache: Fiir Wiesing
wird im Sinne Husserls »ein reales, empirisches Vorkommnis« zum
Phinomen, »sobald es zum Inhalt eines Bewusstseins wird«.?1)

In seinem Husserl-Aufsatz Der Philosoph und sein Schatten
hatte Merleau-Ponty festgehalten, dass »die letzte Aufgabe der Pha-
nomenologie als Philosophie des Bewusstseins« darin bestehe, »ithren
Bezug zur Nicht-Phinomenologie zu verstehen«.'! Fiir Waldenfels
fithrt daher Merleau-Pontys Bewegung der Selbstiiberschreitung an
den Rand der Phinomenologie,*? fiir Orlikowski erweist sich die auf-

97 QOrlikowski, S. 149 f und 141.

8 a.a.0., S. 152.

%9 Fiir die Annahme einer Immanenzvorstellung spricht auch, dass Merleau-Ponty
einen Ausspruch des Dichters Paul Claudel, Gott sei nicht iiber, sondern unter uns, so
interpretiert: »Er meint damit, dass wir ihn nicht als ein {ibersinnliches Modell finden,
dem wir uns zu unterwerfen hitten,« (das offenbar der genannte Henry im Sinn
hatte) »sondern als ein anderes Wir-Selbst, das sich mit unserer ganzen Finsternis
vereint und sie beglaubigt.« (Die indirekte Sprache, a.a.O., S. 103)

910 Wiesing, Lambert, Merleau-Pontys Phinomenologie des Bildes, a.a. O., S. 265.

911 Merleau-Ponty, Der Philosoph und sein Schatten, in: ders., Zeichen, S. 233-264,
hier S. 260.

912 Waldenfels, Phinomenologie in Frankreich, S. 204.

523

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

gezeigte »Moglichkeit einer Phianomenologie des Unsichtbaren als
eine fruchtbare Weiterentwicklung innerhalb der phianomenologi-
schen Bewegung«.”?

3.3.3.5 Verkorperung von »Sicht«

Fiir Merleau-Pontys Bildphilosophie wird nun die geschilderte Onto-
logie des Sichtbaren und Unsichtbaren von zentraler Bedeutung. Zu-
sammen mit dem Phinomen des Ausdrucks, das ihn schon in PW
beschiftigt hatte und das nun erneut durchdacht wird — das Neue am
Ausdruck: es bleibt Implizites, Ungesagtes —,°** sieht er namlich das
Bild als Ausdrucksgeschehen, in dem der Maler (er bleibt auf bildende
Kunst fokussiert) das auf seine Weise Gesehene sichtbar macht und
dabei auch Unsichtbares zu Gesicht bringt.

Die Malerei hatte ihm immer schon, so Waldenfels, »als Leitfa-
den durch das Labyrinth der Phanomene« gedient, und die »Schliis-
selthemen Perzeption, Expression und Vision«°'> gehen nun auch in
seinen Bildbegriff ein.

Fiir Merleau-Ponty ist das Bild nicht wie fiir Husserl Widerstreit
zwischen (Bild-)Subjekt und (Bild-)Objekt, ein Widerspiel von An-
wesenheit und Abwesenheit, und auch keine imaginire Projektions-
fliche. Anders als Husserl, dessen Blickwende auf das Bildbewusst-
sein die Bildwerdung als Bewusstseinsleistung fasst,”® und auch
anders als »Sartre, der die subjektive Bildauffassung bis zur imagina-
ren Nichtung des Realen steigert und damit zwischen Realem und
Imagindrem [...] eine Kluft aufreifSt«,”"” interessiert Merleau-Ponty
die Frage, »wie Materie in Sinn verwandelt wird und daher das Bild
vielmehr als Realisierung eines Ausdrucks verstanden werden mussc,
und wie sich im Bild Sichtbarkeit verkoérpern kann, die auch die un-
sichtbaren Tiefenstrukturen der Wirklichkeit sichtbar macht.?'

Der Maler bringt dabei »seinen Leib ein, in einem »Geflecht aus
Sehen und Bewegungg, als Sehender nihert er sich der Welt durch

©

13 Orlikowski, a.a.O., S. 173.
* Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a.a.O., S. 117.
5 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, a.a.O., S. 31.
6 Waldenfels, a.a.O., S. 33.
917 ebd.
918 Kapust, Antje, Phinomenologische Bildpositionen, in: Sachs-Hombach, Bildtheo-
rien, S. 255-283, hier S. 262.

©

©

9

524

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

den Blick®” und verleiht durch seine Gesten®® auch »demjenigen
sichtbare Existenz, was das profane Sehen fiir unsichtbar hilt«, und
dabei ereignet sich eine »Entstehung, Genese und Metamorphose des
Seins«*! in seinem gestaltenden Ausdruck. Das Bild ist also »fern
davon, blofles Produkt eines annihilierenden negativen Bewusst-
seinsaktes zu sein« wie bei Sartre; es »enthiillt im Gegenteil seine
positive ontologische Beschaffenheit. Das Imagindre und das Reale
[...] sind intim miteinander verwoben.«?

Das Sehen des Malers ist »in actu« »fortwihrende Geburtc,%%
denn es ist schopferisch: Es muss eine Transformation, ja sogar eine
»Deformationg, eine »kohédrente Verformung«®* des lebendig Ge-
sehenen in ein kiinstliches Medium, ein in der Regel zweidimensio-
nales Medium zuwege bringen, und das gilt iibrigens auch fiir die-
jenige Malerei, die sich vom reinen Abbilden l6st und eine hohere
Wahrheit zum Ausdruck bringen kann:

»Wie immer in der Kunst: liigen, um wahr zu sein¢, schreibt Sartre mit
Recht. [...] Um uns also zufriedenzustellen, wie es das Kunstwerk kann —
das sich iiblicherweise auch nur an einen unserer Sinne wendet und nie die
Art von Prisenz vermittelt, wie es das Gelebte tut, muss es eine Kraft ha-
ben, die aus ihm nicht eine unterkiihlte Existenz macht, sondern eine sub-
lime Existenz, die wahrer ist als die Wahrheit. Die moderne Malerei, wie
allgemein das moderne Denken, zwingt uns zu verstehen, was eine Wahr-
heit ist, die nicht den Dingen gleicht, die ohne duflerliches Modell, ohne
pridestinierte Ausdrucksmittel besteht und dennoch Wahrheit ist.«%2

Doch auch im vorgeblich reinen Abbilden ist Ausdruck, auch die klas-
sische Malerei ist Schopfung, »und dies genau in dem Augenblick, wo
sie Darstellung einer Wirklichkeit sein will«;??¢ und damit kann die
Malerei iiber die Fotographie hinausgehen: So erzeugt etwa Goyas

919 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 278f.

90 a.a.0., S.301: »Eine Philosophie, die noch zu schaffen ist, beseelt den Maler —
nicht, wenn er Ansichten iiber die Welt duflert, sondern in dem Augenblick, in dem
sein Sehen zur Geste wird, wenn er, wie Cézanne sagt, >im Malen denkt«.« (Merleau-
Ponty bezieht sich auf die bereits genannte Cézanne-Monographie von Dorival,
Cézanne par ses lettres et ses témoins, S. 103£.)

921 Merleau-Ponty, a.a.O., S. 284f.

22 Zanfi, a.a. 0., S. 298.

923 3.a.0.,S. 298 und 287.

%24 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a.a.O., S. 131.

95 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a.a.O., S. 86.

926 a.a.0.,S.75.

o
R

525

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Portrit des Fiirstenkindes Don Manuel Osorio durch die im Bild bei-
gegebenen Utensilien eines Vogelkifigs und eines Raben an der Leine
nicht nur durch die wenig kindgemifle Kleidung den Eindruck des
Gefangenseins, des Eingesperrtseins in Konventionen, und auch die
Existenz einer Instinktnatur im Gegensatz zu allem Geziahmten wird
durch die wilde Katze, die auf den im Kifig eingesperrten Vogel lau-
ert, angedeutet.

So ist der Maler, solange er malt, »offen fiir jenes unwiderruf-
liche Individuelle, das sich ihm seit seinem ersten Lebenstag présen-
tiert hat als das, was er offenbar machen musste«??; gleichzeitig aber
kann er gerade damit {iberindividuell werden: obwohl ein Gemilde in
der Zeit als Ausdruckshandlung entsteht, kann es eben dadurch — im
Sinn einer hoheren Wahrheit — zeitlos werden. Fiir Laner wird das
Bild »zum Zeugnis des zeitlichen Seins schlechthin«, doch kann es in
der asthetischen Erfahrung zu einem Bruch mit der leiblich gebunde-
nen Intentionalitit und Geschichtlichkeit des Bildes kommen: es kon-
ne Transzendenz zum Ausdruck kommen.*® Merleau-Ponty selbst
zitiert dazu Malraux:

»Welcher Genius ist nicht fasziniert durch dieses Auflerste der Malerei,
durch diesen Appell, durch den die Zeit aus den Fugen gerit? Dies ist der
Augenblick der Besitzergreifung der Welt. Kénnte die Malerei noch weiter
gehen, so wiirde der alte Frans Hals zum Gott.«*?*

Es geht in der Tat um kreative Ver-wirklichung, um schopferischen
Ausdruck, und dabei bedeutet »Ausdruck« nicht »ein nach auflen-
Driicken des Inneren«, Ausdruck sind die »expressiven Verhaltens-
weisen des Zur-Welt-seienden Leibes«, und in ihnen realisiert sich
bereits Bedeutung, sie ist leiblich, im »Fleisch« »inkarniert«.
(Springstiibe vermerkt hier, dass dieser Ausdruck nicht als Zeichen
im linguistischen Sinn verstanden werden kann;** und auch Mer-
leau-Ponty selbst hatte festgehalten, dass Ausdrucksakte keine Sum-
me von Zeichen sind.”")

%7 a.a.0., S. 87.

928 Laner, Revisionen der Zeitlichkeit, S. 31, 354 und 358.

929 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a.a.O., S. 87 zitiert im ganzen Essay, so
auch hier, André Malraux, La Création artistique (Bd. 2 der Psychologie de I'art),
S. 150.

90 Springstiibe, Uber Wahrnehmung und Ausdruck in der Philosophie Merleau-
Pontys, S. 56f.

%1 Merleau-Ponty, a.a.O., S. 90.

526

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

Leider aber interpretiert Springstiibe an anderer Stelle Merleau-
Ponty vorschnell mit Cassirers Symbolbegriff und moniert Merleau-
Pontys »unklaren Bedeutungsbegriff«®?*: Zwar hatte Cassirer, durch-
aus in Nihe zu Merleau-Pontys Wahrnehmungs- und Strukturtheo-
rie, den Prozess der Formwerdung von Symbolisierungen betont und
von einem »symbolischen Prozess« gesprochen, doch bleibt Cassirer
bei einem zweidimensionalen Symbolbegriff und einer Reprisentati-
onsauffassung des Bildlichen: »Der Name oder das Bild eines Gottes
ist eine Reprisentation; der Gott ist nicht in dem Bild prisent, son-
dern er wird damit dargestellt.«°* Mit der Unterscheidung seiner
Schiilerin Susanne Langer zwischen diskursiven und prisentativen
Symbolen und Springstiibes Ubertragung auf den Bildbegriff Mer-
leau-Pontys wird Springstiibe diesem aber gerade nicht gerecht. Zwar
beschiftigt sich Merleau-Ponty, auch in seiner fiir Sartre gekiirzten
Fassung von »Die indirekte Sprache« in Das indirekte Sprechen und
die Stimmen des Schweigens,®* wie Langer mit einem Vergleich von
sprachlichem und bildhaftem Gestalten, doch kann das Bild gerade bei
Merleau-Ponty nicht als Reprisentationsleistung und auch nicht als
prasentatives Symbol gesehen werden, auch wenn es natiirlich richtig
ist, dass Bilder wie présentative Symbole eine ganzheitliche Struktur
besitzen und ihr Ausdrucksrepertoire nicht auf »Vokabeln mit lin-
guistischer Bedeutung« oder einem »Sprachsystem etwa in Form
einer Grammatik«* beruht.

Das ist auch die Meinung des von Springstiibe in anderem Zu-
sammenhang zitierten John Michael Krois, der in seiner Verkorpe-
rungstheorie des Ikonischen — nach einer ausgiebigen Beschiftigung
mit semiotischen Bildtheorien — festgehalten hatte, dass »reine sym-
bolische Theorien [...] bei der Referenz-Beziehung zu Objekten (blei-
ben). Der Ausdruckswert von Bildern ist aber etwas Elementares und
hingt nicht von dieser Art symbolischer Bedeutung ab.«**

%2 Springstiibe, a.a. 0., S. 122-143 und S. 184.

%3 a.a.0., S. 179. Springstiibe verweist damit auf Cassirers Philosophie der symboli-
schen Formen 111, S. 102 1.

%4 in: Merleau-Ponty, Zeichen, S. 53-116.

%5 Springstiibe, a.a.O., S. 147 und 151.

%6 Krois, Fiir Bilder braucht man keine Augen. Zur Verkérperungstheorie des ITko-
nischen, in: ders., Bildkorper und Kérperschema, S. 132-161, hier S. 159. (Entschei-
dend sei, die Bilder im Raum wahrnehmen zu kénnen; und der Sinn von Bildern als
Objekt hinge auf verschiedene Weise von der Verkdrperung des Menschen ab (S. 158
und 152).) (Interessant ist, dass er Bilder von Blindgeborenen zeigt, die aufgrund von
Korperwahrnehmung Umrisse zeichnen kiénnen.)

527

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Merleau-Pontys Rede von einer »Sprache« der Malerei (auch ein
Ansatzpunkt von Springstiibes Kritik), z.B. in »Die indirekte Spra-
che«, ist metaphorisch und benutzt das beiden gemeinsame Phino-
men des Ausdrucks als Vehikel der Ubertragung. Im Unterschied zur
gesprochenen Sprache, wo man auf feste kulturell codierte Bedeutun-
gen zuriickgreifen kann, miisse sich aber jeder Maler seine (Form-)
Sprache immer wieder neu erarbeiten,?” der Ausdruck ist also noch
viel grundlegender schépferisch als bei Werken der Literatur. Hier
verkorpert sich ein Werk in der Sprache, beim Malen hingegen ver-
korpert sich Sicht im Sichtbaren, es handelt sich also um eine »stum-
me Sprache, die jedes Mal wieder neu entstehen bzw. geschaffen
muss. Und natiirlich gibt es auch Elemente dieser jeweiligen »Spra-
che« eines Malers: z.B. »Licht, Beleuchtung, Schatten, Reflexe und
Farbe, alle diese Gegenstinde seines Forschens sind nicht im vollen
Sinne wirkliche Wesen:

Sie haben, gleich Phantomen, nur eine visuelle Existenz, Ja, sie befinden
sich sogar lediglich auf der Schwelle des profanen Sehens und werden im
Allgemeinen nicht gesehen. Der Blick des Malers befragt sie, wie sie bewir-
ken, dass plotzlich etwas da ist, und dieses Etwas dazu dient, jene zauber-
kriftige Welt zu bilden, um uns das Sichtbare sehen zu lassen.«**

Das Unsichtbare ist also prisent, und Wiesing beleuchtet es noch auf
andere Art und Weise, indem er auf das bildtheoretische Dreieck von
Darstellendem (Bildtrager), Dargestelltem (Bildobjekt, d.h. Bild-
inhalt) und Dargestelltem (Bildsujet) abhebt, das von Bildsemiotikern
so gern mit dem semiotischen Dreieck (Zeichentriger — z.B. eine
Buchseite —, Zeichen und Referenz) identifiziert wird. Das »Darstel-
lende« nun wird hinter dem, was wir im Bild sehen, unsichtbar, es
entzieht sich und muss sich entziehen.

»Die Sichtbarkeit des Dargestellten verlangt eine Unsichtbarkeit des Dar-
stellenden. [...] Zu den festen Topoi phéinomenologischer Bildtheorien ge-
hort, das Bild als eine transparente Fliche zu beschreiben. Schaut man auf
ein Bild, so durchschaut man die Oberfliche und richtet den Blick auf ein

%7 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a.a.O., S. 119.

938 ebd.

%9 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S.285. Waldenfels, Bildhaftes Sehen,
a.a.0., S. 35, nennt als weitere Bestandteile einer »pikturalen Syntax« (die sich be-
reits in den Gestalten der perzeptiven Syntax vorbereitet habe): Linien, Farbkontraste,
Bewegungen, Perspektiven, Gestalten, Flachigkeit, riumliche Tiefe, volumingse Dich-
te u. 4.

528

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

hinter dem Bild liegendes imaginidres Etwas. [...] Das Funktionieren dieses
Vorgangs setzt voraus, dass das Bild als anwesendes materielles Medium
selbst iibersehen wird«, es »muss fiir das Sehen des Dargestellten in eine
funktionelle Unsichtbarkeit eintauchen. «*4

Man muss also vom Bildtriger absehen, um im Bild etwas sehen zu
kénnen. Das entspricht der ersten Art von Unsichtbarkeit, die Mer-
leau-Ponty beschrieben hat, und die erfordert einen Blickwechsel
(»genauso wie im Vexierbild der Hase im Blitterwald steckt und doch
nicht darin steckt, solange man es nicht aus einem bestimmten Blick-
winkel heraus betrachtet.«°*!). Auch das Bild ist Bild von etwas: Das
Material, »mit dem Bilder einen intentionalen Bezug auf etwas auf-
bauen, sind sichtbare Formen, die immer dann, wenn sie funktionie-
ren, unsichtbar sind. «%#

Doch im »Darstellenden« kann man nun nicht blofy den (mate-
riellen) Bildtriger sehen, auch der Maler, von dem merkwiirdiger-
weise in diesem bildtheoretischen Dreieck abgesehen wird, gehort
zur Kategorie des Darstellenden, und auch er verschwindet hinter —
oder in — seinem Bild, auch wenn seine spezielle Art der Vision im
Bild sichtbar wird. Und diese Sichtweisen machen das Gesehene auf je
besondere Art sichtbar, auch wenn sie selbst nicht sichtbar sind.
(Auch hier also eine Présentation des Nichtprisentierbaren.?®)

Diese je besonderen Sichtweisen konnen unter den Begriff des
Stils gefasst werden, denn um iiberhaupt etwas im Bild zeigen zu
kénnen, sind Stilisierungen nétig, und damit fiihrt das Bild die Ttig-
keit des leiblichen Sehens fort,*** denn auch im Wahrnehmen waren
ja bereits Stilisierungs- bzw. Strukturierungsleistungen aufgezeigt
worden. Stil ist »der autonome Entwurf einer Ordnung der Sichtbar-
keit«, er generiert Sichtbarkeit, was einer »volligen Befreiung des
Bildes von semiotischen Zwecken«*® gleichkommt. Stil ist etwas,
was sich jeder Maler — evtl. auch unter Beriicksichtigung anderer
Sichtweisen und Stilisierungen anderer Maler — selbst erarbeiten
muss. (Von Cézanne weif man, dass er, wenn er in Paris war, jeden

%0 Wiesing, Merleau-Pontys Phidnomenologie des Bildes, in: Giuliani (Hg.), Mer-
leau-Ponty und die Kulturwissenschaften, S. 265-282, hier S. 267.

%1 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a.a.O., S. 112.

92 Wiesing, a.a.0., S. 272.

9% Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 261.

% Wiesing, a.a.0., S. 273 und 276.

% Wiesing, a.a.O., S. 281.

529

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Tag in den Louvre ging.) Und so ist das Museum auch fiir uns, die
Betrachter, eine Schule des Sehens: Wir kénnen durch Vergleichung
verschiedener Weisen von Stilisierung ein Formgefiihl dafiir bekom-
men, was Stilisierungen iiberhaupt leisten und auf welche Weisen
man die Welt sichtbar werden lassen kann. Diese Zusammenschau
von Bildern »als Momente einer einzige Bemiihung« ist aber fiir
Merleau-Ponty »nicht nur férderlich«, denn »diese Totenstadtstille,
dieser Pygmaenrespekt« seien »nicht das wahre Milieu der Kunst,
das »triste Licht des Louvre-Museums« riicke die Bilder in eine
Lebensferne, die mit der Weise ihres Entstehens nichts mehr zu tun
haben.”* (»Man sollte ins Museum gehen wie die Maler: in der
Freude am Dialog, und nicht so, wie wir anderen hingehen, wir Lieb-
haber, mit einer Ehrfurcht, die letztlich nicht ganz echt ist.«*¥)
Wihrend wir bei Sartre etwas ins Bild hineinschauen, berichtet
Merleau-Ponty, bereits in Das Sichtbare und das Unsichtbare, von
einer seltsamen Blickumkehr (Waldenfels: eine »iiberraschende Vol-
te«*®), die Derrida aufnehmen wird: Es kann dem Betrachter namlich
so scheinen, als ob etwas aus dem Bild heraus uns anschaut. Da der
Mensch als Betrachter (und auch jeder Maler) sowohl sehend als auch
sichtbar ist, kann es zu einer Uberkreuzung der Blicke kommen,
»ebenso wie auf zwei voreinander stehenden Spiegeln [...] Sehender
und Sichtbares sich wechselseitig vertauschen und man nicht mehr
weifs, wer sieht und wer gesehen wird, und wer malt und gemalt
wird«.” Merleau-Ponty berichtet in diesem Zusammenhang auch
eine Auflerung Paul Klees, der sich von den Dingen, etwa den Bau-
men im Wald, angeblickt gefiihlt habe.®® (Diese Blickumkehr hatte
auch Cusanus benutzt, um mit einem Bild, dessen Augen dem Be-
trachter folgen, gleichnishaft die visio dei mit einer Erfahrung das
Sehens — hier: Gottes — und des gleichzeitigen Gesehenwerdens —
genitivus subjectivus und genitivus objectivus — zu veranschaulichen
(s. Teil II, 2.). Doch Waldenfels hilt fest, dass dieser »Wechselblick«
das Sehen und Gesehenwerden personalisiere, was Merleau-Ponty

946 Viel ausfiihrlicher bei Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a.a.O., S. 92-94.

%7 a.a.0.,S.93.

948 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, a.a.O., S. 45.

949 Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 183. Der Zusatz »wer malt
und wer gemalt wird« findet sich in Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 286.
%0 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 286.

530

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phanomenologische Bildtheorien: Merleau-Ponty

nicht tue,®! und verortet in diesem Wechselblick auch eine archaische
Form von Bildmagie.”*?)

Dass die Bilder auf uns zuriickschauen, ldsst sich mit der Denk-
figur der Hegel’schen Dialektik interpretieren. Merleau-Ponty be-
nutzt selbst den Hegel’schen Begriff der »Entduflerung«®?3: Der Ma-
ler entduBlert sich durch sein Sehen in die ansichseiende Wirklichkeit,
kann durch selbstgewihlte Stilisierungen, u.U. auch durch Verwen-
dung sedimentierter Ausdrucksformen, das Gesehene in einem Bild
sichtbar machen und sich so in gewisser Weise selbst im Bild anschau-
en. Der ereignishafte Vollzug hat »subjektkonstituierenden Charak-
ter«** (so wie van Gogh immer weiter malen musste, »um sich zu
finden«?%), es ist im Hegel’schen Sinne eine prozesshafte Selbstver-
wirklichung durch immer neue Arbeit (Hegels Arbeitsbegriff), nur
dass, wie Merleau-Ponty bemerkt, nicht der Weltgeist durch uns hin-
durch wirkt, »in uns ohne uns«, »hier sind wir der Weltgeist«, und
zwar an jenem Ort, »wo das Innere sich verdufSert; jener Umschlag
oder jenes Umschlagen, das bewirkt, dass wir in den Anderen iiber-
gehen und der Andere in uns.« Nicht nur fiir die Produzenten, auch
fiir die Rezipienten von Bilderfahrungen konnen sich so neue Sicht-
weisen auf die Welt ergeben, die Sinn sichtbar machen kénnen, denn
»die malerische Sichtweise greift auf die natiirlich Anschauung zu-
riick«.” So sind auch wir selber als Zu-schauer in einer zeitlichen
Bewegung verortet, die uns — von den ersten Hohlenmalereien an —
die kulturell und geschichtlich gepragten Weisen des Sehens und Ge-
staltens von Welt vor Augen fithrt — man kann hier von vertikaler
und horizontaler Pragung reden —, uns aber andererseits nicht nur
zu Zeugen, sondern auch zu Teilhabern von immer neuen Arten von
Weltsicht werden lasst, und dies ist ein offener Prozess.

951 Waldenfels, a.a.O., S. 47.

%2 a.a.0., S. 46.

93 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, a.a.O., S. 96f.
%4 Laner, a.a.0., S. 54.

%5 Merleau-Ponty, a.a.O., S. 79.

956 Waldenfels, Bildhaftes Sehen, a.a.O., S. 34.

531

https://doi.org/10.5771/9783495820629-430 - am 26.01.2026, 21:54:21. A



https://doi.org/10.5771/9783495820629-430
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.3.1 Zur Begründung der modernen Phänomenologie durch Edmund Husserl (1859–1938)
	3.3.1.1 »Objektivistischer Schein« und fundierende Subjektivität
	3.3.1.2 Phänomenologische Reduktionen und Epoché
	3.3.1.3 Das intentionale Bewusstsein
	3.3.1.4 Erfahrung und Weltkonstitution
	3.3.1.5 Bildbewusstsein und Bildwelt

	3.3.2 Imagination und Imaginäres bei Jean-Paul Sartre (1905–1980)
	3.3.2.1 Existenzphänomenologie und Entwurf
	3.3.2.2 Intersubjektivität und Dialektik
	3.3.2.3 Husserl »vom Kopf auf die Füße gestellt«
	3.3.2.4 Imagination und Imaginäres
	3.3.2.5 Vergegenwärtigung im Bild

	3.3.3 Sichtbares und Unsichtbares bei Maurice Merleau-Ponty (1908–1961)
	3.3.3.1 Zum Primat der Wahrnehmung
	3.3.3.2 Inkarnierter Sinn
	3.3.3.3 »Entrelacement« zwischen Empirismus und Idealismus
	3.3.3.4 Sichtbares und Unsichtbares
	3.3.3.5 Verkörperung von »Sicht«


