
3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

3.1 Gesellschaftliche Wirklichkeit und ihre Bezeichnungen

Der Begriff Migrationsgesellschaft (Mecheril, 2004, S. 8 & 2010c, S. 7–12) kann auf

einer zeitdiagnostischen, auf einer sozialtheoretischen und einer sozialontologischen

Ebene ausdifferenziert werden. Dabei steht er einem postfundamentalistischen Ge-

sellschaftsbegriff sehr nahe (Kap. 2.4; Rangger 2024). Von der Diagnose ausgehend,

dass wir in einem Zeitalter der Migration leben (Castles et al., 2014), verweist die Be-

griffskonstruktion etwa auf die ausgeprägte Bedeutung von Migrationsphänomenen

für gesellschaftliche Verhältnisse der Gegenwart (Mecheril, 2010c, S. 7). Diese gesell-

schaftliche Bedeutung von Migration reduziert sich jedoch nicht auf die zunehmende

Anwesenheit von »Migrant*innen« und/oder »Geflüchteten« in Vergesellschaftungs-

kontexten, die vermeintlich keine ursprüngliche Geschichte der Migration aufweisen.

Sondern sie zeigt sich in einer gesamtgesellschaftlichen Konjunktur, die sich aktuell

etwa in den diskursiven Praktiken, Maßnahmen und Institutionen der Regime der

Integration und der europäischen Grenzsicherung verdichtet (siehe dazu auch Kap.

3.2). Migration stellt in dieser Hinsicht ein diskursives Ereignis dar, das seine gesell-

schaftskonstitutive Bedeutung in polarisierenden Kämpfen um die »angemessene«

soziale Ordnung zum Ausdruck bringt – etwa in ambivalenten Schwankungen einer

(Re-)Nationalisierung und in einer Zunahme sozialer Ungleichheit und Diskriminie-

rung auf Basis natio-ethno-kultureller Identifikationen und Artikulationen auf der

einen Seite (wie etwa in den Bewegungen und Diskursen um »je suis Charlie«, die »Kölner

Silvesternacht«, »Wir sind das Volk«, einer »Festung Europa« oder »Nie wieder 2015«). Aber

auch hinsichtlich der Solidarität, der Ermächtigung und des Widerstands gegen natio-

ethno-kulturelle Festlegungen auf der anderen Seite (wie etwa in den Bewegungen und

Diskursen um eine »Willkommenskultur«, »refugees welcome« oder »Black Lives Matter«).

Mit dieser Zeitdiagnose der gesamtgesellschaftlichen Bedeutung vonMigrationsphäno-

menen verbindet sich eine sozialtheoretische und eine sozialontologische Perspektive,

die weder Gesellschaft noch Migration als feststehende, wesenhafte Entitäten fassen.

Vielmehr werden Gesellschaft und Migration – insbesondere über die grundlegenden

Schemata der modernen Weltordnung wie Nationalstaatlichkeit und Rassismus (siehe

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Kap. 3.3) – als sozial hervorgebrachte, historisch kontingente Artikulationen in den

Blick genommen.

Begriffshistorisch setzt sich der Ausdruck Migrationsgesellschaft von den Begriffen

Einwanderungs- und Zuwanderungsgesellschaft ab. Diese kamen in unterschiedlichen

historischenwiekontextuellenZusammenhängenaufundweisendurchausambivalente

Gebrauchsweisen undZielsetzungen auf. Sowurde der Ausdruck Einwanderungsgesell-

schaft ursprünglich in einer historischen Situation der Nicht-Anerkennung der Migra-

tionstatsache durch die offizielle Politik mit emanzipatorischen Forderungen nach ge-

rechterer Teilhabe (über denSignifikantender Integration) von »Migrant*innen« artiku-

liert (Bade, 2007). Gegenwärtig findet sich der Ausdruck hingegen vorwiegend in politi-

schenwiewissenschaftlichenDiskursenwieder,die IntegrationalsdisziplinierendeEin-

passung in und Anpassung an dominanzkulturelle Normen verstehen, die es von Staats-

seite zu überwachen gilt (Brinkmann & Sauer, 2016). Trotz der Ambivalenz des politi-

schen Potenzials der Ausdrücke Einwanderungs- und Zuwanderungsgesellschaft sug-

geriert die terminologische Zusammensetzung beider Begrifflichkeiten eine problema-

tische Reduktion der Betrachtung der gesellschaftlichenBedeutung vonMigrationsphä-

nomenen und -verhältnissen. So legt der Begriff der Einwanderungsgesellschaft etwa

»den Eindruck nahe, dass Phänomene der Migration auf den Migrationstyp der Immi-

gration beschränkt seien, also jenen Typ, bei demdie transnationaleWanderung imWe-

sentlichen als einmaligeÜberschreitung einer relevantenGrenze gedachtwird« (Meche-

ril, 2010c, S. 11). Ebensowerden »weitereMigrationstypen,wie die sogenannte Transmi-

gration und die Pendelmigration« (ebd.), ausgeschlossen. Auch der Ausdruck Zuwande-

rungsgesellschaft thematisiert »Migrationsphänomene nur eingeschränkt« (ebd.) und

suggeriert darüber hinaus, dass es sich bei diesen »um Phänomene handle, die zusätz-

lich und additiv zu dem bereits Bestehenden hinzukämen« (ebd.). Demgegenüber er-

weist sich der AusdruckMigration als weitreichender, erfasst er doch »eine Vielzahl von

Phänomenen, die für eine Gesellschaft charakteristisch sind, in der Aus- und Einwan-

derung, das Entstehen von Zwischenwelten oder ›Fremdheit‹ erfindende Diskurse von

großer Bedeutung sind« (ebd.).

Zusätzlich zu den Bezeichnungen Einwanderungs- und Zuwanderungsgesellschaft

kann der Ausdruck Migrationsgesellschaft von dem Begriff der postmigrantischen

Gesellschaft (Foroutan, 2016, 2019) abgegrenzt werden, der in den vergangenen Jahren

auch in den Sozialwissenschaften zunehmend Verwendung fand und findet (Foroutan

et al., 2018; Gruber & Ratković, 2017; Grüttner et al., 2021; Hill & Yildiz, 2018; Völker,

2021; Witzel, 2020). Zeitdiagnostisch steht das Etikett postmigrantische Gesellschaft

zumeist für eine gesellschaftliche Situation, die durch drei Kennzeichen charakteri-

siert wird: zum einen (1) dadurch, dass »[d]ie Gesellschaft […] von der zurückliegenden

Zuwanderung eines Teils der Bevölkerung geprägt [ist] und Migration […] politisch als

konstitutiver Bestandteil der Gesellschaftsordnung anerkannt [wird] (Makro-Norm)«

(Foroutan, 2019, S. 60). Zum anderen (2) ist eine polarisierende gesamtgesellschaftliche

Dynamik rund um Migrationsfragen wahrzunehmen, die in Form von Allianzen und

Antagonismen zum Ausdruck kommt (ebd.). Und drittens (3) gilt eine Gesellschaft als

»postmigrantisch, wenn es zunehmend schwieriger wird, sie in Migrant*innen und

Nichtmigrant*innen zu unterteilen, und wenn jeder Versuch, die Trennschärfe wie-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 93

derherzustellen und die zunehmendeHybridisierung und Ambivalenz einzudämmen,

zum Anstieg rassifizierender Denkmuster führt und auf Kosten der demokratischen

Norm geht« (ebd.).

Das spezifizierende Adjektiv »postmigrantisch« steht also für den terminologischen

Versuch, die gesellschaftliche Überwindung eines allgemein verbreitetenMigrantismus

aufzugreifen, der die gesellschaftlichen Verhältnisse in einer vereinfachten binären

Betrachtungsweise (Migrant*innen versus Nicht-Migrant*innen) in den Blick nimmt

(Foroutan, 2016, S. 248).

Sowohl der Begriff des Postmigrantischen in seiner normativen Fassung als eine

epistemische Wende der Überwindung des Migrantismus als auch die mit der Zeit-

diagnose postmigrantische Gesellschaft einhergehende Analyse (migrations-)gesell-

schaftlicher Dynamiken sind für die vorliegende Arbeit durchaus interessant und über-

zeugend. Trotzdem hält die Konzeption postmigrantische Gesellschaft jedoch sowohl

begrifflich als auch zeitdiagnostisch und sozialtheoretisch weiterhin die Schwierigkei-

ten eines methodologischen Nationalismus aufrecht (Kap. 2.1): bspw. die begriffliche

Suggestion der Überwindung des Migrantischen, die theoretische Voraussetzung der

außergewöhnlichen Bedeutung der politischen Anerkennung der Migrationstatsache

unddieDiagnose einesGesellschaftszustands »vor« und »nach« derMigration (siehe da-

zu auch den Exkurs unten). Der Ausdruck Migrationsgesellschaft rückt demgegenüber

nicht nur eine Vielzahl anMigrationsphänomenen in den Blick, die für die gesellschaft-

lichen Verhältnisse der Gegenwart bedeutsam sind, sondern er suggeriert auch weniger

einen abgrenzbaren Zustand einer Gesellschaftsformation. Denn er weist eine starke

theoretische und analytische Fokussierung auf ein spezifisches diskursives Ereignis

oder einen spezifischen gesellschaftlichen Ort auf, etwa die offizielle Anerkennung der

Migrationstatsache samt ihrer rechtlichenKonsequenzen durch die deutscheBundesre-

gierung.1 Migrationsgesellschaft erweist sich schlussendlich also sowohl mit Bezug auf

seine zeitdiagnostischen Aussagen als auch mit Bezug auf den terminologisch sugge-

rierten und theoretisch konzipiertenGesellschaftsbegriff als zutreffender und operabler

für die vorliegende Arbeit als andere Ausdrücke, die auch versuchen, die Bedeutung der

Migrationstatsache für die gesellschaftlichen Verhältnisse der Gegenwart begrifflich zu

fassen.

1 Im Rahmen der Entwicklung der Perspektive postmigrantische Gesellschaft nimmt das diskursive

Ereignis der Anerkennung der Migrationstatsache durch die offizielle Politik der Bundesrepublik

Deutschland eine zentrale Stellung ein. Mit der Kritik an der besonderen Hervorhebung sollen

zwar die politische Anerkennung der Migrationstatsache und die damit einhergehende »Zäsur«

nicht als irrelevant für die migrationsgesellschaftliche Realität in dem politischen Vergesellschaf-

tungskontext Deutschland abgetan werden. Dieses Ereignis jedoch als zentralen Bezugspunkt

bzw. sogar als konstitutivesMoment eines gesellschaftlichen (Bewusstseins-)Zustands, »nachdem

Migration erfolgt ist« (Foroutan, 2019, S. 54), zu definieren, scheint implizit auf methodologisch

nationalistischen Vorannahmen gegründet. Zusätzlich stellt sich auch die Frage, ob andere EU-eu-

ropäische Vergesellschaftungskontexte nicht als »postmigrantisch« eingestuft werden müssten,

weil keine offizielle Anerkennung der Migrationstatsache stattgefunden hat oder zum Teil auch

wieder revidiert wurde. Wenngleich die offizielle (Nicht-)Anerkennung also auch in der Diagnose

Migrationsgesellschaft wichtig und relevant ist, so ist die Diagnose trotzdem konzeptionell nicht

grundlegend auf die Anerkennung angewiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Nachdem ich in Kapitel 2 eine hegemonietheoretische Perspektive auf Gesell-

schaft(-lichkeit) erarbeitet habe, gehe ich in diesem Kapitel 3 dem Anliegen nach, einen

hegemonietheoretischen Begriff von Migrationsgesellschaft(-lichkeit) zu modellie-

ren und diesen für die weitere Beschäftigung mit einem migrationspädagogischen

Bildungsbegriff (Kap. 4 und Kap. 5) zu wenden. Ziel und Hoffnung dieser Auseinan-

dersetzung ist es, einen präziseren Begriff von Migrationsgesellschaft(-lichkeit) aus

der Perspektive der Hegemonietheorie zu erarbeiten. Zugleich zielt diese Ausarbeitung

darauf ab, den noch recht abstrakt gebliebenen hegemonietheoretischen Gesellschafts-

begriff zu konkretisieren und auszudifferenzieren. Denn darüber soll schlussendlich,

als Hauptziel dieser Beschäftigung, das gesellschaftstheoretische Fundament für die

in Kapitel 4 und 5 stattfindende Auseinandersetzung mit Subjektivierung und Bil-

dung vorbereitet werden, ist das Verhältnis zwischen Subjekt und Gesellschaftlichkeit

doch der zentrale Bezugspunkt im Nachdenken über Bildung (Schäfer, 2011, S. 9). Das

übergeordnete Anliegen dieses Kapitels ist es deshalb, die subjektivierungstheoreti-

schen Konsequenzen einer Perspektivierung auf Migrationsgesellschaft(-lichkeit) zu

konturieren.

Um diesem Vorhaben nachzugehen, reduziere ich die Komplexität der Auseinan-

dersetzung in gewisser Weise und rücke selektiv ausgewählte und doch bedeutsame

Momente undDiskurse der gegebenenmigrationsgesellschaftlichenVerhältnisse in den

Vordergrund, die ich exemplarisch unter Zuhilfenahme des hegemonietheoretischen

Begriffsgebäudes bestimme (zur methodologischen Reflexion dieser Reduktionen siehe

Kap. 3.3.5). Im Konkreten nähere ich mich in einem ersten Schritt (Kap. 3.2) einem

diskurstheoretischen Verständnis vonMigrationsgesellschaft an, indem ich anhand der

exemplarischen Beschäftigung mit grundlegenden gegenwärtigen Signifikanten und

Regimen sukzessive einen hegemonietheoretischen Blick auf die diskursive Produktion

der Begrenzungen des Sozialen präzisiere. Die Annäherung an eine immer abstrak-

ter werdende Perspektive auf Migrationsgesellschaft(-lichkeit) setze ich in Kapitel 3.3

fort, indem ich – in Anlehnung an Gramsci (2012, S. 1313) – den »innersten Zement«

der von mir in den Blick genommenen migrationsgesellschaftlichen (Welt-)Ordnung

herausstelle: hier insbesondere Nationalstaatlichkeit und Rassismus in postkolonialer

und postnationalsozialistischer Artikulation. Abschließend reflektiere ich in Kap 3.4

die gesellschaftstheoretischen Konsequenzen aus der in diesem Kapitel geführten Be-

schäftigung mit Migration und soziale Wirklichkeit hinsichtlich ihrer subjekt- (Kap.

3.4.1 und 3.4.2) und kontingenztheoretischen Effekte (Kap. 3.4.3), um damit die wei-

tere Grundlage für die Beschäftigung mit Bildung im Allgemeinen (Kap. 4) und einer

migrationspädagogischen Bildung im Spezifischen (Kap. 5) zu schaffen.

Exkurs: Zur Perspektive postmigrantische Gesellschaft

DerBegriff desPostmigrantischenund seinePopularitätwurdenmaßgeblich inderKul-

turarbeit bzw. insbesondere in der Theaterarbeit geprägt (Foroutan, 2016, S. 230&2019,

S. 46f.; Yildiz, 2021, S. 24). Hier dient(e) der Begriff Künstler*innen und Kulturschaffen-

den, die und deren Kulturarbeit im dominanten Diskurs als »migrantisch« degradiert

wurden, um einen diskursiven Bruch gegen natio-ethno-kulturelle Festlegungen und

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 95

Einteilungen zu markieren. Zudemwurde das Anliegen verfolgt, eine neue »deutsche«

Kulturproduktion zu empowern, die sichmitmigrationsgesellschaftlichen Phänomenen

des Otherings und des Rassismus produktiv (kreativ und kritisch) auseinandersetzt und

so neueMöglichkeiten des »Seins« (des Theaters, der Individuen…) entstehen lässt. Der

Begriff kann in diesemZusammenhang vor allemauch als eine Kritik »betroffener« Kul-

turschaffender an dem vorherrschenden bundesdeutschen Migrations- und Integrati-

onsdiskurs verstanden werden. Von dem Kontext der Kulturarbeit ausgehend, fand der

Ausdruck des Postmigrantischen schon früh Resonanz in wissenschaftlichen Diskursen

(etwa Yildiz, 2010). Angelehnt an die Verwendungsweise und die politische Kraft in der

postmigrantischen Kulturproduktion und angesichts des gleichzeitigen Versuchs der

Überwindung ihrerAkteur*innen-Zentrierung (Bojadžijev&Römhild, 2014,S. 18; Forou-

tan, 2019, S. 47f.) artikuliert sich in seinerwissenschaftlichenVerwendung eine Perspek-

tive, die auf eine grundlegende »epistemischeWende« verweist (Yildiz, 2021, S. 25; Herv. i.

Orig.). DieseWende »bedeutet eine radikale Infragestellung des binären Denkens zwi-

schenMigrant*innen undNicht-Migrant*innen, das bisher nicht nur denMigrantismus

maßgeblich geprägt hat: eine Denkfigur, die andere Haltungen undMöglichkeiten ans

Licht bringt« (ebd.). Der Post-Migrantismus,wie er in diesemVerständnis treffender be-

zeichnet werden kann, begründet folglich eine normativ ausgerichtete und subversive

Perspektive (ebd.), der es »vor allem um die Überwindung etablierter Trennlinien ent-

lang vonMigration vs. Nicht-Migration« geht (Foroutan, 2016, S. 248).

IndiesemVerständnisoperationalisiertNaikaForoutan (2018, S. 16–20), diemaßgeblich

die Ausarbeitung, Ausdifferenzierung und Etablierung des Begriffs postmigrantische

Gesellschaft vorangetrieben hat, den Ausdruck des Postmigrantischen als eine empi-

risch-analytische, eine gesellschaftspolitische und eine normative Perspektive. Postmi-

grantischeGesellschaft formuliert in diesemZusammenhangeineZeitdiagnose, die die

Ambivalenz der offiziellen AnerkennungDeutschlands als Einwanderungsland und das

immer noch bestehende Verwehren des damit einhergehenden Versprechens auf Teil-

habe (Foroutan, 2019, S. 36–46) als eine gesellschaftliche Umbruchssituation diagnosti-

ziert.

»Etwas geht vorbei, verbleibt, hallt nach, prägt das Hier und Jetzt noch deutlich –

gleichzeitig ist zu spüren, dass es sich nicht mehr wird halten können und ein to-

taler Umbruch bevorstehen könnte, jedoch ist nicht genau zu erkennen, was da-

nach kommt und wie viel von gestern und heute noch im Morgen stecken wird.«

(ebd., S. 51)

Das, was vorbeigeht, ist nach Foroutan (2019) jedoch nicht Migration, vielmehr impli-

ziert der Begriff des Postmigrantischen in ihrer Lesart:

(1) »einen Anstoß zu einer empirischen Analyse, nachdem Migration erfolgt ist« (ebd.,

S. 54; Herv. i. Orig.), sowie

(2) »eine dialektische Kritik, […] Aushandlungsprozesse zu erkennen, die sich auch und

vorallemandemAnspruchderMigrant*innenund ihrerNachkommenfestmachen,

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

ihr Recht auf Anerkennung als Gleiche unter Gleichen einzufordern und auszuhan-

deln« (ebd., S. 55; Herv. i. Orig.), und

(3) eine »normative Aufforderung, binäre Codes zu erweitern und gesellschaftliche Kon-

flikte in Bezug auf ihr Gleichheitsversprechen zu analysieren, anstatt sie über eta-

blierte Trennlinien zwischen Migrant*innen und Nichtmigrant*innen zu erklären«

(ebd.; Herv. i. Orig.).

Sowohl begrifflich als auch theoretisch und zeitdiagnostisch weist die Konzeption der

postmigrantischen Gesellschaft jedoch aus dem Blickwinkel eines hegemonietheore-

tischen Gesellschaftsbegriffs einige Schwierigkeiten auf. Betrachtet man etwa ähnlich

konstruierte Begriffe wie »postkolonial« oder »postnationalsozialistisch«, weisen die-

se in ihrer terminologischen Konstruktion auf historische Situationen und Konstellatio-

nen hin, die im weitesten Sinne »davor« noch als »offiziell« kolonial oder nationalso-

zialistisch kennzeichenbar sind und sich zugleich im »Danach« noch fortsetzen (siehe

dazu auch Kap. 3.3.4). In diesem Sinne impliziert der Begriff postmigrantische Gesell-

schaft terminologisch, dass die mit ihm diagnostizierten Objekte im Begriff seien, ei-

ne »offizielle« Phase des Migrantischen hinter sich zu lassen. Und dieser Eindruck wird

auch normativ für die Perspektive selbst als Anliegen suggeriert (Mecheril, 2014c), ob-

wohl eigentlich dieÜberwindung eines epistemischenMigrantismus als Programmatik

ausgegeben wird. Wie Foroutan (2016, S. 248) eingesteht, wäre es »[i]nsofern […] wahr-

scheinlich korrekter und nachvollziehbarer, wenn von der post-migrantisierenden Ge-

sellschaft die Rede wäre.« Doch auch wenn diese terminologische Präzisierung vollzo-

genwird, bleibt fraglich, ob die Zeitdiagnose einer postmigrantisierenden Gesellschaft

tatsächlich angemessen für die zu analysierenden gesellschaftlichen Verhältnisse (zu-

meist im gegenwärtigen bundesdeutschen Kontext) erscheint. Denn wenn »postmi-

grantisierend« als eine Zustandsbeschreibung betrachtet wird,

»als eine Postulierung einer Überwindung, des Fortschritts zur nächsten Stufe in

einembeständigenProzess der gesellschaftlichenEntwicklungundOptimierung,

dann lässt sich feststellen, dass Deutschland tatsächlich bestenfalls den ersten

Schritt zur Auseinandersetzung mit dem Migrantischen getan hat, von ›postmi-

grantisch‹ kann gar keine Rede sein« (El-Tayeb, 2016, S. 12).

Das Label postmigrantische Gesellschaft kann dem Vergesellschaftungskontext

Deutschland demnach noch nicht verliehen werden – und wenn, dann nur in der

Hoffnung, dass sich dadurch etwas ändert. Aber auch wenn die postmigrantische

Konstellation nur als eine Übergangsphase, als eine Phase des Umbruchs beschrieben

wird – was auch eine gewisse Stufen- und Entwicklungslogik impliziert –, stellt sich die

Frage, ob das Kriterium der politischen Anerkennung eines zugewanderten Bevölke-

rungsteils als konstitutiver Bestandteil der Gesellschaftsordnung (Foroutan, 2019, S. 60)

tatsächlich für die bundesdeutsche Gesellschaft zutrifft bzw. ob die »Anerkennung, ein

Migrationsland bzw. Einwanderungsland geworden zu sein« (ebd., S. 19), tatsächlich

die gesellschaftsverändernde Kraft besitzt, die dazu führt, dass sich »[d]ie Gesellschaft

[…] in diesem Kontext neu [formuliert] – auch identitär« (ebd.).2 Mit dieser durchaus

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 97

ausgeprägten Verdichtung (migrations-)gesellschaftlicher Transformationsprozesse in

der politischen Anerkennung der Migrationstatsache geht aus einer hegemonietheo-

retischen Perspektive eine problematische Sicht auf Gesellschaft einher. Denn diese

Sicht suggeriert eindeutig festzulegende gesellschaftliche (Bewusstseins-)Zustände

des vor und nach derMigration sowie des vor und nach der Anerkennung vonMigration

und beschreibt diese als in irgendeiner Weise feststehende und abgrenzbare Objekte.

Zudemwird,wenn vonpostmigrantischerGesellschaft gesprochenwird,Deutschland –

als der politische (Vergesellschaftungs-)Kontext, der Vorlage für die Entwicklung

der Perspektive postmigrantische Gesellschaft darstellte und auf den die Diagnose

vorwiegend bezogen wird – letztlich als Einwanderungsgesellschaft begriffen (ebd.,

S. 58).

3.2 Migration und die Unmöglichkeit von Gesellschaft

Was bedeutet die Unmöglichkeit von Gesellschaft für die Betrachtung von Fragen der

Migration und der Migrationsgesellschaft? Und welche Konsequenzen haben anderer-

seits Migration und die Fokussierung aufMigrationsgesellschaftlichkeit für ein Denken

des unmöglichen Objekts Gesellschaft? In diesem Unterkapitel nähere ich mich schritt-

weise einem hegemonietheoretischen Verständnis vonMigrationsgesellschaft(-lichkeit)

an. Während ich in Kapitel 3.2.1 in einer allgemeinen Beschäftigung mit dem Signifi-

kantenMigration einVerständnis der diskursivenProduktion vonGesellschaft(-lichkeit)

herausstelle, beschäftige ichmich inKapitel 3.2.2mit zwei (zumindest aus einer bundes-

deutsch-eurozentristischen Perspektive) bedeutsamen gleitenden Signifikanten der ge-

genwärtigen migrationsgesellschaftlichen Verhältnisse: zum einen »Migrationshinter-

grund« und zum anderen »illegale Migration«. Diese bette ich in dem darauffolgenden

Kapitel 3.2.3 in zwei grundlegendere Regime der Produktion und Regulation vonWirk-

lichkeit ein: mit Bezug auf Migrationshintergrund in das Integrationsregime und mit

Bezug auf illegaleMigration indas europäischeGrenzregime.Mit diesemVorgehen ziele

ich auf eine erste sukzessiveAnnäherung,EntwicklungundErörterungder prinzipiellen

Möglichkeiten ab,Migrationsgesellschaftlichkeit hegemonietheoretisch zu denken.

2 Zugespitzt könnteman fragen, ob eine etwaig ausbleibendeAnerkennungderMigrationstatsache

durch die rot-grüne Bundesregierung im Jahr 1998 grundlegende Antagonismen der vergangenen

zwei Jahrzehnte verhindert hätte. Oder hätten migrantisierte Subjekte trotzdem weiterhin – also

wie das bereits vor der Anerkennung geschah – das ihnen zustehende Recht auf Teilhabe und der

Überwindung natio-ethno-kultureller Festlegungen eingefordert? Undwären – zwar bestimmt et-

was anders, da es eine partiell andere Konstellation gewesen wäre – in dieser Konstellation nicht

auch gesellschaftliche Antagonismen aufgekommen? Wie bereits in einer Fußnote weiter oben

beschrieben, geht esmir dabei nicht um die Negation der Bedeutung der offiziellen Anerkennung

derMigrationstatsache, sondern umeinHinterfragen ihrer herausragenden und beinahe notwen-

digen Stellung in der postmigrantischen Gesellschaftstheorie.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

3.2.1 Zur diskursiven Produktion von Grenzen der Gesellschaftlichkeit

In der Migrationsforschung, also derjenigen Disziplin, die sich unter anderem mit der

Frage danach beschäftigt,was eigentlichMigration ist,wird unterMigration sehr verall-

gemeinert zumeist eine räumliche Bewegung von Menschen verstanden (Oltmer, 2017,

S. 20). Oder, etwas präziser, »jene Formen regionaler Mobilität, die weitreichende Kon-

sequenzen für die Lebensverläufe derWandernden haben und aus denen sozialer Wan-

del resultiert« (ebd.). In dieser Perspektive ist Migration »so alt wie die Menschheit«

(Pries, 2001, S. 5) und »machtmehr als neunundneunzig Prozent der Gattungsgeschich-

te des homo sapiens aus« (ebd.; Herv. i. Orig.). An einem bestimmten Ort sesshaft zu sein

oder sogar »in politisch definierten und mittels eines ›Monopols legitimer Gewaltsam-

keit‹ […] nach innen und außen verteidigten Territorien als geographisch-räumlich ver-

bundenen Einheiten zu leben« (ebd.), stellt demgegenüber eine noch sehr junge Ent-

wicklung in der Geschichte der Menschen dar (ebd.). Dass menschliche Körper sich ab

und zu von Ort A zu Ort B bewegen, kann dann als bloß physisch-materieller Akt ein-

geordnet werden, der zum Menschsein dazugehört. Ob jedoch eine Bewegung von A

nachB als »Reise«, als »Besuch« oder »Ausflug«, als legitime oder illegitime »Migration«,

als »Flucht« oder »illegaler Grenzübertritt« bezeichnet,wahrgenommen sowie vollzogen

und geahndet wird, kann nicht von dermechanischen Art der Bewegung, den konkreten

Orten A und B oder der zurückgelegten Strecke objektiv abgeleitet werden. Und ob eine

bestimmte Art der Ortsveränderung in der sozialen Wirklichkeit als Migrationsbewe-

gung eingeordnet wird, hängt auch nicht ausschließlich von der überwiegend dominie-

renden formalenDefinition einer sichwie auch immer konstituierendenMigrationsfor-

schungoder eines spezifischen rechtlichenRahmensab.Während formal etwa»[s]eit der

weltweiten Durchsetzung von Nationalstaaten als der primären politischen Verfassung

gesellschaftlichen Zusammenlebens in den letzten zwei Jahrhunderten […] externe oder

internationaleMigration allgemein alsWechsel von einem nationalstaatlichen ›Container‹

in einen anderen aufgefasst« wird (ebd., S. 5; Herv. i. Orig.), ist dies in der alltäglichen

sozialen Praxis bei weitem nicht der Fall. Denn nicht jederWechsel des eigenen Lebens-

mittelpunkts über nationalstaatlicheGrenzenhinwegwird imAllgemeinen als »Migrati-

on« wahrgenommen und behandelt. Bspw.macht es einen signifikanten Unterschied in

der alltäglichen Praxis, ob jemand eine amerikanische, englische oder schwedische oder

aber eine afghanische, marokkanische oder türkische Staatsangehörigkeit besitzt (Kal-

paka&Räthzel, 2020,S. 40).Zudembedeutet der Fakt,die deutscheStaatsangehörigkeit

zu haben oder in Deutschland geboren zu sein und selbst nie eine formal migrationsre-

levante Ortsveränderung vollzogen zu haben, in der alltäglichen sozialen Praxis nicht

zwingend, dass man nicht permanent mit der Zuschreibung »Migrant*in« konfrontiert

wird (siehe Römhild, 2011 sowie die Diskussion um das Postmigrantische in Kap. 3.1).

Wie in Kapitel 2 ausgeführt, konstituiert sich soziale Wirklichkeit gemäß der He-

gemonietheorie von Laclau und Mouffe (2012) stets auf dem Terrain des Diskursiven.

Und dass soziale Wirklichkeit sich in der diskursiven Praxis artikuliert, bedeutet wie-

derum, dass Diskurse als wirklichkeitskonstitutive Praxen angesehen werden, die nicht

einer Logik derWesenhaftigkeit folgen, sondern vielmehr Prinzipien derWiederholung

und Repräsentation unterliegen, die der sozialenWirklichkeit Bedeutung verleihen und

diese sedimentieren (Laclau, 1990a, S. 184–186). Diskurse bilden Wirklichkeit nicht ab,

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 99

sondern stellen lediglich begrenzte (hegemoniale) (Re-)Präsentationen von Wirklichkeit

dar. Zugleich sind sie –und dasmacht ihre hegemonialeWirksamkeit aus – als (Re-)Prä-

sentationenzucharakterisieren,die stets andereRepräsentationenvonWirklichkeitwie-

derholen (Hall, 2010b).

Dass sich soziale Wirklichkeit als diskursive Praxis konstituiert, verweist auch dar-

auf, dass jede soziale Praktik diskursiv ist. Das heißt, jede Praktik (Denken, Wahrneh-

men,Handeln, Fühlen) ist einerseits in diskursive Zusammenhänge eingewoben, die ihr

eine bestimmte – stets überdeterminierte – Bedeutung verleihen.Und anderseits ist je-

de Praktik selbst Bestandteil der Hervorbringung von Diskursen respektive von Bedeu-

tung.DerDiskursbegriff derHegemonietheorie vonLaclauundMouffe (2012,S. 141–152)

ist in diesem Sinne sehr weit (als Gesamtheit der vorläufig fixierten, dominanten Be-

deutungswelten im Sozialen) angelegt und umfasst alle »Objekte« des Sozialen. Zudem

verweist er auf die notwendige Funktion von Diskursen, die Offenheit des Sozialen vor-

übergehend zu schließen und zu fixieren, sodass soziale Praxis überhaupt erst möglich

wird. Diskurse als Artikulationen von u.a. Praktiken, Institutionen und Maßnahmen,

die Bedeutung fixieren, sind somit der Versuch der Herstellung und Aufrechterhaltung

einer symbolischen Ordnung, die nie endgültig geschlossen werden kann (ebd.).

Was Migration ist, kann in dieser Perspektive nicht formal in rechtlichen, statisti-

schen oder wissenschaftlichen Definitionen festgelegt und beschrieben werden. Jedoch

ermöglicht die Hegemonietheorie einen kultur- und praxistheoretischen Blick auf die

Produktion und Reproduktion von Migration in der sozialen Praxis. Migration wird

ihr zufolge in kontextspezifischen, hegemonialen Diskurszusammenhängen hervor-

gebracht und unterliegt permanenten kontextspezifischen Veränderungen. Dabei sind

rechtliche, statistische oder wissenschaftliche Definitionen auch nicht belanglos. Sie

stellen aber lediglich einen Bestandteil des diskursiven Hervorbringungsgeschehens

dar. Welche faktische oder zugeschriebene Bewegung als Migration wahrgenommen

und behandelt wird – und welche nicht –, artikuliert sich in verschiedenen sozialen

Praxen unterschiedlich und ist Bestandteil der Auseinandersetzung um die Herstel-

lung, Aufrechterhaltung und Veränderung einer spezifischen symbolischen Ordnung.

Analog zur »Unmöglichkeit von Gesellschaft« (Laclau, 1990b) kann in diesem Sinne auch

von einer Unmöglichkeit derMigration gesprochen werden. Gemeint ist damit der Um-

stand, dass es Migration an sich nicht gibt, sondern dass Migration erst in spezifischen

Diskurszusammenhängen und in der Differenz zu anderen Phänomenen, die als Nicht-

Migration gelten, zu Migration wird. Historisch können folglich sehr unterschiedliche

»Konjunkturen des Begriffs ›Migration‹« (Oltmer, 2017, S. 9) festgestellt werden. Denn

was als Migration gilt, muss – in einem weiten Verständnis des Politischen (siehe Kap.

4.2.3) – als politische Entscheidung zwischen einer Vielzahl an Alternativen betrachtet

werden, die jeweils differenten, da kontextspezifischen, Macht- und Herrschaftsver-

hältnissen unterliegt.

Die Hervorbringung spezifischer – tatsächlich stattgefundener oder zugeschriebe-

ner – Bewegungen von einemOrt A zu einemOrt B als Migrationsbewegungen ist dem-

nach nicht lediglich für sich selbst relevant. Vielmehr ist sie Bestandteil einer allgemei-

neren symbolischen Ordnung, die natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit und Nicht-Zu-

gehörigkeit unterscheidet (zumBegriff der natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit siehe

Kap. 3.3.1). Gehtman davon aus, dass in der aufkommenden Soziologie des zwanzigsten

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Jahrhunderts ein Gedankenhorizont vorherrschte, der »von der Vorstellung [dominiert

war], dass sichmenschliches Zusammenleben vor allem in vergleichsweise stabilen, na-

tionalstaatlich verfassten ›Gesellschaften‹ konfiguriere« (Pries, 2001, S. 6), dannwird die

Bedeutung von »Migration« – als Ausnahme bzw. negatives Außen dieser Ordnungsvor-

stellung – für die diskursive Produktion des unmöglichen Objekts »moderne, national-

staatliche Gesellschaft« deutlich. Die Konstitution des Objekts »Migration« als Antago-

nismus der nationalstaatlichen Weltordnung in einer Vielzahl an (diskursiven) Prakti-

ken,Maßnahmen, Institutionen undGesetzen produziert im selben Zuge die innerenwie

äußeren Grenzen moderner, nationalstaatlicher Gesellschaftlichkeit. Um sich genauer

mit dermigrationsgesellschaftlichenWirklichkeit der Gegenwart zu beschäftigen, ist es

demnach bedeutsam, die Ver- und Behandlungen von Migration in den gegenwärtigen

Verhältnissen näher in den Blick zu nehmen.

3.2.2 Die gleitenden Signifikanten »Migrationshintergrund«

und »illegale Migration«

InKapitel 2habe ichdie theoretischeBedeutungvon leerenundgleitendenSignifikanten

herausgestellt und darauf aufmerksam gemacht, dass die beiden nicht ganz klar von-

einander zu trennen sind. Analytisch bezieht sich das Konzept der leeren Signifikan-

ten auf gesellschaftlich positiv konnotierte Repräsentant*innen (Demokratie, Bildung

etc.), die es vermögen, zu einem bestimmten Zeitpunkt die Äquivalenz unterschiedli-

cher Projekte imaginär zu repräsentieren. Neben der positiven Aufladung ist dafür eine

Entleerung des Signifikanten notwendig, welche die artikulierende Zusammenführung

unterschiedlicher politischer Projekte, Begehren und Forderungen zu einer Äquivalenz-

kette ermöglicht. Demgegenüber bezieht sich das Konzept der gleitenden Signifikanten

auf diejenigen gesellschaftlich bedeutsamen Repräsentant*innen, die nicht unbedingt

Äquivalenz repräsentieren, aber doch in bedeutsamer Weise von unterschiedlichen ge-

sellschaftspolitischen Projekten in Anspruch genommen werden. Gleitende Signifikan-

ten treten dabei insbesondere in Zeiten einer organischen Krise auf undmarkieren vor-

rangig die Verschiebung vorherrschender gesellschaftlicher Grenzen.

Migrationshintergrund und illegale Migration sind bedeutsame gleitende Signifi-

kanten der migrationsgesellschaftlichen Kämpfe der Gegenwart. Ihren migrationsge-

sellschaftlichen Status und ihre Bedeutung stelle ich im Folgenden heraus, indem ich

zuerst auf den Signifikanten Migrationshintergrund und danach auf den Signifikanten

illegale Migration eingehe.

Migrationshintergrund

Migrationshintergrund ist eine noch relativ junge und originär deutschsprachige Un-

terscheidungskategorie. Gleichzeitig hat der Signifikant »in der jüngeren Zeit eine be-

achtlichegesellschaftlicheKarrieredurchlaufen« (Stošić,2017a,S. 82) und ist inzwischen

omnipräsent. Diese Omnipräsenz bringt die allgemeingesellschaftliche Bedeutung von

Migration und ihre offizielle Anerkennung zum Ausdruck (Knappik & Mecheril, 2018,

S. 160).Mit demAusdruckwerdenMenschen in »mit« oder »ohne«Migrationsgeschichte

unterschieden, eingeteilt, verglichen, wahrgenommen etc., wobei er zumeist – das ha-

benDifferenzkategorien in der Regel so an sich – auf diejenigen fokussiert, die in dieser

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 101

Unterscheidung als die Anderen gelten, also auf diejenigenmit vermeintlichemHinter-

grund. Rasch hat sich die Differenzkategorie Migrationshintergrund in wissenschaftli-

chen Untersuchungen (Geisen, 2007), in statistischen Erhebungen (Supik 2014), in der

medialen Berichterstattung (Scarvaglieri & Zech, 2013), in politischenMaßnahmen und

Diskursen (Fachkommission Integrationsfähigkeit, 2020, S. 218f.) sowie in alltagswelt-

lichen Selbst- und Fremdbeschreibungen (Akbaba, 2019) als eine der zentral(st)en Un-

terscheidungsweisen etabliert. Imerziehungs-undbildungswissenschaftlichenDiskurs

findet sie sich insbesondere in der Thematisierung und Untersuchung formaler (schu-

lischer) Bildungserfolge wieder (siehe exemplarisch Baur, 2014; Becker, 2011; Carnicer,

2017; Ceri, 2008; Hadjar & Hupka-Brunner, 2013; Tepecik, 2010) und tritt dabei – bzw.

auch allgemein – zumeist als eine Problembeschreibung in Erscheinung (Akbaba, 2017,

S. 42; Stošić, 2017b). Insgesamt kann sie als eine der zentralen (gleitenden) Signifikan-

ten im gegenwärtigen bundesdeutschen migrationsgesellschaftlichen Diskurs verstan-

den werden (Akbaba, 2017, S. 41–89).

Das Aufkommen und die Herkunft der Differenzkategorie Migrationshintergrund

sind nicht ganz eindeutig festzumachen. Sowohl Akbaba (ebd., S. 42) als auch Stošić

(2017a, S. 83) verorten die erste offizielle Verwendung im 10. Kinder- und Jugendbe-

richt der Bundesregierung aus dem Jahr 1998. Allerdings wird der Ausdruck in dem

Bericht nicht explizit definiert, sodass unklar bleibt, auf wen die Unterscheidung nach

welchen Kriterien eigentlich angewendet wurde (ebd.). Trotz dieser Unklarheiten in-

terpretieren Knappik und Mecheril (2018, S. 169) die Einführung des Begriffs in dem

Bericht durchaus in gesellschaftskritischer Absicht, da die zu jener Zeit vorherrschen-

den Unterscheidungskategorien Staatsbürger*in bzw. Ausländer*in (gemeint waren in

Deutschland lebende Personen ohne deutsche Staatsangehörigkeit) »immer weniger

geeignet war[en], um die migrationsgesellschaftliche Realität zu beschreiben und auf

die Bedarfe von schulpflichtigen Kindern und Jugendlichen zu reagieren.«

In dieser Betrachtung stellt die KategorieMigrationshintergrundderKategorie Aus-

länder*in eine zusätzliche Möglichkeit der natio-ethno-kulturellen Identifizierung zur

Seite bzw. korrigiert diese (Shure, 2021, S. 188–242). Diese Möglichkeit der Identifizie-

rung jenseits der offiziellen Staatsangehörigkeit oder einer tatsächlich vorgenommenen

Migrationsbewegung kann auch in der weiteren konjunkturellen Verbreitung des

Ausdrucks als besondere Eigenschaft der Differenzkategorie Migrationshintergrund

verstanden werden. Insbesondere auch, weil die Kriterien für die Etikettierung oder

Nicht-Etikettierungmit dem LabelMigrationshintergrund sowie die damit zusammen-

hängenden Zuschreibungen und Schlussfolgerungen häufig vage und nebulös bleiben.

Beispielsweise wurde in der ersten PISA-Studie im Jahr 2000 der Migrationsstatus der

Kinder und Jugendlichen erhoben.Kinder, von »denenmindestens ein Elternteil nicht in

Deutschland geborenwurde« (Stošić, 2017a, S. 86; Herv. i.Orig.), gelten darin als Kinder

mit Migrationshintergrund. Zugleich allerdings »wurden die Schüler_innen gefragt,

›welche Sprache sie normalerweise zu Hause sprechen‹« (ebd.). Zudem wurde »[i]n den

vertiefenden Analyse[n] zu PISA 2000, in denen es ausdrücklich um herkunftsbedingte

Disparitäten und um Probleme der Verteilungsgerechtigkeit geht, […] der so definierte

›Migrationshintergrund‹ auch als Indikator für das kulturelle Kapital einer Familie kon-

zipiert« (ebd.). Und auch in der sonstigen Praxis der Verwendung, Zuschreibung und

Exekution des Begriffs Migrationshintergrund kann festgestellt werden, dass dieser

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

bspw. »im politischen und schulischen Kontext für eine Migriertheit aus bestimmten

Ländern [steht], die südlich und östlich von Deutschland lokalisiert werden« (Akbaba,

2017, S. 42). Gemessen an seiner »Erfolgsgeschichte« wurde Migrationshintergrund

somit letztlich »fraglos zu einer prominenten deutschsprachigen Bezeichnung und

wirkungsvollen Chiffre für die Erfindung unterschiedlicher Eigenschaften einer spezi-

fischen Gruppe […], die auf verschiedeneWeise (aufMenschen) angewendet, produziert

und reproduziert wird« (Shure, 2021, S. 217).

Auf der Grundlage einer Perspektive, die Migrationshintergrund als hegemonia-

len Diskurs begreift, kann angenommen werden, dass migrationsgesellschaftliche

Entwicklungen und Veränderungen im Übergang vom 20. ins 21. Jahrhundert die für

eine lange Zeit als stabil angenommene gesellschaftliche Ordnung gehörig ins Wan-

ken brachten. Der Zusammenbruch des Ost-West-Antagonismus, das Scheitern der

Illusionen des »›Gastarbeiter‹-System[s]« (Oltmer et al., 2012), die Zunahme der selbst-

bewussten Einforderung von Teilhaberechten durch Migrant*innen, die zunehmende

wissenschaftliche Thematisierung und Kritik gesellschaftlich institutionalisierter For-

men von Rassismus, die offizielle Anerkennung der Migrationstatsache durch die

Bundesregierung, die Änderung des Staatsangehörigkeitsrechts sowie schlussendlich

der sogenannte PISA-Schock, der – wie es Knappik und Mecheril (2018, S. 172) zu-

gespitzt formulieren – mit der Feststellung einherging, »dass etwa Jugendliche aus

ehemals europäisch kolonisierten Ländern, etwa Papua-Neuguinea, bessere Ergebnisse

erzielten als Schüler*innen in Deutschland«, sie alle deuten auf eine Krise der damals

vorherrschenden symbolischen Ordnung hin. Mit der neuen Bezeichnungspraxis Mi-

grationshintergrund entstand in dieser Zeit eine neue Möglichkeit der Identifizierung

von Menschen als Gruppen, die in der vorherrschenden symbolischen Ordnung nicht

mehr angemessen repräsentiert und fixiert werden konnten. Die diskursive Identi-

fizierungspraxis Migrationshintergrund kann darauf aufbauend als eine Praxis der

De_Thematisierung3 der Kontingenz der vorherrschenden Macht- und Herrschafts-

verhältnisse interpretiert werden, die der Aufrechterhaltung der Verhältnisse dient

(Shure, 2021, S. 188–242). Als gesellschaftlich bedeutsame Differenzkategorie entfaltet

sie ihre machtvolle Wirksamkeit darin, dass sie die in die Krise geratene migrationsge-

sellschaftliche Binarität von »Ausländer*innen« auf der einen und »Einheimischen« auf

der anderen Seite durch die Artikulation einer neuen Differenz wieder »in Ordnung«

bringt. Aus hegemonietheoretischer Perspektive bietet die Kategorie Migrationshin-

tergrund in diesem Sinne eine Möglichkeit der Selbst- und Fremddeutung in Zeiten

des Scheiterns einer ehemaligen sozialen Ordnung, ohne dass die zugrunde liegenden

Macht- und Herrschaftsverhältnisse grundlegend verändert werden müssen. Denn die

Identifizierung vonMenschenmitMigrationshintergrund ermöglicht es – trotz rechtli-

cher Gleichstellung – den migrantischen Status zu essenzialisieren und damit auch die

3 Die Begriffskonstruktion verweist auf die Praxis einer Dethematisierung vermittels oder in der

Thematisierung eines bestimmten Sachverhalts. Also etwa, wenn über die vielfältige Bereiche-

rung der deutschen Gesellschaft durch Menschen mit Migrationshintergrund gesprochen wird

unddabei – intendiert oder nicht, bewusst oder nicht – die strukturellenUngleichheits- undDiskri-

minierungsverhältnisse, von denen die als mit Migrationshintergrund identifizierten Menschen

überproportional negativ betroffen sind, aus dem Blick gerückt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 103

»prekäre Zugehörigkeit« (Mecheril, 2003) zum politischen Vergesellschaftungskontext

Deutschland fortzuschreiben. Im Grunde ist die Begrifflichkeit bestens dazu geeignet,

meist implizit bleibende Vorstellungen einer wesenhaften »rassischen« Differenz über

die Verleihung einer formalen Mitgliedschaft bzw. im Konkreten: über die Verleihung

der Staatsangehörigkeit hinaus informell fortzuschreiben. So heben wissenschaftliche

Untersuchungen hervor, dass Migrationshintergrund mittlerweile eine der zentralen

Diskriminierungskategorien inDeutschland geworden ist (Ammann&Kirndörfer, 2018;

El-Mafaalani, 2020; Fereidooni, 2011; Hormel & Scherr, 2010; Scherr et al., 2015; Yildiz,

2016).

Die Genealogie des SignifikantenMigrationshintergrund verweist auf das Einfügen

eines neuen Bedeutungselements in eine in die Krise geratene soziale Ordnung, wel-

che die darauf basierende Wirklichkeit erneut und zumindest vorläufig zu schließen

vermag. Selbst wenn die Differenzkategorie Migrationshintergrund im Vergesellschaf-

tungskontext der Bundesrepublik Deutschland bzw. im globalen Migrationsgeschehen

nicht die einzige Unterscheidungspraxis mit Bezug auf Migration darstellt und selbst

wenn sich womöglich das Ende der Begrifflichkeit bereits am Horizont migrations-

gesellschaftlicher Unterscheidungspraxen anzukündigen scheint4, stellt Migrations-

hintergrund (weiterhin) einen der bedeutsamsten Signifikanten im gegenwärtigen

migrationsgesellschaftlichen Geschehen dar, um soziale Wirklichkeit in einer (unbe-

stimmt) bestimmtenWeise zu artikulieren. Und auch wenn die Genealogie des Begriffs

unmissverständlich seine politische Herkunft und Verfasstheit verdeutlicht, verweist

insbesondere seine rasche Assimilation in die übliche, alltägliche Unterscheidungs-

praxis von Individuen, Organisationen und Institutionen in Deutschland auf eine

grundlegende soziale Ordnung, die »organisch« auf essenzialisierenden Unterschei-

dungen beruht.

Migrationshintergrund stellt somit einen bedeutsamen gleitenden Signifikanten

in der Herstellung migrationsgesellschaftlicher Wirklichkeit dar. Der Signifikant ver-

mag es zumindest für einen bestimmten Zeitraum, das Auflösen der vorherrschenden

sozialen Ordnung wieder zu schließen und zu fixieren. Dies gelingt ihm insbesonde-

re dadurch, dass er eine als wesenhaft vermittelte Differenz zwischen Personen mit

und ohne Migrationsgeschichte in das diskursive Geschehen einführt, die eine klare

Identifikation unterschiedlicher Zugehörigkeitsgruppen suggeriert. Dabei ist diese

Unterscheidung von diffusen, natio-ethno-kulturellen Phantasmen, Illusionen und

Imaginären vermittelt und setzt die konstruierten Differenzpole in ein asymmetri-

sches, hierarchisches Verhältnis der (Nicht-)Zugehörigkeit zueinander. Trotz dieser

Diffusität und Hierarchie entfaltet der Signifikant seine hegemoniale Wirksamkeit und

Funktionalität über die widersprüchliche Logik der Identifizierung als Moment der

Unterwerfung einerseits (etwa mit der generationalen Fortschreibung von Nicht-Zuge-

hörigkeit aufgrund rassialisierterDifferenz undder damit einhergehendenVerwehrung

gerechter Teilhabebedingungenund -möglichkeiten) undalsMomentderErmöglichung

4 So empfiehlt etwa die von der deutschen Bundesregierung eingesetzte Fachkommission Integra-

tionsfähigkeit (2020, S. 222f.) – aufgrund der analytischenwie normativen Kritik an demAusdruck

– die Abschaffung bzw. Ersetzung der Begrifflichkeit Migrationshintergrund in den bevölkerungs-

statistischen Erhebungen (Mikrozensus) der Bundesrepublik.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

andererseits (etwa der Selbstrepräsentation und -behauptung oder Kritik an diskrimi-

nierenden Strukturen und Praktiken in einem von Assimilationsanforderungen und

verwehrtenTeilhabemöglichkeitengeprägtenKontext).Migrationshintergrund,sokann

geschlussfolgert werden, fügt der unbestimmten sozialenWirklichkeit eine bestimmte,

differenzielle Bedeutung hinzu, die Selbst-, Fremd- und Weltverständnisse, soziale

Praktiken und Subjektivitäten in dominanter Weise zu vermitteln vermag. In dieser

Perspektive istMigrationshintergrund somateriell wie ideell und stellt ein unmögliches

Objekt der migrationsgesellschaftlichen Gegenwart dar.

Illegale Migration

Ähnlich verhält es sichmit dem Signifikanten der illegalenMigration, in dem »[d]as Ge-

spenstische, das nicht Fassbare an der Migration« (Karakayali, 2015, S. 13) bzw. ihre Un-

möglichkeit noch offensichtlicher zum Ausdruck kommt. Immerhin setzt der Begriff il-

legale Migration eine absolvierte Bewegung voraus, die sich der allgemeingültigen Ord-

nung und ihrer Exekution (zumindest bis zu ihrer Entdeckung) notwendigerweise ent-

zieht. Zugleich artikuliert der Signifikant in seiner semantischen Entgegensetzung zur

legalen Migration die Bedeutung der diskursiven Hervorbringung von Bewegungen als

spezifische, symbolische Praktiken, die über keine ihnen eigene Wesenhaftigkeit ver-

fügen,mit unverhohlener Eindeutigkeit. Im Gegensatz zur Differenzkategorie Migrati-

onshintergrund suggeriert »illegale Migration« weniger eine essenzielle Differenz zwi-

schen denjenigenmit oder ohneHintergrund, sondern bringt vielmehr das negative Au-

ßen, den Antagonismus einer als wesenhaft imaginierten sozialen Ordnung zum Aus-

druck. In dieser Ordnung gilt Migration als unter bestimmten juristischen Umständen

legitimierte Praxis, allerdings wird ausgerechnet darin die gesamtgesellschaftskonsti-

tutive Bedeutung des Signifikanten illegale Migration deutlich. Denn indem im Rah-

men einer bestehendenOrdnungbestimmte FormenderBewegungüber bestehende so-

ziale Grenzen hinweg als legitim und andere als illegitim hervorgebracht werden, kann

der Widerspruch zwischen nationalstaatlicher Bestimmtheit und grundsätzlicher Un-

bestimmtheit des Sozialen rationalistisch-legalistisch dethematisiert werden (zu Ratio-

nalisierung und De_Thematisierung siehe Shure, 2021). Illegale Migration wird in die-

ser Hinsicht zur Bedrohung der vorherrschenden gesellschaftlichen Ordnung und defi-

niert zugleich ihre imaginäre und symbolische Grenze nach außen.Was als illegale Mi-

gration hervorgebracht wird, ist dementsprechend bedeutsam in den Kämpfen um die

Konstruktion und Konstitution der Grenzen einer Gesellschaftsformation.Denn imGe-

gensatzzuderDifferenzkategorieMigrationshintergrund,die –unterdenBedingungen

von Nationalstaatlichkeit – eine Grenze im »Inneren« zwischen den mehr oder weniger

legitim Anwesenden markiert, wird über die Differenzkategorie illegale Migration die

Grenze zum Außen der legitimen sozialen Ordnung verhandelt.

»Illegale Migration« kann folglich nicht schlicht als »Versuch« individualisiert wer-

den, »das eigene Handeln rechtsförmiger Beobachtung zu entziehen« (Bommes, 2006,

S. 95), was »für die Betroffenen zur Folge [hat], dass sie sich selbst ihrer rechtsvermittel-

ten Konfliktfähigkeit berauben und in der Folge in unterschiedlichem Ausmaß sozialer

Erpressbarkeit ausgesetzt sehen« (ebd.). Denn diese Perspektive individualisiert nicht

nur die politischen und rechtlichen Bedingungen der Hervorbringung illegaler Migrati-

on, sondern sie setzt zugleichdieseBedingungenals legitimundgegeben voraus. Indem

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 105

hier vorliegenden Verständnis stellt illegale Migration vielmehr einen konstitutiven Ge-

genstand der Aushandlungen undKämpfe umGesellschaftlichkeit und soziale Ordnung

im Allgemeinen dar. »Das Reden und Handeln über illegale Migration bildet einen eige-

nen Gegenstand: nicht die nackte empirische Tatsache der ›papierlosen‹ MigrantInnen,

sondern einDispositiv, ein Set vonHandlungsmustern, diskursiven Figuren und episte-

mologischen Barrieren« (Karakayali, 2015, S. 14), das – in einem nicht unbedingt inten-

tionalen Sinne – die Grenzen des Gesellschaftlichen und des Nicht-Gesellschaftlichen

in einer spezifischenWeise herzustellen und aufrechtzuerhalten versucht. Dies belegen

bspw.dieunterschiedlichenMetamorphosendessen,was inder jüngerenGeschichteder

bundesdeutschen und europäischen Migrationsdebatten unter dem Signifikanten ille-

gale Migration thematisiert und behandelt wurde. So verdeutlicht Serhat Karakayali in

seinerGenealogie illegalerMigration,dass illegaleMigration »[s]elbst imkurzenhistori-

schenZeitraumzwischendemBeginndesGastarbeitsregimesMitteder 1950er Jahreund

der Post-Asyl-Ära der 1990er Jahre […] einen mehrfachen Gestaltwandel [erfahren hat],

in dem zuweilen nur der Term illegale Migration als Bindeglied fungiert« (ebd., S. 51).

Vor allem aber verweist er darauf, dass sich nicht nur

»der Begriff der illegalenMigration historisch wandelt, [sodass] sie demnach kein prä-

existenter sozialer Tatbestand ist, sondern vor allem Ergebnis der Verschränkung von

Diskurs, staatlicher Praxis und Bewegung der Migration, in deren Transformation ille-

gale Migration ihren Stellenwert im Gefüge des Migrationsregimes verändert« (ebd.).

Die Bedeutungswandlungen von illegalerMigration sind stets in einen historisch spezi-

fischen gesellschaftlichen Kontext eingebunden und beziehen sich – im Sinne des Dis-

positivbegriffs (siehe Kap. 3.2.3) – auf ganz unterschiedliche gesellschaftliche Krisen.

Dabei sind es allerdings nicht nur die staatlichenRegelungen, die illegaleMigration her-

vorbringen, sondern ein überdeterminiertesWechselverhältnis unterschiedlicher Prak-

tiken und Regulationen einer Vielzahl an Akteur*innen, die in einem asymmetrischen

Machtverhältnis zueinanderstehen (Karakayali, 2015, S. 47f.).

Auffallend ist, dass bis zum Jahr 2015 illegaleMigration in denmeisten Fällen im Zu-

sammenhang mit der nicht rechtmäßigen Anwesenheit von sogenannten papierlosen,

klandestinenMigrant*innen innerhalb der Grenzen eines nationalstaatlichenVergesell-

schaftungskontexts öffentlich zumThema wurde (Baldwin-Edwards, 2008; Karakayali,

2015) – zumeist als Folge des Auslaufens eines in irgendeiner Art nur vorläufig recht-

mäßigen Aufenthaltsstatus, sei es in einem Asylverfahren oder im Rahmen der Nicht-

Verlängerung eines Aufenthaltstitels oder eines Visums oder im Kontext von etwas an-

derem (Baldwin-Edwards, 2008, S. 1450). Demgegenüber scheint sich gegenwärtig in

der europäischenUnion einDiskurszusammenhang zu etablieren, der die Illegalität von

Migration bereits vor dem Übertreten nationalstaatlicher Grenzen und unabhängig der

Überprüfung einesmöglicherweise bestehenden »Recht[s], einenAntrag auf internationalen

Schutz« (Europäisches Parlament, o.J.; Herv. i. Orig.) innerhalb der europäischen Union

zu stellen, feststellt und folglich zu verhindern versucht. So heißt es etwa in einem On-

linebeitrag des Redaktionsnetzwerks Deutschland vom 13. Juni 2021: »Die von Corona

gelähmteWelt kommt allmählich wieder in Bewegung, die Menschen fangen wieder zu

reisen an.Da richtet Europa imwahrsten Sinne desWortes lautstarke Botschaften an je-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

ne,die versuchenwollen, illegal über dieGrenze zu kommen: Bleibtweg« (RND/AP,2021,

o. S.).

Nachdem die Coronapandemie die Nachrichten und auch das Alltagsleben in der

Bundesrepublik Deutschland eingenommen hatte, war der öffentliche Diskurs um Mi-

gration für einen gewissen Zeitraum verhältnismäßig ruhig geworden. Dabei verzeich-

nete das UNHCR (2021) mit weltweit 82,4 Millionen Geflüchteten sogar einen Höchst-

stand im Rahmen ihrer statistischen Erfassungen. Auch die wenigen – in der Zeit vom

offiziellen Beginn der Coronapandemie bis zum Erscheinen des soeben zitierten RND-

Beitrags – imöffentlichenDiskurs repräsentiertenEreignissewie der Brand im »Flücht-

lingslager Moria« oder die Grenzüberquerungen von einigen Hundert Menschen in die

spanische Exklave Ceuta hielten das Thema in der öffentlichen Berichterstattung und

parteipolitischenAuseinandersetzungungewohntwenig relevant (Fretwurst&Günther,

2022).Dochdann, so kanndas angeführteZitat gelesenwerden,da »wir« uns »legitimer«

Weise wieder zu bewegen begannen, da für »uns« das Reisen wieder losging, brauchte

es eine lautstarke Klarstellung: Nicht jede Bewegung ist eine legitime Bewegung. Dieje-

nigen Bewegungen, die fraglos und konsequent als »illegale Grenzüberquerungen« ge-

rahmt werden, Bewegungen, die in Zeiten einer Pandemie nicht von dem privilegier-

ten Bedürfnis einigerWeniger nach Erholung angeleitet sind, sollten daher auchweiter-

hin unterbunden bleiben. Dafür setzten »[g]riechische Grenzpolizisten«, so heißt es im

Beitrag des Redaktionsnetzwerks Deutschland (RND/AP, 2021, o. S.) weiter, »ein akusti-

sches Gerät ein, das auf einem gepanzerten Fahrzeug montiert ist und ohrenbetäuben-

den Lärm über die Grenze in die Türkei sendet.« Dieses Gerät sei zwar sehr klein, könne

aber »eine Lautstärke erreichen, die einemDüsentriebwerkKonkurrenzmacht« (ebd.) –

was zumZiel des automatisierten Überwachungsnetzwerks beitragen solle, »Migranten

frühzeitig zu entdeckenundvonder illegalenGrenzüberquerungabzuschrecken« (ebd.).

»Illegale Grenzüberquerung« wird in diesem Beispiel zum Synonym für Migration

per se und Migration zum zentralen Antagonismus einer gesellschaftlichen Ordnung,

die allgemein auf einer durch unterschiedliche Differenzverhältnisse (insbesondere

Rassismen) charakterisierten und als wesenhaft gedachten Nationalstaatlichkeit beruht

(siehe dazu auch Kap. 3.3). Diese (Re-)Artikulation des Signifikanten »illegale Migra-

tion« für diskursive Praktiken der (potenziellen) Übertretung und des (vorsorglichen

und medial inszenierten) Schutzes der EU-europäischen Außengrenzen muss auch

im Kontext der Geschehnisse des sogenannten langen Sommers der Migration 2015

betrachtet werden (Hess et al., 2017b). Nachdem im Sommer 2015 »beharrliche[] Mi-

grationsbewegungen […] die europäischen Gesellschaften in Atem hielten« (ebd., S. 6),

öffneten Österreich und Deutschland am 5. September 2015 ihre Außengrenzen offiziell

für hunderttausendeMenschen auf der Flucht – insbesondere für aus Syrien geflüchtete

Menschen. Spätestensmit dieser offiziellen Grenzöffnung ging diskursiv das performa-

tive Eingeständnis der »historische[n] und strukturelle[n] Niederlage des europäischen

Grenzregimes« (ebd.) einher. In dieser Krise des europäischen Grenzregimes dauerte

es allerdings nicht lange, bis sich unter dem Frame »Nie wieder 2015« (Messerschmidt,

2018, S. 1) ein neuer migrationsgesellschaftlicher Konsens durchzusetzen begann (De-

cker & Brähler, 2018; Zick, Küpper & Berghan, 2019). Der lange Sommer wurde schnell

zum »kurzen Sommer der Barmherzigkeit« (Mecheril, 2020, S. 105): »›Nie wieder‹ soll

passieren,was 2015 passierte, nie wieder offeneGrenzen, nie wieder Kontrollverlust, nie

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 107

wieder Flüchtlinge und Asylsuchende, nie wieder so viele Fremde im Land«, fasst Astrid

Messerschmidt (2018, S. 1) die Bedeutung, die sich seitdem in dem Frame »Nie wieder

2015« verdichtet, zusammen. Dabei ist besonders zu beachten, dass sich mit dem »Nie

wieder 2015« nicht nur eine prinzipielle, bedingungslose Ablehnung der Geschehnisse

des Jahres 2015 artikuliert, sondern dass der Frame seinen Ausgangspunkt in rechtsex-

tremen Milieus hatte (Strobl, 2020). Denn nicht ohne Grund wurde dafür die Formel

»Nie wieder (Ausschwitz)«, die bis dahin konstitutiv für die ›offiziellen‹ Selbstrepräsen-

tationen der postnationalsozialistischen (Vergesellschaftungs-)Kontexte Deutschland

und Österreich war und »die Abgrenzung von allem, was mit dem Nationalsozialis-

mus in Verbindung steht« (Messerschmidt, 2018, S. 1), symbolisierte, einer radikalen

Umdeutung respektive kompletten Verkehrung unterzogen. Dennoch erwies sich der

Frame in den Jahren nach 2015 als erstaunlich erfolgreich. Das ›neue‹ »Nie wieder« kann

dementsprechend als antagonistisches Element gegenwärtiger Vergesellschaftungsbe-

mühungen verstanden werden, das in der kollektiven Ablehnung migrationsbedingt

Anderer ein Eigenes als zusammengehörige Einheit hervorbringt (Rangger, 2021).5 Der

Signifikant illegale Migration scheint also bestens dazu geeignet zu sein, um von der

abermaligen Konstruktion »papierloser Aufenthalte« zu der prinzipiellen Ablehnung

vonMigration zu gleiten.

3.2.3 Regime der Produktion und Regulation von Grenzen: Integration

und europäische Grenzsicherung

Migrationshintergrund und illegale Migration können in Zeiten der organischen Krise

als bedeutsame gleitende Signifikanten der partiellen (Re-)Fixierung einer hegemonia-

len Formation verstanden werden, die als wirkmächtige und wandlungsfähige Elemen-

te zum Schauplatz von (Bedeutungs-)Kämpfen unterschiedlicher Gesellschaftsprojekte

werden.Beide Signifikantenmit ihren implizitenDifferenzen bzw.Antagonismen6 »oh-

neMigrationshintergrund« und »Sesshaftigkeit« vermögen es, innerhalb der gegenwär-

tigen gesellschaftlichen Auseinandersetzungen die soziale Praxis derart hervorzubrin-

gen und zu bündeln, dass sich Knotenpunkte ausbilden, die das freie Fließen des Sozia-

len vorübergehendwieder stabilisieren.Dabei zeichnet sich bei beiden in den vergange-

nen Jahren eine Verschiebung ihrer »ursprünglicheren« Bedeutungen hin zu restriktive-

ren Gesellschaftsprojekten ab. Beide Signifikanten stellen jedoch lediglich exemplarisch

herausgearbeiteteMomente einer allgemeinerendiskursivenFormationdar,die über ei-

ne Vielfalt an Signifikanten, Maßnahmen, Praktiken und Akteur*innen hervorgebracht

wird und ihre Gesellschaftseffekte nicht über »eine logische Kohärenz ihrer Elemente«

(Laclau & Mouffe, 2012, S. 142), sondern vielmehr über eine »Regelmäßigkeit in der Ver-

streuung« (ebd., S. 141; Herv. i. Orig.) produziert (siehe dazu auch Kap. 2.3.3). Die »Er-

folgsgeschichte« der beiden Signifikanten ist allerdings auch keine zufällige, sondern

5 Es ist daher auch nicht verwunderlich, dass sich die Europäische Union in den Jahren nach 2015

»mit ihrer Abschottung gegen Migration erpressbar gemacht« hat (Böhm, 2021, o. S.).

6 Jedes Differenzverhältnis kann unter bestimmten Bedingungen zu einem antagonistischen Ver-

hältnis werden, muss dies aber nicht (Kap. 2.3.4).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

kann in der Herausbildung zweier übergeordneter Regime der Produktion und Regu-

lation gesellschaftlicher Wirklichkeit verortet werden: Zum einen betrifft dies das In-

tegrationsregime, für das die Differenzkategorie Migrationshintergrund wesentlich ist

und das auf die innere Differenzierung der diskursiven Formation wirkt, die gemeinhin

als »deutsche Gesellschaft« bezeichnet wird. Zum anderen ist das europäische Grenzsi-

cherungsregime gemeint, das mit dem Signifikanten illegale Migration korreliert und

die diskursive Formation nach Außen abgrenzt. Beide Regime können als Bestandteil

eines übergeordneten (Migrations-)Regimes betrachtet werden (Oltmer, 2018, S. 247)7,

das gesellschaftlicheWirklichkeit überPraktikenderdiskursivenGrenzziehungnach In-

nen und nach Außen produziert und Teil einer übergeordneten diskursiven Formation

ist, die als nationalstaatliche Weltordnung gefasst werden kann (Kap. 3.3). Zugleich er-

scheint es mir bedeutsam, beide Regime nicht als idente und zwangsläufig kohärente,

wohl aber als aufeinander angewiesene und sich gegenseitig interferierende und stüt-

zende zu verstehen. Im Folgenden stelle ich die Eigentümlichkeiten und Gemeinsam-

keiten der beiden Regime kurz heraus. Zuvor setze ich mich aber noch mit dem Regi-

mebegriff auseinander, um ihn in leichtmodifizierterWeise in den theoretischenWerk-

zeugkasten der Hegemonietheorie aufnehmen zu können.

Zum (Migrations-)Regimebegriff

Der Regimebegriff hatte in den vergangenen Jahren in den Sozialwissenschaften und

insbesondere auch in der Migrationsforschung Konjunktur (Pott et al., 2018b) und

scheint sogar »gute Chancen zu haben, zu einem neuen Fetisch der Sozialtheorie und

der theoretisch interessierten Sozialwissenschaften einschließlich der Migrationsfor-

schung zu werden« (Esch, 2018, S. 286). In seiner Allgegenwärtigkeit und Bedeutungs-

vielfalt läuft er jedoch Gefahr, seine theoretische und analytische Kraft zu verlieren

(ebd.). Seine Attraktivität im Rahmen einer hegemonietheoretischen (Migrations-)Ge-

sellschaftsanalyse gewinnt der Begriff jedoch vor allem daraus, dass er zum einen den

klassischen Gegensatz von diskurs- und praxistheoretischen Positionen überwindet

und zum anderen einMacht- undHerrschaftsverständnis beinhaltet, das die Regierung

des Sozialen nicht monolithisch als nach einem Top-down-Prinzip durch eine*n souve-

räne*n Akteur*in (etwa den Staat) entstanden versteht. Hierbei geht die Integration

des Regimebegriffs in das Analysewerkzeug der Hegemonietheorie gleichzeitig mit der

Herausforderung einher, den Begriff nicht mit Hegemonie gleichzusetzen. Erforderlich

ist es also, der ohnehin bereits großen Vielfalt an Begriffsverwendungen eine spezi-

fische Gebrauchsweise des Regimebegriffs hinzuzufügen. Dies ist Ziel des folgenden

Abschnitts.

Entwickelt wurde der Regimebegriff im Rahmen des Interdependenzansatzes im

Feld der Internationalen Beziehungen in den 1970er-Jahren. Seitdemwurde er in unter-

schiedlichen Forschungsfeldern unter der Zugrundelegung unterschiedlicher theoreti-

scher Ansätze (etwa der Regulationstheorie oder der Bourdieu-Schule) weiterentwickelt

(Tsianos & Kasparek, 2015, S. 11–15). Ausgangspunkt der Genese des Regimeansatzes

war vor allem der Versuch,

7 Näheres hierzu findet sich unten bei der Unterscheidung zwischen einem Mobilitäts- und einem

Präsenzregime.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 109

»[a]ngesichts wachsender Verflechtungen verschiedener, teils neuer Akteure wie

multinationaler Konzerne und NGOSs […] mit Hilfe der Regimeperspektive […] die

Beschränkungen der neorealistischen Schule zu überwinden sowie analytisch auf die

›Arbeitsteilung‹ zwischen Politik und Ökonomie und den erkannten Bedeutungsver-

lust (national-)staatlicher Souveränität zu reagieren« (ebd., S. 11f.).

Die Abkehr von der methodologisch nationalistischen Betrachtung internationaler Be-

ziehungen ging und geht mit einer Schärfung des Blicks auf eine Vielfalt an transnatio-

nal agierenden Akteur*innen einher, die zwar keine einheitlichen Perspektiven, Interes-

sen und Ziele verfolgen, aber dennoch vereint sind durch »das Problemder Verstetigung

von Verhältnissen, die ihrer Natur nach als äußerst instabil angesehen werdenmüssen«

(Karakayalı & Tsianos, 2007, S. 14). Der Regimebegriff bezieht sich diesem Verständnis

zufolge auf »ein Ensemble von gesellschaftlichen Praktiken und Strukturen – Diskurse,

Subjekte, staatliche Praktiken –[,] deren Anordnung nicht von vornherein gegeben ist,

sondern das genau darin besteht, Antworten auf die durch die dynamischen Elemente

und Prozesse aufgeworfenen Fragen und Probleme […] zu generieren« (ebd.).

DerAnsatz derRegimetheorie stößt gerade inderMigrationsforschung immermehr

auf Resonanz, da er es insbesondere in Zeiten der Supra- und Transnationalisierung von

Politik ermöglicht (Pott et al., 2018a, S. 1–5), die Regierung von Migration unabhängig

eines souveränen Nationalstaates zu theoretisieren und in empirische Analysen einzu-

beziehen (Oltmer, 2009; Pott et al., 2018b; Sciortino, 2004). Dies bedeutet zwar nicht die

Ausblendung des Einflusses des Staates auf die Regulation von Migration, verweist je-

doch auf dessen eingeschränkte Handlungsmacht und hebt insbesondere »die spezifi-

schen Beziehungen zwischen ganz heterogenen Akteuren,Kontexten undDiskursen so-

wie die durch sie bestimmten Verhandlungszonen« hervor (Tsianos & Kasparek, 2015,

S. 16).

Migrationsregime sind in dieser Perspektive historisch kontingente Produkte der

gesellschaftlichen Auseinandersetzungmit Fragen der Hervorbringung und Regulation

von Migration sowie ihrer Folgen (Pott et al., 2018a, S. 6). Jedoch ist, wie Paul Meche-

ril (2018, S. 315) hervorhebt, die »gegenständliche Referenz von Migrationsregimen […]

nicht angemessen bezeichnet mit, wie es zuweilen heißt, ›Migration‹.« In seiner zuge-

hörigkeitstheoretischen Perspektive konstituieren die gesellschaftlichen Auseinander-

setzungen mit der politischen Ordnung, die vordergründig um den Topos Migration

kreisen,»einen spezifischenmigrationsgesellschaftlichenRaum« (ebd.),der als symboli-

scher Raum der natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit und Nicht-Zugehörigkeit kenn-

zeichenbar ist (siehe hierzu auch Kap. 3.3.1). Wie bereits bezüglich der Differenzkate-

gorien Migrationshintergrund und illegale Migration exemplarisch dargestellt wurde,

können diemithin leidenschaftlichen Praktiken der Bezugnahme auf die Anderen hege-

monietheoretisch nicht nur als Ausdruck der Hervorbringung und Regulation von Mi-

gration verstanden werden, sondern beziehen sich auch auf die Hervorbringung eines

symbolischen Raums, der von einer allgemeinen gesellschaftlichen Ordnung der Zuge-

hörigkeit und Nicht-Zugehörigkeit nach innen wie nach außen vermittelt ist. In letzte-

rem Sinne eines Innen und Außen etabliert ein Migrationsregime nach Jochen Oltmer

(2018, S. 247) immer sowohl ein »Mobilitäts-« als auch ein »Präsenzregime«, das auf die

Hervorbringung und Regulation von Migrant*innen (und Nicht-Migrant*innen) im In-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

neren sowie an den Außengrenzen einer gesellschaftlichen Formation ausgerichtet ist.8

Hegemonietheoretisch kann die Abgrenzung zu »illegaler Migration«, die gegenwärtig

als Synonym für Migration im Allgemeinen verstanden werden kann, als Antagonismus

zur Herstellung einer Äquivalenz derjenigen differenziellen Subjektpositionen verstan-

denwerden,die sich »legitim« in dempolitischenRaum»Deutschland« aufhalten.Dem-

gegenüberwirdMigrationshintergrund indiesemRaumdannzumAntagonismus,wenn

die Äquivalenz und vorrangige Legitimität derjenigen produziert werdenmuss, die ver-

meintlich keinen solchen Hintergrund aufweisen.

Ein wichtiger Aspekt aus einer regimetheoretischen Perspektive ist die »Aufhebung

der Dichotomie von Agency und Struktur« (Tsianos &Kasparek, 2015, S. 16), unter der in

erster Linie die Überwindung einer Betrachtung von »Migrant*innen« als passive und

ohnmächtige Opfer bestehender gesellschaftlicher Strukturen verstanden wird. Mit ei-

ner regimetheoretischen Perspektive wird hingegen die relative »Autonomie der Migra-

tion« (Bojadžijev & Karakayalı, 2015) betont. Diese relative Autonomie verweist zum ei-

nen auf dieMöglichkeitsräume, die die Subjekte trotz der einschränkendenHandlungs-

bedingungenhaben.Zumanderen referiert der Ausdruck auf denEinfluss,dendie Prak-

tiken der (marginalisierten) Subjekte auf die ihnen vorausgehenden heteronomen Be-

dingungen ausüben: »Migration ist weder frei von bestehenden Formen der Vergesell-

schaftung, noch lässt sie sich vollkommen kanalisiert denken.Die Prozesse derMigrati-

on installieren neue Formen der Vergesellschaftung« (ebd., S. 209).Was dasMigrations-

regimeanbelangt, so bildet »dasHandeln von (potentiellen)Migrant_innen selbst« (Tsia-

nos & Kasparek, 2015, S. 16) ein zentrales Moment der Hervorbringung von Migration,

indemdiese »Strategien entwickeln,um in einemdurchHerrschaftspraktikenund Iden-

titätszuschreibungen strukturierten Feld eigene räumliche Bewegungen durchzusetzen

und aufrechtzuerhalten, Aspirationen geltend zu machen, Gründe vorzubringen sowie

Lebensläufe zu präsentieren und anzupassen« (ebd.). Diese Perspektive »impliziert je-

doch keinesfalls ein symmetrisches Machtverhältnis innerhalb der Aushandlungspro-

zesse« (Tsianos & Kasparek, 2015, S. 17) um die inneren wie äußeren Grenzen von Ge-

sellschaftlichkeit. Allerdings hebt sie sowohl den Möglichkeitsraum als auch die aktive

Bedeutung vonMigration für die Konstitution von Gesellschaftlichkeit hervor.

Diese Aufhebung der Dichotomie von Agency (Handlungsmacht) und Struktur ist

aus hegemonietheoretischer Perspektive sehr überzeugend und bedeutsam (siehe zur

Rekursivität vonKontext undPraxis Kap. 4.4.1).Gleichzeitig scheintmir jedoch eineDif-

ferenzierung wichtig, die diejenigen Praktiken, Diskurse und Subjektivierungsweisen,

die sich einer bedeutsamen gesellschaftlichenOrdnung entziehen oder diese zumindest

8 Allgemein, aber auch im Hinblick auf das, was ich im Folgenden unter einem Integrations- und

europäischen Grenzregime thematisiere, stellt sich die Frage, ob die generelle Voraussetzung ei-

nes Präsenz- und eines Mobilitätsregimes, die unter ein übergeordnetes Migrationsregime sub-

sumiert werden können, angemessen ist. Vielleicht ist es sinnvoller, davon auszugehen, dass sich

eine gesellschaftliche Formation vielmehr über eine Vielfalt an unterschiedlichen, sich zum Teil

widersprechenden, zum Teil überlappenden oder überschneidenden Regimen konstituiert. Ins-

besondere beim Integrationsregime und dem europäischen Grenzregime mag es gewisse Über-

schneidungen geben, vielleicht ist jedoch die einzige Klammer, die die beiden in ein Äquivalenz-

verhältnis zueinander stellt, in einemsehr viel größerenMaßediemigrationsgesellschaftlicheHe-

gemonie in Form einer nationalstaatlich und durch Rassismen strukturierten (Welt-)Ordnung.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 111

herausfordern, und insbesondere auch diejenigen Praktiken, die durchDisziplinierung,

Regulierung und Begrenzung charakterisiert sind, nicht als expliziten Bestandteil ei-

nes dominierenden Migrationsregimes auffasst. Aus hegemonietheoretischer Sicht ist

es überzeugend, zum einen diejenigen Effekte der Praktiken,Maßnahmen,Wissensbe-

stände und Normen unterschiedlicher sozialer Akteur*innen, Organisationen, Institu-

tionen und Repräsentationen, die eine vorherrschende soziale Ordnung konstituieren,

als überdeterminiert zu begreifen. Denn nur aufgrund von Überdeterminierung erge-

ben sich notwendigerweise Möglichkeitsräume für die Subjekte und für widerständige

soziale PraktikenundBewegungen.Auch ist es überzeugend,dass die Praktiken von ein-

zelnen Subjekten oder größeren sozialen Bewegungen konstitutiven Einfluss auf die be-

stehenden sozialen Verhältnisse haben – sowohl in affirmativer als auch in subversiver

Weise – und nicht als außerhalb der Verhältnisse stehend betrachtet werden. Trotzdem

ist es meines Ermessens im Rahmen der Eingliederung des Regimebegriffs in den der

vorliegenden Arbeit zugrunde liegenden hegemonietheoretischen Bezugsrahmen not-

wendig, die Diagnose »Migrationsregime« lediglich auf das Zusammenwirken derjeni-

gen »heterogene[n] Akteure, Praktiken, Normen oder Diskurse und Bilder« (Tsianos &

Kasparek, 2015, S. 18) zu beschränken, die in dominanter Weise zur legitimen oder il-

legitimen Herrschaft über Andere beitragen. D.h. ich würde subversive Praktiken nicht

unter der Analyse Migrationsregime fassen, obwohl die Grenze zwischen Regime und

Nicht-Regime nicht immer eindeutig gezogen werden kann. Denn die Rede vom Inte-

grationsregime bezieht sich aus meiner Sicht sinnvollerweise lediglich auf diejenigen

diskursiven Praktiken, die den vorherrschenden Integrationsdiskurs (re-)produzieren,

und nicht auf diejenigen Praktiken, die innerhalb des allgemeinen Integrationsdiskur-

ses einen subversiven Diskurs führen oder zumindest zu führen versuchen. Diese Per-

spektive umfasst sowohl alsmigrantisch als auch als nicht-migrantisch geltende diskur-

sive Praktiken, die eine dominante hegemoniale Ordnung der Herrschaft über Ande-

re (re-)produzieren, und schließt darüber hinaus weder als migrantisch noch als nicht-

migrantisch geltende Praktiken aus der Problematisierung und Subvertierung eines be-

stehenden Regimes aus.

Diese hegemonietheoretische Spezifizierung der Verwendung des Regimebegriffs,

die gerade nicht die »Autonomie der Migration« und ihre gesellschaftskonstitutive

Bedeutung sowie die allgemeine Involviertheit in die bestehenden Verhältnisse infrage

stellt, kann über das theoretische Element der Krise, wie es von Paul Mecheril (2018,

S. 320–323) in den Migrationsregimebegriff eingeführt wird, verdeutlicht werden. Wo-

bei sogleich hervorzuheben ist, dass in Mecherils Verständnis »das Migrationsregime

weder Resultat der Krise noch Ursache ist – vielmehr sind Krise und Regime gleichur-

sprünglich« (ebd., S. 321).Der Autor referiertmit Bezugnahme auf denDispositivbegriff

Foucaults (1978) darauf, dass (die Autonomie der) »Migration mit der Beunruhigung

gesellschaftlicher Verhältnisse und Regelungen verbunden ist und damit Kontingenz

wie Brüchigkeit dieser Verhältnisse und Regelungen anzeigt« (Mecheril, 2018, S. 321,

Herv. i. Orig.). Und er verweist darauf, dass diese »Beunruhigung« und Infragestellung

der bestehenden sozialen Ordnung durch Praktiken der Migration diese Ordnung »in

praktisch-technischer wie normativer Hinsicht« (ebd.) in eine Notsituation bringen

kann. Und dass diese Notsituation erstens hegemoniale Auseinandersetzungen mit

der Definition einer Krise und somit der Öffnung einer bestehenden sozialen Ord-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

nung sowie zweitens asymmetrische Auseinandersetzungen mit der Reartikulation

dieser Ordnung durch das Etablieren eines »neuen« oder »erneuerten« Regimes der

Migrationsgesellschaftlichkeit zur Folge hat (ebd.).9 Analytisch betrachtet ergibt sich

daraus nun das Folgende: Der Regimebegriff steht in dieser Verwendung in einer klaren

Beziehung zur Kontingenz und relativen Autonomie sozialer Praxis und fasst diese

auch als konstitutiv für die Ermöglichung undmöglicherweise sogarNotwendigkeit von

Regimen auf, die auf die Herstellung sozialer Ordnung abzielen. Trotzdem bezieht der

Begriff sich in der von mir vorgeschlagenen Weise schlussendlich auf die – normativ

erst zubeurteilenden –diskursivenGrenzziehungspraktiken vonunterschiedlichenund

nicht einstimmigen individuellen, organisationalen und institutionellen Akteur*innen,

die auf das erneute Schließen der Krise und die Aufrechterhaltung der Re-Fixierung

abzielen.

ImAnschluss an diese Begriffsrekonstruktion spezifiziere ich imFolgenden das,was

bereits unter den Bezeichnungen »Integrationsregime« und »europäisches Grenzsiche-

rungsregime« eingeführt wurde. Dabei werde ich mich auf die Fragen fokussieren, wie

sich die Regime der Integration und der europäischen Grenzsicherung als Regime kon-

stituieren, aufwelche »Krise« sie reagieren undwelchemigrationsgesellschaftlicheOrd-

nungmit ihnen produziert wird.

Das Integrationsregime

Wird gegenwärtig mit Bezug auf den Vergesellschaftungskontext, der gemeinhin als

Deutschland bezeichnet wird, von Migration gesprochen, dann zumeist in direktem

Zusammenhang mit der Integrationsvokabel (Castro Varela, 2013; Hess & Moser, 2009;

Mecheril & Thomas-Olalde, 2018). Dies war aber nicht immer so. Führte der Begriff

Ende des 20. Jahrhunderts noch ein Nischendasein undwurde insbesondere von alsmi-

grantisch geltenden Gruppen zur Einforderung gleichberechtigter Teilhabe an gesamt-

gesellschaftlichen Bereichen und Ressourcen eingebracht (Bade, 2007; Bade & Oltmer,

2004), erlebt der Begriff seit Anfang des 21. Jahrhunderts eine gesamtgesellschaftliche

»Hochkonjunktur« (Hess & Moser, 2009, S. 12). Spätestens seit der Anerkennung der

Migrationstatsache zu Beginn des 21. Jahrhunderts und dem Inkrafttreten des Zu-

wanderungsgesetzes im Jahr 2005 hat sich »ein neues Verständnis von Integration als

originär staatlicher Aufgabe von Bund, Ländern und Kommunen« (Hoesch, 2018, S. 275)

durchgesetzt und ein breites Regime der Integration etabliert.Dieses Regime erhebt die

gesellschaftliche Ein- und Anpassung von »Migrant*innen« zur zentralen Erwartungs-,

Ziel- und Orientierungsgröße in der migrationsgesellschaftlichen Politik, Forschung

und Arbeit (Mecheril & Rangger, 2022b, S. 124). Dabei bezeichnet die Konjunktur der

Integration nicht lediglich »eine konjunkturelle Schwankung« (Hess & Moser, 2009,

S. 13), sondern mit ihr geht vielmehr ein Paradigmenwechsel einher, »eine politische

9 Es ist hierbei hervorzuheben, dass der Regimebegriff zunächst keinen wertenden, pejorativen Be-

griff darstellt, auch wenn Regime vorrangig sicherlich mit einer gewissen herrschaftskritischen

Skepsis begegnet wird. Der regimetheoretischen Analyse geht es deshalb nicht lediglich um das

Aufzeigen der Existenz eines Regimes, sondern insbesondere umdenAusweis der Legitimität bzw.

– vorrangiger – der Illegitimität der Re-/Artikulationen sozialer Ordnung, die sich mit einem Re-

gime verbinden.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 113

Zäsur im Denken, Handeln und Forschen, im wissenschaftlichen wie im politischen

Umgangmit der Faktizität des Einwanderungslandes« (ebd.). Diese zentrale Bedeutung

von Integration hat sich auch mit dem im Jahr 2021 erfolgten Wechsel der langjährigen

»großen Koalition« aus CDU und SPD zur von der SPD, den Grünen und der FDP re-

gierten deutschen Bundesregierung nicht geändert – obwohl im Koalitionsvertrag ein

»Neuanfang in der Migrations- und Integrationspolitik« (Die Bundesregierung, 2021,

S. 137) angekündigt wurde.

Integration kann gegenwärtig als der zentrale leere Signifikant im Rahmen des mi-

grationsgesellschaftlichen »Präsenzregimes« (Oltmer, 2018, S. 247) verstanden werden.

Dabei ist es gelungen, »in einem Feld, in dem eine Vielzahl an unterschiedlichen und

partikularen sowie zum Teil widerstreitenden Forderungen und Interessen zirkulieren,

den Signifikanten Integration als normativ positiven Wert und Orientierungsgröße,

die nahezu alternativlos zu sein scheint, zu platzieren« (Mecheril & Rangger, 2022b,

S. 123). Diese Platzierung von Integration als leeren Signifikanten im Rahmen der The-

matisierung und Behandlungmigrationsgesellschaftlicher Verhältnisse wird von einem

unüberschaubaren Ensemble an heterogenen Akteur*innen, Wissensbeständen und

Repräsentationen,Maßnahmen und Praktiken gestützt:

• In der bundesdeutschen Politik werden regelmäßig kommunale wie nationale Inte-

grationsplänemitMaßnahmenundRichtlinien zur ForderungundFörderung der Inte-

gration vonMigrant*innen in die deutsche Gesellschaft erstellt (Castro Varela, 2013,

S. 35–38). Ebenfalls regelmäßig werden sogenannte »Integrationsgipfel« oder »Is-

lamkonferenzen« abgehalten.Darüber hinauswurde die Ernennung einer*eines In-

tegrationsbeauftragten der Bundesregierung institutionalisiert. Und es wurden in

den vergangenen Jahren zunehmend kommunale und bundeslandweite Integrati-

onsbehörden wie etwa die Kommunalen Integrationszentren in Nordrhein-Westfalen

eingerichtet und fest verankert.

• Die Migrationsforschung wird zu einem beträchtlichen Teil als Integrationsfor-

schung betrieben (Pries, 2021, S. 161–164; Zwengel & Hentges, 2010, S. 7). Neben

universitären Forschungsinstituten wie dem Interdisziplinären Zentrum für Integra-

tions- und Migrationsforschung (InZentIM) haben sich mit dem Berliner Institut für

empirische Integrations- undMigrationsforschung (BIM) im Jahr 2014 und demDeutschen

Zentrum für Integrations- undMigrationsforschung (DeZIM) im Jahr 2017 auch außeruni-

versitäre Forschungsinstitute fest etabliert. Deren Ziel ist es, »die Integrations- und

Migrationsforschung in Deutschland [zu] stärken und international sichtbarer [zu]

machen« sowie »Vertreter*innen von Politik, Öffentlichkeit und Zivilgesellschaft zu

diesenThemen« zu beraten (DeZIM, 2022, o. S.).

• Auch Sozial- und Wissenschaftsstiftungen in Deutschland fördern vermehrt und

zentral Projekte rund um Integration (Förster, 2017, S. 248–250). Mit dem Sachver-

ständigenrat für Integrationwurde auf Initiative der StiftungMercator und der Volkswa-

genStiftung mit Unterstützung der Bertelsmann Stiftung, der Freudenberg Stiftung, der

Robert Bosch Stiftung, dem Stifterverband für die DeutscheWissenschaft und der Vodafone

Stiftung im Jahr 2008 sogar ein unabhängiges Expert*innengremium eingerichtet

(Anheier et al., 2017, S. 28), das »die Politik in Sachen Integration und Migration

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

beraten« (ebd.) und als »möglicher Innovationslieferant in der Migrationspolitik«

(ebd.) dienen soll.

• In den Medien stellt Integration in der Regel die zentrale und unhinterfragte Re-

ferenz mit Bezug auf Migration dar. Gleichzeitig überwiegen negative Schlagzeilen

und Darstellungsweisen aus gesellschaftlich privilegierten Positionen (insbesonde-

re Politik, Polizei und Justiz), die vorrangig »[a]bweichendes Verhalten, rechtswidri-

ge[n] Aufenthalt, eine Belastung des Sozialstaats, kulturelle Überfremdung und die

Übertragung von Krankheiten« (Hestermann, 2020, S. 4) in den Fokus der Bericht-

erstattung rücken undmarginalisierten Stimmen kaumGehör verschaffen (ebd.).

• In Bildungsinstitutionen und der pädagogischen Praxis ist Integration mittlerweile

zu der zentralen Erwartungs-, Ziel- undOrientierungsgrößemit Bezug aufMigrati-

on avanciert (Mecheril &Rangger, 2022b,S. 124).Unter demSchlagwort »Integration

durch Bildung« werden pädagogische Räume häufig als zentrale Ermöglichungsor-

te für eine erfolgreiche Integration vorausgesetzt und stilisiert (Becker, 2011; Stöbe-

Blossey et al., 2019; VBW, 2016).

Neben diesen exemplarischenHandlungsfeldern und ihren Akteur*innen stellt Integra-

tion freilich auch in weiteren Feldern und für eine Vielfalt an Akteur*innen mittlerwei-

le eine der zentralen Referenzen in der Thematisierung und Bewertung von Migration

dar. Unter Zugrundelegung des in dieser Arbeit modellierten hegemonietheoretischen

Zugangs können die in den aufgezählten Feldern wirkenden kollektiven Akteur*innen

(Schulen, Medien etc.) jedoch als gesellschaftlich höchst bedeutsame und privilegierte

»ideologische Apparate« (Hall, 2012a, S. 156) interpretiert werden, die eine herausragen-

de Rolle in der Produktion von Integration als imaginären Bezugspunkt für die sym-

bolische Praxis von Institutionen, Organisationen und Individuen einnehmen. In den

gesamtgesellschaftlichen Auseinandersetzungen mit der migrationsgesellschaftlichen

Ordnung im »Inneren« des Vergesellschaftungskontexts Deutschland dient Integration

sowohl als Assimilations- und Unterordnungsgebot als auch als normative Referenz zur

Einforderung von Gleichberechtigung und Teilhabe. Der Signifikant stellt damit nicht

nur einenunumstrittenenBezugspunktderBe-undVerhandlung vonFragenderMigra-

tion dar, sondern erwurde undwird auch –etwadurchAkteur*innen sozialer Bewegun-

gen (Klotz, 2016), der Kulturarbeit (Czollek, 2018; Spielhaus, 2016; Stjepandic & Karaka-

yali, 2018) oder derWissenschaft (CastroVarela, 2013;Ha,2007) –kritisch reflektiert und

ist dementsprechend nicht unumstritten. So wird Integration unter anderem als Praxis

der verschleierten Disziplinierung Migrationsanderer, des Otherings und Selfings sowie

alsunmöglicherVoluntarismusaufBasisneokolonialer, (kultur-)rassistischerundnatio-

nalistischerDenkfigurenkritisiert (zusammenfassend sieheMecheril&Rangger, 2022b,

S. 129–135). Aufgrund der »Omnipräsenz des Integrationsterminus« (Alp-Marent et al.,

2020, S. 115) müssen aber auch diese Kritiken als Ausdruck der Dominanz eines spezi-

fischen Integrationsregimes gelesen werden, anstatt als Hinweis auf eine Unfähigkeit

des Integrationssignifikanten, den Diskurs um Migration dominant zu stabilisieren.10

10 In der von mir in dieser Arbeit modellierten hegemonietheoretischen Perspektive verweisen die

Kritiken aber sehr wohl auch auf die Unfähigkeit jedes Diskurses, das Soziale vollständig und dau-

erhaft zu schließen, sowie auf konjunkturelle Schwankungen undwomöglich auch ein Ausklingen

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 115

Aus Perspektive der Hegemonietheorie kann Integration hingegen als gleitender oder

womöglich sogar leerer Signifikant verstandenwerden, der einen Großteil der (auchwi-

dersprüchlichen) migrationsgesellschaftlichen Forderungen, Projekte und Begehren zu

bündeln und mit anderen gesellschaftspolitischen Projekten (etwa dem Nationalstaat;

siehe Kap. 3.3.2) zu artikulieren vermag.

Wenn aber Integration in hegemonietheoretischer Perspektive als ein Diskurs ver-

standen wird, der nach einer »organischen Krise« (Gramsci) einer sozialen Ordnung

diese Ordnung zu (re-)artikulieren versucht, stellt sich die Frage nach der Krise, auf die

das Integrationsregime eine Antwort geben möchte. Diesbezüglich stellt eine Vielzahl

an Arbeiten heraus, dass das vorherrschende Integrationsdispositiv (Bojadžijev, 2018;

Mecheril, 2011) bzw. Integrationsregime (Ha, 2007) nicht auf diemangelnde (selbst- oder

fremdverschuldete) Partizipation an den vorhandenen gesellschaftlichen Ressourcen

undPrivilegien reagiert –wie dies vordergründig vielfach kommuniziertwird.Vielmehr

reagiert Integration diesen Wissenschaftler*innen zufolge auf eine Krise des National-

staates beziehungsweise auf eine Krise der »imaginierte[n] Einheit ›Nation‹« (Mecheril,

2011, S. 52). Diese Krise kann durchaus in einem Zusammenhang mit Migrationsbe-

wegungen und -prozessen stehen, wenn die imaginierte gesellschaftliche Ordnung die

gegebenen Lebenswirklichkeiten nicht mehr in angemessener Weise zu artikulieren

vermag. Im Zusammenhang mit der notwendigen Einführung der Differenzkategorie

Migrationshintergrund (siehe Kap. 3.2.2) antwortet der dominante Integrationsdiskurs

mit »einem strategischem Regelungsbedarf« (Mecheril, 2011, S. 52), der durch die Krise

einer Ordnung entsteht. Dieser Regelungsbedarf ist zum einen bedingt durch die lang-

fristige Anwesenheit von Menschen in dem Vergesellschaftungskontext Deutschland,

die bislang als »Ausländer*innen« von diesem imaginär und symbolisch ausgeschlossen

blieben (Knappik & Mecheril, 2018, S. 169), und zum anderen durch den bevölkerungs-

politisch relevantenMangel an »wandernde[m], integrationsfähige[m] ›Humankapital‹«

(Castro Varela, 2013, S. 10). In dieser Gemengelage gelingt es der Integrationsvokabel

anscheinend, die bestehende Ordnung und die auftretenden Regelungsbedarfe trotz

tendenzieller gesellschaftlicher Ablehnung von Migration mehrheitlich »sinnvoll« zu

reartikulieren. Um dieses Gelingen zu ermöglichen, fügt das Integrationsregime dem

nationalen Differenzverhältnis mit der Unterscheidung in Deutsche mit und ohne

Migrationshintergrund eine »neue« Differenzdimension hinzu, die die in die Krise

geratende imaginäre Einheit der Nation nicht aufhebt, sondern lediglich modifiziert

(Castro Varela, 2013, S. 10–16). Insbesondere in der Artikulation der neuen Differenzka-

tegorie mit dem Integrationsregime werden die vormals diskursiv Ausgeschlossenen in

einer Position der untergeordneten und »prekären Zugehörigkeit« (Mecheril, 2003) in

die »neue« imaginäreOrdnung eingeschrieben.Wobei diese prekäreZugehörigkeit auch

dadurch abgesichert wird, dass das Integrationsparadigma Integration letztlich vom

Erfüllen von Integrationsleistungen abhängig macht, das als Anpassung der Anderen

an eine imaginäre nationale Norm beschrieben werden kann, die die »Integrationswil-

ligen« jedoch nie vollends zu symbolisieren imstande sein werden (Geisen, 2010, S. 16;

der Dominanz des vorherrschenden Integrationsdiskurses und -regimes, auf die diese durchaus

auch Einfluss nehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Hess & Moser, 2009, S. 12–14): »Letztlich zielen auch Integrationspolitiken auf die Pro-

duktion von Subjekten, die sich deutsch verhalten, Deutsch sprechen, deutsche Werte

undNormen teilen –was immer auch damit gemeint sein soll – und die gleichzeitig nie

Deutsche sein können« (Castro Varela, 2013, S. 17). Das Differenzverhältnis, auf das das

Integrationsregime ausgerichtet ist, scheint in dieser Betrachtung von einem Antago-

nismus durchzogen zu sein, der Ungleichheit, Pluralität undAndersheit als existenzielle

Gefahren für die nationalstaatlich verfasste Gesellschaft auszuschließen versucht.

Das europäische Grenzregime

»DieFreizügigkeit inEuropazählt«, sagteder ehemaligedeutscheBundesinnenminister

Horst Seehofer (zit.n. BMI/Bertrand, 2019, o. S.) in einer Pressekonferenz imDezember

2019, »zu den größten Errungenschaften der EU.« »Aber«, so fuhr er fort (ebd.), »die

Sicherheit eines Landes fängt an der Grenze an.« Diese Aussage ist Bestandteil der rhe-

torischen Untermauerung der Notwendigkeit »intensivere[r] Fahndungsmaßnahmen

an den Binnengrenzen« (ebd.) Deutschlands aufgrund der aus Seehofers damaligen

Sicht nicht ausreichend effektiven Sicherung der europäischen Außengrenzen (ebd.).

Die Aussage verdeutlicht, welche »neue« Praxis der Grenzproduktion und -sicherung

allgemein unter der Analyseperspektive »europäisches Grenz- respektive Migrations-

regime« in den Blick kommt: Mithilfe einer gemeinsamen Grenz-, Migrations- und

Asylpolitik derMitgliedstaaten der EuropäischenUnion (EU) soll die Reise- undNieder-

lassungsfreiheit, die sich im leeren Signifikanten »Freizügigkeit« verdichtet, innerhalb

der EU sichergestellt werden (Pott et al., 2018a, S. 2). Notwendig sei der effiziente

Schutz der EU-Außengrenzen, wobei dieser Schutz faktisch nicht nur an den EU-Au-

ßengrenzen sowie ausgelagert im EU-europäischen Ausland (etwa in der Türkei oder

in Libyen) stattfindet, sondern anhand »neuer« Kontrollpraktiken auch im Inneren der

mittlerweile »geöffneten« EU-europäischenBinnengrenzen (Hess&Tsianos, 2007; Pott,

2018; Tsianos & Karakayali, 2008). Das heißt: Während im vorangegangenen Abschnitt

unter der Bezeichnung Integrationsregime eine Vielzahl an Akteur*innen,Maßnahmen

und Praktiken gefasst wurden, die dem tatsächlichen und arbeitspolitisch notwendigen

demografischen Wandel der »Nation« durch das Hinzufügen einer neuen Differenz

sowie einer Programmatik der Anpassung und Unterordnung an eine nationale Norm

begegneten, so ist das, was hier europäisches Grenzregime genannt wird, auf die Pro-

duktion und Beherrschung eines konstitutiven Außen der Europäischen Union und

ihrer Mitgliedsstaaten ausgerichtet. Dass die dabei in den Blick kommenden supra-

national agierenden Akteur*innen, Maßnahmen und Praktiken aber durchaus auch

im Partikularinteresse der beteiligten Nationalstaaten wirken, wird nicht zuletzt in

den fortwährenden und auf nationalen Interessen beruhenden Diskrepanzen in der

konkreten Ausrichtung des europäischen Grenzregimes deutlich (Hilpert, 2019). Das

europäische Grenzregime kann demnach als Reaktion auf den Verlust der nationalen

Souveränität durch die Bewegungs- undNiederlassungsfreiheit innerhalb der EU ange-

sehen werden. Es stellt jedoch bei Weitem kein Solidaritätsbündnis jenseits nationaler

Interessen dar, sondern verbindet vielmehr das Interesse nach Bewegungsfreiheit im

Personen- undWarenverkehr mit der (Re-)Artikulation des Nationalen.

Die »neuen« Grenzpraktiken, die hier unter der Bezeichnung europäisches Grenz-

regime in den Blick genommen werden, setzten mit dem »Einigungsprozess der in der

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 117

Europäischen Union zusammengeschlossenen Staaten« (Pott et al., 2018a, S. 1) ein, der

in einer »Europäisierung der Migrationspolitik« mündete (Hess & Tsianos, 2007, S. 25;

Tsianos & Karakayali, 2008, S. 329). Der Trend hin zu neuen Technologien,Maßnahmen

und Praktiken der Grenzkontrolle ist jedoch kein ausschließlich europäisches Phäno-

men. Vielmehr reiht er sich in einen globalen und vor allem von ökonomisch »stärke-

ren« Ländern des GlobalenNordens ausgehenden Trend der verstärkten Regulation und

Kontrolle »illegaler Migration« ein (Pécoud & Guchteneire, 2007, S. 3). Dieser Trend be-

ruht zum einen auf innovativen Strategien der Identifikation »illegaler Migrant*innen«

innerhalb der Binnengrenzen eines spezifischen Territoriums – etwa anhand von Prak-

tiken des racial profilings (Belina, 2016) oder der biopolitischen Identifizierung (Ralser,

2016).Zumanderengründet er auf einem»Projekt derExternalisierung« (Tsianos&Kas-

parek, 2015, S. 9) und der »Vorverlagerung der Grenze« (ebd., S. 10) mithilfe der Einbe-

ziehung von Herkunfts- und Transitländern zur Eindämmung illegaler Grenzübertritte

(Hess & Tsianos, 2007, S. 31f.; Pécoud & Guchteneire, 2007, S. 3).

Die hier im Zentrum stehende »Europäisierung der Migrationspolitik« hat ihren

Ausgangspunkt im sogenannten Schengener Prozess, der im Jahr 1985mit einem »infor-

mellen Treffen« (Hess & Tsianos, 2007, S. 28) der Regierungsspitzen von Deutschland,

Frankreich, Belgien, den Niederlanden und Luxemburg im belgischen Schengen be-

gann. Bei diesem Treffen »hielten die fünf Gründerstaaten [der Europäischen Union]

es für geboten, kompensatorische Maßnahmen für den Wegfall der nationalen Grenz-

kontrollen zu ergreifen und erfanden die ›europäischen Außengrenzen‹« (ebd.). Das

Abkommen wurde im Jahr 1997 mit dem, erst zwei Jahre später tatsächlich in Kraft

getretenen, »Vertrag von Amsterdam zur Änderung des Vertrags über die Europäische

Union« (Amtsblatt der Europäischen Gemeinschaften, 1997) in die offizielle EU-Politik

aufgenommen – auch wenn nicht alle EU-Länder, dafür aber einige Nicht-EU-Länder

Teil des Schengenraums sind (Auswärtiges Amt, 2022).11 Im Vertrag von Amsterdam

ist »die Freizügigkeit unter gleichzeitiger Gewährleistung der Sicherheit ihrer Bürger

durch den Aufbau eines Raums der Freiheit, der Sicherheit und des Rechts« (ebd., S. 7)

als zentrales Ziel der Europäischen Union festgehalten. Damit einher geht die Übertra-

gung der »Rechtsetzungskompetenz für die Asyl- und Grenzpolitik, für die legale sowie

die irreguläre Migration« (Buckel, 2012, S. 80) an die europäischen Institutionen.

Mit dem Schengener Abkommen und dem Amsterdamer Vertrag wird die europäi-

sche Grenzpolitik auf drei allgemeinen Prinzipien aufgebaut: »die Einreisekontrollen

an die Außengrenzen zu verlegen, die Visaregelungen, Einreisebestimmungen und die

Asylpolitik anzugleichen und gemeinsame Maßnahmen gegen illegale Einwanderung

und grenzüberschreitende organisierte Kriminalität zu treffen« (Hess & Tsianos, 2007,

S. 29). Um diesen Prinzipien nachzukommen, wurden in den vergangenen Jahrzehnten

eine Reihe an Verordnungen und Anpassungen (wie etwa die Dublin-Verordnungen

I–III) vorgenommen sowie Organisationen (etwa die europäische Grenzschutzagentur

11 Von den EU-Mitgliedsstaaten fehlen aktuell Irland und Zypern. Bulgarien, Rumänien undKroatien

setzen das Abkommen bisher nur zum Teil um, weshalb hier Personenkontrollen an den EU-euro-

päischen Binnengrenzen einstweilen bestehen bleiben. Als Nicht-EU-Länder sind aktuell Norwe-

gen, die Schweiz und Lichtenstein Teil des Schengenraums (vgl. Auswärtiges Amt, 2022).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Frontex) und ein einheitliches Informationssystem (EURODAC) im Asylwesen einge-

richtet und Abkommenmit Nicht-EU-europäischen Ländern (wie etwa das sogenannte

»Flüchtlingsabkommen« mit der Türkei im Jahre 2016 (Chojnacki & Paping, 2016)) ge-

schlossen, die allesamt auf eine effiziente Steuerung und Kontrolle vonMigration in die

EU zielen (Pott et al., 2018b).

Dass die EU-europäische Migrations-, Asyl- und Grenzpolitik in den vergangenen

Jahrzehnten immer wieder neu angepasst werden musste und unterschiedliche Krisen

durchlief, wird von Hess und Tsianos (2007, S. 30) auf zweierlei zurückgeführt. Zum ei-

nen darauf, dass sich das europäische Grenzregime der Autonomie der Migration ge-

genübersieht, die sich nicht restlos regulieren und kontrollieren lässt. Und zum ande-

ren darauf, dass das europäische Migrationssystem ihnen zufolge selbst defizitär und

von nationalstaatlichen Inkompatibilitäten geprägt ist. Die genauen Anpassungen, Kri-

sen und Wandlungen sollen hier jedoch nicht aus- und weitergeführt werden (Buckel

et al., 2021; Hess et al., 2017a). Bedeutsam erscheint es mir allerdings, hervorzuheben,

dass in den vergangenen vier Jahrzehnten im Zuge des europäischen Einigungsprozes-

ses sowie der Europäisierung der Migrationspolitik große Anstrengungen unternom-

men wurden, um Migration gemeinsam zu kontrollieren und zu regulieren. Diese An-

strengungen können im Anschluss an Andreas Pott (2018, S. 124) in vier »raumbezogene

Praktiken« (ebd.) unterschiedenwerden: Erstens stellt er eine »Externalisierung undEx-

traterritorialisierung« (ebd.) derMigrations-undGrenzpolitik anNicht-EU-Länder (wie

die Türkei, Libyen etc.) sowie an Nicht-EU-Organisationen fest (wie etwa die Internatio-

nal Organization for Migration oder auch den UNHCR und den Hohen Flüchtlingskom-

missar der Vereinten Nationen). Zweitens kam es zur Ausdehnung und Intensivierung

von Grenz- und Kontrollpraktiken an Land und auf See durch die Grenzschutzagentur

Frontex.Drittens führt Pott »die Einrichtung und Institutionalisierung von Flüchtlings-

lagern sowohl als ›Erstaufnahmelager‹ imZielland als auch als Sammelunterkünfte oder

›Auffanglager‹ auf Migrationsrouten, an den Landgrenzen, auf Inseln […] oder vor den

europäischen Grenzen« an (ebd.). Viertens hebt er die, der Freizügigkeit innerhalb der

EU Rechnung tragende, Verschiebung von »Grenzzonen und Kontrollpraktiken« inner-

halb der Binnengrenzen der EU hervor. Letztere Praktiken konstituieren sich nun nicht

mehr in Form vonGrenzkontrollen für alle, die eine nationalstaatliche Grenze innerhalb

des Schengenraums überqueren, sondern sind nun auf höchst selektive Kontrollen in

Zügen, auf Flughäfen und Autobahnen sowie in anderen öffentlichen Räumen reduziert

(ebd.) und dabei zunehmend auf rassifizierende Zuschreibungspraktiken, etwa des ra-

cial profilings, angewiesen.

In diesem Zusammenhang darf allerdings nicht aus dem Blick geraten, dass das eu-

ropäischeGrenzregimenicht allein auf dieAnstrengungenpolitischerAkteur*innenund

Organisationen reduziert werden kann. Denn die transnationale Souveränitätserweite-

rung im Rahmen der Europäisierung der Migrationspolitik produziert »mehr uninten-

dierte Effekte auf allen und für alle politischen Ebenen als es der Begriff eines ›national-

staatlichen Souveränitätsverzichts‹ zumAusdruck bringt« (Hess & Tsianos, 2007, S. 26).

So verweisenHessundTsianos (ebd.) darauf,dass dasWeißbuchüberEuropäischesRegieren

bereits im Jahr 2001 explizit das Ziel auswies, »die strategische Partizipation der Zivil-

gesellschaft, die stärkere Nutzung von ›Experten-Wissen‹, die dezentralisierte Durch-

führung vonMaßnahmenmittels ›Agenturen‹, eine ›multi-level governance‹ [zu berück-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 119

sichtigen], um nationale, regionale und lokale Akteure stärker in die EU-Politiken mit

einzubeziehen.«

Das europäische Grenzregime kann heuristisch in legislative, exekutive und ideolo-

gische Bestandteile unterschieden werden12, die von vielen unterschiedlichen und nicht

einheitlich agierenden Akteur*innen und Praktiken (etwa auch der Medien, der Wis-

senschaft, von NGO’s, Privatinitiativen etc.) getragen und instituiert werden. Ohne auf

diese unterschiedlichen Dimensionen, Akteur*innen, Verordnungen,Maßnahmen und

Praktiken des europäischen Grenzregimes auch nur annähernd angemessen eingehen

zu können, ist es aufgrund meines spezifischen forschungsleitenden Interesses nun

insbesondere bedeutsam, auf die Art der imaginären und symbolischenBegrenzung von

Gesellschaftlichkeit einzugehen, die das derzeitige europäische Grenzregime produ-

ziert. ImGegensatz zu demRegime der Integration, das als Versuch der repräsentativen

Integration Migrationsanderer in das Paradigma des Nationalstaates als legitim und

doch ungleich Anwesende modelliert wurde, habe ich das europäische Grenzregime

bisher tendenziell als Anstrengung konstruiert, die EU-europäischen Außengrenzen

mithilfe des Bezugs auf den gleitenden Signifikanten »illegale Migration« nach Außen

»dicht« zu machen. Mit Blick auf die globalen ökonomischen Verwobenheiten sowie

den Bedarf des internationalen Arbeitsmarkts an qualifiziertem und leistungsfähigem

»Humankapital« wäre ein solches Regime – würde es tatsächlich lückenlos umgesetzt

werden bzw. funktionieren – schnell zum Scheitern verurteilt (vgl. Buckel, 2012). Ins-

besondere mit Bezug auf die postkolonial strukturierte internationale Arbeitsteilung

(Castro Varela & Dhawan, 2010, S. 317f.) kann aus der hegemonietheoretischen Per-

spektive die kraftzehrende Anstrengung, illegale Migration zu konstruieren und zu

verhindern, deshalb als Etablierung eines postkolonial strukturierten Antagonismus

gelesen werden. Wobei dieser Antagonismus legalisierte Formen der Immigration –

etwa die (»westliche«) Mobilität oder die Einwanderung hochqualifizierten Human-

kapitals oder benötigter Haushaltsarbeiter*innen, Erntehelfer*innen etc. (Pott, 2018,

S. 111f.) – bei Bedarf in das nationalstaatliche Repräsentationsregime integrieren lässt

sowie zugleich das Innen gegenüber dem Außen konsolidiert und vereinheitlicht.

3.3 Der »innerste Zement« der migrationsgesellschaftlichen
(Welt-)Ordnung: Nationalstaatlichkeit und Rassismus

Mit den bisherigen Ausführungen habe ich das Ziel verfolgt, die Un_Möglichkeit von

Gesellschaft anhand der Fokussierung auf Migration zu präzisieren und dabei ein all-

gemeines Verständnis der gegenwärtigen migrationsgesellschaftlichen Verhältnisse zu

modellieren. LetzteremAnliegen gehe ich in diesemUnterkapitel 3.3 weiter nach, indem

ich mich mit dem beschäftige, was in Anlehnung an Gramsci (2012, S. 1313) metapho-

risch als »innerster Zement« der migrationsgesellschaftlichen Verhältnisse bezeichnet

12 Diese heuristische Unterscheidung ist sicherlich noch ausbaufähig undmüsste auch erst systema-

tisch ausgearbeitet werden. So allgemein gehalten kann sie aber auch für das Integrationsregime

(siehe oben) angedacht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

werden kann. Betrachtet man die abstrakte Ordnung, die den Regimen der Integrati-

on und der europäischen Grenzsicherung implizit eingeschrieben ist, wird ein diffuses

Gemisch aus nationalen, ethnischen und kulturellen Zugehörigkeitskonstruktionen er-

sichtlich,welches das allgemeine Fundament der bestehendenmigrationsgesellschaftli-

chenVerhältnisse konstituiert (Kap. 3.3.1).Diese natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeits-

ordnung (Mecheril, 2003) ist grundlegend vonNationalstaatlichkeit (Kap. 3.3.2) und von

Rassismen (Kap. 3.3.3) vermittelt, wobei weder das eine noch das andere immer schon

gegeben ist oder ein ausschließlich gegenwärtiges Phänomen darstellt. Ganz imGegen-

teil müssen beide vielmehr als »Sedimente« unterschiedlicher historischer (Dis-)Kon-

tinuitäten begriffen werden, was ich in Kapitel 3.3.4 exemplarisch anhand der in die-

semZusammenhangbedeutsamenKonstellationender Postkolonialität unddes Postna-

tionalsozialismus verdeutliche. Abschließend rücke ich in Kapitel 3.3.5 die Komplexität

und Ambivalenz migrationsgesellschaftlicher Wirklichkeit sowie die methodologische

Problematik in den Blick, diese angemessen analysieren zu können. Dabei plädiere ich

für ein notwendigerweise komplexitätsreduktives Vorgehen, das orientiert amUntersu-

chungsgegenstand und Forschungsinteresse bestimmte Begrenzungen der Perspektive

vornimmt.

3.3.1 Natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeitsordnungen

Im Kapitel 3.2.2 habe ich die SignifikantenMigrationshintergrund und illegale Migrati-

on als kontingente Elemente der gegenwärtigen migrationsgesellschaftlichen Ordnung

eingeführt. Dabei bin ich davon ausgegangen, dass die beiden Signifikanten einen be-

deutsamen Beitrag zur (Re-)Artikulation der derzeitigen hegemonialen Verhältnisse ge-

leistet haben und – mit unterschiedlichen Zukunftsaussichten – noch immer leisten.

Gleichzeitig bin ich bei der Ausführung der beiden Signifikanten stellenweise vage ge-

blieben, was auch damit zu tun hat, dass es sich bei beiden Kategorien – wie bei allen

dominanten Differenzsymbolen des Sozialen – um gleitende Signifikanten handelt, die

sich etwa historisch (Anfang der 2000er-Jahre im Gegensatz zu heute) und kontextu-

ell (etwa in rechtlichen oder statistischen Regelungen, im Bildungssystem oder in der

pädagogischen Praxis sowie in alltäglichen Interaktionen) unterschiedlich artikulieren.

Doch trotz dieser historischen und kontextuellen Kontingenz wird eine migrationsge-

sellschaftliche Ordnung deutlich, auf der die beiden Differenzkategorien fußen und auf

deren Basis sie relativ erfolgreich im hegemonialen Diskurs etabliert wurden und ope-

rieren können. Auch diese zugrunde liegende Ordnung muss als vage und polyvalent

betrachtet werden. Und doch stellt sie eine Ordnung dar, die der Unbestimmtheit des

Sozialen sedimentierte Bahnungen und Rahmungen verleiht und die soziale Praxis in

Form von diskursiven, auf das Bestehende zurückgreifenden Artikulationen jeden Tag

vonNeuemermöglicht.DieseOrdnung, von dermigrationsgesellschaftliche Verhältnis-

se grundlegend vermittelt sind, bezeichnet Paul Mecheril (2003) als natio-ethno-kultu-

relle Zugehörigkeitsordnung.

Wird diese Zugehörigkeitsordnung, die die Basis für Migrationsphänomene dar-

stellt, zum Thema gemacht, wird im wissenschaftlichen wie auch im öffentlichen

Diskurs häufig auf Bezeichnungen wie »nationale«, »ethnische« oder »kulturelle« Dif-

ferenz zurückgegriffen. Mit der Wortschöpfung natio-ethno-kulturell bringt Mecheril

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 121

(2003, S. 23) im Gegensatz zu diesen Bezeichnungen jedoch bewusst »die Diffusität,

Komplexität und Polyvalenz« (ebd.) zum Ausdruck, »die für jene […] sozialräumliche

Kontext- und Raumsorte charakteristisch ist« (ebd.). So geht er davon aus, dass »[a]ll-

gemein und für Deutschland insbesondere gilt, dass die Bedeutungen der Begriffe

›Nation‹, ›Ethnizität‹ und ›Kultur‹ ineinander verschwimmen« (ebd., S. 24). Dies meint,

dass die Begriffe selbst sowie das, worauf sie referieren, nicht trennscharf voneinander

unterschieden werden können. Doch obwohl sie gleitende Signifikanten sind, die keine

starre und identische Artikulationsbeziehung zueinander aufweisen, ist ihre Beziehung

zueinander auch nicht beliebig, sondern weist eine gewisse Beständigkeit in ihrer

grundlegenden Dynamik auf.

Und genau in dieser verschwommenen Gemengelage artikulieren sich Differenz-

kategorien, die für und in der migrationsgesellschaftlichen Wirklichkeit bedeutsam

sind (wie etwa »Deutsche«, »Migrationshintergrund« etc.), weshalb sie selbst als höchst

»überbestimmt, diffus und unscharf« (Mecheril, 2007, S. 80) zumarkieren sind. Gleich-

zeitig werden sie »sowohl formal durchGesetze und Erlasse,materiell durch Grenzanla-

gen und Ausweise als auch sozial durch symbolische Praxen hergestellt« (Mecheril et al.,

2016, S. 24) und wirken in diesen. Die Wortkreation natio-ethno-kulturell stellt daher

einen Versuch dar, die in diesen Materialisierungen wirkende und ihre Wirksamkeit

produzierende Diffusität begrifflich zu fassen.

Einwände gegen dieWortkombination natio-ethno-kulturell bemängeln die begriff-

liche Ausblendung bedeutsamer gegenwärtiger Differenzkategorien wie etwa Religion

oder »Rasse« (Melter, 2017, S. 595) und schlagen eine Erweiterung des Kunstbegriffs auf

etwa »natio-ethno-kulturell-religiös-rassistisch« (ebd., S. 589), »natio-ethno-religio-

kulturell« oder »natio-ethno-lingual« (Thoma, 2018, S. 14) vor. Dabei ist es nicht von der

Hand zu weisen, dass natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeitsordnungen häufig auch

von rassialisierten, religionsbezogenen sowie linguizistischen Differenzkonstruktionen

vermittelt und mit diesen artikuliert sind (Mecheril et al., 2016, S. 24). Diesbezüglich

ist die begriffliche Sensibilisierung sogar höchst bedeutend. Zu berücksichtigen ist

meines Erachtens jedoch in jedem spezifischen Fall der Analyse und Theoretisierung

auch, welcher Begriff die Balance zwischen Abstraktion und Konkretion am besten ge-

währleistet. Für »die Äquivalenzkette Rasse-Zugehörigkeit-ethnos-Kultur-Geschichte«

hebt Stuart Hall (2018, S. 166; Herv. i. Orig.) bspw. hervor, dass die jeweiligen Signifi-

kanten im hegemonialen Sprechen über migrationsgesellschaftliche Differenz unter

den gegenwärtigen Bedingungen eher als »Fragen kulturelle[r] Zugehörigkeit« (ebd.)

denn als Fragen »genetische[r] Reinheit« (ebd.) zum Thema werden.13 So ist insbeson-

dere im deutschsprachigen Diskurs der Rassebegriff außerhalb rassismustheoretischer

Untersuchungen fast gänzlich aus dem alltäglichen und öffentlichen Sprachgebrauch

getilgt und artikuliert sich in der Regel unter den Begriffen kultureller, ethnischer

oder nationaler Differenz (Leiprecht, 2001). Zudem können sowohl rassialisierte als

13 Es steht außer Frage, dass der herangezogene Vortrag von Stuart Hall einem anderen historischen

und kulturellen Kontext entstammt, denn immerhin handelt es sich um eine Vorlesung, die im

Jahr 1994 in den USA gehalten wurde. Trotzdem teile ich diese Einschätzung auch für den gegen-

wärtigen Kontext, der konkret wie imaginär die Auseinandersetzungen der vorliegenden Arbeit

konstituiert.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

auch religions- und sprachbezogene Differenzkonstruktionen begrifflich durch die

Konstruktion natio-ethno-kulturell repräsentiert werden. Ich sehe hier sogar einen

Vorteil der abstrakteren Bestimmung mit dem Attribut natio-ethno-kulturell für die

vorliegende Arbeit. Zwar wird mit dem Attribut die Diffusität und Vieldeutigkeit mi-

grationsgesellschaftlicher Ordnungen zum Ausdruck gebracht, indem mithilfe der im

hegemonialen Diskurs vorherrschenden Begriffe Nation, Ethnizität und Kultur die im

Zentrum stehende Differenzkonstruktion bezeichnet wird. Aber gleichzeitig bleibt die

Konstruktion in der Präzisierung der diffusen Zugehörigkeitsordnung, die sie zu fas-

sen versucht, allgemeiner und deutungsoffener. Den Begriff bereits vor der konkreten

Analyse der spezifischen Artikulationen noch näher zu präzisieren und auszuweiten,

scheint mir hingegen in dem Sinne gefährdet, dass ein universeller Analysebegriff sug-

geriert werden könnte, der es vermag, die soziale Wirklichkeit der konkreten Analyse

vorgängig bereitsmöglichst umfassend und genau vorherzubestimmen.Denn aus Sicht

derHegemonietheorie entspräche dies der Illusion, dieOffenheit undVieldeutigkeit des

Sozialen in einem totalen Begriff jenseits des Ausschlusses abschließen und deduzieren

zu können.14 Für die vorliegende Arbeit ist deshalb die weitere Begriffsfassung »natio-

ethno-kulturell« operabler, wenngleich dies nicht bedeuten soll, dass die Möglichkeit

gegenstandsbezogener Spezifizierungen im je konkreten Fall von mir ausgeschlossen

werden soll.

Dass diejenigen Ordnungen, die Migrationsgesellschaftlichkeit vermitteln und

strukturieren, als Ordnungen der Zugehörigkeit gefasst werden, rückt den Aspekt der

Produktion und Regulation der legitimen und illegitimen, der gewährten und verwehr-

ten sowie der tolerierten und geduldeten Teilhabe an bestimmten Kontexten, Rechten

und Ressourcen in den Fokus. Denn der Begriff der Zugehörigkeit verweist auf das

Verhältnis von Individuum und Kontext (Mecheril & Shure, 2015, S. 110f.) und zeigt an,

wer unter welchen formalen wie informellen Bedingungen als legitimes Handlungs-

subjekt gilt und wer nicht. Die Frage etwa, warum es für einige Menschen scheinbar

legitim ist, dass andere an anderen Orten der Welt unter widrigsten Bedingungen ihre

Mobiltelefone und ihreKleidung zu einemmöglichst erschwinglichen Preis produzieren

und fertigen, hat in dieser Einstellung auch viel mit natio-ethno-kulturellen Differenz-

konstruktionen im Rahmen einer imperialen Lebensweise zu tun (Brand & Wissen,

2017). Denn natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeitsordnungen ordnen Individuen un-

terschiedlichen Gruppen (Äquivalenz) zu, wobei die einzelnen Gruppen zueinander in

ein Verhältnis der vermeintlichen Andersheit (in Erscheinung, Habitus, Mentalität etc.)

sowie der asymmetrischenHierarchie gesetzt werden (Differenz undAntagonismus). Nach

Mecheril (2003, S. 118–251) lassen sich idealtypisch drei Bedingungen herausstellen, die

eine Zugehörigkeit zu einem bestimmten Kontext anzeigen und die subjektivierende

14 Es handelt sich auch hierbei um das Spannungsverhältnis zwischen einerseits der Notwendigkeit

der Perspektivierung des Allgemeinen anhand des Besonderen und andererseits der Notwendig-

keit der Konstruktion des Besonderen in seiner Allgemeinheit (siehe hierzu das Kap. 1.1.3 zur Spe-

zifizierung des Interesses dieser Arbeit). Das Spannungsverhältnis betrifft auch den Umgang mit

der Repräsentation der Intersektionalität mit anderen Differenzordnungen wie etwa Heterose-

xismen, Klassismen oder Ableismen, zu denen ich eine ähnliche Position einnehme wie die hier

formulierte (siehe Kap. 3.3.5).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 123

Wirkung natio-ethno-kultureller Ordnungen ausmachen. Demnach operieren natio-

ethno-kulturelle Zugehörigkeitsordnungen mit Vorstellungen und Regeln, die (a) sym-

bolische Mitgliedschaft, (b) habituelle (Handlungs-)Wirksamkeit und (c) biografische

Verbundenheit in einem Kontext hervorbringen und regulieren.

Hierbei könnennatio-ethno-kulturelle Zugehörigkeitsordnungen aber nichtmit na-

tionalstaatlichen Unterscheidungen gleichgesetzt werden. Denn Migrationsbewegun-

gen und -phänomene artikulieren und vollziehen sich vielmehr in einemSpannungsver-

hältnis von globalen, nationalstaatlichen und lokalen Kräften. Und diese Kräfteverhält-

nisse werden durch die internationale Arbeitsteilung, den globalen Fluss des Kapitals

sowie trans- und multinationale Konzerne und Organisationen, aber auch durch Kom-

munen, Regionen oder Cities (Sassen, 1998), die sowohl unterhalb als auch oberhalb des

Nationalstaates anzusiedeln sind, strukturiert und mithervorgebracht (Mecheril et al.,

2016, S. 25). Natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeitsordnungen können folglich als »dif-

fuse, vielgesichtige, variable Unterscheidungsformen« (ebd.) bestimmtwerden, »die so-

wohl von nationalstaatlichen Differenzierungspraxen als auch von Unterscheidungen

getragen werden, die ›den Westen‹ von einem ›Rest‹ trennen, an Rassekonstruktionen

anschließen und zwischen ›Europeannes« und ›Non-Europeannes‹, ›Islam‹ und ›Non-

Islam‹ unterscheiden« (ebd.). Wobei herauszustellen ist, dass diese Unterscheidungs-

formen zudem stets mit anderen Differenzverhältnissen und -ordnungen (etwa Kapita-

lismen, Heterosexismen oder Ableismen) verwoben sind (Winker & Degele, 2009; siehe

auch Kap. 3.3.5) und »in komplex-dynamischen, gleichwohl eine Trägheit aufweisenden

glokalen Prozessen der De-Stabilisierung von Identitäts- und Zugehörigkeitskonzepten

sowie Raumverständnissen erzeugt« werden (Mecheril et al., 2016, S. 25).

Exkurs: Zum Begriff der Ordnung

Im Zentrumgesellschaftstheoretischer Arbeiten steht der Begriff der sozialen Ordnung

(Bonß et al., 2021, S. 8). Der Ordnungsbegriff bleibt zumeist aber unbestimmt undwird

eher selbstreferenziell vorausgesetzt, wie es auch in den bisherigen gesellschaftstheo-

retischenAuseinandersetzungen indervorliegendenArbeitderFallwar.Die relativeUn-

bestimmtheit des Ordnungsbegriffs hat sicherlich auch damit zu tun, dass er erst in sei-

nenspezifischengesellschaftstheoretischenKonstruktioneneinedeutlichereKonturer-

langt. ImRahmen dieses Exkurses nehme ich jedoch trotzdemeine allgemeine Bestim-

mung des Ordnungsbegriffs imRahmen gesellschaftstheoretischer Debatten vor.

Als leerer Signifikant der Gesellschaftstheorie kann der Ordnungsbegriff vor allemüber

die Abgrenzung von dem Begriff des Chaos, also vom vermeintlichen Ausbleiben ei-

ner Ordnung, bestimmt werden. Denn nicht umsonst wird das Aufkommen der Diszi-

plin Soziologie als auch deren Interesse an den Ordnungen des Sozialen vorwiegend

auf die Abkehr von ultimativen Gründungen und Festlegungen des Sozialen durch reli-

giöse undmetaphysische Episteme zurückgeführt (ebd.; Richter, 2019, S. 658). Der Ord-

nungsbegriff ist zusätzlichzuseinerAbgrenzungvomBegriffdesChaoszumeistmitVor-

stellungen von »Verstetigung, Dauerhaftigkeit, Gleichförmigkeit und Abschätzbarkeit«

konnotiert (ebd.): »Ordnungenerbringeneine ›dauerhafte Strukturierungsleistung‹mit

demAnspruchauf ›Eigengültigkeit‹.« IngesellschaftstheoretischenAuseinandersetzun-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

genwird demzufolge zumeist von der grundlegenden Vorannahme ausgegangen, dass

sichGesellschaft stets als eine »geordneteGanzheit« (Rosa&Oberthür, 2020, S. 14;Herv. i.

Orig.) imSinneeiner relationalenTotalitätkonstituiert. SozialeOrdnungenstellendabei

Normen des Handelns und Zusammenlebens zur Verfügung und sind – im Gegensatz

zu metaphysischen und theologischen Ordnungen – durch Kontingenz geprägt (ebd.,

S. 14f.). Als Totalität beziehen sich soziale Ordnungen stets auf die Gesamtheit eines ge-

sellschaftlichen Zusammenhangs. Rosa und Oberthür (2020, S. 23) unterscheiden des-

halb prinzipiell zwischen einermateriellen, einer symbolischen und einer sozialenOrd-

nung.Während sich diematerielle Ordnung, auf die »Totalität der Aspekte des Sozialen

[bezieht], die vermittelt über physische bzw. organismische Aspektemenschlichen (Zu-

sammen-)Lebens Handlungsvollzüge in Raum und Zeit bedingen« (ebd.), bezieht sich

diesymbolischeOrdnungaufdie»gesellschaftlichenSelbstbeschreibungen« (ebd.)bzw.

den kulturellen Bedeutungshorizont, der dem Sozialen eine Ordnung verleiht (ebd.).

Unter sozialerOrdnung fassen sie schlussendlichdie Synthesedermateriellenund sym-

bolischen Ordnungen, was auch einschließt, »dass materielle Phänomene (z.B. Körper

und ihr Erscheinen) in symbolische Praxen eingelassen sind und Symbolisches sichma-

terialisiert« (ebd.).

In der diskursiven Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe (2012, S. 133) konstituiert

sich das Soziale allgemein »als symbolische Ordnung« (ebd.). Die Unterscheidung zwi-

schen einer materiellen und einer symbolischen Ordnung ist für sie folglich nicht plau-

sibel. Denn inder diskurstheoretischen Logikmages zwar unter bestimmtenBedingun-

gen Sinn machen, von einer materiellen Ordnung der Welt zu sprechen. Jedoch heben

die beidenmit ihrer Betonung der grundlegend symbolischen Dimension sozialer Ord-

nung insbesonderedarauf ab, dass »alles,was imSozialenexistiert« (ebd.), keine ihmei-

geneWesenhaftigkeit und Bedeutung aufweist und immer schon symbolisch in einem

Feld der Bedeutungsproduktion vermittelt ist – und das betrifft sowohl das Materielle

als auch das Ideelle. So gibt es inmeiner Lesart ihrer diskursivenHegemonietheorie kei-

neWeise, Körpermateriell nach ihrem vermeintlich tatsächlichenGeschlecht, ihrer ver-

meintlich eindeutig zu unterscheidenden Hautfarbe oder einem anderen Kriterium zu

kategorisieren,wie auchHall (2008a, S. 79)wie folgtmit Bezug auf dieDifferenzkatego-

rie Schwarz hervorhebt:

»Schwarz ist […] keine Frage der Pigmentierung. Das Schwarz, von dem ich rede,

ist eine historische, eine politische, eine kulturelle Kategorie.Wirmüssen in unse-

rer Sprache, zu bestimmten historischen Zeitpunkten, den Signifikanten gebrau-

chen. Wir müssen zwischen der Art, wie Leute aussehen, und den Geschichten,

die sie haben, eine Äquivalenz herstellen. Ihre Geschichten liegen weit zurück,

eingeschrieben in ihre Haut. Aber es ist nicht wegen ihrer Haut, daß sie in ihren

Köpfen schwarz werden.«

DieDifferenzierung in einematerielle undeine symbolischeOrdnungdes Sozialen ist in

derPerspektiveeinerdiskursivenHegemonietheoriedementsprechendnichtnuranaly-

tischunpräzise, sondernauchgefährlich, suggeriert siedocheine soziale (Teil-)Ordnung

unabhängig von symbolischen Prozessen der Bedeutungsgebung. Dies soll aber nicht

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 125

bedeuten, dass inder diskursivenHegemonietheorie Laclaus undMouffes dasMateriel-

ledemSymbolischenuntergeordnetwird (sieheKap.2.4.1).Zutreffenderwärewohleher

eine heuristische Gegenüberstellung von materieller und ideeller Ordnung, wobei bei-

de immer symbolisch vermittelt respektive artikuliert sind. Im Gegensatz zur Differen-

zierung zwischen einer materiellen und einer symbolischen Ordnung könnte in Anleh-

nungandasWerkHegemonieundradikaleDemokratie jedochdieDifferenzzwischen ima-

ginärenund symbolischenOrdnungen indieGesellschaftstheorie von LaclauundMouf-

fe eingeschriebenwerden (siehebspw. die Bedeutungdes Imaginärenbei Laclau, 1990).

WieRosaundOberthür (2020, S. 14;Herv. i.Orig.)mitBezugaufdieNormativitätdesSo-

zialen hervorheben, müssen imaginäre »Werte und Ideale […] nicht notwendigerweise

vollständig inderPraxisverwirklicht sein (undsindes inderRegelaufgrundgesellschaft-

licher Widersprüche nicht), um den impliziten oder expliziten Sinn der institutionellen

Ordnung darzustellen und somit einen wesentlichen Beitrag zu ihrer Erklärung zu leis-

ten.« Die Unterscheidung in eine imaginäre und eine symbolische Ordnung könnte da-

her hilfreich sein, um»die in einerGesellschaft nicht eingelöstennormativenAnsprüche

undVersprechen« (ebd.; Herv. i. Orig.) imGegensatz zu den tatsächlichen symbolischen

Praktiken zu analysieren und zu theoretisieren.15

3.3.2 Nationalstaat(-lichkeit) als Knotenpunkt der globalen Ordnung

Natio-ethno-kulturelle Ordnungen können nicht auf nationalstaatliche Unterscheidun-

gen reduziert werden. Zudem wird schon lange darauf verwiesen, dass das Modell des

Nationalstaates aufgrund der zunehmenden Transnationalisierung der Welt, die mit

einer sich steigernden Desouveränisierung der Nationalstaaten sowie einer wachsen-

den Pluralisierung natio-ethno-kultureller Zugehörigkeiten einhergeht, im Zuge der

sogenannten Globalisierung sowie aufgrund der grenzüberschreitenden Klimakrise

eigentlich schon längst ein Auslaufmodell darstellt (Breen & O’Neill, 2010; Tierney,

2015). Und doch kann gegenwärtig eine Art Hochkonjunktur national(istisch)er Bewe-

gungen und Bestrebungen wahrgenommen werden (Cörüt & Jongerden, 2021; Holland

& Fermor, 2021; Tierney, 2015) und Nationalstaaten nehmen weiterhin eine zentrale

Stellung im Rahmen der globalen Sicherheits-, Wirtschafts- und Migrationspolitik

ein. Der Nationalstaat und Nationalstaatlichkeit stellen im Rahmen der glokalen und

kapitalistisch, rassistisch, heterosexistisch und ableistisch strukturierten Verhältnisse

eine bedeutsame Bezugs-, Ordnungs- und Regulierungsgröße dar. Hegemonietheore-

tisch ausgedrückt artikuliert der Nationalstaat einen bedeutsamen Knotenpunkt der

gegenwärtigen Weltverhältnisse (Geier, 1997; Malešević & Trošt, 2018). So heben Krell

15 Da ich mich in diesem Exkurs auf die allgemeine Ausführung des Ordnungsbegriffs beschränke,

führe ich nicht noch die einzelnen theoretischen Elemente der hegemonialen Schließung einer so-

zialen Ordnung bei Laclau und Mouffe aus (Differenz, Äquivalenz, Antagonismus, Heterogenität,

Sedimentierung etc.). Auch gehe ich hier nicht näher darauf ein, wie sich natio-ethno-kulturel-

le Ordnungen konstituieren. Denn sowohl die allgemeinen Konstitutionselemente symbolischer

Ordnungen als auch die spezifischen Elemente der Konstitution natio-ethno-kultureller Ordnun-

gen sind zentraler Bestandteil der Auseinandersetzungen der vorliegenden Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

und Schlotter (2015, o. S.) bspw. hervor, dass es »heute auf der Erde keine staatsfreien

Räume mehr in dem Sinne [gibt], dass nicht jeder Winkel der Welt staatlich verfasst

wäre oder zumindest von irgendeinem Staat beansprucht würde.« Im Gegenteil bilden

Nationalstaaten ihnen zufolge »de factowie normativ das Zentrum für global governance«

(ebd.; Herv. i. Orig.). So sind auch transnationale Organisationen wie die Vereinten Na-

tionen (UNO) sowie ihre Unterorganisationen (etwa der InternationaleWährungsfonds)

als Staatenbünde »vereinterNationen« organisiert. Zugleich basiert das (internationale)

Völkerrecht grundlegend auf der Souveränität der Völker, die sich – theoretisch – als

eigenständige Staaten repräsentieren.Und dieses Völkerrecht gehtmit dem ausschließ-

lichen Recht eines jeden Staates einher, Hoheitsakte auf seinem Territorium zu setzen,

sowiemit dem»Verbot der zwangsweisenEinmischung in die innerenAngelegenheiten,

[…] [dem] sog. Interventionsverbot« (Arnauld, 2014, S. 52). Aber Letzteres hat bspw. –

trotz permanenter Anpassungen des Völkerrechts – schlussendlich zur Konsequenz,

dass die Interventionsmöglichkeiten der »internationalen Gemeinschaft« bei men-

schenrechtlichen Vergehen auf dem Hoheitsgebiet eines Staates nur eingeschränkt

gegeben sind und wahrgenommenwerden (können) (ebd., S. 60–62).16 Die Schutzfunk-

tion des souveränen Staates gegenüber seinem eigenen »Volk« kehrt sich dann in das

Paradox einer geschützten Gewaltanwendung im »Inneren« um.

Ziel des vorliegenden Kapitels ist es nun allerdings nicht, die genaue Architektur

der gegenwärtigenWeltordnungund ihre Paradoxien herauszuarbeiten.Genausowenig

geht es darum, ein umfangreiches und differenziertes Bild der Entstehung und globalen

Durchsetzung von Nationalstaaten zu zeichnen. Noch weniger verfolgt das Kapitel das

Ziel, die Rolle und Bedeutung des Nationalstaates in den transnationalen Verwobenhei-

ten und Verwiesenheiten der Welt im Sinne eines methodologischen Nationalismus zu

hypostasieren.Und trotzdemstelle ich imFolgendendieParadoxität undBedeutsamkeit

des Nationalstaatlichen für die migrationsgesellschaftliche Wirklichkeit heraus. Denn

auch wenn diese Wirklichkeit, wie in Kapitel 3.3.1 expliziert wurde, nicht auf national-

staatliche Prozesse und Phänomene reduzierbar ist, stellen der Nationalstaat, das Na-

tionalstaatliche und Nationalismen – sowohl imaginär als auch symbolisch – doch eine

relevante Größe in ihr dar (siehe Kap. 3.2.3).

In der folgenden Auseinandersetzung abstrahiere ich den Nationalstaat mit Bezug

auf seine reale, seine imaginäre und seine symbolische Dimension.Während in der rea-

lenDimension dieUnmöglichkeit desNationalstaates (denNationalstaat gibt es nicht) in

denBlick kommt, rücktmit der imaginärenDimensiondiewirklichkeitskonstitutiveBe-

deutung der Nation respektive des Nationalstaates als »vorgestellte politische Gemein-

schaft« (Anderson, 1996, S. 15) in den Vordergrund. Die symbolische Dimension hinge-

gen bezieht sich auf die materialisierte Verdichtung des Nationalstaates als Akteur der

Ko-Produktion und RegulierungmigrationsgesellschaftlicherWirklichkeit.

Demvorangehend ist hervorzuheben,dass dieGeschichte desNationalstaates in der

aktuellen Forschungsliteratur sowie insbesondere in den Selbstrepräsentationen west-

16 Davon abgesehen zeigt gerade auch der Krieg in der Ukraine die Absurdität eines Völkerrechts,

in dem »humanitäre« militärische Interventionen durch die Vereinten Nationen (UNO) durch das

Veto eines ständigenMitglieds imUN-Sicherheitsrat verhindertwerden können, auchwenndieses

Mitglied selbst Krieg führende Kraft im Hoheitsgebiet eines anderen Staates ist.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 127

europäischer Länder vornehmlich als eineModernisierungs- und Zivilisationsgeschich-

te Europas erzählt wird, die von Europa aus in dieWelt getragen wurde (Conrad & Ran-

deria, 2002, S. 13–17). Komplexe und ambivalente Verwobenheiten, Abhängigkeiten und

Interferenzen »des Westens und des Rests« (Hall, 2008b) im Zeitalter des Kolonialis-

mus und Postkolonialismus werden dabei hingegen systematisch ausgeblendet (Gold-

berg, 2002, S. 109;Mignolo, 2011; Quijano, 2019; Randeria, 1999; Said, 2009). Conrad und

Randeria (2002, S. 16) verweisen im Zuge dieser Kritik allerdings auch darauf, dass es

dabei nicht darumgehen kann, denmethodologischenNationalismus einer unabhängi-

gen zivilisatorischenGeschichtsschreibung zu übernehmen, die allein ökonomische Ab-

hängigkeits- undWechselbeziehungen betrachtet. Vielmehr müssen auch »[a]ußeröko-

nomische Herrschaftsverhältnisse und kulturelle Formen von Imperialismus und Un-

gleichheit« (ebd.) in den Blick rücken, bspw. die konstitutive Ko-Artikulation des mo-

dernen Nationalstaates mit »Rasse« (Goldberg, 2002, S. 4; siehe dazu auch Hall, 2018;

Lentin & Lenṭin, 2006).

Die »geteiltenGeschichten« (Randeria, 1999,S. 376–378) der AneignungunddesAus-

schlusses des Anderen, die das Andere im Eigenen stets präsent und zugleich unter-

drückt hält (Hall, 2008b;Mbembe, 2017; Said, 2009), können theoretisch gut in den Kon-

zepten der Differenz, der Äquivalenz, des Antagonismus und der Heterogenität sowie

in der selbstsubvertierenden Logik zwischen ihnen abstrahiert werden.Diese Geschich-

ten gilt es im Folgenden also mitzudenken, auch wenn ich mich vornehmlich auf die

De_Konstruktion hegemonialer und idealtypischer Ideen von Nationalstaatlichkeit be-

schränkenwerde,ohnepermanent auszuweisen,dassdie zentraleVorstellungeinesEnt-

sprechungsverhältnisses von Nation und Staat eine eurozentristische Perspektive auf

globale Prozesse der Nationalstaatswerdung darstellt (Chatterjee, 2020; Yasin, 2015).

Die Nation gibt es nicht: Zur Kontingenz des Nationalstaates

Der Nationalstaat, so lautet eines der dominierenden Narrative zur Herausbildung von

Nationalstaaten, verwandelt die Nation von einer kulturellen zu einer politischen Ge-

meinschaft, die von ihremGründungsakt an in Form eines Territorialstaates eigenstän-

dig über ihreAngelegenheiten verfügt (Schulze, 2004,S. 209).Dabei sind sowohl die Idee

des (modernen) Nationalstaates als auch die Idee, Gemeinschaften als Nationen aufzu-

fassen,menschheitsgeschichtlich noch sehr jungen Datums und weisen keinen einheit-

lichen Bedeutungsgehalt auf (Cox, 2021; Hobsbawm, 2005; Schulze, 2004).Während der

Begriff derNation»in seinermodernenBedeutungnicht älter als das 18. Jahrhundert ist«

(Hobsbawm, 2005, S. 13), war es noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts bei weitem nicht

selbstverständlich, dass »ein Staat als Nationalstaat verfaßt sein sollte« (Schulze, 2004,

S. 209). Jahn (2015, S. 16) rechnet plakativ vor, dass es im Jahr 1815 in Europa gerade mal

zehn Nationalstaaten gab, »die bis heute in mehr oder weniger drastisch reduziertem

räumlichenUmfang existieren, und drei pränationale Staatenkomplexemit 71 Staaten.«

Für das Jahr 1900 macht er für Europa 22 und weltweit insgesamt 50 Nationalstaaten

aus, die im Jahr 2000 – unterbrochen auch durch eine »neoimperiale Phase« der Anne-

xion von insgesamt 13 Staaten durch die Sowjetunion sowie das Deutsche Reich – auf 47

Nationalstaaten in Europa und 192 weltweit anwuchsen (ebd.).

Außerhalb Europas wird die Bildung von Nationalstaaten zumeist auf Prozesse der

Dekolonisation und Unabhängigkeit ehemals kolonisierter Länder der Welt zurückge-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

führt. Nach Jahn (2015, S. 18) entstanden so auf dem amerikanischen Kontinent bereits

zwischen 1783 und 1900 20 »unabhängige« Nationalstaaten (in denen – paradoxerweise

zur Idee unabhängiger Nationen – die vier europäischen Kolonialsprachen Englisch,

Spanisch, Portugiesisch und Französisch zu den offiziellen Staatssprachen wurden),

während er in Afrika im Jahr 1900 lediglich zwei und in »Asien und Ozeanien lediglich

sieben Staaten« (ebd.) ausmacht. In Asien setzte der Staatenbildungsprozess laut ihm

erst nach dem ZweitenWeltkrieg vermehrt und in Afrika erst ab 1960mit der beginnen-

den formalen Entkolonialisierung ein (ebd.): »Innerhalb eines Jahrzehnts entstanden

46 neue Staaten, im Jahrzehnt danach nochmals 25, darunter auch viele Inselstaaten

in der Karibik« (ebd.). Diese quantitative Aufzählung hat freilich nur eine rhetorische

Funktion, denn es geht mir hier allein um die Verdeutlichung dessen, dass die gegen-

wärtige nationalstaatliche Weltordnung – trotz ihres in intellektuellen Kreisen bereits

häufig beschworenen Ablebens – sehr jungen Datums ist – und dass dies auch auf

das zutrifft, was allgemein als »Nation« verstanden wird. Denn die Nation ist nur eine

gesellschaftliche Einheit »insofern, als sie sich auf eine bestimmte Form des modernen

Territorialstaates bezieht, auf den ›Nationalstaat‹, und es ist sinnlos, von Nation und

Nationalität zu sprechen, wenn diese Beziehung nicht mitgemeint ist« (Hobsbawm,

2005, S. 20f.).

Es ist deshalb umso erstaunlicher, dass Nationen und Nationalstaaten von ihren

Mitgliedern als »etwas so Natürliches, Ursprüngliches und Unvergängliches« (ebd.,

S. 25) wahrgenommen werden, als etwas, das »irgendwie der Geschichte vorausgeh[t]«

(ebd.). Dieses Verkennen der Kontingenz der Nation und des Nationalstaates sowie sei-

ner eigentlichen Unmöglichkeit, ist laut Bielefeld (2003) das Resultat von Geschichten,

Ritualen und Aufführungen, die die Nation als ein vermeintlich zusammengehöriges –

auf Sprache, »Rasse«, Ethnie oder was auch immer basierendes – »Volk« ausweist. Es ist

eine Selbsttäuschung, die die eigene Vergangenheit in ritueller Form erinnert und dabei

zugleich vergisst. Diese Dialektik aus Erinnern und Vergessen hebt Anderson (1996,

S. 188–208) etwa auch bezüglich der ausgeprägten Gewaltgeschichten der westlichen

Nationenbildungen hervor, die in den Erzählungen vornehmlich als heroisch erinnert

und damit eigentlich vergessen werden. Wie oben bereits mit Bezug auf den Kolo-

nialismus eingeführt wurde, kann zudem die Verkennung der geteilten, relationalen

Geschichten zugunsten der Erzählung einer Selbstgründung als charakteristisch für –

zumindestwestliche –Nationenbildungen erachtetwerden (Randeria, 1999,S. 376–378).

Die Verkennung der historischen, gewaltvollen und relationalen Kontingenz stellt also

einen bedeutsamenMechanismus der Produktion von Nationen dar.

Der Nationalstaat als imaginäre Ordnung

Die Unmöglichkeit und Kontingenz der Nation und des Nationalstaates macht die Re-

de über diese jedoch nicht überflüssig. Sondern sie verweist lediglich darauf, dass eine

Nation genauso eine »vorgestellte politische Gemeinschaft« ist (Anderson, 1996, S. 15),

wie im Grunde jede Gemeinschaft eine vorgestellte Gemeinschaft darstellt. Vorgestellt

sind Nationen deshalb, so schreibt Anderson (ebd.) weiter, »weil die Mitglieder selbst

der kleinsten Nation die meisten anderen niemals kennen, ihnen begegnen oder auch

nur von ihnen hören werden, aber im Kopf eines jeden die Vorstellung ihrer Gemein-

schaft existiert.« Das heißt, sobald die Vorstellung der Natürlichkeit, der Ursprünglich-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 129

keit undUnvergänglichkeit derNation in denKöpfen existiert oder –mit Gramsci (2012,

S. 1377) gesprochen – sobald diese Vorstellung »organisch« wird, wird die imaginierte

Gemeinschaft in den symbolischen Übersetzungen der Individuen in ihre Praktiken als

etwas Gegebenes reifiziert. Und da das Imaginär der Nation fest in den Institutionen

moderner Staaten und den alltäglichen Praktiken verankert ist,wird es so zu einem »po-

tent social glue that keeps the contemporary nation-states and their inhabitants toge-

ther« (Malešević & Trošt, 2018, S. 5). Die Nation und den Nationalstaat als vorgestellte

Gemeinschaft zu betrachten, bedeutet also nicht, diese lediglich als ideelle Konstruktio-

nen aufzufassen, die sich nach ihrer Dekonstruktion in Luft auflösen. Sondern dass Na-

tion undNationalstaat in der Vorstellung als imaginäre Ordnung in Erscheinung treten,

bedeutet vielmehr, dass die Nation und der Nationalstaat konstitutive Bestandteile der

Hervorbringung sozialer Wirklichkeit sind.

Die Prämisse, dass die Idee des Nationalstaates in den Köpfen eines*einer Jeden ist,

bezieht sich auf die Bedeutung des Nationalstaates als imaginäre Ordnung. Analytisch

und explikativ kann diese imaginäre Dimension von der symbolischen Dimension des

Nationalstaates unterschieden werden. Dabei gilt: Selbst wenn das Imaginär des Natio-

nalstaates auch in den symbolischen Praktiken der Alltagssubjekte hergestellt und re-

produziert wird, tritt der Nationalstaat auf der Ebene des Symbolischen nicht nur als

Imaginär in den Köpfen der Menschen in Erscheinung, sondern selbst als Akteur (sie-

he unten). Und als ein solcher symbolischer Akteur wirkt der Nationalstaat nicht mehr

nur imaginär, sondern greift als kontingentes Objekt etwa explizit in die Organisation

schulischer Bildung oder die Exekution nationalstaatlicher Grenzpolitiken ein. Dabei

können diese Manifestationen des Nationalstaates als kontingenter Akteur strukturell

von seinem imaginären Wirken, etwa in Form eines methodologischen Nationalismus

(siehe Kap. 2.1), in den alltäglichen Differenzierungspraktiken von Lehrer*innen oder

sonstigen zivilgesellschaftlichen Akteur*innen unterschieden werden. Festzuhalten gilt

entsprechend:Auchwenndermaterialisierte, symbolischeNationalstaat in einemwech-

selseitigen Konstitutionsverhältnis17 mit den Imaginären der Nation und des National-

staates steht, ist die strukturelle Unterscheidung der beidenDimensionen desNational-

staates analytisch bedeutsam.

Der Nationalstaat als Gebilde

ImGegensatz zumNationalstaat als imaginäre Ordnung rückt der Nationalstaat auf ei-

ner symbolischen Ebene folglich als institutionalisiertes soziales Gebilde in den Blick

(Türk, 2006). Entgegen dem Imaginären des Nationalstaates, das womöglich von der

Vorstellung eines souverän und einheitlich regierenden Staatsapparats geleitet ist, kon-

stituiert sich der Nationalstaat auf der Ebene des Symbolischen als eine konkrete Orga-

nisation, die alsmaterielle Verdichtung gesellschaftlicher Kräfteverhältnisse verstanden

werden kann (Poulantzas, 1978). Der Nationalstaat als Organisation bzw. Gebilde tritt

17 Die Darstellung suggeriert womöglich, dass die Verbreitung der Idee der Nation in den Köpfen ei-

ner*eines Jeden der Errichtung vonNationalstaaten konstitutiv vorangeht. Historisch kann jedoch

davon ausgegangen werden, dass die Instituierung von Nationalstaaten der flächendeckenden

Verselbstständigung der Idee der Nation in den Köpfen der jeweiligenMenschen vorausgegangen

ist oder beides zumindest stets wechselseitig erfolgt (Balibar, 1988).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

selbst als ein Akteur der Produktion und Regulation gesellschaftlicher Wirklichkeit auf,

der sich nicht bereits vorab imaginär, sondern erst in der konkreten symbolischen Praxis

konstituiert und hegemonietheoretisch (als integraler Staat) nicht unabhängig von ge-

sellschaftlichen Kräfteverhältnissen gedacht werden kann (Gramsci, 2012, S. 1502). Die

Ausdifferenzierung des Nationalstaates auf einer symbolischen Ebene scheint mir je-

doch auchdeshalb bedeutsamzu sein,da eine strukturelleDifferenz zwischendem Ima-

ginärendesNationalstaatesund seiner tatsächlichen symbolischenPraxis deutlichwird.

Etwa in dem Sinne, dass der Nationalstaat kein vorgängiges und homogenes National-

volk repräsentiert, sondern dass das denNationalstaat legitimierende Imaginär bestän-

dig hergestellt und aufrechterhalten werden muss (Balibar, 1988, S. 115) – bspw. anhand

des Integrationsregimes oder des europäischen Grenzregimes (siehe Kap. 3.2.3). Dar-

über hinaus ist zu beachten, dass der Nationalstaat als Gebilde in der Regel auf ein be-

stimmtes Territoriumbegrenzt undmit derKompetenz ausgestattet ist, die Anwendung

von Gewalt, Besteuerung, Bildung und Gesetzgebung zu monopolisieren (Malešević &

Trošt, 2018, S. 1). Unter anderem anhand von familienpolitischen oder eben auchmigra-

tionspolitischenGesetzgebungen,MaßnahmenundEinrichtungenwirkt ermaßgeblich

auf die soziale Wirklichkeit in einem bestimmten Vergesellschaftungskontext ein (Bali-

bar, 1988).

Ohnehier eine staatstheoretischeDiskussion führen zukönnen,kannmandenStaat

in Anlehnung an Althusser (2016) in unterschiedliche Staatsapparate untergliedern, die

jeweils repressive oder ideologische Funktionen bei der Hervorbringung gesellschaftli-

cher Wirklichkeit haben. Wie bereits in Kapitel 2.2.2 ausgeführt wurde, neigt Althus-

ser jedoch zu einer homogenen Vorstellung des Staates und seiner Apparate, der zufol-

ge diese von einer herrschenden Klasse eingenommen und regiert werden.Mit Gramsci

(2012) und Hall (2008d, S. 125) hingegen müssen auch der Staat und seine Apparate als

widersprüchliche, uneinheitliche und umkämpfte Orte der hegemonialen Auseinander-

setzungmit (migrations-)gesellschaftlichenOrdnungenbetrachtetwerden.DerStaat ist

im Anschluss an Poulantzas (1978) deshalb »weder eine neutrale und zweckrationale In-

stanz, noch das ›Instrument‹ der herrschenden Klasse(n), sondern die spezifische und

materielle Verdichtung gesellschaftlicher Kräfteverhältnisse« (Brand et al., 2007, o. S.).

Mit Bezug auf die »Internationalisierung des Staates« relativieren Ulrich Brand, Chris-

tophGörg undMarkusWissen (ebd.) jedoch Poulantzas’ Verständnis des Staates alsma-

terielle Verdichtung gesellschaftlicher Kräfteverhältnisse, indem sie diese als »Verdich-

tungen zweiter Ordnung« konzipieren (ebd.).18 Damit versuchen sie in nicht-funktiona-

listischer und nicht-vordefinierterWeise, den Staat als postsouveränenKnotenpunkt zu

18 Brand et al. (2007, o. S.) kritisieren an Poulantzas Staatsverständnis etwa, dass er »den Begriffen

einer klassischenmarxistischen Kritik der politischen Ökonomie verhaftet« (ebd.) bleibt. Dadurch

ist das Staatsverständnis funktionalistisch auf denWiderspruch zwischen Arbeit und Kapital aus-

gerichtet und blendet andere soziale Akteur*innen – unabhängig des Ökonomischen – aus (ebd.).

Zudem wenden sie ein, dass »Poulantzas’ Begriff der gesellschaftlichen Kräfte und insbesonde-

re Klassenverhältnisse, den er aus der gesellschaftlichen Arbeitsteilung entwickelt, […] analytisch

amorph« (ebd.), also gestaltlos bleibt. Dadurch kann er »keinen Begriff von der gesellschaftlich

notwendigenVerdinglichung sozialer Verhältnisse – insbesondere desWaren- und des Kapitalver-

hältnisses – [ausbilden], die eine Bestandsbedingung kapitalistischer Vergesellschaftung darstellt

und gesellschaftliche Praxen entscheidend formt« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 131

konzipieren,der sich zwischen inter- und transnational agierendenOrganisationen – in

denen sich gesellschaftlicheKräfteverhältnisse, auch andenNationalstaaten vorbei,ma-

terialisieren können – und (zivil-)gesellschaftlichen Ansprüchen und Kämpfen verdich-

tet. Der Begriff der Verdichtungen zweiter Ordnung steht in dieser Perspektive »für ein

komplexesVerhältnis vonVerdichtungenübermehrereMaßstabsebenenhinweg« (ebd.),

dasdieseVerdichtungennichtnotwendigerweise linearoderhierarchischdenkt.DerBe-

griffmacht auch deutlich,dass sich diematerielle Verdichtung gesellschaftlicherKräfte-

verhältnisse nicht auf die Kräfteverhältnisse in dem eingegrenzten nationalstaatlichen

Territorium reduzieren lässt. Die Konzeption der Verdichtungen zweiter Ordnung soll

schließlich dabei helfen, die »starre Dichotomie zwischen nationalen und internatio-

nalen Prozessen (wie auch subnationalen) [zu überwinden], ohne dabei […] Gefahr zu

laufen, die Zentralität des Nationalstaates bzw. nationalstaatlich fragmentierter Räume

für die Bearbeitung gesellschaftlicherWidersprüche aus den Augen zu verlieren« (ebd.).

Dies ist aus hegemonietheoretischer Perspektive eine zumindest sehr interessante all-

gemeine Konzeption sowohl der komplexen und widersprüchlichen Bedeutung als auch

der symbolischen Performativität des Nationalstaates, die dieser Arbeit als Grundlage

dienen kann.

3.3.3 Rassismus und Racial Nation-States

»Unter den vielen unmöglichen Aufgaben, die die Moderne sich selbst gestellt hat und

die dieModerne zudemgemacht haben,was sie ist«,hebt ZygmuntBauman (2012 [1991],

S. 16; Herv. i.Orig.) hervor, »ragt die Aufgabe derOrdnung (genauer und höchst wichtig,

derOrdnung als Aufgabe) heraus – als die amwenigstenmögliche unter den unmöglichen

unddie amwenigsten entbehrliche unter den unentbehrlichen.«NachdemdieHegemo-

nie einer göttlichen Weltordnung – »die weder Notwendigkeit noch Zufall kannte; eine

Welt die einfach nur war« (ebd.) – sukzessive durch die Hegemonie einer von den Men-

schen selbst gestaltetenweltlichenOrdnung abgelöst wurde,wurdeOrdnung rasch zum

zentralen Ziel des hegemonialen Projekts »Moderne«. Und Ambivalenz wurde zur gro-

ßen Feindin dieses Projekts. Entweder gibt es Ordnung oder Chaos, so lautet die binäre

Logik des Projekts derModerne, aber es gibt keine alternativenOrdnungen, keineMehr-

deutigkeit, keine Unentscheidbarkeit und keine Ambivalenz (ebd., S. 20f.).

Genau im Zuge dieser globalen »Mission« der Schaffung einer rationalen Ordnung

und der Beseitigung von Chaos und Ambivalenz entstand schließlich der moderne (Na-

tional-)Staat (ebd., S. 41). Und im Sinne der Ordnungsstiftung entstand der moderne

Staat Bauman (ebd.) zufolge »als einemissionierende, bekehrende,Kreuzzüge führende

Macht, die entschlossen war, die beherrschten Bevölkerungen einer gründlichen Kon-

trolle zu unterwerfen, um sie in eine ordentlicheGesellschaft zu transformieren, die den

Vorschriften der Vernunft entsprach.« Bauman beschreibt dabei den modernen Staat

metaphorischals einenGartenbaubetreibendenStaat,der »demgegenwärtigen (wilden,

unkultivierten) Zustand der Bevölkerung die Legitimation [entzog] und […] die vorhan-

denen Reproduktions- und Gleichgewichtsmechanismen [zerstörte]« (ebd.). Was ihm

zufolge mit all den fatalen Folgen und Konsequenzen einherging, die – trotz der Ver-

geblichkeit ihrer angemessenen sprachlichen Repräsentation – unter den Signifikanten

Kolonialismus und Shoa gefasst werden und ihre gewaltvollen Spuren auch noch in der

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

gegenwärtigenWeltordnung, den gegenwärtigenWeltordnungsbemühungen und ihren

Konflikten zeigen.

In demDilemmades unmöglichenBemühens umeine scheinbar alternativloseOrd-

nung sieht auch DavidTheo Goldberg (2002) die Genese des modernen (National-)Staa-

tes als racial state.19 Ein Rückblick auf den historischen Kontext der Entstehung des Na-

tionalstaates im Zuge des Projekts derModerne rückt folglich die wechselseitige Bedeu-

tung von Nationalstaatlichkeit und Rassismen in den Blick. Der moderne Nationalstaat

mit seinem zutiefst »rassischen« (racial) Charakter entstand nach Goldberg (ebd., S. 11)

in einer historischenSituation, in der die hochkonjunkturelleHeterogenisierungder be-

stehenden Gesellschaften, die das Ergebnis rasant entstehender und ausbreitender so-

zialerMobilitätenauf globalerEbenewar,gebremstundaufgehaltenwerdenmusste,um

den Schein der vermeintlichen Homogenität auf lokaler Ebene aufrecht zu erhalten. In

dieser organischen Krise stellte die Produktion von »Rasse(n)« von Anfang an eine der

zentralenMechanismen der Produktion vonOrdnung dar: »Race appears in this scheme

of things as a mode of crisis management and containment, as a mode mediating that

tensions, ofmanagingmanufactured threats, and of curtailingwhile alienating the chal-

lenge of the unknown« (ebd., S. 40). Die Aufgabe des Nationalstaates, das zu homoge-

nisieren, was immer schon heterogen war und was sich immer weiter heterogenisiert,

ist allerdings nicht nur deshalb unmöglich, weil Heterogenität die Normalität darstellt,

sondern auch, weil die Nation als etwas begriffen werden kann, »das uns definiert, aber

zugleich undefinierbar bleibt« (Salecl, 1994,S. 14).Eswird eine repräsentative Lücke zwi-

schen Definiendum (kontingente Gruppe anMenschen) und Definiens (Nation) ersicht-

lich, die weder imaginär noch symbolisch vollständig geschlossen werden kann. Spätes-

tens dann jedoch, wenn diese Lücke zu einem Problemwird, stellen Rassekonzepte pro-

bate Mittel der erneuten Schließung dieser Lücke dar (Mecheril, 2020, S. 110).

Rassismus als (naturalisierend oder historisierend) essenzialistische natio-ethno-

kulturelle Unterscheidungsweise ist in diesem Verständnis ein diskursives Prinzip der

Produktion von »Rasse(n)« und kann als bedeutsamer »Zement« der gegenwärtigen

hegemonialen Weltverhältnisse verstanden werden: sowohl als konstitutives Element

der kontingenten Fundamente der gegenwärtigen »modernen« Ordnung (Bauman,

2012; Goldberg, 2002; Hall, 2008b; McCarthy, 2015) als auch als flexibel verfügbare

symbolische Ressource (Scherschel, 2006) zum Kitten der Risse und Brüche dieser

Ordnung. Im vorliegenden Kapitel 3.3.3 wird deshalb nun nacheinander (1) Rassismus –

hegemonietheoretisch – als eine der zentralen migrationsgesellschaftlichen Differenz-

ordnungen herausgestellt, (2) exemplarisch auf unterschiedliche Artikulationen von

19 In Anlehnung an Étienne Balibar (1991) unterscheidet Goldberg (2002, S. 112–115) – trotz seiner An-

nahme einer konstitutiven Artikulation desmodernen Nationalstaatesmit »Rasse« – zwischen ra-

cial states und racist states. Während racial states Rassismus offiziell ablehnen und trotzdem durch

rassistische Unterscheidungen strukturiert sind, stellen racist stateswie etwa das nationalsozialis-

tische Deutschland oder das Südafrika der Apartheid historische Ausnahmen dar, in denen Ras-

sismus als (explizites) Staatsprojekt firmiert. Diese Unterscheidung ist meiner Ansicht nach be-

deutsam, obwohl sich die Grenze niemals absolut trennscharf ziehen lässt. So verweist etwa Ronit

Lentin (2006) darauf, dass die Diagnose eines racist state selbst unter der Bedingung der formalen

Ablehnung vonRassismus auch für eineMengegegenwärtiger europäischer Staatenplausibilisiert

werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 133

Rassismus eingegangen sowie abschließend (3) die Frage nach dem racial nation-state

genauer betrachtet.

Rassismus als imaginäre und symbolische Differenzordnung

In der dieser Arbeit zugrunde liegenden Begriffsverwendung von Rassismus wird

der Ausdruck nicht in Referenz auf individuelle oder anthropologische Handlungs-,

Denk- und Wahrnehmungsweisen gebraucht (Mecheril & Rangger, 2022a, S. 57–60).

Vielmehr wird Rassismus aus einer gesellschafts- respektive hegemonietheoretischen

Perspektive als ein kontextuelles Phänomen in den Blick genommen (ebd.), das als

historisch sedimentiertes Ordnungsprinzip in die gesellschaftlichen Strukturen, Be-

deutungsmuster und Machtverhältnisse eingelassen ist (Leiprecht, 2016). Rassismus

kann, hegemonietheoretisch gedacht, als diskursives Bedeutungssystem bzw. als dis-

kursive Differenzordnung betrachtet werden, die hierarchisch angeordnete »Rasse(n)«

als gleitende Signifikanten und Grenzeffekte »jenes Spiel[s] des weißen Westens, das

westliche und weiße Identitäten durch die diskursive Einschreibung von Andersheit

konstruiert und verfestigt« (Hall, 2018, S. 102), hervorbringt und reproduziert. Dabei

stellt Rassismus nicht nur einen beliebigen Differenzdiskurs »auf dem Feld der Her-

stellung bedeutungsvoller Unterscheidungen« (ebd.) dar. Rassismus ist vielmehr eines

der zentralen Fundamente des eurozentristischen Projekts der Moderne (ebd., S. 102f.;

siehe dazu auchQuijano, 2019). Zwar gibt es keine universelle rassistischeDifferenzord-

nung, keinen universellen Rassismus, sondern nur »historisch-spezifische Rassismen«

(Hall, 2008d, S. 127), jedoch können gemeinsame Charakteristika dieser historisch und

kontextuell variierenden Artikulationen unterschieden werden, die die Einsortierung in

die Äquivalenzkette Rassismus rechtfertigen (Miles, 1992, S. 197). Nach Mecheril (2003,

S. 68f.) sowie Mecheril und Melter (2010, S. 156) sind Rassismen durch vier analytisch

unterscheidbare Elemente gekennzeichnet: erstens die homogenisierende und natura-

lisierende Differenzierung von Menschen in natio-ethno-kultureller Hinsicht, zweitens

die Signifizierung dieser imaginierten undphantasiertenGruppendurch die Artikulation

mit differenziellen und antagonistischen Mentalitäten, drittens dieHierarchisierung der

unterschiedenen Gruppen zueinander sowie viertens das Vorhandensein vonMacht zur

hegemonialen Artikulation, also der hegemonialen Durchsetzung und Herstellung der

Wirksamkeit der Unterscheidungslogik. Bedeutsam ist zudem (auch in Abgrenzung zu

etwaigen natio-ethno-kulturellen Konstruktionen, die nicht unbedingt von Rassismen

vermittelt sind; siehe hierzu Kap. 3.3.1) aber auch – und damit ist die Liste der vier

Aspekte zu erweitern – die Essenzialisierung der unterschiedenen Gruppen auf Basis von

Naturalisierung und/oder Historisierung/Kulturalisierung (Goldberg, 2002, S. 74–80).

Angesichts der in dieser Arbeitmodellierten Perspektivemacht es Sinn, die Analyse-

brille Rassismus als diskursive Differenzordnung auf zwei Ebenen auszudifferenzieren:

zum einen mit Bezug auf das Imaginäre und das Symbolische, zum anderen mit Bezug

auf Differenz und Antagonismus. Deshalb werde ich nun nacheinander auf die beiden

Ebenen eingehen.

Auch wenn die Unterscheidung zwischen dem Imaginären und dem Symbolischen

(Ebene 1) –wie bereitsmehrfach in dieser Arbeit betontwurde –weder ganz trennscharf

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

gezogen noch hierarchisierend vorgenommen werden kann20, macht es Sinn, Rassis-

mus heuristisch in ein imaginäres und ein symbolisches Bedeutungssystem zu unter-

scheiden. Denn politische oder auch mediale Diskurse, pädagogische Leitbilder, Cur-

ricula und vieles mehr dürfen nicht mit den tatsächlichen Praktiken der einzelnen In-

dividuen in einem Vergesellschaftungskontext verwechselt werden. Und die Leitbilder

undProgrammatiken vonOrganisationen dürfen nicht einfach eins zu eins als tatsächli-

che Praxis einer Organisation gedeutet werden. Trotzdem ist es aus hegemonietheoreti-

scher Sicht bedeutsam, auch Leitbilder, Programme oder mediale Repräsentationen als

machtvolle symbolische Praktiken der Produktion eines gesellschaftlichen Imaginären

zu verstehen und die konstitutive Bedeutung des Imaginären für die symbolische Praxis

der Subjekte in denBlick zunehmen.Dennwie JörgMichael Kastl (2017, S. 335–340) es in

seiner »Soziologie der Behinderung«mit Bezug auf den Diskurs und die Praxis der Ras-

senhygiene herausstellt, besteht ein konstitutiver und rekursiver Zusammenhang zwi-

schen dominanten symbolischen Praktiken der Produktion eines hegemonialen Ima-

ginärs der Rassenhygiene und den tatsächlichen symbolischen Praxen, die in einem –

nicht ungebrochenen, sondern vielmehr übersetzten – Verhältnis zueinander stehen.

»Der Kollaps, den der symbolische Diskurs der Rassenhygiene einleitet, setzt sich his-

torisch in die Realisierung der imaginären Realität um. Er führte, wiewir wissen, in den

Massenmord, in die Vernichtung der zuvor aus dem Symbolischen ausgeschlossenen

Menschen in der Realität. Das führt nicht zu einer Lösung der unaufhebbaren Span-

nung, des Krampfes, sondern in den eigentlichen Horror.« (Kastl, 2017, S. 338)

Die Praxis des Integrationsregimes und die Praxis des europäischen Grenzregimes

können diesbezüglich auch als symbolische Praxen der – unter anderem auch von Ras-

sismen vermittelten – Wissensproduktion betrachtet werden (Braun et al., 2018). Sie

bringen ein soziales Imaginär hervor, das nicht nur auf die Regulation und Kontrolle

von bestimmten Migrationsbewegungen wirkt, sondern auch – wenn es sich hege-

monial durchsetzt(e) – die gesellschaftliche Wirklichkeit im Allgemeinen begründet

(Mecheril, 2011). Diese Wirklichkeit ist dann jedoch nicht mit dem vorherrschenden

sozialen Imaginär zu verwechseln, sondern muss als Resultat der vielfachen Versuche

der Symbolisierung dieses Imaginären in der tatsächlichen Praxis verstanden werden.

Für die Analyse migrationsgesellschaftlicher Wirklichkeit kann folglich unterschieden

werden, wie »Rassen« in den dominanten symbolischen Praktiken von Organisationen

und Individuen als gesellschaftliche Imaginäre produziertwerdenundwie diese dann in

organisationalen, interaktiven und intrasubjektiven Praktiken symbolisiert, übersetzt

und artikuliert werden.

Im Rahmen der zweiten hegemonietheoretischen Ausdifferenzierung von Rassis-

mus (Ebene 2) kommt Rassismus sowohl mit Bezug auf das Konzept der Differenz als

auch des Antagonismus in denBlick.Rassismus ist dannnicht lediglich einBedeutungs-

system,das dengleitendenSignifikanten »Rasse(n)« als Antagonismusproduziert (Bühl,

2016, S. 10). Denn als gleitender Signifikant kann »Rasse« sowohl als negatives Außen

20 Das Imaginäre und das Symbolische stehen vielmehr in einem rekursiven Verhältnis derWechsel-

seitigkeit zueinander (siehe den Exkurs in Kap. 2.3.4).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 135

(im Extremfall etwa im Dritten Reich) als auch als Bestandteil einer Differenzordnung

(etwa im theoretischen Konstrukt des Multikulturalismus) hergestellt und positioniert

werden (siehe zur Ordnung des Kapitalismus Laclau, 2018, S. 148f.). Dies gilt ebenfalls

für die gleitenden Signifikanten Migrationshintergrund und illegale Migration (siehe

Kap. 3.2.2). Beide stellen Differenzkategorien dar, die häufig von Rassekonstruktionen

vermittelt sind (siehe zumMigrationshintergrund Utlu, 2011) und in unterschiedlichen

Konstellationen zu Antagonismen werden können, es aber nicht notwendigerweise

sind. In der in Kapitel 3.2.2 angeführten Interpretation der gegenwärtigen Verhält-

nisse wird zum Beispiel von einer Krise einer nationalstaatlichen und von Rassismen

strukturierten Ordnung ausgegangen, die anhand der (nicht unbedingt bewussten oder

intentionalen) Produktion und Platzierung von neuen Differenzen (im Inneren) und

durch die antagonistische Abgrenzung zu einem Außen zu (re-)artikulieren versucht

wird.

Aus einem übergeordneten Blickwinkel auf die strukturellen Dominanten der ge-

genwärtigenmigrationsgesellschaftlichen Verhältnisse werden in der oben angeführten

Analyse (a) »Migrationshintergrund« als Differenz innerhalb der zu (re-)artikulierenden

Ordnung und (b) »illegale Migration« als Antagonismus zu dieser interpretiert. Dies be-

deutet jedoch nicht, dass in anderen Konstellationen die Kategorie Migrationshinter-

grund nicht auch als antagonistische Differenz in Erscheinung treten kann. Hall (2018)

diagnostiziert in seinenDuBois Lectures aus dem Jahr 1994 bspw.ein ähnliches Phänomen

für die »westlichen« Vergesellschaftungskontexte. Er identifiziert eine »Identitätskrise

der postaufklärerischen, postimperialen westlichen Nationalstaaten und ihrer nationa-

lenKulturenundnationalen Identitäten« (ebd., S. 161) aufgrundder sogenanntenGloba-

lisierung. Diese Identitätskrise führte ihm zufolge zu einem widersprüchlichen Chan-

gieren und Gleiten zwischen einerseits restringierenden, homogenisierenden und ant-

agonistischen sowie andererseits lockereren, durchlässigeren und poröseren Konstruk-

tionen natio-ethno-kultureller Differenz. Dies führte wiederum letztlich dazu, dass auf

dieseWeise eine »Doppelsyntax« vonDifferenz und Antagonismus in die Identitätskon-

struktionen auf globaler Ebene eingeschrieben wurde (ebd., S. 149).

Rassismus als diskursive Differenzordnung zu verstehen, die »Rasse(n)« sowohl als

Antagonismus als auch als Differenz außerhalb und innerhalb einer äquivalenziellen

Ordnung produziert und platziert, verweist insbesondere auf die asymmetrische, hier-

archische Relationalität von Zugehörigkeit. Denn die eigene Position kann nur mittels

der Abgrenzung und des Ausschlusses von etwas anderem hergestellt, aufrechterhalten

und behauptet werden. Rassismus ist in dieser Betrachtung »zum Teil das Verleugnen,

daß wir das, was wir sind, aufgrund innerer gegenseitiger Abhängigkeiten von Anderen

sind. Es ist die Zurückweisung der angsterregenden Bedrohung, daß das Andere, so

schwarz wie er oder sie ist, möglicherweise ein Teil von uns ist« (Hall, 2000, S. 15).

Artikulationen von Rassismus in den Blick nehmen

Rassismus als eine diskursive Ordnung der Produktion und Regulation von »Rasse(n)«

zu betrachten, bedeutet insbesondere dem Signifikanten »Rasse« den ontologischen

Status der Wesenhaftigkeit zu entziehen und ihn – in hantologischer Betrachtung

(siehe Kap. 2.4.1) – als kontingenten Signifikanten von historisch und kontextuell unter-

schiedlichen Gesellschaftsverhältnissen zu verstehen. Mit dem Hinweis »Race does not

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

exist. But it does kill people.« bringt Colette Guillaumin (1995, S. 107) das hantologische

Spannungsverhältnis der Unbestimmtheit und Bestimmtheit von »Rasse« in seinen

verheerenden Konsequenzen auf den Punkt. »Rasse« als diskursives Bedeutungssystem

der ab- und ausgrenzenden Produktion von Andersheit aufzufassen, bedeutet aber

vor allem auch, Rassismus und damit auch »Rasse« artikulationstheoretisch in ihrer

jeweiligen spezifischen Un_Bestimmtheit in den Blick zu nehmen. Denn Rassismus ar-

tikuliert sich (imaginär oder symbolisch sowie als antagonistisches oder differenzielles

Verhältnis) nicht nur unterschiedlich, sondern es kann im Grunde – wie oben bereits

erwähnt – nur von unterschiedlichen Rassismen die Rede sein, die sich zudem unter

unterschiedlichen historischen und kontextuellen Bedingungen sowie auch mit Bezug

auf Ausprägungsart und Auswirkungen verschieden artikulieren. Insbesondere in post-

rassistischen Zeiten, in denen – im Lichte der Gräuel von Kolonialismus und Shoa – die

rhetorische Ablehnung von Rassismus als hegemonialer Konsens gilt, artikulieren sich

Rassismen zunehmend unter demDeckmantel eines programmatischen Antirassismus

(Balibar, 1991, S. 26f.; Bojadžijev, 2015, S. 285f.). Dieser tritt als ein »Rassismus ohne

Rassen« (Balibar, 1991, S. 23) oftmals im »Sprachversteck« (Leiprecht, 2001, S. 28) ande-

rer Signifikanten auf, zum Beispiel unter dem Deckmantel von »Kultur« (Balibar, 1991;

Leiprecht, 2001), »Sprache« (Dirim, 2010) oder »Religion« (Attia, 2009). Hinzu kommt,

dass auch die Artikulationen, die je nach den historischen und kontextspezifischen

Umständen mit anderen Differenzordnungen und -verhältnissen (etwa Kapitalismen,

Heterosexismen oder Ableismen) einhergehen, in hohem Maße kontingent sind (siehe

Kap. 3.3.5).

Im wissenschaftlichen und öffentlichen Diskurs werden eine Reihe unterschiedli-

cher Rassismen unterschieden, wie etwa antimuslimische Rassismen (Attia, 2009), An-

tisemitismen (Stender et al., 2010), Kolonialrassismen bzw. Rassismen gegen Schwarze

(El-Tayeb, 2020), Gadjé-Rassismen oder auch Rassismen gegen Rom*nja und Sinti*zze

(Stender, 2016) sowie antiasiatische Rassismen (Suda et al., 2020) und viele mehr (Lutz

& Leiprecht, 2021). Diese unterscheiden sich sowohl in ihren spezifischen Konstruktio-

nen der ab- und ausgegrenzten Gruppen als auch in ihren historischen und kontextuel-

lenArtikulationenwie (Dis-)Kontinuitätenmaßgeblich.Auf einer sehr allgemeinenEbe-

ne können sie jedoch in naturalisierende (biologische) und historisierende (kulturelle)

Rassismen unterschieden werden (Goldberg, 2002). Naturalisierende Rassismen argu-

mentieren ihre impliziten Rassekonstruktionen insbesondere mit dem Verweis auf ver-

meintlich natürlicheUnterschiede des Bluts oder der Gene (ebd., S. 74–79).Da in öffent-

lichen wie auch in wissenschaftlichen Kontexten jedoch mittlerweile ein weitgehender

Konsens darüber besteht, dass es »keine wissenschaftliche Grundlage für die Einteilung

der Menschheit in biologisch unterscheidbare ›Rassen‹« (Hall, 2000, S. 7) gibt, sind na-

turalisierende Rassismen zugunsten historisierender Rassismen weitestgehend in den

Hintergrundgerückt. ImGegensatz zunaturalisierendenwerdendiese historisierenden

Rassismen vor allem von ethnischen, kulturellen und zivilisatorischen Rassekonstruk-

tionen vermittelt, die in einer Sprache der historisch-evolutionären Fortschrittlichkeit

und Andersheit rückgebunden werden (Goldberg, 2002, S. 74–79). Während in biologi-

schen und naturalisierenden Argumentationen zumeist das Existenzrecht der Anderen

aufgrund von Minder- oder Überlegenheitskonstruktionen per se abgesprochen wird,

argumentieren kulturelle Rassismen auf Basis von territorialen Zugehörigkeitsordnun-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 137

gen (etwa: »Kulturkreise«), in denen die unterschiedenen Gruppen ihren jeweiligen his-

torischen Platz einnehmen (Mecheril & Melter, 2010, S. 153). Dabei erscheinen kultura-

lisierend-historisierende Rassismen lediglich an der Oberfläche »progressiver« als die

vermeintlich »alten« naturalisierenden Artikulationen.

»Naturalist forms, it is true, tended to be more visceraly vicious and cruel, historicist

ones more paternalistic. But by the same token the naturalist tended to be bald, bold,

and direct concerning racist presumption and commitment, the historicist ambigu-

ous, ambivalent, indeed, hypocritical. With the naturalist accordingly the battle lines

could be more directly drawn, the historicist tending to politeness, coded significance

(the very implications of ›progress‹ tending to hide assumptions about inferiority), and

tolerance as veils for continued invocation of racial power. But as with all tendencies,

these are trends only rather than hard and last rules.« (Goldberg, 2002, S. 79)

Schlussendlich bleibt auch die Einteilung in naturalisierende und historisierende Ras-

sismen eine idealtypische Unterscheidung, die nicht darüber hinwegtäuschen darf,

dass erstens naturalisierende Argumentationen weiterhin hegemoniale Resonanz fin-

den (Plümecke, 2014), und dass zweitens Vorstellungen einer somatischen Natur nicht

vollständig aus historisierenden Unterscheidungen eliminiert sind (Goldberg, 2002,

S. 74; Guillaumin, 1998, S. 171).

Unter einer artikulationstheoretischen Perspektive auf Rassismus kommt auch die

Frage immer wieder auf, ob Antisemitismus in seinen historisch und kontextuell un-

terschiedlichen Artikulationen eigentlich unter den Oberbegriff Rassismus subsumiert

werden kann und sollte (Messerschmidt, 2016; Rhein & Kaya, 2021; Stender, 2010). Ei-

nes der zentralenArgumente für eine kategorischeUnterscheidung zwischenRassismus

undAntisemitismus bezieht sich darauf, dass imRassismus die Anderen alsminderwer-

tige Andere imAußen konstruiert werden,während imAntisemitismus Juden*Jüdinnen

als überlegene und gefährliche Andere im Inneren repräsentiert sind, die die Ambiva-

lenz desmodernenProjekts verkörpern unddeshalb vernichtetwerdenmüssen (Messer-

schmidt, 2021, S. 107). Allerdings wird im öffentlichen wie auch im wissenschaftlichen

Sprachgebrauch unter der Bezeichnung »Rassismus« häufig auf die spezifische Artiku-

lation »Kolonialrassismus« Bezug genommen, ohne diese Bezugnahme explizit auszu-

weisen (Rhein & Kaya, 2021). Im Lichte der Gleichsetzung von Rassismus mit Kolonial-

rassismus ist die Nicht-Subsumierung von Antisemitismus unter den Rassismusbegriff

theoretisch wie (erkenntnis-)politisch höchst nachvollziehbar und bedeutsam.

Die Gleichsetzung des Begriffs Rassismus mit einer spezifischen Artikulation von

Rassismus geht jedoch an der artikulationstheoretischen Argumentation für eine Sub-

sumierung von Antisemitismus als eine bedeutsame Form einer Vielzahl an Rassismen

vorbei. Da es unter einer artikulationstheoretischen Perspektive genauso wenig Sinn

macht,Kolonialrassismus, antimuslimischenRassismusundGadjé-Rassismus vollstän-

dig zu äquivalenzieren, gehe ich für diese Arbeit davon aus, dass – unter demVorbehalt,

dass »Rassismus« nicht per se »Kolonialrassismus« meint – die Subsumierung von

Antisemitismus unter die sehr abstrahierten allgemeinen analytischen Kriterien von

Rassismus (siehe oben) sowohl theoretisch als auch (erkenntnis-)politisch sinnvoll ist.

Dementsprechend wird Antisemitismus – trotz seiner Besonderheiten – in dieser Ar-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

beit nicht aus dem Oberbegriff Rassismus ausgeklammert. Dennoch ist es dringend

geboten, die unterschiedlichen Rassismen in der Analyse stets kategorisch zu unter-

scheiden. Denn schlussendlich bleibt es – ich komme darauf in Kapitel 3.3.5 nochmals

zurück – die Aufgabe, die komplexen und ambivalenten Artikulationen von Rassismen

im Rahmen der historisch und kontextuell spezifischen (migrations-)gesellschaftlichen

Verhältnisse und Momente immer wieder von Neuem herauszustellen, anstatt sie a

priori vorauszusetzen (Hall, 2008d, S. 119).

Zurück zum racial nation-state

Ich kehre zurück zur konstitutiven Artikulation des modernen Nationalstaates mit

Rassismen. In seiner Konzeption des modernen Nationalstaates als racial state kritisiert

Goldberg (2002, S. 37–39) Charles Mills’ (2014 [1997]) Ansatz einer Racial-Contract-Theory.

In dieser stellt Mills einem sozialen Gesellschaftsvertrag einen rassischen (racial) gegen-

über. Auf der Grundlage beider Verträge konstituiere sich die westliche Weltordnung.

Goldbergs Kritik daran bezieht sich vorrangig darauf, dass Mills davon ausgeht, dass

zuerst ein sozialer Gesellschaftsvertrag bestand, dem im Zuge des Kolonialismus ein

rassischer Gesellschaftsvertrag beiseitegestellt wurde. Doch mit dieser Prämisse wird,

so Goldberg (2002, S. 37), nicht nur Europas eigene »rassische« Identitätskonstruktion

unsichtbar gemacht, sondern werden damit auch insbesondere »the intra-European

grounds of racial authorization and identification« negiert. Zudem kritisiert Goldberg

(ebd.), dass Mills unterstellt, die Menschen seien diesen Gesellschaftsvertrag bewusst

eingegangen. Aus diesem Grund bewertet er den Ansatz insgesamt als simplifizierend

und stellt ihm eine komplexere Sozialtheorie gegenüber. In dieser leitet er das Aufkom-

men rassialisierender Diskurse nicht aus einem Gesellschaftsvertrag ab, sondern weist

auf die zeitgleiche und wechselseitige Bildung des Rassediskurses und des modernen

Staates hin. So fand die Differenzierung inWeiße und Nicht-Weiße, die der Rassismus

vornimmt, Goldberg zufolge innerhalb bereits bestehender gesellschaftlicher Forma-

tionen statt, »even if they were only incipient modern or emerging absolutist states«

(ebd.).

»The modern state, then, both makes and is marked by the conditions and terms, pre-

suppositions and implications, insinuations and effects of ›civil‹ society’s racial deter-

mination. […]White supremacy accordingly emerges not out of some imaginary ›racial

contract‹ but as a complex product of this discursive diffusion, reified in turn by mod-

ern state formation.« (ebd., S. 38)

Goldberg (2002, S. 11) geht davon aus, dass das Projekt der Moderne mit dem Dilemma

einhergeht,dass die rapideZunahme sozialerMobilitätweltweit zu einer exponentiellen

Heterogenisierung von Gesellschaften führte. Diese steigende Unterschiedlichkeit habe

schließlich dazu geführt, dass die soziale Ordnung auf lokaler Ebene zunehmend dazu

herausgefordert gewesen sei, Homogenität herzustellen und aufrechtzuerhalten. Die

globale, koloniale Ausbreitung Europas und derWandel vom Feudalismus zur Hegemo-

nie der Bourgeoisie habe eine Krise der vorherrschenden Institutionen der Produktion

und Regulation sozialer Ordnung produziert (ebd., S. 14, 39), in die der moderne Natio-

nalstaat intervenierte, um Stabilität und Sicherheit wiederherzustellen (ebd., S. 40). In

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 139

dieser organischen Krise stellt Goldberg (ebd.) zufolge »Rasse« einen geeignetenModus

des Krisenmanagements und der Eindämmung vonHeterogenität und Ambivalenz dar.

»Rasse« wird zum »foundational code« des aufkommenden modernen Nationalstaates,

der – »aswith all foundations (conceptual andmaterial)« (Goldberg, 2009,S. 4) – territo-

rial zementiert werdenmusste: »Racial thinkers, those seeking to advance critics, public

intellectuals and artists, journalists and clergy, politicians and bureaucrats – for all

intents and purposes became the day-laborers, the brick-layers, of racial foundations«

(ebd.). Dabei ging es laut Goldberg (2002, S. 49) im modernen Staat immer schon um

Vielerlei: »about increasing bureaucratization and rationalization, about increasingly

sophisticated forms of democratization and social control, about the rule of law and the

control of capital.« Trotzdemhabe aber das Projekt der aufkommendenNationalstaaten

bereits seit jeher das Ziel der Herstellung von Ordnung durch Homogenisierung auf

Basis »increasingly sophisticated forms and techniques of racial formation, power, and

exclusion« (ebd.) verfolgt.

Racial nation-states sind, wie Goldberg (2002, S. 104) ausdrücklich herausstellt, nicht

deshalb »rassisch«, weil sie historisch auf Basis von Rassismen entstanden sind oder

weil sie auf rassialisierten Politiken basieren oder weil das Personal nach »rassischen«

Kriterien zusammengesetzt ist. All dies erachtet er zwar auch als bedeutsam und gege-

ben.Grundlegend racial sindmoderneNationalstaaten für ihn jedochvorallemaufgrund

der strukturellen Position,die sie zurHomogenisierung vonBevölkerungen einnehmen,

indem sie rassialisierte Räume und Orte, Gruppen und Ereignisse, Lebenswelten und

-möglichkeiten, Zugänge und Beschränkungen, Einschlüsse und Ausschlüsse, Vorstel-

lungen und Repräsentationsformen produzieren und reproduzieren.

»They are racial, in short, in virtue of their modes of population definition, determina-

tion, and structuration. And they are racist to the extend such definition, determina-

tion, and structuration operate to exclude or privilege in or on racial terms, and in so

far as they circulate in and reproduce a world whose meanings and effects are racist.

This is a world we might provocatively identify as a racist world order.« (ebd.; Herv. i.

Orig.)

Goldberg stellt mit seinerTheorie des racial state also moderne Nationalstaaten undmo-

derneNationalstaatlichkeit als Knotenpunkte einer konstitutiv durchRassismen artiku-

lierten Weltordnung heraus, die die komplexe und asymmetrische Subjektivierung der

Menschen strukturiert.

Dabei ist es jedoch trotz der konstitutiven (Ko-)Artikulation von »Rasse« und mo-

dernerNationalstaatlichkeit bedeutsam,nicht voneinemvollständigen,also identischen

Äquivalenzverhältnis zwischen den SignifikantenNation,Nationalität und »Rasse« bzw.

denDifferenzordnungenNationalismusundRassismus in ihren vielfältigenArtikulatio-

nen auszugehen (Goldberg,2002,S. 4).Vielmehr scheint die konstitutiveArtikulation ei-

nesdiffusenundmehrdeutigenBündels angleitendenSignifikantenwie »Nation«,»Ras-

se«, »Kultur«, »Ethnizität«, »Sprache« und »Religion« die hohe Wirksamkeit und Flexi-

bilität einer auf Rassismen basierenden nationalstaatlichenWeltordnung auszumachen

und zu potenzieren. Da diese Weltordnung fundamental auf der Unterscheidung zwi-

schen »guter« und »erwünschter« westlich–imperialerMobilität auf der einen und »un-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

erwünschter« nicht-westlicherMigration auf der anderen Seite basiert, ist Rassismus ein

funktionaler und zugleich flexibler Bestandteil des innersten Zements der – durchlässi-

gen und komplexen nationalstaatlichen –migrationsgesellschaftlichenWeltordnung.

3.3.4 Postkoloniale und postnationalsozialistische (Dis-)Kontinuitäten

Die gegenwärtige Weltordnung und ihre Macht- und Herrschaftsverhältnisse sind aus

hegemonietheoretischer Perspektive als sedimentiert zu verstehen, denn sie kommen

nicht von irgendwoher, sondern artikulieren spezifische Geschichten. Es gibt selbstver-

ständlich eine Vielzahl an Geschichten derjenigen Sedimente, die im Zusammenhang

einer migrationsgesellschaftlichen Ordnung relevant sind (etwa Nationalstaatlichkeit

und Rassismen). Exemplarisch stelle ich im Folgenden die postkoloniale und postna-

tionalsozialistische Geschichtlichkeit der gegenwärtigen migrationsgesellschaftlichen

Verhältnisse in den Mittelpunkt.21 Hierbei gehe ich von einer kontextspezifisch un-

terschiedlichen Prägung der gegenwärtigen Verhältnisse durch postkoloniale und

postnationalsozialistische (Dis-)Kontinuitäten aus. Denn, so schreiben bspw. María do

Mar Castro Varela und Nikita Dhawan (2020, S. 7f.) mit Bezug auf Kolonialismus:

»Vom Klimawandel bis zur angeblichen ›Flüchtlingskrise‹, von den gesellschaftlichen

Kontroversen um die Rolle von Religion bis hin zu Fragen von Minderheitenrechten

und Staatsbürgerschaft: überall hat die jahrhundertelange koloniale Herrschaft Spu-

ren hinterlassen, die in der gegenwärtigen geopolitischen Situation vielleicht sichtba-

rer denn je sind.«

Die Spuren von Kolonialismus und Nationalsozialismus in der gegenwärtigen – kon-

textspezifisch auszudifferenzierenden – territorialen, ökonomischen, militärischen

und auch epistemisch-kulturellen Weltordnung sind jedoch nicht auf eine Logik

der stringenten Kontinuität zu reduzieren. Vielmehr sind sie auch durch Brüche,

Transformationen und Diskontinuitäten geprägt, sodass letztlich der vage Begriff

21 Mit der Bezeichnung als exemplarisch meine ich nicht, dass Kolonialismus und Nationalsozialis-

mus beliebig auswählbare Konstellationen unter vielen wären. Aber sicherlichmuss noch auf wei-

tere wichtige historische Konstellationen hingewiesen werden. Die Unmöglichkeit, diese Konstel-

lationen umfassend aufführen zu können, sollte meines Erachtens jedoch anerkannt werden, an-

statt eine genaue Bestimmung und Aufzählung tatsächlich zu versuchen. Zudem wirkt die Aus-

wahl, gerade mit Bezug auf den Nationalsozialismus, an der Oberfläche sicherlich äußerst euro-

bzw. auch deutschlandzentriert. Daher ist es mir wichtig, auch die globale Bedeutung des »Natio-

nalsozialismus« in den Blick zu rücken (Lowe, 2019). Gerade in Anbetracht des Krieges in der Ukrai-

ne und seiner Bedeutung innerhalb der ehemaligen West-Ost-Konfrontationslogik, muss hier je-

doch auchmindestens auf die Bedeutung einer »postsozialistischen« Konstellation für die gegen-

wärtigen Verhältnisse (Mouffe, 2016) und den »globalen Triumph des Kapitalismus« (Fukuyama,

1992) hingewiesen werden. Ohne im Text näher auf den analytischen Begriff »postsozialistisch«

eingehen zu können,müsstem.E. die Bedeutung jedoch in einer globalen Perspektive in den Blick

genommenwerden (etwa amBeispiel derWirksamkeit »anti-kommunistischer«Diskurse), anstatt

mit dem Ausdruck lediglich auf die postsozialistischen Nachklänge in den ehemaligen Ländern

der UDSSR zu referieren (Hann, 2002; Kollmorgen & Schrader, 2003).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 141

»(Dis-)Kontinuitäten« angebracht ist. Denn die Begriffe postkolonial und postnatio-

nalsozialistisch referieren etwa beide weder auf eine historische Phase nach dem Ende

des Kolonialismus oder des Nationalsozialismus noch setzen sie deren ungebrochenes

Fortwirken voraus. Vielmehr stellen sie die komplexen »unabgeschlossene[n] Geschich-

te(n)« (Messerschmidt, 2008, S. 42) von Kolonialismus und Nationalsozialismus in den

gegenwärtigen globalenMacht- und Herrschaftskonstellationen heraus.

Bei dem Versuch, die diskontinuierlichen Kontinuitäten von Kolonialismus und

Nationalsozialismus in den (migrations-)gesellschaftlichen Sedimenten der Gegenwart

hervorzuheben, ist es bedeutsam, diese weder in ein einfaches Äquivalenzverhältnis zu

setzen noch eine einfache Kontinuitäts- und Abfolgebeziehung zwischen den beiden zu

konstruieren (Messerschmidt, 2008, S. 54–57). Auch ist es nicht zielführend, die beiden

in ihrer historischen Relevanz gegeneinander abzuwägen (Messerschmidt, 2016, S. 29).

Denn Kolonialismus und Nationalsozialismus unterscheiden sich in ihren historischen

und kontextspezifischen Artikulationen genauso, wie es auch gewisse Kontinuitäten

zwischen Kolonialismus undNationalsozialismus gibt (ebd., S. 28; Zimmerer, 2011). Vor

allem können beide nicht als abgeschlossene Phasen mit einem klaren Anfangs- und

Endzeitpunkt aufgefasst werden, denn beide stellen unabgeschlossene Konjunkturen

dar, die ihre diskontinuierlichen Kontinuitäten maßgeblich in den gegenwärtigen glo-

balen Verhältnissen artikulieren. Zudem besitzen beide Konstellationen eine globale

Bedeutung, auch wenn in den vorherrschenden Thematisierungen der Kolonialismus

und seineGegenwärtigkeit vorrangigmit Bezug auf »explizite« Kolonialmächte und ihre

Kolonien und der Nationalsozialismus und seine Nachwirkungen tendenziell mit Bezug

auf Deutschland zum Thema werden. Eine solch kontextspezifische Betrachtung ist

zwar von hoher Relevanz, trotzdem ist es in einermigrationsgesellschaftlichen Perspek-

tivierung auch bedeutsam, die globalen Nachwirkungen in den Blick zu nehmen. Denn

insbesondere bezüglich des Kolonialismus hat die postkoloniale Theorie aufgezeigt,

dass »es keiner Region dieser Erdemöglich [war], denWirkungen kolonialer Herrschaft

zu entkommen« (Castro Varela &Dhawan, 2020, S. 29), sodass »Diskurse und Praktiken

[…] auch in Ländern, die nie direkt kolonisiert wurden, tiefe Spuren hinterlassen« (ebd.)

haben.Was hingegen den Nationalsozialismus anbelangt, ist es offensichtlich, dass die

Kontexte Deutschland und Österreich in besonderer Weise »im Zusammenhang der

Täterschaft des Holocaust« (Messerschmidt, 2016, S. 27) zu betrachten sind. Auch ist

evident, dass der Nationalsozialismus selbst kein weltumspannendes Phänomen dar-

stellte. Und dennoch wirken auch der Nationalsozialismus und seine Folgen bis heute

global weiter (Lowe, 2019), ohne damit eine »Universalisierung […] der Shoah« (Mendel

& Uhlig, 2021, S. 190) oder eine »Nivellierung der Besonderheit der deutschen Schuld«

(ebd.) vornehmen oder implizit transportieren zu wollen.

Unter der Perspektive Postkolonialität wird allgemein nicht der Versuch unternom-

men, »Geschichte als lineare Progression zubetrachten« (CastroVarela&Dhawan,2020,

S. 24), die eine präkoloniale, eine koloniale und eine nachkoloniale Phase der Dekolo-

nisierung differenziert. Vielmehr versucht die Bezeichnung eine komplexe und wider-

sprüchliche historische Konstellation desWiderstands und der Dekolonisierung auf der

einen Seite sowie desNeokolonialismus undderRekolonialisierung auf der anderen Sei-

te begrifflich zu fassen (ebd.). Den zentralen Bezugspunkt von Postkolonialität stellt die

»Vielzahl von Geschichten einzelner Kolonialismen« (Osterhammel, 2003, S. 29) in den

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

unterschiedlichenGebietenderWelt dar,die »im15. Jahrhundertmit derblutigenErobe-

rung der Amerikas und der Karibik […] eingeläutet wurde[n]« (Castro Varela & Dhawan,

2020, S. 31). Auch wenn andere Formen der »Okkupation und Beherrschung« (ebd.) be-

reits vorher existierten,muss »aufgrund der geographischen und historischen Ausmaße

[…] der Kolonialismus der Neuzeit nichtsdestotrotz als ein Phänomen gelesen werden,

welches neue und bis dahin beispiellose Maßstäbe setzte« (ebd.). Denn er stellt ein glo-

bales und äußerst gewaltvolles Phänomendar, das sich anhand vonheterogenenBeherr-

schungs-, Stützpunkt- und Siedlungskolonien über die gesamteWelt erstreckte (Oster-

hammel, 2003) und der Welt eine neue Ordnung und Gestalt verlieh.22 In diesem his-

torischen Zusammenhang ist auch die relationale Herausbildung der immer noch sehr

geläufigen Einteilung in »de[n] Westen und de[n] Rest« (Hall, 2008b, S. 137) als histori-

sches – und eben nicht geografisches – Konstrukt einzuordnen (ebd., S. 138). Dennoch

wird auch noch gegenwärtig mithilfe dieses Konstrukts der sogenannte Westen in Ab-

grenzung zu dem Rest unhinterfragt als fortschrittlich, zivilisiert und emanzipiert be-

trachtet. Daraus folgt, so Castro Varela und Dhawan (2020, S. 46), dass »[p]ostkoloniale

Subjekte, Gemeinschaften und Staaten, die als zivilisiert undmodern gelten wollen, […]

sich diesen [westlichen] Normen anpassen [müssen], riskieren sie sonst doch, gegen ih-

renWillen ›zivilisiert‹ und ›modernisiert‹ zu werden.«

Schlussendlich rückt der Begriff bzw. die Perspektive postkolonial »die Verwoben-

heit der europäischen mit der außereuropäischen Welt […] und den Imperialismus als

den gemeinsamen Rahmen der wechselseitigen Konstitution von Metropole und Kolo-

nien« (Conrad & Randeria, 2002, S. 10) in den Blick, ohne dass der Begriff »eine spezi-

fisch-historische Periode noch einen konkreten Inhalt oder gar ein klar bestimmbares

politisches Programm« (Castro Varela &Dhawan, 2020, S. 298) bezeichnet. Zudemkann

kein uniformes Verständnis von Postkolonialität auf die diversen geopolitischen Kon-

texte übertragen werden (ebd., S. 299) und darf die Hervorhebung von Postkolonialität

nicht zu einer De_Thematisierung der vielen »eigenen« Geschichten der kolonisierten

Länder beitragen. Vielmehr muss bedacht werden, »dass die präkolonialen Strukturen

in die kolonialen hineingewirkt haben« (ebd., S. 23). Die Geschichte(n) Europas und des

Westens sowie ihrer globalen Vormachtstellung und damit auch die Geschichte(n) der

gegenwärtigenWeltordnungmüssen dementsprechend als »geteilte Geschichten« (Ran-

deria, 1999, S. 376) in den Blick genommenwerden. Bezogen auf die Nachwirkungen des

Kolonialismuswerden also aus einer postkolonialen Perspektive vielfältige und auchwi-

dersprüchliche Phänomene fokussiert: etwaKämpfe umDekolonisierungundPraktiken

derNeokolonisierung, aber auch eine allgemeine territoriale, ökonomische,militärische

und auch epistemisch-kulturelle Weltordnung, in der sich deutliche Spuren und Nach-

wirkungen der Vielzahl an Kolonialismenmit ihren territorialen Eroberungen sowie ih-

renGenoziden und »Epistemizide[n]« (Sousa Santos, 2018, S. 141) der vergangenen Jahr-

hunderte abzeichnen.

Auch wenn es einige Verwobenheiten und Kontinuitäten zwischen Kolonialismus

undNationalsozialismus gibt (CastroVarela&Dhawan, 2020,S. 82–86;Messerschmidt,

2016, S. 28f.) und Bauman (2012, S. 38) überzeugend die strukturelle Verankerung »des

Holocaust (wie auch anderer Fälle modernen Genozids)« im Projekt der sogenannten

22 Die Praxis der (neo-)kolonialen Ordnung derWelt bezeichnet Spivak (1999, S. 211f.) als »worlding«.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 143

Moderne herausstellt, macht es Sinn, den Nationalsozialismus und die postnationalso-

zialistischen Konstellationen in ihrer modernen Singularität und ihrer Relevanz für die

globalenwie lokalen Verhältnisse der Gegenwart herauszustellen (Mendel &Uhlig, 2021;

Messerschmidt, 2016). Dabei steht der Begriff postnationalsozialistisch auch in diesem

Zusammenhang nicht für ein klares und eindeutiges »nach« dem Nationalsozialismus,

sondern er lenkt das Bewusstsein auf die vielfältigen und widersprüchlichen »Nachwir-

kungen in der Gegenwart« (Messerschmidt, 2008, S. 42). Die Spuren des Nationalsozia-

lismusfindensich imbundesdeutschenKontext etwa imNachhallenderantisemitischen

und rassistischenGemeinschaftsideologie imdeutschenAbstammungsdispositiv und in

der moralischen Selbstbestätigung im Zuge des deutschen Erinnerungsdispositivs wie-

der (ebd., 2017, S. 855f.). Gleichzeitig gibt es aber auch Nachwirkungen in den vielfäl-

tigen und unterschiedlichen Artikulationen von globalen und lokalen Antisemitismen

(nach Auschwitz) (Mendel & Uhlig, 2021) sowie in der sich im UN-Sicherheitsrat nach

dem zweiten Weltkrieg institutionalisierten Ordnung und ihren aktuellen Auswirkun-

gen (siehe etwa zu den ersten Begründungen Putins für den Krieg in der Ukraine Grieß,

2022) sowie bezüglich der Konstruktion und Gründung einer vermeintlich nach-natio-

nalsozialistischen europäischen Union (Vogel, 2015, o. S.).

Unabhängig davon, ob Kolonialismus undNationalsozialismus als miteinander ver-

wobene historische »Ereignisse« betrachtet werden oder nicht, gilt demensprechend,

dass sie »nicht ausschließlich Stoff für staubige Geschichtsbücher [sind], denn spezi-

fische Unterdrückungsformen sind weiterhin aktuell, während andere immer wieder

neu erfunden werden« (Castro Varela & Dhawan, 2020, S. 24). Wichtig ist es mir da-

her, mit der vorgenommenen exemplarischen Hinwendung zu den postkolonialen und

postnationalsozialistischen (Dis-)Kontinuitäten insbesondere die Bedeutung einer his-

torisierendenundkontextualisierendenBetrachtungder »verwobenenGeschichten« für

die Analyse der gegenwärtigenmigrationsgesellschaftlichen (Welt-)Verhältnisse hervor-

zuheben. Denn diese (Dis-)Kontinuitäten können weder ausschließlich mit dem Rück-

griff auf Postkolonialität und Postnationalsozialismus noch unabhängig des konkreten

Untersuchungsgegenstands herausgearbeitet werden. Dennoch stellen Postkolonialität

und Postnationalsozialismus zwei bedeutsame strukturelle Dominanten in den Sedi-

menten der gegenwärtigenmigrationsgesellschaftlichen Verhältnisse dar.

3.3.5 Die Komplexität und Ambivalenz migrationsgesellschaftlicher Wirklichkeit

und ihre Analyse

Auch wenn Nationalstaatlichkeit und Rassismen in ihren postkolonial und postnatio-

nalsozialistisch (dis-)kontinuierlichen Transformationen als bedeutsame Sedimente

des innersten Zements der gegenwärtigen Weltordnung plausibilisiert werden kön-

nen, kann und soll deren explizite Herausstellung nicht über die weit darüber hin-

ausgehende Komplexität und Ambivalenz migrationsgesellschaftlicher Wirklichkeit

hinwegtäuschen. Das Herausstellen der beiden ist vielmehr nur aufgrund forschungs-

pragmatischer Ab- und Ausblendungen möglich. Dieses Aus- und Abblenden betrifft

erstens diejenigen Signifikanten (wie etwa Kultur, Ethnizität, Sprache, Religion), die

in einer unmittelbaren Nähe zum Topos Migration stehen und die – je nach Fokussie-

rung – auch in ihren spezifischen Bedeutungen hervorgehoben werden könnten (siehe

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

etwa Kap. 3.3.1). Zweitens betrifft es aber auch andere dominante Differenzordnungen,

die mit migrationsgesellschaftlichen Verhältnissen komplex verwoben sind, wie etwa

Heterosexismen,Klassismen undAbleismen.Und drittens sind auch diejenigen analyti-

schen Elemente des hegemonietheoretischenHorizonts, die in Kapitel 2.3 ausgearbeitet

wurden, von den forschungspragmatischen Komplexitätsreduktionen betroffen.

Bezüglich der analytisch-konzeptionellen Reduktion der Analyse gesellschaftlicher

Wirklichkeit habe ich in den bisherigen Abschnitten dieses Kapitels bspw. das Element

der »sozialen Heterogenität« (Kap. 2.3.4) vollständig ausgeblendet – obwohl es ein zen-

trales Element der Hegemonietheorie ist, welches dazu dient, die Unfixierbarkeit und

Nicht-Repräsentierbarkeit der Komplexität des Sozialen begrifflich zu fassen (Laclau,

2018, S. 141).Demgegenüber steht die eingegrenzte Fokussierung vonNationalstaatlich-

keit und Rassismus in der Gefahr, eine zu statische und binäre Sicht auf soziale Wirk-

lichkeit zu suggerieren. Denn wie Hall (2018, S. 182) mit Bezug auf »diasporische Iden-

titätskonstruktionen« verdeutlicht, sind die gleitenden Signifikanten »Rasse«, »Ethnizi-

tät« und »Kultur« »alles diskursive Konstrukte, die, wie alle Bedeutungswelten, nie end-

gültig fixiert werden können und demunendlichenGleiten der Signifikanten gegenüber

offen sind.« Dies hat zum einen mit »sozialer Heterogenität« zu tun. Zum anderen hat

dieUnabschließbarkeit der hervorgehobenen gleitenden SignifikantenHall (ebd.) zufol-

ge aber auch damit zu tun, »dass andere Signifikanten – von Klasse, Gender und Sexua-

lität zum Beispiel – in die Diskurse über Rasse, Ethnizität und kulturelle Differenz hin-

einspielen«. Für Hall hat dies aber nicht die Konsequenz, die analytisch notwendige Fo-

kussierung auf einzelne ausgewählte Differenzordnungen zu verwerfen. Vielmehr ver-

weist er darauf, dass sozialeWirklichkeit als eine »multidimensionale Struktur vonÄhn-

lichkeiten und Differenzen – ein ›Gewebe von Differenzen‹« – aufgefasst werden muss,

das »die gegenwärtige Identitäts- und Identifikationspolitik als ein Feld von Positionali-

täten statt als binäre Struktur erzeugt, in der sich die Positionen nur immerwiederholen

können, sich stets am selben Ort befinden und bis ans Ende aller Zeiten fixiert bleiben«

(ebd., S. 183;Herv. i.Orig.).Die forschungspragmatischeKomplexitätsreduktionder ge-

genwärtigen Weltordnung anhand von Nationalstaatlichkeit und Rassismus kann eine

derartige Binarität suggerieren. Doch selbst wenn Nationalstaatlichkeit und Rassismus

plausibel als bedeutsame strukturelle Dominanten der sozialen Wirklichkeit herausge-

stellt werden können, zementieren sie – um in derMetaphorik des Kapitels zu bleiben –

keine festen Positionen in den kontingenten Fundamenten der bestehenden Verhältnis-

se. Vielmehr bedeutet ein Denken der sozialenWirklichkeit in Positionalitäten respekti-

ve Positioniertheiten23, dass sich Subjektpositionen in unterschiedlichen Kontextenmit

23 Obwohl ich inmeinemVerständnis dermultidimensionalen und kontextrelationalen Positioniert-

heiten der Subjekte anHalls Verständnis anschließe, habe ichmich für diese Arbeit nach längerem

Überlegen dazu entschlossen, nicht die vom deutschen Übersetzer des englischsprachigen Wer-

kes (Hall, 2017) vorgenommene Übersetzung von »positionalities« als »Positionalitäten« zu über-

nehmen, da sich in meiner Wahrnehmung in der deutschsprachigen Auseinandersetzung mit der

Differenz zwischen positionality und positioning überwiegend die begriffliche Unterscheidung zwi-

schen Positioniertheit und Positionierung etabliert hat. Ich bin schließlich zur Überzeugung ge-

kommen, dass die Beibehaltung der Übersetzung als Positionalität(en) durchaus ihren Reiz zur

Markierung der Multidimensionalität, Relationalität und Komplexität von Subjektpositionen hat.

Diese ist meines Erachtens aber auch der Verwendungen des Begriffs der Positioniertheit(en) in-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 145

unterschiedlichen anderenDifferenzordnungen in unterschiedlicherWeise artikulieren

können. Denn soziale Wirklichkeit ist komplex und ambivalent, und Subjektpositionen

sind kontextspezifisch variabel undmehrdimensional.

Um die Komplexitäten von und die Verwobenheiten mit anderen Differenzord-

nungen analytisch betrachten zu können, hat sich im deutschsprachigen Diskurs zu

Differenz und sozialer Ungleichheit das Paradigma der Intersektionalität etabliert

(Knapp, 2005; Lutz, 2001; Lutz & Leiprecht, 2005; Riegel, 2010; Winker & Degele, 2009).

Der Ansatz der Intersektionalität entstand im Rahmen der Kritiken von insbesondere

rassistisch diskreditierbaren, angloamerikanischen Feministinnen – wie etwa Audre

Lorde (1981, 2007), bell hooks (1984), Angela Davis (1981, 1998), Gloria Anzalduá (1999

[1987]), Kimberlé W. Crenshaw (1989) und Chandra Talpade Mohanty (1988) – an der

eindimensionalen Betrachtung der Differenzkategorie Geschlecht und des universalen

Patriarchats, die mit der Ausblendung rassistisch diskreditierbarer Frauen einhergeht.

So interessiert man sich laut Crenshaw (2010, S. 34) »in Fällen, in denen es um Diskri-

minierung aufgrund des Geschlechts geht, […] meist für Frauen, die aufgrund ihrer

›Rasse‹ oder Klassenzugehörigkeit privilegiert sind.« Und »[i]n Fällen, in denen es um

Diskriminierung aufgrund von ›Rasse‹ geht, […] [wird] diese Diskriminierung meist

in Bezug auf Schwarze wahrgenommen, die aufgrund ihres Geschlechts oder ihrer

Klassenzugehörigkeit privilegiert [sind]« (ebd.). ImZuge dieser Kritiken, die einemehr-

dimensionale Betrachtung einfordern, hat sich ein Ansatz herausgebildet, der verstärkt

die Verwobenheiten respektive Intersektionen unterschiedlicher Differenzordnungen

wie etwa Rassismen, Heterosexismen, Klassismen oder Ableismen unter spezifischen

Bedingungen in den Fokus der Analyse setzt. Diese werden im Intersektionalitätspara-

digma weder additiv summiert noch deduktiv angewandt (ebd.). Vielmehr richtet sich

der Blick auf die komplexen »Überkreuzungen« der verschiedenen Differenzordnungen

in den konkreten Formen von Diskriminierung (ebd., S. 38f.).

In diesem Zusammenhang identifizieren und kritisieren Castro Varela undDhawan

(2010) im deutschsprachigen Diskurs zu Intersektionalität jedoch mit einer gewissen

Häufigkeit Tendenzen, die mantraartig eine durchgängige intersektionale Betrachtung

einfordern und diese mit dem – aus ihrer Sicht – illusorischen und unmöglichen Ver-

sprechen verkoppeln, dass eine solche Perspektive »besser dazu in die Lage versetzt,

Macht- und Herrschaftsstrukturen zu diagnostizieren und Widerstandsstrategien zu

entwickeln« (ebd., S. 311). Einem solchen Bestreben unterstellen sie, das universalis-

tische Begehren des »alten« Feminismus, »sämtliche Erfahrungen von Frauen« (ebd.,

S. 315) repräsentieren zu können, unter dem Deckmantel der Intersektionalität zu re-

aktualisieren: »Sie versprechen damit geradezu universelle Einsatzmöglichkeiten und

Ergebnisse, die sinnvoll für das Verstehen und Analysieren diverser sozialer Praxen

und unterschiedlichster Gruppenerfahrungen [sind]« (ebd.). In diesemZugewarnen sie

davor,dass diese Illusion das imperial-universalistischeBestreben einesweiterhinwest-

lich-weißen Feminismus aufrechterhält. Denn dieses Bestreben trägt ihres Erachtens

zu einer »Depolitisierung des Politischen« (ebd., S. 316) bei, indem eine universelle und

härent. Somit würde die Verwendung des Begriffs der Positionalitäten letztlich nur eine weitere

begrifflicheOption in denDiskurs der Subjektivierung einführen, diemir nichtwirklich notwendig

erscheint.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

vorgefertigte Anwendbarkeit des Analysekonzepts für die komplexe und ambivalente

sozialeWirklichkeit suggeriert wird.

Nun ist an den Diskursen und Ansätzen der Intersektionalität vor allem bedeutsam,

dass sie ausgerechnet den Blick auf die komplexen und ambivalenten Verwobenheiten

und Intersektionen des Sozialen richten (vgl.McCall, 2001, 2005). Diese sind jedoch im-

mer als historisch kontingente Verwobenheiten und Intersektionen zu verstehen und zu

analysieren und sind nicht bereits vorab bestimmbar (McCall, 2001, S. 192). Denn wie

Hall (2008d, S. 119) mit Bezug auf die Artikulation von historisch und kontextuell kon-

tingentenKapitalismen undRassismen verdeutlicht, verlangt ausgerechnet die komple-

xe und ambivalente Kontingenz des Sozialen, »zu zeigen – statt a priori anzunehmen –,

welches die Art und der Grad der Korrespondenz in jedem spezifischen historischen Fall

sind.« Die Frage nach den zu analysierenden Differenzordnungen sowie denmöglichen

Intersektionenmuss also aus den konkretenUntersuchungsgegenständen und -interes-

sen abgeleitet und ausgewiesen werden.

Da das vorliegende Kapitel jedoch lediglich eine sehr allgemeine Betrachtung von

Migrationsgesellschaft(-lichkeit) zum Ziel hat, würde der exemplarische Einbezug der

Intersektion vonNationalstaatlichkeit undRassismusmit anderenDifferenzordnungen

hier eher irreführend sein.24 Zudem ginge ein derartiger Versuch mit der Gefahr ein-

her, die kritisierte mantraartige Wiederholung der Intersektionalität von race, class und

gender lediglich zu replizieren. Trotzdem ist es höchst bedeutsam, hervorzuheben, dass

migrationsgesellschaftlicheWirklichkeit –sowohlmitBezugaufunterschiedliche Inter-

sektionalitäten als auch hinsichtlich der weiteren Bestandteile der kontingenten Fun-

damente einer migrationsgesellschaftlichen Ordnung und der theoretischen Elemente,

die der Analyse der Verhältnisse dienen – wesentlich komplexer und ambivalenter ist,

als es die Analyse und Darstellung in den vorangegangenen Kapiteln suggerieren mag.

Die Annäherung über die forschungsrelevanten Bestandteile der Nationalstaatlichkeit

und der Rassismen sowie der gleitenden Signifikanten Migrationshintergrund und il-

legale Migration oder der Regime der Integration und des europäischen Grenzschutzes

scheint mir dabei jedoch nicht weniger erkenntnisproduktiv zu sein als die Fokussie-

rung auf die Intersektion anderer Differenzordnungen miteinander. Zumindest nicht,

solange die notwendige Begrenzung der Komplexität und Ambivalenz gesellschaftlicher

Wirklichkeit anerkannt, ausgewiesen und auf ihre Plausibilität befragt wird.

3.4 Gesellschaftstheoretische Konsequenzen

Aus einer hegemonietheoretischen Perspektive kommen die migrationsgesellschaftli-

chen (Welt-)Ordnungen der Gegenwart als komplexe und ambivalente Differenzverhält-

nisse in den Blick, die sich im Laufe der verwobenen Geschichte(n) sedimentiert haben.

Diese Betrachtung ist für diese Arbeit bedeutsam, da die sozialen Ordnungen als »Kon-

text[e] der Subjektivierung« (Mecheril, 2005a, S. 73; Herv. i. Orig.) verstanden werden kön-

nen und Subjektivierung – aus hegemonietheoretischer Sicht – das zentrale Medium

24 Für einen allgemeinen Überblick über gegenwärtige Artikulationen von Rassismen mit anderen

Differenzordnungen vgl. Kourabas (2021, S. 98–125).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 147

von Bildungsprozessen darstellt (siehe Kap. 4.2). Aus diesem Grund gehe ich abschlie-

ßend auf die gesellschaftstheoretischen Konsequenzen meiner Beschäftigung mit dem

»innersten Zement« dermigrationsgesellschaftlichen (Welt-)Ordnung ein und fokussie-

re hierbei insbesondere auf die Effekte für ein Denken der (Bildungs-)Subjekte. Zudem

ist es allerhöchstens anderZeit,dieKonsequenzen ausderBeschäftigungmit demHori-

zont derHegemonietheorie und den bestehendenmigrationsgesellschaftlichenVerhält-

nissen hinsichtlich des Kontingenzbegriffs, der sich darin zeigt, zu explizieren. Um also

die gesellschaftstheoretischenKonsequenzen für die Subjekte derBildungunddenKon-

tingenzbegriff zu reflektieren, stelle ich in einem ersten Schritt (Kap. 3.4.1) die Bedeu-

tung der differenziellen, also ungleich verteilten Produktion subjektbezogener Fragili-

täten und Vulnerabilitäten heraus. In einem zweiten Schritt (Kap. 3.4.2) hebe ich die un-

verschuldete polydifferenzielle (De-)Privilegiertheit der Subjekte als Effekt der migrati-

onsgesellschaftlichenVerhältnissehervor.ZumAbschluss (Kap.3.4.3) nehme ich schließ-

lichdenKontingenzbegriff selbst indenBlickundexplizieredie theoretischeKonzeption

des Begriffs hinsichtlich seiner Bedeutungsfacette der Un_Bestimmtheit aus hegemo-

nietheoretischer undmigrationsgesellschaftlicher Betrachtung.

3.4.1 Differenzielle Fragilitäten und Vulnerabilitäten

Im Subjektivierungsbegriff, wie er bereits in Kapitel 2 umrissen und in Kapitel 4.2 noch

genauer ausgeführt wird, wird das Subjekt weder als den äußeren Verhältnissen gegen-

über vollständig autonome Einheit gefasst noch im Sinne eines innersten Kerns in ein

Wechselverhältnis mit äußeren Einflüssen gestellt (Ricken, 2019, S. 99–102). Vielmehr

werden die historisch differenten und kontextspezifischen sozialen Verhältnisse in ein

rekursivesKonstitutionsverhältnismit den ebenfalls historisch differentenundkontext-

spezifischen Subjekten gesetzt. Das handlungsfähige Subjekt tritt in diesem Verständ-

nis nur »durch eine ursprüngliche Unterwerfung unter die Macht« (Butler, 2019b, S. 8)

in dieWelt, zu der es sich inmehr oder weniger affirmativer oder subversiverWeise po-

sitioniert. In dieser nicht-notwendig notwendigen Identifikation mit den Ordnungen,

die dem Subjekt vorausgehen, und ihrer graduellenWiederholung werden die Ordnun-

gen zugleich (re-)produziert und verschoben. Sie sind nicht immer schon da, sondern

kontingentes Produkt menschlicher Praxis. Und da die Macht, von der Butler in dem

angeführten Zitat spricht, immer nur relational und differenziell verfasst ist, kann in

subjektivierungstheoretischer Perspektive auch nicht von dem (einzelnen) Subjekt aus-

gegangen werden. Denn dies würde zumindest eine minimale wesenhafte Universali-

tät zwischen den Subjekten voraussetzen, während aus Sicht der Hegemonietheorie je-

doch die einzige Universalität der Subjekte in ihrem ontologischen Mangel besteht, das

heißt in ihrer grundlegenden Unmöglichkeit, die nur durch die auf Negativität grün-

dendeUniversalisierung partikularer Inhalte vorübergehend beruhigt und überwunden

werden kann. In diesem Sinne kann also lediglich von Subjekten (in der Mehrzahl) ge-

sprochen werden, die sich in polyzentrischen und polyvalenten Differenzverhältnissen

artikulieren.

Der Subjektivierungsbegriff rückt somit schlussendlich das konstitutive Verhältnis

der Rekursivität zwischenKontext und Subjekt(en) in denBlick, undRekursivität,Diffe-

renz, Ausschluss und Dislokation werden dabei als grundlegende Momente der Konsti-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

tution der sozialen Ordnung und ihrer Subjekte ersichtlich. Mit dem Subjektivierungs-

begriff wird im Allgemeinen aber vor allem hervorgehoben, dass der unabschließbare

Prozess der Subjektbildung durch das Spannungsverhältnis von Unterwerfung und Er-

möglichung strukturiert ist (Rose,2016a,S. 99).DennhegemonialeVerhältnisse beruhen

konstitutiv auf der vermeintlich »freiwilligen« Unterwerfung möglichst aller Subjekte

unter die von ihnen vorgegebene Ordnung – einer Unterwerfung, die jedoch nicht nur

als Einschränkung und Beeinträchtigung funktioniert, sondern immer auch auf Zuge-

ständnissen gegenüber untergeordneten Gruppen beruht, und die in der Regel mit der

Anerkennung der scheinbar ausweglosen Alternativlosigkeit oder Natürlichkeit der he-

gemonialenOrdnung einhergeht.Wie in dermigrationsgesellschaftlichenFokussierung

sozialerWirklichkeit deutlichwird, kann aber auch das Spannungsverhältnis vonUnter-

werfung und Ermöglichung nicht als universell gleich betrachtet werden. Denn die mi-

grationsgesellschaftlicheOrdnung und ihr »innerster Zement«müssen zwar in derWei-

se gelesen und betrachtetwerden,dass dieOrdnungender rassialisiertenNationalstaat-

lichkeit – respektive des Nationalismus und des Rassismus – einen allgemeinen »Kon-

text der Subjektivierung« für alle darstellen, »weil in [ihnen] aus Individuen ›Subjekte‹

werden, deren Handlungsfähigkeit und Selbstverständnis vermittels der Erfahrungen,

die sie innerhalb dieser (Differenz-)Ordnung[en] machen, an die Struktur des Kontex-

tes gebunden bleiben, diese aufnehmen, bestätigen, aber auch transformieren undmo-

difizieren« (Mecheril & Rose, 2014, S. 135). Aber die subjektivierenden Wirkungen und

die Bedeutung des Spannungsverhältnisses von Unterwerfung und Ermöglichung wer-

den nur dannwirklich ersichtlich,wenn die Spezifität in den Blick genommenwird,wie

in der von Rassismen strukturierten nationalstaatlichen (Welt-)Ordnung in den unter-

schiedlichen Kontexten und auf unterschiedlichen Ebenen »rassisch« unterschiedene Sub-

jekte hervorgebracht werden, die in einem asymmetrischen Verhältnis zueinander ste-

hen. Hinsichtlich der Ordnung des Rassismus wird diese Hervorbringung als produk-

tive Unterwerfung unter die identitäts- und affektgenerative Struktur deutlich, die auf

einem Verhältnis der Differenz und des Ausschlusses bzw. der Superiorität, Inferiorität

und Subalternität beruht.Mit Blick auf Rassismen ist folglich der allgemeine

»Preis, der zu zahlen ist, weil wir als soziale Wesen uns selbst in nicht von uns her-

vorgebrachten Unterscheidungsweisen konstituieren, verstehen und einbringen, von

jenem spezifischenPreis [zu] unterscheiden, dendiejenigen zu zahlenhaben, die in spe-

zifisch abwertenden, exkludierenden Kategorien verstanden werden und sich verste-

hen« (Mecheril & Rose, 2014, S. 141; eigene Herv.).

Die Beschäftigung mit Rassismen hebt also die Notwendigkeit der differenziellen Be-

trachtung der subjektivierenden Logik von Unterwerfung und Ermöglichung hervor.

Nationalstaatlichkeit und Rassismen – sowohl in ihren Artikulationen miteinander

als auch in ihren Artikulationen mit anderen Differenzordnungen – funktionieren in

dieser Perspektive als diskursive Bedeutungswelten, die die vermeintliche Legitimität

der vorherrschenden asymmetrischen Verhältnisse sowie der Stellung, Selbstverständ-

nisse und Begehren der Subjekte in ihnen alternativlos und natürlich erscheinen lassen.

Die Alternativlosigkeit und Natürlichkeit der asymmetrischen Verhältnisse wird dabei

jedochnicht lediglichmit rhetorischerÜberzeugung abgesichert, sondern sie findet sich

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 149

auch in sedimentierterGestalt sowohl in scheinbar ideellenUnterscheidungen zwischen

Migrant*innen undNicht-Migrant*innen als auch in der ungleichenmateriellen Vertei-

lung von Ressourcen, Rechten und Privilegien wieder. Die asymmetrische Ordnung der

Differenz und des Ausschlusses ist dementsprechend umfänglich in die soziale Praxis

eingeschrieben undmaterialisiert sich in ihr.

Rückt man hierbei die Bedeutung der Relationalität zwischen den in ein Verhältnis

der asymmetrischenDifferenz und des Ausschlusses artikuliertenMomente in denMit-

telpunkt (siehe Kap. 2.3.3), wird eine wechselseitige Abhängigkeit zwischen den unter-

schiedlichen Subjektpositionen unübersehbar, die diese als fragil (Bayramoğlu & Cas-

tro Varela, 2021) und vulnerabel (Butler, 2018a) kennzeichnet. Die Fragilität und die Vul-

nerabilität sind eng miteinander verwoben. Die radikale Unbestimmtheit bedeutet ei-

ne grundlegendeFragilität der sozialen,gesellschaftlichenund subjektivenVerhältnisse.

Sie nötigt das Soziale und die Subjekte dazu, sich in relational-bestimmterWeise als Ge-

spenst, das sich etwa die eineGesellschaft (und nicht die andere) oder das eine Individuum

(und nicht das andere) nennt, zu schließen und hervorzubringen – wobei das Gespensti-

sche als Spuk der Nicht-Notwendigkeit immer abwesend anwesend bleibt.

Einer der grundlegenden gesellschaftstheoretischen Gehalte von Migration besteht

laut der zentralen Ausgangsthese dieser Arbeit (siehe etwa Kap. 1) darin, dass Migration

die Zerbrechlichkeit einer nationalstaatlichenWeltordnung und der von ihr ermöglich-

ten Subjektivierungen anzeigt. Es sind Bayramoğlu und Castro Varela (2021, S. 30) zu-

folge »[d]ie Unbestimmtheit der Zukunft, ebenso wie die Uneindeutigkeit des Vergan-

genen, vermengt mit der Unvollkommenheit des Wissens über das Heute[, die] das Le-

ben und die Erfahrungen, die es ausmachen, fragil [machen].« Das heißt: Selbst wenn

dominanzkulturell Fragilität unerwünscht erscheint, liegt sie doch amGrunde jedes so-

zialen Verhältnisses. Zudem bedeutet die wechselseitige Verwiesenheit auf Andere und

dieRelationalität (Interdependenz)mit Anderen,die durchdie radikaleUnbestimmtheit

erfordert werden, eine konstitutive Vulnerabilität der Subjekte sowie auch der gesell-

schaftlichen Institutionen (Butler, 2018c, S. 305). Und diese konstitutive Vulnerabilität

kann nicht restlos ausgelöscht werden: »Ich kann es versuchen, aber selbst meine ›Fes-

tung‹ kann angegriffen werden – in der Tat neigen Festungen dazu, angegriffen zu wer-

den, dafür sind sie ja da« (ebd.). Sowohl Bayramoğlu und Castro Varela (2021) als auch

Butler (2018a, 2018c) verweisen allerdings auch darauf, dass diese ontologische Fragili-

tät und diese ontologische Vulnerabilität in den ontischen Bestimmtheiten des Sozialen

differenziell verteilt sind.

Nationalismen und Rassismen stellen in dieser Perspektive Möglichkeiten dar, die

allgemeine Fragilität und Vulnerabilität differenziell abzusichern und zu verteilen. Zu-

gleich sind sie angesichts der systematischen Abblendung der eigenen Unmöglichkeit

jenseits der Differenzierung und des Ausschlusses Anderer selbst Teil der Fragilisierung

und Vulnerabilisierung der Subjekte (DiAngelo, 2019). Diese Paradoxität scheint funda-

mentalistischen sozialen Ordnungen prinzipiell eingeschrieben zu sein und könnte ein

Grund dafür sein, dass fundamentalistische Ordnungen sich häufig auch in Form von

Hass undWut gegenüberAnderen artikulieren.DenndieVerdeckungder eigenenFragi-

lität undVulnerabilitätmithilfe der Fragilisierung undVulnerabilisierungAnderermuss

gewaltvoll verdecktwerden.DieseVerdeckungdesVerlusts der eigenenSuperiorität und

Sicherheit kommt etwa in dem zumAusdruck, was im postnationalsozialistischen bun-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

desdeutschen Kontext allgemein als »sekundäre[r] Antisemitismus« (Rommelspacher,

1998, S. 47) beschrieben wird – »ein Antisemitismus, nicht trotz, sondern wegen Ausch-

witz« (ebd.). Der Psychoanalytiker Zvi Rex (o.J. zit.n. Imhoff, 2010, S. 1) bringt das da-

hinter liegende Paradox pointiert auf den Punkt, wenn er schreibt: »Die Deutschen wer-

den den Juden Auschwitz nie verzeihen.« Oder wie Stuart Hall (1999, S. 93) mit Bezug

auf kolonialeRassismenunddie SubjektivierungweißerEngländer*innen schreibt, sind

»[weiße] Engländer […] nicht deshalb rassistisch,weil sie die Schwarzenhassen, sondern

weil sie ohne den Schwarzen nicht wissen, wer sie sind.«

3.4.2 Unverschuldete polydifferenzielle (De-)Privilegiertheiten

Die hegemonietheoretische Beschäftigung mit Migrationsgesellschaft(-lichkeit) erfor-

dert schließlich eine differenztheoretisch fundierte Betrachtung von Subjektivierungs-

weisen. Denn eine solche rückt die asymmetrische Differenzialität, den Ausschluss, die

wechselseitigen Abhängigkeiten und Verwobenheiten sowie die differenzielle Fragilität

und Vulnerabilität verstärkt in den Blick. Es verwundert folglich kaum, dass in den ver-

gangenen Jahren eineMengedezidiert erziehungs- undbildungswissenschaftlicherBei-

träge und Arbeiten auch zu Rassismus und Subjektivierung entstanden sind (Akbaba,

2019; Broden & Mecheril, 2010; Çiçek, 2020; Eggers et al., 2005; Linnemann, 2020; Me-

cheril & Rose, 2014; Peters, 2022; Rose, 2012; Velho, 2016; Wollrad, 2010). Diese Arbeiten

fokussierenzumeist (a) auf inferiorisierende sprachlicheAdressierungspraktikendesOthe-

rings (Said, 2009; Spivak, 1985) in lokalen Bildungskontexten und beleuchten, wie diese

von den adressierten Subjekten – affirmativ oder widerständig – in ihren (subjektivie-

renden) Positionierungen und Internalisierungen gewendet werden (Akbaba, 2019; Ber-

gold-Caldwell & Georg, 2018; Linnemann, 2020; Rose, 2012, 2016a); oder aber (b) auf –

in der Differenzordnung des Rassismus – superiore Praktiken der (Nicht-)Auseinander-

setzungmit Rassismus (Linnemann, 2020; Peters, 2022;Wollrad, 2010). Im Fokus dieser

Auseinandersetzungen steht folglich zum einen die Beschäftigung mit dem impliziten

»Wissen« über Andere, die Welt und sich selbst, das in (Adressierungs-)Praktiken, die

durch Rassismen strukturiert sind, vermittelt wird. Zum anderen fokussieren sie auf

den subjektiven Umgang mit diesen Praktiken und die Möglichkeiten des Bruchs, der

Verschiebung und desWiderstands (Mecheril & Rose, 2014, S. 134f.).

Diese Fokussierung subjektivierungstheoretischer Ansätze und Analysen auf von

Rassismen vermittelte Otheringpraktiken wird jedoch des Öfteren kritisiert, ins-

besondere aus materialistischen Perspektiven (siehe überblicksartig Garske, 2014).

Mit Blick auf die in diesem Kapitel ins Zentrum gerückte migrationsgesellschaftli-

che (Welt-)Ordnung erscheint mir insbesondere die Auseinandersetzung mit der von

Spivak geäußerten Kritik an der postkolonialen Theoriebildung bedeutsam (siehe dazu

zusammenfassend Castro Varela & Dhawan, 2020, S. 321–330), um die gesellschafts-

theoretische Schlussfolgerung der polydifferenziellen Positioniertheiten der Subjekte

der Bildung aus den bisherigen Auseinandersetzungen zu konkretisieren. So hebt

Spivak (1999, S. 164–169) im Kontext der Diskussion über postkoloniale Theorie kritisch

hervor, dass sich postkoloniale Theorie zu sehr auf Fragen des Rassismus, der kultu-

rellen Identität und Differenz sowie des antirassistischen migrantischen Aktivismus

in den Metropolen der »Ersten Welt« konzentriere. Diese Fokussierung reduziere die

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 151

Frage der globalen sozialen Ungleichheit auf antirassistische Kämpfe, in welche – glo-

bal betrachtet – nur die wenigen relativ privilegierten Subjekte aus nationalen und

regionalen Kontexten der Metropolen des Globalen Nordens eingebunden seien (ebd.).

Spivak weist darauf hin, dass grundlegende kapitalistische Ordnungen und Struktu-

ren der materiellen globalen Ungleichheit wie etwa die internationale Arbeitsteilung

dabei aus dem Blick geraten. Etwa bleibt unberücksichtigt, wie »die ärmsten Frauen

des [Globalen] Südens über Subkontrakte und der damit verbundenen Schuldenfalle

in eine Position maximaler Ausbeutung« (Castro Varela & Dhawan, 2020, S. 328) ge-

langen. Spivak (1999, S. 358–361) betont zudem, dass auf diese Art und Weise sowohl

intellektuelle Migrationsandere als auch ein zu national und regional angelegter Anti-

rassismus Gefahr liefen, in ein Klassenbündnis mit den gehobenen, imperialen Klassen

des Globalen Nordens einzutreten und die materiellen Ungleichheitsbeziehungen im

globalen Zusammenhang zu stabilisieren. In diesem Kontext warnt sie insbesondere

vor zum Teil unüberwindbaren Ambivalenzen – etwa der Verbesserung der eigenen

»klassenprivilegierten« Verhältnisse auf Kosten subalterner Klassenpositionen – und

somit der Involvierung in das neokolonialistische, imperialistische Projekt der Globali-

sierung (ebd., S. 382). Spivak hebt laut Castro Varela und Dhawan (2020, S. 322) jedoch

explizit hervor, »dass sie migrantischen und antirassistischen Aktivismus im globalen

Norden für wichtig und unterstützungswürdig hält.« Sie warnt daher lediglich vor

einer unbeabsichtigten Dethematisierung der auch »brisante[n] politische[n] Frage der

internationalen Arbeitsteilung« (ebd.).

Spivaks Kritik, so lässt sich zusammenfassen, problematisiert innerhalb der post-

kolonialen Theoriebildung zum einen die vorherrschende Beschränkung auf »einzelne

nationale oder regionale Räume« (Castro Varela & Dhawan, 2020, S. 329). Zum anderen

kritisiert sie die Reduktion der Verhältnisse auf Fragen kultureller Differenz und Iden-

tität. Denn diese Verengungen rücken ihres Erachtens Fragen dermateriellen Existenz-

bedingungen, globaler und transnationaler Ungleichheitsverhältnisse sowie von Klas-

se und Geschlecht tendenziell aus dem Fokus. In diesem Zuge holt die Hervorhebung

der Bedeutung von Klasse und Geschlecht im Rahmen der internationalen Arbeitstei-

lung die Komplexität und Ambivalenz der Ordnung des Rassismus (siehe Kap. 4.3.5) in

dieDiskussion der subjektivierungs- und bildungstheoretischenKonsequenzen zurück.

Spivaks Kritik und die von ihr geforderte Perspektiverweiterung sind insbesondere be-

züglich der Subjektivierung im Rahmen der migrationsgesellschaftlichen (Welt-)Ord-

nung und ihres innersten Zements von großer Bedeutung. Denn immerhin verweist sie

auf den bildungstheoretisch relevanten Aspekt, dass Subjektivierung nicht vereinfacht

mit Bezug auf feste, binäre Subjektpositionen zu denken ist (Hall, 2018, S. 183). Vielmehr

muss aus hegemonietheoretischer Perspektive von polydifferenziellen Positionierthei-

ten der Subjekte der Bildung in den globalenmigrationsgesellschaftlichenVerhältnissen

ausgegangen werden. Gleichzeitig ist m.E. bedeutsam, dass die Affirmation der Kritik

von Spivak auch nicht mit der vereinfachten Schlussfolgerung einhergehen kann, dass

FragendesRassismusprinzipiell FragendesKapitalismusdichotomgegenüberzustellen

wären, sodass sich die einen (Fragen des Rassismus) vermeintlich nur auf das Ideologi-

scheunddie anderen (FragendesKapitalismus) nur auf dasMaterielle beziehenwürden.

Spivaks Kritik kannwomöglich eine solche Beschränkung von Rassismus auf Fragen

der nationalen und regionalenRäumedesGlobalenNordens sowie auf Fragen der kultu-

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

rellen Identität undDifferenz suggerieren, die vermeintlich auf demTerrain des Ideolo-

gischen angesiedelt seien,wohingegen Fragen des Kapitalismus die transnationale,ma-

terielle Ungleichheit betreffen würden. Eine derartige binäre Gegenüberstellung würde

ausder indieserArbeitmodelliertenPerspektive sozialeWirklichkeit jedochauf eine ver-

einfachte Gegenüberstellung von Ideologischem undMateriellem reduzieren. Stattdes-

sen ist esm.E.wichtig, sowohl Fragender internationalenArbeitsteilungals auchFragen

der regionalen Räume des Globalen Nordens hinsichtlich der vielschichtigen und ambi-

valenten Verwobenheiten etwa von Klasse, Geschlecht und »Rasse« in den Blick zu neh-

men. Ohne dabei die Unmöglichkeit einer allumfassenden Perspektive aus den Augen

zu verlieren (siehe Kap. 3.3.5), ist es etwa auch bedeutsam, die internationale Arbeitstei-

lungnicht nur aus einer kapitalismuskritischenoder intersektionalenPerspektive zu be-

leuchten, sondern etwa auch vermittels einer expliziten Fokussierung auf Rassismen ins

Visier zu nehmen. Denn die Suggestion, die internationale Arbeitsteilung und die glo-

balen Ungleichheitsstrukturen hätten nichts mit Rassismus zu tun, ist bspw. auch aus

einem dependenztheoretischen, traditionell einem materialistischen, kapitalismuskri-

tischen Paradigma entstammenden Blickwinkel auf die globalen Ungleichheitsverhält-

nisse nicht überzeugend (Grosfoguel, 2007; Quijano, 2019).25

An dieser Auseinandersetzung wird vor allem deutlich, dass – unabhängig der spe-

zifischen differenztheoretischen Fokussierung – Subjektivierungsprozesse im Rahmen

dermigrationsgesellschaftlichen (Welt-)Ordnungnicht in einer einfachenbinären Logik

von Regierten auf der einen Seite und Regierenden auf der anderen betrachtet werden

können (siehe hierzu auch Kap. 4.3.1). Vielmehr sind Subjektivierungsprozesse ein per-

manentes komplexes und ambivalentes Wechselspiel zwischen polydifferenziellen Sub-

jektposition(iertheit)en (sieheKap.3.3.5) unddenPositionierungenderSubjekte.DiePo-

sitioniertheiten der Subjekte als polydifferenziell zu betrachten, bedeutet, diese stets mit

dem Fokus auf Differenz und Ausschluss als asymmetrisch-relationale Phänomene in

den Blick zu nehmen.Darüber hinaus verweist polydifferenziell auf die kontextuelle (re-

gional, national, transnational) und innerdifferenziell-intersektionale Unterschiedlich-

keit und Komplexität von Differenzverhältnissen und den Positioniertheiten, die diese

produzieren.Der Positioniertheitsbegriff nachHall (2018,S. 183),wie er oben (Kap. 3.3.5)

konturiert wurde, hebt folglich insbesondere die Kontextspezifität von Über- und Un-

terordnungsverhältnissen hervor. Diese Kontextrelationalität von Subjektpositionen ist

für ein Denken von Bildung bedeutsam, denn auf dieseWeise können die (implizit oder

explizit) imaginierten Subjekte des bildungstheoretischen Nachdenkens weder den Re-

gierten noch den Regierenden einfach zugeordnet werden (siehe Kap. 5.4.1).

Neben der Polydifferenzialität von Subjektpositionen hebt die Auseinanderset-

zung mit Spivaks Kritik zugleich hervor, dass sich Subjektivierungen zum einen nicht

25 Dependenztheoretische Ansätze heben sich insbesondere dadurch vonModernisierungstheorien

eines kapitalistischenWeltsystems ab, dass sie dieModerneunddieHerausbildung eines globalen

Weltsystems als Resultat kolonialer Verhältnisse auffassen, die aufWechselseitigkeit beruhen und

nicht einseitig der vermeintlichen Fortschrittlichkeit europäischer Gesellschaften zugeschrieben

werden können (Quijano, 2019, S. 47–62). Die Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe setzt an

der Relationalität dependenztheoretischer Ansätze an, weist jedoch die Annahme eines zugrunde

liegendenWeltsystems artikulationstheoretisch zurück, indem sie hervorhebt, dass sich hegemo-

niale Verhältnisse kontextspezifisch in vielfältiger Weise artikulieren (Laclau, 1981, S. 16–45).

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 153

lediglich auf dem Terrain des Ideologischen oder des Kulturellen vollziehen. Zum

anderen stellt die Auseinandersetzung heraus, dass dem Kulturellen nicht einfach

materielle Existenzbedingungen und -verhältnisse gegenübergestellt und ihm gegen-

über priorisiert oder untergeordnet werden können. Subjektivierungen rücken aus

hegemonietheoretischer Perspektive vielmehr immer sowohl ideologisch-kulturelle als

auch materielle, eben: diskursive Phänomene in den Blick, und zwar bezogen auf die

kontextuellen Positioniertheiten und die subjektiven Positionierungen. Mit dem Blick

auf die hinsichtlich ihrer je spezifisch differenziellen Positioniertheiten eingeschränk-

ten Positionierungsmöglichkeiten der Subjekte erscheint es – in Anlehnung an eine

Formulierung von Mecheril (2017a, S. 99) – letztendlich sinnvoll, von unverschuldeten

polydifferenziellen (De-)Privilegiertheiten auszugehen, zu denen sich die Subjekte

alltäglich in ein Verhältnis setzen müssen und die dabei zugleich reproduziert und ver-

ändert werden (können). Die Begriffe Deprivilegiertheit und Privilegiertheit verweisen

hierbei in erster Linie auf die materiellen und auch auf die ideologisch-epistemischen

sozialen Ungleichheitsverhältnisse (siehe Kap. 5.3.1), die differenzielle Subjektposi-

tionen bzw. Handlungsmöglichkeiten produzieren. Dass diese als unverschuldet und

polydifferenziell markiert werden, hebt in zweiter Linie die sedimentierte Vorgängig-

keit der Verhältnisse hervor (= unverschuldet) sowie den Umstand, dass sich die Frage

der Deprivilegiertheit oder der Privilegiertheit in unterschiedlichen Konstellationen

unterschiedlich darstellt (= polydifferenziell). Damit soll jedoch nicht darauf abgehoben

werden, dass auch (global und lokal betrachtet) hochgradig privilegierte Subjektposi-

tionen (etwa als weißer, männlich-heterosexueller Europäer zu gelten) immer auch in

gewisser Weise Deprivilegierungen ausgesetzt sind. Vielmehr wird in dieser Weise die

Warnung von Spivak (1999, S. 382) aufgegriffen, sich nicht ungewollt in das neokolo-

nialistische, imperialistische Projekt der Globalisierung zu involvieren, indem in den

Metropolen des Globalen Nordens bestehende Diskriminierungen verabsolutiert und

global betrachtete Privilegien ausgeblendet werden.

3.4.3 Kontingenz in der Migrationsgesellschaft.

Un_bestimmtheitstheoretische Schlussfolgerungen

Nach der allgemeinen und anhand von »Migration« fokussierten Beschäftigungmit Ge-

sellschaft(-lichkeit) in den bisherigen Auseinandersetzungen in Kapitel 2 und 3 nehme

ich im Folgenden eine kurze und gebündelte Zäsur hinsichtlich des bisher bereits an un-

terschiedlichenStellenaufgerufenenunddieserArbeit zugrunde liegendenDenkens von

Kontingenz in der Bedeutung einer paradoxalen Gleichzeitigkeit von Unbestimmtheit

und Bestimmtheit des Sozialen vor.

Um den Kontingenzbegriff im Sinne einer paradoxen Gleichzeitigkeit von Unbe-

stimmtheit und Bestimmtheit des Sozialen zu denken, hat sich zum einen die Unter-

scheidung zwischen dem Ontologischen und dem Ontischen respektive zwischen dem

Politischen und dem Sozialen als praktikable Lösung erwiesen. In dieser theoretischen

Unterscheidungwird die radikaleUnbestimmtheit des Sozialen auf der Ebene desOnto-

logischen, also der Ebene derWesenhaftigkeit angesiedelt,während das Bestimmte, das

niemals wesenhaft oder radikal vorliegt, als notwendige vorläufige und machtförmige

Entscheidung einer Unendlichkeit an Alternativen auf der Ebene des Ontischen verortet

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

wird. In der begrifflichen Unterscheidung zwischen dem Politischen und dem Sozialen,

die in Kapitel 4.2.3 nochmals detaillierter ausgeführt wird (siehe aber auch Kap. 2.4.1),

fällt das Politische mit der Dimension des Ontologischen zusammen und umfasst hier-

bei vor allem dieMomente der Instituierung undDeinstituierung des Sozialen auf Basis

dieser unmöglichen Entscheidungen. Das Soziale wiederum wird dabei, gleichgesetzt

mit dem Ontischen, als die vorläufige Bestimmtheit sozialer Ordnung aufgrund der

Sedimentierung politischer Entscheidungen begriffen.DasDenken einer ontologischen

respektive einer politischen Differenz ermöglicht hierbei, das andauernde und sich

selbst subvertierende Wechselspiel zwischen radikaler Offenheit und vorläufiger Fixie-

rung in postfundamentalistischer Manier eines Sowohl-als-auch von Unbestimmtheit

und Bestimmtheit zu begreifen.

Um die Gleichzeitigkeit von ontologischer Unbestimmtheit und ontischer Be-

stimmtheit des Sozialen jedoch weiter zu theoretisieren, hat sich insbesondere das

Konzept des Antagonismus in seinen drei Bedeutungsfacetten eines realen, imaginären

und symbolischen Antagonismus als zentrales theoretisches Element eines artikulati-

onstheoretischen Zugangs herausgestellt (Marchart, 2011; siehe auch Kap. 2.3.4).Wobei

mit dieser Hervorhebung des Antagonismuskonzepts nicht die Bedeutung der Elemen-

te der Differenz, der Äquivalenz oder der Heterogenität getilgt werden soll. Trotzdem

erhält das Konzept des Antagonismus eine außerordentliche Stellung im Horizont der

Hegemonietheorie, da die grundlegende Frage danach, wie etwas, das radikal unbe-

stimmt ist, zu einem vorläufigenObjekt fixiert werden kann, sodass soziales Geschehen

überhaupt erst möglich wird, nicht auf Basis eines bereits positiv vorliegenden Gehalts

beantwortet werden kann.Vielmehr benötigt es ein theoretisches Element, dass die vor-

läufige und partielle Ermöglichung von Sozialität sowie ihre permanente Subvertierung

negativistisch theoretisiert. Und dieses Konzept trägt den Namen: Antagonismus.

Betrachtet man das Antagonismuskonzept auf seiner realen Dimension, symbo-

lisiert es die radikale Unbestimmtheit, die jedes soziale Objekt durchzieht. Zugleich

erfordert die radikaleUnbestimmtheit strukturell die vorläufige und partielle Gründung

kontingenter Fundamente. Diese Variante des Antagonismuskonzepts reicht allerdings

noch nicht aus, umdas sich permanent selbst subvertierende Spannungsverhältnis zwi-

schen Unbestimmtheit und Bestimmtheit zu beschreiben. Hierzu benötigt es vielmehr

noch die Bedeutungsfacetten des imaginären und des symbolischen Antagonismus,

die beide auf der ontischen Dimension des Sozialen – als sedimentiertes Terrain un-

möglicher Entscheidungen (zu Sedimentierung siehe Kap. 2.3.6) – angesiedelt sind.

Wie Laclau und Mouffe in ihrer diskurstheoretischen Übersetzung der hegemonie-

theoretischen Implikationen Gramscis gesellschaftlicher Analysen deutlich machen,

bedarf es, unter der Bedingung der radikalen Unbestimmtheit, der Artikulation (Kap.

3.3.1) unterschiedlicher Elemente des Sozialen zu einem differenziellen Verhältnis von

Momenten (Kap. 3.3.3), die über denAusschluss (Kap. 3.3.4) zu einemmehr oderweniger

stabilen Verhältnis der Äquivalenz (bei Gramsci: ein Klassenbündnis) zusammengefügt

werden (Kap. 3.3.3). Der imaginäre Antagonismus bezieht sich hierbei auf konkrete

aber imaginäre Feindschaftskonstellationen in der sozialenWirklichkeit (etwa zwischen

»uns« und »den Anderen«), die auf Basis sedimentierter Bedeutungen aktiviert, reakti-

viert und transformiert werden können und so auf die tatsächliche symbolische Praxis

Einfluss nehmen.Symbolische Praxis ist nämlich schließlich nur auf Basis des negativen

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 155

Ausschlusses einer unendlichen Möglichkeit an alternativen sozialen Ordnungen und

Identifikationen möglich. Das heißt, nur auf Basis einer Vielzahl – dominanterer und

weniger bedeutender – Ausschlüsse. Nur der negative Ausschluss von etwas schafft

die Grundlage für die nicht-notwendige Artikulation einer Heterogenität (siehe Kap.

3.3.4) an Elementen zu vorläufig fixierten Momenten. Über den Ausschluss wird ein

partikulares Element als Repräsentant der Äquivalenz aller Momente universalisiert (=

Hegemonie, Kap. 3.3.6). Der symbolische Antagonismus steht folglich für all diejenigen

Ausschlüsse, die soziale Praxis in ihrer historischen und kontextspezifischenObjektivie-

rung fundieren. Dabei sind die Ausschlüsse allerdings immer nur in ihrer positivierten

Verobjektivierung präsent. Insofern die objektivierten Formen des Sozialen jedoch auf

keinem positiven Fundament, etwa einem kleinsten gemeinsamen Nenner, beruhen,

bleibt auch die grundlegende Unbestimmtheit (der reale Antagonismus) in ihrer Abwe-

senheit stets anwesend und verunmöglicht so die endgültige Schließung des Sozialen.

Damit schafft das Konzept des realen, imaginären und symbolischen Antagonismus

die Grundlage, um den Kontingenzbegriff in seiner dialektischen Widersprüchlichkeit

einer sich wechselseitigen Konstituierung und Subvertierung von Unbestimmtheit und

Bestimmtheit des Sozialen jenseits der Dichotomie von Negativität und Objektivität

theoretisch zu fassen.

Diese un_bestimmtheitstheoretische Fassung der Kontingenz des Sozialen hat

sich für die Beschäftigung mit Migrationsgesellschaft(-lichkeit) als überaus ertrag-

reich erwiesen, ermöglicht sie immerhin ein begriffliches und analytisches Changieren

zwischen der radikalen Unbestimmtheit und der kontextspezifischen Bestimmtheit

migrationsgesellschaftlicher Phänomene, das weder in einen antifundamentalistischen

Diskurs eines anything goes noch in einen fundamentalistischen Diskurs wesenhafter

Unterschiede abgleitet. Gleichzeitig verdeutlichte die Auseinandersetzungmit Migrati-

onsgesellschaftlichkeit auch, dass der Universalität der sozialen Logiken von Differenz,

Äquivalenz und Antagonismus oder von Fragilität und Vulnerabilität (Kap. 3.4.1), die

für jegliches soziales Verhältnis und Objekt in Anspruch genommen werden können,

stets eine Asymmetrie, Gewaltförmigkeit und Singularität eingeschrieben ist, die es

systematisch zu berücksichtigen gilt. So ist es erstens bedeutsam, dass kein Differenz-

verhältnis als gleichberechtigtes verstanden werden kann, sondern stets durch eine

polydifferenzielle Asymmetrie getragenwird,welche die unterschiedenen Elemente etwa

eher privilegiert oder deprivilegiert (siehe auch Kap. 3.4.2). Zum anderen schreibt der

Antagonismus jedem Differenzverhältnis und damit auch der Kontingenz eine grund-

legende Gewaltförmigkeit ein, sind doch »Ordnungen, die auch anders sein können,

[…] niemals völlig zu rechtfertigen. In der unvermeidlichen Selektivität und Exklu-

sivität, die dem ›so und nicht anders‹ jeglicher Ordnung anhaftet, liegt ein Moment

des Gewaltsamen« (Waldenfels, 2000, S. 23; siehe auch Kap. 3.4.1 zu Fragilität und

Vulnerabilität). Drittens ist neben der Binnendifferenzierung der Logik von Differenz

vermittels der Kategorie der Asymmetrie und der Einführung der Kategorie der Gewalt

als grundlegende Logik der Kontingenz des Sozialen die Singularität oder Differenzialität

eines jeden Differenz- und Ausschlussverhältnisses gegenüber anderen Differenz- und

Ausschlussverhältnissen hervorzuheben. Denn auch wenn das Verhältnis zwischen

Tisch und Stuhl – um es sehr plakativ zu machen – mit dem theoretischen Werkzeug

von Differenz (Tisch versus Stuhl), Äquivalenz (Tisch und Stuhl) und Antagonismus

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

(Tisch und Stuhl versus Teppich/Fußboden) beschrieben und selbst sogar herrschafts-

theoretisch befragt werden kann26, kann es nicht simpel mit dem Verhältnis zwischen

Kolonisator*innen und Kolonisierten gleichgesetzt werden (siehe auch Kap. 4.3.2 und

5.1). Es schreibt sich eine Differenzialität oder Singularität ein, die gleichzeitig nicht

theoretisch vorab bestimmbar ist. Allerdings muss diese m.E. konstitutiver Bestandteil

der Analyse von Kontingenz sein. Die systematische Berücksichtigung der Singularität

hält zur präzisen kontextrelationalen Betrachtung unterschiedlicher sozialer Verhält-

nisse und Phänomene an, die sich vor einer vorschnellen Gleichsetzung auf Basis des

Vorliegens derselben oder ähnlicher formaler Elemente in Acht nimmt. Bspw. wenn

unter Ausblendung der historisch sedimentierten kontextspezifischen Macht-, Ge-

walt- und Herrschaftsverhältnisse der Ausschluss von weiß positionierten Männern

aus Empowerment-Räumen für gesellschaftlich marginalisierte Gruppen als Diskri-

minierung klassifiziert oder das Verhältnis zwischen Erwachsenen und Kindern mit

dem Verhältnis zwischen Nicht-Migrant*innen und Migrant*innen gleichgesetzt oder

Rechtsextremismus, Linksextremismus und »islamistischer« Extremismus vollständig

äquivalenziert werden.

Dieses Verständnis von Kontingenz muss im Grunde auf alles im Sozialen ange-

wandt werden. Um unter diesen Voraussetzungen trotzdem einen systematischeren

und konkreteren Blick auf soziale Wirklichkeit entfalten zu können, schlagen Mecheril

und Hoffarth (2011, S. 28–30) hinsichtlich pädagogischen Handelns und, was dabei »in

prozeduraler Hinsicht […] bedeutsam ist« (ebd., S. 28), eine Differenzierung von min-

destens »vier Facetten oder Dimensionen pädagogischer Unbestimmtheit« vor (ebd.):

normative, technische, hermeneutische und soziale Unbestimmtheit. Mit Bezug auf

diese vier für das pädagogische Handeln relevanten Dimensionen gehen sie zwar nicht

davon aus, dass pädagogisches Handeln auf diesen vier Dimensionen beliebig ist oder

gar selbst keine normativen, technischen, hermeneutischen oder sozialen Orientierun-

gen aufweist. Allerdings ist pädagogisches Handeln auf diesen vier Dimensionen auch

immerunbestimmt,hängt etwadie (normative) Zielsetzungund ihrErreichen stark vom

pädagogischen Gegenüber und dem bestehenden Handlungskontext ab (ebd., S. 29f.).

Auf der Dimension des technologischen hingegen, bleibt stets eine Differenz zwischen

abstrakter Repräsentation sozialer Wirklichkeit im Handlungswissen und konkreter

Singularität der tatsächlichen sozialen Praxis (ebd., S. 29), während hermeneutische

Unbestimmtheit in der Unmöglichkeit eines umfassenden Verstehens verortet wird

(ebd.). Soziale Unbestimmtheit beziehen sie schließlich auf die Beziehungsebene, in der

etwa das Verhältnis von Nähe und Distanz zwar in gewisserWeise (normativ) vorherbe-

stimmt ist und zugleich in diesem Rahmen nie für jede Situation und jede Beziehung

klar bestimmt werden kann (ebd., S. 29f.).

Die Ausdifferenzierung in eine normative, technische, hermeneutische und soziale

Unbestimmtheit ermöglicht eine Konkretisierung des Denkens einer allgemeinen Kon-

tingenz des Sozialen. Im Gegenzug zur Übersetzung von Kontingenz mit Unbestimmt-

26 So könnte man das von mir gewählte und stark vereinfachte Beispiel zwischen Tisch und Stuhl

mindestens imHinblick auf eine indiesemVerhältnis symbolisierteHegemonieder Bürgerlichkeit

und des Okzidentalismus befragen, die sich von einem Zusammenkommen am Boden oder am

Teppich zum Essen, zum Sprechen etc. in der Regel abgrenzt.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft 157

heit bevorzuge ich jedochweiterhindieBegriffskonstruktionderUn_Bestimmtheit,weil

diese sowohl die radikale Unbestimmtheit als auch die vorläufige Bestimmtheit des So-

zialen zumAusdruck bringt.Zudemscheintmir aus kontingenztheoretischer Sicht auch

bedeutsam, zu betonen, dass die Radikalität der Unbestimmtheit bspw. nicht nur in die

strukturelle pädagogische Logik zwischen den normativen Zielsetzungen und der Ab-

hängigkeit von der Selbsttätigkeit des pädagogischen Gegenübers eingeschrieben ist,

sondern auch die normativen Zielsetzungen der Pädagogik selbst betrifft, also durch-

aus grundlegender zudenken ist.Die vonMecheril undHoffarth beschriebenenFacetten

der Unbestimmtheit liegen aus meiner Perspektive zudem auch nahe beieinander und

es könnte m.E. auch über eine andere Systematisierung nachgedacht werden, etwa ei-

ne ökonomische, kulturelle, ästhetische und politische Un_Bestimmtheit. Gleichzeitig,

wie ich bereits erwähnt habe, ermöglicht die Schematisierung ein konkretes Nachden-

ken über die Ausprägungen derUn_Bestimmtheit des Sozialen in der pädagogischen re-

spektive der sozialen Praxis selbst, und scheint allein aus diesemGrund, eine produktive

Perspektive für die Analyse sozialer Praxis und einem kontingenztheoretisch reflektier-

ten Handeln in ihr zu sein.

Neben dieser operationalen Konkretisierung scheint mir zur weiteren Präzisierung

der Konturen von Kontingenz eine Abgrenzung von bzw. eine Verhältnisbestimmung zu

anderen, verwandten oder ähnlichen Begriffen notwendig, wie bspw. dem Begriff der

Ungewissheit, der Polysemie oder der Widersprüchlichkeit. Ohne die jeweiligen Bezie-

hungen hier im Detail ausführen und erläutern zu können, wurde im Verlauf der bei-

den Kapitel 2 und 3 deutlich, dass die ontologische Differenz zwischen radikaler Un-

bestimmtheit und vorläufiger Bestimmtheit des Sozialen Ungewissheit, Komplexität,

Widersprüchlichkeit, Mehrdeutigkeit (Polysemie/Polyvalenz) sowie Macht- und Herr-

schaftsförmigkeit konstitutiv in das Soziale einschreibt, nicht aber dasselbe ist. Die Un-

möglichkeit der Fixierung eines Gegenstands vermittels einer einzigen Bedeutung bzw.

die Unmöglichkeit der immerwährenden und kontextübergreifenden Festlegung einer

Bedeutung auf diese einzige Bedeutung selbst sind strukturell in der Überdeterminiert-

heit (siehe Kap. 2.2.2) respektive der Kontextrelationalität (siehe Kap. 4.4.1) des Sozialen

angelegt. Gleiches gilt für Komplexität und Widersprüchlichkeit, die aus der Unmög-

lichkeit resultieren, das Soziale in einem einfachen, binären Herrschaftsverhältnis end-

gültig zu schließen (siehe Kap. 2.2).Macht- undHerrschaftsförmigkeit von Kontingenz,

schließlich, sindResultat derNotwendigkeit, dieNicht-Notwendigkeit respektiveUnbe-

stimmtheit des Sozialen durch unmögliche, nicht-notwendige Entscheidungen zu ent-

scheiden. Ihre spezifischeundüberdauerndeWirksamkeit erhalten sie aus der Logik der

Sedimentierung der Entscheidungen über die Reproduktion in der sozialen Praxis (sie-

he etwa Kap. 2.3.6 oder 4.4.2). Ungewissheit, Komplexität, Widersprüchlichkeit, Mehr-

deutigkeit sowieMacht- undHerrschaftsförmigkeit sind in diesem Sinne fundamental,

allerdings nicht in demselben Sinne wie die Un_Bestimmtheit des Sozialen. Sie stellen

vielmehr Effekte der Un_Bestimmtheit des Sozialen dar und sind damit nicht aus einem

Denken des Sozialen auszublenden.

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

