3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

3.1 Gesellschaftliche Wirklichkeit und ihre Bezeichnungen

Der Begriff Migrationsgesellschaft (Mecheril, 2004, S.8 & 2010c, S.7-12) kann auf
einer zeitdiagnostischen, auf einer sozialtheoretischen und einer sozialontologischen
Ebene ausdifferenziert werden. Dabei steht er einem postfundamentalistischen Ge-
sellschaftsbegriff sehr nahe (Kap. 2.4; Rangger 2024). Von der Diagnose ausgehend,
dass wir in einem Zeitalter der Migration leben (Castles et al., 2014), verweist die Be-
griftskonstruktion etwa auf die ausgeprigte Bedeutung von Migrationsphinomenen
fiir gesellschaftliche Verhiltnisse der Gegenwart (Mecheril, 2010c, S. 7). Diese gesell-
schaftliche Bedeutung von Migration reduziert sich jedoch nicht auf die zunehmende
Anwesenheit von »Migrant*innen« und/oder »Gefliichteten« in Vergesellschaftungs-
kontexten, die vermeintlich keine urspriingliche Geschichte der Migration aufweisen.
Sondern sie zeigt sich in einer gesamtgesellschaftlichen Konjunktur, die sich aktuell
etwa in den diskursiven Praktiken, Mafnahmen und Institutionen der Regime der
Integration und der europiischen Grenzsicherung verdichtet (siehe dazu auch Kap.
3.2). Migration stellt in dieser Hinsicht ein diskursives Ereignis dar, das seine gesell-
schaftskonstitutive Bedeutung in polarisierenden Kimpfen um die »angemessene«
soziale Ordnung zum Ausdruck bringt — etwa in ambivalenten Schwankungen einer
(Re-)Nationalisierung und in einer Zunahme sozialer Ungleichheit und Diskriminie-
rung auf Basis natio-ethno-kultureller Identifikationen und Artikulationen auf der
einen Seite (wie etwa in den Bewegungen und Diskursen um »je suis Charlie«, die »Kdlner
Silvesternacht«, »Wir sind das Volk«, einer »Festung Europa« oder »Nie wieder 2015«). Aber
auch hinsichtlich der Solidaritit, der Ermichtigung und des Widerstands gegen natio-
ethno-kulturelle Festlegungen auf der anderen Seite (wie etwa in den Bewegungen und
Diskursen um eine »Willkommenskultur«, »refugees welcome« oder »Black Lives Matter«).
Mit dieser Zeitdiagnose der gesamtgesellschaftlichen Bedeutung von Migrationsphino-
menen verbindet sich eine sozialtheoretische und eine sozialontologische Perspektive,
die weder Gesellschaft noch Migration als feststehende, wesenhafte Entititen fassen.
Vielmehr werden Gesellschaft und Migration — insbesondere iiber die grundlegenden
Schemata der modernen Weltordnung wie Nationalstaatlichkeit und Rassismus (siehe

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Kap. 3.3) — als sozial hervorgebrachte, historisch kontingente Artikulationen in den
Blick genommen.

Begriffshistorisch setzt sich der Ausdruck Migrationsgesellschaft von den Begriffen
Einwanderungs- und Zuwanderungsgesellschaft ab. Diese kamen in unterschiedlichen
historischen wie kontextuellen Zusammenhingen aufund weisen durchaus ambivalente
Gebrauchsweisen und Zielsetzungen auf. So wurde der Ausdruck Einwanderungsgesell-
schaft urspriinglich in einer historischen Situation der Nicht-Anerkennung der Migra-
tionstatsache durch die offizielle Politik mit emanzipatorischen Forderungen nach ge-
rechterer Teilhabe (itber den Signifikanten der Integration) von »Migrant*innen« artiku-
liert (Bade, 2007). Gegenwirtig findet sich der Ausdruck hingegen vorwiegend in politi-
schen wie wissenschaftlichen Diskursen wieder, die Integration als disziplinierende Ein-
passung in und Anpassung an dominanzkulturelle Normen verstehen, die es von Staats-
seite zu iitberwachen gilt (Brinkmann & Sauer, 2016). Trotz der Ambivalenz des politi-
schen Potenzials der Ausdriicke Einwanderungs- und Zuwanderungsgesellschaft sug-
geriert die terminologische Zusammensetzung beider Begrifflichkeiten eine problema-
tische Reduktion der Betrachtung der gesellschaftlichen Bedeutung von Migrationsphi-
nomenen und -verhiltnissen. So legt der Begriff der Einwanderungsgesellschaft etwa
»den Eindruck nahe, dass Phinomene der Migration auf den Migrationstyp der Immi-
gration beschrinkt seien, also jenen Typ, bei dem die transnationale Wanderung im We-
sentlichen als einmalige Uberschreitung einer relevanten Grenze gedacht wird« (Meche-
ril, 2010¢, S. 11). Ebenso werden »weitere Migrationstypen, wie die sogenannte Transmi-
gration und die Pendelmigration« (ebd.), ausgeschlossen. Auch der Ausdruck Zuwande-
rungsgesellschaft thematisiert »Migrationsphinomene nur eingeschrinke« (ebd.) und
suggeriert dariiber hinaus, dass es sich bei diesen »um Phianomene handle, die zusitz-
lich und additiv zu dem bereits Bestehenden hinzukimen« (ebd.). Demgegeniiber er-
weist sich der Ausdruck Migration als weitreichender, erfasst er doch »eine Vielzahl von
Phinomenen, die fiir eine Gesellschaft charakteristisch sind, in der Aus- und Einwan-
derung, das Entstehen von Zwischenwelten oder >Fremdheit« erfindende Diskurse von
grofler Bedeutung sind« (ebd.).

Zusitzlich zu den Bezeichnungen Einwanderungs- und Zuwanderungsgesellschaft
kann der Ausdruck Migrationsgesellschaft von dem Begriff der postmigrantischen
Gesellschaft (Foroutan, 2016, 2019) abgegrenzt werden, der in den vergangenen Jahren
auch in den Sozialwissenschaften zunehmend Verwendung fand und findet (Foroutan
et al., 2018; Gruber & Ratkovié, 2017; Griittner et al., 2021; Hill & Yildiz, 2018; Volker,
2021; Witzel, 2020). Zeitdiagnostisch steht das Etikett postmigrantische Gesellschaft
zumeist fir eine gesellschaftliche Situation, die durch drei Kennzeichen charakteri-
siert wird: zum einen (1) dadurch, dass »[d]ie Gesellschaft [...] von der zuriickliegenden
Zuwanderung eines Teils der Bevolkerung geprigt [ist] und Migration [..] politisch als
konstitutiver Bestandteil der Gesellschaftsordnung anerkannt [wird] (Makro-Norm)«
(Foroutan, 2019, S. 60). Zum anderen (2) ist eine polarisierende gesamtgesellschaftliche
Dynamik rund um Migrationsfragen wahrzunehmen, die in Form von Allianzen und
Antagonismen zum Ausdruck kommt (ebd.). Und drittens (3) gilt eine Gesellschaft als

»postmigrantisch, wenn es zunehmend schwieriger wird, sie in Migrant*innen und
Nichtmigrant®innen zu unterteilen, und wenn jeder Versuch, die Trennschirfe wie-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

derherzustellen und die zunehmende Hybridisierung und Ambivalenz einzuddmmen,
zum Anstieg rassifizierender Denkmuster fithrt und auf Kosten der demokratischen
Norm geht« (ebd.).

Das spezifizierende Adjektiv »postmigrantisch« steht also fiir den terminologischen
Versuch, die gesellschaftliche Uberwindung eines allgemein verbreiteten Migrantismus
aufzugreifen, der die gesellschaftlichen Verhiltnisse in einer vereinfachten biniren
Betrachtungsweise (Migrant*innen versus Nicht-Migrant*innen) in den Blick nimmt
(Foroutan, 2016, S. 248).

Sowohl der Begriff des Postmigrantischen in seiner normativen Fassung als eine
epistemische Wende der Uberwindung des Migrantismus als auch die mit der Zeit-
diagnose postmigrantische Gesellschaft einhergehende Analyse (migrations-)gesell-
schaftlicher Dynamiken sind fiir die vorliegende Arbeit durchaus interessant und iiber-
zeugend. Trotzdem hilt die Konzeption postmigrantische Gesellschaft jedoch sowohl
begrifflich als auch zeitdiagnostisch und sozialtheoretisch weiterhin die Schwierigkei-
ten eines methodologischen Nationalismus aufrecht (Kap. 2.1): bspw. die begriftliche
Suggestion der Uberwindung des Migrantischen, die theoretische Voraussetzung der
aufBergewohnlichen Bedeutung der politischen Anerkennung der Migrationstatsache
und die Diagnose eines Gesellschaftszustands »vor« und »nach« der Migration (siehe da-
zu auch den Exkurs unten). Der Ausdruck Migrationsgesellschaft riickt demgegeniiber
nicht nur eine Vielzahl an Migrationsphidnomenen in den Blick, die fiir die gesellschaft-
lichen Verhiltnisse der Gegenwart bedeutsam sind, sondern er suggeriert auch weniger
einen abgrenzbaren Zustand einer Gesellschaftsformation. Denn er weist eine starke
theoretische und analytische Fokussierung auf ein spezifisches diskursives Ereignis
oder einen spezifischen gesellschaftlichen Ort auf, etwa die offizielle Anerkennung der
Migrationstatsache samt ihrer rechtlichen Konsequenzen durch die deutsche Bundesre-
gierung." Migrationsgesellschaft erweist sich schlussendlich also sowohl mit Bezug auf
seine zeitdiagnostischen Aussagen als auch mit Bezug auf den terminologisch sugge-
rierten und theoretisch konzipierten Gesellschaftsbegriff als zutreffender und operabler
fiir die vorliegende Arbeit als andere Ausdriicke, die auch versuchen, die Bedeutung der
Migrationstatsache fiir die gesellschaftlichen Verhiltnisse der Gegenwart begriftlich zu
fassen.

1 Im Rahmen der Entwicklung der Perspektive postmigrantische Gesellschaft nimmt das diskursive
Ereignis der Anerkennung der Migrationstatsache durch die offizielle Politik der Bundesrepublik
Deutschland eine zentrale Stellung ein. Mit der Kritik an der besonderen Hervorhebung sollen
zwar die politische Anerkennung der Migrationstatsache und die damit einhergehende »Zasur«
nichtals irrelevant fiir die migrationsgesellschaftliche Realitit in dem politischen Vergesellschaf-
tungskontext Deutschland abgetan werden. Dieses Ereignis jedoch als zentralen Bezugspunkt
bzw. sogar als konstitutives Moment eines gesellschaftlichen (Bewusstseins-)Zustands, »nachdem
Migration erfolgt ist« (Foroutan, 2019, S. 54), zu definieren, scheint implizit auf methodologisch
nationalistischen Vorannahmen gegriindet. Zusatzlich stellt sich auch die Frage, ob andere EU-eu-
ropdische Vergesellschaftungskontexte nicht als »postmigrantisch« eingestuft werden missten,
weil keine offizielle Anerkennung der Migrationstatsache stattgefunden hat oder zum Teil auch
wieder revidiert wurde. Wenngleich die offizielle (Nicht-)Anerkennung also auch in der Diagnose
Migrationsgesellschaft wichtig und relevant ist, so ist die Diagnose trotzdem konzeptionell nicht
grundlegend auf die Anerkennung angewiesen.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

93


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Nachdem ich in Kapitel 2 eine hegemonietheoretische Perspektive auf Gesell-
schaft(-lichkeit) erarbeitet habe, gehe ich in diesem Kapitel 3 dem Anliegen nach, einen
hegemonietheoretischen Begriff von Migrationsgesellschaft(-lichkeit) zu modellie-
ren und diesen fiir die weitere Beschiftigung mit einem migrationspidagogischen
Bildungsbegrift (Kap. 4 und Kap. 5) zu wenden. Ziel und Hoffnung dieser Auseinan-
dersetzung ist es, einen priziseren Begriff von Migrationsgesellschaft(-lichkeit) aus
der Perspektive der Hegemonietheorie zu erarbeiten. Zugleich zielt diese Ausarbeitung
darauf ab, den noch recht abstrakt gebliebenen hegemonietheoretischen Gesellschafts-
begriff zu konkretisieren und auszudifferenzieren. Denn dariiber soll schlussendlich,
als Hauptziel dieser Beschiftigung, das gesellschaftstheoretische Fundament fir die
in Kapitel 4 und 5 stattfindende Auseinandersetzung mit Subjektivierung und Bil-
dung vorbereitet werden, ist das Verhiltnis zwischen Subjekt und Gesellschaftlichkeit
doch der zentrale Bezugspunkt im Nachdenken tiber Bildung (Schifer, 2011, S. 9). Das
iibergeordnete Anliegen dieses Kapitels ist es deshalb, die subjektivierungstheoreti-
schen Konsequenzen einer Perspektivierung auf Migrationsgesellschaft(-lichkeit) zu
konturieren.

Um diesem Vorhaben nachzugehen, reduziere ich die Komplexitit der Auseinan-
dersetzung in gewisser Weise und riicke selektiv ausgewihlte und doch bedeutsame
Momente und Diskurse der gegebenen migrationsgesellschaftlichen Verhiltnisse in den
Vordergrund, die ich exemplarisch unter Zuhilfenahme des hegemonietheoretischen
Begriffsgebiudes bestimme (zur methodologischen Reflexion dieser Reduktionen siehe
Kap. 3.3.5). Im Konkreten nihere ich mich in einem ersten Schritt (Kap. 3.2) einem
diskurstheoretischen Verstindnis von Migrationsgesellschaft an, indem ich anhand der
exemplarischen Beschiftigung mit grundlegenden gegenwirtigen Signifikanten und
Regimen sukzessive einen hegemonietheoretischen Blick auf die diskursive Produktion
der Begrenzungen des Sozialen prizisiere. Die Anniherung an eine immer abstrak-
ter werdende Perspektive auf Migrationsgesellschaft(-lichkeit) setze ich in Kapitel 3.3
fort, indem ich - in Anlehnung an Gramsci (2012, S.1313) — den »innersten Zement«
der von mir in den Blick genommenen migrationsgesellschaftlichen (Welt-)Ordnung
herausstelle: hier insbesondere Nationalstaatlichkeit und Rassismus in postkolonialer
und postnationalsozialistischer Artikulation. Abschliefiend reflektiere ich in Kap 3.4
die gesellschaftstheoretischen Konsequenzen aus der in diesem Kapitel gefithrten Be-
schiftigung mit Migration und soziale Wirklichkeit hinsichtlich ihrer subjekt- (Kap.
3.4.1 und 3.4.2) und kontingenztheoretischen Effekte (Kap. 3.4.3), um damit die wei-
tere Grundlage fir die Beschiftigung mit Bildung im Allgemeinen (Kap. 4) und einer
migrationspidagogischen Bildung im Spezifischen (Kap. 5) zu schaffen.

Exkurs: Zur Perspektive postmigrantische Gesellschaft

Der Begriff des Postmigrantischen und seine Popularitit wurden mafgeblich in der Kul-
turarbeit bzw. insbesondere in der Theaterarbeit gepragt (Foroutan, 2016, S. 230 & 2019,
S. 46f; Yildiz, 2021, S. 24). Hier dient(e) der Begriff Kiinstler*innen und Kulturschaffen-
den, die und deren Kulturarbeit im dominanten Diskurs als »migrantisch« degradiert
wurden, um einen diskursiven Bruch gegen natio-ethno-kulturelle Festlegungen und

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

Einteilungen zu markieren. Zudem wurde das Anliegen verfolgt, eine neue »deutsche«
Kulturproduktion zu empowern, die sich mit migrationsgesellschaftlichen Phinomenen
des Otherings und des Rassismus produktiv (kreativ und kritisch) auseinandersetzt und
so neue Moglichkeiten des »Seins« (des Theaters, der Individuen...) entstehen lasst. Der
Begriff kann in diesem Zusammenhang vor allem auch als eine Kritik »betroffener« Kul-
turschaffender an dem vorherrschenden bundesdeutschen Migrations- und Integrati-
onsdiskurs verstanden werden. Von dem Kontext der Kulturarbeit ausgehend, fand der
Ausdruck des Postmigrantischen schon frith Resonanz in wissenschaftlichen Diskursen
(etwa Yildiz, 2010). Angelehnt an die Verwendungsweise und die politische Kraftin der
postmigrantischen Kulturproduktion und angesichts des gleichzeitigen Versuchs der
Uberwindungihrer Akteur*innen-Zentrierung (Bojadijev & Rémhild, 2014, S. 18; Forou-
tan, 2019, S. 47f.) artikuliert sich in seiner wissenschaftlichen Verwendung eine Perspek-
tive, die auf eine grundlegende »epistemische Wende« verweist (Yildiz, 2021, S. 25; Herv. i.
Orig.). Diese Wende »bedeutet eine radikale Infragestellung des binaren Denkens zwi-
schen Migrant*innen und Nicht-Migrant*innen, das bisher nicht nur den Migrantismus
mafdgeblich gepragt hat: eine Denkfigur, die andere Haltungen und Moglichkeiten ans
Licht bringt« (ebd.). Der Post-Migrantismus, wie er in diesem Verstandnis treffender be-
zeichnet werden kann, begriindet folglich eine normativ ausgerichtete und subversive
Perspektive (ebd.), der es »vor allem um die Uberwindung etablierter Trennlinien ent-
lang von Migration vs. Nicht-Migration« geht (Foroutan, 2016, S. 248).

In diesem Verstandnis operationalisiert Naika Foroutan (2018, S. 16—20), die mafgeblich
die Ausarbeitung, Ausdifferenzierung und Etablierung des Begriffs postmigrantische
Cesellschaft vorangetrieben hat, den Ausdruck des Postmigrantischen als eine empi-
risch-analytische, eine gesellschaftspolitische und eine normative Perspektive. Postmi-
grantische Gesellschaft formuliertin diesem Zusammenhang eine Zeitdiagnose, die die
Ambivalenz der offiziellen Anerkennung Deutschlands als Einwanderungsland und das
immer noch bestehende Verwehren des damit einhergehenden Versprechens auf Teil-
habe (Foroutan, 2019, S. 36—46) als eine gesellschaftliche Umbruchssituation diagnosti-
ziert.

»Etwas geht vorbei, verbleibt, hallt nach, pragt das Hier und Jetzt noch deutlich—
gleichzeitig ist zu splren, dass es sich nicht mehr wird halten kénnen und ein to-
taler Umbruch bevorstehen kdnnte, jedoch ist nicht genau zu erkennen, was da-
nach kommt und wie viel von gestern und heute noch im Morgen stecken wird.«
(ebd., S.51)

Das, was vorbeigeht, ist nach Foroutan (2019) jedoch nicht Migration, vielmehr impli-
ziert der Begriff des Postmigrantischen in ihrer Lesart:

(1) »einen Anstof3 zu einer empirischen Analyse, nachdem Migration erfolgt ist« (ebd.,
S.54; Herv.i. Orig.), sowie
(2

—

»eine dialektische Kritik, [...] Aushandlungsprozesse zu erkennen, die sich auch und
voralleman dem Anspruch der Migrant*innen und ihrer Nachkommen festmachen,

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

95


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

ihr Recht auf Anerkennung als Gleiche unter Gleichen einzufordern und auszuhan-
deln« (ebd., S. 55; Herv. . Orig.), und

(3) eine »normative Aufforderung, bindre Codes zu erweitern und gesellschaftliche Kon-
flikte in Bezug auf ihr Gleichheitsversprechen zu analysieren, anstatt sie (iber eta-
blierte Trennlinien zwischen Migrant*innen und Nichtmigrant¥innen zu erklaren«
(ebd.; Herv. i. Orig.).

Sowohl begrifflich als auch theoretisch und zeitdiagnostisch weist die Konzeption der
postmigrantischen Gesellschaft jedoch aus dem Blickwinkel eines hegemonietheore-
tischen Gesellschaftsbegriffs einige Schwierigkeiten auf. Betrachtet man etwa dhnlich
konstruierte Begriffe wie »postkolonial« oder »postnationalsozialistisch«, weisen die-
se in ihrer terminologischen Konstruktion auf historische Situationen und Konstellatio-
nen hin, die im weitesten Sinne »davor« noch als »offiziell« kolonial oder nationalso-
zialistisch kennzeichenbar sind und sich zugleich im »Danach« noch fortsetzen (siehe
dazu auch Kap. 3.3.4). In diesem Sinne impliziert der Begriff postmigrantische Gesell-
schaft terminologisch, dass die mit ihm diagnostizierten Objekte im Begriff seien, ei-
ne »offizielle« Phase des Migrantischen hinter sich zu lassen. Und dieser Eindruck wird
auch normativ fiir die Perspektive selbst als Anliegen suggeriert (Mecheril, 2014c), ob-
wohl eigentlich die Uberwindung eines epistemischen Migrantismus als Programmatik
ausgegeben wird. Wie Foroutan (2016, S. 248) eingesteht, ware es »[i]nsofern [...] wahr-
scheinlich korrekter und nachvollziehbarer, wenn von der post-migrantisierenden Ge-
sellschaft die Rede ware.« Doch auch wenn diese terminologische Prazisierung vollzo-
gen wird, bleibt fraglich, ob die Zeitdiagnose einer postmigrantisierenden Gesellschaft
tatsachlich angemessen fiir die zu analysierenden gesellschaftlichen Verhaltnisse (zu-
meist im gegenwartigen bundesdeutschen Kontext) erscheint. Denn wenn »postmi-
grantisierend«als eine Zustandsbeschreibung betrachtet wird,

»als eine Postulierung einer Uberwindung, des Fortschritts zur nichsten Stufe in
einem bestdndigen Prozess der gesellschaftlichen Entwicklung und Optimierung,
dann lésst sich feststellen, dass Deutschland tatsdchlich bestenfalls den ersten
Schritt zur Auseinandersetzung mit dem Migrantischen getan hat, von >postmi-
grantisch< kann gar keine Rede sein« (El-Tayeb, 2016, S.12).

Das Label postmigrantische GCesellschaft kann dem Vergesellschaftungskontext
Deutschland demnach noch nicht verliehen werden— und wenn, dann nur in der
Hoffnung, dass sich dadurch etwas andert. Aber auch wenn die postmigrantische
Konstellation nur als eine Ubergangsphase, als eine Phase des Umbruchs beschrieben
wird —was auch eine gewisse Stufen- und Entwicklungslogik impliziert—, stellt sich die
Frage, ob das Kriterium der politischen Anerkennung eines zugewanderten Bevolke-
rungsteils als konstitutiver Bestandteil der Gesellschaftsordnung (Foroutan, 2019, S. 60)
tatsachlich fiir die bundesdeutsche Gesellschaft zutrifft bzw. ob die »Anerkennung, ein
Migrationsland bzw. Einwanderungsland geworden zu sein« (ebd., S.19), tatsachlich
die gesellschaftsverandernde Kraft besitzt, die dazu fiihrt, dass sich »[d]ie Gesellschaft
[..] in diesem Kontext neu [formuliert] — auch identitir« (ebd.).* Mit dieser durchaus

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

ausgepragten Verdichtung (migrations-)gesellschaftlicher Transformationsprozesse in
der politischen Anerkennung der Migrationstatsache geht aus einer hegemonietheo-
retischen Perspektive eine problematische Sicht auf Gesellschaft einher. Denn diese
Sicht suggeriert eindeutig festzulegende gesellschaftliche (Bewusstseins-)Zustinde
des vor und nach der Migration sowie des vor und nach der Anerkennung von Migration
und beschreibt diese als in irgendeiner Weise feststehende und abgrenzbare Objekte.
Zudem wird, wenn von postmigrantischer Gesellschaft gesprochen wird, Deutschland —
als der politische (Vergesellschaftungs-)Kontext, der Vorlage fir die Entwicklung
der Perspektive postmigrantische Gesellschaft darstellte und auf den die Diagnose
vorwiegend bezogen wird— letztlich als Einwanderungsgesellschaft begriffen (ebd.,
S.58).

3.2 Migration und die Unmaoglichkeit von Gesellschaft

Was bedeutet die Unmoglichkeit von Gesellschaft fiir die Betrachtung von Fragen der
Migration und der Migrationsgesellschaft? Und welche Konsequenzen haben anderer-
seits Migration und die Fokussierung auf Migrationsgesellschaftlichkeit fiir ein Denken
des unmoglichen Objekts Gesellschaft? In diesem Unterkapitel nihere ich mich schritt-
weise einem hegemonietheoretischen Verstindnis von Migrationsgesellschaft(-lichkeit)
an. Wihrend ich in Kapitel 3.2.1 in einer allgemeinen Beschiftigung mit dem Signifi-
kanten Migration ein Verstindnis der diskursiven Produktion von Gesellschaft(-lichkeit)
herausstelle, beschiftige ich mich in Kapitel 3.2.2 mit zwei (zumindest aus einer bundes-
deutsch-eurozentristischen Perspektive) bedeutsamen gleitenden Signifikanten der ge-
genwirtigen migrationsgesellschaftlichen Verhiltnisse: zum einen »Migrationshinter-
grund« und zum anderen »illegale Migration«. Diese bette ich in dem darauffolgenden
Kapitel 3.2.3 in zwei grundlegendere Regime der Produktion und Regulation von Wirk-
lichkeit ein: mit Bezug auf Migrationshintergrund in das Integrationsregime und mit
Bezug aufillegale Migration in das europdische Grenzregime. Mit diesem Vorgehen ziele
ich aufeine erste sukzessive Anniherung, Entwicklung und Erérterung der prinzipiellen
Moglichkeiten ab, Migrationsgesellschaftlichkeit hegemonietheoretisch zu denken.

2 Zugespitzt konnte man fragen, ob eine etwaig ausbleibende Anerkennung der Migrationstatsache
durch die rot-griine Bundesregierung im Jahr 1998 grundlegende Antagonismen der vergangenen
zwei Jahrzehnte verhindert hitte. Oder hatten migrantisierte Subjekte trotzdem weiterhin — also
wie das bereits vor der Anerkennung geschah —das ihnen zustehende Recht auf Teilhabe und der
Uberwindung natio-ethno-kultureller Festlegungen eingefordert? Und wiren —zwar bestimmt et-
was anders, da es eine partiell andere Konstellation gewesen wire — in dieser Konstellation nicht
auch gesellschaftliche Antagonismen aufgekommen? Wie bereits in einer Fufinote weiter oben
beschrieben, geht es mir dabei nicht um die Negation der Bedeutung der offiziellen Anerkennung
der Migrationstatsache, sondern um ein Hinterfragen ihrer herausragenden und beinahe notwen-
digen Stellung in der postmigrantischen Gesellschaftstheorie.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

97


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung
3.2.1 Zur diskursiven Produktion von Grenzen der Gesellschaftlichkeit

In der Migrationsforschung, also derjenigen Disziplin, die sich unter anderem mit der
Frage danach beschiftigt, was eigentlich Migration ist, wird unter Migration sehr verall-
gemeinert zumeist eine riumliche Bewegung von Menschen verstanden (Oltmer, 2017,
S. 20). Oder, etwas priziser, »jene Formen regionaler Mobilitit, die weitreichende Kon-
sequenzen fiir die Lebensverliufe der Wandernden haben und aus denen sozialer Wan-
del resultiert« (ebd.). In dieser Perspektive ist Migration »so alt wie die Menschheit«
(Pries, 2001, S. 5) und »macht mehr als neunundneunzig Prozent der Gattungsgeschich-
te des homo sapiens aus« (ebd.; Herv. i. Orig.). An einem bestimmten Ort sesshaft zu sein
oder sogar »in politisch definierten und mittels eines sMonopols legitimer Gewaltsam-
keit« [...] nach innen und aufien verteidigten Territorien als geographisch-raumlich ver-
bundenen Einheiten zu leben« (ebd.), stellt demgegeniiber eine noch sehr junge Ent-
wicklung in der Geschichte der Menschen dar (ebd.). Dass menschliche Korper sich ab
und zu von Ort A zu Ort B bewegen, kann dann als blof3 physisch-materieller Akt ein-
geordnet werden, der zum Menschsein dazugehért. Ob jedoch eine Bewegung von A
nach B als »Reisex, als »Besuch« oder »Ausflug, als legitime oder illegitime »Migration,
als »Flucht« oder »illegaler Grenziibertritt« bezeichnet, wahrgenommen sowie vollzogen
und geahndet wird, kann nicht von der mechanischen Art der Bewegung, den konkreten
Orten A und B oder der zuriickgelegten Strecke objektiv abgeleitet werden. Und ob eine
bestimmte Art der Ortsveranderung in der sozialen Wirklichkeit als Migrationsbewe-
gung eingeordnet wird, hingt auch nicht ausschliefSlich von der tiberwiegend dominie-
renden formalen Definition einer sich wie auch immer konstituierenden Migrationsfor-
schung oder eines spezifischen rechtlichen Rahmens ab. Wihrend formal etwa »[s]eit der
weltweiten Durchsetzung von Nationalstaaten als der priméren politischen Verfassung
gesellschaftlichen Zusammenlebens in den letzten zwei Jahrhunderten [..] externe oder
internationale Migration allgemein als Wechsel von einem nationalstaatlichen >Container«
in einen anderen aufgefasst« wird (ebd., S. 5; Herv. i. Orig.), ist dies in der alltiglichen
sozialen Praxis bei weitem nicht der Fall. Denn nicht jeder Wechsel des eigenen Lebens-
mittelpunkts iber nationalstaatliche Grenzen hinweg wird im Allgemeinen als »Migrati-
on« wahrgenommen und behandelt. Bspw. macht es einen signifikanten Unterschied in
der alltaglichen Praxis, ob jemand eine amerikanische, englische oder schwedische oder
aber eine afghanische, marokkanische oder tiirkische Staatsangehorigkeit besitzt (Kal-
paka & Rithzel, 2020, S. 40). Zudem bedeutet der Fakt, die deutsche Staatsangehorigkeit
zu haben oder in Deutschland geboren zu sein und selbst nie eine formal migrationsre-
levante Ortsverinderung vollzogen zu haben, in der alltiglichen sozialen Praxis nicht
zwingend, dass man nicht permanent mit der Zuschreibung »Migrant*in« konfrontiert
wird (siehe Rombhild, 2011 sowie die Diskussion um das Postmigrantische in Kap. 3.1).
Wie in Kapitel 2 ausgefithrt, konstituiert sich soziale Wirklichkeit gemif der He-
gemonietheorie von Laclau und Mouffe (2012) stets auf dem Terrain des Diskursiven.
Und dass soziale Wirklichkeit sich in der diskursiven Praxis artikuliert, bedeutet wie-
derum, dass Diskurse als wirklichkeitskonstitutive Praxen angesehen werden, die nicht
einer Logik der Wesenhaftigkeit folgen, sondern vielmehr Prinzipien der Wiederholung
und Représentation unterliegen, die der sozialen Wirklichkeit Bedeutung verleihen und
diese sedimentieren (Laclau, 1990a, S. 184-186). Diskurse bilden Wirklichkeit nicht ab,

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

sondern stellen lediglich begrenzte (hegemoniale) (Re-)Prisentationen von Wirklichkeit
dar. Zugleich sind sie — und das macht ihre hegemoniale Wirksamkeit aus — als (Re-)Pri-
sentationen zu charakterisieren, die stets andere Reprisentationen von Wirklichkeit wie-
derholen (Hall, 2010b).

Dass sich soziale Wirklichkeit als diskursive Praxis konstituiert, verweist auch dar-
auf, dass jede soziale Praktik diskursiv ist. Das heift, jede Praktik (Denken, Wahrneh-
men, Handeln, Fithlen) ist einerseits in diskursive Zusammenhinge eingewoben, die ihr
eine bestimmte - stets iiberdeterminierte — Bedeutung verleihen. Und anderseits ist je-
de Praktik selbst Bestandteil der Hervorbringung von Diskursen respektive von Bedeu-
tung. Der Diskursbegriff der Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe (2012, S. 141-152)
ist in diesem Sinne sehr weit (als Gesamtheit der vorliufig fixierten, dominanten Be-
deutungswelten im Sozialen) angelegt und umfasst alle »Objekte« des Sozialen. Zudem
verweist er auf die notwendige Funktion von Diskursen, die Offenheit des Sozialen vor-
iibergehend zu schlief}en und zu fixieren, sodass soziale Praxis itberhaupt erst moglich
wird. Diskurse als Artikulationen von u.a. Praktiken, Institutionen und MafSnahmen,
die Bedeutung fixieren, sind somit der Versuch der Herstellung und Aufrechterhaltung
einer symbolischen Ordnung, die nie endgiiltig geschlossen werden kann (ebd.).

Was Migration ist, kann in dieser Perspektive nicht formal in rechtlichen, statisti-
schen oder wissenschaftlichen Definitionen festgelegt und beschrieben werden. Jedoch
ermoglicht die Hegemonietheorie einen kultur- und praxistheoretischen Blick auf die
Produktion und Reproduktion von Migration in der sozialen Praxis. Migration wird
ihr zufolge in kontextspezifischen, hegemonialen Diskurszusammenhingen hervor-
gebracht und unterliegt permanenten kontextspezifischen Verinderungen. Dabei sind
rechtliche, statistische oder wissenschaftliche Definitionen auch nicht belanglos. Sie
stellen aber lediglich einen Bestandteil des diskursiven Hervorbringungsgeschehens
dar. Welche faktische oder zugeschriebene Bewegung als Migration wahrgenommen
und behandelt wird — und welche nicht —, artikuliert sich in verschiedenen sozialen
Praxen unterschiedlich und ist Bestandteil der Auseinandersetzung um die Herstel-
lung, Aufrechterhaltung und Veridnderung einer spezifischen symbolischen Ordnung.
Analog zur »Unméglichkeit von Gesellschaft« (Laclau, 1990b) kann in diesem Sinne auch
von einer Unmdoglichkeit der Migration gesprochen werden. Gemeint ist damit der Um-
stand, dass es Migration an sich nicht gibt, sondern dass Migration erst in spezifischen
Diskurszusammenhingen und in der Differenz zu anderen Phinomenen, die als Nicht-
Migration gelten, zu Migration wird. Historisch konnen folglich sehr unterschiedliche
»Konjunkturen des Begriffs - Migration« (Oltmer, 2017, S. 9) festgestellt werden. Denn
was als Migration gilt, muss - in einem weiten Verstindnis des Politischen (siehe Kap.
4.2.3) — als politische Entscheidung zwischen einer Vielzahl an Alternativen betrachtet
werden, die jeweils differenten, da kontextspezifischen, Macht- und Herrschaftsver-
haltnissen unterliegt.

Die Hervorbringung spezifischer — tatsichlich stattgefundener oder zugeschriebe-
ner — Bewegungen von einem Ort A zu einem Ort B als Migrationsbewegungen ist dem-
nach nicht lediglich fiir sich selbst relevant. Vielmehr ist sie Bestandteil einer allgemei-
neren symbolischen Ordnung, die natio-ethno-kulturelle Zugehorigkeit und Nicht-Zu-
gehorigkeit unterscheidet (zum Begrift der natio-ethno-kulturellen Zugehorigkeit siehe
Kap. 3.3.1). Geht man davon aus, dass in der aufkommenden Soziologie des zwanzigsten

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

99


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Jahrhunderts ein Gedankenhorizont vorherrschte, der »von der Vorstellung [dominiert
war], dass sich menschliches Zusammenleben vor allem in vergleichsweise stabilen, na-
tionalstaatlich verfassten >Gesellschaften< konfiguriere« (Pries, 2001, S. 6), dann wird die
Bedeutung von »Migration« — als Ausnahme bzw. negatives Aufien dieser Ordnungsvor-
stellung — fir die diskursive Produktion des unméglichen Objekts »moderne, national-
staatliche Gesellschaft« deutlich. Die Konstitution des Objekts »Migration« als Antago-
nismus der nationalstaatlichen Weltordnung in einer Vielzahl an (diskursiven) Prakti-
ken, Maflnahmen, Institutionen und Gesetzen produziert im selben Zuge die inneren wie
duferen Grenzen moderner, nationalstaatlicher Gesellschaftlichkeit. Um sich genauer
mit der migrationsgesellschaftlichen Wirklichkeit der Gegenwart zu beschiftigen, ist es
demnach bedeutsam, die Ver- und Behandlungen von Migration in den gegenwirtigen
Verhiltnissen niher in den Blick zu nehmen.

3.2.2 Die gleitenden Signifikanten »Migrationshintergrund«
und »illegale Migration«

In Kapitel 2 habe ich die theoretische Bedeutung von leeren und gleitenden Signifikanten
herausgestellt und darauf aufmerksam gemacht, dass die beiden nicht ganz klar von-
einander zu trennen sind. Analytisch bezieht sich das Konzept der leeren Signifikan-
ten auf gesellschaftlich positiv konnotierte Reprisentant*innen (Demokratie, Bildung
etc.), die es vermégen, zu einem bestimmten Zeitpunkt die Aquivalenz unterschiedli-
cher Projekte imaginir zu reprisentieren. Neben der positiven Aufladung ist dafir eine
Entleerung des Signifikanten notwendig, welche die artikulierende Zusammenfiithrung
unterschiedlicher politischer Projekte, Begehren und Forderungen zu einer Aquivalenz-
kette ermoglicht. Demgegeniiber bezieht sich das Konzept der gleitenden Signifikanten
auf diejenigen gesellschaftlich bedeutsamen Reprisentant*innen, die nicht unbedingt
Aquivalenz reprisentieren, aber doch in bedeutsamer Weise von unterschiedlichen ge-
sellschaftspolitischen Projekten in Anspruch genommen werden. Gleitende Signifikan-
ten treten dabei insbesondere in Zeiten einer organischen Krise auf und markieren vor-
rangig die Verschiebung vorherrschender gesellschaftlicher Grenzen.

Migrationshintergrund und illegale Migration sind bedeutsame gleitende Signifi-
kanten der migrationsgesellschaftlichen Kimpfe der Gegenwart. Ihren migrationsge-
sellschaftlichen Status und ihre Bedeutung stelle ich im Folgenden heraus, indem ich
zuerst auf den Signifikanten Migrationshintergrund und danach auf den Signifikanten
illegale Migration eingehe.

Migrationshintergrund

Migrationshintergrund ist eine noch relativ junge und originir deutschsprachige Un-
terscheidungskategorie. Gleichzeitig hat der Signifikant »in der jiingeren Zeit eine be-
achtliche gesellschaftliche Karriere durchlaufen« (Sto$i¢, 2017a, S. 82) und ist inzwischen
omniprisent. Diese Omniprisenz bringt die allgemeingesellschaftliche Bedeutung von
Migration und ihre offizielle Anerkennung zum Ausdruck (Knappik & Mecheril, 2018,
S. 160). Mit dem Ausdruck werden Menschen in »mit« oder »ohne« Migrationsgeschichte
unterschieden, eingeteilt, verglichen, wahrgenommen etc., wobei er zumeist — das ha-
ben Differenzkategorien in der Regel so an sich - auf diejenigen fokussiert, die in dieser

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

Unterscheidung als die Anderen gelten, also auf diejenigen mit vermeintlichem Hinter-
grund. Rasch hat sich die Differenzkategorie Migrationshintergrund in wissenschaftli-
chen Untersuchungen (Geisen, 2007), in statistischen Erhebungen (Supik 2014), in der
medialen Berichterstattung (Scarvaglieri & Zech, 2013), in politischen Mafnahmen und
Diskursen (Fachkommission Integrationsfihigkeit, 2020, S. 218f.) sowie in alltagswelt-
lichen Selbst- und Fremdbeschreibungen (Akbaba, 2019) als eine der zentral(st)en Un-
terscheidungsweisen etabliert. Im erziehungs- und bildungswissenschaftlichen Diskurs
findet sie sich insbesondere in der Thematisierung und Untersuchung formaler (schu-
lischer) Bildungserfolge wieder (siehe exemplarisch Baur, 2014; Becker, 2011; Carnicer,
2017; Ceri, 2008; Hadjar & Hupka-Brunner, 2013; Tepecik, 2010) und tritt dabei — bzw.
auch allgemein — zumeist als eine Problembeschreibung in Erscheinung (Akbaba, 2017,
S. 42; Stosi¢, 2017b). Insgesamt kann sie als eine der zentralen (gleitenden) Signifikan-
ten im gegenwirtigen bundesdeutschen migrationsgesellschaftlichen Diskurs verstan-
den werden (Akbaba, 2017, S. 41-89).

Das Aufkommen und die Herkunft der Differenzkategorie Migrationshintergrund
sind nicht ganz eindeutig festzumachen. Sowohl Akbaba (ebd., S. 42) als auch Stosié¢
(2017a, S. 83) verorten die erste offizielle Verwendung im 10. Kinder- und Jugendbe-
richt der Bundesregierung aus dem Jahr 1998. Allerdings wird der Ausdruck in dem
Bericht nicht explizit definiert, sodass unklar bleibt, auf wen die Unterscheidung nach
welchen Kriterien eigentlich angewendet wurde (ebd.). Trotz dieser Unklarheiten in-
terpretieren Knappik und Mecheril (2018, S.169) die Einfithrung des Begriffs in dem
Bericht durchaus in gesellschaftskritischer Absicht, da die zu jener Zeit vorherrschen-
den Unterscheidungskategorien Staatsbiirger*in bzw. Auslinder®in (gemeint waren in
Deutschland lebende Personen ohne deutsche Staatsangehdrigkeit) »immer weniger
geeignet war[en], um die migrationsgesellschaftliche Realitit zu beschreiben und auf
die Bedarfe von schulpflichtigen Kindern und Jugendlichen zu reagieren.«

In dieser Betrachtung stellt die Kategorie Migrationshintergrund der Kategorie Aus-
linder*in eine zusitzliche Moglichkeit der natio-ethno-kulturellen Identifizierung zur
Seite bzw. korrigiert diese (Shure, 2021, S. 188-242). Diese Moglichkeit der Identifizie-
rung jenseits der offiziellen Staatsangehdorigkeit oder einer tatsichlich vorgenommenen
Migrationsbewegung kann auch in der weiteren konjunkturellen Verbreitung des
Ausdrucks als besondere Eigenschaft der Differenzkategorie Migrationshintergrund
verstanden werden. Insbesondere auch, weil die Kriterien fir die Etikettierung oder
Nicht-Etikettierung mit dem Label Migrationshintergrund sowie die damit zusammen-
hingenden Zuschreibungen und Schlussfolgerungen hiufig vage und nebulés bleiben.
Beispielsweise wurde in der ersten PISA-Studie im Jahr 2000 der Migrationsstatus der
Kinder und Jugendlichen erhoben. Kinder, von »denen mindestens ein Elternteil nicht in
Deutschland geboren wurde« (Stosi¢, 2017a, S. 86; Herv. i. Orig.), gelten darin als Kinder
mit Migrationshintergrund. Zugleich allerdings »wurden die Schiiler_innen gefragt,
>welche Sprache sie normalerweise zu Hause sprechen« (ebd.). Zudem wurde »[i]n den
vertiefenden Analyse[n] zu PISA 2000, in denen es ausdriicklich um herkunftsbedingte
Disparititen und um Probleme der Verteilungsgerechtigkeit geht, [...] der so definierte
>Migrationshintergrund« auch als Indikator fiir das kulturelle Kapital einer Familie kon-
zipiert« (ebd.). Und auch in der sonstigen Praxis der Verwendung, Zuschreibung und
Exekution des Begriffs Migrationshintergrund kann festgestellt werden, dass dieser

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

101


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

bspw. »im politischen und schulischen Kontext fiir eine Migriertheit aus bestimmten
Lindern [steht], die siidlich und 6stlich von Deutschland lokalisiert werden« (Akbaba,
2017, S. 42). Gemessen an seiner »Erfolgsgeschichte« wurde Migrationshintergrund
somit letztlich »fraglos zu einer prominenten deutschsprachigen Bezeichnung und
wirkungsvollen Chiffre fiir die Erfindung unterschiedlicher Eigenschaften einer spezi-
fischen Gruppe [...], die auf verschiedene Weise (auf Menschen) angewendet, produziert
und reproduziert wird« (Shure, 2021, S. 217).

Auf der Grundlage einer Perspektive, die Migrationshintergrund als hegemonia-
len Diskurs begreift, kann angenommen werden, dass migrationsgesellschaftliche
Entwicklungen und Verinderungen im Ubergang vom 20. ins 21. Jahrhundert die fiir
eine lange Zeit als stabil angenommene gesellschaftliche Ordnung gehorig ins Wan-
ken brachten. Der Zusammenbruch des Ost-West-Antagonismus, das Scheitern der
Ilusionen des »Gastarbeiter<-System[s]« (Oltmer et al., 2012), die Zunahme der selbst-
bewussten Einforderung von Teilhaberechten durch Migrant*innen, die zunehmende
wissenschaftliche Thematisierung und Kritik gesellschaftlich institutionalisierter For-
men von Rassismus, die offizielle Anerkennung der Migrationstatsache durch die
Bundesregierung, die Anderung des Staatsangehérigkeitsrechts sowie schlussendlich
der sogenannte PISA-Schock, der — wie es Knappik und Mecheril (2018, S.172) zu-
gespitzt formulieren — mit der Feststellung einherging, »dass etwa Jugendliche aus
ehemals europiisch kolonisierten Lindern, etwa Papua-Neuguinea, bessere Ergebnisse
erzielten als Schiiler*innen in Deutschland, sie alle deuten auf eine Krise der damals
vorherrschenden symbolischen Ordnung hin. Mit der neuen Bezeichnungspraxis Mi-
grationshintergrund entstand in dieser Zeit eine neue Moglichkeit der Identifizierung
von Menschen als Gruppen, die in der vorherrschenden symbolischen Ordnung nicht
mehr angemessen reprisentiert und fixiert werden konnten. Die diskursive Identi-
fizierungspraxis Migrationshintergrund kann darauf aufbauend als eine Praxis der
De_Thematisierung® der Kontingenz der vorherrschenden Macht- und Herrschafts-
verhiltnisse interpretiert werden, die der Aufrechterhaltung der Verhiltnisse dient
(Shure, 2021, S. 188-242). Als gesellschaftlich bedeutsame Differenzkategorie entfaltet
sie ihre machtvolle Wirksamkeit darin, dass sie die in die Krise geratene migrationsge-
sellschaftliche Binaritit von »Auslinder*innen« auf der einen und »Einheimischen« auf
der anderen Seite durch die Artikulation einer neuen Differenz wieder »in Ordnung«
bringt. Aus hegemonietheoretischer Perspektive bietet die Kategorie Migrationshin-
tergrund in diesem Sinne eine Moglichkeit der Selbst- und Fremddeutung in Zeiten
des Scheiterns einer ehemaligen sozialen Ordnung, ohne dass die zugrunde liegenden
Macht- und Herrschaftsverhiltnisse grundlegend verindert werden miissen. Denn die
Identifizierung von Menschen mit Migrationshintergrund erméglicht es — trotz rechtli-
cher Gleichstellung — den migrantischen Status zu essenzialisieren und damit auch die

3 Die Begriffskonstruktion verweist auf die Praxis einer Dethematisierung vermittels oder in der
Thematisierung eines bestimmten Sachverhalts. Also etwa, wenn iiber die vielfiltige Bereiche-
rung der deutschen Gesellschaft durch Menschen mit Migrationshintergrund gesprochen wird
und dabei—intendiert oder nicht, bewusst oder nicht—die strukturellen Ungleichheits- und Diskri-
minierungsverhiltnisse, von denen die als mit Migrationshintergrund identifizierten Menschen
Uberproportional negativ betroffen sind, aus dem Blick gertickt werden.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

»prekire Zugehorigkeit« (Mecheril, 2003) zum politischen Vergesellschaftungskontext
Deutschland fortzuschreiben. Im Grunde ist die Begrifflichkeit bestens dazu geeignet,
meist implizit bleibende Vorstellungen einer wesenhaften »rassischen« Differenz iiber
die Verleihung einer formalen Mitgliedschaft bzw. im Konkreten: iiber die Verleihung
der Staatsangehorigkeit hinaus informell fortzuschreiben. So heben wissenschaftliche
Untersuchungen hervor, dass Migrationshintergrund mittlerweile eine der zentralen
Diskriminierungskategorien in Deutschland geworden ist (Ammann & Kirndorfer, 2018;
El-Mafaalani, 2020; Fereidooni, 2011; Hormel & Scherr, 2010; Scherr et al., 2015; Yildiz,
2016).

Die Genealogie des Signifikanten Migrationshintergrund verweist auf das Einfiigen
eines neuen Bedeutungselements in eine in die Krise geratene soziale Ordnung, wel-
che die darauf basierende Wirklichkeit erneut und zumindest vorliufig zu schliefRen
vermag. Selbst wenn die Differenzkategorie Migrationshintergrund im Vergesellschaf-
tungskontext der Bundesrepublik Deutschland bzw. im globalen Migrationsgeschehen
nicht die einzige Unterscheidungspraxis mit Bezug auf Migration darstellt und selbst
wenn sich womdglich das Ende der Begrifflichkeit bereits am Horizont migrations-
gesellschaftlicher Unterscheidungspraxen anzukiindigen scheint*, stellt Migrations-
hintergrund (weiterhin) einen der bedeutsamsten Signifikanten im gegenwirtigen
migrationsgesellschaftlichen Geschehen dar, um soziale Wirklichkeit in einer (unbe-
stimmt) bestimmten Weise zu artikulieren. Und auch wenn die Genealogie des Begriffs
unmissverstandlich seine politische Herkunft und Verfasstheit verdeutlicht, verweist
insbesondere seine rasche Assimilation in die iibliche, alltigliche Unterscheidungs-
praxis von Individuen, Organisationen und Institutionen in Deutschland auf eine
grundlegende soziale Ordnung, die »organisch« auf essenzialisierenden Unterschei-
dungen beruht.

Migrationshintergrund stellt somit einen bedeutsamen gleitenden Signifikanten
in der Herstellung migrationsgesellschaftlicher Wirklichkeit dar. Der Signifikant ver-
mag es zumindest fiir einen bestimmten Zeitraum, das Auflosen der vorherrschenden
sozialen Ordnung wieder zu schliefen und zu fixieren. Dies gelingt ihm insbesonde-
re dadurch, dass er eine als wesenhaft vermittelte Differenz zwischen Personen mit
und ohne Migrationsgeschichte in das diskursive Geschehen einfiihrt, die eine klare
Identifikation unterschiedlicher Zugehorigkeitsgruppen suggeriert. Dabei ist diese
Unterscheidung von diffusen, natio-ethno-kulturellen Phantasmen, Illusionen und
Imaginiren vermittelt und setzt die konstruierten Differenzpole in ein asymmetri-
sches, hierarchisches Verhiltnis der (Nicht-)Zugehorigkeit zueinander. Trotz dieser
Diffusitit und Hierarchie entfaltet der Signifikant seine hegemoniale Wirksamkeit und
Funktionalitit iiber die widerspriichliche Logik der Identifizierung als Moment der
Unterwerfung einerseits (etwa mit der generationalen Fortschreibung von Nicht-Zuge-
horigkeit aufgrund rassialisierter Differenz und der damit einhergehenden Verwehrung
gerechter Teilhabebedingungen und -méglichkeiten) und als Moment der Erméglichung

4 So empfiehlt etwa die von der deutschen Bundesregierung eingesetzte Fachkommission Integra-
tionsfahigkeit (2020, S. 222f.) —aufgrund der analytischen wie normativen Kritik an dem Ausdruck
—die Abschaffung bzw. Ersetzung der Begrifflichkeit Migrationshintergrund in den bevolkerungs-
statistischen Erhebungen (Mikrozensus) der Bundesrepublik.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

103


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

andererseits (etwa der Selbstreprisentation und -behauptung oder Kritik an diskrimi-
nierenden Strukturen und Praktiken in einem von Assimilationsanforderungen und
verwehrten Teilhabemoglichkeiten geprigten Kontext). Migrationshintergrund, so kann
geschlussfolgert werden, fiigt der unbestimmten sozialen Wirklichkeit eine bestimmte,
differenzielle Bedeutung hinzu, die Selbst-, Fremd- und Weltverstindnisse, soziale
Praktiken und Subjektivititen in dominanter Weise zu vermitteln vermag. In dieser
Perspektive ist Migrationshintergrund so materiell wie ideell und stellt ein unmégliches
Objekt der migrationsgesellschaftlichen Gegenwart dar.

lllegale Migration

Ahnlich verhilt es sich mit dem Signifikanten der illegalen Migration, in dem »[d]as Ge-
spenstische, das nicht Fassbare an der Migration« (Karakayali, 2015, S. 13) bzw. ihre Un-
moglichkeit noch offensichtlicher zum Ausdruck kommt. Immerhin setzt der Begriffil-
legale Migration eine absolvierte Bewegung voraus, die sich der allgemeingiiltigen Ord-
nung und ihrer Exekution (zumindest bis zu ihrer Entdeckung) notwendigerweise ent-
zieht. Zugleich artikuliert der Signifikant in seiner semantischen Entgegensetzung zur
legalen Migration die Bedeutung der diskursiven Hervorbringung von Bewegungen als
spezifische, symbolische Praktiken, die tiber keine ihnen eigene Wesenhaftigkeit ver-
fiigen, mit unverhohlener Eindeutigkeit. Im Gegensatz zur Differenzkategorie Migrati-
onshintergrund suggeriert »illegale Migration« weniger eine essenzielle Differenz zwi-
schen denjenigen mit oder ohne Hintergrund, sondern bringt vielmehr das negative Au-
Ren, den Antagonismus einer als wesenhaft imaginierten sozialen Ordnung zum Aus-
druck. In dieser Ordnung gilt Migration als unter bestimmten juristischen Umstinden
legitimierte Praxis, allerdings wird ausgerechnet darin die gesamtgesellschaftskonsti-
tutive Bedeutung des Signifikanten illegale Migration deutlich. Denn indem im Rah-
men einer bestehenden Ordnung bestimmte Formen der Bewegung iiber bestehende so-
ziale Grenzen hinweg als legitim und andere als illegitim hervorgebracht werden, kann
der Widerspruch zwischen nationalstaatlicher Bestimmtheit und grundsitzlicher Un-
bestimmtheit des Sozialen rationalistisch-legalistisch dethematisiert werden (zu Ratio-
nalisierung und De_Thematisierung siehe Shure, 2021). Illegale Migration wird in die-
ser Hinsicht zur Bedrohung der vorherrschenden gesellschaftlichen Ordnung und defi-
niert zugleich ihre imaginire und symbolische Grenze nach aufden. Was als illegale Mi-
gration hervorgebracht wird, ist dementsprechend bedeutsam in den Kimpfen um die
Konstruktion und Konstitution der Grenzen einer Gesellschaftsformation. Denn im Ge-
gensatz zu der Differenzkategorie Migrationshintergrund, die — unter den Bedingungen
von Nationalstaatlichkeit — eine Grenze im »Inneren« zwischen den mehr oder weniger
legitim Anwesenden markiert, wird iiber die Differenzkategorie illegale Migration die
Grenze zum Auflen der legitimen sozialen Ordnung verhandelt.

»Illegale Migration« kann folglich nicht schlicht als »Versuch« individualisiert wer-
den, »das eigene Handeln rechtsférmiger Beobachtung zu entziehen« (Bommes, 2006,
S. 95), was »fiir die Betroffenen zur Folge [hat], dass sie sich selbst ihrer rechtsvermittel-
ten Konfliktfihigkeit berauben und in der Folge in unterschiedlichem Ausmaf sozialer
Erpressbarkeit ausgesetzt sehen« (ebd.). Denn diese Perspektive individualisiert nicht
nur die politischen und rechtlichen Bedingungen der Hervorbringung illegaler Migrati-
on, sondern sie setzt zugleich diese Bedingungen alslegitim und gegeben voraus. In dem

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

hier vorliegenden Verstindnis stellt illegale Migration vielmehr einen konstitutiven Ge-
genstand der Aushandlungen und Kampfe um Gesellschaftlichkeit und soziale Ordnung
im Allgemeinen dar. »Das Reden und Handeln iiber illegale Migration bildet einen eige-
nen Gegenstand: nicht die nackte empirische Tatsache der >papierlosen< MigrantInnen,
sondern ein Dispositiv, ein Set von Handlungsmustern, diskursiven Figuren und episte-
mologischen Barrieren« (Karakayali, 2015, S. 14), das — in einem nicht unbedingt inten-
tionalen Sinne — die Grenzen des Gesellschaftlichen und des Nicht-Gesellschaftlichen
in einer spezifischen Weise herzustellen und aufrechtzuerhalten versucht. Dies belegen
bspw. die unterschiedlichen Metamorphosen dessen, was in der jiingeren Geschichte der
bundesdeutschen und europiischen Migrationsdebatten unter dem Signifikanten ille-
gale Migration thematisiert und behandelt wurde. So verdeutlicht Serhat Karakayali in
seiner Genealogie illegaler Migration, dass illegale Migration »[s]elbst im kurzen histori-
schen Zeitraum zwischen dem Beginn des Gastarbeitsregimes Mitte der 1950er Jahre und
der Post-Asyl-Ara der 1990er Jahre [...] einen mehrfachen Gestaltwandel [erfahren hat],
in dem zuweilen nur der Term illegale Migration als Bindeglied fungiert« (ebd., S. 51).
Vor allem aber verweist er darauf, dass sich nicht nur

»der Begriff derillegalen Migration historisch wandelt, [sodass] sie demnach kein pra-
existenter sozialer Tatbestand ist, sondern vor allem Ergebnis der Verschrinkung von
Diskurs, staatlicher Praxis und Bewegung der Migration, in deren Transformation ille-
gale Migration ihren Stellenwert im Gefiige des Migrationsregimes verandert« (ebd.).

Die Bedeutungswandlungen von illegaler Migration sind stets in einen historisch spezi-
fischen gesellschaftlichen Kontext eingebunden und beziehen sich — im Sinne des Dis-
positivbegrifts (siehe Kap. 3.2.3) — auf ganz unterschiedliche gesellschaftliche Krisen.
Dabei sind es allerdings nicht nur die staatlichen Regelungen, die illegale Migration her-
vorbringen, sondern ein tiberdeterminiertes Wechselverhiltnis unterschiedlicher Prak-
tiken und Regulationen einer Vielzahl an Akteur*innen, die in einem asymmetrischen
Machtverhiltnis zueinanderstehen (Karakayali, 2015, S. 471.).

Auffallend ist, dass bis zum Jahr 2015 illegale Migration in den meisten Fillen im Zu-
sammenhang mit der nicht rechtmifdigen Anwesenheit von sogenannten papierlosen,
klandestinen Migrant*innen innerhalb der Grenzen eines nationalstaatlichen Vergesell-
schaftungskontexts 6ffentlich zum Thema wurde (Baldwin-Edwards, 2008; Karakayali,
2015) — zumeist als Folge des Auslaufens eines in irgendeiner Art nur vorliufig recht-
mafiigen Aufenthaltsstatus, sei es in einem Asylverfahren oder im Rahmen der Nicht-
Verlingerung eines Aufenthaltstitels oder eines Visums oder im Kontext von etwas an-
derem (Baldwin-Edwards, 2008, S. 1450). Demgegeniiber scheint sich gegenwirtig in
der europiischen Union ein Diskurszusammenhang zu etablieren, der die Illegalitit von
Migration bereits vor dem Ubertreten nationalstaatlicher Grenzen und unabhingig der
Uberpriifung eines méglicherweise bestehenden »Recht[s], einen Antrag auf internationalen
Schutz« (Europiisches Parlament, 0.].; Herv. i. Orig.) innerhalb der europiischen Union
zu stellen, feststellt und folglich zu verhindern versucht. So heiflt es etwa in einem On-
linebeitrag des Redaktionsnetzwerks Deutschland vom 13. Juni 2021: »Die von Corona
gelihmte Welt kommt allmihlich wieder in Bewegung, die Menschen fangen wieder zu
reisen an. Darichtet Europa im wahrsten Sinne des Wortes lautstarke Botschaften an je-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

105


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

ne, die versuchen wollen, illegal iiber die Grenze zu kommen: Bleibt weg« (RND/AP, 2021,
0.8.).

Nachdem die Coronapandemie die Nachrichten und auch das Alltagsleben in der
Bundesrepublik Deutschland eingenommen hatte, war der 6ffentliche Diskurs um Mi-
gration fiir einen gewissen Zeitraum verhiltnismifig ruhig geworden. Dabei verzeich-
nete das UNHCR (2021) mit weltweit 82,4 Millionen Gefliichteten sogar einen Hochst-
stand im Rahmen ihrer statistischen Erfassungen. Auch die wenigen — in der Zeit vom
offiziellen Beginn der Coronapandemie bis zum Erscheinen des soeben zitierten RND-
Beitrags — im 6ffentlichen Diskurs reprisentierten Ereignisse wie der Brand im »Fliicht-
lingslager Moria« oder die Grenziiberquerungen von einigen Hundert Menschen in die
spanische Exklave Ceuta hielten das Thema in der 6ffentlichen Berichterstattung und
parteipolitischen Auseinandersetzung ungewohnt wenig relevant (Fretwurst & Giinther,
2022). Doch dann, so kann das angefiihrte Zitat gelesen werden, da »wir« uns »legitimer«
Weise wieder zu bewegen begannen, da fiir »uns« das Reisen wieder losging, brauchte
es eine lautstarke Klarstellung: Nicht jede Bewegung ist eine legitime Bewegung. Dieje-
nigen Bewegungen, die fraglos und konsequent als »illegale Grenziiberquerungen« ge-
rahmt werden, Bewegungen, die in Zeiten einer Pandemie nicht von dem privilegier-
ten Bediirfnis einiger Weniger nach Erholung angeleitet sind, sollten daher auch weiter-
hin unterbunden bleiben. Dafiir setzten »[g]riechische Grenzpolizistenc, so heiflt es im
Beitrag des Redaktionsnetzwerks Deutschland (RND/AP, 2021, o. S.) weiter, »ein akusti-
sches Gerit ein, das auf einem gepanzerten Fahrzeug montiert ist und ohrenbetiuben-
den Lirm iiber die Grenze in die Tiirkei sendet.« Dieses Gerit sei zwar sehr klein, kénne
aber »eine Lautstirke erreichen, die einem Diisentriebwerk Konkurrenz macht« (ebd.) -
was zum Ziel des automatisierten Uberwachungsnetzwerks beitragen solle, »Migranten
frithzeitig zu entdecken und von der illegalen Grenziiberquerung abzuschrecken« (ebd.).

»1llegale Grenzitberquerung« wird in diesem Beispiel zum Synonym fiir Migration
per se und Migration zum zentralen Antagonismus einer gesellschaftlichen Ordnung,
die allgemein auf einer durch unterschiedliche Differenzverhiltnisse (insbesondere
Rassismen) charakterisierten und als wesenhaft gedachten Nationalstaatlichkeit beruht
(siehe dazu auch Kap. 3.3). Diese (Re-)Artikulation des Signifikanten »illegale Migra-
tion« fiir diskursive Praktiken der (potenziellen) Ubertretung und des (vorsorglichen
und medial inszenierten) Schutzes der EU-europdischen Auflengrenzen muss auch
im Kontext der Geschehnisse des sogenannten langen Sommers der Migration 2015
betrachtet werden (Hess et al., 2017b). Nachdem im Sommer 2015 »beharrliche[] Mi-
grationsbewegungen [...] die europdischen Gesellschaften in Atem hielten« (ebd., S. 6),
éffneten Osterreich und Deutschland am 5. September 2015 ihre Aufiengrenzen offiziell
fiir hunderttausende Menschen auf der Flucht — insbesondere fiir aus Syrien gefliichtete
Menschen. Spitestens mit dieser offiziellen Grenzoffnung ging diskursiv das performa-
tive Eingestindnis der »historische[n] und strukturelle[n] Niederlage des europdischen
Grenzregimes« (ebd.) einher. In dieser Krise des europiischen Grenzregimes dauerte
es allerdings nicht lange, bis sich unter dem Frame »Nie wieder 2015« (Messerschmidst,
2018, S. 1) ein neuer migrationsgesellschaftlicher Konsens durchzusetzen begann (De-
cker & Brihler, 2018; Zick, Kiipper & Berghan, 2019). Der lange Sommer wurde schnell
zum »kurzen Sommer der Barmherzigkeit« (Mecheril, 2020, S. 105): »Nie wieder« soll
passieren, was 2015 passierte, nie wieder offene Grenzen, nie wieder Kontrollverlust, nie

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

wieder Fliichtlinge und Asylsuchende, nie wieder so viele Fremde im Landc, fasst Astrid
Messerschmidt (2018, S. 1) die Bedeutung, die sich seitdem in dem Frame »Nie wieder
2015« verdichtet, zusammen. Dabeli ist besonders zu beachten, dass sich mit dem »Nie
wieder 2015« nicht nur eine prinzipielle, bedingungslose Ablehnung der Geschehnisse
des Jahres 2015 artikuliert, sondern dass der Frame seinen Ausgangspunkt in rechtsex-
tremen Milieus hatte (Strobl, 2020). Denn nicht ohne Grund wurde dafiir die Formel
»Nie wieder (Ausschwitz)«, die bis dahin konstitutiv fiir die »offiziellen« Selbstreprisen-
tationen der postnationalsozialistischen (Vergesellschaftungs-)Kontexte Deutschland
und Osterreich war und »die Abgrenzung von allem, was mit dem Nationalsozialis-
mus in Verbindung steht« (Messerschmidt, 2018, S. 1), symbolisierte, einer radikalen
Umdeutung respektive kompletten Verkehrung unterzogen. Dennoch erwies sich der
Frame in den Jahren nach 2015 als erstaunlich erfolgreich. Das sneue« »Nie wieder« kann
dementsprechend als antagonistisches Element gegenwirtiger Vergesellschaftungsbe-
mithungen verstanden werden, das in der kollektiven Ablehnung migrationsbedingt
Anderer ein Eigenes als zusammengehorige Einheit hervorbringt (Rangger, 2021).” Der
Signifikant illegale Migration scheint also bestens dazu geeignet zu sein, um von der
abermaligen Konstruktion »papierloser Aufenthalte« zu der prinzipiellen Ablehnung
von Migration zu gleiten.

3.2.3 Regime der Produktion und Regulation von Grenzen: Integration
und europaische Grenzsicherung

Migrationshintergrund und illegale Migration kénnen in Zeiten der organischen Krise
als bedeutsame gleitende Signifikanten der partiellen (Re-)Fixierung einer hegemonia-
len Formation verstanden werden, die als wirkmichtige und wandlungsfihige Elemen-
te zum Schauplatz von (Bedeutungs-)Kimpfen unterschiedlicher Gesellschaftsprojekte
werden. Beide Signifikanten mit ihren impliziten Differenzen bzw. Antagonismen® »oh-
ne Migrationshintergrund« und »Sesshaftigkeit« vermogen es, innerhalb der gegenwir-
tigen gesellschaftlichen Auseinandersetzungen die soziale Praxis derart hervorzubrin-
gen und zu biindeln, dass sich Knotenpunkte ausbilden, die das freie FlieRen des Sozia-
len voriibergehend wieder stabilisieren. Dabei zeichnet sich bei beiden in den vergange-
nen Jahren eine Verschiebung ihrer »urspriinglicheren« Bedeutungen hin zu restriktive-
ren Gesellschaftsprojekten ab. Beide Signifikanten stellen jedoch lediglich exemplarisch
herausgearbeitete Momente einer allgemeineren diskursiven Formation dar, die itber ei-
ne Vielfalt an Signifikanten, Mafinahmen, Praktiken und Akteur*innen hervorgebracht
wird und ihre Gesellschaftseffekte nicht iiber »eine logische Kohirenz ihrer Elemente«
(Laclau & Moufte, 2012, S. 142), sondern vielmehr iiber eine »RegelmifSigkeit in der Ver-
streuung« (ebd., S. 141; Herv. i. Orig.) produziert (siehe dazu auch Kap. 2.3.3). Die »Er-
folgsgeschichte« der beiden Signifikanten ist allerdings auch keine zufillige, sondern

5 Es ist daher auch nicht verwunderlich, dass sich die Europdische Union in den Jahren nach 2015
»mit ihrer Abschottung gegen Migration erpressbar gemacht« hat (B6hm, 2021, 0. S.).

6 Jedes Differenzverhiltnis kann unter bestimmten Bedingungen zu einem antagonistischen Ver-
héltnis werden, muss dies aber nicht (Kap. 2.3.4).

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

107


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

kann in der Herausbildung zweier iibergeordneter Regime der Produktion und Regu-
lation gesellschaftlicher Wirklichkeit verortet werden: Zum einen betrifft dies das In-
tegrationsregime, fiir das die Differenzkategorie Migrationshintergrund wesentlich ist
und das auf die innere Differenzierung der diskursiven Formation wirkt, die gemeinhin
als »deutsche Gesellschaft« bezeichnet wird. Zum anderen ist das europidische Grenzsi-
cherungsregime gemeint, das mit dem Signifikanten illegale Migration korreliert und
die diskursive Formation nach Auflen abgrenzt. Beide Regime konnen als Bestandteil
eines iibergeordneten (Migrations-)Regimes betrachtet werden (Oltmer, 2018, S. 247)7,
das gesellschaftliche Wirklichkeit iiber Praktiken der diskursiven Grenzziehung nach In-
nen und nach Auflen produziert und Teil einer itbergeordneten diskursiven Formation
ist, die als nationalstaatliche Weltordnung gefasst werden kann (Kap. 3.3). Zugleich er-
scheint es mir bedeutsam, beide Regime nicht als idente und zwangsliufig kohirente,
wohl aber als aufeinander angewiesene und sich gegenseitig interferierende und stiit-
zende zu verstehen. Im Folgenden stelle ich die Eigentiumlichkeiten und Gemeinsam-
keiten der beiden Regime kurz heraus. Zuvor setze ich mich aber noch mit dem Regi-
mebegriff auseinander, um ihn in leicht modifizierter Weise in den theoretischen Werk-
zeugkasten der Hegemonietheorie aufnehmen zu kénnen.

Zum (Migrations-)Regimebegriff

Der Regimebegriff hatte in den vergangenen Jahren in den Sozialwissenschaften und
insbesondere auch in der Migrationsforschung Konjunktur (Pott et al., 2018b) und
scheint sogar »gute Chancen zu haben, zu einem neuen Fetisch der Sozialtheorie und
der theoretisch interessierten Sozialwissenschaften einschliefilich der Migrationsfor-
schung zu werden« (Esch, 2018, S. 286). In seiner Allgegenwirtigkeit und Bedeutungs-
vielfalt lauft er jedoch Gefahr, seine theoretische und analytische Kraft zu verlieren
(ebd.). Seine Attraktivitit im Rahmen einer hegemonietheoretischen (Migrations-)Ge-
sellschaftsanalyse gewinnt der Begriff jedoch vor allem daraus, dass er zum einen den
klassischen Gegensatz von diskurs- und praxistheoretischen Positionen iiberwindet
und zum anderen ein Macht- und Herrschaftsverstindnis beinhaltet, das die Regierung
des Sozialen nicht monolithisch als nach einem Top-down-Prinzip durch eine*n souve-
rine*n Akteur*in (etwa den Staat) entstanden versteht. Hierbei geht die Integration
des Regimebegriffs in das Analysewerkzeug der Hegemonietheorie gleichzeitig mit der
Herausforderung einher, den Begriff nicht mit Hegemonie gleichzusetzen. Erforderlich
ist es also, der ohnehin bereits grofien Vielfalt an Begriffsverwendungen eine spezi-
fische Gebrauchsweise des Regimebegriffs hinzuzufiigen. Dies ist Ziel des folgenden
Abschnitts.

Entwickelt wurde der Regimebegriff im Rahmen des Interdependenzansatzes im
Feld der Internationalen Beziehungen in den 1970er-Jahren. Seitdem wurde er in unter-
schiedlichen Forschungsfeldern unter der Zugrundelegung unterschiedlicher theoreti-
scher Ansitze (etwa der Regulationstheorie oder der Bourdieu-Schule) weiterentwickelt
(Tsianos & Kasparek, 2015, S. 11-15). Ausgangspunkt der Genese des Regimeansatzes
war vor allem der Versuch,

7 Niheres hierzu findet sich unten bei der Unterscheidung zwischen einem Mobilitits- und einem
Prasenzregime.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

»[alngesichts wachsender Verflechtungen verschiedener, teils neuer Akteure wie
multinationaler Konzerne und NGOSs [..] mit Hilfe der Regimeperspektive [..] die
Beschrinkungen der neorealistischen Schule zu iiberwinden sowie analytisch auf die
>Arbeitsteilungc zwischen Politik und Okonomie und den erkannten Bedeutungsver-
lust (national-)staatlicher Souverinitit zu reagieren« (ebd., S. 11f.).

Die Abkehr von der methodologisch nationalistischen Betrachtung internationaler Be-
ziehungen ging und geht mit einer Schirfung des Blicks auf eine Vielfalt an transnatio-
nal agierenden Akteur*innen einher, die zwar keine einheitlichen Perspektiven, Interes-
sen und Ziele verfolgen, aber dennoch vereint sind durch »das Problem der Verstetigung
von Verhaltnissen, die ihrer Natur nach als duferst instabil angesehen werden mitssen«
(Karakayal1 & Tsianos, 2007, S. 14). Der Regimebegriff bezieht sich diesem Verstindnis
zufolge auf »ein Ensemble von gesellschaftlichen Praktiken und Strukturen — Diskurse,
Subjekte, staatliche Praktiken —[,] deren Anordnung nicht von vornherein gegeben ist,
sondern das genau darin besteht, Antworten auf die durch die dynamischen Elemente
und Prozesse aufgeworfenen Fragen und Probleme [...] zu generieren« (ebd.).

Der Ansatz der Regimetheorie stof3t gerade in der Migrationsforschung immer mehr
aufResonanz, da er es insbesondere in Zeiten der Supra- und Transnationalisierung von
Politik ermdglicht (Pott et al., 2018a, S. 1-5), die Regierung von Migration unabhingig
eines souverdnen Nationalstaates zu theoretisieren und in empirische Analysen einzu-
beziehen (Oltmer, 2009; Pott et al., 2018b; Sciortino, 2004). Dies bedeutet zwar nicht die
Ausblendung des Einflusses des Staates auf die Regulation von Migration, verweist je-
doch auf dessen eingeschrinkte Handlungsmacht und hebt insbesondere »die spezifi-
schen Beziehungen zwischen ganz heterogenen Akteuren, Kontexten und Diskursen so-
wie die durch sie bestimmten Verhandlungszonen« hervor (Tsianos & Kasparek, 2015,
S. 16).

Migrationsregime sind in dieser Perspektive historisch kontingente Produkte der
gesellschaftlichen Auseinandersetzung mit Fragen der Hervorbringung und Regulation
von Migration sowie ihrer Folgen (Pott et al., 2018a, S. 6). Jedoch ist, wie Paul Meche-
ril (2018, S. 315) hervorhebt, die »gegenstindliche Referenz von Migrationsregimen [...]
nicht angemessen bezeichnet mit, wie es zuweilen heifdt, >Migration«.« In seiner zuge-
horigkeitstheoretischen Perspektive konstituieren die gesellschaftlichen Auseinander-
setzungen mit der politischen Ordnung, die vordergriindig um den Topos Migration
kreisen, »einen spezifischen migrationsgesellschaftlichen Raum« (ebd.), der als symboli-
scher Raum der natio-ethno-kulturellen Zugehérigkeit und Nicht-Zugehorigkeit kenn-
zeichenbar ist (siehe hierzu auch Kap. 3.3.1). Wie bereits beziiglich der Differenzkate-
gorien Migrationshintergrund und illegale Migration exemplarisch dargestellt wurde,
konnen die mithin leidenschaftlichen Praktiken der Bezugnahme auf die Anderen hege-
monietheoretisch nicht nur als Ausdruck der Hervorbringung und Regulation von Mi-
gration verstanden werden, sondern beziehen sich auch auf die Hervorbringung eines
symbolischen Raums, der von einer allgemeinen gesellschaftlichen Ordnung der Zuge-
horigkeit und Nicht-Zugehdorigkeit nach innen wie nach aufien vermittelt ist. In letzte-
rem Sinne eines Innen und Aufien etabliert ein Migrationsregime nach Jochen Oltmer
(2018, S. 247) immer sowohl ein »Mobilitits-« als auch ein »Prisenzregime, das auf die
Hervorbringung und Regulation von Migrant*innen (und Nicht-Migrant*innen) im In-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

109


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

neren sowie an den AuRengrenzen einer gesellschaftlichen Formation ausgerichtet ist.®
Hegemonietheoretisch kann die Abgrenzung zu »illegaler Migrationg, die gegenwirtig
als Synonym fuir Migration im Allgemeinen verstanden werden kann, als Antagonismus
zur Herstellung einer Aquivalenz derjenigen differenziellen Subjektpositionen verstan-
denwerden, die sich »legitim«in dem politischen Raum »Deutschland« aufhalten. Dem-
gegeniiber wird Migrationshintergrund in diesem Raum dann zum Antagonismus, wenn
die Aquivalenz und vorrangige Legitimitit derjenigen produziert werden muss, die ver-
meintlich keinen solchen Hintergrund aufweisen.

Ein wichtiger Aspekt aus einer regimetheoretischen Perspektive ist die »Aufthebung
der Dichotomie von Agency und Struktur« (Tsianos & Kasparek, 2015, S. 16), unter der in
erster Linie die Uberwindung einer Betrachtung von »Migrant*innen« als passive und
ohnmaichtige Opfer bestehender gesellschaftlicher Strukturen verstanden wird. Mit ei-
ner regimetheoretischen Perspektive wird hingegen die relative »Autonomie der Migra-
tion« (Bojadzijev & Karakayali, 2015) betont. Diese relative Autonomie verweist zum ei-
nen auf die Moglichkeitsriume, die die Subjekte trotz der einschrinkenden Handlungs-
bedingungen haben. Zum anderen referiert der Ausdruck auf den Einfluss, den die Prak-
tiken der (marginalisierten) Subjekte auf die ihnen vorausgehenden heteronomen Be-
dingungen ausiiben: »Migration ist weder frei von bestehenden Formen der Vergesell-
schaftung, noch lisst sie sich vollkommen kanalisiert denken. Die Prozesse der Migrati-
on installieren neue Formen der Vergesellschaftung« (ebd., S. 209). Was das Migrations-
regime anbelangt, so bildet »das Handeln von (potentiellen) Migrant_innen selbst« (Tsia-
nos & Kasparek, 2015, S. 16) ein zentrales Moment der Hervorbringung von Migration,
indem diese »Strategien entwickeln, um in einem durch Herrschaftspraktiken und Iden-
tititszuschreibungen strukturierten Feld eigene raumliche Bewegungen durchzusetzen
und aufrechtzuerhalten, Aspirationen geltend zu machen, Griinde vorzubringen sowie
Lebensliufe zu prisentieren und anzupassen« (ebd.). Diese Perspektive »impliziert je-
doch keinesfalls ein symmetrisches Machtverhiltnis innerhalb der Aushandlungspro-
zesse« (Tsianos & Kasparek, 2015, S. 17) um die inneren wie dufleren Grenzen von Ge-
sellschaftlichkeit. Allerdings hebt sie sowohl den Méglichkeitsraum als auch die aktive
Bedeutung von Migration fiir die Konstitution von Gesellschaftlichkeit hervor.

Diese Aufhebung der Dichotomie von Agency (Handlungsmacht) und Struktur ist
aus hegemonietheoretischer Perspektive sehr itberzeugend und bedeutsam (siehe zur
Rekursivitit von Kontext und Praxis Kap. 4.4.1). Gleichzeitig scheint mir jedoch eine Dif-
ferenzierung wichtig, die diejenigen Praktiken, Diskurse und Subjektivierungsweisen,
die sich einer bedeutsamen gesellschaftlichen Ordnung entziehen oder diese zumindest

8 Allgemein, aber auch im Hinblick auf das, was ich im Folgenden unter einem Integrations- und
europdischen Grenzregime thematisiere, stellt sich die Frage, ob die generelle Voraussetzung ei-
nes Prisenz- und eines Mobilitatsregimes, die unter ein ilbergeordnetes Migrationsregime sub-
sumiert werden kénnen, angemessen ist. Vielleicht ist es sinnvoller, davon auszugehen, dass sich
eine gesellschaftliche Formation vielmehr liber eine Vielfalt an unterschiedlichen, sich zum Teil
widersprechenden, zum Teil iiberlappenden oder (iberschneidenden Regimen konstituiert. Ins-
besondere beim Integrationsregime und dem europiischen Grenzregime mag es gewisse Uber-
schneidungen geben, vielleicht ist jedoch die einzige Klammer, die die beiden in ein Aquivalenz-
verhaltnis zueinander stellt, in einem sehrviel groReren Mafle die migrationsgesellschaftliche He-
gemonie in Form einer nationalstaatlich und durch Rassismen strukturierten (Welt-)Ordnung.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

herausfordern, und insbesondere auch diejenigen Praktiken, die durch Disziplinierung,
Regulierung und Begrenzung charakterisiert sind, nicht als expliziten Bestandteil ei-
nes dominierenden Migrationsregimes auffasst. Aus hegemonietheoretischer Sicht ist
es itberzeugend, zum einen diejenigen Effekte der Praktiken, Mafinahmen, Wissensbe-
stinde und Normen unterschiedlicher sozialer Akteur*innen, Organisationen, Institu-
tionen und Reprisentationen, die eine vorherrschende soziale Ordnung konstituieren,
als iiberdeterminiert zu begreifen. Denn nur aufgrund von Uberdeterminierung erge-
ben sich notwendigerweise Moglichkeitsriume fiir die Subjekte und fiir widerstindige
soziale Praktiken und Bewegungen. Auch ist es iiberzeugend, dass die Praktiken von ein-
zelnen Subjekten oder gréfReren sozialen Bewegungen konstitutiven Einfluss auf die be-
stehenden sozialen Verhiltnisse haben — sowohl in affirmativer als auch in subversiver
Weise — und nicht als auflerhalb der Verhiltnisse stehend betrachtet werden. Trotzdem
ist es meines Ermessens im Rahmen der Eingliederung des Regimebegriffs in den der
vorliegenden Arbeit zugrunde liegenden hegemonietheoretischen Bezugsrahmen not-
wendig, die Diagnose »Migrationsregime« lediglich auf das Zusammenwirken derjeni-
gen »heterogene[n] Akteure, Praktiken, Normen oder Diskurse und Bilder« (Tsianos &
Kasparek, 2015, S. 18) zu beschrinken, die in dominanter Weise zur legitimen oder il-
legitimen Herrschaft iber Andere beitragen. D.h. ich wiirde subversive Praktiken nicht
unter der Analyse Migrationsregime fassen, obwohl die Grenze zwischen Regime und
Nicht-Regime nicht immer eindeutig gezogen werden kann. Denn die Rede vom Inte-
grationsregime bezieht sich aus meiner Sicht sinnvollerweise lediglich auf diejenigen
diskursiven Praktiken, die den vorherrschenden Integrationsdiskurs (re-)produzieren,
und nicht auf diejenigen Praktiken, die innerhalb des allgemeinen Integrationsdiskur-
ses einen subversiven Diskurs fithren oder zumindest zu fithren versuchen. Diese Per-
spektive umfasst sowohl als migrantisch als auch als nicht-migrantisch geltende diskur-
sive Praktiken, die eine dominante hegemoniale Ordnung der Herrschaft iiber Ande-
re (re-)produzieren, und schlief8t dariiber hinaus weder als migrantisch noch als nicht-
migrantisch geltende Praktiken aus der Problematisierung und Subvertierung eines be-
stehenden Regimes aus.

Diese hegemonietheoretische Spezifizierung der Verwendung des Regimebegriffs,
die gerade nicht die »Autonomie der Migration« und ihre gesellschaftskonstitutive
Bedeutung sowie die allgemeine Involviertheit in die bestehenden Verhiltnisse infrage
stellt, kann iiber das theoretische Element der Krise, wie es von Paul Mecheril (2018,
S. 320-323) in den Migrationsregimebegriff eingefiithrt wird, verdeutlicht werden. Wo-
bei sogleich hervorzuheben ist, dass in Mecherils Verstindnis »das Migrationsregime
weder Resultat der Krise noch Ursache ist — vielmehr sind Krise und Regime gleichur-
spriinglich« (ebd., S. 321). Der Autor referiert mit Bezugnahme auf den Dispositivbegriff
Foucaults (1978) darauf, dass (die Autonomie der) »Migration mit der Beunruhigung
gesellschaftlicher Verhiltnisse und Regelungen verbunden ist und damit Kontingenz
wie Briichigkeit dieser Verhiltnisse und Regelungen anzeigt« (Mecheril, 2018, S. 321,
Herv. i. Orig.). Und er verweist darauf, dass diese »Beunruhigung« und Infragestellung
der bestehenden sozialen Ordnung durch Praktiken der Migration diese Ordnung »in
praktisch-technischer wie normativer Hinsicht« (ebd.) in eine Notsituation bringen
kann. Und dass diese Notsituation erstens hegemoniale Auseinandersetzungen mit
der Definition einer Krise und somit der Offnung einer bestehenden sozialen Ord-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

m


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

nung sowie zweitens asymmetrische Auseinandersetzungen mit der Reartikulation
dieser Ordnung durch das Etablieren eines »neuen« oder »erneuerten« Regimes der
Migrationsgesellschaftlichkeit zur Folge hat (ebd.).® Analytisch betrachtet ergibt sich
daraus nun das Folgende: Der Regimebegriff steht in dieser Verwendung in einer klaren
Beziehung zur Kontingenz und relativen Autonomie sozialer Praxis und fasst diese
auch als konstitutiv fir die Erméglichung und méglicherweise sogar Notwendigkeit von
Regimen auf, die auf die Herstellung sozialer Ordnung abzielen. Trotzdem bezieht der
Begriff sich in der von mir vorgeschlagenen Weise schlussendlich auf die — normativ
erst zu beurteilenden - diskursiven Grenzziehungspraktiken von unterschiedlichen und
nicht einstimmigen individuellen, organisationalen und institutionellen Akteur*innen,
die auf das erneute Schliefen der Krise und die Aufrechterhaltung der Re-Fixierung
abzielen.

Im Anschluss an diese Begriffsrekonstruktion spezifiziere ich im Folgenden das, was
bereits unter den Bezeichnungen »Integrationsregime« und »europiisches Grenzsiche-
rungsregime« eingefithrt wurde. Dabei werde ich mich auf die Fragen fokussieren, wie
sich die Regime der Integration und der europiischen Grenzsicherung als Regime kon-
stituieren, auf welche »Krise« sie reagieren und welche migrationsgesellschaftliche Ord-
nung mit ihnen produziert wird.

Das Integrationsregime

Wird gegenwirtig mit Bezug auf den Vergesellschaftungskontext, der gemeinhin als
Deutschland bezeichnet wird, von Migration gesprochen, dann zumeist in direktem
Zusammenhang mit der Integrationsvokabel (Castro Varela, 2013; Hess & Moser, 2009;
Mecheril & Thomas-Olalde, 2018). Dies war aber nicht immer so. Fithrte der Begriff
Ende des 20. Jahrhunderts noch ein Nischendasein und wurde insbesondere von als mi-
grantisch geltenden Gruppen zur Einforderung gleichberechtigter Teilhabe an gesamt-
gesellschaftlichen Bereichen und Ressourcen eingebracht (Bade, 2007; Bade & Oltmer,
2004), erlebt der Begriff seit Anfang des 21. Jahrhunderts eine gesamtgesellschaftliche
»Hochkonjunktur« (Hess & Moser, 2009, S. 12). Spitestens seit der Anerkennung der
Migrationstatsache zu Beginn des 21. Jahrhunderts und dem Inkrafttreten des Zu-
wanderungsgesetzes im Jahr 2005 hat sich »ein neues Verstindnis von Integration als
originir staatlicher Aufgabe von Bund, Lindern und Kommunen« (Hoesch, 2018, S. 275)
durchgesetzt und ein breites Regime der Integration etabliert. Dieses Regime erhebt die
gesellschaftliche Ein- und Anpassung von »Migrant*innen« zur zentralen Erwartungs-,
Ziel- und Orientierungsgrofie in der migrationsgesellschaftlichen Politik, Forschung
und Arbeit (Mecheril & Rangger, 2022b, S. 124). Dabei bezeichnet die Konjunktur der
Integration nicht lediglich »eine konjunkturelle Schwankung« (Hess & Moser, 2009,
S.13), sondern mit ihr geht vielmehr ein Paradigmenwechsel einher, »eine politische

9 Esist hierbei hervorzuheben, dass der Regimebegriff zundchst keinen wertenden, pejorativen Be-
griff darstellt, auch wenn Regime vorrangig sicherlich mit einer gewissen herrschaftskritischen
Skepsis begegnet wird. Der regimetheoretischen Analyse geht es deshalb nicht lediglich um das
Aufzeigen der Existenz eines Regimes, sondern insbesondere um den Ausweis der Legitimitdt bzw.
—vorrangiger — der Illegitimitit der Re-/Artikulationen sozialer Ordnung, die sich mit einem Re-
gime verbinden.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

Zisur im Denken, Handeln und Forschen, im wissenschaftlichen wie im politischen
Umgang mit der Faktizitit des Einwanderungslandes« (ebd.). Diese zentrale Bedeutung
von Integration hat sich auch mit dem im Jahr 2021 erfolgten Wechsel der langjihrigen
»groflen Koalition« aus CDU und SPD zur von der SPD, den Griinen und der FDP re-
gierten deutschen Bundesregierung nicht geindert — obwohl im Koalitionsvertrag ein
»Neuanfang in der Migrations- und Integrationspolitik« (Die Bundesregierung, 2021,
S. 137) angekiindigt wurde.

Integration kann gegenwirtig als der zentrale leere Signifikant im Rahmen des mi-
grationsgesellschaftlichen »Prisenzregimes« (Oltmer, 2018, S. 247) verstanden werden.
Dabei ist es gelungen, »in einem Feld, in dem eine Vielzahl an unterschiedlichen und
partikularen sowie zum Teil widerstreitenden Forderungen und Interessen zirkulieren,
den Signifikanten Integration als normativ positiven Wert und Orientierungsgrofie,
die nahezu alternativlos zu sein scheint, zu platzieren« (Mecheril & Rangger, 2022b,
S.123). Diese Platzierung von Integration als leeren Signifikanten im Rahmen der The-
matisierung und Behandlung migrationsgesellschaftlicher Verhiltnisse wird von einem
uniiberschaubaren Ensemble an heterogenen Akteur®innen, Wissensbestinden und
Reprisentationen, Maflnahmen und Praktiken gestiitzt:

« Inder bundesdeutschen Politik werden regelmiflig kommunale wie nationale Inte-
grationspline mit Mafinahmen und Richtlinien zur Forderung und Forderung der Inte-
gration von Migrant*innen in die deutsche Gesellschaft erstellt (Castro Varela, 2013,
S. 35-38). Ebenfalls regelmifRig werden sogenannte »Integrationsgipfel« oder »Is-
lamkonferenzen« abgehalten. Dariiber hinaus wurde die Ernennung einer*eines In-
tegrationsbeauftragten der Bundesregierung institutionalisiert. Und es wurden in
den vergangenen Jahren zunehmend kommunale und bundeslandweite Integrati-
onsbehorden wie etwa die Kommunalen Integrationszentren in Nordrhein-Westfalen
eingerichtet und fest verankert.

. Die Migrationsforschung wird zu einem betrichtlichen Teil als Integrationsfor-
schung betrieben (Pries, 2021, S. 161-164; Zwengel & Hentges, 2010, S. 7). Neben
universitiren Forschungsinstituten wie dem Interdiszipliniren Zentrum fiir Integra-
tions- und Migrationsforschung (InZentIM) haben sich mit dem Berliner Institut fiir
empirische Integrations- und Migrationsforschung (BIM) im Jahr 2014 und dem Deutschen
Zentrum fiir Integrations- und Migrationsforschung (DeZIM) im Jahr 2017 auch auf3eruni-
versitire Forschungsinstitute fest etabliert. Deren Ziel ist es, »die Integrations- und
Migrationsforschung in Deutschland [zu] stirken und international sichtbarer [zu]
machen« sowie »Vertreter*innen von Politik, Offentlichkeit und Zivilgesellschaft zu
diesen Themen« zu beraten (DeZIM, 2022, 0. S.).

« Auch Sozial- und Wissenschaftsstiftungen in Deutschland fordern vermehrt und
zentral Projekte rund um Integration (Forster, 2017, S. 248—250). Mit dem Sachver-
standigenrat fiir Integration wurde auf Initiative der Stiftung Mercator und der Volkswa-
genStiftung mit Unterstiitzung der Bertelsmann Stiftung, der Freudenberg Stiftung, der
Robert Bosch Stiftung, dem Stifterverband fiir die Deutsche Wissenschaft und der Vodafone
Stiftung im Jahr 2008 sogar ein unabhingiges Expert*innengremium eingerichtet
(Anheier et al., 2017, S. 28), das »die Politik in Sachen Integration und Migration

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

13


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

T4

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

beraten« (ebd.) und als »moglicher Innovationslieferant in der Migrationspolitik«
(ebd.) dienen soll.

« In den Medien stellt Integration in der Regel die zentrale und unhinterfragte Re-
ferenz mit Bezug auf Migration dar. Gleichzeitig iiberwiegen negative Schlagzeilen
und Darstellungsweisen aus gesellschaftlich privilegierten Positionen (insbesonde-
re Politik, Polizei und Justiz), die vorrangig »[a]bweichendes Verhalten, rechtswidri-
ge[n] Aufenthalt, eine Belastung des Sozialstaats, kulturelle Uberfremdung und die
Ubertragung von Krankheiten« (Hestermann, 2020, S. 4) in den Fokus der Bericht-
erstattung riicken und marginalisierten Stimmen kaum Gehor verschaffen (ebd.).

- In Bildungsinstitutionen und der pidagogischen Praxis ist Integration mittlerweile
zu der zentralen Erwartungs-, Ziel- und Orientierungsgréfie mit Bezug auf Migrati-
on avanciert (Mecheril & Rangger, 2022b, S. 124). Unter dem Schlagwort »Integration
durch Bildung« werden pidagogische Riume hiufig als zentrale Erméglichungsor-
te fiir eine erfolgreiche Integration vorausgesetzt und stilisiert (Becker, 2011; Stobe-
Blossey et al., 2019; VBW, 2016).

Neben diesen exemplarischen Handlungsfeldern und ihren Akteur*innen stellt Integra-
tion freilich auch in weiteren Feldern und fiir eine Vielfalt an Akteur*innen mittlerwei-
le eine der zentralen Referenzen in der Thematisierung und Bewertung von Migration
dar. Unter Zugrundelegung des in dieser Arbeit modellierten hegemonietheoretischen
Zugangs konnen die in den aufgezihlten Feldern wirkenden kollektiven Akteur*innen
(Schulen, Medien etc.) jedoch als gesellschaftlich héchst bedeutsame und privilegierte
»ideologische Apparate« (Hall, 20124, S. 156) interpretiert werden, die eine herausragen-
de Rolle in der Produktion von Integration als imaginiren Bezugspunkt fir die sym-
bolische Praxis von Institutionen, Organisationen und Individuen einnehmen. In den
gesamtgesellschaftlichen Auseinandersetzungen mit der migrationsgesellschaftlichen
Ordnung im »Inneren« des Vergesellschaftungskontexts Deutschland dient Integration
sowohl als Assimilations- und Unterordnungsgebot als auch als normative Referenz zur
Einforderung von Gleichberechtigung und Teilhabe. Der Signifikant stellt damit nicht
nur einen unumstrittenen Bezugspunkt der Be- und Verhandlung von Fragen der Migra-
tion dar, sondern er wurde und wird auch — etwa durch Akteur*innen sozialer Bewegun-
gen (Klotz, 2016), der Kulturarbeit (Czollek, 2018; Spielhaus, 2016; Stjepandic & Karaka-
yali, 2018) oder der Wissenschaft (Castro Varela, 2013; Ha, 2007) - kritisch reflektiert und
ist dementsprechend nicht unumstritten. So wird Integration unter anderem als Praxis
der verschleierten Disziplinierung Migrationsanderer, des Otherings und Selfings sowie
als unmoglicher Voluntarismus auf Basis neokolonialer, (kultur-)rassistischer und natio-
nalistischer Denkfiguren kritisiert (zusammenfassend siche Mecheril & Rangger, 202.2b,
S. 129-135). Aufgrund der »Omniprisenz des Integrationsterminus« (Alp-Marent et al.,
2020, S. 115) milssen aber auch diese Kritiken als Ausdruck der Dominanz eines spezi-
fischen Integrationsregimes gelesen werden, anstatt als Hinweis auf eine Unfihigkeit
des Integrationssignifikanten, den Diskurs um Migration dominant zu stabilisieren."

10 In dervon mir in dieser Arbeit modellierten hegemonietheoretischen Perspektive verweisen die
Kritiken aber sehr wohl auch auf die Unfihigkeit jedes Diskurses, das Soziale vollstindig und dau-
erhaftzuschliefRen, sowie auf konjunkturelle Schwankungen und womaéglich auch ein Ausklingen

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

Aus Perspektive der Hegemonietheorie kann Integration hingegen als gleitender oder
womdglich sogar leerer Signifikant verstanden werden, der einen Grofteil der (auch wi-
derspriichlichen) migrationsgesellschaftlichen Forderungen, Projekte und Begehren zu
biindeln und mit anderen gesellschaftspolitischen Projekten (etwa dem Nationalstaat;
siehe Kap. 3.3.2) zu artikulieren vermag.

Wenn aber Integration in hegemonietheoretischer Perspektive als ein Diskurs ver-
standen wird, der nach einer »organischen Krise« (Gramsci) einer sozialen Ordnung
diese Ordnung zu (re-)artikulieren versucht, stellt sich die Frage nach der Krise, auf die
das Integrationsregime eine Antwort geben mochte. Diesbeziiglich stellt eine Vielzahl
an Arbeiten heraus, dass das vorherrschende Integrationsdispositiv (Bojadzijev, 2018;
Mecheril, 2011) bzw. Integrationsregime (Ha, 2007) nicht auf die mangelnde (selbst- oder
fremdverschuldete) Partizipation an den vorhandenen gesellschaftlichen Ressourcen
und Privilegien reagiert — wie dies vordergriindig vielfach kommuniziert wird. Vielmehr
reagiert Integration diesen Wissenschaftler*innen zufolge auf eine Krise des National-
staates beziehungsweise auf eine Krise der »imaginierte[n] Einheit »Nation« (Mecheril,
2011, S. 52). Diese Krise kann durchaus in einem Zusammenhang mit Migrationsbe-
wegungen und -prozessen stehen, wenn die imaginierte gesellschaftliche Ordnung die
gegebenen Lebenswirklichkeiten nicht mehr in angemessener Weise zu artikulieren
vermag. Im Zusammenhang mit der notwendigen Einfithrung der Differenzkategorie
Migrationshintergrund (siehe Kap. 3.2.2) antwortet der dominante Integrationsdiskurs
mit »einem strategischem Regelungsbedarf« (Mecheril, 2011, S. 52), der durch die Krise
einer Ordnung entsteht. Dieser Regelungsbedarf ist zum einen bedingt durch die lang-
fristige Anwesenheit von Menschen in dem Vergesellschaftungskontext Deutschland,
die bislang als »Auslinder*innen« von diesem imaginir und symbolisch ausgeschlossen
blieben (Knappik & Mecheril, 2018, S. 169), und zum anderen durch den bevolkerungs-
politisch relevanten Mangel an »wandernde[m], integrationsfihige[m] >Humankapital«
(Castro Varela, 2013, S. 10). In dieser Gemengelage gelingt es der Integrationsvokabel
anscheinend, die bestehende Ordnung und die auftretenden Regelungsbedarfe trotz
tendenzieller gesellschaftlicher Ablehnung von Migration mehrheitlich »sinnvoll« zu
reartikulieren. Um dieses Gelingen zu ermdglichen, fiigt das Integrationsregime dem
nationalen Differenzverhiltnis mit der Unterscheidung in Deutsche mit und ohne
Migrationshintergrund eine »neue« Differenzdimension hinzu, die die in die Krise
geratende imagindre Einheit der Nation nicht aufhebt, sondern lediglich modifiziert
(Castro Varela, 2013, S. 10-16). Insbesondere in der Artikulation der neuen Differenzka-
tegorie mit dem Integrationsregime werden die vormals diskursiv Ausgeschlossenen in
einer Position der untergeordneten und »prekiren Zugehorigkeit« (Mecheril, 2003) in
die »neue«imaginire Ordnung eingeschrieben. Wobei diese prekire Zugehorigkeit auch
dadurch abgesichert wird, dass das Integrationsparadigma Integration letztlich vom
Erfiillen von Integrationsleistungen abhingig macht, das als Anpassung der Anderen
an eine imaginire nationale Norm beschrieben werden kann, die die »Integrationswil-
ligen« jedoch nie vollends zu symbolisieren imstande sein werden (Geisen, 2010, S. 16;

der Dominanz des vorherrschenden Integrationsdiskurses und -regimes, auf die diese durchaus
auch Einfluss nehmen.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

115


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

116

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Hess & Moser, 2009, S. 12—14): »Letztlich zielen auch Integrationspolitiken auf die Pro-
duktion von Subjekten, die sich deutsch verhalten, Deutsch sprechen, deutsche Werte
und Normen teilen — was immer auch damit gemeint sein soll - und die gleichzeitig nie
Deutsche sein kénnen« (Castro Varela, 2013, S. 17). Das Differenzverhiltnis, auf das das
Integrationsregime ausgerichtet ist, scheint in dieser Betrachtung von einem Antago-
nismus durchzogen zu sein, der Ungleichheit, Pluralitit und Andersheit als existenzielle
Gefahren fiir die nationalstaatlich verfasste Gesellschaft auszuschliefRen versucht.

Das europaische Grenzregime
»Die Freiziigigkeit in Europa zihlt«, sagte der ehemalige deutsche Bundesinnenminister
Horst Seehofer (zit.n. BMI/Bertrand, 2019, o. S.) in einer Pressekonferenz im Dezember
2019, »zu den groéfiten Errungenschaften der EU.« »Abers, so fuhr er fort (ebd.), »die
Sicherheit eines Landes fingt an der Grenze an.« Diese Aussage ist Bestandteil der rhe-
torischen Untermauerung der Notwendigkeit »intensivere[r] Fahndungsmafinahmen
an den Binnengrenzen« (ebd.) Deutschlands aufgrund der aus Seehofers damaligen
Sicht nicht ausreichend effektiven Sicherung der europiischen Auflengrenzen (ebd.).
Die Aussage verdeutlicht, welche »neue« Praxis der Grenzproduktion und -sicherung
allgemein unter der Analyseperspektive »europdisches Grenz- respektive Migrations-
regime« in den Blick kommt: Mithilfe einer gemeinsamen Grenz-, Migrations- und
Asylpolitik der Mitgliedstaaten der Europdischen Union (EU) soll die Reise- und Nieder-
lassungsfreiheit, die sich im leeren Signifikanten »Freiziigigkeit« verdichtet, innerhalb
der EU sichergestellt werden (Pott et al., 2018a, S. 2). Notwendig sei der effiziente
Schutz der EU-Auflengrenzen, wobei dieser Schutz faktisch nicht nur an den EU-Au-
Rengrenzen sowie ausgelagert im EU-europdischen Ausland (etwa in der Tiirkei oder
in Libyen) stattfindet, sondern anhand »neuer« Kontrollpraktiken auch im Inneren der
mittlerweile »gedffneten« EU-europdischen Binnengrenzen (Hess & Tsianos, 2007; Pott,
2018; Tsianos & Karakayali, 2008). Das heifdt: Wahrend im vorangegangenen Abschnitt
unter der Bezeichnung Integrationsregime eine Vielzahl an Akteur*innen, Mafinahmen
und Praktiken gefasst wurden, die dem tatsichlichen und arbeitspolitisch notwendigen
demografischen Wandel der »Nation« durch das Hinzuftigen einer neuen Differenz
sowie einer Programmatik der Anpassung und Unterordnung an eine nationale Norm
begegneten, so ist das, was hier europdisches Grenzregime genannt wird, auf die Pro-
duktion und Beherrschung eines konstitutiven Aufien der Europiischen Union und
ihrer Mitgliedsstaaten ausgerichtet. Dass die dabei in den Blick kommenden supra-
national agierenden Akteur*innen, Maflnahmen und Praktiken aber durchaus auch
im Partikularinteresse der beteiligten Nationalstaaten wirken, wird nicht zuletzt in
den fortwihrenden und auf nationalen Interessen beruhenden Diskrepanzen in der
konkreten Ausrichtung des europidischen Grenzregimes deutlich (Hilpert, 2019). Das
europidische Grenzregime kann demnach als Reaktion auf den Verlust der nationalen
Souverdnitat durch die Bewegungs- und Niederlassungsfreiheit innerhalb der EU ange-
sehen werden. Es stellt jedoch bei Weitem kein Solidarititsbiindnis jenseits nationaler
Interessen dar, sondern verbindet vielmehr das Interesse nach Bewegungsfreiheit im
Personen- und Warenverkehr mit der (Re-)Artikulation des Nationalen.

Die »neuen« Grenzpraktiken, die hier unter der Bezeichnung europdisches Grenz-
regime in den Blick genommen werden, setzten mit dem »Einigungsprozess der in der

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

Europiischen Union zusammengeschlossenen Staaten« (Pott et al., 2018a, S. 1) ein, der
in einer »Europdisierung der Migrationspolitik« miindete (Hess & Tsianos, 2007, S. 25;
Tsianos & Karakayali, 2008, S. 329). Der Trend hin zu neuen Technologien, Mafinahmen
und Praktiken der Grenzkontrolle ist jedoch kein ausschlieRlich europiisches Phino-
men. Vielmehr reiht er sich in einen globalen und vor allem von 6konomisch »stirke-
ren« Lindern des Globalen Nordens ausgehenden Trend der verstarkten Regulation und
Kontrolle »illegaler Migration« ein (Pécoud & Guchteneire, 2007, S. 3). Dieser Trend be-
ruht zum einen auf innovativen Strategien der Identifikation »illegaler Migrant*innen«
innerhalb der Binnengrenzen eines spezifischen Territoriums — etwa anhand von Prak-
tiken des racial profilings (Belina, 2016) oder der biopolitischen Identifizierung (Ralser,
2016). Zum anderen griindet er auf einem »Projekt der Externalisierung« (Tsianos & Kas-
parek, 2015, S. 9) und der »Vorverlagerung der Grenze« (ebd., S. 10) mithilfe der Einbe-
ziehung von Herkunfts- und Transitlindern zur Eindimmung illegaler Grenziibertritte
(Hess & Tsianos, 2007, S. 31f.; Pécoud & Guchteneire, 2007, S. 3).

Die hier im Zentrum stehende »Europiisierung der Migrationspolitik« hat ihren
Ausgangspunkt im sogenannten Schengener Prozess, der im Jahr 1985 mit einem »infor-
mellen Treffen« (Hess & Tsianos, 2007, S. 28) der Regierungsspitzen von Deutschland,
Frankreich, Belgien, den Niederlanden und Luxemburg im belgischen Schengen be-
gann. Bei diesem Treffen »hielten die finf Griinderstaaten [der Europiischen Union]
es fir geboten, kompensatorische Mafinahmen fiir den Wegfall der nationalen Grenz-
kontrollen zu ergreifen und erfanden die >europiischen Auflengrenzen« (ebd.). Das
Abkommen wurde im Jahr 1997 mit dem, erst zwei Jahre spiter tatsichlich in Kraft
getretenen, »Vertrag von Amsterdam zur Anderung des Vertrags iiber die Europiische
Union« (Amtsblatt der Europdischen Gemeinschaften, 1997) in die offizielle EU-Politik
aufgenommen — auch wenn nicht alle EU-Linder, dafiir aber einige Nicht-EU-Linder
Teil des Schengenraums sind (Auswirtiges Amt, 2022)." Im Vertrag von Amsterdam
ist »die Freiziigigkeit unter gleichzeitiger Gewihrleistung der Sicherheit ihrer Biirger
durch den Aufbau eines Raums der Freiheit, der Sicherheit und des Rechts« (ebd., S. 7)
als zentrales Ziel der Europiischen Union festgehalten. Damit einher geht die Ubertra-
gung der »Rechtsetzungskompetenz fiir die Asyl- und Grenzpolitik, fur die legale sowie
die irregulire Migration« (Buckel, 2012, S. 80) an die europiischen Institutionen.

Mit dem Schengener Abkommen und dem Amsterdamer Vertrag wird die europii-
sche Grenzpolitik auf drei allgemeinen Prinzipien aufgebaut: »die Einreisekontrollen
an die Auflengrenzen zu verlegen, die Visaregelungen, Einreisebestimmungen und die
Asylpolitik anzugleichen und gemeinsame Mafinahmen gegen illegale Einwanderung
und grenziiberschreitende organisierte Kriminalitit zu treffen« (Hess & Tsianos, 2007,
S.29). Um diesen Prinzipien nachzukommen, wurden in den vergangenen Jahrzehnten
eine Reihe an Verordnungen und Anpassungen (wie etwa die Dublin-Verordnungen
I-1II) vorgenommen sowie Organisationen (etwa die europiische Grenzschutzagentur

11 Vonden EU-Mitgliedsstaaten fehlen aktuell Irland und Zypern. Bulgarien, Rumanien und Kroatien
setzen das Abkommen bisher nur zum Teil um, weshalb hier Personenkontrollen an den EU-euro-
paischen Binnengrenzen einstweilen bestehen bleiben. Als Nicht-EU-Lander sind aktuell Norwe-
gen, die Schweiz und Lichtenstein Teil des Schengenraums (vgl. Auswartiges Amt, 2022).

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

7


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

Frontex) und ein einheitliches Informationssystem (EURODAC) im Asylwesen einge-
richtet und Abkommen mit Nicht-EU-europdischen Lindern (wie etwa das sogenannte
»Flichtlingsabkommen« mit der Tiirkei im Jahre 2016 (Chojnacki & Paping, 2016)) ge-
schlossen, die allesamt auf eine effiziente Steuerung und Kontrolle von Migration in die
EU zielen (Pott et al., 2018b).

Dass die EU-europdische Migrations-, Asyl- und Grenzpolitik in den vergangenen
Jahrzehnten immer wieder neu angepasst werden musste und unterschiedliche Krisen
durchlief, wird von Hess und Tsianos (2007, S. 30) auf zweierlei zuriickgefihrt. Zum ei-
nen darauf, dass sich das europiische Grenzregime der Autonomie der Migration ge-
geniibersieht, die sich nicht restlos regulieren und kontrollieren lisst. Und zum ande-
ren darauf, dass das europiische Migrationssystem ihnen zufolge selbst defizitir und
von nationalstaatlichen Inkompatibilititen gepragt ist. Die genauen Anpassungen, Kri-
sen und Wandlungen sollen hier jedoch nicht aus- und weitergefithrt werden (Buckel
et al., 2021; Hess et al., 2017a). Bedeutsam erscheint es mir allerdings, hervorzuheben,
dass in den vergangenen vier Jahrzehnten im Zuge des europiischen Einigungsprozes-
ses sowie der Europdisierung der Migrationspolitik grofie Anstrengungen unternom-
men wurden, um Migration gemeinsam zu kontrollieren und zu regulieren. Diese An-
strengungen kénnen im Anschluss an Andreas Pott (2018, S. 124) in vier »raumbezogene
Praktiken« (ebd.) unterschieden werden: Erstens stellt er eine »Externalisierung und Ex-
traterritorialisierung« (ebd.) der Migrations- und Grenzpolitik an Nicht-EU-Linder (wie
die Tirkei, Libyen etc.) sowie an Nicht-EU-Organisationen fest (wie etwa die Internatio-
nal Organization for Migration oder auch den UNHCR und den Hohen Fliichtlingskom-
missar der Vereinten Nationen). Zweitens kam es zur Ausdehnung und Intensivierung
von Grenz- und Kontrollpraktiken an Land und auf See durch die Grenzschutzagentur
Frontex. Drittens fithrt Pott »die Einrichtung und Institutionalisierung von Fliichtlings-
lagern sowohl als >Erstaufnahmelager<im Zielland als auch als Sammelunterkiinfte oder
>Auffanglager< auf Migrationsrouten, an den Landgrenzen, auf Inseln [...] oder vor den
europiischen Grenzen« an (ebd.). Viertens hebt er die, der Freiziigigkeit innerhalb der
EU Rechnung tragende, Verschiebung von »Grenzzonen und Kontrollpraktiken« inner-
halb der Binnengrenzen der EU hervor. Letztere Praktiken konstituieren sich nun nicht
mehr in Form von Grenzkontrollen fiir alle, die eine nationalstaatliche Grenze innerhalb
des Schengenraums iiberqueren, sondern sind nun auf hochst selektive Kontrollen in
Zugen, auf Flughifen und Autobahnen sowie in anderen 6ffentlichen Riumen reduziert
(ebd.) und dabei zunehmend auf rassifizierende Zuschreibungspraktiken, etwa des ra-
cial profilings, angewiesen.

In diesem Zusammenhang darf allerdings nicht aus dem Blick geraten, dass das eu-
ropiische Grenzregime nicht allein auf die Anstrengungen politischer Akteur*innen und
Organisationen reduziert werden kann. Denn die transnationale Souverdnititserweite-
rung im Rahmen der Europdisierung der Migrationspolitik produziert »mehr uninten-
dierte Effekte auf allen und fiir alle politischen Ebenen als es der Begriff eines »national-
staatlichen Souveranititsverzichts< zum Ausdruck bringt« (Hess & Tsianos, 2007, S. 26).
Soverweisen Hess und Tsianos (ebd.) darauf, dass das WeifSbuch iiber Europiisches Regieren
bereits im Jahr 2001 explizit das Ziel auswies, »die strategische Partizipation der Zivil-
gesellschaft, die stirkere Nutzung von >Experten-Wissens, die dezentralisierte Durch-
fithrung von Mafinahmen mittels >Agenturens, eine >multi-level governance« [zu beriick-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

sichtigen], um nationale, regionale und lokale Akteure stirker in die EU-Politiken mit
einzubeziehen.«

Das europiische Grenzregime kann heuristisch in legislative, exekutive und ideolo-
gische Bestandteile unterschieden werden', die von vielen unterschiedlichen und nicht
einheitlich agierenden Akteur*innen und Praktiken (etwa auch der Medien, der Wis-
senschaft, von NGO’s, Privatinitiativen etc.) getragen und instituiert werden. Ohne auf
diese unterschiedlichen Dimensionen, Akteur*innen, Verordnungen, Mafinahmen und
Praktiken des europdischen Grenzregimes auch nur annihernd angemessen eingehen
zu konnen, ist es aufgrund meines spezifischen forschungsleitenden Interesses nun
insbesondere bedeutsam, auf die Art der imaginiren und symbolischen Begrenzung von
Gesellschaftlichkeit einzugehen, die das derzeitige europiische Grenzregime produ-
ziert. Im Gegensatz zu dem Regime der Integration, das als Versuch der reprasentativen
Integration Migrationsanderer in das Paradigma des Nationalstaates als legitim und
doch ungleich Anwesende modelliert wurde, habe ich das europiische Grenzregime
bisher tendenziell als Anstrengung konstruiert, die EU-europdischen Auflengrenzen
mithilfe des Bezugs auf den gleitenden Signifikanten »illegale Migration« nach Auen
»dicht« zu machen. Mit Blick auf die globalen 6konomischen Verwobenheiten sowie
den Bedarf des internationalen Arbeitsmarkts an qualifiziertem und leistungsfihigem
»Humankapital« wire ein solches Regime — wiirde es tatsichlich liickenlos umgesetzt
werden bzw. funktionieren — schnell zum Scheitern verurteilt (vgl. Buckel, 2012). Ins-
besondere mit Bezug auf die postkolonial strukturierte internationale Arbeitsteilung
(Castro Varela & Dhawan, 2010, S.317f.) kann aus der hegemonietheoretischen Per-
spektive die kraftzehrende Anstrengung, illegale Migration zu konstruieren und zu
verhindern, deshalb als Etablierung eines postkolonial strukturierten Antagonismus
gelesen werden. Wobei dieser Antagonismus legalisierte Formen der Immigration —
etwa die (»westliche«) Mobilitit oder die Einwanderung hochqualifizierten Human-
kapitals oder benétigter Haushaltsarbeiter*innen, Erntehelfer*innen etc. (Pott, 2018,
S.111f.) — bei Bedarf in das nationalstaatliche Reprisentationsregime integrieren lisst
sowie zugleich das Innen gegeniiber dem Auflen konsolidiert und vereinheitlicht.

3.3 Der »innerste Zement« der migrationsgeselischaftlichen
(Welt-)Ordnung: Nationalstaatlichkeit und Rassismus

Mit den bisherigen Ausfithrungen habe ich das Ziel verfolgt, die Un_Moglichkeit von
Gesellschaft anhand der Fokussierung auf Migration zu prizisieren und dabei ein all-
gemeines Verstindnis der gegenwirtigen migrationsgesellschaftlichen Verhiltnisse zu
modellieren. Letzterem Anliegen gehe ich in diesem Unterkapitel 3.3 weiter nach, indem
ich mich mit dem beschiftige, was in Anlehnung an Gramsci (2012, S. 1313) metapho-
risch als »innerster Zement« der migrationsgesellschaftlichen Verhiltnisse bezeichnet

12 Diese heuristische Unterscheidung ist sicherlich noch ausbaufihig und miisste auch erst systema-
tisch ausgearbeitet werden. So allgemein gehalten kann sie aber auch fiir das Integrationsregime
(siehe oben) angedacht werden.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

werden kann. Betrachtet man die abstrakte Ordnung, die den Regimen der Integrati-
on und der europiischen Grenzsicherung implizit eingeschrieben ist, wird ein diffuses
Gemisch aus nationalen, ethnischen und kulturellen Zugehérigkeitskonstruktionen er-
sichtlich, welches das allgemeine Fundament der bestehenden migrationsgesellschaftli-
chen Verhiltnisse konstituiert (Kap. 3.3.1). Diese natio-ethno-kulturelle Zugehorigkeits-
ordnung (Mecheril, 2003) ist grundlegend von Nationalstaatlichkeit (Kap. 3.3.2) und von
Rassismen (Kap. 3.3.3) vermittelt, wobei weder das eine noch das andere immer schon
gegeben ist oder ein ausschlief3lich gegenwirtiges Phinomen darstellt. Ganz im Gegen-
teil miissen beide vielmehr als »Sedimente« unterschiedlicher historischer (Dis-)Kon-
tinuititen begriffen werden, was ich in Kapitel 3.3.4 exemplarisch anhand der in die-
sem Zusammenhang bedeutsamen Konstellationen der Postkolonialitit und des Postna-
tionalsozialismus verdeutliche. AbschliefRend riicke ich in Kapitel 3.3.5 die Komplexitit
und Ambivalenz migrationsgesellschaftlicher Wirklichkeit sowie die methodologische
Problematik in den Blick, diese angemessen analysieren zu kénnen. Dabei plddiere ich
fiir ein notwendigerweise komplexititsreduktives Vorgehen, das orientiert am Untersu-
chungsgegenstand und Forschungsinteresse bestimmte Begrenzungen der Perspektive
vornimmt.

3.3.1 Natio-ethno-kulturelle Zugehdrigkeitsordnungen

Im Kapitel 3.2.2 habe ich die Signifikanten Migrationshintergrund und illegale Migrati-
on als kontingente Elemente der gegenwirtigen migrationsgesellschaftlichen Ordnung
eingefithrt. Dabei bin ich davon ausgegangen, dass die beiden Signifikanten einen be-
deutsamen Beitrag zur (Re-)Artikulation der derzeitigen hegemonialen Verhiltnisse ge-
leistet haben und - mit unterschiedlichen Zukunftsaussichten — noch immer leisten.
Gleichzeitig bin ich bei der Ausfithrung der beiden Signifikanten stellenweise vage ge-
blieben, was auch damit zu tun hat, dass es sich bei beiden Kategorien — wie bei allen
dominanten Differenzsymbolen des Sozialen — um gleitende Signifikanten handelt, die
sich etwa historisch (Anfang der 2000er-Jahre im Gegensatz zu heute) und kontextu-
ell (etwa in rechtlichen oder statistischen Regelungen, im Bildungssystem oder in der
pidagogischen Praxis sowie in alltiglichen Interaktionen) unterschiedlich artikulieren.
Doch trotz dieser historischen und kontextuellen Kontingenz wird eine migrationsge-
sellschaftliche Ordnung deutlich, auf der die beiden Differenzkategorien fufien und auf
deren Basis sie relativ erfolgreich im hegemonialen Diskurs etabliert wurden und ope-
rieren kénnen. Auch diese zugrunde liegende Ordnung muss als vage und polyvalent
betrachtet werden. Und doch stellt sie eine Ordnung dar, die der Unbestimmtheit des
Sozialen sedimentierte Bahnungen und Rahmungen verleiht und die soziale Praxis in
Form von diskursiven, auf das Bestehende zuriickgreifenden Artikulationen jeden Tag
von Neuem ermdglicht. Diese Ordnung, von der migrationsgesellschaftliche Verhiltnis-
se grundlegend vermittelt sind, bezeichnet Paul Mecheril (2003) als natio-ethno-kultu-
relle Zugehorigkeitsordnung.

Wird diese Zugehorigkeitsordnung, die die Basis fiir Migrationsphinomene dar-
stellt, zum Thema gemacht, wird im wissenschaftlichen wie auch im 6ffentlichen
Diskurs hiufig auf Bezeichnungen wie »nationale, »ethnische« oder »kulturelle« Dif-
ferenz zuriickgegriffen. Mit der Wortschépfung natio-ethno-kulturell bringt Mecheril

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

(2003, S. 23) im Gegensatz zu diesen Bezeichnungen jedoch bewusst »die Diffusitit,
Komplexitit und Polyvalenz« (ebd.) zum Ausdruck, »die fiir jene [...] sozialriumliche
Kontext- und Raumsorte charakteristisch ist« (ebd.). So geht er davon aus, dass »[a]ll-
gemein und fiir Deutschland insbesondere gilt, dass die Bedeutungen der Begriffe
>Nationg, >Ethnizitit« und >Kultur< ineinander verschwimmen« (ebd., S. 24). Dies meint,
dass die Begriffe selbst sowie das, worauf sie referieren, nicht trennscharf voneinander
unterschieden werden kénnen. Doch obwohl sie gleitende Signifikanten sind, die keine
starre und identische Artikulationsbeziehung zueinander aufweisen, ist ihre Beziehung
zueinander auch nicht beliebig, sondern weist eine gewisse Bestindigkeit in ihrer
grundlegenden Dynamik auf.

Und genau in dieser verschwommenen Gemengelage artikulieren sich Differenz-
kategorien, die fiir und in der migrationsgesellschaftlichen Wirklichkeit bedeutsam
sind (wie etwa »Deutsche«, »Migrationshintergrund« etc.), weshalb sie selbst als hochst
»iiberbestimmyt, diffus und unscharf« (Mecheril, 2007, S. 80) zu markieren sind. Gleich-
zeitig werden sie »sowohl formal durch Gesetze und Erlasse, materiell durch Grenzanla-
gen und Ausweise als auch sozial durch symbolische Praxen hergestellt« (Mecheril et al.,
2016, S. 24) und wirken in diesen. Die Wortkreation natio-ethno-kulturell stellt daher
einen Versuch dar, die in diesen Materialisierungen wirkende und ihre Wirksamkeit
produzierende Diffusitit begrifflich zu fassen.

Einwinde gegen die Wortkombination natio-ethno-kulturell bemingeln die begriff-
liche Ausblendung bedeutsamer gegenwirtiger Differenzkategorien wie etwa Religion
oder »Rasse« (Melter, 2017, S. 595) und schlagen eine Erweiterung des Kunstbegriffs auf
etwa »natio-ethno-kulturell-religios-rassistisch« (ebd., S.589), »natio-ethno-religio-
kulturell« oder »natio-ethno-lingual« (Thoma, 2018, S. 14) vor. Dabei ist es nicht von der
Hand zu weisen, dass natio-ethno-kulturelle Zugehorigkeitsordnungen hiufig auch
von rassialisierten, religionsbezogenen sowie linguizistischen Differenzkonstruktionen
vermittelt und mit diesen artikuliert sind (Mecheril et al., 2016, S. 24). Diesbeziiglich
ist die begriffliche Sensibilisierung sogar héchst bedeutend. Zu beriicksichtigen ist
meines Erachtens jedoch in jedem spezifischen Fall der Analyse und Theoretisierung
auch, welcher Begrift die Balance zwischen Abstraktion und Konkretion am besten ge-
wihrleistet. Fiir »die Aquivalenzkette Rasse-Zugehérigkeit-ethnos-Kultur-Geschichte«
hebt Stuart Hall (2018, S. 166; Herv. i. Orig.) bspw. hervor, dass die jeweiligen Signifi-
kanten im hegemonialen Sprechen tiber migrationsgesellschaftliche Differenz unter
den gegenwirtigen Bedingungen eher als »Fragen kulturelle[r] Zugehorigkeit« (ebd.)
denn als Fragen »genetische[r] Reinheit« (ebd.) zum Thema werden.” So ist insbeson-
dere im deutschsprachigen Diskurs der Rassebegriff auferhalb rassismustheoretischer
Untersuchungen fast ginzlich aus dem alltiglichen und 6ffentlichen Sprachgebrauch
getilgt und artikuliert sich in der Regel unter den Begriffen kultureller, ethnischer
oder nationaler Differenz (Leiprecht, 2001). Zudem kénnen sowohl rassialisierte als

13 Esstehtaufer Frage, dass der herangezogene Vortrag von Stuart Hall einem anderen historischen
und kulturellen Kontext entstammt, denn immerhin handelt es sich um eine Vorlesung, die im
Jahr1994 in den USA gehalten wurde. Trotzdem teile ich diese Einschatzung auch fir den gegen-
wirtigen Kontext, der konkret wie imaginar die Auseinandersetzungen der vorliegenden Arbeit
konstituiert.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

121


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

auch religions- und sprachbezogene Differenzkonstruktionen begrifflich durch die
Konstruktion natio-ethno-kulturell reprisentiert werden. Ich sehe hier sogar einen
Vorteil der abstrakteren Bestimmung mit dem Attribut natio-ethno-kulturell fiir die
vorliegende Arbeit. Zwar wird mit dem Attribut die Diffusitit und Vieldeutigkeit mi-
grationsgesellschaftlicher Ordnungen zum Ausdruck gebracht, indem mithilfe der im
hegemonialen Diskurs vorherrschenden Begriffe Nation, Ethnizitit und Kultur die im
Zentrum stehende Differenzkonstruktion bezeichnet wird. Aber gleichzeitig bleibt die
Konstruktion in der Prizisierung der diffusen Zugehorigkeitsordnung, die sie zu fas-
sen versucht, allgemeiner und deutungsoffener. Den Begriff bereits vor der konkreten
Analyse der spezifischen Artikulationen noch niher zu prizisieren und auszuweiten,
scheint mir hingegen in dem Sinne gefihrdet, dass ein universeller Analysebegriff sug-
geriert werden konnte, der es vermag, die soziale Wirklichkeit der konkreten Analyse
vorgingig bereits moglichst umfassend und genau vorherzubestimmen. Denn aus Sicht
der Hegemonietheorie entspriche dies der Illusion, die Offenheit und Vieldeutigkeit des
Sozialen in einem totalen Begriff jenseits des Ausschlusses abschliefien und deduzieren
zu koénnen." Fiir die vorliegende Arbeit ist deshalb die weitere Begriffsfassung »natio-
ethno-kulturell« operabler, wenngleich dies nicht bedeuten soll, dass die Moglichkeit
gegenstandsbezogener Spezifizierungen im je konkreten Fall von mir ausgeschlossen
werden soll.

Dass diejenigen Ordnungen, die Migrationsgesellschaftlichkeit vermitteln und
strukturieren, als Ordnungen der Zugehorigkeit gefasst werden, riickt den Aspekt der
Produktion und Regulation der legitimen und illegitimen, der gewihrten und verwehr-
ten sowie der tolerierten und geduldeten Teilhabe an bestimmten Kontexten, Rechten
und Ressourcen in den Fokus. Denn der Begrift der Zugehorigkeit verweist auf das
Verhaltnis von Individuum und Kontext (Mecheril & Shure, 2015, S. 110f.) und zeigt an,
wer unter welchen formalen wie informellen Bedingungen als legitimes Handlungs-
subjekt gilt und wer nicht. Die Frage etwa, warum es fiir einige Menschen scheinbar
legitim ist, dass andere an anderen Orten der Welt unter widrigsten Bedingungen ihre
Mobiltelefone und ihre Kleidung zu einem moglichst erschwinglichen Preis produzieren
und fertigen, hat in dieser Einstellung auch viel mit natio-ethno-kulturellen Differenz-
konstruktionen im Rahmen einer imperialen Lebensweise zu tun (Brand & Wissen,
2017). Denn natio-ethno-kulturelle Zugehorigkeitsordnungen ordnen Individuen un-
terschiedlichen Gruppen (Aquivalenz) zu, wobei die einzelnen Gruppen zueinander in
ein Verhiltnis der vermeintlichen Andersheit (in Erscheinung, Habitus, Mentalitit etc.)
sowie der asymmetrischen Hierarchie gesetzt werden (Differenz und Antagonismus). Nach
Mecheril (2003, S. 118-251) lassen sich idealtypisch drei Bedingungen herausstellen, die
eine Zugehorigkeit zu einem bestimmten Kontext anzeigen und die subjektivierende

14 Eshandeltsich auch hierbei um das Spannungsverhiltnis zwischen einerseits der Notwendigkeit
der Perspektivierung des Allgemeinen anhand des Besonderen und andererseits der Notwendig-
keit der Konstruktion des Besonderen in seiner Allgemeinheit (siehe hierzu das Kap. 1.1.3 zur Spe-
zifizierung des Interesses dieser Arbeit). Das Spannungsverhiltnis betrifft auch den Umgang mit
der Reprisentation der Intersektionalitat mit anderen Differenzordnungen wie etwa Heterose-
xismen, Klassismen oder Ableismen, zu denen ich eine dhnliche Position einnehme wie die hier
formulierte (siehe Kap. 3.3.5).

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

Wirkung natio-ethno-kultureller Ordnungen ausmachen. Demnach operieren natio-
ethno-kulturelle Zugehorigkeitsordnungen mit Vorstellungen und Regeln, die (a) sym-
bolische Mitgliedschaft, (b) habituelle (Handlungs-)Wirksamkeit und (c) biografische
Verbundenheit in einem Kontext hervorbringen und regulieren.

Hierbei konnen natio-ethno-kulturelle Zugehorigkeitsordnungen aber nicht mit na-
tionalstaatlichen Unterscheidungen gleichgesetzt werden. Denn Migrationsbewegun-
gen und -phinomene artikulieren und vollziehen sich vielmehr in einem Spannungsver-
hiltnis von globalen, nationalstaatlichen und lokalen Kriften. Und diese Krifteverhilt-
nisse werden durch die internationale Arbeitsteilung, den globalen Fluss des Kapitals
sowie trans- und multinationale Konzerne und Organisationen, aber auch durch Kom-
munen, Regionen oder Cities (Sassen, 1998), die sowohl unterhalb als auch oberhalb des
Nationalstaates anzusiedeln sind, strukturiert und mithervorgebracht (Mecheril et al.,
2016, S. 25). Natio-ethno-kulturelle Zugehorigkeitsordnungen kénnen folglich als »dif-
fuse, vielgesichtige, variable Unterscheidungsformenc (ebd.) bestimmt werden, »die so-
wohl von nationalstaatlichen Differenzierungspraxen als auch von Unterscheidungen
getragen werden, die >den Westen« von einem >Rest« trennen, an Rassekonstruktionen
anschliefRen und zwischen >Europeannes« und >Non-Europeannes, >Islam«< und >Non-
Islam« unterscheiden« (ebd.). Wobei herauszustellen ist, dass diese Unterscheidungs-
formen zudem stets mit anderen Differenzverhiltnissen und -ordnungen (etwa Kapita-
lismen, Heterosexismen oder Ableismen) verwoben sind (Winker & Degele, 2009; siehe
auch Kap. 3.3.5) und »in komplex-dynamischen, gleichwohl eine Trigheit aufweisenden
glokalen Prozessen der De-Stabilisierung von Identitits- und Zugehorigkeitskonzepten
sowie Raumverstindnissen erzeugt« werden (Mecheril et al., 2016, S. 25).

Exkurs: Zum Begriff der Ordnung

Im Zentrum gesellschaftstheoretischer Arbeiten steht der Begriff der sozialen Ordnung
(Bonf3 et al., 2021, S. 8). Der Ordnungsbegriff bleibt zumeist aber unbestimmt und wird
eher selbstreferenziell vorausgesetzt, wie es auch in den bisherigen gesellschaftstheo-
retischen Auseinandersetzungenin dervorliegenden Arbeit der Fall war. Die relative Un-
bestimmtheit des Ordnungsbegriffs hat sicherlich auch damit zu tun, dass er erst in sei-
nen spezifischen gesellschaftstheoretischen Konstruktionen eine deutlichere Kontur er-
langt. Im Rahmen dieses Exkurses nehme ich jedoch trotzdem eine allgemeine Bestim-
mung des Ordnungsbegriffs im Rahmen gesellschaftstheoretischer Debatten vor.

Als leerer Signifikant der Gesellschaftstheorie kann der Ordnungsbegriff vor allem tber
die Abgrenzung von dem Begriff des Chaos, also vom vermeintlichen Ausbleiben ei-
ner Ordnung, bestimmt werden. Denn nicht umsonst wird das Aufkommen der Diszi-
plin Soziologie als auch deren Interesse an den Ordnungen des Sozialen vorwiegend
auf die Abkehr von ultimativen Griindungen und Festlegungen des Sozialen durch reli-
giose und metaphysische Episteme zuriickgefiihrt (ebd.; Richter, 2019, S. 658). Der Ord-
nungsbegriffist zusatzlich zuseiner Abgrenzung vom Begriff des Chaos zumeist mit Vor-
stellungen von »Verstetigung, Dauerhaftigkeit, Gleichférmigkeit und Abschétzbarkeit«
konnotiert (ebd.): »Ordnungen erbringen eine>dauerhafte Strukturierungsleistung< mit
dem Anspruch auf>Eigengiiltigkeit««In gesellschaftstheoretischen Auseinandersetzun-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

gen wird demzufolge zumeist von der grundlegenden Vorannahme ausgegangen, dass
sich Gesellschaft stets als eine »geordnete Ganzheit« (Rosa & Oberthiir, 2020, S. 14; Herv. i.
Orig.) imSinne einerrelationalen Totalitat konstituiert. Soziale Ordnungen stellen dabei
Normen des Handelns und Zusammenlebens zur Verfiigung und sind — im Gegensatz
zu metaphysischen und theologischen Ordnungen — durch Kontingenz geprégt (ebd.,
S.14f.). Als Totalitat beziehen sich soziale Ordnungen stets auf die Gesamtheit eines ge-
sellschaftlichen Zusammenhangs. Rosa und Oberthiir (2020, S. 23) unterscheiden des-
halb prinzipiell zwischen einer materiellen, einer symbolischen und einer sozialen Ord-
nung. Wahrend sich die materielle Ordnung, auf die »Totalitit der Aspekte des Sozialen
[bezieht], die vermittelt iiber physische bzw. organismische Aspekte menschlichen (Zu-
sammen-)Lebens Handlungsvollziige in Raum und Zeit bedingen« (ebd.), bezieht sich
die symbolische Ordnungauf die»gesellschaftlichen Selbstbeschreibungen«(ebd.) bzw.
den kulturellen Bedeutungshorizont, der dem Sozialen eine Ordnung verleiht (ebd.).
Unter sozialer Ordnung fassen sie schlussendlich die Synthese der materiellen und sym-
bolischen Ordnungen, was auch einschlieRt, »dass materielle Phinomene (z.B. Kérper
und ihr Erscheinen) in symbolische Praxen eingelassen sind und Symbolisches sich ma-
terialisiert« (ebd.).

In der diskursiven Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe (2012, S.133) konstituiert
sich das Soziale allgemein »als symbolische Ordnung« (ebd.). Die Unterscheidung zwi-
schen einer materiellen und einer symbolischen Ordnung ist fiir sie folglich nicht plau-
sibel. Denn in der diskurstheoretischen Logik mag es zwar unter bestimmten Bedingun-
gen Sinn machen, von einer materiellen Ordnung der Welt zu sprechen. Jedoch heben
die beiden mitihrer Betonung der grundlegend symbolischen Dimension sozialer Ord-
nunginsbesondere darauf ab, dass»alles, was im Sozialen existiert« (ebd.), keine ihm ei-
gene Wesenhaftigkeit und Bedeutung aufweist und immer schon symbolisch in einem
Feld der Bedeutungsproduktion vermittelt ist— und das betrifft sowohl das Materielle
alsauch das Ideelle. So gibt es in meiner Lesart ihrer diskursiven Hegemonietheorie kei-
ne Weise, Korper materiell nach ihrem vermeintlich tatsachlichen Geschlecht, ihrer ver-
meintlich eindeutig zu unterscheidenden Hautfarbe oder einem anderen Kriterium zu
kategorisieren, wie auch Hall (2008a, S. 79) wie folgt mit Bezug auf die Differenzkatego-
rie Schwarz hervorhebt:

»Schwarz ist [..] keine Frage der Pigmentierung. Das Schwarz, von dem ich rede,
isteine historische, eine politische, eine kulturelle Kategorie. Wir miissen in unse-
rer Sprache, zu bestimmten historischen Zeitpunkten, den Signifikanten gebrau-
chen. Wir miissen zwischen der Art, wie Leute aussehen, und den Geschichten,
die sie haben, eine Aquivalenz herstellen. Ihre Geschichten liegen weit zuriick,
eingeschrieben in ihre Haut. Aber es ist nicht wegen ihrer Haut, daf sie in ihren
Kopfen schwarz werden.«

Die Differenzierungin eine materielle und eine symbolische Ordnung des Sozialen istin
der Perspektive einer diskursiven Hegemonietheorie dementsprechend nicht nur analy-
tisch unprazise, sondern auch gefahrlich, suggeriert sie doch eine soziale (Teil-)Ordnung
unabhéngig von symbolischen Prozessen der Bedeutungsgebung. Dies soll aber nicht

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

bedeuten, dass in der diskursiven Hegemonietheorie Laclaus und Mouffes das Materiel-
le dem Symbolischen untergeordnetwird (siehe Kap. 2.4.1). Zutreffender wire wohl eher
eine heuristische Gegenliberstellung von materieller und ideeller Ordnung, wobei bei-
de immer symbolisch vermittelt respektive artikuliert sind. Im Gegensatz zur Differen-
zierung zwischen einer materiellen und einer symbolischen Ordnung kénnte in Anleh-
nungan das Werk Hegemonie und radikale Demokratiejedoch die Differenz zwischen ima-
gindren und symbolischen Ordnungen in die Gesellschaftstheorie von Laclau und Mouf-
fe eingeschrieben werden (siehe bspw. die Bedeutung des Imaginéren bei Laclau, 1990).
Wie Rosa und Oberthiir (2020, S. 14; Herv. i. Orig.) mit Bezug auf die Normativitat des So-
zialen hervorheben, miissen imaginare »Werte und Ideale [...] nicht notwendigerweise
vollstindigin der Praxis verwirklichtsein (und sind esin der Regel aufgrund gesellschaft-
licher Widerspriiche nicht), um den impliziten oder expliziten Sinn der institutionellen
Ordnung darzustellen und somit einen wesentlichen Beitrag zu ihrer Erklarung zu leis-
ten.« Die Unterscheidung in eine imaginare und eine symbolische Ordnung kdnnte da-
her hilfreich sein, um»die in einer Cesellschaft nicht eingeldsten normativen Anspriiche
und Versprechen« (ebd.; Herv. i. Orig.) im Gegensatz zu den tatsachlichen symbolischen
Praktiken zu analysieren und zu theoretisieren.”

3.3.2 Nationalstaat(-lichkeit) als Knotenpunkt der globalen Ordnung

Natio-ethno-kulturelle Ordnungen kénnen nicht auf nationalstaatliche Unterscheidun-
gen reduziert werden. Zudem wird schon lange darauf verwiesen, dass das Modell des
Nationalstaates aufgrund der zunehmenden Transnationalisierung der Welt, die mit
einer sich steigernden Desouverinisierung der Nationalstaaten sowie einer wachsen-
den Pluralisierung natio-ethno-kultureller Zugehorigkeiten einhergeht, im Zuge der
sogenannten Globalisierung sowie aufgrund der grenziiberschreitenden Klimakrise
eigentlich schon lingst ein Auslaufmodell darstellt (Breen & O'Neill, 2010; Tierney,
2015). Und doch kann gegenwirtig eine Art Hochkonjunktur national(istisch)er Bewe-
gungen und Bestrebungen wahrgenommen werden (Coriit & Jongerden, 2021; Holland
& Fermor, 2021; Tierney, 2015) und Nationalstaaten nehmen weiterhin eine zentrale
Stellung im Rahmen der globalen Sicherheits-, Wirtschafts- und Migrationspolitik
ein. Der Nationalstaat und Nationalstaatlichkeit stellen im Rahmen der glokalen und
kapitalistisch, rassistisch, heterosexistisch und ableistisch strukturierten Verhiltnisse
eine bedeutsame Bezugs-, Ordnungs- und Regulierungsgrofle dar. Hegemonietheore-
tisch ausgedriickt artikuliert der Nationalstaat einen bedeutsamen Knotenpunkt der
gegenwirtigen Weltverhiltnisse (Geier, 1997; Malesevi¢ & Trost, 2018). So heben Krell

15 Daich mich in diesem Exkurs auf die allgemeine Ausfithrung des Ordnungsbegriffs beschranke,
fithreich nicht noch die einzelnen theoretischen Elemente der hegemonialen SchliefRung einer so-
zialen Ordnung bei Laclau und Mouffe aus (Differenz, Aquivalenz, Antagonismus, Heterogenitat,
Sedimentierung etc.). Auch gehe ich hier nicht ndher darauf ein, wie sich natio-ethno-kulturel-
le Ordnungen konstituieren. Denn sowohl die allgemeinen Konstitutionselemente symbolischer
Ordnungen als auch die spezifischen Elemente der Konstitution natio-ethno-kultureller Ordnun-
gen sind zentraler Bestandteil der Auseinandersetzungen der vorliegenden Arbeit.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

125


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

und Schlotter (2015, o. S.) bspw. hervor, dass es »heute auf der Erde keine staatsfreien
Riume mehr in dem Sinne [gibt], dass nicht jeder Winkel der Welt staatlich verfasst
wire oder zumindest von irgendeinem Staat beansprucht wiirde.« Im Gegenteil bilden
Nationalstaaten ihnen zufolge »de facto wie normativ das Zentrum fiir global governance«
(ebd.; Herv. i. Orig.). So sind auch transnationale Organisationen wie die Vereinten Na-
tionen (UNO) sowie ihre Unterorganisationen (etwa der Internationale Wahrungsfonds)
als Staatenbiinde »vereinter Nationen« organisiert. Zugleich basiert das (internationale)
Volkerrecht grundlegend auf der Souverdnitit der Volker, die sich — theoretisch — als
eigenstindige Staaten reprasentieren. Und dieses Volkerrecht geht mit dem ausschlief3-
lichen Recht eines jeden Staates einher, Hoheitsakte auf seinem Territorium zu setzen,
sowie mit dem »Verbot der zwangsweisen Einmischung in die inneren Angelegenheiten,
[...] [dem] sog. Interventionsverbot« (Arnauld, 2014, S. 52). Aber Letzteres hat bspw. —
trotz permanenter Anpassungen des Volkerrechts — schlussendlich zur Konsequenz,
dass die Interventionsmdoglichkeiten der »internationalen Gemeinschaft« bei men-
schenrechtlichen Vergehen auf dem Hoheitsgebiet eines Staates nur eingeschrinkt
gegeben sind und wahrgenommen werden (kénnen) (ebd., S. 60-62).% Die Schutzfunk-
tion des souverdnen Staates gegeniiber seinem eigenen »Volk« kehrt sich dann in das
Paradox einer geschiitzten Gewaltanwendung im »Inneren« um.

Ziel des vorliegenden Kapitels ist es nun allerdings nicht, die genaue Architektur
der gegenwirtigen Weltordnung und ihre Paradoxien herauszuarbeiten. Genauso wenig
geht es darum, ein umfangreiches und differenziertes Bild der Entstehung und globalen
Durchsetzung von Nationalstaaten zu zeichnen. Noch weniger verfolgt das Kapitel das
Ziel, die Rolle und Bedeutung des Nationalstaates in den transnationalen Verwobenhei-
ten und Verwiesenheiten der Welt im Sinne eines methodologischen Nationalismus zu
hypostasieren. Und trotzdem stelle ich im Folgenden die Paradoxitit und Bedeutsamkeit
des Nationalstaatlichen fiir die migrationsgesellschaftliche Wirklichkeit heraus. Denn
auch wenn diese Wirklichkeit, wie in Kapitel 3.3.1 expliziert wurde, nicht auf national-
staatliche Prozesse und Phinomene reduzierbar ist, stellen der Nationalstaat, das Na-
tionalstaatliche und Nationalismen — sowohl imaginir als auch symbolisch — doch eine
relevante GrofRe in ihr dar (siehe Kap. 3.2.3).

In der folgenden Auseinandersetzung abstrahiere ich den Nationalstaat mit Bezug
auf seine reale, seine imaginire und seine symbolische Dimension. Wihrend in der rea-
len Dimension die Unméglichkeit des Nationalstaates (den Nationalstaat gibt es nicht) in
den Blick kommt, riickt mit der imaginiren Dimension die wirklichkeitskonstitutive Be-
deutung der Nation respektive des Nationalstaates als »vorgestellte politische Gemein-
schaft« (Anderson, 1996, S. 15) in den Vordergrund. Die symbolische Dimension hinge-
gen bezieht sich auf die materialisierte Verdichtung des Nationalstaates als Akteur der
Ko-Produktion und Regulierung migrationsgesellschaftlicher Wirklichkeit.

Dem vorangehend ist hervorzuheben, dass die Geschichte des Nationalstaates in der
aktuellen Forschungsliteratur sowie insbesondere in den Selbstreprisentationen west-

16  Davon abgesehen zeigt gerade auch der Krieg in der Ukraine die Absurditat eines Volkerrechts,
in dem »humanitare« militarische Interventionen durch die Vereinten Nationen (UNO) durch das
Veto eines stindigen Mitglieds im UN-Sicherheitsrat verhindert werden kénnen, auch wenn dieses
Mitglied selbst Krieg fihrende Kraft im Hoheitsgebiet eines anderen Staates ist.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

europiischer Linder vornehmlich als eine Modernisierungs- und Zivilisationsgeschich-
te Europas erzihlt wird, die von Europa aus in die Welt getragen wurde (Conrad & Ran-
deria, 2002, S. 13-17). Komplexe und ambivalente Verwobenheiten, Abhingigkeiten und
Interferenzen »des Westens und des Rests« (Hall, 2008b) im Zeitalter des Kolonialis-
mus und Postkolonialismus werden dabei hingegen systematisch ausgeblendet (Gold-
berg, 2002, S. 109; Mignolo, 2011; Quijano, 2019; Randeria, 1999; Said, 2009). Conrad und
Randeria (2002, S. 16) verweisen im Zuge dieser Kritik allerdings auch darauf, dass es
dabei nicht darum gehen kann, den methodologischen Nationalismus einer unabhingi-
gen zivilisatorischen Geschichtsschreibung zu itbernehmen, die allein 6konomische Ab-
hingigkeits- und Wechselbeziehungen betrachtet. Vielmehr miissen auch »[aJufderdko-
nomische Herrschaftsverhiltnisse und kulturelle Formen von Imperialismus und Un-
gleichheit« (ebd.) in den Blick riicken, bspw. die konstitutive Ko-Artikulation des mo-
dernen Nationalstaates mit »Rasse« (Goldberg, 2002, S. 4; siehe dazu auch Hall, 2018;
Lentin & Lentin, 2006).

Die »geteilten Geschichten« (Randeria, 1999, S. 376-378) der Aneignung und des Aus-
schlusses des Anderen, die das Andere im Eigenen stets priasent und zugleich unter-
driicke hilt (Hall, 2008b; Mbembe, 2017; Said, 2009), konnen theoretisch gut in den Kon-
zepten der Differenz, der Aquivalenz, des Antagonismus und der Heterogenitit sowie
in der selbstsubvertierenden Logik zwischen ihnen abstrahiert werden. Diese Geschich-
ten gilt es im Folgenden also mitzudenken, auch wenn ich mich vornehmlich auf die
De_Konstruktion hegemonialer und idealtypischer Ideen von Nationalstaatlichkeit be-
schrinken werde, ohne permanent auszuweisen, dass die zentrale Vorstellung eines Ent-
sprechungsverhiltnisses von Nation und Staat eine eurozentristische Perspektive auf
globale Prozesse der Nationalstaatswerdung darstellt (Chatterjee, 2020; Yasin, 2015).

Die Nation gibt es nicht: Zur Kontingenz des Nationalstaates
Der Nationalstaat, so lautet eines der dominierenden Narrative zur Herausbildung von
Nationalstaaten, verwandelt die Nation von einer kulturellen zu einer politischen Ge-
meinschaft, die von threm Griindungsakt an in Form eines Territorialstaates eigenstin-
dig iber ihre Angelegenheiten verfugt (Schulze, 2004, S. 209). Dabei sind sowohl die Idee
des (modernen) Nationalstaates als auch die Idee, Gemeinschaften als Nationen aufzu-
fassen, menschheitsgeschichtlich noch sehr jungen Datums und weisen keinen einheit-
lichen Bedeutungsgehalt auf (Cox, 2021; Hobsbawm, 2005; Schulze, 2004). Wihrend der
Begriff der Nation »in seiner modernen Bedeutung nicht lter als das 18. Jahrhundertist«
(Hobsbawm, 2005, S. 13), war es noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts bei weitem nicht
selbstverstindlich, dass »ein Staat als Nationalstaat verfafdt sein sollte« (Schulze, 2004,
S. 209). Jahn (2015, S. 16) rechnet plakativ vor, dass es im Jahr 1815 in Europa gerade mal
zehn Nationalstaaten gab, »die bis heute in mehr oder weniger drastisch reduziertem
rdumlichen Umfang existieren, und drei prinationale Staatenkomplexe mit 71 Staaten.«
Fir das Jahr 1900 macht er fiir Europa 22 und weltweit insgesamt 50 Nationalstaaten
aus, die im Jahr 2000 - unterbrochen auch durch eine »neoimperiale Phase« der Anne-
xion von insgesamt 13 Staaten durch die Sowjetunion sowie das Deutsche Reich - auf'47
Nationalstaaten in Europa und 192 weltweit anwuchsen (ebd.).

Auflerhalb Europas wird die Bildung von Nationalstaaten zumeist auf Prozesse der
Dekolonisation und Unabhingigkeit ehemals kolonisierter Linder der Welt zuriickge-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

127


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

fithrt. Nach Jahn (2015, S. 18) entstanden so auf dem amerikanischen Kontinent bereits
zwischen 1783 und 1900 20 »unabhingige« Nationalstaaten (in denen — paradoxerweise
zur Idee unabhingiger Nationen — die vier europdischen Kolonialsprachen Englisch,
Spanisch, Portugiesisch und Franzsisch zu den offiziellen Staatssprachen wurden),
wiahrend er in Afrika im Jahr 1900 lediglich zwei und in »Asien und Ozeanien lediglich
sieben Staaten« (ebd.) ausmacht. In Asien setzte der Staatenbildungsprozess laut ihm
erst nach dem Zweiten Weltkrieg vermehrt und in Afrika erst ab 1960 mit der beginnen-
den formalen Entkolonialisierung ein (ebd.): »Innerhalb eines Jahrzehnts entstanden
46 neue Staaten, im Jahrzehnt danach nochmals 25, darunter auch viele Inselstaaten
in der Karibik« (ebd.). Diese quantitative Aufzihlung hat freilich nur eine rhetorische
Funktion, denn es geht mir hier allein um die Verdeutlichung dessen, dass die gegen-
wirtige nationalstaatliche Weltordnung — trotz ihres in intellektuellen Kreisen bereits
hiufig beschworenen Ablebens — sehr jungen Datums ist — und dass dies auch auf
das zutrifft, was allgemein als »Nation« verstanden wird. Denn die Nation ist nur eine
gesellschaftliche Einheit »insofern, als sie sich auf eine bestimmte Form des modernen
Territorialstaates bezieht, auf den >Nationalstaat¢, und es ist sinnlos, von Nation und
Nationalitit zu sprechen, wenn diese Beziehung nicht mitgemeint ist« (Hobsbawm,
2005, S. 20f.).

Es ist deshalb umso erstaunlicher, dass Nationen und Nationalstaaten von ihren
Mitgliedern als »etwas so Natiirliches, Urspriingliches und Unvergingliches« (ebd.,
S. 25) wahrgenommen werden, als etwas, das »irgendwie der Geschichte vorausgeh[t]«
(ebd.). Dieses Verkennen der Kontingenz der Nation und des Nationalstaates sowie sei-
ner eigentlichen Unméoglichkeit, ist laut Bielefeld (2003) das Resultat von Geschichten,
Ritualen und Auffithrungen, die die Nation als ein vermeintlich zusammengehériges -
auf Sprache, »Rasse«, Ethnie oder was auch immer basierendes — »Volk« ausweist. Es ist
eine Selbsttiuschung, die die eigene Vergangenheit in ritueller Form erinnert und dabei
zugleich vergisst. Diese Dialektik aus Erinnern und Vergessen hebt Anderson (1996,
S.188-208) etwa auch beziiglich der ausgeprigten Gewaltgeschichten der westlichen
Nationenbildungen hervor, die in den Erzihlungen vornehmlich als heroisch erinnert
und damit eigentlich vergessen werden. Wie oben bereits mit Bezug auf den Kolo-
nialismus eingefithrt wurde, kann zudem die Verkennung der geteilten, relationalen
Geschichten zugunsten der Erzihlung einer Selbstgriindung als charaketeristisch fir —
zumindest westliche — Nationenbildungen erachtet werden (Randeria, 1999, S. 376—378).
Die Verkennung der historischen, gewaltvollen und relationalen Kontingenz stellt also
einen bedeutsamen Mechanismus der Produktion von Nationen dar.

Der Nationalstaat als imaginare Ordnung

Die Unméglichkeit und Kontingenz der Nation und des Nationalstaates macht die Re-
de iiber diese jedoch nicht iiberfliissig. Sondern sie verweist lediglich darauf, dass eine
Nation genauso eine »vorgestellte politische Gemeinschaft« ist (Anderson, 1996, S. 15),
wie im Grunde jede Gemeinschaft eine vorgestellte Gemeinschaft darstellt. Vorgestellt
sind Nationen deshalb, so schreibt Anderson (ebd.) weiter, »weil die Mitglieder selbst
der kleinsten Nation die meisten anderen niemals kennen, ihnen begegnen oder auch
nur von ihnen héren werden, aber im Kopf eines jeden die Vorstellung ihrer Gemein-
schaft existiert.« Das heif3t, sobald die Vorstellung der Natiirlichkeit, der Urspriinglich-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

keit und Unverginglichkeit der Nation in den Kopfen existiert oder — mit Gramsci (2012,
S.1377) gesprochen — sobald diese Vorstellung »organisch« wird, wird die imaginierte
Gemeinschaft in den symbolischen Ubersetzungen der Individuen in ihre Praktiken als
etwas Gegebenes reifiziert. Und da das Imaginir der Nation fest in den Institutionen
moderner Staaten und den alltiglichen Praktiken verankert ist, wird es so zu einem »po-
tent social glue that keeps the contemporary nation-states and their inhabitants toge-
ther« (MaleSevi¢ & Trost, 2018, S. 5). Die Nation und den Nationalstaat als vorgestellte
Gemeinschaft zu betrachten, bedeutet also nicht, diese lediglich als ideelle Konstruktio-
nen aufzufassen, die sich nach ihrer Dekonstruktion in Luft auflésen. Sondern dass Na-
tion und Nationalstaat in der Vorstellung als imaginire Ordnung in Erscheinung treten,
bedeutet vielmehr, dass die Nation und der Nationalstaat konstitutive Bestandteile der
Hervorbringung sozialer Wirklichkeit sind.

Die Pramisse, dass die Idee des Nationalstaates in den Kopfen eines*einer Jeden ist,
bezieht sich auf die Bedeutung des Nationalstaates als imaginire Ordnung. Analytisch
und explikativ kann diese imaginire Dimension von der symbolischen Dimension des
Nationalstaates unterschieden werden. Dabei gilt: Selbst wenn das Imaginir des Natio-
nalstaates auch in den symbolischen Praktiken der Alltagssubjekte hergestellt und re-
produziert wird, tritt der Nationalstaat auf der Ebene des Symbolischen nicht nur als
Imaginir in den Kdpfen der Menschen in Erscheinung, sondern selbst als Akteur (sie-
he unten). Und als ein solcher symbolischer Akteur wirkt der Nationalstaat nicht mehr
nur imaginir, sondern greift als kontingentes Objekt etwa explizit in die Organisation
schulischer Bildung oder die Exekution nationalstaatlicher Grenzpolitiken ein. Dabei
konnen diese Manifestationen des Nationalstaates als kontingenter Akteur strukturell
von seinem imagindren Wirken, etwa in Form eines methodologischen Nationalismus
(siehe Kap. 2.1), in den alltiglichen Differenzierungspraktiken von Lehrer*innen oder
sonstigen zivilgesellschaftlichen Akteur*innen unterschieden werden. Festzuhalten gilt
entsprechend: Auch wenn der materialisierte, symbolische Nationalstaat in einem wech-
selseitigen Konstitutionsverhiltnis” mit den Imaginiren der Nation und des National-
staates steht, ist die strukturelle Unterscheidung der beiden Dimensionen des National-
staates analytisch bedeutsam.

Der Nationalstaat als Gebilde

Im Gegensatz zum Nationalstaat als imaginire Ordnung riickt der Nationalstaat auf ei-
ner symbolischen Ebene folglich als institutionalisiertes soziales Gebilde in den Blick
(Tark, 2006). Entgegen dem Imagindren des Nationalstaates, das womdoglich von der
Vorstellung eines souveran und einheitlich regierenden Staatsapparats geleitet ist, kon-
stituiert sich der Nationalstaat auf der Ebene des Symbolischen als eine konkrete Orga-
nisation, die als materielle Verdichtung gesellschaftlicher Krifteverhiltnisse verstanden
werden kann (Poulantzas, 1978). Der Nationalstaat als Organisation bzw. Gebilde tritt

17 Die Darstellung suggeriert womoglich, dass die Verbreitung der Idee der Nation in den Kopfen ei-
ner*eines Jeden der Errichtung von Nationalstaaten konstitutiv vorangeht. Historisch kann jedoch
davon ausgegangen werden, dass die Instituierung von Nationalstaaten der flichendeckenden
Verselbststandigung der Idee der Nation in den Kopfen der jeweiligen Menschen vorausgegangen
ist oder beides zumindest stets wechselseitig erfolgt (Balibar, 1988).

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

129


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

selbst als ein Akteur der Produktion und Regulation gesellschaftlicher Wirklichkeit auf,
der sich nicht bereits vorab imaginir, sondern erst in der konkreten symbolischen Praxis
konstituiert und hegemonietheoretisch (als integraler Staat) nicht unabhingig von ge-
sellschaftlichen Krifteverhiltnissen gedacht werden kann (Gramsci, 2012, S. 1502). Die
Ausdifferenzierung des Nationalstaates auf einer symbolischen Ebene scheint mir je-
doch auch deshalb bedeutsam zu sein, da eine strukturelle Differenz zwischen dem Ima-
giniren des Nationalstaates und seiner tatsichlichen symbolischen Praxis deutlich wird.
Etwa in dem Sinne, dass der Nationalstaat kein vorgingiges und homogenes National-
volk reprasentiert, sondern dass das den Nationalstaat legitimierende Imaginir bestin-
dig hergestellt und aufrechterhalten werden muss (Balibar, 1988, S. 115) — bspw. anhand
des Integrationsregimes oder des europiischen Grenzregimes (siehe Kap. 3.2.3). Dar-
tiber hinaus ist zu beachten, dass der Nationalstaat als Gebilde in der Regel auf ein be-
stimmtes Territorium begrenzt und mit der Kompetenz ausgestattet ist, die Anwendung
von Gewalt, Besteuerung, Bildung und Gesetzgebung zu monopolisieren (Malesevi¢ &
Trost, 2018, S. 1). Unter anderem anhand von familienpolitischen oder eben auch migra-
tionspolitischen Gesetzgebungen, Mafinahmen und Einrichtungen wirkt er maf3geblich
auf die soziale Wirklichkeit in einem bestimmten Vergesellschaftungskontext ein (Bali-
bar, 1988).

Ohne hier eine staatstheoretische Diskussion fithren zu kénnen, kann man den Staat
in Anlehnung an Althusser (2016) in unterschiedliche Staatsapparate untergliedern, die
jeweils repressive oder ideologische Funktionen bei der Hervorbringung gesellschaftli-
cher Wirklichkeit haben. Wie bereits in Kapitel 2.2.2 ausgefithrt wurde, neigt Althus-
ser jedoch zu einer homogenen Vorstellung des Staates und seiner Apparate, der zufol-
ge diese von einer herrschenden Klasse eingenommen und regiert werden. Mit Gramsci
(2012) und Hall (2008d, S. 125) hingegen miissen auch der Staat und seine Apparate als
widerspriichliche, uneinheitliche und umkimpfte Orte der hegemonialen Auseinander-
setzung mit (migrations-)gesellschaftlichen Ordnungen betrachtet werden. Der Staat ist
im Anschluss an Poulantzas (1978) deshalb »weder eine neutrale und zweckrationale In-
stanz, noch das >Instrument« der herrschenden Klasse(n), sondern die spezifische und
materielle Verdichtung gesellschaftlicher Krifteverhiltnisse« (Brand et al., 2007, o. S.).
Mit Bezug auf die »Internationalisierung des Staates« relativieren Ulrich Brand, Chris-
toph Gorg und Markus Wissen (ebd.) jedoch Poulantzas’ Verstindnis des Staates als ma-
terielle Verdichtung gesellschaftlicher Krifteverhiltnisse, indem sie diese als »Verdich-
tungen zweiter Ordnung« konzipieren (ebd.).”® Damit versuchen sie in nicht-funktiona-
listischer und nicht-vordefinierter Weise, den Staat als postsouveridnen Knotenpunkt zu

18 Brand et al. (2007, 0. S.) kritisieren an Poulantzas Staatsverstandnis etwa, dass er »den Begriffen
einer klassischen marxistischen Kritik der politischen Okonomie verhaftet« (ebd.) bleibt. Dadurch
ist das Staatsverstandnis funktionalistisch auf den Widerspruch zwischen Arbeit und Kapital aus-
gerichtet und blendet andere soziale Akteur*innen —unabhingig des Okonomischen—aus (ebd.).
Zudem wenden sie ein, dass »Poulantzas’ Begriff der gesellschaftlichen Kréfte und insbesonde-
re Klassenverhaltnisse, den er aus der gesellschaftlichen Arbeitsteilung entwickelt, [...] analytisch
amorph« (ebd.), also gestaltlos bleibt. Dadurch kann er »keinen Begriff von der gesellschaftlich
notwendigen Verdinglichung sozialer Verhiltnisse —insbesondere des Waren- und des Kapitalver-
héltnisses—[ausbilden], die eine Bestandsbedingung kapitalistischer Vergesellschaftung darstellt
und gesellschaftliche Praxen entscheidend formt« (ebd.).

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

konzipieren, der sich zwischen inter- und transnational agierenden Organisationen — in
denen sich gesellschaftliche Krifteverhiltnisse, auch an den Nationalstaaten vorbei, ma-
terialisieren kénnen — und (zivil-)gesellschaftlichen Anspriichen und Kimpfen verdich-
tet. Der Begriff der Verdichtungen zweiter Ordnung steht in dieser Perspektive »fiir ein
komplexes Verhiltnis von Verdichtungen iiber mehrere MaRstabsebenen hinweg« (ebd.),
dasdiese Verdichtungen nicht notwendigerweise linear oder hierarchisch denkt. Der Be-
griff macht auch deutlich, dass sich die materielle Verdichtung gesellschaftlicher Krifte-
verhiltnisse nicht auf die Krifteverhiltnisse in dem eingegrenzten nationalstaatlichen
Territorium reduzieren lisst. Die Konzeption der Verdichtungen zweiter Ordnung soll
schlieflich dabei helfen, die »starre Dichotomie zwischen nationalen und internatio-
nalen Prozessen (wie auch subnationalen) [zu iiberwinden], ohne dabei [...] Gefahr zu
laufen, die Zentralitit des Nationalstaates bzw. nationalstaatlich fragmentierter Riume
fiir die Bearbeitung gesellschaftlicher Widerspriiche aus den Augen zu verlieren« (ebd.).
Dies ist aus hegemonietheoretischer Perspektive eine zumindest sehr interessante all-
gemeine Konzeption sowohl der komplexen und widerspriichlichen Bedeutung als auch
der symbolischen Performativitit des Nationalstaates, die dieser Arbeit als Grundlage
dienen kann.

3.3.3 Rassismus und Racial Nation-States

»Unter den vielen unméglichen Aufgaben, die die Moderne sich selbst gestellt hat und
die die Moderne zu dem gemacht haben, was sie ist«, hebt Zygmunt Bauman (2012 [1991],
S.16; Herv. i. Orig.) hervor, »ragt die Aufgabe der Ordnung (genauer und héchst wichtig,
der Ordnung als Aufgabe) heraus — als die am wenigsten mégliche unter den unméglichen
und die am wenigsten entbehrliche unter den unentbehrlichen.« Nachdem die Hegemo-
nie einer gottlichen Weltordnung — »die weder Notwendigkeit noch Zufall kannte; eine
Welt die einfach nur war« (ebd.) — sukzessive durch die Hegemonie einer von den Men-
schen selbst gestalteten weltlichen Ordnung abgeldst wurde, wurde Ordnung rasch zum
zentralen Ziel des hegemonialen Projekts »Moderne«. Und Ambivalenz wurde zur gro-
Ren Feindin dieses Projekts. Entweder gibt es Ordnung oder Chaos, so lautet die binire
Logik des Projekts der Moderne, aber es gibt keine alternativen Ordnungen, keine Mehr-
deutigkeit, keine Unentscheidbarkeit und keine Ambivalenz (ebd., S. 20f.).

Genau im Zuge dieser globalen »Mission« der Schaffung einer rationalen Ordnung
und der Beseitigung von Chaos und Ambivalenz entstand schliefilich der moderne (Na-
tional-)Staat (ebd., S. 41). Und im Sinne der Ordnungsstiftung entstand der moderne
Staat Bauman (ebd.) zufolge »als eine missionierende, bekehrende, Kreuzziige fithrende
Macht, die entschlossen war, die beherrschten Bevolkerungen einer griindlichen Kon-
trolle zu unterwerfen, um sie in eine ordentliche Gesellschaft zu transformieren, die den
Vorschriften der Vernunft entsprach.« Bauman beschreibt dabei den modernen Staat
metaphorisch als einen Gartenbau betreibenden Staat, der »dem gegenwartigen (wilden,
unkultivierten) Zustand der Bevolkerung die Legitimation [entzog] und [...] die vorhan-
denen Reproduktions- und Gleichgewichtsmechanismen [zerstorte]« (ebd.). Was ihm
zufolge mit all den fatalen Folgen und Konsequenzen einherging, die - trotz der Ver-
geblichkeit ihrer angemessenen sprachlichen Reprisentation — unter den Signifikanten
Kolonialismus und Shoa gefasst werden und ihre gewaltvollen Spuren auch noch in der

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

131


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

gegenwirtigen Weltordnung, den gegenwirtigen Weltordnungsbemithungen und ihren
Konflikten zeigen.

In dem Dilemma des unméglichen Bemithens um eine scheinbar alternativlose Ord-
nung sieht auch David Theo Goldberg (2002) die Genese des modernen (National-)Staa-
tes als racial state.” Ein Riickblick auf den historischen Kontext der Entstehung des Na-
tionalstaates im Zuge des Projekts der Moderne riickt folglich die wechselseitige Bedeu-
tung von Nationalstaatlichkeit und Rassismen in den Blick. Der moderne Nationalstaat
mit seinem zutiefst »rassischen« (racial) Charakter entstand nach Goldberg (ebd., S. 11)
in einer historischen Situation, in der die hochkonjunkturelle Heterogenisierung der be-
stehenden Gesellschaften, die das Ergebnis rasant entstehender und ausbreitender so-
zialer Mobilititen auf globaler Ebene war, gebremst und aufgehalten werden musste, um
den Schein der vermeintlichen Homogenitit auf lokaler Ebene aufrecht zu erhalten. In
dieser organischen Krise stellte die Produktion von »Rasse(n)« von Anfang an eine der
zentralen Mechanismen der Produktion von Ordnung dar: »Race appears in this scheme
of things as a mode of crisis management and containment, as a mode mediating that
tensions, of managing manufactured threats, and of curtailing while alienating the chal-
lenge of the unknown« (ebd., S. 40). Die Aufgabe des Nationalstaates, das zu homoge-
nisieren, was immer schon heterogen war und was sich immer weiter heterogenisiert,
ist allerdings nicht nur deshalb unmaglich, weil Heterogenitit die Normalitit darstellt,
sondern auch, weil die Nation als etwas begriffen werden kann, »das uns definiert, aber
zugleich undefinierbar bleibt« (Salecl, 1994, S. 14). Es wird eine reprisentative Liicke zwi-
schen Definiendum (kontingente Gruppe an Menschen) und Definiens (Nation) ersicht-
lich, die weder imaginir noch symbolisch vollstindig geschlossen werden kann. Spites-
tens dann jedoch, wenn diese Liicke zu einem Problem wird, stellen Rassekonzepte pro-
bate Mittel der erneuten SchlieRung dieser Liicke dar (Mecheril, 2020, S. 110).

Rassismus als (naturalisierend oder historisierend) essenzialistische natio-ethno-
kulturelle Unterscheidungsweise ist in diesem Verstindnis ein diskursives Prinzip der
Produktion von »Rasse(n)« und kann als bedeutsamer »Zement« der gegenwirtigen
hegemonialen Weltverhiltnisse verstanden werden: sowohl als konstitutives Element
der kontingenten Fundamente der gegenwirtigen »modernen« Ordnung (Bauman,
2012; Goldberg, 2002; Hall, 2008b; McCarthy, 2015) als auch als flexibel verfiigbare
symbolische Ressource (Scherschel, 2006) zum Kitten der Risse und Briiche dieser
Ordnung. Im vorliegenden Kapitel 3.3.3 wird deshalb nun nacheinander (1) Rassismus —
hegemonietheoretisch — als eine der zentralen migrationsgesellschaftlichen Differenz-
ordnungen herausgestellt, (2) exemplarisch auf unterschiedliche Artikulationen von

19 InAnlehnung an Etienne Balibar (1991) unterscheidet Goldberg (2002, S. 112—115) — trotz seiner An-
nahme einer konstitutiven Artikulation des modernen Nationalstaates mit »Rasse«—zwischen ra-
cial states und racist states. Wahrend racial states Rassismus offiziell ablehnen und trotzdem durch
rassistische Unterscheidungen strukturiert sind, stellen racist states wie etwa das nationalsozialis-
tische Deutschland oder das Siidafrika der Apartheid historische Ausnahmen dar, in denen Ras-
sismus als (explizites) Staatsprojekt firmiert. Diese Unterscheidung ist meiner Ansicht nach be-
deutsam, obwohl sich die Grenze niemals absolut trennscharf ziehen lasst. So verweist etwa Ronit
Lentin (2006) darauf, dass die Diagnose eines racist state selbst unter der Bedingung der formalen
Ablehnungvon Rassismus auch fiir eine Menge gegenwartiger europdischer Staaten plausibilisiert
werden kann.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

Rassismus eingegangen sowie abschliefRend (3) die Frage nach dem racial nation-state
genauer betrachtet.

Rassismus als imaginare und symbolische Differenzordnung
In der dieser Arbeit zugrunde liegenden Begriffsverwendung von Rassismus wird
der Ausdruck nicht in Referenz auf individuelle oder anthropologische Handlungs-,
Denk- und Wahrnehmungsweisen gebraucht (Mecheril & Rangger, 2022a, S. 57-60).
Vielmehr wird Rassismus aus einer gesellschafts- respektive hegemonietheoretischen
Perspektive als ein kontextuelles Phinomen in den Blick genommen (ebd.), das als
historisch sedimentiertes Ordnungsprinzip in die gesellschaftlichen Strukturen, Be-
deutungsmuster und Machtverhiltnisse eingelassen ist (Leiprecht, 2016). Rassismus
kann, hegemonietheoretisch gedacht, als diskursives Bedeutungssystem bzw. als dis-
kursive Differenzordnung betrachtet werden, die hierarchisch angeordnete »Rasse(n)«
als gleitende Signifikanten und Grenzeffekte »jenes Spiel[s] des weif’en Westens, das
westliche und weifde Identititen durch die diskursive Einschreibung von Andersheit
konstruiert und verfestigt« (Hall, 2018, S. 102), hervorbringt und reproduziert. Dabei
stellt Rassismus nicht nur einen beliebigen Differenzdiskurs »auf dem Feld der Her-
stellung bedeutungsvoller Unterscheidungen« (ebd.) dar. Rassismus ist vielmehr eines
der zentralen Fundamente des eurozentristischen Projekts der Moderne (ebd., S. 102f.;
siehe dazu auch Quijano, 2019). Zwar gibt es keine universelle rassistische Differenzord-
nung, keinen universellen Rassismus, sondern nur »historisch-spezifische Rassismenc
(Hall, 2008d, S. 127), jedoch kénnen gemeinsame Charakteristika dieser historisch und
kontextuell variierenden Artikulationen unterschieden werden, die die Einsortierung in
die Aquivalenzkette Rassismus rechtfertigen (Miles, 1992, S. 197). Nach Mecheril (2003,
S. 68f.) sowie Mecheril und Melter (2010, S. 156) sind Rassismen durch vier analytisch
unterscheidbare Elemente gekennzeichnet: erstens die homogenisierende und natura-
lisierende Differenzierung von Menschen in natio-ethno-kultureller Hinsicht, zweitens
die Signifizierung dieser imaginierten und phantasierten Gruppen durch die Artikulation
mit differenziellen und antagonistischen Mentalititen, drittens die Hierarchisierung der
unterschiedenen Gruppen zueinander sowie viertens das Vorhandensein von Macht zur
hegemonialen Artikulation, also der hegemonialen Durchsetzung und Herstellung der
Wirksamkeit der Unterscheidungslogik. Bedeutsam ist zudem (auch in Abgrenzung zu
etwaigen natio-ethno-kulturellen Konstruktionen, die nicht unbedingt von Rassismen
vermittelt sind; siehe hierzu Kap. 3.3.1) aber auch — und damit ist die Liste der vier
Aspekte zu erweitern — die Essenzialisierung der unterschiedenen Gruppen auf Basis von
Naturalisierung und/oder Historisierung/Kulturalisierung (Goldberg, 2002, S. 74—80).

Angesichts der in dieser Arbeit modellierten Perspektive macht es Sinn, die Analyse-
brille Rassismus als diskursive Differenzordnung auf zwei Ebenen auszudifferenzieren:
zum einen mit Bezug auf das Imaginire und das Symbolische, zum anderen mit Bezug
auf Differenz und Antagonismus. Deshalb werde ich nun nacheinander auf die beiden
Ebenen eingehen.

Auch wenn die Unterscheidung zwischen dem Imaginiren und dem Symbolischen
(Ebene 1) — wie bereits mehrfach in dieser Arbeit betont wurde — weder ganz trennscharf

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

133


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

gezogen noch hierarchisierend vorgenommen werden kann®*°, macht es Sinn, Rassis-
mus heuristisch in ein imaginires und ein symbolisches Bedeutungssystem zu unter-
scheiden. Denn politische oder auch mediale Diskurse, pidagogische Leitbilder, Cur-
ricula und vieles mehr diirfen nicht mit den tatsichlichen Praktiken der einzelnen In-
dividuen in einem Vergesellschaftungskontext verwechselt werden. Und die Leitbilder
und Programmatiken von Organisationen diirfen nicht einfach eins zu eins als tatsachli-
che Praxis einer Organisation gedeutet werden. Trotzdem ist es aus hegemonietheoreti-
scher Sicht bedeutsam, auch Leitbilder, Programme oder mediale Reprisentationen als
machtvolle symbolische Praktiken der Produktion eines gesellschaftlichen Imaginiren
zu verstehen und die konstitutive Bedeutung des Imaginiren fiir die symbolische Praxis
der Subjekte in den Blick zu nehmen. Denn wie Jérg Michael Kastl (2017, S. 335-340) es in
seiner »Soziologie der Behinderung« mit Bezug auf den Diskurs und die Praxis der Ras-
senhygiene herausstellt, besteht ein konstitutiver und rekursiver Zusammenhang zwi-
schen dominanten symbolischen Praktiken der Produktion eines hegemonialen Ima-
ginirs der Rassenhygiene und den tatsichlichen symbolischen Praxen, die in einem —
nicht ungebrochenen, sondern vielmehr itbersetzten — Verhiltnis zueinander stehen.

»Der Kollaps, den der symbolische Diskurs der Rassenhygiene einleitet, setzt sich his-
torisch in die Realisierung derimaginaren Realitit um. Er fithrte, wie wir wissen, in den
Massenmord, in die Vernichtung der zuvor aus dem Symbolischen ausgeschlossenen
Menschen in der Realitit. Das fithrt nicht zu einer Lésung der unaufhebbaren Span-
nung, des Krampfes, sondern in den eigentlichen Horror.« (Kastl, 2017, S. 338)

Die Praxis des Integrationsregimes und die Praxis des europiischen Grenzregimes
konnen diesbeziiglich auch als symbolische Praxen der — unter anderem auch von Ras-
sismen vermittelten - Wissensproduktion betrachtet werden (Braun et al., 2018). Sie
bringen ein soziales Imaginir hervor, das nicht nur auf die Regulation und Kontrolle
von bestimmten Migrationsbewegungen wirkt, sondern auch — wenn es sich hege-
monial durchsetzt(e) - die gesellschaftliche Wirklichkeit im Allgemeinen begriindet
(Mecheril, 2011). Diese Wirklichkeit ist dann jedoch nicht mit dem vorherrschenden
sozialen Imaginir zu verwechseln, sondern muss als Resultat der vielfachen Versuche
der Symbolisierung dieses Imaginiren in der tatsichlichen Praxis verstanden werden.
Fiir die Analyse migrationsgesellschaftlicher Wirklichkeit kann folglich unterschieden
werden, wie »Rassen« in den dominanten symbolischen Praktiken von Organisationen
und Individuen als gesellschaftliche Imaginire produziert werden und wie diese dann in
organisationalen, interaktiven und intrasubjektiven Praktiken symbolisiert, iibersetzt
und artikuliert werden.

Im Rahmen der zweiten hegemonietheoretischen Ausdifferenzierung von Rassis-
mus (Ebene 2) kommt Rassismus sowohl mit Bezug auf das Konzept der Differenz als
auch des Antagonismus in den Blick. Rassismus ist dann nicht lediglich ein Bedeutungs-
system, das den gleitenden Signifikanten »Rasse(n)« als Antagonismus produziert (Bithl,
2016, S.10). Denn als gleitender Signifikant kann »Rasse« sowohl als negatives Auflen

20 DaslImagindre und das Symbolische stehen vielmehr in einem rekursiven Verhiltnis der Wechsel-
seitigkeit zueinander (siehe den Exkurs in Kap. 2.3.4).

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

(im Extremfall etwa im Dritten Reich) als auch als Bestandteil einer Differenzordnung
(etwa im theoretischen Konstrukt des Multikulturalismus) hergestellt und positioniert
werden (siehe zur Ordnung des Kapitalismus Laclau, 2018, S. 148f.). Dies gilt ebenfalls
fiir die gleitenden Signifikanten Migrationshintergrund und illegale Migration (siehe
Kap. 3.2.2). Beide stellen Differenzkategorien dar, die hiufig von Rassekonstruktionen
vermittelt sind (siehe zum Migrationshintergrund Utlu, 2011) und in unterschiedlichen
Konstellationen zu Antagonismen werden kénnen, es aber nicht notwendigerweise
sind. In der in Kapitel 3.2.2 angefithrten Interpretation der gegenwirtigen Verhilt-
nisse wird zum Beispiel von einer Krise einer nationalstaatlichen und von Rassismen
strukturierten Ordnung ausgegangen, die anhand der (nicht unbedingt bewussten oder
intentionalen) Produktion und Platzierung von neuen Differenzen (im Inneren) und
durch die antagonistische Abgrenzung zu einem Aufen zu (re-)artikulieren versucht
wird.

Aus einem iibergeordneten Blickwinkel auf die strukturellen Dominanten der ge-
genwirtigen migrationsgesellschaftlichen Verhiltnisse werden in der oben angefithrten
Analyse (a) »Migrationshintergrund« als Differenz innerhalb der zu (re-)artikulierenden
Ordnung und (b) »illegale Migration« als Antagonismus zu dieser interpretiert. Dies be-
deutet jedoch nicht, dass in anderen Konstellationen die Kategorie Migrationshinter-
grund nicht auch als antagonistische Differenz in Erscheinung treten kann. Hall (2018)
diagnostiziert in seinen Du Bois Lectures aus dem Jahr 1994 bspw. ein dhnliches Phinomen
fiir die »westlichen« Vergesellschaftungskontexte. Er identifiziert eine »Identititskrise
der postaufklirerischen, postimperialen westlichen Nationalstaaten und ihrer nationa-
len Kulturen und nationalen Identititen« (ebd., S. 161) aufgrund der sogenannten Globa-
lisierung. Diese Identitatskrise fithrte ihm zufolge zu einem widerspriichlichen Chan-
gieren und Gleiten zwischen einerseits restringierenden, homogenisierenden und ant-
agonistischen sowie andererseits lockereren, durchlissigeren und poréseren Konstruk-
tionen natio-ethno-kultureller Differenz. Dies fithrte wiederum letztlich dazu, dass auf
diese Weise eine »Doppelsyntax« von Differenz und Antagonismus in die Identititskon-
struktionen auf globaler Ebene eingeschrieben wurde (ebd., S. 149).

Rassismus als diskursive Differenzordnung zu verstehen, die »Rasse(n)« sowohl als
Antagonismus als auch als Differenz auflerhalb und innerhalb einer iquivalenziellen
Ordnung produziert und platziert, verweist insbesondere auf die asymmetrische, hier-
archische Relationalitit von Zugehorigkeit. Denn die eigene Position kann nur mittels
der Abgrenzung und des Ausschlusses von etwas anderem hergestellt, aufrechterhalten
und behauptet werden. Rassismus ist in dieser Betrachtung »zum Teil das Verleugnen,
daf wir das, was wir sind, aufgrund innerer gegenseitiger Abhingigkeiten von Anderen
sind. Es ist die Zuriickweisung der angsterregenden Bedrohung, daf} das Andere, so
schwarz wie er oder sie ist, moglicherweise ein Teil von uns ist« (Hall, 2000, S. 15).

Artikulationen von Rassismus in den Blick nehmen

Rassismus als eine diskursive Ordnung der Produktion und Regulation von »Rasse(n)«
zu betrachten, bedeutet insbesondere dem Signifikanten »Rasse« den ontologischen
Status der Wesenhaftigkeit zu entziehen und ihn - in hantologischer Betrachtung
(siehe Kap. 2.4.1) — als kontingenten Signifikanten von historisch und kontextuell unter-
schiedlichen Gesellschaftsverhiltnissen zu verstehen. Mit dem Hinweis »Race does not

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

135


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

exist. But it does kill people.« bringt Colette Guillaumin (1995, S. 107) das hantologische
Spannungsverhiltnis der Unbestimmtheit und Bestimmtheit von »Rasse« in seinen
verheerenden Konsequenzen auf den Punkt. »Rasse« als diskursives Bedeutungssystem
der ab- und ausgrenzenden Produktion von Andersheit aufzufassen, bedeutet aber
vor allem auch, Rassismus und damit auch »Rasse« artikulationstheoretisch in ihrer
jeweiligen spezifischen Un_Bestimmtheit in den Blick zu nehmen. Denn Rassismus ar-
tikuliert sich (imaginir oder symbolisch sowie als antagonistisches oder differenzielles
Verhiltnis) nicht nur unterschiedlich, sondern es kann im Grunde — wie oben bereits
erwihnt — nur von unterschiedlichen Rassismen die Rede sein, die sich zudem unter
unterschiedlichen historischen und kontextuellen Bedingungen sowie auch mit Bezug
auf Auspriagungsart und Auswirkungen verschieden artikulieren. Insbesondere in post-
rassistischen Zeiten, in denen — im Lichte der Griuel von Kolonialismus und Shoa — die
rhetorische Ablehnung von Rassismus als hegemonialer Konsens gilt, artikulieren sich
Rassismen zunehmend unter dem Deckmantel eines programmatischen Antirassismus
(Balibar, 1991, S. 26f.; BojadZijev, 2015, S. 285f.). Dieser tritt als ein »Rassismus ohne
Rassen« (Balibar, 1991, S. 23) oftmals im »Sprachversteck« (Leiprecht, 2001, S. 28) ande-
rer Signifikanten auf, zum Beispiel unter dem Deckmantel von »Kultur« (Balibar, 1991;
Leiprecht, 2001), »Sprache« (Dirim, 2010) oder »Religion« (Attia, 2009). Hinzu kommt,
dass auch die Artikulationen, die je nach den historischen und kontextspezifischen
Umstinden mit anderen Differenzordnungen und -verhiltnissen (etwa Kapitalismen,
Heterosexismen oder Ableismen) einhergehen, in hohem Mafie kontingent sind (siehe
Kap. 3.3.5).

Im wissenschaftlichen und 6ffentlichen Diskurs werden eine Reihe unterschiedli-
cher Rassismen unterschieden, wie etwa antimuslimische Rassismen (Attia, 2009), An-
tisemitismen (Stender et al., 2010), Kolonialrassismen bzw. Rassismen gegen Schwarze
(El-Tayeb, 2020), Gadjé-Rassismen oder auch Rassismen gegen Rom*nja und Sinti*zze
(Stender, 2016) sowie antiasiatische Rassismen (Suda et al., 2020) und viele mehr (Lutz
& Leiprecht, 2021). Diese unterscheiden sich sowohl in ihren spezifischen Konstruktio-
nen der ab- und ausgegrenzten Gruppen als auch in ihren historischen und kontextuel-
len Artikulationen wie (Dis-)Kontinuititen maflgeblich. Auf einer sehr allgemeinen Ebe-
ne konnen sie jedoch in naturalisierende (biologische) und historisierende (kulturelle)
Rassismen unterschieden werden (Goldberg, 2002). Naturalisierende Rassismen argu-
mentieren ihre impliziten Rassekonstruktionen insbesondere mit dem Verweis auf ver-
meintlich natiirliche Unterschiede des Bluts oder der Gene (ebd., S. 74-79). Da in 6ffent-
lichen wie auch in wissenschaftlichen Kontexten jedoch mittlerweile ein weitgehender
Konsens dariiber besteht, dass es »keine wissenschaftliche Grundlage fiir die Einteilung
der Menschheit in biologisch unterscheidbare >Rassen« (Hall, 2000, S. 7) gibt, sind na-
turalisierende Rassismen zugunsten historisierender Rassismen weitestgehend in den
Hintergrund geriickt. Im Gegensatz zu naturalisierenden werden diese historisierenden
Rassismen vor allem von ethnischen, kulturellen und zivilisatorischen Rassekonstruk-
tionen vermittelt, die in einer Sprache der historisch-evolutiondren Fortschrittlichkeit
und Andersheit riickgebunden werden (Goldberg, 2002, S. 74—79). Wihrend in biologi-
schen und naturalisierenden Argumentationen zumeist das Existenzrecht der Anderen
aufgrund von Minder- oder Uberlegenheitskonstruktionen per se abgesprochen wird,
argumentieren kulturelle Rassismen auf Basis von territorialen Zugehérigkeitsordnun-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

gen (etwa: »Kulturkreise«), in denen die unterschiedenen Gruppen ihren jeweiligen his-
torischen Platz einnehmen (Mecheril & Melter, 2010, S. 153). Dabei erscheinen kultura-
lisierend-historisierende Rassismen lediglich an der Oberfliche »progressiver« als die
vermeintlich »alten« naturalisierenden Artikulationen.

»Naturalist forms, it is true, tended to be more visceraly vicious and cruel, historicist
ones more paternalistic. But by the same token the naturalist tended to be bald, bold,
and direct concerning racist presumption and commitment, the historicist ambigu-
ous, ambivalent, indeed, hypocritical. With the naturalist accordingly the battle lines
could be more directly drawn, the historicist tending to politeness, coded significance
(the very implications of >progress<tending to hide assumptions about inferiority), and
tolerance as veils for continued invocation of racial power. But as with all tendencies,
these are trends only rather than hard and last rules.« (Goldberg, 2002, S. 79)

Schlussendlich bleibt auch die Einteilung in naturalisierende und historisierende Ras-
sismen eine idealtypische Unterscheidung, die nicht dariiber hinwegtiuschen darf,
dass erstens naturalisierende Argumentationen weiterhin hegemoniale Resonanz fin-
den (Pliimecke, 2014), und dass zweitens Vorstellungen einer somatischen Natur nicht
vollstindig aus historisierenden Unterscheidungen eliminiert sind (Goldberg, 2002,
S. 74; Guillaumin, 1998, S. 171).

Unter einer artikulationstheoretischen Perspektive auf Rassismus kommt auch die
Frage immer wieder auf, ob Antisemitismus in seinen historisch und kontextuell un-
terschiedlichen Artikulationen eigentlich unter den Oberbegriff Rassismus subsumiert
werden kann und sollte (Messerschmidt, 2016; Rhein & Kaya, 2021; Stender, 2010). Ei-
nes der zentralen Argumente fiir eine kategorische Unterscheidung zwischen Rassismus
und Antisemitismus bezieht sich darauf, dass im Rassismus die Anderen als minderwer-
tige Andere im Auflen konstruiert werden, wihrend im Antisemitismus Juden*Jiidinnen
als iberlegene und gefihrliche Andere im Inneren reprasentiert sind, die die Ambiva-
lenz des modernen Projekts verkorpern und deshalb vernichtet werden miissen (Messer-
schmidt, 2021, S. 107). Allerdings wird im 6ffentlichen wie auch im wissenschaftlichen
Sprachgebrauch unter der Bezeichnung »Rassismus« hiufig auf die spezifische Artiku-
lation »Kolonialrassismus« Bezug genommen, ohne diese Bezugnahme explizit auszu-
weisen (Rhein & Kaya, 2021). Im Lichte der Gleichsetzung von Rassismus mit Kolonial-
rassismus ist die Nicht-Subsumierung von Antisemitismus unter den Rassismusbegriff
theoretisch wie (erkenntnis-)politisch héchst nachvollziehbar und bedeutsam.

Die Gleichsetzung des Begriffs Rassismus mit einer spezifischen Artikulation von
Rassismus geht jedoch an der artikulationstheoretischen Argumentation fiir eine Sub-
sumierung von Antisemitismus als eine bedeutsame Form einer Vielzahl an Rassismen
vorbei. Da es unter einer artikulationstheoretischen Perspektive genauso wenig Sinn
macht, Kolonialrassismus, antimuslimischen Rassismus und Gadjé-Rassismus vollstin-
dig zu dquivalenzieren, gehe ich fiir diese Arbeit davon aus, dass — unter dem Vorbehal,
dass »Rassismus« nicht per se »Kolonialrassismus« meint — die Subsumierung von
Antisemitismus unter die sehr abstrahierten allgemeinen analytischen Kriterien von
Rassismus (siehe oben) sowohl theoretisch als auch (erkenntnis-)politisch sinnvoll ist.
Dementsprechend wird Antisemitismus — trotz seiner Besonderheiten — in dieser Ar-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

137


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

beit nicht aus dem Oberbegriff Rassismus ausgeklammert. Dennoch ist es dringend
geboten, die unterschiedlichen Rassismen in der Analyse stets kategorisch zu unter-
scheiden. Denn schlussendlich bleibt es — ich komme darauf in Kapitel 3.3.5 nochmals
zuriick — die Aufgabe, die komplexen und ambivalenten Artikulationen von Rassismen
im Rahmen der historisch und kontextuell spezifischen (migrations-)gesellschaftlichen
Verhiltnisse und Momente immer wieder von Neuem herauszustellen, anstatt sie a
priori vorauszusetzen (Hall, 2008d, S. 119).

Zuriick zum racial nation-state

Ich kehre zuriick zur konstitutiven Artikulation des modernen Nationalstaates mit
Rassismen. In seiner Konzeption des modernen Nationalstaates als racial state kritisiert
Goldberg (2002, S. 37-39) Charles Mills’ (2014 [1997]) Ansatz einer Racial-Contract-Theory.
In dieser stellt Mills einem sozialen Gesellschaftsvertrag einen rassischen (racial) gegen-
iiber. Auf der Grundlage beider Vertrige konstituiere sich die westliche Weltordnung.
Goldbergs Kritik daran bezieht sich vorrangig darauf, dass Mills davon ausgeht, dass
zuerst ein sozialer Gesellschaftsvertrag bestand, dem im Zuge des Kolonialismus ein
rassischer Gesellschaftsvertrag beiseitegestellt wurde. Doch mit dieser Primisse wird,
so Goldberg (2002, S. 37), nicht nur Europas eigene »rassische« Identititskonstruktion
unsichtbar gemacht, sondern werden damit auch insbesondere »the intra-European
grounds of racial authorization and identification« negiert. Zudem kritisiert Goldberg
(ebd.), dass Mills unterstellt, die Menschen seien diesen Gesellschaftsvertrag bewusst
eingegangen. Aus diesem Grund bewertet er den Ansatz insgesamt als simplifizierend
und stellt ihm eine komplexere Sozialtheorie gegeniiber. In dieser leitet er das Aufkom-
men rassialisierender Diskurse nicht aus einem Gesellschaftsvertrag ab, sondern weist
auf die zeitgleiche und wechselseitige Bildung des Rassediskurses und des modernen
Staates hin. So fand die Differenzierung in Weifde und Nicht-Weif3e, die der Rassismus
vornimmt, Goldberg zufolge innerhalb bereits bestehender gesellschaftlicher Forma-
tionen statt, »even if they were only incipient modern or emerging absolutist states«

(ebd.).

»The modern state, then, both makes and is marked by the conditions and terms, pre-
suppositions and implications, insinuations and effects of >civil< society’s racial deter-
mination. [..] White supremacy accordingly emerges not out of some imaginary>racial
contract< but as a complex product of this discursive diffusion, reified in turn by mod-
ern state formation.« (ebd., S. 38)

Goldberg (2002, S. 11) geht davon aus, dass das Projekt der Moderne mit dem Dilemma
einhergeht, dass die rapide Zunahme sozialer Mobilitit weltweit zu einer exponentiellen
Heterogenisierung von Gesellschaften fithrte. Diese steigende Unterschiedlichkeit habe
schliefilich dazu gefiihre, dass die soziale Ordnung auf lokaler Ebene zunehmend dazu
herausgefordert gewesen sei, Homogenitit herzustellen und aufrechtzuerhalten. Die
globale, koloniale Ausbreitung Europas und der Wandel vom Feudalismus zur Hegemo-
nie der Bourgeoisie habe eine Krise der vorherrschenden Institutionen der Produktion
und Regulation sozialer Ordnung produziert (ebd., S. 14, 39), in die der moderne Natio-
nalstaat intervenierte, um Stabilitit und Sicherheit wiederherzustellen (ebd., S. 40). In

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

dieser organischen Krise stellt Goldberg (ebd.) zufolge »Rasse« einen geeigneten Modus
des Krisenmanagements und der Eindimmung von Heterogenitit und Ambivalenz dar.
»Rasse« wird zum »foundational code« des aufkommenden modernen Nationalstaates,
der — »as with all foundations (conceptual and material)« (Goldberg, 2009, S. 4) - territo-
rial zementiert werden musste: »Racial thinkers, those seeking to advance critics, public
intellectuals and artists, journalists and clergy, politicians and bureaucrats — for all
intents and purposes became the day-laborers, the brick-layers, of racial foundations«
(ebd.). Dabei ging es laut Goldberg (2002, S. 49) im modernen Staat immer schon um
Vielerlei: »about increasing bureaucratization and rationalization, about increasingly
sophisticated forms of democratization and social control, about the rule of law and the
control of capital.« Trotzdem habe aber das Projekt der aufkommenden Nationalstaaten
bereits seit jeher das Ziel der Herstellung von Ordnung durch Homogenisierung auf
Basis »increasingly sophisticated forms and techniques of racial formation, power, and
exclusion« (ebd.) verfolgt.

Racial nation-states sind, wie Goldberg (2002, S. 104) ausdriicklich herausstellt, nicht
deshalb »rassisch«, weil sie historisch auf Basis von Rassismen entstanden sind oder
weil sie auf rassialisierten Politiken basieren oder weil das Personal nach »rassischen«
Kriterien zusammengesetzt ist. All dies erachtet er zwar auch als bedeutsam und gege-
ben. Grundlegend racial sind moderne Nationalstaaten fiir ihnjedoch vor allem aufgrund
der strukturellen Position, die sie zur Homogenisierung von Bevolkerungen einnehmen,
indem sie rassialisierte Riume und Orte, Gruppen und Ereignisse, Lebenswelten und
-moglichkeiten, Zuginge und Beschrinkungen, Einschliisse und Ausschliisse, Vorstel-
lungen und Reprisentationsformen produzieren und reproduzieren.

»They are racial, in short, in virtue of their modes of population definition, determina-
tion, and structuration. And they are racist to the extend such definition, determina-
tion, and structuration operate to exclude or privilege in or on racial terms, and in so
far as they circulate in and reproduce a world whose meanings and effects are racist.
This is a world we might provocatively identify as a racist world order.« (ebd.; Herv. i.
Orig.)

Goldberg stellt mit seiner Theorie des racial state also moderne Nationalstaaten und mo-
derne Nationalstaatlichkeit als Knotenpunkte einer konstitutiv durch Rassismen artiku-
lierten Weltordnung heraus, die die komplexe und asymmetrische Subjektivierung der
Menschen strukturiert.

Dabei ist es jedoch trotz der konstitutiven (Ko-)Artikulation von »Rasse« und mo-
derner Nationalstaatlichkeit bedeutsam, nicht von einemvollstindigen, also identischen
Aquivalenzverhiltnis zwischen den Signifikanten Nation, Nationalitit und »Rasse« bzw.
den Differenzordnungen Nationalismus und Rassismus in ihren vielfiltigen Artikulatio-
nen auszugehen (Goldberg, 2002, S. 4). Vielmehr scheint die konstitutive Artikulation ei-
nes diffusen und mehrdeutigen Biindels an gleitenden Signifikanten wie »Nation«, »Ras-
se«, »Kultur«, »Ethnizitit, »Sprache« und »Religion« die hohe Wirksamkeit und Flexi-
bilitit einer auf Rassismen basierenden nationalstaatlichen Weltordnung auszumachen
und zu potenzieren. Da diese Weltordnung fundamental auf der Unterscheidung zwi-
schen »guter« und »erwiinschter« westlich—imperialer Mobilitit auf der einen und »un-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

139


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

erwiinschter« nicht-westlicher Migration auf der anderen Seite basiert, ist Rassismus ein
funktionaler und zugleich flexibler Bestandteil des innersten Zements der — durchlissi-
gen und komplexen nationalstaatlichen — migrationsgesellschaftlichen Weltordnung.

3.3.4 Postkoloniale und postnationalsozialistische (Dis-)Kontinuitaten

Die gegenwirtige Weltordnung und ihre Macht- und Herrschaftsverhiltnisse sind aus
hegemonietheoretischer Perspektive als sedimentiert zu verstehen, denn sie kommen
nicht von irgendwoher, sondern artikulieren spezifische Geschichten. Es gibt selbstver-
standlich eine Vielzahl an Geschichten derjenigen Sedimente, die im Zusammenhang
einer migrationsgesellschaftlichen Ordnung relevant sind (etwa Nationalstaatlichkeit
und Rassismen). Exemplarisch stelle ich im Folgenden die postkoloniale und postna-
tionalsozialistische Geschichtlichkeit der gegenwirtigen migrationsgesellschaftlichen
Verhiltnisse in den Mittelpunkt.”” Hierbei gehe ich von einer kontextspezifisch un-
terschiedlichen Prigung der gegenwirtigen Verhiltnisse durch postkoloniale und
postnationalsozialistische (Dis-)Kontinuititen aus. Denn, so schreiben bspw. Maria do
Mar Castro Varela und Nikita Dhawan (2020, S. 7f.) mit Bezug auf Kolonialismus:

»Vom Klimawandel bis zur angeblichen >Fliichtlingskrise<, von den gesellschaftlichen
Kontroversen um die Rolle von Religion bis hin zu Fragen von Minderheitenrechten
und Staatsbiirgerschaft: iiberall hat die jahrhundertelange koloniale Herrschaft Spu-
ren hinterlassen, die in der gegenwartigen geopolitischen Situation vielleicht sichtba-
rer denn je sind.«

Die Spuren von Kolonialismus und Nationalsozialismus in der gegenwirtigen — kon-
textspezifisch auszudifferenzierenden — territorialen, okonomischen, militirischen
und auch epistemisch-kulturellen Weltordnung sind jedoch nicht auf eine Logik
der stringenten Kontinuitit zu reduzieren. Vielmehr sind sie auch durch Briiche,
Transformationen und Diskontinuititen geprigt, sodass letztlich der vage Begriff

21 Mit der Bezeichnung als exemplarisch meine ich nicht, dass Kolonialismus und Nationalsozialis-
mus beliebig auswéhlbare Konstellationen unter vielen waren. Aber sicherlich muss noch auf wei-
tere wichtige historische Konstellationen hingewiesen werden. Die Unmdglichkeit, diese Konstel-
lationen umfassend auffithren zu kénnen, sollte meines Erachtens jedoch anerkannt werden, an-
statt eine genaue Bestimmung und Aufzahlung tatsdchlich zu versuchen. Zudem wirkt die Aus-
wahl, gerade mit Bezug auf den Nationalsozialismus, an der Oberflache sicherlich duerst euro-
bzw. auch deutschlandzentriert. Daher ist es mir wichtig, auch die globale Bedeutung des »Natio-
nalsozialismus«in den Blick zu riicken (Lowe, 2019). Gerade in Anbetracht des Krieges in der Ukrai-
ne und seiner Bedeutung innerhalb der ehemaligen West-Ost-Konfrontationslogik, muss hier je-
doch auch mindestens auf die Bedeutung einer »postsozialistischen« Konstellation fiir die gegen-
wartigen Verhaltnisse (Mouffe, 2016) und den »globalen Triumph des Kapitalismus« (Fukuyama,
1992) hingewiesen werden. Ohne im Text ndher auf den analytischen Begriff »postsozialistisch«
eingehen zu kdnnen, misste m.E. die Bedeutungjedoch in einer globalen Perspektive in den Blick
genommen werden (etwa am Beispiel der Wirksamkeit»anti-kommunistischer« Diskurse), anstatt
mit dem Ausdruck lediglich auf die postsozialistischen Nachklange in den ehemaligen Lindern
der UDSSR zu referieren (Hann, 2002; Kollmorgen & Schrader, 2003).

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

»(Dis-)Kontinuititen« angebracht ist. Denn die Begriffe postkolonial und postnatio-
nalsozialistisch referieren etwa beide weder auf eine historische Phase nach dem Ende
des Kolonialismus oder des Nationalsozialismus noch setzen sie deren ungebrochenes
Fortwirken voraus. Vielmehr stellen sie die komplexen »unabgeschlossene[n] Geschich-
te(n)« (Messerschmidt, 2008, S. 42) von Kolonialismus und Nationalsozialismus in den
gegenwirtigen globalen Macht- und Herrschaftskonstellationen heraus.

Bei dem Versuch, die diskontinuierlichen Kontinuititen von Kolonialismus und
Nationalsozialismus in den (migrations-)gesellschaftlichen Sedimenten der Gegenwart
hervorzuheben, ist es bedeutsam, diese weder in ein einfaches Aquivalenzverhaltnis zu
setzen noch eine einfache Kontinuitits- und Abfolgebeziehung zwischen den beiden zu
konstruieren (Messerschmidt, 2008, S. 54-57). Auch ist es nicht zielfithrend, die beiden
in ihrer historischen Relevanz gegeneinander abzuwigen (Messerschmidt, 2016, S. 29).
Denn Kolonialismus und Nationalsozialismus unterscheiden sich in ihren historischen
und kontextspezifischen Artikulationen genauso, wie es auch gewisse Kontinuititen
zwischen Kolonialismus und Nationalsozialismus gibt (ebd., S. 28; Zimmerer, 2011). Vor
allem kénnen beide nicht als abgeschlossene Phasen mit einem klaren Anfangs- und
Endzeitpunkt aufgefasst werden, denn beide stellen unabgeschlossene Konjunkturen
dar, die ihre diskontinuierlichen Kontinuititen mafigeblich in den gegenwirtigen glo-
balen Verhiltnissen artikulieren. Zudem besitzen beide Konstellationen eine globale
Bedeutung, auch wenn in den vorherrschenden Thematisierungen der Kolonialismus
und seine Gegenwirtigkeit vorrangig mit Bezug auf »explizite« Kolonialmichte und ihre
Kolonien und der Nationalsozialismus und seine Nachwirkungen tendenziell mit Bezug
auf Deutschland zum Thema werden. Eine solch kontextspezifische Betrachtung ist
zwar von hoher Relevanz, trotzdem ist es in einer migrationsgesellschaftlichen Perspek-
tivierung auch bedeutsam, die globalen Nachwirkungen in den Blick zu nehmen. Denn
insbesondere beziiglich des Kolonialismus hat die postkoloniale Theorie aufgezeigt,
dass »es keiner Region dieser Erde moglich [war], den Wirkungen kolonialer Herrschaft
zu entkommen« (Castro Varela & Dhawan, 2020, S. 29), sodass »Diskurse und Praktiken
[..]auch in Lindern, die nie direkt kolonisiert wurden, tiefe Spuren hinterlassen« (ebd.)
haben. Was hingegen den Nationalsozialismus anbelangt, ist es offensichtlich, dass die
Kontexte Deutschland und Osterreich in besonderer Weise »im Zusammenhang der
Taterschaft des Holocaust« (Messerschmidt, 2016, S. 27) zu betrachten sind. Auch ist
evident, dass der Nationalsozialismus selbst kein weltumspannendes Phinomen dar-
stellte. Und dennoch wirken auch der Nationalsozialismus und seine Folgen bis heute
global weiter (Lowe, 2019), ohne damit eine »Universalisierung [...] der Shoah« (Mendel
& Uhlig, 2021, S. 190) oder eine »Nivellierung der Besonderheit der deutschen Schuld«
(ebd.) vornehmen oder implizit transportieren zu wollen.

Unter der Perspektive Postkolonialitit wird allgemein nicht der Versuch unternom-
men, »Geschichte als lineare Progression zu betrachten« (Castro Varela & Dhawan, 2020,
S. 24), die eine prikoloniale, eine koloniale und eine nachkoloniale Phase der Dekolo-
nisierung differenziert. Vielmehr versucht die Bezeichnung eine komplexe und wider-
spriichliche historische Konstellation des Widerstands und der Dekolonisierung auf der
einen Seite sowie des Neokolonialismus und der Rekolonialisierung auf der anderen Sei-
te begrifflich zu fassen (ebd.). Den zentralen Bezugspunkt von Postkolonialitit stellt die
»Vielzahl von Geschichten einzelner Kolonialismen« (Osterhammel, 2003, S. 29) in den

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

141


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

unterschiedlichen Gebieten der Welt dar, die »im 15. Jahrhundert mit der blutigen Erobe-
rung der Amerikas und der Karibik [...] eingeldutet wurde[n]« (Castro Varela & Dhawan,
2020, S. 31). Auch wenn andere Formen der »Okkupation und Beherrschung« (ebd.) be-
reits vorher existierten, muss »aufgrund der geographischen und historischen Ausmafie
[...] der Kolonialismus der Neuzeit nichtsdestotrotz als ein Phinomen gelesen werden,
welches neue und bis dahin beispiellose Maf3stibe setzte« (ebd.). Denn er stellt ein glo-
bales und duflerst gewaltvolles Phinomen dar, das sich anhand von heterogenen Beherr-
schungs-, Stiitzpunkt- und Siedlungskolonien iiber die gesamte Welt erstreckte (Oster-
hammel, 2003) und der Welt eine neue Ordnung und Gestalt verlieh.”” In diesem his-
torischen Zusammenhang ist auch die relationale Herausbildung der immer noch sehr
gelaufigen Einteilung in »de[n] Westen und de[n] Rest« (Hall, 2008b, S. 137) als histori-
sches — und eben nicht geografisches — Konstrukt einzuordnen (ebd., S. 138). Dennoch
wird auch noch gegenwirtig mithilfe dieses Konstrukts der sogenannte Westen in Ab-
grenzung zu dem Rest unhinterfragt als fortschrittlich, zivilisiert und emanzipiert be-
trachtet. Daraus folgt, so Castro Varela und Dhawan (2020, S. 46), dass »[p]ostkoloniale
Subjekte, Gemeinschaften und Staaten, die als zivilisiert und modern gelten wollen, [...]
sich diesen [westlichen] Normen anpassen [miissen], riskieren sie sonst doch, gegen ih-
ren Willen »zivilisiert< und modernisiert< zu werden.«

Schlussendlich riickt der Begriff bzw. die Perspektive postkolonial »die Verwoben-
heit der europiischen mit der aufiereuropidischen Welt [...] und den Imperialismus als
den gemeinsamen Rahmen der wechselseitigen Konstitution von Metropole und Kolo-
nien« (Conrad & Randeria, 2002, S. 10) in den Blick, ohne dass der Begriff »eine spezi-
fisch-historische Periode noch einen konkreten Inhalt oder gar ein klar bestimmbares
politisches Programme« (Castro Varela & Dhawan, 2020, S. 298) bezeichnet. Zudem kann
kein uniformes Verstindnis von Postkolonialitit auf die diversen geopolitischen Kon-
texte ibertragen werden (ebd., S. 299) und darf die Hervorhebung von Postkolonialitit
nicht zu einer De_Thematisierung der vielen »eigenen« Geschichten der kolonisierten
Linder beitragen. Vielmehr muss bedacht werden, »dass die prikolonialen Strukturen
in die kolonialen hineingewirkt haben« (ebd., S. 23). Die Geschichte(n) Europas und des
Westens sowie ihrer globalen Vormachtstellung und damit auch die Geschichte(n) der
gegenwirtigen Weltordnung miissen dementsprechend als »geteilte Geschichten« (Ran-
deria, 1999, S. 376) in den Blick genommen werden. Bezogen auf die Nachwirkungen des
Kolonialismus werden also aus einer postkolonialen Perspektive vielfiltige und auch wi-
derspriichliche Phinomene fokussiert: etwa Kimpfe um Dekolonisierung und Praktiken
der Neokolonisierung, aber auch eine allgemeine territoriale, 6konomische, militirische
und auch epistemisch-kulturelle Weltordnung, in der sich deutliche Spuren und Nach-
wirkungen der Vielzahl an Kolonialismen mit ihren territorialen Eroberungen sowie ih-
ren Genoziden und »Epistemizide[n]« (Sousa Santos, 2018, S. 141) der vergangenen Jahr-
hunderte abzeichnen.

Auch wenn es einige Verwobenheiten und Kontinuititen zwischen Kolonialismus
und Nationalsozialismus gibt (Castro Varela & Dhawan, 2020, S. 82—-86; Messerschmidyt,
2016, S. 28f.) und Bauman (2012, S. 38) iiberzeugend die strukturelle Verankerung »des
Holocaust (wie auch anderer Fille modernen Genozids)« im Projekt der sogenannten

22 Die Praxis der (neo-)kolonialen Ordnung der Welt bezeichnet Spivak (1999, S. 21f) als »worlding«.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

Moderne herausstellt, macht es Sinn, den Nationalsozialismus und die postnationalso-
zialistischen Konstellationen in ihrer modernen Singularitit und ihrer Relevanz fur die
globalen wie lokalen Verhaltnisse der Gegenwart herauszustellen (Mendel & Uhlig, 2021;
Messerschmidt, 2016). Dabei steht der Begriff postnationalsozialistisch auch in diesem
Zusammenhang nicht fiir ein klares und eindeutiges »nach« dem Nationalsozialismus,
sondern er lenkt das Bewusstsein auf die vielfiltigen und widerspriichlichen »Nachwir-
kungen in der Gegenwart« (Messerschmidt, 2008, S. 42). Die Spuren des Nationalsozia-
lismus finden sich im bundesdeutschen Kontext etwa im Nachhallen der antisemitischen
und rassistischen Gemeinschaftsideologie im deutschen Abstammungsdispositivund in
der moralischen Selbstbestitigung im Zuge des deutschen Erinnerungsdispositivs wie-
der (ebd., 2017, S. 855f.). Gleichzeitig gibt es aber auch Nachwirkungen in den vielfil-
tigen und unterschiedlichen Artikulationen von globalen und lokalen Antisemitismen
(nach Auschwitz) (Mendel & Uhlig, 2021) sowie in der sich im UN-Sicherheitsrat nach
dem zweiten Weltkrieg institutionalisierten Ordnung und ihren aktuellen Auswirkun-
gen (siehe etwa zu den ersten Begriindungen Putins fiir den Krieg in der Ukraine GrieR,
2022) sowie beziiglich der Konstruktion und Griindung einer vermeintlich nach-natio-
nalsozialistischen europdischen Union (Vogel, 2015, 0. S.).

Unabhingig davon, ob Kolonialismus und Nationalsozialismus als miteinander ver-
wobene historische »Ereignisse« betrachtet werden oder nicht, gilt demensprechend,
dass sie »nicht ausschlieflich Stoff fiir staubige Geschichtsbiicher [sind], denn spezi-
fische Unterdriickungsformen sind weiterhin aktuell, wihrend andere immer wieder
neu erfunden werden« (Castro Varela & Dhawan, 2020, S. 24). Wichtig ist es mir da-
her, mit der vorgenommenen exemplarischen Hinwendung zu den postkolonialen und
postnationalsozialistischen (Dis-)Kontinuititen insbesondere die Bedeutung einer his-
torisierenden und kontextualisierenden Betrachtung der »verwobenen Geschichten« fiir
die Analyse der gegenwirtigen migrationsgesellschaftlichen (Welt-)Verhiltnisse hervor-
zuheben. Denn diese (Dis-)Kontinuititen kdnnen weder ausschliefdlich mit dem Riick-
griff auf Postkolonialitit und Postnationalsozialismus noch unabhingig des konkreten
Untersuchungsgegenstands herausgearbeitet werden. Dennoch stellen Postkolonialitit
und Postnationalsozialismus zwei bedeutsame strukturelle Dominanten in den Sedi-
menten der gegenwirtigen migrationsgesellschaftlichen Verhiltnisse dar.

3.3.5 Die Komplexitat und Ambivalenz migrationsgesellschaftlicher Wirklichkeit
und ihre Analyse

Auch wenn Nationalstaatlichkeit und Rassismen in ihren postkolonial und postnatio-
nalsozialistisch (dis-)kontinuierlichen Transformationen als bedeutsame Sedimente
des innersten Zements der gegenwirtigen Weltordnung plausibilisiert werden kon-
nen, kann und soll deren explizite Herausstellung nicht iiber die weit dariiber hin-
ausgehende Komplexitit und Ambivalenz migrationsgesellschaftlicher Wirklichkeit
hinwegtiuschen. Das Herausstellen der beiden ist vielmehr nur aufgrund forschungs-
pragmatischer Ab- und Ausblendungen moglich. Dieses Aus- und Abblenden betrifft
erstens diejenigen Signifikanten (wie etwa Kultur, Ethnizitit, Sprache, Religion), die
in einer unmittelbaren Nihe zum Topos Migration stehen und die - je nach Fokussie-
rung — auch in ihren spezifischen Bedeutungen hervorgehoben werden kénnten (siehe

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

T4t

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

etwa Kap. 3.3.1). Zweitens betrifft es aber auch andere dominante Differenzordnungen,
die mit migrationsgesellschaftlichen Verhiltnissen komplex verwoben sind, wie etwa
Heterosexismen, Klassismen und Ableismen. Und drittens sind auch diejenigen analyti-
schen Elemente des hegemonietheoretischen Horizonts, die in Kapitel 2.3 ausgearbeitet
wurden, von den forschungspragmatischen Komplexititsreduktionen betroffen.
Beziiglich der analytisch-konzeptionellen Reduktion der Analyse gesellschaftlicher
Wirklichkeit habe ich in den bisherigen Abschnitten dieses Kapitels bspw. das Element
der »sozialen Heterogenitit« (Kap. 2.3.4) vollstindig ausgeblendet — obwohl es ein zen-
trales Element der Hegemonietheorie ist, welches dazu dient, die Unfixierbarkeit und
Nicht-Reprisentierbarkeit der Komplexitit des Sozialen begrifflich zu fassen (Laclau,
2018, S. 141). Demgegeniiber steht die eingegrenzte Fokussierung von Nationalstaatlich-
keit und Rassismus in der Gefahr, eine zu statische und binire Sicht auf soziale Wirk-
lichkeit zu suggerieren. Denn wie Hall (2018, S. 182) mit Bezug auf »diasporische Iden-
titdtskonstruktionen« verdeutlicht, sind die gleitenden Signifikanten »Rasse«, »Ethnizi-
tit« und »Kultur« »alles diskursive Konstrukte, die, wie alle Bedeutungswelten, nie end-
giiltig fixiert werden konnen und dem unendlichen Gleiten der Signifikanten gegeniiber
offen sind.« Dies hat zum einen mit »sozialer Heterogenitit« zu tun. Zum anderen hat
die Unabschlief3barkeit der hervorgehobenen gleitenden Signifikanten Hall (ebd.) zufol-
ge aber auch damit zu tun, »dass andere Signifikanten — von Klasse, Gender und Sexua-
litit zum Beispiel - in die Diskurse iiber Rasse, Ethnizitit und kulturelle Differenz hin-
einspielen«. Fitr Hall hat dies aber nicht die Konsequenz, die analytisch notwendige Fo-
kussierung auf einzelne ausgewihlte Differenzordnungen zu verwerfen. Vielmehr ver-
weist er darauf, dass soziale Wirklichkeit als eine »multidimensionale Struktur von Ahn-
lichkeiten und Differenzen - ein >Gewebe von Differenzen« — aufgefasst werden muss,
das »die gegenwirtige Identitits- und Identifikationspolitik als ein Feld von Positionali-
taten statt als bindre Struktur erzeugt, in der sich die Positionen nur immer wiederholen
konnen, sich stets am selben Ort befinden und bis ans Ende aller Zeiten fixiert bleiben«
(ebd., S. 183; Herv. i. Orig.). Die forschungspragmatische Komplexititsreduktion der ge-
genwirtigen Weltordnung anhand von Nationalstaatlichkeit und Rassismus kann eine
derartige Binaritat suggerieren. Doch selbst wenn Nationalstaatlichkeit und Rassismus
plausibel als bedeutsame strukturelle Dominanten der sozialen Wirklichkeit herausge-
stellt werden konnen, zementieren sie — um in der Metaphorik des Kapitels zu bleiben —
keine festen Positionen in den kontingenten Fundamenten der bestehenden Verhiltnis-
se. Vielmehr bedeutet ein Denken der sozialen Wirklichkeit in Positionalititen respekti-
ve Positioniertheiten®, dass sich Subjektpositionen in unterschiedlichen Kontexten mit

23 Obwohlichin meinem Verstindnis der multidimensionalen und kontextrelationalen Positioniert-
heiten der Subjekte an Halls Verstdndnis anschliefie, habe ich mich fiir diese Arbeit nach langerem
Uberlegen dazu entschlossen, nicht die vom deutschen Ubersetzer des englischsprachigen Wer-
kes (Hall, 2017) vorgenommene Ubersetzung von »positionalities« als »Positionalitaten« zu iiber-
nehmen, da sich in meiner Wahrnehmung in der deutschsprachigen Auseinandersetzung mit der
Differenz zwischen positionality und positioning iiberwiegend die begriffliche Unterscheidung zwi-
schen Positioniertheit und Positionierung etabliert hat. Ich bin schlie®lich zur Uberzeugung ge-
kommen, dass die Beibehaltung der Ubersetzung als Positionalitit(en) durchaus ihren Reiz zur
Markierung der Multidimensionalitat, Relationalitit und Komplexitit von Subjektpositionen hat.
Diese ist meines Erachtens aber auch der Verwendungen des Begriffs der Positioniertheit(en) in-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

unterschiedlichen anderen Differenzordnungen in unterschiedlicher Weise artikulieren
konnen. Denn soziale Wirklichkeit ist komplex und ambivalent, und Subjektpositionen
sind kontextspezifisch variabel und mehrdimensional.

Um die Komplexititen von und die Verwobenheiten mit anderen Differenzord-
nungen analytisch betrachten zu kénnen, hat sich im deutschsprachigen Diskurs zu
Differenz und sozialer Ungleichheit das Paradigma der Intersektionalitit etabliert
(Knapp, 2005; Lutz, 2001; Lutz & Leiprecht, 2005; Riegel, 2010; Winker & Degele, 2009).
Der Ansatz der Intersektionalitit entstand im Rahmen der Kritiken von insbesondere
rassistisch diskreditierbaren, angloamerikanischen Feministinnen — wie etwa Audre
Lorde (1981, 2007), bell hooks (1984), Angela Davis (1981, 1998), Gloria Anzaldua (1999
[1987]), Kimberlé W. Crenshaw (1989) und Chandra Talpade Mohanty (1988) — an der
eindimensionalen Betrachtung der Differenzkategorie Geschlecht und des universalen
Patriarchats, die mit der Ausblendung rassistisch diskreditierbarer Frauen einhergeht.
So interessiert man sich laut Crenshaw (2010, S. 34) »in Fillen, in denen es um Diskri-
minierung aufgrund des Geschlechts geht, [...] meist fiir Frauen, die aufgrund ihrer
>Rasse« oder Klassenzugehorigkeit privilegiert sind.« Und »[iln Fillen, in denen es um
Diskriminierung aufgrund von >Rasse« geht, [...] [wird] diese Diskriminierung meist
in Bezug auf Schwarze wahrgenommen, die aufgrund ihres Geschlechts oder ihrer
Klassenzugehorigkeit privilegiert [sind]« (ebd.). Im Zuge dieser Kritiken, die eine mehr-
dimensionale Betrachtung einfordern, hat sich ein Ansatz herausgebildet, der verstarke
die Verwobenheiten respektive Intersektionen unterschiedlicher Differenzordnungen
wie etwa Rassismen, Heterosexismen, Klassismen oder Ableismen unter spezifischen
Bedingungen in den Fokus der Analyse setzt. Diese werden im Intersektionalititspara-
digma weder additiv summiert noch deduktiv angewandt (ebd.). Vielmehr richtet sich
der Blick auf die komplexen »Uberkreuzungen« der verschiedenen Differenzordnungen
in den konkreten Formen von Diskriminierung (ebd., S. 38f.).

In diesem Zusammenhang identifizieren und kritisieren Castro Varela und Dhawan
(2010) im deutschsprachigen Diskurs zu Intersektionalitit jedoch mit einer gewissen
Hiufigkeit Tendenzen, die mantraartig eine durchgingige intersektionale Betrachtung
einfordern und diese mit dem - aus ihrer Sicht - illusorischen und unméglichen Ver-
sprechen verkoppeln, dass eine solche Perspektive »besser dazu in die Lage versetzt,
Macht- und Herrschaftsstrukturen zu diagnostizieren und Widerstandsstrategien zu
entwickeln« (ebd., S.311). Einem solchen Bestreben unterstellen sie, das universalis-
tische Begehren des »alten« Feminismus, »simtliche Erfahrungen von Frauen« (ebd.,
S. 315) représentieren zu konnen, unter dem Deckmantel der Intersektionalitit zu re-
aktualisieren: »Sie versprechen damit geradezu universelle Einsatzmaglichkeiten und
Ergebnisse, die sinnvoll fiir das Verstehen und Analysieren diverser sozialer Praxen
und unterschiedlichster Gruppenerfahrungen [sind]« (ebd.). In diesem Zuge warnen sie
davor, dass diese Illusion das imperial-universalistische Bestreben eines weiterhin west-
lich-weiflen Feminismus aufrechterhilt. Denn dieses Bestreben trigt ihres Erachtens
zu einer »Depolitisierung des Politischen« (ebd., S. 316) bei, indem eine universelle und

harent. Somit wiirde die Verwendung des Begriffs der Positionalititen letztlich nur eine weitere
begriffliche Option in den Diskurs der Subjektivierung einfithren, die mir nicht wirklich notwendig
erscheint.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

145


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

vorgefertigte Anwendbarkeit des Analysekonzepts fir die komplexe und ambivalente
soziale Wirklichkeit suggeriert wird.

Nun ist an den Diskursen und Ansitzen der Intersektionalitit vor allem bedeutsam,
dass sie ausgerechnet den Blick auf die komplexen und ambivalenten Verwobenheiten
und Intersektionen des Sozialen richten (vgl. McCall, 2001, 2005). Diese sind jedoch im-
mer als historisch kontingente Verwobenheiten und Intersektionen zu verstehen und zu
analysieren und sind nicht bereits vorab bestimmbar (McCall, 2001, S. 192). Denn wie
Hall (2008d, S. 119) mit Bezug auf die Artikulation von historisch und kontextuell kon-
tingenten Kapitalismen und Rassismen verdeutlicht, verlangt ausgerechnet die komple-
xe und ambivalente Kontingenz des Sozialen, »zu zeigen — statt a priori anzunehmen —,
welches die Art und der Grad der Korrespondenz in jedem spezifischen historischen Fall
sind.« Die Frage nach den zu analysierenden Differenzordnungen sowie den méglichen
Intersektionen muss also aus den konkreten Untersuchungsgegenstinden und -interes-
sen abgeleitet und ausgewiesen werden.

Da das vorliegende Kapitel jedoch lediglich eine sehr allgemeine Betrachtung von
Migrationsgesellschaft(-lichkeit) zum Ziel hat, wiirde der exemplarische Einbezug der
Intersektion von Nationalstaatlichkeit und Rassismus mit anderen Differenzordnungen
hier eher irrefithrend sein.** Zudem ginge ein derartiger Versuch mit der Gefahr ein-
her, die kritisierte mantraartige Wiederholung der Intersektionalitit von race, class und
gender lediglich zu replizieren. Trotzdem ist es hochst bedeutsam, hervorzuheben, dass
migrationsgesellschaftliche Wirklichkeit — sowohl mit Bezug auf unterschiedliche Inter-
sektionalititen als auch hinsichtlich der weiteren Bestandteile der kontingenten Fun-
damente einer migrationsgesellschaftlichen Ordnung und der theoretischen Elemente,
die der Analyse der Verhiltnisse dienen — wesentlich komplexer und ambivalenter ist,
als es die Analyse und Darstellung in den vorangegangenen Kapiteln suggerieren mag.
Die Anniherung iiber die forschungsrelevanten Bestandteile der Nationalstaatlichkeit
und der Rassismen sowie der gleitenden Signifikanten Migrationshintergrund und il-
legale Migration oder der Regime der Integration und des europiischen Grenzschutzes
scheint mir dabei jedoch nicht weniger erkenntnisproduktiv zu sein als die Fokussie-
rung auf die Intersektion anderer Differenzordnungen miteinander. Zumindest nicht,
solange die notwendige Begrenzung der Komplexitit und Ambivalenz gesellschaftlicher
Wirklichkeit anerkannt, ausgewiesen und auf ihre Plausibilitit befragt wird.

3.4 Gesellschaftstheoretische Konsequenzen

Aus einer hegemonietheoretischen Perspektive kommen die migrationsgesellschaftli-
chen (Welt-)Ordnungen der Gegenwart als komplexe und ambivalente Differenzverhalt-
nisse in den Blick, die sich im Laufe der verwobenen Geschichte(n) sedimentiert haben.
Diese Betrachtung ist fiir diese Arbeit bedeutsam, da die sozialen Ordnungen als »Kon-
text[e] der Subjektivierung« (Mecheril, 2005a, S. 73; Herv. i. Orig.) verstanden werden kon-
nen und Subjektivierung — aus hegemonietheoretischer Sicht — das zentrale Medium

24  Fiir einen allgemeinen Uberblick iiber gegenwirtige Artikulationen von Rassismen mit anderen
Differenzordnungen vgl. Kourabas (2021, S. 98—125).

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

von Bildungsprozessen darstellt (siche Kap. 4.2). Aus diesem Grund gehe ich abschlie-
Rend auf die gesellschaftstheoretischen Konsequenzen meiner Beschiftigung mit dem
»innersten Zement« der migrationsgesellschaftlichen (Welt-)Ordnung ein und fokussie-
re hierbei insbesondere auf die Effekte fiir ein Denken der (Bildungs-)Subjekte. Zudem
istes allerhochstens an der Zeit, die Konsequenzen aus der Beschiftigung mit dem Hori-
zont der Hegemonietheorie und den bestehenden migrationsgesellschaftlichen Verhalt-
nissen hinsichtlich des Kontingenzbegriffs, der sich darin zeigt, zu explizieren. Um also
die gesellschaftstheoretischen Konsequenzen fiir die Subjekte der Bildung und den Kon-
tingenzbegriff zu reflektieren, stelle ich in einem ersten Schritt (Kap. 3.4.1) die Bedeu-
tung der differenziellen, also ungleich verteilten Produktion subjektbezogener Fragili-
titen und Vulnerabilititen heraus. In einem zweiten Schritt (Kap. 3.4.2) hebe ich die un-
verschuldete polydifferenzielle (De-)Privilegiertheit der Subjekte als Effekt der migrati-
onsgesellschaftlichen Verhiltnisse hervor. Zum Abschluss (Kap. 3.4.3) nehme ich schlief3-
lich den Kontingenzbegriff selbst in den Blick und expliziere die theoretische Konzeption
des Begriffs hinsichtlich seiner Bedeutungsfacette der Un_Bestimmtheit aus hegemo-
nietheoretischer und migrationsgesellschaftlicher Betrachtung.

3.4.1 Differenzielle Fragilitaten und Vulnerabilitaten

Im Subjektivierungsbegriff, wie er bereits in Kapitel 2 umrissen und in Kapitel 4.2 noch
genauer ausgefithrt wird, wird das Subjekt weder als den dufieren Verhiltnissen gegen-
iiber vollstindig autonome Einheit gefasst noch im Sinne eines innersten Kerns in ein
Wechselverhiltnis mit duferen Einfliissen gestellt (Ricken, 2019, S. 99-102). Vielmehr
werden die historisch differenten und kontextspezifischen sozialen Verhiltnisse in ein
rekursives Konstitutionsverhiltnis mit den ebenfalls historisch differenten und kontext-
spezifischen Subjekten gesetzt. Das handlungsfihige Subjekt tritt in diesem Verstind-
nis nur »durch eine urspriingliche Unterwerfung unter die Macht« (Butler, 2019b, S. 8)
in die Welt, zu der es sich in mehr oder weniger affirmativer oder subversiver Weise po-
sitioniert. In dieser nicht-notwendig notwendigen Identifikation mit den Ordnungen,
die dem Subjekt vorausgehen, und ihrer graduellen Wiederholung werden die Ordnun-
gen zugleich (re-)produziert und verschoben. Sie sind nicht immer schon da, sondern
kontingentes Produkt menschlicher Praxis. Und da die Macht, von der Butler in dem
angefithrten Zitat spricht, immer nur relational und differenziell verfasst ist, kann in
subjektivierungstheoretischer Perspektive auch nicht von dem (einzelnen) Subjekt aus-
gegangen werden. Denn dies wiirde zumindest eine minimale wesenhafte Universali-
tit zwischen den Subjekten voraussetzen, wihrend aus Sicht der Hegemonietheorie je-
doch die einzige Universalitit der Subjekte in ihrem ontologischen Mangel besteht, das
heiflt in ihrer grundlegenden Unmdglichkeit, die nur durch die auf Negativitat griin-
dende Universalisierung partikularer Inhalte voriibergehend beruhigt und itberwunden
werden kann. In diesem Sinne kann also lediglich von Subjekten (in der Mehrzahl) ge-
sprochen werden, die sich in polyzentrischen und polyvalenten Differenzverhiltnissen
artikulieren.

Der Subjektivierungsbegriff riickt somit schlussendlich das konstitutive Verhiltnis
der Rekursivitit zwischen Kontext und Subjekt(en) in den Blick, und Rekursivitit, Diffe-
renz, Ausschluss und Dislokation werden dabei als grundlegende Momente der Konsti-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

147


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

tution der sozialen Ordnung und ihrer Subjekte ersichtlich. Mit dem Subjektivierungs-
begriff wird im Allgemeinen aber vor allem hervorgehoben, dass der unabschlief3bare
Prozess der Subjektbildung durch das Spannungsverhiltnis von Unterwerfung und Er-
moglichung strukturiert ist (Rose, 20162, S. 99). Denn hegemoniale Verhiltnisse beruhen
konstitutiv auf der vermeintlich »freiwilligen« Unterwerfung maoglichst aller Subjekte
unter die von ihnen vorgegebene Ordnung - einer Unterwerfung, die jedoch nicht nur
als Einschrinkung und Beeintrichtigung funktioniert, sondern immer auch auf Zuge-
stindnissen gegeniiber untergeordneten Gruppen beruht, und die in der Regel mit der
Anerkennung der scheinbar ausweglosen Alternativlosigkeit oder Natiirlichkeit der he-
gemonialen Ordnung einhergeht. Wie in der migrationsgesellschaftlichen Fokussierung
sozialer Wirklichkeit deutlich wird, kann aber auch das Spannungsverhiltnis von Unter-
werfung und Ermoglichung nicht als universell gleich betrachtet werden. Denn die mi-
grationsgesellschaftliche Ordnung und ihr »innerster Zement« miissen zwar in der Wei-
se gelesen und betrachtet werden, dass die Ordnungen der rassialisierten Nationalstaat-
lichkeit - respektive des Nationalismus und des Rassismus — einen allgemeinen »Kon-
text der Subjektivierung« fiir alle darstellen, »weil in [thnen] aus Individuen >Subjekte«
werden, deren Handlungsfihigkeit und Selbstverstindnis vermittels der Erfahrungen,
die sie innerhalb dieser (Differenz-)Ordnung[en] machen, an die Struktur des Kontex-
tes gebunden bleiben, diese aufnehmen, bestitigen, aber auch transformieren und mo-
difizieren« (Mecheril & Rose, 2014, S. 135). Aber die subjektivierenden Wirkungen und
die Bedeutung des Spannungsverhiltnisses von Unterwerfung und Ermdglichung wer-
den nur dann wirklich ersichtlich, wenn die Spezifitit in den Blick genommen wird, wie
in der von Rassismen strukturierten nationalstaatlichen (Welt-)Ordnung in den unter-
schiedlichen Kontexten und auf unterschiedlichen Ebenen »rassisch« unterschiedene Sub-
jekte hervorgebracht werden, die in einem asymmetrischen Verhiltnis zueinander ste-
hen. Hinsichtlich der Ordnung des Rassismus wird diese Hervorbringung als produk-
tive Unterwerfung unter die identitits- und affektgenerative Struktur deutlich, die auf
einem Verhiltnis der Differenz und des Ausschlusses bzw. der Superioritit, Inferioritit
und Subalternitit beruht. Mit Blick auf Rassismen ist folglich der allgemeine

»Preis, der zu zahlen ist, weil wir als soziale Wesen uns selbst in nicht von uns her-
vorgebrachten Unterscheidungsweisen konstituieren, verstehen und einbringen, von
jenem spezifischen Preis [zu] unterscheiden, den diejenigen zuzahlen haben, diein spe-
zifisch abwertenden, exkludierenden Kategorien verstanden werden und sich verste-
hen« (Mecheril & Rose, 2014, S.141; eigene Herv.).

Die Beschiftigung mit Rassismen hebt also die Notwendigkeit der differenziellen Be-
trachtung der subjektivierenden Logik von Unterwerfung und Erméglichung hervor.
Nationalstaatlichkeit und Rassismen — sowohl in ihren Artikulationen miteinander
als auch in ihren Artikulationen mit anderen Differenzordnungen — funktionieren in
dieser Perspektive als diskursive Bedeutungswelten, die die vermeintliche Legitimitit
der vorherrschenden asymmetrischen Verhiltnisse sowie der Stellung, Selbstverstind-
nisse und Begehren der Subjekte in ihnen alternativlos und natiirlich erscheinen lassen.
Die Alternativlosigkeit und Natiirlichkeit der asymmetrischen Verhaltnisse wird dabei
jedoch nicht lediglich mit rhetorischer Uberzeugung abgesichert, sondern sie findet sich

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

auch in sedimentierter Gestalt sowohl in scheinbar ideellen Unterscheidungen zwischen
Migrant*innen und Nicht-Migrant*innen als auch in der ungleichen materiellen Vertei-
lung von Ressourcen, Rechten und Privilegien wieder. Die asymmetrische Ordnung der
Differenz und des Ausschlusses ist dementsprechend umfinglich in die soziale Praxis
eingeschrieben und materialisiert sich in ihr.

Riickt man hierbei die Bedeutung der Relationalitit zwischen den in ein Verhiltnis
der asymmetrischen Differenz und des Ausschlusses artikulierten Momente in den Mit-
telpunkt (siehe Kap. 2.3.3), wird eine wechselseitige Abhingigkeit zwischen den unter-
schiedlichen Subjektpositionen uniibersehbar, die diese als fragil (Bayramoglu & Cas-
tro Varela, 2021) und vulnerabel (Butler, 2018a) kennzeichnet. Die Fragilitit und die Vul-
nerabilitit sind eng miteinander verwoben. Die radikale Unbestimmtheit bedeutet ei-
ne grundlegende Fragilitit der sozialen, gesellschaftlichen und subjektiven Verhiltnisse.
Sie notigt das Soziale und die Subjekte dazu, sich in relational-bestimmter Weise als Ge-
spenst, das sich etwa die eine Gesellschaft (und nicht die andere) oder das eine Individuum
(und nicht das andere) nennt, zu schliefRen und hervorzubringen — wobei das Gespensti-
sche als Spuk der Nicht-Notwendigkeit immer abwesend anwesend bleibt.

Einer der grundlegenden gesellschaftstheoretischen Gehalte von Migration besteht
laut der zentralen Ausgangsthese dieser Arbeit (siehe etwa Kap. 1) darin, dass Migration
die Zerbrechlichkeit einer nationalstaatlichen Weltordnung und der von ihr erméglich-
ten Subjektivierungen anzeigt. Es sind Bayramoglu und Castro Varela (2021, S. 30) zu-
folge »[d]ie Unbestimmtheit der Zukunft, ebenso wie die Uneindeutigkeit des Vergan-
genen, vermengt mit der Unvollkommenheit des Wissens tiber das Heute[, die] das Le-
ben und die Erfahrungen, die es ausmachen, fragil [machen].« Das heif3t: Selbst wenn
dominanzkulturell Fragilitit unerwiinscht erscheint, liegt sie doch am Grunde jedes so-
zialen Verhiltnisses. Zudem bedeutet die wechselseitige Verwiesenheit auf Andere und
die Relationalitit (Interdependenz) mit Anderen, die durch die radikale Unbestimmtheit
erfordert werden, eine konstitutive Vulnerabilitit der Subjekte sowie auch der gesell-
schaftlichen Institutionen (Butler, 2018c, S. 305). Und diese konstitutive Vulnerabilitit
kann nicht restlos ausgeloscht werden: »Ich kann es versuchen, aber selbst meine >Fes-
tung< kann angegriffen werden — in der Tat neigen Festungen dazu, angegriffen zu wer-
den, dafiir sind sie ja da« (ebd.). Sowohl Bayramoglu und Castro Varela (2021) als auch
Butler (2018a, 2018c¢) verweisen allerdings auch darauf, dass diese ontologische Fragili-
tit und diese ontologische Vulnerabilitit in den ontischen Bestimmtheiten des Sozialen
differenziell verteilt sind.

Nationalismen und Rassismen stellen in dieser Perspektive Moglichkeiten dar, die
allgemeine Fragilitit und Vulnerabilitit differenziell abzusichern und zu verteilen. Zu-
gleich sind sie angesichts der systematischen Abblendung der eigenen Unméglichkeit
jenseits der Differenzierung und des Ausschlusses Anderer selbst Teil der Fragilisierung
und Vulnerabilisierung der Subjekte (DiAngelo, 2019). Diese Paradoxitit scheint funda-
mentalistischen sozialen Ordnungen prinzipiell eingeschrieben zu sein und kénnte ein
Grund dafiir sein, dass fundamentalistische Ordnungen sich hiufig auch in Form von
Hass und Wut gegeniiber Anderen artikulieren. Denn die Verdeckung der eigenen Fragi-
litdt und Vulnerabilitit mithilfe der Fragilisierung und Vulnerabilisierung Anderer muss
gewaltvoll verdeckt werden. Diese Verdeckung des Verlusts der eigenen Superioritit und
Sicherheit kommt etwa in dem zum Ausdruck, was im postnationalsozialistischen bun-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

149


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

desdeutschen Kontext allgemein als »sekundire[r] Antisemitismus« (Rommelspacher,
1998, S. 47) beschrieben wird — »ein Antisemitismus, nicht trotz, sondern wegen Ausch-
witz« (ebd.). Der Psychoanalytiker Zvi Rex (0.]. zit.n. Imhoff, 2010, S. 1) bringt das da-
hinter liegende Paradox pointiert auf den Punkt, wenn er schreibt: »Die Deutschen wer-
den den Juden Auschwitz nie verzeihen.« Oder wie Stuart Hall (1999, S. 93) mit Bezug
aufkoloniale Rassismen und die Subjektivierung weif3er Englinder*innen schreibt, sind
»[weike] Englinder [...] nicht deshalb rassistisch, weil sie die Schwarzen hassen, sondern
weil sie ohne den Schwarzen nicht wissen, wer sie sind.«

3.4.2 Unverschuldete polydifferenzielle (De-)Privilegiertheiten

Die hegemonietheoretische Beschiftigung mit Migrationsgesellschaft(-lichkeit) erfor-
dert schliefilich eine differenztheoretisch fundierte Betrachtung von Subjektivierungs-
weisen. Denn eine solche riickt die asymmetrische Differenzialitit, den Ausschluss, die
wechselseitigen Abhingigkeiten und Verwobenheiten sowie die differenzielle Fragilitit
und Vulnerabilitit verstirkt in den Blick. Es verwundert folglich kaum, dass in den ver-
gangenen Jahren eine Menge dezidiert erziehungs- und bildungswissenschaftlicher Bei-
trige und Arbeiten auch zu Rassismus und Subjektivierung entstanden sind (Akbaba,
2019; Broden & Mecheril, 2010; Cicek, 2020; Eggers et al., 2005; Linnemann, 2020; Me-
cheril & Rose, 2014; Peters, 2022; Rose, 2012; Velho, 2016; Wollrad, 2010). Diese Arbeiten
fokussieren zumeist (a) aufinferiorisierende sprachliche Adressierungspraktiken des Othe-
rings (Said, 2009; Spivak, 1985) in lokalen Bildungskontexten und beleuchten, wie diese
von den adressierten Subjekten — affirmativ oder widerstindig — in ihren (subjektivie-
renden) Positionierungen und Internalisierungen gewendet werden (Akbaba, 2019; Ber-
gold-Caldwell & Georg, 2018; Linnemann, 2020; Rose, 2012, 2016a); oder aber (b) auf -
in der Differenzordnung des Rassismus — superiore Praktiken der (Nicht-)Auseinander-
setzung mit Rassismus (Linnemann, 2020; Peters, 202.2; Wollrad, 2010). Im Fokus dieser
Auseinandersetzungen steht folglich zum einen die Beschiftigung mit dem impliziten
»Wissen« iber Andere, die Welt und sich selbst, das in (Adressierungs-)Praktiken, die
durch Rassismen strukturiert sind, vermittelt wird. Zum anderen fokussieren sie auf
den subjektiven Umgang mit diesen Praktiken und die Méglichkeiten des Bruchs, der
Verschiebung und des Widerstands (Mecheril & Rose, 2014, S. 134f.).

Diese Fokussierung subjektivierungstheoretischer Ansitze und Analysen auf von
Rassismen vermittelte Otheringpraktiken wird jedoch des Ofteren kritisiert, ins-
besondere aus materialistischen Perspektiven (siehe tiberblicksartig Garske, 2014).
Mit Blick auf die in diesem Kapitel ins Zentrum geriickte migrationsgesellschaftli-
che (Welt-)Ordnung erscheint mir insbesondere die Auseinandersetzung mit der von
Spivak geiuflerten Kritik an der postkolonialen Theoriebildung bedeutsam (siehe dazu
zusammenfassend Castro Varela & Dhawan, 2020, S. 321-330), um die gesellschafts-
theoretische Schlussfolgerung der polydifferenziellen Positioniertheiten der Subjekte
der Bildung aus den bisherigen Auseinandersetzungen zu konkretisieren. So hebt
Spivak (1999, S. 164-169) im Kontext der Diskussion tiber postkoloniale Theorie kritisch
hervor, dass sich postkoloniale Theorie zu sehr auf Fragen des Rassismus, der kultu-
rellen Identitit und Differenz sowie des antirassistischen migrantischen Aktivismus
in den Metropolen der »Ersten Welt« konzentriere. Diese Fokussierung reduziere die

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

Frage der globalen sozialen Ungleichheit auf antirassistische Kimpfe, in welche — glo-
bal betrachtet — nur die wenigen relativ privilegierten Subjekte aus nationalen und
regionalen Kontexten der Metropolen des Globalen Nordens eingebunden seien (ebd.).
Spivak weist darauf hin, dass grundlegende kapitalistische Ordnungen und Struktu-
ren der materiellen globalen Ungleichheit wie etwa die internationale Arbeitsteilung
dabei aus dem Blick geraten. Etwa bleibt unberiicksichtigt, wie »die drmsten Frauen
des [Globalen] Siidens iiber Subkontrakte und der damit verbundenen Schuldenfalle
in eine Position maximaler Ausbeutung« (Castro Varela & Dhawan, 2020, S. 328) ge-
langen. Spivak (1999, S. 358-361) betont zudem, dass auf diese Art und Weise sowohl
intellektuelle Migrationsandere als auch ein zu national und regional angelegter Anti-
rassismus Gefahr liefen, in ein Klassenbiindnis mit den gehobenen, imperialen Klassen
des Globalen Nordens einzutreten und die materiellen Ungleichheitsbeziehungen im
globalen Zusammenhang zu stabilisieren. In diesem Kontext warnt sie insbesondere
vor zum Teil unitberwindbaren Ambivalenzen — etwa der Verbesserung der eigenen
»klassenprivilegierten« Verhiltnisse auf Kosten subalterner Klassenpositionen — und
somit der Involvierung in das neokolonialistische, imperialistische Projekt der Globali-
sierung (ebd., S. 382). Spivak hebt laut Castro Varela und Dhawan (2020, S. 322) jedoch
explizit hervor, »dass sie migrantischen und antirassistischen Aktivismus im globalen
Norden fiir wichtig und unterstittzungswiirdig hilt.« Sie warnt daher lediglich vor
einer unbeabsichtigten Dethematisierung der auch »brisante[n] politische[n] Frage der
internationalen Arbeitsteilung« (ebd.).

Spivaks Kritik, so lisst sich zusammenfassen, problematisiert innerhalb der post-
kolonialen Theoriebildung zum einen die vorherrschende Beschrinkung auf »einzelne
nationale oder regionale Riume« (Castro Varela & Dhawan, 2020, S. 329). Zum anderen
kritisiert sie die Reduktion der Verhiltnisse auf Fragen kultureller Differenz und Iden-
titit. Denn diese Verengungen riicken ihres Erachtens Fragen der materiellen Existenz-
bedingungen, globaler und transnationaler Ungleichheitsverhiltnisse sowie von Klas-
se und Geschlecht tendenziell aus dem Fokus. In diesem Zuge holt die Hervorhebung
der Bedeutung von Klasse und Geschlecht im Rahmen der internationalen Arbeitstei-
lung die Komplexitit und Ambivalenz der Ordnung des Rassismus (siehe Kap. 4.3.5) in
die Diskussion der subjektivierungs- und bildungstheoretischen Konsequenzen zuriick.
Spivaks Kritik und die von ihr geforderte Perspektiverweiterung sind insbesondere be-
ziiglich der Subjektivierung im Rahmen der migrationsgesellschaftlichen (Welt-)Ord-
nung und ihres innersten Zements von grofRer Bedeutung. Denn immerhin verweist sie
auf den bildungstheoretisch relevanten Aspekt, dass Subjektivierung nicht vereinfacht
mit Bezug auf feste, binire Subjektpositionen zu denken ist (Hall, 2018, S. 183). Vielmehr
muss aus hegemonietheoretischer Perspektive von polydifferenziellen Positionierthei-
ten der Subjekte der Bildung in den globalen migrationsgesellschaftlichen Verhiltnissen
ausgegangen werden. Gleichzeitig ist m.E. bedeutsam, dass die Affirmation der Kritik
von Spivak auch nicht mit der vereinfachten Schlussfolgerung einhergehen kann, dass
Fragen des Rassismus prinzipiell Fragen des Kapitalismus dichotom gegeniiberzustellen
wiren, sodass sich die einen (Fragen des Rassismus) vermeintlich nur auf das Ideologi-
sche und die anderen (Fragen des Kapitalismus) nur auf das Materielle beziehen wiirden.

Spivaks Kritik kann womdglich eine solche Beschrinkung von Rassismus auf Fragen
der nationalen und regionalen Riume des Globalen Nordens sowie auf Fragen der kultu-

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

151


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

rellen Identitit und Differenz suggerieren, die vermeintlich auf dem Terrain des Ideolo-
gischen angesiedelt seien, wohingegen Fragen des Kapitalismus die transnationale, ma-
terielle Ungleichheit betreftfen wiirden. Eine derartige binire Gegeniiberstellung wiirde
aus derindieser Arbeit modellierten Perspektive soziale Wirklichkeitjedoch aufeine ver-
einfachte Gegeniiberstellung von Ideologischem und Materiellem reduzieren. Stattdes-
senistes m.E. wichtig, sowohl Fragen der internationalen Arbeitsteilung als auch Fragen
der regionalen Riume des Globalen Nordens hinsichtlich der vielschichtigen und ambi-
valenten Verwobenheiten etwa von Klasse, Geschlecht und »Rasse« in den Blick zu neh-
men. Ohne dabei die Unmoglichkeit einer allumfassenden Perspektive aus den Augen
zu verlieren (siehe Kap. 3.3.5), ist es etwa auch bedeutsam, die internationale Arbeitstei-
lung nicht nur aus einer kapitalismuskritischen oder intersektionalen Perspektive zu be-
leuchten, sondern etwa auch vermittels einer expliziten Fokussierung auf Rassismen ins
Visier zu nehmen. Denn die Suggestion, die internationale Arbeitsteilung und die glo-
balen Ungleichheitsstrukturen hitten nichts mit Rassismus zu tun, ist bspw. auch aus
einem dependenztheoretischen, traditionell einem materialistischen, kapitalismuskri-
tischen Paradigma entstammenden Blickwinkel auf die globalen Ungleichheitsverhalt-
nisse nicht iiberzeugend (Grosfoguel, 2007; Quijano, 2019).*

An dieser Auseinandersetzung wird vor allem deutlich, dass — unabhingig der spe-
zifischen differenztheoretischen Fokussierung — Subjektivierungsprozesse im Rahmen
der migrationsgesellschaftlichen (Welt-)Ordnung nicht in einer einfachen biniren Logik
von Regierten auf der einen Seite und Regierenden auf der anderen betrachtet werden
konnen (siehe hierzu auch Kap. 4.3.1). Vielmehr sind Subjektivierungsprozesse ein per-
manentes komplexes und ambivalentes Wechselspiel zwischen polydifferenziellen Sub-
jektposition(iertheit)en (siehe Kap. 3.3.5) und den Positionierungen der Subjekte. Die Po-
sitioniertheiten der Subjekte als polydifferenziell zu betrachten, bedeutet, diese stets mit
dem Fokus auf Differenz und Ausschluss als asymmetrisch-relationale Phinomene in
den Blick zu nehmen. Dariiber hinaus verweist polydifferenziell auf die kontextuelle (re-
gional, national, transnational) und innerdifferenziell-intersektionale Unterschiedlich-
keit und Komplexitit von Differenzverhiltnissen und den Positioniertheiten, die diese
produzieren. Der Positioniertheitsbegriff nach Hall (2018, S. 183), wie er oben (Kap. 3.3.5)
konturiert wurde, hebt folglich insbesondere die Kontextspezifitit von Uber- und Un-
terordnungsverhiltnissen hervor. Diese Kontextrelationalitit von Subjektpositionen ist
fiir ein Denken von Bildung bedeutsam, denn auf diese Weise kénnen die (implizit oder
explizit) imaginierten Subjekte des bildungstheoretischen Nachdenkens weder den Re-
gierten noch den Regierenden einfach zugeordnet werden (siehe Kap. 5.4.1).

Neben der Polydifferenzialitit von Subjektpositionen hebt die Auseinanderset-
zung mit Spivaks Kritik zugleich hervor, dass sich Subjektivierungen zum einen nicht

25  Dependenztheoretische Ansétze heben sich insbesondere dadurch von Modernisierungstheorien
eines kapitalistischen Weltsystems ab, dass sie die Moderne und die Herausbildung eines globalen
Weltsystems als Resultat kolonialer Verhiltnisse auffassen, die auf Wechselseitigkeit beruhen und
nicht einseitig der vermeintlichen Fortschrittlichkeit europdischer Gesellschaften zugeschrieben
werden kénnen (Quijano, 2019, S. 47-62). Die Hegemonietheorie von Laclau und Mouffe setzt an
der Relationalitit dependenztheoretischer Ansitze an, weist jedoch die Annahme eines zugrunde
liegenden Weltsystems artikulationstheoretisch zuriick, indem sie hervorhebt, dass sich hegemo-
niale Verhiltnisse kontextspezifisch in vielfiltiger Weise artikulieren (Laclau, 1981, S.16—45).

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

lediglich auf dem Terrain des Ideologischen oder des Kulturellen vollziehen. Zum
anderen stellt die Auseinandersetzung heraus, dass dem Kulturellen nicht einfach
materielle Existenzbedingungen und -verhiltnisse gegeniibergestellt und ihm gegen-
iiber priorisiert oder untergeordnet werden konnen. Subjektivierungen riicken aus
hegemonietheoretischer Perspektive vielmehr immer sowohl ideologisch-kulturelle als
auch materielle, eben: diskursive Phinomene in den Blick, und zwar bezogen auf die
kontextuellen Positioniertheiten und die subjektiven Positionierungen. Mit dem Blick
auf die hinsichtlich ihrer je spezifisch differenziellen Positioniertheiten eingeschrink-
ten Positionierungsmoglichkeiten der Subjekte erscheint es — in Anlehnung an eine
Formulierung von Mecheril (20172, S. 99) — letztendlich sinnvoll, von unverschuldeten
polydifferenziellen (De-)Privilegiertheiten auszugehen, zu denen sich die Subjekte
alltdglich in ein Verhiltnis setzen miissen und die dabei zugleich reproduziert und ver-
indert werden (kdnnen). Die Begriffe Deprivilegiertheit und Privilegiertheit verweisen
hierbei in erster Linie auf die materiellen und auch auf die ideologisch-epistemischen
sozialen Ungleichheitsverhiltnisse (siehe Kap. 5.3.1), die differenzielle Subjektposi-
tionen bzw. Handlungsméglichkeiten produzieren. Dass diese als unverschuldet und
polydifferenziell markiert werden, hebt in zweiter Linie die sedimentierte Vorgingig-
keit der Verhaltnisse hervor (= unverschuldet) sowie den Umstand, dass sich die Frage
der Deprivilegiertheit oder der Privilegiertheit in unterschiedlichen Konstellationen
unterschiedlich darstellt (= polydifferenziell). Damit soll jedoch nicht darauf abgehoben
werden, dass auch (global und lokal betrachtet) hochgradig privilegierte Subjektposi-
tionen (etwa als weifler, minnlich-heterosexueller Europier zu gelten) immer auch in
gewisser Weise Deprivilegierungen ausgesetzt sind. Vielmehr wird in dieser Weise die
Warnung von Spivak (1999, S. 382) aufgegriffen, sich nicht ungewollt in das neokolo-
nialistische, imperialistische Projekt der Globalisierung zu involvieren, indem in den
Metropolen des Globalen Nordens bestehende Diskriminierungen verabsolutiert und
global betrachtete Privilegien ausgeblendet werden.

3.4.3 Kontingenz in der Migrationsgesellschaft.
Un_bestimmtheitstheoretische Schlussfolgerungen

Nach der allgemeinen und anhand von »Migration« fokussierten Beschiftigung mit Ge-
sellschaft(-lichkeit) in den bisherigen Auseinandersetzungen in Kapitel 2 und 3 nehme
ich im Folgenden eine kurze und gebiindelte Zasur hinsichtlich des bisher bereits an un-
terschiedlichen Stellen aufgerufenen und dieser Arbeit zugrunde liegenden Denkens von
Kontingenz in der Bedeutung einer paradoxalen Gleichzeitigkeit von Unbestimmtheit
und Bestimmtheit des Sozialen vor.

Um den Kontingenzbegriff im Sinne einer paradoxen Gleichzeitigkeit von Unbe-
stimmtheit und Bestimmtheit des Sozialen zu denken, hat sich zum einen die Unter-
scheidung zwischen dem Ontologischen und dem Ontischen respektive zwischen dem
Politischen und dem Sozialen als praktikable Losung erwiesen. In dieser theoretischen
Unterscheidung wird die radikale Unbestimmtheit des Sozialen auf der Ebene des Onto-
logischen, also der Ebene der Wesenhaftigkeit angesiedelt, wihrend das Bestimmte, das
niemals wesenhaft oder radikal vorliegt, als notwendige vorliufige und machtférmige
Entscheidung einer Unendlichkeit an Alternativen auf der Ebene des Ontischen verortet

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

153


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

wird. In der begrifflichen Unterscheidung zwischen dem Politischen und dem Sozialen,
die in Kapitel 4.2.3 nochmals detaillierter ausgefiithrt wird (siehe aber auch Kap. 2.4.1),
fallt das Politische mit der Dimension des Ontologischen zusammen und umfasst hier-
bei vor allem die Momente der Instituierung und Deinstituierung des Sozialen auf Basis
dieser unmoglichen Entscheidungen. Das Soziale wiederum wird dabei, gleichgesetzt
mit dem Ontischen, als die vorliufige Bestimmtheit sozialer Ordnung aufgrund der
Sedimentierung politischer Entscheidungen begriffen. Das Denken einer ontologischen
respektive einer politischen Differenz ermdglicht hierbei, das andauernde und sich
selbst subvertierende Wechselspiel zwischen radikaler Offenheit und vorliufiger Fixie-
rung in postfundamentalistischer Manier eines Sowohl-als-auch von Unbestimmtheit
und Bestimmtheit zu begreifen.

Um die Gleichzeitigkeit von ontologischer Unbestimmtheit und ontischer Be-
stimmtheit des Sozialen jedoch weiter zu theoretisieren, hat sich insbesondere das
Konzept des Antagonismus in seinen drei Bedeutungsfacetten eines realen, imaginiren
und symbolischen Antagonismus als zentrales theoretisches Element eines artikulati-
onstheoretischen Zugangs herausgestellt (Marchart, 2011; siehe auch Kap. 2.3.4). Wobei
mit dieser Hervorhebung des Antagonismuskonzepts nicht die Bedeutung der Elemen-
te der Differenz, der Aquivalenz oder der Heterogenitit getilgt werden soll. Trotzdem
erhilt das Konzept des Antagonismus eine aufierordentliche Stellung im Horizont der
Hegemonietheorie, da die grundlegende Frage danach, wie etwas, das radikal unbe-
stimmt ist, zu einem vorldufigen Objekt fixiert werden kann, sodass soziales Geschehen
iberhaupt erst moglich wird, nicht auf Basis eines bereits positiv vorliegenden Gehalts
beantwortet werden kann. Vielmehr benétigt es ein theoretisches Element, dass die vor-
ldufige und partielle Erméglichung von Sozialitit sowie ihre permanente Subvertierung
negativistisch theoretisiert. Und dieses Konzept trigt den Namen: Antagonismus.

Betrachtet man das Antagonismuskonzept auf seiner realen Dimension, symbo-
lisiert es die radikale Unbestimmtheit, die jedes soziale Objekt durchzieht. Zugleich
erfordert die radikale Unbestimmtheit strukturell die vorliufige und partielle Griitndung
kontingenter Fundamente. Diese Variante des Antagonismuskonzepts reicht allerdings
noch nicht aus, um das sich permanent selbst subvertierende Spannungsverhiltnis zwi-
schen Unbestimmtheit und Bestimmtheit zu beschreiben. Hierzu benétigt es vielmehr
noch die Bedeutungsfacetten des imaginiren und des symbolischen Antagonismus,
die beide auf der ontischen Dimension des Sozialen — als sedimentiertes Terrain un-
moglicher Entscheidungen (zu Sedimentierung siehe Kap. 2.3.6) — angesiedelt sind.
Wie Laclau und Mouffe in ihrer diskurstheoretischen Ubersetzung der hegemonie-
theoretischen Implikationen Gramscis gesellschaftlicher Analysen deutlich machen,
bedarf es, unter der Bedingung der radikalen Unbestimmtheit, der Artikulation (Kap.
3.3.1) unterschiedlicher Elemente des Sozialen zu einem differenziellen Verhaltnis von
Momenten (Kap. 3.3.3), die iiber den Ausschluss (Kap. 3.3.4) zu einem mehr oder weniger
stabilen Verhiltnis der Aquivalenz (bei Gramsci: ein Klassenbiindnis) zusammengefiigt
werden (Kap. 3.3.3). Der imaginire Antagonismus bezieht sich hierbei auf konkrete
aber imaginire Feindschaftskonstellationen in der sozialen Wirklichkeit (etwa zwischen
»uns« und »den Anderenc), die auf Basis sedimentierter Bedeutungen aktiviert, reakti-
viert und transformiert werden kénnen und so auf die tatsichliche symbolische Praxis
Einfluss nehmen. Symbolische Praxis ist nimlich schlieflich nur auf Basis des negativen

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

Ausschlusses einer unendlichen Moglichkeit an alternativen sozialen Ordnungen und
Identifikationen moglich. Das heifdt, nur auf Basis einer Vielzahl - dominanterer und
weniger bedeutender — Ausschliisse. Nur der negative Ausschluss von etwas schafft
die Grundlage fiir die nicht-notwendige Artikulation einer Heterogenitit (siehe Kap.
3.3.4) an Elementen zu vorliufig fixierten Momenten. Uber den Ausschluss wird ein
partikulares Element als Reprisentant der Aquivalenz aller Momente universalisiert (=
Hegemonie, Kap. 3.3.6). Der symbolische Antagonismus steht folglich fiir all diejenigen
Ausschliisse, die soziale Praxis in ihrer historischen und kontextspezifischen Objektivie-
rung fundieren. Dabei sind die Ausschliisse allerdings immer nur in ihrer positivierten
Verobjektivierung prasent. Insofern die objektivierten Formen des Sozialen jedoch auf
keinem positiven Fundament, etwa einem kleinsten gemeinsamen Nenner, beruhen,
bleibt auch die grundlegende Unbestimmtheit (der reale Antagonismus) in ihrer Abwe-
senheit stets anwesend und verunméglicht so die endgiiltige SchliefSung des Sozialen.
Damit schafft das Konzept des realen, imaginiren und symbolischen Antagonismus
die Grundlage, um den Kontingenzbegriff in seiner dialektischen Widerspriichlichkeit
einer sich wechselseitigen Konstituierung und Subvertierung von Unbestimmtheit und
Bestimmtheit des Sozialen jenseits der Dichotomie von Negativitit und Objektivitdt
theoretisch zu fassen.

Diese un_bestimmtheitstheoretische Fassung der Kontingenz des Sozialen hat
sich fiir die Beschiftigung mit Migrationsgesellschaft(-lichkeit) als tiberaus ertrag-
reich erwiesen, ermdéglicht sie immerhin ein begriffliches und analytisches Changieren
zwischen der radikalen Unbestimmtheit und der kontextspezifischen Bestimmtheit
migrationsgesellschaftlicher Phinomene, das weder in einen antifundamentalistischen
Diskurs eines anything goes noch in einen fundamentalistischen Diskurs wesenhafter
Unterschiede abgleitet. Gleichzeitig verdeutlichte die Auseinandersetzung mit Migrati-
onsgesellschaftlichkeit auch, dass der Universalitit der sozialen Logiken von Differenz,
Aquivalenz und Antagonismus oder von Fragilitit und Vulnerabilitit (Kap. 3.4.1), die
fiir jegliches soziales Verhiltnis und Objekt in Anspruch genommen werden kénnen,
stets eine Asymmetrie, Gewaltformigkeit und Singularitit eingeschrieben ist, die es
systematisch zu beriicksichtigen gilt. So ist es erstens bedeutsam, dass kein Differenz-
verhiltnis als gleichberechtigtes verstanden werden kann, sondern stets durch eine
polydifterenzielle Asymmetrie getragen wird, welche die unterschiedenen Elemente etwa
eher privilegiert oder deprivilegiert (siehe auch Kap. 3.4.2). Zum anderen schreibt der
Antagonismus jedem Differenzverhiltnis und damit auch der Kontingenz eine grund-
legende Gewaltformigkeit ein, sind doch »Ordnungen, die auch anders sein kénnen,
[...] niemals vollig zu rechtfertigen. In der unvermeidlichen Selektivitit und Exklu-
sivitit, die dem >so und nicht anders« jeglicher Ordnung anhaftet, liegt ein Moment
des Gewaltsamen« (Waldenfels, 2000, S. 23; siehe auch Kap. 3.4.1 zu Fragilitit und
Vulnerabilitit). Drittens ist neben der Binnendifferenzierung der Logik von Differenz
vermittels der Kategorie der Asymmetrie und der Einfithrung der Kategorie der Gewalt
als grundlegende Logik der Kontingenz des Sozialen die Singularitit oder Differenzialitit
eines jeden Differenz- und Ausschlussverhiltnisses gegeniiber anderen Differenz- und
Ausschlussverhiltnissen hervorzuheben. Denn auch wenn das Verhiltnis zwischen
Tisch und Stuhl — um es sehr plakativ zu machen — mit dem theoretischen Werkzeug
von Differenz (Tisch versus Stuhl), Aquivalenz (Tisch und Stuhl) und Antagonismus

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

155


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Matthias Rangger: Kontingenz und Bildung

(Tisch und Stuhl versus Teppich/Fuflboden) beschrieben und selbst sogar herrschafts-
theoretisch befragt werden kann®®, kann es nicht simpel mit dem Verhaltnis zwischen
Kolonisator*innen und Kolonisierten gleichgesetzt werden (siehe auch Kap. 4.3.2 und
5.1). Es schreibt sich eine Differenzialitit oder Singularitit ein, die gleichzeitig nicht
theoretisch vorab bestimmbar ist. Allerdings muss diese m.E. konstitutiver Bestandteil
der Analyse von Kontingenz sein. Die systematische Beriicksichtigung der Singularitit
hilt zur prizisen kontextrelationalen Betrachtung unterschiedlicher sozialer Verhalt-
nisse und Phinomene an, die sich vor einer vorschnellen Gleichsetzung auf Basis des
Vorliegens derselben oder dhnlicher formaler Elemente in Acht nimmt. Bspw. wenn
unter Ausblendung der historisch sedimentierten kontextspezifischen Macht-, Ge-
walt- und Herrschaftsverhiltnisse der Ausschluss von weifd positionierten Minnern
aus Empowerment-Riumen fiir gesellschaftlich marginalisierte Gruppen als Diskri-
minierung klassifiziert oder das Verhiltnis zwischen Erwachsenen und Kindern mit
dem Verhiltnis zwischen Nicht-Migrant*innen und Migrant*innen gleichgesetzt oder
Rechtsextremismus, Linksextremismus und »islamistischer« Extremismus vollstindig
iquivalenziert werden.

Dieses Verstindnis von Kontingenz muss im Grunde auf alles im Sozialen ange-
wandt werden. Um unter diesen Voraussetzungen trotzdem einen systematischeren
und konkreteren Blick auf soziale Wirklichkeit entfalten zu kénnen, schlagen Mecheril
und Hoffarth (2011, S. 28-30) hinsichtlich pidagogischen Handelns und, was dabei »in
prozeduraler Hinsicht [...] bedeutsam ist« (ebd., S. 28), eine Differenzierung von min-
destens »vier Facetten oder Dimensionen pidagogischer Unbestimmtheit« vor (ebd.):
normative, technische, hermeneutische und soziale Unbestimmtheit. Mit Bezug auf
diese vier fir das pidagogische Handeln relevanten Dimensionen gehen sie zwar nicht
davon aus, dass pidagogisches Handeln auf diesen vier Dimensionen beliebig ist oder
gar selbst keine normativen, technischen, hermeneutischen oder sozialen Orientierun-
gen aufweist. Allerdings ist pidagogisches Handeln auf diesen vier Dimensionen auch
immer unbestimmt, hingt etwa die (normative) Zielsetzung und ihr Erreichen stark vom
pidagogischen Gegeniiber und dem bestehenden Handlungskontext ab (ebd., S. 29f.).
Auf der Dimension des technologischen hingegen, bleibt stets eine Differenz zwischen
abstrakter Reprisentation sozialer Wirklichkeit im Handlungswissen und konkreter
Singularitit der tatsdchlichen sozialen Praxis (ebd., S.29), wihrend hermeneutische
Unbestimmtheit in der Unméglichkeit eines umfassenden Verstehens verortet wird
(ebd.). Soziale Unbestimmtheit beziehen sie schliefilich auf die Beziehungsebene, in der
etwa das Verhiltnis von Nihe und Distanz zwar in gewisser Weise (normativ) vorherbe-
stimmt ist und zugleich in diesem Rahmen nie fiir jede Situation und jede Beziehung
klar bestimmt werden kann (ebd., S. 29f.).

Die Ausdifferenzierung in eine normative, technische, hermeneutische und soziale
Unbestimmtheit ermdglicht eine Konkretisierung des Denkens einer allgemeinen Kon-
tingenz des Sozialen. Im Gegenzug zur Ubersetzung von Kontingenz mit Unbestimmt-

26  So kénnte man das von mir gewahlte und stark vereinfachte Beispiel zwischen Tisch und Stuhl
mindestensim Hinblick aufeine in diesem Verhiltnis symbolisierte Hegemonie der Birgerlichkeit
und des Okzidentalismus befragen, die sich von einem Zusammenkommen am Boden oder am
Teppich zum Essen, zum Sprechen etc. in der Regel abgrenzt.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Nationalstaat, Rassismus, Migrationsgesellschaft

heitbevorzuge ich jedoch weiterhin die Begriffskonstruktion der Un_Bestimmtheit, weil
diese sowohl die radikale Unbestimmtheit als auch die vorliufige Bestimmtheit des So-
zialen zum Ausdruck bringt. Zudem scheint mir aus kontingenztheoretischer Sicht auch
bedeutsam, zu betonen, dass die Radikalitit der Unbestimmtheit bspw. nicht nur in die
strukturelle pidagogische Logik zwischen den normativen Zielsetzungen und der Ab-
hingigkeit von der Selbsttatigkeit des pidagogischen Gegeniibers eingeschrieben ist,
sondern auch die normativen Zielsetzungen der Pidagogik selbst betrifft, also durch-
aus grundlegender zu denken ist. Die von Mecheril und Hoffarth beschriebenen Facetten
der Unbestimmtheit liegen aus meiner Perspektive zudem auch nahe beieinander und
es konnte m.E. auch iiber eine andere Systematisierung nachgedacht werden, etwa ei-
ne dkonomische, kulturelle, dsthetische und politische Un_Bestimmtheit. Gleichzeitig,
wie ich bereits erwihnt habe, ermdglicht die Schematisierung ein konkretes Nachden-
ken itber die Ausprigungen der Un_Bestimmtheit des Sozialen in der pidagogischen re-
spektive der sozialen Praxis selbst, und scheint allein aus diesem Grund, eine produktive
Perspektive fiir die Analyse sozialer Praxis und einem kontingenztheoretisch reflektier-
ten Handeln in ihr zu sein.

Neben dieser operationalen Konkretisierung scheint mir zur weiteren Prizisierung
der Konturen von Kontingenz eine Abgrenzung von bzw. eine Verhiltnisbestimmung zu
anderen, verwandten oder dhnlichen Begriffen notwendig, wie bspw. dem Begriff der
Ungewissheit, der Polysemie oder der Widerspriichlichkeit. Ohne die jeweiligen Bezie-
hungen hier im Detail ausfiithren und erliutern zu kénnen, wurde im Verlauf der bei-
den Kapitel 2 und 3 deutlich, dass die ontologische Differenz zwischen radikaler Un-
bestimmtheit und vorliufiger Bestimmtheit des Sozialen Ungewissheit, Komplexitit,
Widerspriichlichkeit, Mehrdeutigkeit (Polysemie/Polyvalenz) sowie Macht- und Herr-
schaftsformigkeit konstitutiv in das Soziale einschreibt, nicht aber dasselbe ist. Die Un-
moglichkeit der Fixierung eines Gegenstands vermittels einer einzigen Bedeutung bzw.
die Unméglichkeit der immerwihrenden und kontextiibergreifenden Festlegung einer
Bedeutung auf diese einzige Bedeutung selbst sind strukturell in der Uberdeterminiert-
heit (siehe Kap. 2.2.2) respektive der Kontextrelationalitit (siehe Kap. 4.4.1) des Sozialen
angelegt. Gleiches gilt fiir Komplexitit und Widerspriichlichkeit, die aus der Unmég-
lichkeit resultieren, das Soziale in einem einfachen, biniren Herrschaftsverhiltnis end-
giltig zu schlieflen (siehe Kap. 2.2). Macht- und Herrschaftsf6rmigkeit von Kontingenz,
schlief3lich, sind Resultat der Notwendigkeit, die Nicht-Notwendigkeit respektive Unbe-
stimmtheit des Sozialen durch unmégliche, nicht-notwendige Entscheidungen zu ent-
scheiden. Ihre spezifische und itberdauernde Wirksambkeit erhalten sie aus der Logik der
Sedimentierung der Entscheidungen tiber die Reproduktion in der sozialen Praxis (sie-
he etwa Kap. 2.3.6 oder 4.4.2). Ungewissheit, Komplexitit, Widerspriichlichkeit, Mehr-
deutigkeit sowie Macht- und Herrschaftsformigkeit sind in diesem Sinne fundamental,
allerdings nicht in demselben Sinne wie die Un_Bestimmtheit des Sozialen. Sie stellen
vielmehr Effekte der Un_Bestimmtheit des Sozialen dar und sind damit nicht aus einem
Denken des Sozialen auszublenden.

https://dol.org/1014361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:08:14. /de/s Access

157


https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10,14361/9783839470060-004 - am 14.02.2026, 06:



https://doi.org/10.14361/9783839470060-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

