
Finks Weltkosmoi –
Entsprechungen und Widerstreit

Georg Stenger

»Der Mensch existiert als Mensch in der Weltoffenheit, er ist niemals
zuerst ›für sich‹ und ›in sich‹, um dann nachträglich noch sich zum
Weltall zu verhalten.« (Fink 1979, 452) »Der Mensch kann ›sich‹ nur
fassen, wenn er zugleich ›alles, was ist‹ in den Blick nimmt, er ist das
Lebewesen, das die Welt verstehend bewohnt. Es wäre absurd, einen
›Humanismus‹ ohne die Weltoffenheit des Menschentums formulieren
zu wollen.« (Fink 1976a, 269) Diese und ähnliche, immer wieder auf-
tauchende Formulierungen Eugen Finks weisen auf die Grundthematik
seines phänomenologisch angelegten Denkens hin: Die Welt als das
Umfassende schlechthin und zugleich als ein offenes Geschehen, das
in sich mannigfaltig und vieldimensioniert strukturiert ist und das da-
rin zur Erscheinung zu bringen und in seine Entfaltung hinein frei-
zusetzen ist. Der Mensch als beständiger Antwortgeber auf dieses Ge-
schehen versteht sich als aus diesen vielschichtigen Weltbezügen
herkommend und darin allererst konstituiert. Er ist in einem aus-
gezeichneten Sinne »Weltwesen«, er hat nicht nur Welt, er ist Welt.
»Er ist das ›ens cosmologicum‹.« (Fink 1977, 273)

Auf den ersten Blick erscheint der Topos »Weltkosmoi« wider-
sprüchlich: Der Singular der Welt sieht sich mit dem Plural der kosmoi,
der Ordnungen, konfrontiert, so dass man es mit einer Art Zwischen-
stellung oder gar Unentschiedenheit zwischen der Welt im Singular
und der Welten (kosmoi) im Plural zu tun hat. Indes, der Topos »Welt-
kosmoi«, also »Weltordnungen«, bezieht sich auf Ordnungsmuster
und Rahmenbedingungen, die sich als binnensektorielle und perspek-
tivisch gelagerte Erfassungsweisen von und Zugangsweisen zur ›Welt‹
verstehen ließen, ohne ›Welt‹ jemals als ganze und unmittelbar zum
Thema machen zu können. Auf der einen Seite gibt es die Welt als
jenes Wirklichkeitsgeschehen, ohne welches wir gar nicht existieren
und denken könnten, auf der anderen Seite gibt es sie nicht als ein
›Etwas‹, auf das wir Bezug nehmen könnten, ja jeder Versuch, dies zu

321

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tun, wirft uns auf uns selbst als immer schon in der Welt wohnend
zurück. Die Welt entzieht sich in dem Maße, in dem wir auf sie zugrei-
fen und sie verstehen und begreifen wollen.

Nun liegt eine der herausragenden Bedeutungen der gesamten
phänomenologischen Tradition darin, sich im Verlauf ihrer Geschichte
und Vorgeschichte nicht nur dem Topos der ›Welt‹ angenommen, son-
dern diesen zunehmend in den Mittelpunkt philosophischer Selbstauf-
klärung und Selbstbewusstwerdung gerückt zu haben. Ja, der Topos der
Welt scheint so etwas wie die Zielgestalt, weil Erscheinungsfeld und
Entfaltungsgeschehen jenes alles durchgreifenden und bedingenden
Vernunftbegriffs zu sein, der bislang zumeist metaphysisch, kategorial
und apriorisch veranschlagt und unterstellt war. In dieser Phalanx er-
weist sich Fink als genuiner Phänomenologe, indem er aus der ge-
schichtlichen Entwicklung phänomenologischer Forschungen zugleich
deren systematisch tragfähige Implikationen aufgreift, herausarbeitet
und in eine eigenständige phänomenologische Konzeption zu überfüh-
ren sucht. In diesem Sinne scheint mir der Topos »Weltkosmoi« Finks
Anliegen nicht schlecht wiederzugeben, insofern dieser die unter-
schiedlichen Konzeptionen (Kant, Hegel, Nietzsche, Husserl, Heideg-
ger, ebenso die Vorsokratik, allem voran Heraklit – was indes ein eige-
nes Thema wäre) einerseits zu integrieren sucht, andererseits deren
Widerstreit offen halten und fruchtbar machen möchte. Dass dies alles
andere als ein leichtes Unterfangen ist, erhellt sich schon aus der phä-
nomenologischen Einsicht, wonach der jeweilige Zugang, also die Me-
thode, konstitutiv über das ›Wie‹, nicht erst das ›Was‹ der Phänomene
entscheidet. Je nach Zugang – man denke etwa an das Phänomen der
Zeit bei den Vorgenannten – sehen die Phänomene nicht nur anders
aus, sie sind auch anders gebaut, besagen anderes, ja scheinen sich gar
gegenseitig zu bekämpfen oder überwinden zu wollen. Würde dem-
nach ein »zweiter Blick« auf den Topos »Weltkosmoi« gerade in seiner
selbstwidersprüchlichen Formulierung Finks Anliegen treffen können,
der in sich gebrochenen und widerstreitenden, zugleich aber offenen
und in sich bewegten Phänomenkonstellationen Rechnung zu tragen?
Könnte es gar sein, dass Finks Art und Weise, besagte Denktraditionen
in deren je eigener Bedeutung und Sinneröffnung zur Erscheinung
kommen und sprechen zu lassen, genau jenen Phänomenblick hervor-
bringt, der die Phänomene in einer, ihrer inneren Dialektik zum Vor-
schein bringt, in der sie konstitutiv zwischen Entsprechungsformen
und Widerstreit oszillieren?

322

Georg Stenger

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ich möchte im Folgenden diesen Vermutungen etwas nachgehen,
indem ich am Leitfaden des Finkschen Weltbegriffs resp. der Welt-
begriffe auf drei Aspekte seines Phänomenblicks, dem stets der metho-
disch-systematische Denkansatz korrespondiert, Bezug nehme: 1. Fel-
der des Erscheinens, 2. Differenz zwischen thematischen und operati-
ven Begriffen, 3. Dialektische Phänomenkonstellationen. Zwei weitere
Aspekte, die mit der »sozialen Dimension der Coexistenz« und der
»Bedeutung der Grundphänomene« näher zu benennen wären, muss
ich für diesen Beitrag erst einmal zurückstellen, ebenso wie das An-
sinnen, mit Finks »Welt(en)konzept« auf eine mögliche interkulturelle
Relevanz1 hinzuweisen.

1. Felder des Erscheinens

Ich werde im Folgenden anhand einiger in paralleler Korrespondenz zu
den Texten stehenden Zeichnungen versuchen, diese Erscheinungsfel-
der in ihrer Plastizität deutlicher hervortreten zu lassen, womit ich
zugleich der Finkschen Denk- und Wahrnehmungstypik, wie sie in
der Metapher »Fenster ins Absolute« (hierzu auch Tengelyi 1996)
zum Vorschein kommt, etwas näher kommen möchte (vgl. hierzu auch
Fink 1966).

»Der Ausdruck ›Erscheinen‹ hat eine rätselhafte Vieldeutigkeit«
(Schwarz 1987, 59), die Fink gewissermaßen zu systematisieren unter-
nimmt. Die gesamte abendländische Denkgeschichte präsentiert Er-
scheinungsbegriffe, die jeweils als entsprechende Äquivalente meta-
physischer, transzendentalphilosophischer und ontologischer Grund-
konzepte auftreten. Der phänomenologische Impetus, zumal jener
Eugen Finks, nimmt diese Erscheinungsweisen ernst, insofern mit die-
sen die philosophischen Grundbegriffe nicht nur Erläuterung, sondern
auf ihre Denkvoraussetzungen hin Erhellung finden. So intendieren
die einzelnen Stufen und Schritte eine »Phänomenologie der Phäno-
menologie« (vgl. etwa Fink 1988, 9), welche die unterschiedlichen Fel-
der und Ebenen des Erscheinens, auch ihre »Wandlungen« zur Darstel-
lung bringt.

Husserls methodische Insistenz auf der transzendentalen Reduk-
tion hat so von Anfang an nichts anderes im Blick, als die Konstitu-

323

Finks Weltkosmoi – Entsprechungen und Widerstreit

1 Vgl. hierzu Verf. 2006, insbes. 633ff., 676f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tionsbedingungen der Welterkenntnis, der Weltwahrnehmung, ja der
Welterfahrung aufzuzeigen. Diese methodische Selbstvergewisserung
erweist sich als Eingangstor phänomenologischer Besinnung, insofern
mit ihr die intentionale Bedingungsstruktur allen Erfassenkönnens, das
unzerreißbare Korrelat von Noesis und Noema aufgewiesen wird. Phä-
nomene sind keine Dinge, die dann auch noch zur Erscheinung kom-
men oder, wie bei Kant, als bloße Erscheinungen kategorialer Verstan-
desbegriffe auftauchten, sondern sie erscheinen und können nur
erscheinen in ihrer subjektrelativen Horizontgebundenheit; ja Phäno-
menologie im Husserlschen Sinne erweist sich als Horizontforschung,
von der her überhaupt etwas als »real« erfasst werden kann. »Das
Grundphänomen, von dem aus Husserl das Weltganze in den Blick zu
bringen sucht, ist das Phänomen des Horizonts« (Fink 1990, 148), und
Husserl selbst spricht von der Welt als dem »Universalhorizont«, dem
Horizont aller Horizonte. Und doch erweist sich dieses Horizont-Be-
wusstsein als »Leer-Horizont«, der, gerade weil er sich – bewusstseins-
theoretisch – am einzelnen Ding und seiner Gegebenheit erprobt,
gleichsam über die Realität hinweggeht, die nur als »wirkliche Er-
fahrung« real werden kann, d. h., dass ein »ganzes Erfahrungsfeld« not-
wendig wird, »innerhalb dessen uns die Dinge [überhaupt, G. S.] be-
gegnen [können]« (ebd.). Dem fulminanten Eröffnungsszenario
transzendentalphänomenologischer Einsicht in die intentionale Grund-
struktur, deren Gewinn nicht weniger als die Selbstgegebenheit von
konstituiertem Sein und konstituierendem Ego-Bewusstsein zugleich
ist, folgt eine gewisse Ernüchterung: Nicht nur die »Seinsart« der In-
tentionalität bleibt unbefragt und auf ihre »inneren Möglichkeiten«
hin undurchsichtig, auch die »Welt« als das Wovonher und »Woraus-
her des [möglichen] Entgegenstehens von Objekten bleibt unterbe-
stimmt« (ebd. 28). Im Horizontbewusstsein meldet sich zwar (nebulös
und abgeschattet) die Welt, aber es fehlt die »ontologische Durchspra-
che« (Fink 1976b, 306), die nicht nur die Unterschiedlichkeit der Seins-
weisen, sondern auch mögliche Täuschungen, mögliche Vorentschei-
dungen und dergleichen thematisch machen könnte. »Das Einzelne
kann täuschen, der Gesamtzusammenhang nicht« (ebd. 305). Fink
meint damit das Ganze eines Erfahrungszusammenhangs, der für uns
den Boden bereitstellt, von dem her wir überhaupt etwas als Täu-
schung, als Zwischenfall usf. wahrnehmen können.

Finks Husserl-Kritik zielt letztlich auf eine Unterbestimmtheit
des Weltbegriffs und damit einhergehend auf eine Überzeichnung der

324

Georg Stenger

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vorrangstellung des (transzendentalen) Subjekts und Bewusstseins.2

Zugleich aber sieht er mit Husserl das Weltthema als vielleicht das
Thema der Philosophie überhaupt aufgebrochen, das schon in Kants
Unterscheidung zwischen »Dingwissen« und »Weltwissen« anklingt.3

Verstand sich Fink als Husserl-Schüler, so auch als Heidegger-
Schüler, und damit, versteht man den genuin philosophischen Gestus
darin, als deren Kritiker. In seiner Kritik an Psychologismus und Er-
kenntnistheorie legt Husserl, wenn man so sagen kann, die Immanenz
des Phänomens selber frei, wohlgemerkt, ›Phänomen‹ jetzt verstanden
als die Binnenstruktur transzendentaler Selbstverständigung. Heideg-
ger macht mit dieser Einsicht ernst, indem er nicht nur das Gegeben-
sein der Dinge, sondern vor allem die Subjektverfasstheit aus dem Phä-
nomen selber heraus zu verstehen sucht. Dasein ist nichts anderes als
das »In-der-Welt-sein«. Damit ist nicht nur der Konstitutionsgrund der
Intentionalität gesprengt, diese sieht sich auch auf die ontologisch-her-
meneutische Existenzialität hin zurückverlegt und unterfangen. In al-
lem geht es Heidegger um das »Ganzseinkönnen«, das zunächst an die
Jemeinigkeit des Daseins, sodann an die epochal geschickten »Lichtun-
gen« gebunden ist, wodurch wiederum der Weltcharakter als solcher in
den Vordergrund tritt. Die Dinge sind nur verstehbar aus dem Ganzen

325

Finks Weltkosmoi – Entsprechungen und Widerstreit

2 »Erst im Vollzug geschehen die Einsichten in das, was sie [die Reduktion] ist und
bedeutet: Nicht, wie es zunächst scheint, eine bloße Bewußtseinseinstellung, vielmehr
die Verwandlung des reflektierenden Menschen in das ›transcendentale Subjekt‹, das
allen Dingen und sich selber noch als einem innerweltichen Ding seinsmäßig voraus-
geht. Die Reduktion wird zu einer nicht-antizipierbaren Erfahrung, die das Bewußtsein
mit sich selber macht. Sie beginnt in der relativen Unscheinbarkeit einer Haltungsände-
rung des Menschen, der sonst mit ungebrochener Gewißheit die ihm erscheinenden
Dinge und Vorgänge seiner Umwelt erlebt, einen Nahbereich von Wahrnehmungs-
gegenständen um sich hat und von offenen Horizonten umstellt ist, in denen er die
weitergehende Ausbreitung des Seienden in Raum und Zeit ganz selbstverständlich ver-
mutet und voraussetzt. […] die Natürliche Einstellung ist [selbst schon] ein transcen-
dentaler Begriff, – ein Begriff, welcher die Selbstvergessenheit, das verweltlichte Außer-
sichsein der Subjektivität anzeigt.« (Fink 1976b, 303)
3 »Kant bedeutet den Gipfel des metaphysischen Weltdenkens. […] Kant denkt zum
ersten Male ausdrücklich die Welt als den allbefangenden Horizont des Seienden und
seiner Auslegung. Das Seiende hat über alle ihm eigenen Bestimmungen hinaus den
grundsätzlichen Charakter von Binnenweltlichem.« (Fink 1990, 185) Zugleich aber
mahnt Fink kritisch an, dass Kant »mit der Subjektivierung […] alle Schwierigkeiten
los [wird], aber auch die schwierige Sache selbst. Das All des Seienden ist nur noch eine
›regulative Idee‹. […] Welt als die Dimension des Seienden betrifft nur Erscheinungen,
nicht Dinge an sich.« (Ebd.)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer Situation, sie werden zu Bahnungen, die an jenem offenen Ent-
gegen mitarbeiten, aus dem sich das Dasein entdeckt und erschließt.
Sinn erfährt nur etwas als aus einem Vollzugssinn heraus verstanden,
aus einem aktiven ex-istere, aus der ursprünglichen ek-statischen Ver-
fasstheit des Daseins. Entscheidend ist, worauf Fink vor allem zurück-
greift, dass mit der Entdeckung des »Phänomens der Welt« sowohl die
Endlichkeit des Daseins als auch eine Seinsoffenheit thematisch wer-
den, womit ein von altersher bekanntes und vertrautes Selbstverständ-
nis des menschlichen Daseins nicht bloß bestätigt, sondern auf seine
konstitutiven Voraussetzungen hin angegangen werden kann. An die
Stelle des Erscheinens tritt ein »von sich selber her Zeigen«, in dem
Sein und Erscheinen, wenn man so will, gleichursprünglich als »von
der Welt her« (vgl. Fink 1990, 25) kommend auftreten.

Gleichwohl, Heideggers Leitfrage bleibt die Seinsfrage, nicht das
Weltproblem. ›Dasein‹ als Fundamentalontologie und ›Sein‹ resp. ›Er-
eignis‹ als Seinsgeschichte bilden die Ursprungsorte des Heidegger-
schen Denkens. Für Fink bleibt dieses Konzept – vor allem des späteren
Heidegger – zu formal, zu allgemein, es spart sich gewissermaßen die
konkreten Schritte, die eine Welt erst in ihre Welthaltigkeit und Welt-
gestalt hinein aufgehen lassen. Das Raumgebende und Zeitlassende der
Welt (ebd. 207) erwiese sich als ein in sich, d. h. bis in seine Einzelzüge
hinein vermittelndes Hervorbringungsgeschehen der Welt selber –
nicht wie bei Heidegger als ein »›Es gibt‹ des ›Ereignisses‹, welches
›Sein schickt‹ und ›Zeit reicht‹« (vgl. Heidegger 1976, 20 ff.) –, ebenso
wie soziale, gesellschaftliche und kulturelle Phänomene konstitutiv an
einem Weltempfinden und Weltverstehen mitarbeiten. »Sein ist, in-
dem es als Welt waltet. Welt ist das Aufgehen des Seins« (Fink 1990,
205), nicht von Sein! Mit diesem »Ur-Ereignis, das allen Dingen und
Begebenheiten erst den Spielraum gewährt« (ebd.), und das Fink den
alle Ontologie und Ontik hinter sich lassenden Satz aussprechen lässt:
»Am schwersten ist der Bewegungscharakter der Welt zu begreifen, –
zu verstehen, wie hier von einem Werden gesprochen werden kann und
darf« (ebd.), scheint mir ein, ja der wichtigste Grundzug des Weltphä-
nomens benannt, den Fink gegen Heidegger ins Feld führt, und dies
auch tun kann, weil er den Schritt vom Sein zur Welt macht. Das Auf-
gehen und Hervorgehen zeigt sich als ein universales, wenn man so
will menschliches, pflanzliches wie kosmisches Phänomen. Alles Her-
vorkommen und Hervorgehen »erscheint«, und es erscheint nicht nur
als »Erscheinen von etwas«, sondern dem zuvor als das Hervorgehen

326

Georg Stenger

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


selber. In diesem Sinne ist »Erscheinen« die Bewegung des Hervor-
gehens selbst, das sich bis in die Selbstempfindung und Selbstdarstel-
lung alles Lebendigen hinein widerspiegelt.4 »Das Faktum aller Fakten,
die Ur-Tatsache ist, daß Erscheinen geschieht.« (Fink 1976c, 234)

Von entscheidender Bedeutung erweist sich nun die Frage, wie
Erscheinen jeweils geschieht: Ich möchte hierzu wie eingangs erwähnt
anhand einer Parallelführung zwischen Zeichnungen und Erläute-
rungstext versuchen, eine sachlichere Präzisierung, die gewiss nicht
ohne Vereinfachungen auskommt, zu erreichen.

1. Abb.: Substanzmodell (Antike/Mittelalter)

Erscheinen als »Schein«

Das für Antike und Mittelalter grosso modo maßgebliche substanziale
Denkmodell nimmt das Erscheinen als »was erscheint«. Alles Seiende
unterliegt so der Dualität von Substanz, der eine eigene Wesenstruktur
innewohnt, und Accidens, in der das »Zufallende« als Eigenschaft zur
Erscheinung kommt.

»Das Seiende: das verstehen wir in seinem kategorialen Bau, Träger von Eigen-
schaften zu sein, ein uns selbst niemals erscheinender Träger von erscheinenden
und nicht erscheinenden Eigenschaften. Das Seiende, das wir musterhaft als
Substanz, als Ding ansetzen, stellt sich in seinen Eigenschaften dar und schließt
sich zugleich in sein Trägersein ein; jedes seiende Ding äußert und verschließt
sich, ist ebensosehr in sich, wie es außer sich ist. Der ontologische Bau des selb-
ständigen Einzeldinges ist zugleich ein Insich- und Außersichsein, zerfällt in
das innere Wesen und in seine Äußerung.« (Fink 1976c, 235)

327

Finks Weltkosmoi – Entsprechungen und Widerstreit

4 Hierbei ist das denkerische Verhältnis zwischen Heidegger und Fink durchaus ambi-
valent. Hat der eine Vorzüge hinsichtlich einer bestimmten Fragerichtung, werden diese
vom anderen durch anders gelagerte Fragestellungen gewissermaßen ausgeglichen. Ge-
rade mit Bezug auf die Phänomenologie wird dies offenkundig, wenn von ihr als »Er-
scheinungslehre des Seins, nicht erst des Seienden« oder auch als »Mundanologie« die
Rede ist, worin beide, Ontologie und Phänomenologie, auf ihren gemeinsamen Voraus-
setzungsboden zurückgeführt werden. »Heidegger war entschiedener, aber Fink be-
dachtsamer die Rückverbindung zur Phänomenologie wahrend.« (Rombach 1980, 280)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Erscheinung« tritt hier im Modus des »Scheins« und »Scheinens« auf.
»Welt« ist und erscheint als Kosmos, als Ordnung, als Umfassendheit
und Gegliedertsein alles Seienden.

2. Abb.: Transzendentalphilosophisches Erkenntnismodell (Kant)

Erscheinen für uns

Dem erkenntnistheoretischen Denkmodell der Neuzeit, das die koper-
nikanische Wende durchlaufen hat, ist die »vorstellungsmäßige Reprä-
sentation, [also das] Gewußtsein bewußtloser und bewußter Dinge in
einem Bewußtsein« (ebd. 234) eingeschrieben, überhaupt tritt Vor-
stellung als Grundmodus von Erkennen auf, was den Subjekt-Objekt-
Bezug fürderhin als unhintergehbar ausweisen soll. Erscheinen heißt
hier Vorgestelltwerden durch ein Subjekt, wodurch jede vorgestellte
Sache einen »Anschein« gewinnt; sie sieht so oder so aus. Die Wirk-
lichkeit kommt zur Darstellung, wie sie dem Menschen in seinem Zu-
gang zu ihr erscheint, perspektivisch, »anscheinend«, auch ver-stellend
(vgl. Fink 1958, 100 ff.). Alles Seiende erhält seine Bedeutung im Mo-
dus des Gegen-standes; Wahrheit heißt Erkanntsein, Wissen und Wis-
senschaft.

3. Abb.: Transzendentale Subjektivität (Husserl)

Erscheinen als Erscheinungsweise

328

Georg Stenger

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mit Husserl gelingt die Überführung von reinen Verstandesbegriffen
resp. Anschauungsformen und allgemeiner »Bewusstseins-Setzung«
in die intentionale Grundstruktur der Horizontforschung. Intentiona-
lität und Konstitution werden als die beiden gegenseitig konstitutiven
Grundbausteine eines Phänomens entdeckt. An die Stelle von Gegen-
stand und Gegebenheit treten deren Bedingungsstrukturen der Gegen-
ständlichkeit und Gegebenheitsweise. Etwas erscheint nicht nur, son-
dern hat seine eigene Erscheinungsweise, ohne welche es überhaupt
nicht als dieses wahrgenommen und erfasst werden könnte. Es er-
scheint in und als »Selbstgegebenheit«, d.h., es wird evident. Mit Hus-
serls Phänomenologie avanciert die Philosophie zur Evidenzforschung:
Am zum Erscheinenkommen von etwas erfasse ich zugleich meine Ein-
sicht in dieses als Einsicht. Husserl nennt dies auch »originäre Gege-
benheit«.

4. Abb.: Existenzialmodell (Heidegger)

von sich selbst her zeigen
Dasein als In-der-Welt-sein

Die intentionale Bewusstseinsstruktur erfährt sich fundiert in der exis-
tenzialen Daseinsstruktur. In jedem Welt-/resp. Horizontbezug arbei-
tet vorgängig das »In-der Welt-sein« des Daseins. Das Seiende ist kein
bloßer Gegenstand, jedem Seienden eignet eine spezifische Seinsver-
fassung, ja Seinsweise, von der her es seinen Sinn erhält. Die »Faktizi-
tät des Dass« ist nicht zu überspringen, und sie fordert daher, die Wie-
gestalt des jeweiligen Seins, d. h. auch dessen Vollzugsweise, in
Erfahrung zu bringen. Dies betrifft im Grunde alles »Seiende«, bei
Heidegger aber vornehmlich die Daseinsverfasstheit des Menschen.
Erscheinen wird so zum »von sich selber her Zeigen«, das zunächst
und zumeist verborgen und entzogen ist.

329

Finks Weltkosmoi – Entsprechungen und Widerstreit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Abb.: Weltoffenheit und Verborgenbleiben (Fink)

von sich her
aufgehen
(yÐein)

Mit seinem Entwurf der »Weltoffenheit« des Menschen, der jenseits
von neuzeitlicher Verstandes-, Vorstellungs- und Bewusstseinsphi-
losophie sowie substanzialer Metaphysik ansetzt, ohne deren relative
Gültigkeit in Zweifel zu ziehen, zeigt Fink – in Anlehnung an Heideg-
ger – die Vorgängigkeit einer offenen Feldstruktur, aus der Ich, Ding
und Mitmensch sich allererst begegnen und so aneinander zur Erschei-
nung kommen. »Immer aber sind unsere Standorte inmitten des Er-
scheinens, wir erscheinen selbst – für uns und füreinander.« (Fink
1976c, 232) Zum einen, und hierin liegt einer der Kritikpunkte Finks
gegenüber Heidegger, denkt er die Anwesenheit vom Erscheinen her,
so dass Sein und Seiendes vom Erscheinen abhängen, woraus und wo-
rin Dinge und Mensch erst in ihre Anwesenheit gelangen, zum ande-
ren verwandelt sich dadurch das Erscheinen in ein »Hervorgehen« und
»Aufgehen«, was das »on« und das »phaimonenon« als nahezu iden-
tisch ausweist. Gleichwohl, der Aufgang geht nicht aus sich selbst her-
vor – diese Frage wird in Rombachs strukturontologischem und struk-
turgenetischem Ansatz leitend5 – sondern möchte gleichsam eine
dynamische Balance halten zwischen Entzogensein/Verborgenbleiben
und Weltoffenheit. Finks einerseits hoch angesetzter, weil ontologisch
und phänomenologisch grundierter Begriff des Erscheinens mag ande-

330

Georg Stenger

5 Vgl. etwa Rombach 1988, 154–163, 221–298; 1993, 150–165, 300–318, 377–390;
1994, 65–85, 138–167.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rerseits fast ein wenig trivial anmuten, wenn er vom Erscheinen als
dem »Hervor- und Zusammenkommen von Dingen aller Art in einer
gemeinsamen Gegenwart« spricht, aber er zeigt damit ja erst das Be-
dingungsfeld allen Erscheinenkönnens und darin zugleich den »Vor-
schein«, in dem die »Eigenbewegung« und der »Seinsvollzug« von
Dingen zum Erscheinen, d. h. zum Vor-schein kommen (vgl. Fink 1958,
115).6

Scheint es nun so zu sein, dass Fink hier eine denkerische Entwick-
lungskonsequenz konstatiert, so hält er demgegenüber doch an einem
Begriff der Erscheinung fest, der eigentümlich »doppeldeutig schillert«
(Fink 1976c, 234, vgl. auch 1958, 118). In der Tat, ein gleichzeitiges
Festhalten an dem neuzeitlich geprägten Subjektbegriff auf der einen
und dem von der griechischen Antike bis Heidegger laufenden Seins-
begriff und -verständnis auf der anderen Seite lässt vermutlich keine
andere Wahl, als es Finks lapidare Anmerkung avisiert: »Es gilt die
Begriffsspannung zwischen einander widersprechenden Gedanken aus-
zuhalten.« (ebd. 246) Und dennoch scheint mir der historisch-systema-
tische Gang, den Begriff und Phänomen der Erscheinung zurückgelegt
haben, durchaus eine gewisse Konsequenz zu haben, ohne damit schon
manch anachronistische und dichotomische Züge beiseiteschieben zu
wollen: Der Begriff der Erscheinung hält sich durch, auch wenn er so
unterschiedliche Felder bespielt, wie sie unterschiedlicher kaum sein
können. Vom ›Schein‹ zum ›Anschein‹ über das ›An-wesen‹ und ›von
sich selbst her Zeigen‹ zum ›Vorschein‹ und schließlich zum ›Auf- und
Hervorgehen‹, einem phyein als einem Wachsen und Gedeihen im Sin-
ne des ›zum Erscheinen Kommens‹, durchläuft das Erscheinen Felder,
die stets an der Eröffnung von Welthorizonten arbeiten. Schon in dem
phänomenologischen Grundtopos des »Erscheinens« wird also die Am-
bivalenz von Entsprechung und Widerstreit virulent, eine Ambivalenz,
die sich unmittelbar in den jeweiligen Weltbegriffen niederschlägt.

331

Finks Weltkosmoi – Entsprechungen und Widerstreit

6 Siehe in diesem Zusammenhang auch Finks Rede vom »Erscheinen als dem absoluten
Medium« (Fink 1959, 118–130), womit er schon früh auf Zusammenhänge und Erwei-
terungen phänomenologischer Forschungen aufmerksam macht, die besonders F. Fell-
mann vorantreibt (Fellmann 2006, 151–180).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Differenz zwischen thematischen und operativen Begriffen

Die Unterscheidung, die Fink zwischen thematischen und operativen
Begriffen vornimmt, scheint mir direkt in das Zentrum phänomenolo-
gischer Bemühungen zu führen, insofern es dort stets um Begriffsbil-
dung, um Voraussetzungen des Begriffs, ja um die Grenzen des Be-
griffs geht. Beschreibt der Begriff ein Phänomen? Worin erfährt er
hierbei seine Grenzen? Ist der Begriff gar selbst ein Phänomen, weit
bevor das Phänomen einer Begriffsbildung unterzogen wird? Man
könnte hier weiter fragen.

Ich möchte nur einige Stichpunkte aufgreifen und sie mit Fink,
aber in manchem nicht konform mit ihm, zur Debatte stellen:

1. Der thematische Begriff ist im Großen und Ganzen das, was wir
traditionell unter »Begriff« verstehen; Zusammenführung, conceptus
von Mannigfaltigkeiten auf eine bestimmte Einheitsform. Wir arbei-
ten begrifflich, um überhaupt verstehen zu können, uns selbst und die
Wirklichkeit insgesamt. »Das Denken hält sich im Element des Be-
griffs. Die Begriffsbildung der Philosophie zielt intentional ab auf sol-
che Begriffe, in welchen das Denken sein Gedachtes fixiert und ver-
wahrt.« (Fink 1976d, 185) Gewiss, Begriffe sind nie eindeutig, aber sie
schlagen doch so etwas wie Pflöcke in den Denk- und Wirklichkeits-
boden, die sodann in einem Begriffsnetz miteinander verflochten wer-
den. Operative Begriffe indes gehen zurück auf das generative Gesche-
hen der Begriffsbildung selber, ohne dies eigens thematisch werden
lassen zu können. Sie sind, so könnte man annehmen, quasi vorbegriff-
licher Natur, und doch treten sie in begrifflichem Gewand auf.

»Sie [die schöpferischen Denker] denken durch bestimmte Denkvorstellungen
hindurch auf die für sie wesentlichen thematischen Grundbegriffe hin. Ihr be-
griffliches Verstehen bewegt sich in einem Begriffsfeld, in einem Begriffsmedi-
um, das sie selber gar nicht in den Blick zu nehmen vermögen. Sie verbrauchen
medial Denkbahnen, um das Gedachte hinzustellen. Das so umgängig Ver-
brauchte, Durchdachte, aber nicht eigens Bedachte eines philosophierenden
Denkens nennen wir die operativen Begriffe.« (Ebd. 185 f.)

Wenn nun Fink bei den einzelnen Denkern hinsichtlich dieser begriff-
lichen Differenz fündig wird, so scheint mir dies zunächst zweifach
konnotiert: Zum einen lässt er uns teilhaben an einem Denkprozess,
in dem aus der Spannung zwischen gedanklicher Idee (dem jeweiligem
Konzept/Ansatz) und sprachlicher Fassung/begrifflicher Umsetzung
ein Gedanke Gestalt annimmt, zum anderen weist er darauf hin, dass

332

Georg Stenger

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jedes Denken in weitere Denktraditionen eingebettet ist, deren Begriff-
lichkeiten gleichsam unbedacht übernommen werden, obwohl der neu
angezielte Gedanke thematisch auf anderes hin tendiert. Begriffe füh-
ren sozusagen ein Eigenleben, das u.U. gegen den mit ihrem Gebrauch
angezielten Gedanken läuft; daher suchen sie auch nach ständiger In-
terpretation und Auslegung, um die Differenz von Gedanke und Be-
griff möglichst klein zu halten.7 Von einer Identität beider wird wohl
kaum die Rede sein können, auch wenn dies wie etwa in der sprach-
analytischen Tradition als Voraussetzung Geltung beansprucht.

2. Mit dem Verständnis des operativen Begriffs als eines Mediums
tritt man in jenen Bereich der Phänomene ein, der den Erfahrungs-
boden und -hintergrund, der selber nie direkt sprachlich zu fassen ist
und doch alle Sprachwerdung trägt, aufgreift und gleichsam mitspre-
chen lässt.8 Diese Öffnung der Phänomene auf ihren Erfahrungsboden
und Erfahrungsweg hin scheint mir die Begriffssprache an eine Grenze
zu führen. Es ist nicht von ungefähr, dass Denker wie Merleau-Ponty,
Heidegger u. a. auf Literatur und Dichtung zurückgreifen, um etwas
zum Vorschein zu bringen, was begrifflich gefasst nicht gesehen wer-
den könnte. Heideggers Denken etwa geht auf »Worte«, auf »Grund-
worte«, die in ihrem etymologischen Wortfeld aus der Sprache die Phä-
nomenkonstellation zu gewinnen suchen; man beschreibt nicht, man
er-schreibt. Und was tun Schriftsteller und Dichter anderes, als Phäno-
mene sehen zu machen, die zuvor verborgen oder entzogen und gar
nicht existent waren? Literaturen bergen Schätze von Phänomenen,
und doch müssen wir sie in ihre Phänomenologien heben. Das Opera-

333

Finks Weltkosmoi – Entsprechungen und Widerstreit

7 Von hier aus betrachtet erweisen sich die ansonsten sehr verdienstvollen Unterneh-
mungen der »Begriffsgeschichte« als Sekundärveranstaltungen philosophischer Selbst-
verständigung.
8 Mit Merleau-Ponty etwa ließe sich schon vom »Unsagbaren des Sagbaren« wie vom
»Unsichtbaren des Sichtbaren« sprechen (vgl. Merleau-Ponty 1994, 172–203; ders.
1984, 13–43), Levinas unterscheidet zwischen dem Sagen (dire) und dem Gesagten (dit),
was eine genuine Sprachethik im Zeichen des Anderen nach sich zieht (vgl. Levinas
1992, 29 ff., 65 ff., 93ff., 211, 330), der Schriftsteller Jorge Semprun legt durch die Ver-
schränkung von Erlebnis und Schreiben eine zeitlich-räumliche, zuvor so nicht gekann-
te Mehrdimensionalität der Erfahrung frei (vgl. Semprun 1995). Ebenso hatte schon
Heidegger auf die grundsätzliche Differenz zwischen Sprache als Sprache und Sprache
als Sage aufmerksam gemacht (vgl. Heidegger 1986, 239–268). Angesichts dieser Auf-
listung, die sich leicht erweitern ließe, ist man doch über die anhaltenden sprachana-
lytischen und begriffsgeschichtlichen Unternehmungen verwundert, insoweit diese al-
leinige Wahrheitsansprüche und Letztgültigkeiten damit verbinden.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tive der Begriffe sehe ich daher etwas positiver gewendet als Fink in der
Fähigkeit, zwischen ›Wort‹ und ›Begriff‹ ein philosophisches Feld zu
etablieren, das aus der Spannung beider lebt. (Man denke etwa auch
an die »Sprachen« der Metapher, des Symbols, des Bildes usf., wie etwa
bei Hölderlin, Nietzsche, Derrida, Ricœur, Blumenberg, Rombach usf.)
»Die operative Verschattung […] ist das Interesse selbst. Es ist nicht
›im Thema‹, weil wir durch es hindurch uns auf das Thema beziehen.
Es ist das Nichtgesehene, weil es das Medium des Sehens ist.« (Ebd.
189 f.) Aber das Medium des Sehens als das Nichtgesehene ist durchaus
»sichtbar« zu machen, wenn auch in einem anderen Sinne und anderen
methodischen Zugängen als bisher.

3. Fink führt das oben unterbrochene Zitat wie folgt fort: »Sie [die
operativen Begriffe] sind – bildlich gesprochen – der Schatten einer
Philosophie. Die klärende Kraft eines Denkens nährt sich aus dem,
was im Denk-Schatten verbleibt. In der höchstgesteigerten Reflexivität
wirkt immer noch eine Unmittelbarkeit sich aus. Das Denken selbst
gründet im Unbedenklichen. Es hat seinen produktiven Schwung im
unbedenklichen Gebrauch von verschatteten Begriffen.« (Ebd. 186)
Hier gewinnt der Schattenbereich des Begriffs eine positive Bedeu-
tung, wenngleich Fink daraus nicht die oben angesprochene Spur auf-
greift, eine mögliche Unterscheidung zwischen Begriff und Phänomen
vorzunehmen. Der Denk-Schatten erweist sich als Schatten des Be-
griffs, der qua Begriff stets »von außen« herantritt. Phänomene indes
haben einen Innenblick, in den man hineinfinden muss, um ihren In-
nenbau, ihre Verfasstheit und Struktur vor Augen zu bekommen. Phä-
nomene sind nicht zu »denken«, aber man kann sie »sehen« und dann
zu »zeigen« versuchen. Mag sein, dass genau in dieser Spanne zwi-
schen Begriff und Phänomen die Schwierigkeit für Phänomenologen
liegt, einem Nichtphänomenologen ein Phänomen, und das heißt auch,
den Sinn der Phänomenologie zu zeigen.

Dies betrifft etwa auch schon das methodische Rüstzeug phäno-
menologischer Arbeit. So macht Fink bekanntlich darauf aufmerksam,
dass Husserls Grundbegriffe wie etwa Epoché, Konstitution, ja schon
Phänomen, operativ gebraucht werden, was besagen will, dass sie the-
matisch, d. h. begrifflich gar nicht geklärt sind. Und doch zeigen sie den
phänomenalen wie phänomenologischen Grundgehalt. Man muss es
nur sehen, d. h. die Evidenz haben. (Vgl. Fink 1976d, 180 ff.)

Es wären noch weitere Punkte anzuführen, so etwa das Konzept
der »Differentialinterpretation« Rombachs, das zwischen dem »Den-

334

Georg Stenger

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ken eines Denkers« und dem geschichtlich und epochal grundierten
»Gedanken« unterscheidet, der u.U. anderes besagen will oder wollte,
als der Denker ausgeführt hat. Aus deren Differenz wiederum kann das
innere Steigerungsgeschehen des philosophischen Denkens selber er-
sehen und gewonnen werden.9 Fink hingegen setzt hier eher »analo-
gisch« an, so etwa im bloß metaphorischen Gebrauch von »Wachsen
und Gedeihen« für das pädagogische Geschehen, wie er auch beispiels-
weise »Arbeit« und »Herrschaft« in einer bestimmten zeitgebundenen,
dialektisch verschränkten Analogie ansetzt. Dies hat naturgemäß auch
Konsequenzen für den jeweiligen Hintergrund der »Grundphänome-
ne«, die keineswegs allein einen Wesensverhalt beschreiben, sondern
geschichtlich einen jeweils anders gelagerten Sinngehalt austragen, an-
dere Bedeutungen annehmen usw.

Auch auf diesem Feld der Begriffssprachen zeigt sich die Ambiva-
lenz zwischen Entsprechung und Widerstreit sehr deutlich. Es hängt
sehr davon ab, was wir unter ›Begriff‹ verstehen, ob überhaupt eine
Spannung – sei diese negativ oder positiv – zwischen Begriff und Phä-
nomen gesehen wird oder auch beider beständiger Entsprechungsver-
such und latent aufsässiger Widerstreit überhaupt bemerkt werden.
Fink hat mit seiner Unterscheidung zwischen thematischer und opera-
tiver Begrifflichkeit hierzu wichtige und für ein phänomenologisches
Verstehen und Selbstverständnis geradezu notwendige Schritte gewie-
sen. Das Grundthema der Phänomenologie, das Weltverständnis, über-
haupt der Weltcharakter der Phänomene, steht und fällt damit.

3. Die dialektische Phänomenkonstellation

1. Ich möchte nun etwas näher auf die spezifische Phänomenkonstella-
tion eingehen, die bei Fink stets in eine phänomeninterne Dialektik
mündet. Bevor ich aber wie oben anhand einiger Zeichnungen diesem
dialektischen Weg nachgehe, will ich an Finks Grundtopos der »Welt-
offenheit« die anthropologisch-kosmologische Verklammerung her-
vorheben. Es ist bei Fink ja in der Tat auffallend, dass allen Phänome-
nen diese dialektische Signatur eingeschrieben ist, natürlich auch und
vor allem den basalen Grundphänomenen.

335

Finks Weltkosmoi – Entsprechungen und Widerstreit

9 Siehe Rombach 1981, Bd. 1, 45–48; 1983, 141–143, vgl. hierzu auch Franz 1999, 25–
32.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fink versteht unter »Weltoffenheit«10 sowohl jene des mensch-
lichen Wesens als auch jene der Welt selber. Diese Doppelung oder
auch »Dialektik«, wie Fink sagt, durchgreift all seine phänomenologi-
schen Analysen. Mensch und Welt sind immer schon so miteinander
verflochten, dass sie gewissermaßen zwei Parameter ein und desselben
Phänomens sind. Die Phänomenstruktur oszilliert daher zwischen
einer »Binnenweltlichkeit«, in der »Ich«, »Mitmensch« und »Ding«
aneinander und gegenseitig in ihr Erscheinen kommen, in der aber
zugleich die Welt als Welt »ins Wesenlose zu sinken« droht, und
»Weltoffenheit«, in der der Bezug zur Welt als ganzer aufrechterhalten
bleibt, ohne dass die Welt jemals als Ganze gegeben sein könnte. An-
ders formuliert: Wir sind einerseits mittendrin und wir umgreifen an-
dererseits dieses Mittendrinsein. Der Mensch ist dieser dialektische
Weltbezug, in dem sich das »Entbergende« und »Verbergende« gewis-
sermaßen aneinander reiben und abarbeiten. Der Mensch ist diese
»Unentschiedenheit«, in welcher er nur der Unentschiedenheit der
Welt in ihrem binnensektoriellen Profil und ihrer »kosmischen« Uni-
versalität entspricht.11 Er ist die »weltverlorene« und zugleich die
»weltoffene Existenz«.

Fink scheint mit zwei disparaten Weltbegriffen zu arbeiten, deren
ontologische Verbindung eigentlich einen Widerspruch darstellt. Kri-
tisch gewendet könnte man durchaus behaupten, dass der Hintergrund
für Finks dialektisches Phänomenmotiv seiner Zwischenstellung zwi-
schen Husserl und Heidegger geschuldet ist. So nimmt er zum einen
den Phänomengehalt des In-der-Welt-seins von Heidegger auf, tut dies

336

Georg Stenger

10 Vgl. Fink 1976; ders. 1990, insbes. 24ff.; ders. 1958, 130, passim.
11 In der Anthropologie Max Schelers spielt der Begriff der »Weltoffenheit« ebenfalls
eine zentrale Rolle. Er fungiert dort aber vor allem als anthropologische Kategorie im
Gegensatz zur »Umweltgebundenheit« des Tieres. So bilden für Scheler neben der
»Weltoffenheit« das »Selbstbewusstsein« und die »Gegenstandsfähigkeit« jene »unzer-
reißbare Struktur, die als solche erst dem Menschen eigen ist« (Scheler 1978, 41), das
heißt, Scheler geht es um eine Wesensbestimmung des Menschen, in der die Konstitu-
tionsfrage danach, wie es zu diesen Bestimmungen denn kommt, eigentlich schon vo-
rausgesetzt ist. So bleibt es eine offene Frage, wie denn die beiden von Scheler sehr klar
unterschiedenen Seinsbereiche von Drang und Geist sich gegenseitig befruchten können
sollen – darauf läuft ja Schelers Gedankengang hinaus –, wenn sie im vorhinein unter-
schiedlichen Wesensregionen zugeordnet werden. Als ob es Leben ohne Geist und Geist
ohne Leben geben könne. Die Metaphysikgebundenheit Schelers hat manch’ groß ange-
setzte Phänomenanalyse nicht zu Ende führen lassen, wiewohl Scheler einem jeden For-
malismus des Denkens mit einer Art materialer Phänomenologie zu begegnen suchte.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


aber in der abgeleiteten Form des »man«, was im Grunde den »Welt-
verlust« nach sich zieht. Zum anderen möchte er die Intentionalstruk-
tur von Husserl nicht aufgeben, da diese den Grundbezug zur Welt
stets offen hält. Letzteres muss dann gewissermaßen für die Fehlform
des ersteren einspringen, geht aber wiederum auf eine Dimension, also
auf den »Horizont«-Begriff zurück, der notwendig dann auftaucht,
wenn das Weltphänomen als Bewusstseinsphänomen angegangen
wird. Ersteres indes möchte jeglichen »Weltbezug« transzendieren, in-
sofern hier die Welt als Welt, und damit das Dasein als Dasein über-
haupt erst aufgehen. Dies kann allerdings nur deutlich werden, erfasst
man die vorgängige Ungeschiedenheit von Dasein und Welt. Finks
Analysen indes verbleiben, so scheint es, in einer eigentümlichen Un-
entschiedenheit zwischen Welt als Welt und Welt als Horizont, was
jedem Phänomen seinen spezifisch dialektischen Anstrich gibt. Gleich-
wohl, und daher ist mir Fink so wichtig, öffnet er die Phänomenstruk-
tur hin auf ihre »Weltlichkeit«, und dies nicht nur wie bei Heidegger
hinsichtlich des »Daseins«. Fink sieht die Notwendigkeit, von der Welt
her anzusetzen, »das Ding«, wie er sagt, »von der Welt her zu den-
ken«,12 um damit auch dem »Ich« in seine Offenheit und seinen Auf-
gang hinein zu verhelfen. Seine Analysen der Grundphänomene doku-
mentieren dieses Bestreben nachhaltig. Jedes Grundphänomen öffnet
sich, indem es zugleich darin Ich und Welt zu ihrem Aufgang (yÐein)
verhilft. Das Grundphänomen der Arbeit zeigt das Hervorkommen des
Arbeits-Ich ebenso wie die »Welt der Arbeit« als stets in ihre wider-
streitende Dialektik verstrickt. Dies verhält sich mit der »Liebe« und
dem »Spiel« wie mit den anderen Grundphänomenen nicht anders.

Die andere Problemstellung meldet sich darin, dass Fink Grund-
lagen des metaphysischen Substanzdenkens mit einem System- und
Subjektdenken neuzeitlicher Prägung verknüpft. Aber in dieser Hin-
sicht greift er nur auf Hegel zurück, der genau aus dieser Grundspan-
nung von Substanz und Subjekt sein dialektisches System entworfen
hat. Der Widerspruch vermag also positiv aufgenommen zu werden,
obwohl, und dies ist entscheidend, Fink sich dezidiert gegen die Hegel-
sche Dialektik stellt, insofern diese in einem synthetisch sich beständig
übersteigenden Fortschrittsdenken, das alle Gegensätze »aufhebt«, und
dies auch noch dreifach, zu einem letzten Endpunkt strebt, in dem so-
wohl der absolute Geist erreicht wird als auch der Begriff zur Ruhe

337

Finks Weltkosmoi – Entsprechungen und Widerstreit

12 Vgl. E. Fink 1990, 25 ff., 184–211.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kommt. Nicht nur gegen diese Aufhebungspraxis, auch gegen die All-
macht des Begriffes, dem ja alles Historische und Menschliche geopfert
zu werden scheint, möchte Fink die dialektische, widersprüchliche
Grundspannung aufrechterhalten und zugleich aushalten, begegnen
sich doch darin die Dinge, der Mensch und die Welt in einer produkti-
ven »Gegenwendigkeit«. Der dialektische, mit dem Widerspruch arbei-
tende Gegensatz wird zu einer Gegenwendigkeit, in der Entsprechung
und Widerstreit sich beständig ablösen. Und, nicht zu vergessen: Be-
nutzt Hegel seine zweifellos trefflichen Phänomenbeschreibungen so-
zusagen für die formale Begriffsklärung, öffnen sich bei Fink die Phä-
nomene überhaupt erst, gerade durch den Erhalt ihrer phänomenalen,
d. h. erscheinungsträchtigen und offenen Felder. Es ist nicht von unge-
fähr, dass Finks Denken und das heißt auch seine darin gesichteten
Phänomene auf ›Welt‹ zulaufen. Seine Dialektik trägt unverkennbar
genuin phänomenologische Züge, die Hegel, das sei konzediert, so noch
gar nicht kennen konnte.

Bei allen kritischen Anmerkungen, Fink landet bei einer dialekti-
schen Phänomenkonstellation aus inneren Gründen. Gegen Ende sei-
nes Wiener Vortrags von 1962, »Phänomenologie und Dialektik«,
heißt es:»Die Dialektik sollte nicht als eine fremde, andersartige Me-
thode der phänomenologischen Denkweise gegenübergestellt werden,
es kam darauf an, aus den phänomenologischen Gedanken selbst die
dialektische Unruhe des Denkens hervorbrechen zu lassen.« (Fink
1976c, 245) Fink sieht diese dialektische Unruhe überall am Werk, aber
damit entdeckte er zugleich die innere Dynamik der Phänomene selber,
ihr nie bei sich Bleibenkönnen, ihr stetes sich Übersteigenwollen, und
damit zugleich auch ihre interne Dimensionierung in Phänomen und
Grundphänomen, also die Erfassung, zumindest aber die Erahnung der
Tiefendimensionen und Tiefenstrukturen der Phänomene. Sobald man
wie Fink den weiten und verwinkelten Zügen eines Phänomens folgt,
schließt sich dieses nicht nur auf, es geht als es selber überhaupt erst
auf, verzweigt sich in mehrere Ebenen und eröffnet mehrere Dimen-
sionen seiner selbst, entfaltet sich und gewinnt eine eigene Dynamik,
die wiederum zunehmenden Widerstreit evoziert.

2. In »Phänomenologie und Dialektik« (Fink 1976c, 228–249) hat
Fink eine so kurze wie prägnante Darstellung seines phänomenolo-
gisch-dialektischen Konzeptes entworfen, die ich zum einen auszugs-
weise zitieren, zum anderen »ko-operativ« mit einigen Zeichnungen
und wenigen Stichpunkten ergänzend begleiten möchte. Es geht hier-

338

Georg Stenger

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bei um drei Ebenen der Betrachtung, um die Ebenen der »Seinsdialek-
tik« (I), der »Existenzdialektik« (II) und der »Weltdialektik« (III), de-
nen ich versuchsweise die »Phänomenstruktur von ›Grundphänomen‹
resp. ›Phänomen‹« (IV) zur Seite stelle.

Ad I:
»Das Seiende: das verstehen wir in seinem kategorialen Bau, Träger von Ei-
genschaften zu sein, ein uns selbst niemals erscheinender Träger von erschei-
nenden und nicht erscheinenden Eigenschaften.« (Ebd. 235) – Siehe I a.

»Jedes ist nur ›es selbst‹, sofern es von anderen umringt, an ihnen seine
Grenze hat. Die Grundstruktur des Seienden als solchen – des endlichen Sei-
enden – ist eine Gegenspannung gegensätzlicher Momente: Insichstehen und
Äußerung, Selbstheit und Begrenztheit durch anderes, inneres Wesen und
äußere Darstellung.« (Ebd.) – Siehe I b.

»Zu den Grundfragen der [konstitutiv auch an Zeit und Raum gebun-
denen, G. S.] Seinsdialektik, gehört das Verhältnis von Sein und Erscheinen –
vom Seienden her gedacht, als Äußerung und Darbietung von etwas, was sich
zugleich verschließt und in sich zurückgeht. Hier müssen auch die Vorstel-
lungen abgearbeitet werden, daß ein Erscheinen der Dinge sich wie eine Zwi-
schenwand, wie ein Absperrriegel auswirke, das ›Ding für uns‹ gewisser-
maßen das ›Ding an sich‹ verdecke.« (Ebd. 247) – Siehe I c.

I. Was? – – – – – – Seinsdialektik
a) Substanzmodell:

b) Feldstruktur:

339

Finks Weltkosmoi – Entsprechungen und Widerstreit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


c) Erscheinen:

Kurzkommentar: Die Zeichnungen I a–c, mit denen ich Finks Analysen
fokussiere, zeigen nicht weniger als die ontologischen Grundverständ-
nisse, wie sie Fink über die Substanz- und Dingontologie von Antike
(und Mittelalter) über das funktionale und relationale Denken der
Neuzeit bis zu seiner eigenen Konzeption dialektischer Verfasstheit
der Phänomene entwickelt. Aus der »Begriffsspannung«, ja dem
»schreienden Widerspruch« zwischen den beiden ersten Konzeptionen
(vgl. ebd. 246) gewinnt Fink einen Denkansatz, der die Sachverhalte so
umkehrt, dass vor aller Seins- und Relationsbestimmung, wenn man so
will, vor allem Substanz- und Systemdenken die dialektische Struktur
des Erscheinens selber heraustritt. »Das Faktum aller Fakten, die Ur-
Tatsache […], daß Erscheinen geschieht«, ja dass »Erscheinen« als
»Hervorkommen« (vgl. ebd. 234) verstanden wird, welches auch noch
den philosophischen Grundkategorien und -begriffen wie Sein und
Nichts, Wesen und Erscheinung usf. deren Stellungen, Möglichkeiten,
Vermittlungen etc. zuweist, findet Fink in jedem Gedanken wie jedem
Phänomen bestätigt: Alles »bietet sich dar« und »äußert sich«, und ge-
nau darin und zugleich damit »geht es in sich zurück« und »verschließt
sich«. Diese »Seinsdialektik« entzieht sich aber jeder Logik, auch einer
dialektischen, weil sie dem zuvor stets schon als »Hervorkommen«,
d. h. als innere Dialektik der Phänomene selber, sich vollzieht.

Ad II:
»Natürlich ist die Existenzdialektik immer mit dem Bezug des Menschen zu
den umgebenden Dingen verklammert, aber sie erschöpft sich nicht im Ver-
hältnis des Menschen zur phänomenal gegebenen Umwelt. Der Mensch ist

340

Georg Stenger

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Naturgeschöpf und ist existierende Freiheit, er bringt die beiden Seinsweisen
nie problemlos zusammen, er ›ist‹, existiert als ihr Widerspruch, er hängt
zwischen zwei Abgründen, dem höchsten Seienden und dem Nichts, ist nie-
mals sicher wie das Tier und niemals in der Freiheit unbedrängt wie der En-
gel. Er ist angepflockt an Dinge, die er braucht, deren er zur Lebensfristung
bedarf – und ist, umzingelt von Nahdingen, zugleich weiter draußen als jedes
binnenweltliche Seiende, weil er sich zum nie Gegebenen verhält, das alle
Fragmente versammelt und sich selbst dabei entzieht. Innerweltlich und
weltoffen wird der Mensch zum Ort der Wahrheit der Dinge und zugleich
die Stätte des Irrtums, des Zweifels, der Lüge.« (Ebd. 247 f.)

II. Wem? Wer? – – – – – – Existenzdialektik

Kurzkommentar: Was zunächst an Kants Konzeption des Menschen als
Doppelwesen von Freiheit und Notwendigkeit erinnern mag, erweist
sich bei näherem Hinsehen als eine Art Transformation von »Meta-
physik/Substanz« und »Phänomenologie/Erscheinung« in die innere
Dialektik der Phänomene selber. Aus deren Feldern, deren Spannungs-
gemenge zwischen Phänomen und Grundphänomen kommt sich der

341

Finks Weltkosmoi – Entsprechungen und Widerstreit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mensch in seiner Existenz entgegen, gewinnt daraus seine dialektische
Grundverfasstheit, wie sie beispielsweise und vor allem zwischen bin-
nenweltlicher Verwobenheit und unverfügbarer Weltoffenheit sich be-
kundet. Der Mensch »ist« mehr ein »Zwischen« denn eine Person, ein
Individuum, ein Subjekt oder Dasein. Finks Analysen der fünf »Grund-
phänomene« zeigen diese dialektische Spannweite des menschlichen
Daseins, dieses »Zwischen« als »Vonwoher«, aufs Eindrücklichste.

Ad III:
»Der Weltraum und die Weltzeit sind in ihrer Ganzheit zwar immer voraus-
gesetzt, jedoch niemals gegeben. Die binnenweltlichen Orte und Zeiten sind
gleichsam fragmentarische [Anschnitte und] Ausschnitte aus einem Ganzen,
das nicht selbst erscheint, aber worin jegliches Erscheinen von Seiendem und
jegliches menschliche Vernehmen Ort und Weile hat.« (Ebd. 243 f.) –
»[…] Grundsätzlich bedeutet dies, dass das Zugleich von menschlichem Erle-
ben und dem Vonsichheraufgehen der Dinge in eine Fülle von Bestimmthei-
ten, Eigenschaften und Modi grundsätzlich weltweit ist. Gegenwart ist Welt-
gegenwart, die Augenblicklichkeit des ›Jetzt‹ ist grundsätzlich überall.« (Ebd.
243) – »[…] Völlig anderer Struktur sind [daher] die dialektischen Verhält-
nisse, in denen unausweichlich das Weltganze für unser Vorstellen zu groß
und für unsere Begriffe unfaßlich, für unser Sagen unsäglich wird. Hegel hat
Kant den Vorwurf gemacht, er habe die Dialektik nur in der Region der Tota-
litätsgedanken erkannt und nicht gesehen, daß in jedem Begriff die unend-
liche Unruhe des Geistes stecke, – so trifft der Vorwurf nicht. Hegel hat die
Seinsdialektik universal, Kant das Universum dialektisch gedacht.« (Ebd. 249)

Kurzkommentar: Das Grundthema der Phänomenologie ist die ›Welt‹,
und man könnte die Geschichte und Vorgeschichte der Phänomenolo-
gie als Genealogie und Generativität des Weltbegriffes lesen.13 Finks
besonderer Beitrag hierbei besteht darin, dass er die intrinsische Dia-
lektik der Begriffe selber und darüber hinaus der Bewusstseins-, der
Seins-, ja der Erscheinungsweisen zum Thema gemacht hat, weshalb
er anstatt von transzendentaler und ontologischer Differenz von »kos-
mologischer Differenz« sprechen kann.14

Ad IV:
»Die drei fundamentalen Formen der Seins-, Existenz- und Weltdialektik ste-
hen niemals unbezüglich nebeneinander, sie sind verkoppelt, durchdringen

342

Georg Stenger

13 Vgl. hierzu Verf. 2008, 35–50; ebenso 2006.
14 Vgl. Fink 1977, insbes. 203–323; ders. 1990, 25, passim; ders. 1992; sh. hierzu auch
Schenk-Mair 1997.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich und bilden die Grenze für die phänomenologischen Methoden. Gewisser-
maßen ein Grenzgang war unser Versuch, aus einer ungeprüften Vorausset-
zung aller Phänomenologie, aus der Voraussetzung, daß das Seiende erschei-
ne, zum Problem der Dialektik vorgestoßen.« (Ebd. 249)

343

Finks Weltkosmoi – Entsprechungen und Widerstreit

III. Wann? Wo? – – – – – – Weltdialektik

»Dialektisches Spiel«
der »Gegenwendigkeiten«

8>>>>>>>>>><
>>>>>>>>>>:

– Entsprechung und Widerstreit –

Erscheinen – Nichterscheinen
Nähe – Ferne
Gegenwart – Unendlichkeit
Ding – Weltweite
Leben – Tod
Vorstellung – das Unvorstellbare
Begriffe – das Unbegreifliche
Sagen – das Unsagbare

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


IV: Phänomenstruktur von ›Grundphänomen‹ und ›Phänomen‹

– Verschränkung, Verkopplung, Durchdringung von I, II und III –

Kurzkommentar: Erst die Bezüge und Verschränkungen, die gegensei-
tigen Verkopplungen und Durchdringungen der drei dialektisch ver-
fassten Dimensionen von Seins-, Existenz- und Weltdialektik lassen
ein Phänomen als Phänomen hervortreten. Insofern jedes Phänomen
in Grundphänomene eingelagert ist und deren »Spiel« jenes Feld eröff-
nen, aus dem heraus Menschsein geschieht, ja der Mensch als Mensch
allererst hervorkommt, zeigt Fink nicht weniger als die Geburt des
Menschen aus dem Geiste der auf ›Welt‹ hin zulaufenden Grund-
phänomene.

Schlussbemerkung

Die vielfältigen Bezüge der Finkschen Weltkosmoi gewinnen ihre
Spannkraft aus der Dialektik, vielleicht könnte man auch sagen, dem
»Zwischen« von Entsprechungsformen und Widerstreit. Ich konnte
nur einige wenige Aspekte ansprechen, ja nur andeuten. In der Offen-
heit für und das forschende Grundinteresse an den Phänomenen selber,
an ihrem Bau, ihrer inneren Dynamik und ihrem Entfaltungsgesche-

344

Georg Stenger

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hen – darin liegt die große Attraktivität des Denkers Eugen Fink. Was
könnte der phänomenologischen Forschung besseres geschehen, als mit
ihm auf weitere Entdeckungsfahrt zu gehen?

Ich habe mit zwei Zitaten von Fink begonnen, ich möchte auch mit
zwei von ihm enden: »Das Fragen der Phänomenologie ist transzen-
dentales Fragen, […] insofern der Mensch als das Weltwesen begriffen
wird, weil in der Tiefe seines Lebens die Weltschöpfung geschieht.«
(Fink 1976e, 43) Etwas selbstbezüglicher und doch kontingenter, vor-
sichtiger und tentativer, gleichwohl nicht weniger mythisch und medi-
terran formuliert: »Und so sind die Denkenden immer Wagende, die
von den festen Küsten sich abstoßen: Argonauten der Vernunft.«
(1958, 52)

Literatur

Fellmann, F. (2006): Phänomenologie zur Einführung, Hamburg.
Fink, E. (1958): Sein, Wahrheit, Welt. Vor-Fragen zum Problem des Phänomen-

Begriffs, Den Haag.
– (1966): »Vergegenwärtigung und Bild. Beiträge zur Phänomenologie des Un-

wirklichen«, in: ders.: Studien zur Phänomenologie 1930–1939, Den Haag, 1–
78.

– (1976): Nähe und Distanz, hg. v. F.-A. Schwarz, Freiburg/München.
– (1976a): »Weltbezug und Seinsverständnis«, in: Fink 1976, 268–279.
– (1976b): »Reflexionen zu Husserls Phänomenologischer Reduktion«, in: Fink

1976, 299–322.
– (1976c): »Phänomenologie und Dialektik«, in: Fink 1976, 218–249.
– (1976d): »Operative Begriffe in Husserls Phänomenologie«, in: Fink 1976, 180–

204.
– (1976e): »Die Idee der Transcendentalphilosophie bei Kant und in der Phänome-

nologie«, in Fink 1976, 7–44.
– (1977): Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, Freiburg/

München.
– (1979): Grundphänomene des menschlichen Daseins, Freiburg/München.
– (1988): VI. Cartesianische Meditation, Teil 1: Die Idee einer transzendentalen

Methodenlehre, hg. v. H. Ebeling u.a., Dordrecht/Boston/London.
– (1990): Welt und Endlichkeit, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
– (1992): Natur, Freiheit, Welt. Philosophie der Erziehung, hg. v. F.-A. Schwarz,

Würzburg.
Franz, Th. (1999): Der Mensch und seine Grundphänomene. Eugen Finks Exis-

tenzialanthropologie aus der Perspektive der Strukturanthropologie Heinrich
Rombachs, Freiburg i. Br.

345

Finks Weltkosmoi – Entsprechungen und Widerstreit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Heidegger, M. (1976): »Zeit und Sein«, in: ders.: Zur Sache des Denkens, Tübin-
gen, 2. Aufl., 1–25.

– (1986): »Der Weg zur Sprache«, in: ders.: Unterwegs zur Sprache, Pfullingen,
8. Aufl., 239–268.

Lévinas, E. (1992): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Freiburg/
München.

Merleau-Ponty, M. (1984): »Das Auge und der Geist«, in: ders.: Das Auge und der
Geist, Hamburg, 13–43.

– (1994): Das Sichtbare und das Unsichtbare [1. Aufl. 1986], München.
Rombach, H. (1980): Phänomenologie des gegenwärtigen Bewußtseins, Freiburg/

München 1980.
– (1981): Substanz, System, Struktur. Die Ontologie des Funktionalismus und der

philosophische Hintergrund der modernen Wissenschaft, 2 Bde. [1. Aufl. 1965/
1966], Freiburg/München.

– (1983): Welt und Gegenwelt. Umdenken über die Wirklichkeit. Die philosophi-
sche Hermetik, Basel.

– (1988): Strukturontologie. Eine Phänomenologie der Freiheit [1. Aufl. 1971],
Freiburg/München.

– (1993): Strukturanthropologie. »Der menschliche Mensch« [1. Aufl. 1987],
Freiburg/München.

– (1994): Der Ursprung. Philosophie der Konkreativität vom Mensch und Natur,
Freiburg i. Br. 1994.

Scheler, M. (1978): Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bern.
Schenk-Mair, K. (1997): Die Kosmologie Eugen Finks, Würzburg.
Schwarz, F.-A. (1987): »Zum Weltproblem Eugen Finks«, in: F. Graf (Hg.): Eugen-

Fink-Symposion 1985 (Schriftenreihe der Pädagogischen Hochschule Freiburg,
Bd. 2), Freiburg i. Br., 55–69.

Semprun, J. (1995): Schreiben oder Leben, Frankfurt/M.
Stenger, G. (2006): Philosophie der Interkulturalität – Erfahrung und Welten. Ei-

ne phänomenologische Studie, Freiburg/München.
– (2008): »Genealogie und Generativität des Weltbegriffs. Von der ›Methode‹ zum

›Weg‹«, in: G: Pöltner u. M. Wiesbauer (Hg.): Welten – Zur Welt als Phänomen,
Frankfurt/M. et al., 35–50.

Tengelyi, L. (1996): »Finks ›Fenster ins Absolute‹«, in: E. W. Orth (Hg.): Die Frei-
burger Phänomenologie (Phänomenologische Forschungen, Bd. 30), Freiburg/
München, 65–87.

346

Georg Stenger

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321 - am 16.01.2026, 08:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Felder des Erscheinens
	2. Differenz zwischen thematischen und operativen Begriffen
	3. Die dialektische Phänomenkonstellation
	Schlussbemerkung
	Literatur

