Finks Weltkosmoi —
Entsprechungen und Widerstreit

Georg Stenger

»Der Mensch existiert als Mensch in der Weltoffenheit, er ist niemals
zuerst >fiir sich< und >in sich¢ um dann nachtriglich noch sich zum
Weltall zu verhalten.« (Fink 1979, 452) »Der Mensch kann sich< nur
fassen, wenn er zugleich ralles, was ist< in den Blick nimmt, er ist das
Lebewesen, das die Welt verstehend bewohnt. Es wire absurd, einen
sHumanismus< ohne die Weltoffenheit des Menschentums formulieren
zu wollen.« (Fink 1976a, 269) Diese und dhnliche, immer wieder auf-
tauchende Formulierungen Eugen Finks weisen auf die Grundthematik
seines phidnomenologisch angelegten Denkens hin: Die Welt als das
Umfassende schlechthin und zugleich als ein offenes Geschehen, das
in sich mannigfaltig und vieldimensioniert strukturiert ist und das da-
rin zur Erscheinung zu bringen und in seine Entfaltung hinein frei-
zusetzen ist. Der Mensch als bestdndiger Antwortgeber auf dieses Ge-
schehen versteht sich als aus diesen vielschichtigen Weltbeziigen
herkommend und darin allererst konstituiert. Er ist in einem aus-
gezeichneten Sinne »Weltweseng, er hat nicht nur Welt, er ist Welt.
»Er ist das »ens cosmologicum«.« (Fink 1977, 273)

Auf den ersten Blick erscheint der Topos »Weltkosmoi« wider-
spriichlich: Der Singular der Welt sieht sich mit dem Plural der kosmoi,
der Ordnungen, konfrontiert, so dass man es mit einer Art Zwischen-
stellung oder gar Unentschiedenheit zwischen der Welt im Singular
und der Welten (kosmoi) im Plural zu tun hat. Indes, der Topos »Welt-
kosmoi«, also »Weltordnungen«, bezieht sich auf Ordnungsmuster
und Rahmenbedingungen, die sich als binnensektorielle und perspek-
tivisch gelagerte Erfassungsweisen von und Zugangsweisen zur >Welt«
verstehen lieffen, ohne >Welt< jemals als ganze und unmittelbar zum
Thema machen zu kénnen. Auf der einen Seite gibt es die Welt als
jenes Wirklichkeitsgeschehen, ohne welches wir gar nicht existieren
und denken konnten, auf der anderen Seite gibt es sie nicht als ein
>Etwas¢, auf das wir Bezug nehmen konnten, ja jeder Versuch, dies zu

321

- 8mM16.01.2026, 08:43:2 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Georg Stenger

tun, wirft uns auf uns selbst als immer schon in der Welt wohnend
zuriick. Die Welt entzieht sich in dem MafSe, in dem wir auf sie zugrei-
fen und sie verstehen und begreifen wollen.

Nun liegt eine der herausragenden Bedeutungen der gesamten
phinomenologischen Tradition darin, sich im Verlauf ihrer Geschichte
und Vorgeschichte nicht nur dem Topos der sWeltc angenommen, son-
dern diesen zunehmend in den Mittelpunkt philosophischer Selbstauf-
klirung und Selbstbewusstwerdung geriickt zu haben. Ja, der Topos der
Welt scheint so etwas wie die Zielgestalt, weil Erscheinungsfeld und
Entfaltungsgeschehen jenes alles durchgreifenden und bedingenden
Vernunftbegriffs zu sein, der bislang zumeist metaphysisch, kategorial
und apriorisch veranschlagt und unterstellt war. In dieser Phalanx er-
weist sich Fink als genuiner Phinomenologe, indem er aus der ge-
schichtlichen Entwicklung phinomenologischer Forschungen zugleich
deren systematisch tragfihige Implikationen aufgreift, herausarbeitet
und in eine eigenstindige phinomenologische Konzeption zu tiberfiih-
ren sucht. In diesem Sinne scheint mir der Topos » Weltkosmoi« Finks
Anliegen nicht schlecht wiederzugeben, insofern dieser die unter-
schiedlichen Konzeptionen (Kant, Hegel, Nietzsche, Husserl, Heideg-
ger, ebenso die Vorsokratik, allem voran Heraklit — was indes ein eige-
nes Thema wire) einerseits zu integrieren sucht, andererseits deren
Widerstreit offen halten und fruchtbar machen méchte. Dass dies alles
andere als ein leichtes Unterfangen ist, erhellt sich schon aus der pha-
nomenologischen Einsicht, wonach der jeweilige Zugang, also die Me-
thode, konstitutiv iiber das >Wie, nicht erst das Was< der Phdnomene
entscheidet. Je nach Zugang — man denke etwa an das Phinomen der
Zeit bei den Vorgenannten — sehen die Phinomene nicht nur anders
aus, sie sind auch anders gebaut, besagen anderes, ja scheinen sich gar
gegenseitig zu bekimpfen oder tiberwinden zu wollen. Wiirde dem-
nach ein »zweiter Blick« auf den Topos »Weltkosmoi« gerade in seiner
selbstwiderspriichlichen Formulierung Finks Anliegen treffen konnen,
der in sich gebrochenen und widerstreitenden, zugleich aber offenen
und in sich bewegten Phanomenkonstellationen Rechnung zu tragen?
Kénnte es gar sein, dass Finks Art und Weise, besagte Denktraditionen
in deren je eigener Bedeutung und Sinneréffnung zur Erscheinung
kommen und sprechen zu lassen, genau jenen Phinomenblick hervor-
bringt, der die Phinomene in einer, ihrer inneren Dialektik zum Vor-
schein bringt, in der sie konstitutiv zwischen Entsprechungsformen
und Widerstreit oszillieren?

322

- am 16.01.2026, 08:43:2: /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finks Weltkosmoi — Entsprechungen und Widerstreit

Ich mochte im Folgenden diesen Vermutungen etwas nachgehen,
indem ich am Leitfaden des Finkschen Weltbegriffs resp. der Welt-
begriffe auf drei Aspekte seines Phinomenblicks, dem stets der metho-
disch-systematische Denkansatz korrespondiert, Bezug nehme: 1. Fel-
der des Erscheinens, 2. Differenz zwischen thematischen und operati-
ven Begriffen, 3. Dialektische Phdnomenkonstellationen. Zwei weitere
Aspekte, die mit der »sozialen Dimension der Coexistenz« und der
»Bedeutung der Grundphidnomene« niher zu benennen wiren, muss
ich fiir diesen Beitrag erst einmal zuriickstellen, ebenso wie das An-
sinnen, mit Finks »Welt(en)konzept« auf eine mégliche interkulturelle
Relevanz! hinzuweisen.

1. Felder des Erscheinens

Ich werde im Folgenden anhand einiger in paralleler Korrespondenz zu
den Texten stehenden Zeichnungen versuchen, diese Erscheinungsfel-
der in ihrer Plastizitit deutlicher hervortreten zu lassen, womit ich
zugleich der Finkschen Denk- und Wahrnehmungstypik, wie sie in
der Metapher »Fenster ins Absolute« (hierzu auch Tengelyi 1996)
zum Vorschein kommt, etwas ndher kommen méchte (vgl. hierzu auch
Fink 1966).

»Der Ausdruck >Erscheinenc hat eine ritselhafte Vieldeutigkeit«
(Schwarz 1987, 59), die Fink gewissermafSen zu systematisieren unter-
nimmt. Die gesamte abendldndische Denkgeschichte prisentiert Er-
scheinungsbegriffe, die jeweils als entsprechende Aquivalente meta-
physischer, transzendentalphilosophischer und ontologischer Grund-
konzepte auftreten. Der phanomenologische Impetus, zumal jener
Eugen Finks, nimmt diese Erscheinungsweisen ernst, insofern mit die-
sen die philosophischen Grundbegriffe nicht nur Erlduterung, sondern
auf ihre Denkvoraussetzungen hin Erhellung finden. So intendieren
die einzelnen Stufen und Schritte eine »Phanomenologie der Phino-
menologie« (vgl. etwa Fink 1988, 9), welche die unterschiedlichen Fel-
der und Ebenen des Erscheinens, auch ihre »Wandlungen« zur Darstel-
lung bringt.

Husserls methodische Insistenz auf der transzendentalen Reduk-
tion hat so von Anfang an nichts anderes im Blick, als die Konstitu-

1 Vgl. hierzu Verf. 2006, insbes. 633 ff., 676f.

323

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Georg Stenger

tionsbedingungen der Welterkenntnis, der Weltwahrnehmung, ja der
Welterfahrung aufzuzeigen. Diese methodische Selbstvergewisserung
erweist sich als Eingangstor phinomenologischer Besinnung, insofern
mit ihr die intentionale Bedingungsstruktur allen Erfassenkonnens, das
unzerreifsbare Korrelat von Noesis und Noema aufgewiesen wird. Pha-
nomene sind keine Dinge, die dann auch noch zur Erscheinung kom-
men oder, wie bei Kant, als bloSe Erscheinungen kategorialer Verstan-
desbegriffe auftauchten, sondern sie erscheinen und konnen nur
erscheinen in ihrer subjektrelativen Horizontgebundenheit; ja Phano-
menologie im Husserlschen Sinne erweist sich als Horizontforschung,
von der her iiberhaupt etwas als »real« erfasst werden kann. »Das
Grundphénomen, von dem aus Husserl das Weltganze in den Blick zu
bringen sucht, ist das Phinomen des Horizonts« (Fink 1990, 148), und
Husserl selbst spricht von der Welt als dem »Universalhorizont«, dem
Horizont aller Horizonte. Und doch erweist sich dieses Horizont-Be-
wusstsein als »Leer-Horizont«, der, gerade weil er sich — bewusstseins-
theoretisch — am einzelnen Ding und seiner Gegebenheit erprobt,
gleichsam iiber die Realitit hinweggeht, die nur als »wirkliche Er-
fahrung« real werden kann, d.h., dass ein »ganzes Erfahrungsfeld« not-
wendig wird, »innerhalb dessen uns die Dinge [iiberhaupt, G. S.] be-
gegnen [konnen]« (ebd.). Dem fulminanten Erdéffnungsszenario
transzendentalphinomenologischer Einsicht in die intentionale Grund-
struktur, deren Gewinn nicht weniger als die Selbstgegebenheit von
konstituiertem Sein und konstituierendem Ego-Bewusstsein zugleich
ist, folgt eine gewisse Erniichterung: Nicht nur die »Seinsart« der In-
tentionalitdt bleibt unbefragt und auf ihre »inneren Mgglichkeiten«
hin undurchsichtig, auch die »Welt« als das Wovonher und » Woraus-
her des [moglichen] Entgegenstehens von Objekten bleibt unterbe-
stimmt« (ebd. 28). Im Horizontbewusstsein meldet sich zwar (nebulds
und abgeschattet) die Welt, aber es fehlt die »ontologische Durchspra-
che« (Fink 1976b, 306), die nicht nur die Unterschiedlichkeit der Seins-
weisen, sondern auch mogliche Tduschungen, mégliche Vorentschei-
dungen und dergleichen thematisch machen konnte. »Das Einzelne
kann tduschen, der Gesamtzusammenhang nicht« (ebd. 305). Fink
meint damit das Ganze eines Erfahrungszusammenhangs, der fiir uns
den Boden bereitstellt, von dem her wir tiberhaupt etwas als Tdu-
schung, als Zwischenfall usf. wahrnehmen kénnen.

Finks Husserl-Kritik zielt letztlich auf eine Unterbestimmtheit
des Weltbegriffs und damit einhergehend auf eine Uberzeichnung der

324

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finks Weltkosmoi — Entsprechungen und Widerstreit

Vorrangstellung des (transzendentalen) Subjekts und Bewusstseins.?
Zugleich aber sieht er mit Husserl das Weltthema als vielleicht das
Thema der Philosophie iiberhaupt aufgebrochen, das schon in Kants
Unterscheidung zwischen »Dingwissen« und »Weltwissen« anklingt.’

Verstand sich Fink als Husserl-Schiiler, so auch als Heidegger-
Schiiler, und damit, versteht man den genuin philosophischen Gestus
darin, als deren Kritiker. In seiner Kritik an Psychologismus und Er-
kenntnistheorie legt Husserl, wenn man so sagen kann, die Immanenz
des Phinomens selber frei, wohlgemerkt, sPhinomenc jetzt verstanden
als die Binnenstruktur transzendentaler Selbstverstindigung. Heideg-
ger macht mit dieser Einsicht ernst, indem er nicht nur das Gegeben-
sein der Dinge, sondern vor allem die Subjektverfasstheit aus dem Phi-
nomen selber heraus zu verstehen sucht. Dasein ist nichts anderes als
das »In-der-Welt-sein«. Damit ist nicht nur der Konstitutionsgrund der
Intentionalitit gesprengt, diese sieht sich auch auf die ontologisch-her-
meneutische Existenzialitit hin zuriickverlegt und unterfangen. In al-
lem geht es Heidegger um das »Ganzseinkonnenc, das zunéchst an die
Jemeinigkeit des Daseins, sodann an die epochal geschickten »Lichtun-
gen« gebunden ist, wodurch wiederum der Weltcharakter als solcher in
den Vordergrund tritt. Die Dinge sind nur verstehbar aus dem Ganzen

2

2 »Erst im Vollzug geschehen die Einsichten in das, was sie [die Reduktion] ist und
bedeutet: Nicht, wie es zundchst scheint, eine blofle BewufStseinseinstellung, vielmehr
die Verwandlung des reflektierenden Menschen in das stranscendentale Subjektc, das
allen Dingen und sich selber noch als einem innerweltichen Ding seinsméfig voraus-
geht. Die Reduktion wird zu einer nicht-antizipierbaren Erfahrung, die das BewufStsein
mit sich selber macht. Sie beginnt in der relativen Unscheinbarkeit einer Haltungsinde-
rung des Menschen, der sonst mit ungebrochener GewifSheit die ihm erscheinenden
Dinge und Vorginge seiner Umwelt erlebt, einen Nahbereich von Wahrnehmungs-
gegenstinden um sich hat und von offenen Horizonten umstellt ist, in denen er die
weitergehende Ausbreitung des Seienden in Raum und Zeit ganz selbstverstindlich ver-
mutet und voraussetzt. [...] die Natiirliche Einstellung ist [selbst schon] ein transcen-
dentaler Begriff, — ein Begriff, welcher die Selbstvergessenheit, das verweltlichte Auf3er-
sichsein der Subjektivitit anzeigt.« (Fink 1976b, 303)

3 »Kant bedeutet den Gipfel des metaphysischen Weltdenkens. [...] Kant denkt zum
ersten Male ausdriicklich die Welt als den allbefangenden Horizont des Seienden und
seiner Auslegung. Das Seiende hat iiber alle ihm eigenen Bestimmungen hinaus den
grundsitzlichen Charakter von Binnenweltlichem.« (Fink 1990, 185) Zugleich aber
mahnt Fink kritisch an, dass Kant »mit der Subjektivierung [...] alle Schwierigkeiten
los [wird], aber auch die schwierige Sache selbst. Das All des Seienden ist nur noch eine
sregulative Idee. [...] Welt als die Dimension des Seienden betrifft nur Erscheinungen,
nicht Dinge an sich.« (Ebd.)

325

- am 16.01.2026, 08:43:2: /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Georg Stenger

einer Situation, sie werden zu Bahnungen, die an jenem offenen Ent-
gegen mitarbeiten, aus dem sich das Dasein entdeckt und erschlief3t.
Sinn erfahrt nur etwas als aus einem Vollzugssinn heraus verstanden,
aus einem aktiven ex-istere, aus der urspriinglichen ek-statischen Ver-
fasstheit des Daseins. Entscheidend ist, worauf Fink vor allem zuriick-
greift, dass mit der Entdeckung des »Phidnomens der Welt« sowohl die
Endlichkeit des Daseins als auch eine Seinsoffenheit thematisch wer-
den, womit ein von altersher bekanntes und vertrautes Selbstverstand-
nis des menschlichen Daseins nicht blof3 bestitigt, sondern auf seine
konstitutiven Voraussetzungen hin angegangen werden kann. An die
Stelle des Erscheinens tritt ein »von sich selber her Zeigen«, in dem
Sein und Erscheinen, wenn man so will, gleichurspriinglich als »von
der Welt her« (vgl. Fink 1990, 25) kommend auftreten.

Gleichwohl, Heideggers Leitfrage bleibt die Seinsfrage, nicht das
Weltproblem. >Dasein« als Fundamentalontologie und >Sein« resp. >Er-
eignis< als Seinsgeschichte bilden die Ursprungsorte des Heidegger-
schen Denkens. Fiir Fink bleibt dieses Konzept — vor allem des spéteren
Heidegger — zu formal, zu allgemein, es spart sich gewissermafSen die
konkreten Schritte, die eine Welt erst in ihre Welthaltigkeit und Welt-
gestalt hinein aufgehen lassen. Das Raumgebende und Zeitlassende der
Welt (ebd. 207) erwiese sich als ein in sich, d.h. bis in seine Einzelziige
hinein vermittelndes Hervorbringungsgeschehen der Welt selber —
nicht wie bei Heidegger als ein »Es gibt« des >Ereignisses¢, welches
>Sein schicktc und >Zeit reicht« (vgl. Heidegger 1976, 20ff.) —, ebenso
wie soziale, gesellschaftliche und kulturelle Phinomene konstitutiv an
einem Weltempfinden und Weltverstehen mitarbeiten. »Sein ist, in-
dem es als Welt waltet. Welt ist das Aufgehen des Seins« (Fink 1990,
205), nicht von Sein! Mit diesem »Ur-Ereignis, das allen Dingen und
Begebenheiten erst den Spielraum gewihrt« (ebd.), und das Fink den
alle Ontologie und Ontik hinter sich lassenden Satz aussprechen lasst:
»Am schwersten ist der Bewegungscharakter der Welt zu begreifen, —
zu verstehen, wie hier von einem Werden gesprochen werden kann und
darf« (ebd.), scheint mir ein, ja der wichtigste Grundzug des Weltphi-
nomens benannt, den Fink gegen Heidegger ins Feld fiihrt, und dies
auch tun kann, weil er den Schritt vom Sein zur Welt macht. Das Auf-
gehen und Hervorgehen zeigt sich als ein universales, wenn man so
will menschliches, pflanzliches wie kosmisches Phanomen. Alles Her-
vorkommen und Hervorgehen »erscheint«, und es erscheint nicht nur
als »Erscheinen von etwas«, sondern dem zuvor als das Hervorgehen

326

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finks Weltkosmoi — Entsprechungen und Widerstreit

selber. In diesem Sinne ist »Erscheinen« die Bewegung des Hervor-
gehens selbst, das sich bis in die Selbstempfindung und Selbstdarstel-
lung alles Lebendigen hinein widerspiegelt.* »Das Faktum aller Fakten,
die Ur-Tatsache ist, dafs Erscheinen geschieht.« (Fink 1976¢, 234)

Von entscheidender Bedeutung erweist sich nun die Frage, wie
Erscheinen jeweils geschieht: Ich mdchte hierzu wie eingangs erwahnt
anhand einer Parallelfithrung zwischen Zeichnungen und Erldute-
rungstext versuchen, eine sachlichere Prazisierung, die gewiss nicht
ohne Vereinfachungen auskommt, zu erreichen.

1. Abb.: Substanzmodell (Antike/Mittelalter)

Erscheinen als »Schein«

==~ Substanz (Kern)

/7= <N
7 —_ N . .

1,0, TN N Wesen, Insichsein

1 — AN

! /// \l

ol L

oy Accidens
7 . . .
7 Erscheinung, AufSersichsein

Das fiir Antike und Mittelalter grosso modo maf3gebliche substanziale
Denkmodell nimmt das Erscheinen als »was erscheint«. Alles Seiende
unterliegt so der Dualitdt von Substanz, der eine eigene Wesenstruktur
innewohnt, und Accidens, in der das »Zufallende« als Eigenschaft zur
Erscheinung kommt.

»Das Seiende: das verstehen wir in seinem kategorialen Bau, Triger von Eigen-
schaften zu sein, ein uns selbst niemals erscheinender Triger von erscheinenden
und nicht erscheinenden Eigenschaften. Das Seiende, das wir musterhaft als
Substanz, als Ding ansetzen, stellt sich in seinen Eigenschaften dar und schlief3t
sich zugleich in sein Trigersein ein; jedes seiende Ding duflert und verschlief3t
sich, ist ebensosehr in sich, wie es aufler sich ist. Der ontologische Bau des selb-
stindigen Einzeldinges ist zugleich ein Insich- und Auflersichsein, zerfillt in
das innere Wesen und in seine Auferung.« (Fink 1976¢, 235)

+ Hierbei ist das denkerische Verhiltnis zwischen Heidegger und Fink durchaus ambi-
valent. Hat der eine Vorziige hinsichtlich einer bestimmten Fragerichtung, werden diese
vom anderen durch anders gelagerte Fragestellungen gewissermaflen ausgeglichen. Ge-
rade mit Bezug auf die Phinomenologie wird dies offenkundig, wenn von ihr als »Er-
scheinungslehre des Seins, nicht erst des Seienden« oder auch als »Mundanologie« die
Rede ist, worin beide, Ontologie und Phinomenologie, auf ihren gemeinsamen Voraus-
setzungsboden zuriickgefiihrt werden. »Heidegger war entschiedener, aber Fink be-
dachtsamer die Riickverbindung zur Phinomenologie wahrend.« (Rombach 1980, 280)

327

- am 16.01.2026, 08:43:2: /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Georg Stenger

»Erscheinung« tritt hier im Modus des »Scheins« und »Scheinens« auf.
»Welt« ist und erscheint als Kosmos, als Ordnung, als Umfassendheit
und Gegliedertsein alles Seienden.

2. Abb.: Transzendentalphilosophisches Erkenntnismodell (Kant)

Erscheinen fiir uns

AN Freiheit
Vor-stellung Di \
Subjekt ———> Objekt ng b ! Seele
»An-schein« an sic //
4 Gott

Notwendigkeitszusammenhang

Dem erkenntnistheoretischen Denkmodell der Neuzeit, das die koper-
nikanische Wende durchlaufen hat, ist die »vorstellungsméfSige Repri-
sentation, [also das] Gewuf3tsein bewuf3tloser und bewufter Dinge in
einem Bewufstsein« (ebd. 234) eingeschrieben, tiberhaupt tritt Vor-
stellung als Grundmodus von Erkennen auf, was den Subjekt-Objekt-
Bezug fiirderhin als unhintergehbar ausweisen soll. Erscheinen heif3t
hier Vorgestelltwerden durch ein Subjekt, wodurch jede vorgestellte
Sache einen »Anschein« gewinnt; sie sieht so oder so aus. Die Wirk-
lichkeit kommt zur Darstellung, wie sie dem Menschen in seinem Zu-
gang zu ihr erscheint, perspektivisch, »anscheinendc, auch ver-stellend
(vgl. Fink 1958, 100£f.). Alles Seiende erhilt seine Bedeutung im Mo-
dus des Gegen-standes; Wahrheit heifst Erkanntsein, Wissen und Wis-
senschalft.

3. Abb.: Transzendentale Subjektivitit (Husserl)

Erscheinen als Erscheinungsweise \

\
\ \
\
\ s \
Intentionalitit o \ Syl Yy
Konstitution | Vv |
S = - \| \
S > L
d
S > X : !
S > o
S > (Faktum) I I’
! ]
) Horizont(e) /
(Noesis) (Noema) /o
I
ro
328

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finks Weltkosmoi — Entsprechungen und Widerstreit

Mit Husserl gelingt die Uberfiihrung von reinen Verstandesbegriffen
resp. Anschauungsformen und allgemeiner »Bewusstseins-Setzungx«
in die intentionale Grundstruktur der Horizontforschung. Intentiona-
litdt und Konstitution werden als die beiden gegenseitig konstitutiven
Grundbausteine eines Phanomens entdeckt. An die Stelle von Gegen-
stand und Gegebenheit treten deren Bedingungsstrukturen der Gegen-
stindlichkeit und Gegebenheitsweise. Etwas erscheint nicht nur, son-
dern hat seine eigene Erscheinungsweise, ohne welche es iiberhaupt
nicht als dieses wahrgenommen und erfasst werden konnte. Es er-
scheint in und als »Selbstgegebenheit, d.h., es wird evident. Mit Hus-
serls Phinomenologie avanciert die Philosophie zur Evidenzforschung:
Am zum Erscheinenkommen von etwas erfasse ich zugleich meine Ein-
sicht in dieses als Einsicht. Husserl nennt dies auch »originire Gege-
benheit«.

4. Abb.: Existenzialmodell (Heidegger)

von sich selbst her zeigen
Dasein als In-der-Welt-sein

Entwurf —\
/V;:V];k-smtere —_— Worumwillen

I i
Geworfenheit O&/eﬂliuggilgrérgle:/ Vorlaufen in den Tod

Anwesenheit, Welt -« Seinkénnen

Die intentionale Bewusstseinsstruktur erfahrt sich fundiert in der exis-
tenzialen Daseinsstruktur. In jedem Welt-/resp. Horizontbezug arbei-
tet vorgingig das »In-der Welt-sein« des Daseins. Das Seiende ist kein
blofler Gegenstand, jedem Seienden eignet eine spezifische Seinsver-
fassung, ja Seinsweise, von der her es seinen Sinn erhilt. Die »Faktizi-
tat des Dass« ist nicht zu iiberspringen, und sie fordert daher, die Wie-
gestalt des jeweiligen Seins, d.h. auch dessen Vollzugsweise, in
Erfahrung zu bringen. Dies betrifft im Grunde alles »Seiende«, bei
Heidegger aber vornehmlich die Daseinsverfasstheit des Menschen.
Erscheinen wird so zum »von sich selber her Zeigen«, das zundchst
und zumeist verborgen und entzogen ist.

329

- am 16.01.2026, 08:43:2: /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Georg Stenger

5. Abb.: Weltoffenheit und Verborgenbleiben (Fink)

von sich her

aufgehen [ _
(puew)
e
’ AN als »absolutes
/ ’ \ Medium«
, \
I \ .
| — o —» Sein
\ I
/
\ __ )y als Ursprung
/ des Seins

Mit seinem Entwurf der »Weltoffenheit« des Menschen, der jenseits
von neuzeitlicher Verstandes-, Vorstellungs- und Bewusstseinsphi-
losophie sowie substanzialer Metaphysik ansetzt, ohne deren relative
Giiltigkeit in Zweifel zu ziehen, zeigt Fink — in Anlehnung an Heideg-
ger — die Vorgingigkeit einer offenen Feldstruktur, aus der Ich, Ding
und Mitmensch sich allererst begegnen und so aneinander zur Erschei-
nung kommen. »Immer aber sind unsere Standorte inmitten des Er-
scheinens, wir erscheinen selbst — fiir uns und fiireinander.« (Fink
1976¢, 232) Zum einen, und hierin liegt einer der Kritikpunkte Finks
gegeniiber Heidegger, denkt er die Anwesenheit vom Erscheinen her,
so dass Sein und Seiendes vom Erscheinen abhiéngen, woraus und wo-
rin Dinge und Mensch erst in ihre Anwesenheit gelangen, zum ande-
ren verwandelt sich dadurch das Erscheinen in ein »Hervorgehen« und
»Aufgehen«, was das »on« und das »phaimonenon« als nahezu iden-
tisch ausweist. Gleichwohl, der Aufgang geht nicht aus sich selbst her-
vor — diese Frage wird in Rombachs strukturontologischem und struk-
turgenetischem Ansatz leitend® — sondern mochte gleichsam eine
dynamische Balance halten zwischen Entzogensein/Verborgenbleiben
und Weltoffenheit. Finks einerseits hoch angesetzter, weil ontologisch
und phinomenologisch grundierter Begriff des Erscheinens mag ande-

5 Vgl. etwa Rombach 1988, 154-163, 221-298; 1993, 150-165, 300-318, 377-390;
1994, 65-85, 138-167.

330

- am 16.01.2026, 08:43:2: /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finks Weltkosmoi — Entsprechungen und Widerstreit

rerseits fast ein wenig trivial anmuten, wenn er vom Erscheinen als
dem »Hervor- und Zusammenkommen von Dingen aller Art in einer
gemeinsamen Gegenwart« spricht, aber er zeigt damit ja erst das Be-
dingungsfeld allen Erscheinenkdnnens und darin zugleich den »Vor-
schein«, in dem die »Eigenbewegung« und der »Seinsvollzug« von
Dingen zum Erscheinen, d. h. zum Vor-schein kommen (vgl. Fink 1958,
115).¢

Scheint es nun so zu sein, dass Fink hier eine denkerische Entwick-
lungskonsequenz konstatiert, so hilt er demgegeniiber doch an einem
Begriff der Erscheinung fest, der eigentiimlich »doppeldeutig schillert«
(Fink 1976¢, 234, vgl. auch 1958, 118). In der Tat, ein gleichzeitiges
Festhalten an dem neuzeitlich geprigten Subjektbegriff auf der einen
und dem von der griechischen Antike bis Heidegger laufenden Seins-
begriff und -verstindnis auf der anderen Seite ldsst vermutlich keine
andere Wahl, als es Finks lapidare Anmerkung avisiert: »Es gilt die
Begriffsspannung zwischen einander widersprechenden Gedanken aus-
zuhalten.« (ebd. 246) Und dennoch scheint mir der historisch-systema-
tische Gang, den Begriff und Phinomen der Erscheinung zuriickgelegt
haben, durchaus eine gewisse Konsequenz zu haben, ohne damit schon
manch anachronistische und dichotomische Ziige beiseiteschieben zu
wollen: Der Begriff der Erscheinung hilt sich durch, auch wenn er so
unterschiedliche Felder bespielt, wie sie unterschiedlicher kaum sein
konnen. Vom >Schein< zum >Anscheinc iiber das »>An-wesen< und >von
sich selbst her Zeigen< zum >Vorschein< und schliefllich zum >Auf- und
Hervorgeheng, einem phyein als einem Wachsen und Gedeihen im Sin-
ne des >zum Erscheinen Kommens¢, durchliuft das Erscheinen Felder,
die stets an der Eréffnung von Welthorizonten arbeiten. Schon in dem
phinomenologischen Grundtopos des »Erscheinens« wird also die Am-
bivalenz von Entsprechung und Widerstreit virulent, eine Ambivalenz,
die sich unmittelbar in den jeweiligen Weltbegriffen niederschligt.

¢ Siche in diesem Zusammenhang auch Finks Rede vom »Erscheinen als dem absoluten
Medium« (Fink 1959, 118-130), womit er schon frith auf Zusammenhinge und Erwei-
terungen phianomenologischer Forschungen aufmerksam macht, die besonders F. Fell-
mann vorantreibt (Fellmann 2006, 151-180).

331

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Georg Stenger
2. Differenz zwischen thematischen und operativen Begriffen

Die Unterscheidung, die Fink zwischen thematischen und operativen
Begriffen vornimmt, scheint mir direkt in das Zentrum phdnomenolo-
gischer Bemiihungen zu fiihren, insofern es dort stets um Begriffsbil-
dung, um Voraussetzungen des Begriffs, ja um die Grenzen des Be-
griffs geht. Beschreibt der Begriff ein Phinomen? Worin erfdhrt er
hierbei seine Grenzen? Ist der Begriff gar selbst ein Phinomen, weit
bevor das Phdnomen einer Begriffsbildung unterzogen wird? Man
konnte hier weiter fragen.

Ich méchte nur einige Stichpunkte aufgreifen und sie mit Fink,
aber in manchem nicht konform mit ihm, zur Debatte stellen:

1. Der thematische Begriff ist im Grofen und Ganzen das, was wir
traditionell unter »Begriff« verstehen; Zusammenfiithrung, conceptus
von Mannigfaltigkeiten auf eine bestimmte Einheitsform. Wir arbei-
ten begrifflich, um tiberhaupt verstehen zu kénnen, uns selbst und die
Wirklichkeit insgesamt. »Das Denken hilt sich im Element des Be-
griffs. Die Begriffsbildung der Philosophie zielt intentional ab auf sol-
che Begriffe, in welchen das Denken sein Gedachtes fixiert und ver-
wahrt.« (Fink 1976d, 185) Gewiss, Begriffe sind nie eindeutig, aber sie
schlagen doch so etwas wie Pflocke in den Denk- und Wirklichkeits-
boden, die sodann in einem Begriffsnetz miteinander verflochten wer-
den. Operative Begriffe indes gehen zuriick auf das generative Gesche-
hen der Begriffsbildung selber, ohne dies eigens thematisch werden
lassen zu konnen. Sie sind, so kénnte man annehmen, quasi vorbegriff-
licher Natur, und doch treten sie in begrifflichem Gewand auf.

»Sie [die schopferischen Denker| denken durch bestimmte Denkvorstellungen
hindurch auf die fiir sie wesentlichen thematischen Grundbegriffe hin. Thr be-
griffliches Verstehen bewegt sich in einem Begriffsfeld, in einem Begriffsmedi-
um, das sie selber gar nicht in den Blick zu nehmen vermégen. Sie verbrauchen
medial Denkbahnen, um das Gedachte hinzustellen. Das so umgingig Ver-
brauchte, Durchdachte, aber nicht eigens Bedachte eines philosophierenden
Denkens nennen wir die operativen Begriffe.« (Ebd. 185f.)

Wenn nun Fink bei den einzelnen Denkern hinsichtlich dieser begriff-
lichen Differenz fiindig wird, so scheint mir dies zunéchst zweifach
konnotiert: Zum einen lisst er uns teilhaben an einem Denkprozess,
in dem aus der Spannung zwischen gedanklicher Idee (dem jeweiligem
Konzept/Ansatz) und sprachlicher Fassung/begrifflicher Umsetzung
ein Gedanke Gestalt annimmt, zum anderen weist er darauf hin, dass

332

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finks Weltkosmoi — Entsprechungen und Widerstreit

jedes Denken in weitere Denktraditionen eingebettet ist, deren Begriff-
lichkeiten gleichsam unbedacht iibernommen werden, obwohl der neu
angezielte Gedanke thematisch auf anderes hin tendiert. Begriffe fiih-
ren sozusagen ein Eigenleben, das u.U. gegen den mit ihrem Gebrauch
angezielten Gedanken lauft; daher suchen sie auch nach stindiger In-
terpretation und Auslegung, um die Differenz von Gedanke und Be-
griff moglichst klein zu halten.” Von einer Identitdt beider wird wohl
kaum die Rede sein konnen, auch wenn dies wie etwa in der sprach-
analytischen Tradition als Voraussetzung Geltung beansprucht.

2. Mit dem Verstindnis des operativen Begriffs als eines Mediums
tritt man in jenen Bereich der Phanomene ein, der den Erfahrungs-
boden und -hintergrund, der selber nie direkt sprachlich zu fassen ist
und doch alle Sprachwerdung trigt, aufgreift und gleichsam mitspre-
chen ldsst.8 Diese Offnung der Phanomene auf ihren Erfahrungsboden
und Erfahrungsweg hin scheint mir die Begriffssprache an eine Grenze
zu fiihren. Es ist nicht von ungefihr, dass Denker wie Merleau-Ponty,
Heidegger u.a. auf Literatur und Dichtung zuriickgreifen, um etwas
zum Vorschein zu bringen, was begrifflich gefasst nicht gesehen wer-
den konnte. Heideggers Denken etwa geht auf »Worte«, auf »Grund-
worteg, die in ihrem etymologischen Wortfeld aus der Sprache die Pha-
nomenkonstellation zu gewinnen suchen; man beschreibt nicht, man
er-schreibt. Und was tun Schriftsteller und Dichter anderes, als Phino-
mene sehen zu machen, die zuvor verborgen oder entzogen und gar
nicht existent waren? Literaturen bergen Schitze von Phinomenen,
und doch miissen wir sie in ihre Phinomenologien heben. Das Opera-

7 Von hier aus betrachtet erweisen sich die ansonsten sehr verdienstvollen Unterneh-
mungen der »Begriffsgeschichte« als Sekundirveranstaltungen philosophischer Selbst-
verstindigung.

§ Mit Merleau-Ponty etwa liele sich schon vom »Unsagbaren des Sagbaren« wie vom
»Unsichtbaren des Sichtbaren« sprechen (vgl. Merleau-Ponty 1994, 172-203; ders.
1984, 13-43), Levinas unterscheidet zwischen dem Sagen (dire) und dem Gesagten (dit),
was eine genuine Sprachethik im Zeichen des Anderen nach sich zieht (vgl. Levinas
1992, 291f,, 65ff., 93ff., 211, 330), der Schriftsteller Jorge Semprun legt durch die Ver-
schrinkung von Erlebnis und Schreiben eine zeitlich-rdumliche, zuvor so nicht gekann-
te Mehrdimensionalitit der Erfahrung frei (vgl. Semprun 1995). Ebenso hatte schon
Heidegger auf die grundsitzliche Differenz zwischen Sprache als Sprache und Sprache
als Sage aufmerksam gemacht (vgl. Heidegger 1986, 239-268). Angesichts dieser Auf-
listung, die sich leicht erweitern lieSe, ist man doch iiber die anhaltenden sprachana-
lytischen und begriffsgeschichtlichen Unternehmungen verwundert, insoweit diese al-
leinige Wahrheitsanspriiche und Letztgiiltigkeiten damit verbinden.

333

- am 16.01.2026, 08:43:2: /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Georg Stenger

tive der Begriffe sehe ich daher etwas positiver gewendet als Fink in der
Fihigkeit, zwischen >Wort< und >Begriff< ein philosophisches Feld zu
etablieren, das aus der Spannung beider lebt. (Man denke etwa auch
an die »Sprachen« der Metapher, des Symbols, des Bildes usf., wie etwa
bei Holderlin, Nietzsche, Derrida, Ricceur, Blumenberg, Rombach usf.)
»Die operative Verschattung [...] ist das Interesse selbst. Es ist nicht
»im Thema¢, weil wir durch es hindurch uns auf das Thema beziehen.
Es ist das Nichtgesehene, weil es das Medium des Sehens ist.« (Ebd.
189f.) Aber das Medium des Sehens als das Nichtgesehene ist durchaus
»sichtbar« zu machen, wenn auch in einem anderen Sinne und anderen
methodischen Zugéngen als bisher.

3. Fink fiihrt das oben unterbrochene Zitat wie folgt fort: »Sie [die
operativen Begriffe] sind — bildlich gesprochen — der Schatten einer
Philosophie. Die kliarende Kraft eines Denkens néhrt sich aus dem,
was im Denk-Schatten verbleibt. In der hochstgesteigerten Reflexivitat
wirkt immer noch eine Unmittelbarkeit sich aus. Das Denken selbst
griindet im Unbedenklichen. Es hat seinen produktiven Schwung im
unbedenklichen Gebrauch von verschatteten Begriffen.« (Ebd. 186)
Hier gewinnt der Schattenbereich des Begriffs eine positive Bedeu-
tung, wenngleich Fink daraus nicht die oben angesprochene Spur auf-
greift, eine mogliche Unterscheidung zwischen Begriff und Phanomen
vorzunehmen. Der Denk-Schatten erweist sich als Schatten des Be-
griffs, der qua Begriff stets »von aufSen« herantritt. Phinomene indes
haben einen Innenblick, in den man hineinfinden muss, um ihren In-
nenbau, ihre Verfasstheit und Struktur vor Augen zu bekommen. Phi-
nomene sind nicht zu »denken«, aber man kann sie »sehen« und dann
zu »zeigen« versuchen. Mag sein, dass genau in dieser Spanne zwi-
schen Begriff und Phinomen die Schwierigkeit fiir Phinomenologen
liegt, einem Nichtphidnomenologen ein Phinomen, und das heif$t auch,
den Sinn der Phanomenologie zu zeigen.

Dies betrifft etwa auch schon das methodische Riistzeug phino-
menologischer Arbeit. So macht Fink bekanntlich darauf aufmerksam,
dass Husserls Grundbegriffe wie etwa Epoché, Konstitution, ja schon
Phénomen, operativ gebraucht werden, was besagen will, dass sie the-
matisch, d. h. begrifflich gar nicht geklart sind. Und doch zeigen sie den
phinomenalen wie phinomenologischen Grundgehalt. Man muss es
nur sehen, d.h. die Evidenz haben. (Vgl. Fink 1976d, 180f.)

Es wiiren noch weitere Punkte anzufiihren, so etwa das Konzept
der »Differentialinterpretation« Rombachs, das zwischen dem »Den-

334

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finks Weltkosmoi — Entsprechungen und Widerstreit

ken eines Denkers« und dem geschichtlich und epochal grundierten
»Gedanken« unterscheidet, der u. U. anderes besagen will oder wollte,
als der Denker ausgefiihrt hat. Aus deren Differenz wiederum kann das
innere Steigerungsgeschehen des philosophischen Denkens selber er-
sehen und gewonnen werden.? Fink hingegen setzt hier eher »analo-
gisch« an, so etwa im bloB8 metaphorischen Gebrauch von »Wachsen
und Gedeihenc« fiir das pidagogische Geschehen, wie er auch beispiels-
weise »Arbeit« und »Herrschaft« in einer bestimmten zeitgebundenen,
dialektisch verschrinkten Analogie ansetzt. Dies hat naturgemaf3 auch
Konsequenzen fiir den jeweiligen Hintergrund der »Grundphédnome-
neg, die keineswegs allein einen Wesensverhalt beschreiben, sondern
geschichtlich einen jeweils anders gelagerten Sinngehalt austragen, an-
dere Bedeutungen annehmen usw.

Auch auf diesem Feld der Begriffssprachen zeigt sich die Ambiva-
lenz zwischen Entsprechung und Widerstreit sehr deutlich. Es hingt
sehr davon ab, was wir unter >Begriff< verstehen, ob tiberhaupt eine
Spannung — sei diese negativ oder positiv — zwischen Begriff und Pha-
nomen gesehen wird oder auch beider bestindiger Entsprechungsver-
such und latent aufsdssiger Widerstreit iiberhaupt bemerkt werden.
Fink hat mit seiner Unterscheidung zwischen thematischer und opera-
tiver Begrifflichkeit hierzu wichtige und fiir ein phinomenologisches
Verstehen und Selbstverstindnis geradezu notwendige Schritte gewie-
sen. Das Grundthema der Phidnomenologie, das Weltverstindnis, iiber-
haupt der Weltcharakter der Phanomene, steht und fillt damit.

3. Die dialektische Phanomenkonstellation

1. Ich mochte nun etwas niher auf die spezifische Phinomenkonstella-
tion eingehen, die bei Fink stets in eine phianomeninterne Dialektik
miindet. Bevor ich aber wie oben anhand einiger Zeichnungen diesem
dialektischen Weg nachgehe, will ich an Finks Grundtopos der »Welt-
offenheit« die anthropologisch-kosmologische Verklammerung her-
vorheben. Es ist bei Fink ja in der Tat auffallend, dass allen Phanome-
nen diese dialektische Signatur eingeschrieben ist, natiirlich auch und
vor allem den basalen Grundphédnomenen.

9 Siehe Rombach 1981, Bd. 1, 45-48; 1983, 141-143, vgl. hierzu auch Franz 1999, 25—
32.

335

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Georg Stenger

Fink versteht unter »Weltoffenheit«!® sowohl jene des mensch-
lichen Wesens als auch jene der Welt selber. Diese Doppelung oder
auch »Dialektik«, wie Fink sagt, durchgreift all seine phinomenologi-
schen Analysen. Mensch und Welt sind immer schon so miteinander
verflochten, dass sie gewissermaflen zwei Parameter ein und desselben
Phinomens sind. Die Phanomenstruktur oszilliert daher zwischen
einer »Binnenweltlichkeit«, in der »Ich«, »Mitmensch« und »Ding«
aneinander und gegenseitig in ihr Erscheinen kommen, in der aber
zugleich die Welt als Welt »ins Wesenlose zu sinken« droht, und
» Weltoffenheit«, in der der Bezug zur Welt als ganzer aufrechterhalten
bleibt, ohne dass die Welt jemals als Ganze gegeben sein konnte. An-
ders formuliert: Wir sind einerseits mittendrin und wir umgreifen an-
dererseits dieses Mittendrinsein. Der Mensch ist dieser dialektische
Weltbezug, in dem sich das »Entbergende« und » Verbergende« gewis-
sermaflen aneinander reiben und abarbeiten. Der Mensch ist diese
»Unentschiedenheit«, in welcher er nur der Unentschiedenheit der
Welt in ihrem binnensektoriellen Profil und ihrer »kosmischen« Uni-
versalitdt entspricht."! Er ist die »weltverlorene« und zugleich die
»weltoffene Existenzc.

Fink scheint mit zwei disparaten Weltbegriffen zu arbeiten, deren
ontologische Verbindung eigentlich einen Widerspruch darstellt. Kri-
tisch gewendet konnte man durchaus behaupten, dass der Hintergrund
fiir Finks dialektisches Phanomenmotiv seiner Zwischenstellung zwi-
schen Husserl und Heidegger geschuldet ist. So nimmt er zum einen
den Phinomengehalt des In-der-Welt-seins von Heidegger auf, tut dies

10 Vgl. Fink 1976; ders. 1990, insbes. 24 ff.; ders. 1958, 130, passim.

11 In der Anthropologie Max Schelers spielt der Begriff der »Weltoffenheit« ebenfalls
eine zentrale Rolle. Er fungiert dort aber vor allem als anthropologische Kategorie im
Gegensatz zur »Umweltgebundenheit« des Tieres. So bilden fiir Scheler neben der
»Weltoffenheit« das »Selbstbewusstsein« und die »Gegenstandsfihigkeit« jene »unzer-
reifbare Struktus, die als solche erst dem Menschen eigen ist« (Scheler 1978, 41), das
heift, Scheler geht es um eine Wesensbestimmung des Menschen, in der die Konstitu-
tionsfrage danach, wie es zu diesen Bestimmungen denn kommt, eigentlich schon vo-
rausgesetzt ist. So bleibt es eine offene Frage, wie denn die beiden von Scheler sehr klar
unterschiedenen Seinsbereiche von Drang und Geist sich gegenseitig befruchten kénnen
sollen — darauf lduft ja Schelers Gedankengang hinaus —, wenn sie im vorhinein unter-
schiedlichen Wesensregionen zugeordnet werden. Als ob es Leben ohne Geist und Geist
ohne Leben geben konne. Die Metaphysikgebundenheit Schelers hat manch’ grof8 ange-
setzte Phinomenanalyse nicht zu Ende fithren lassen, wiewohl Scheler einem jeden For-
malismus des Denkens mit einer Art materialer Phinomenologie zu begegnen suchte.

336

- am 16.01.2026, 08:43:2: /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finks Weltkosmoi — Entsprechungen und Widerstreit

aber in der abgeleiteten Form des »man«, was im Grunde den »Welt-
verlust« nach sich zieht. Zum anderen méchte er die Intentionalstruk-
tur von Husserl nicht aufgeben, da diese den Grundbezug zur Welt
stets offen hilt. Letzteres muss dann gewissermaflen fiir die Fehlform
des ersteren einspringen, geht aber wiederum auf eine Dimension, also
auf den »Horizont«-Begriff zuriick, der notwendig dann auftaucht,
wenn das Weltphdnomen als Bewusstseinsphdnomen angegangen
wird. Ersteres indes méchte jeglichen »Weltbezug« transzendieren, in-
sofern hier die Welt als Welt, und damit das Dasein als Dasein iiber-
haupt erst aufgehen. Dies kann allerdings nur deutlich werden, erfasst
man die vorgingige Ungeschiedenheit von Dasein und Welt. Finks
Analysen indes verbleiben, so scheint es, in einer eigentiimlichen Un-
entschiedenheit zwischen Welt als Welt und Welt als Horizont, was
jedem Phinomen seinen spezifisch dialektischen Anstrich gibt. Gleich-
wohl, und daher ist mir Fink so wichtig, 6ffnet er die Phainomenstruk-
tur hin auf ihre »Weltlichkeit«, und dies nicht nur wie bei Heidegger
hinsichtlich des »Daseins«. Fink sieht die Notwendigkeit, von der Welt
her anzusetzen, »das Ding«, wie er sagt, »von der Welt her zu den-
ken«,2 um damit auch dem »Ich« in seine Offenheit und seinen Auf-
gang hinein zu verhelfen. Seine Analysen der Grundphénomene doku-
mentieren dieses Bestreben nachhaltig. Jedes Grundphinomen 6ffnet
sich, indem es zugleich darin Ich und Welt zu ihrem Aufgang (gpvewv)
verhilft. Das Grundphdnomen der Arbeit zeigt das Hervorkommen des
Arbeits-Ich ebenso wie die » Welt der Arbeit« als stets in ihre wider-
streitende Dialektik verstrickt. Dies verhalt sich mit der »Liebe« und
dem »Spiel« wie mit den anderen Grundphinomenen nicht anders.
Die andere Problemstellung meldet sich darin, dass Fink Grund-
lagen des metaphysischen Substanzdenkens mit einem System- und
Subjektdenken neuzeitlicher Pragung verkniipft. Aber in dieser Hin-
sicht greift er nur auf Hegel zuriick, der genau aus dieser Grundspan-
nung von Substanz und Subjekt sein dialektisches System entworfen
hat. Der Widerspruch vermag also positiv aufgenommen zu werden,
obwohl, und dies ist entscheidend, Fink sich dezidiert gegen die Hegel-
sche Dialektik stellt, insofern diese in einem synthetisch sich bestindig
tibersteigenden Fortschrittsdenken, das alle Gegensitze »aufhebt«, und
dies auch noch dreifach, zu einem letzten Endpunkt strebt, in dem so-
wohl der absolute Geist erreicht wird als auch der Begriff zur Ruhe

12 Vgl. E. Fink 1990, 25 ff., 184-211.

337

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Georg Stenger

kommt. Nicht nur gegen diese Aufhebungspraxis, auch gegen die All-
macht des Begriffes, dem ja alles Historische und Menschliche geopfert
zu werden scheint, mochte Fink die dialektische, widerspriichliche
Grundspannung aufrechterhalten und zugleich aushalten, begegnen
sich doch darin die Dinge, der Mensch und die Welt in einer produkti-
ven »Gegenwendigkeit«. Der dialektische, mit dem Widerspruch arbei-
tende Gegensatz wird zu einer Gegenwendigkeit, in der Entsprechung
und Widerstreit sich bestindig ablésen. Und, nicht zu vergessen: Be-
nutzt Hegel seine zweifellos trefflichen Phinomenbeschreibungen so-
zusagen fiir die formale Begriffsklarung, 6ffnen sich bei Fink die Pha-
nomene iiberhaupt erst, gerade durch den Erhalt ihrer phdnomenalen,
d.h. erscheinungstrichtigen und offenen Felder. Es ist nicht von unge-
fihr, dass Finks Denken und das heifst auch seine darin gesichteten
Phénomene auf >Welt< zulaufen. Seine Dialektik tragt unverkennbar
genuin phianomenologische Ziige, die Hegel, das sei konzediert, so noch
gar nicht kennen konnte.

Bei allen kritischen Anmerkungen, Fink landet bei einer dialekti-
schen Phianomenkonstellation aus inneren Griinden. Gegen Ende sei-
nes Wiener Vortrags von 1962, »Phinomenologie und Dialektike,
heif3t es:»Die Dialektik sollte nicht als eine fremde, andersartige Me-
thode der phinomenologischen Denkweise gegeniibergestellt werden,
es kam darauf an, aus den phanomenologischen Gedanken selbst die
dialektische Unruhe des Denkens hervorbrechen zu lassen.« (Fink
1976, 245) Fink sieht diese dialektische Unruhe tiberall am Werk, aber
damit entdeckte er zugleich die innere Dynamik der Phdanomene selber,
ihr nie bei sich Bleibenkonnen, ihr stetes sich Ubersteigenwollen, und
damit zugleich auch ihre interne Dimensionierung in Phinomen und
Grundphinomen, also die Erfassung, zumindest aber die Erahnung der
Tiefendimensionen und Tiefenstrukturen der Phinomene. Sobald man
wie Fink den weiten und verwinkelten Ziigen eines Phinomens folgt,
schliefdt sich dieses nicht nur auf, es geht als es selber iiberhaupt erst
auf, verzweigt sich in mehrere Ebenen und eréffnet mehrere Dimen-
sionen seiner selbst, entfaltet sich und gewinnt eine eigene Dynamik,
die wiederum zunehmenden Widerstreit evoziert.

2. In »Phidnomenologie und Dialektik« (Fink 1976¢, 228-249) hat
Fink eine so kurze wie pragnante Darstellung seines phidnomenolo-
gisch-dialektischen Konzeptes entworfen, die ich zum einen auszugs-
weise zitieren, zum anderen »ko-operativ« mit einigen Zeichnungen
und wenigen Stichpunkten erginzend begleiten méchte. Es geht hier-

338

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finks Weltkosmoi — Entsprechungen und Widerstreit

bei um drei Ebenen der Betrachtung, um die Ebenen der »Seinsdialek-
tik« (I), der »Existenzdialektik« (IT) und der »Weltdialektik« (IIT), de-
nen ich versuchsweise die »Phanomenstruktur von >Grundphénomenc
resp. >Phanomenc« (IV) zur Seite stelle.

AdTL:

»Das Seiende: das verstehen wir in seinem kategorialen Bau, Triger von Ei-
genschaften zu sein, ein uns selbst niemals erscheinender Triger von erschei-
nenden und nicht erscheinenden Eigenschaften.« (Ebd. 235) — Siehe I a.

»Jedes ist nur ses selbst¢, sofern es von anderen umringt, an ihnen seine
Grenze hat. Die Grundstruktur des Seienden als solchen — des endlichen Sei-
enden - ist eine Gegenspannung gegensitzlicher Momente: Insichstehen und
AuBerung, Selbstheit und Begrenztheit durch anderes, inneres Wesen und
duflere Darstellung.« (Ebd.) — Siehe I b.

»Zu den Grundfragen der [konstitutiv auch an Zeit und Raum gebun-
denen, G. S.] Seinsdialektik, gehort das Verhiltnis von Sein und Erscheinen —
vom Seienden her gedacht, als AuSerung und Darbietung von etwas, was sich
zugleich verschliefit und in sich zuriickgeht. Hier miissen auch die Vorstel-
lungen abgearbeitet werden, dafi ein Erscheinen der Dinge sich wie eine Zwi-
schenwand, wie ein Absperrriegel auswirke, das >Ding fiir uns< gewisser-
mafSen das >Ding an sich« verdecke.« (Ebd. 247) — Siehe I c.

I. Was? —————— Seinsdialektik
a) Substanzmodell: o
PRGN
7/ - = > \
PSRN
/// TN
/‘///A\\\ \\\
it @0t
s =
NNNSCZ Ty
NN ——
\\—:/

b) Feldstruktur:

339

- am 16.01.2026, 08:43:2: /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Georg Stenger

c) Erscheinen:

N\ /!

Darbietung Auflerung
SEIN
A .
! ——-> Erscheinen
|
|
|
: In sich zuriickgehen ——> Sein
\ In sich verschlieflen
NICHTS

Kurzkommentar: Die Zeichnungen I a—c, mit denen ich Finks Analysen
fokussiere, zeigen nicht weniger als die ontologischen Grundverstind-
nisse, wie sie Fink iiber die Substanz- und Dingontologie von Antike
(und Mittelalter) iiber das funktionale und relationale Denken der
Neuzeit bis zu seiner eigenen Konzeption dialektischer Verfasstheit
der Phdnomene entwickelt. Aus der »Begriffsspannung«, ja dem
»schreienden Widerspruch« zwischen den beiden ersten Konzeptionen
(vgl. ebd. 246) gewinnt Fink einen Denkansatz, der die Sachverhalte so
umkehrt, dass vor aller Seins- und Relationsbestimmung, wenn man so
will, vor allem Substanz- und Systemdenken die dialektische Struktur
des Erscheinens selber heraustritt. »Das Faktum aller Fakten, die Ur-
Tatsache [...], dafy Erscheinen geschieht«, ja dass »Erscheinen« als
»Hervorkommen« (vgl. ebd. 234) verstanden wird, welches auch noch
den philosophischen Grundkategorien und -begriffen wie Sein und
Nichts, Wesen und Erscheinung usf. deren Stellungen, Méglichkeiten,
Vermittlungen etc. zuweist, findet Fink in jedem Gedanken wie jedem
Phéanomen bestitigt: Alles »bietet sich dar« und »dufSert sich«, und ge-
nau darin und zugleich damit »geht es in sich zuriick« und »verschlief3t
sich«. Diese »Seinsdialektik« entzieht sich aber jeder Logik, auch einer
dialektischen, weil sie dem zuvor stets schon als »Hervorkommenc,
d.h. als innere Dialektik der Phinomene selber, sich vollzieht.

AdIL:

»Natiirlich ist die Existenzdialektik immer mit dem Bezug des Menschen zu
den umgebenden Dingen verklammert, aber sie erschopft sich nicht im Ver-
hiltnis des Menschen zur phianomenal gegebenen Umwelt. Der Mensch ist

340

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finks Weltkosmoi — Entsprechungen und Widerstreit

Naturgeschopf und ist existierende Freiheit, er bringt die beiden Seinsweisen
nie problemlos zusammen, er »ist¢, existiert als ihr Widerspruch, er hingt
zwischen zwei Abgriinden, dem hochsten Seienden und dem Nichts, ist nie-
mals sicher wie das Tier und niemals in der Freiheit unbedringt wie der En-
gel. Er ist angepflockt an Dinge, die er braucht, deren er zur Lebensfristung
bedarf — und ist, umzingelt von Nahdingen, zugleich weiter draufSen als jedes
binnenweltliche Seiende, weil er sich zum nie Gegebenen verhilt, das alle
Fragmente versammelt und sich selbst dabei entzieht. Innerweltlich und
weltoffen wird der Mensch zum Ort der Wahrheit der Dinge und zugleich
die Statte des Irrtums, des Zweifels, der Liige.« (Ebd. 247 {.)

II. Wem? Wer? —— ———— Existenzdialektik
—~— \\\
T~a N
T~ \\\ \\\
~ ~
\\\ \\ \\
N N \
das »nie gegebene Ganze«
N \
/4 AN
7/ NN
| ’ N
5 M ’ NN
Naturgeschopf, | 7 existierende R
Notwendigkeits- Freiheit VN \
E ~ VoL
17 [
1

@
[

,N
Anthropina: Tier 7/ | Engel
Sos N e

/ |

Binnenweltlichkeit $ Weltoffenheit

/
4 H
¥ |
»Fragmente«

Kurzkommentar: Was zunichst an Kants Konzeption des Menschen als
Doppelwesen von Freiheit und Notwendigkeit erinnern mag, erweist
sich bei niherem Hinsehen als eine Art Transformation von »Meta-
physik/Substanz« und »Phanomenologie/Erscheinung« in die innere
Dialektik der Phinomene selber. Aus deren Feldern, deren Spannungs-
gemenge zwischen Phianomen und Grundphédnomen kommt sich der

341

- am 16.01.2026, 08:43:2:


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Georg Stenger

Mensch in seiner Existenz entgegen, gewinnt daraus seine dialektische
Grundverfasstheit, wie sie beispielsweise und vor allem zwischen bin-
nenweltlicher Verwobenheit und unverfiigbarer Weltoffenheit sich be-
kundet. Der Mensch »ist« mehr ein »Zwischen« denn eine Person, ein
Individuum, ein Subjekt oder Dasein. Finks Analysen der fiinf »Grund-
phinomene« zeigen diese dialektische Spannweite des menschlichen
Daseins, dieses »Zwischen« als » Vonwoher, aufs Eindriicklichste.

Ad III:

»Der Weltraum und die Weltzeit sind in ihrer Ganzheit zwar immer voraus-
gesetzt, jedoch niemals gegeben. Die binnenweltlichen Orte und Zeiten sind
gleichsam fragmentarische [Anschnitte und] Ausschnitte aus einem Ganzen,
das nicht selbst erscheint, aber worin jegliches Erscheinen von Seiendem und
jegliches menschliche Vernehmen Ort und Weile hat.« (Ebd. 243f) -
»[...] Grundsitzlich bedeutet dies, dass das Zugleich von menschlichem Erle-
ben und dem Vonsichheraufgehen der Dinge in eine Fiille von Bestimmthei-
ten, Eigenschaften und Modi grundsitzlich weltweit ist. Gegenwart ist Welt-
gegenwart, die Augenblicklichkeit des >Jetzt« ist grundsitzlich tiberall.« (Ebd.
243) - »[...] Vollig anderer Struktur sind [daher] die dialektischen Verhilt-
nisse, in denen unausweichlich das Weltganze fiir unser Vorstellen zu grof3
und fiir unsere Begriffe unfafilich, fiir unser Sagen unsiglich wird. Hegel hat
Kant den Vorwurf gemacht, er habe die Dialektik nur in der Region der Tota-
litatsgedanken erkannt und nicht gesehen, dafl in jedem Begriff die unend-
liche Unruhe des Geistes stecke, — so trifft der Vorwurf nicht. Hegel hat die
Seinsdialektik universal, Kant das Universum dialektisch gedacht.« (Ebd. 249)

Kurzkommentar: Das Grundthema der Phinomenologie ist die >Welt,
und man kénnte die Geschichte und Vorgeschichte der Phinomenolo-
gie als Genealogie und Generativitit des Weltbegriffes lesen.!> Finks
besonderer Beitrag hierbei besteht darin, dass er die intrinsische Dia-
lektik der Begriffe selber und dariiber hinaus der Bewusstseins-, der
Seins-, ja der Erscheinungsweisen zum Thema gemacht hat, weshalb
er anstatt von transzendentaler und ontologischer Differenz von »kos-
mologischer Differenz« sprechen kann.+

Ad IV:
»Die drei fundamentalen Formen der Seins-, Existenz- und Weltdialektik ste-
hen niemals unbeziiglich nebeneinander, sie sind verkoppelt, durchdringen

13 Vgl. hierzu Verf. 2008, 35-50; ebenso 2006.
4 Vgl. Fink 1977, insbes. 203-323; ders. 1990, 25, passim; ders. 1992; sh. hierzu auch
Schenk-Mair 1997.

342

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finks Weltkosmoi — Entsprechungen und Widerstreit

1I. Wann? Wo? ———— - — Weltdialektik
-7 ~Kosmologische,
- ~
e P T~ kosmlsche Welt
7 - ~
4 s - -— - = = ~ \ \
— -~ ~
// ‘_/‘ - DY 2N \\ \\\Tod,
Y ; R e mm =T S v\ Untergang
~ ~ ~ \
/ / / ~ SN \ NN
Vi 7 - N _ 4 > Welt
/ N - N \ \ \ \\
. ~
// // / Zeit 7 \\\ / > N \ N \ \\ \
roor 7 AT Raum\ °| A
/ , N N Vo
;o ,Sprache 7\ (Y
/ / -+ \ \
| ! / / Di i \ \ \ \ \ \
/ 1ng N \

I
I I’ L ” \
*\\ |
N IMensch \\ I‘ -
S ‘\Mltmensch/ N |
I U S sy N |

\ \ \ \ S ICT : ANV /

Lelb, Sinnlichkeit 7/ %

S~ - / oo

\ \ \ \ \
NN R , AV
AN e /
\Nat\ur \ S - A
- — - V 1
N \ NN - 2 2 /
N\ N AN ~ _ - vz / /
AN N \\ -~ // // /
/
\\\ \\ \\\ _ ~ ,
- - Ve
\Q\ N -7 //
N S~ PR -
\\ B -
N < -7

Aufgang ~——

Erscheinen — Nichterscheinen
Nihe — Ferne

»Dialektisches Spiel« Gggenwart B Upendlichkeit

der »Gegenwendigkeiten« Elgg - V%el(’;weue

— Entsprechung und Widerstreit — eben — 10
Vorstellung — das Unvorstellbare
Begriffe — das Unbegreifliche
Sagen — das Unsagbare

sich und bilden die Grenze fiir die phinomenologischen Methoden. Gewisser-
maflen ein Grenzgang war unser Versuch, aus einer ungepriiften Vorausset-
zung aller Phanomenologie, aus der Voraussetzung, daf3 das Seiende erschei-
ne, zum Problem der Dialektik vorgestofSen.« (Ebd. 249)

343

- am 16.01.2026, 08:43:2:


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Georg Stenger

IV: Phinomenstruktur von >Grundphdnomen< und sPhianomenc

— Verschrinkung, Verkopplung, Durchdringung von I, IT und III -

PPN
// \
- — = — _ - \
- T~ JE—— \
e \\\ //” //‘\\1/___\ |
( Seinsdialektik= ~ < _ ~o -7 7 Weltdialektik \ |
\ ) ~ . >0 -4 s 1 \
\ ( - - - N - / <\ | \ |
\ - S T 4 7 -7 I
\ ¢ > >< S s o7 I
\ \ \ AN \',>\_/\W/ // / \ | /
N -7~ sGrundphénomen v x oy !
\ N [ s NN / A
\ —
N \ N v o7 /\\/4/5\’ =) oy //;/ ! oy
N N VRN Y .. N /, / | h / /
o~ < _ Phianomen \/ I
N S~z </ Y /
D AN i S NI ro
N % - / Y Ny, / / /
S, \\/\4\\/ _7, /Vy/ , ro S,
- — - s /
7~ /\\/\\‘ //-‘—/L/f ¢ \\ 4 / // 4
A N D A S N A
/ [ Pla e 4 - 7 /
| ~~_--" ' 7 - o0y
/ =l T
! | :71——{;4’ \ - , //
I Existenzdialektik™ ;7! - L0
_ -] | - 7
~ - | \ 7 s
~ - 7/
\ P
\ e

Kurzkommentar: Erst die Beziige und Verschriankungen, die gegensei-
tigen Verkopplungen und Durchdringungen der drei dialektisch ver-
fassten Dimensionen von Seins-, Existenz- und Weltdialektik lassen
ein Phianomen als Phianomen hervortreten. Insofern jedes Phanomen
in Grundphinomene eingelagert ist und deren »Spiel« jenes Feld eroff-
nen, aus dem heraus Menschsein geschieht, ja der Mensch als Mensch
allererst hervorkommt, zeigt Fink nicht weniger als die Geburt des
Menschen aus dem Geiste der auf >Weltc hin zulaufenden Grund-
phénomene.

Schlussbemerkung

Die vielfiltigen Beziige der Finkschen Weltkosmoi gewinnen ihre
Spannkraft aus der Dialektik, vielleicht konnte man auch sagen, dem
»Zwischen« von Entsprechungsformen und Widerstreit. Ich konnte
nur einige wenige Aspekte ansprechen, ja nur andeuten. In der Offen-
heit fiir und das forschende Grundinteresse an den Phinomenen selber,
an ihrem Bau, ihrer inneren Dynamik und ihrem Entfaltungsgesche-

344

- am 16.01.2026, 08:43:2: /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finks Weltkosmoi — Entsprechungen und Widerstreit

hen - darin liegt die grofle Attraktivitit des Denkers Eugen Fink. Was
kénnte der phianomenologischen Forschung besseres geschehen, als mit
ihm auf weitere Entdeckungsfahrt zu gehen?

Ich habe mit zwei Zitaten von Fink begonnen, ich méchte auch mit
zwei von ihm enden: »Das Fragen der Phinomenologie ist transzen-
dentales Fragen, [...] insofern der Mensch als das Weltwesen begriffen
wird, weil in der Tiefe seines Lebens die Weltschopfung geschieht.«
(Fink 1976e, 43) Etwas selbstbeziiglicher und doch kontingenter, vor-
sichtiger und tentativer, gleichwohl nicht weniger mythisch und medi-
terran formuliert: »Und so sind die Denkenden immer Wagende, die
von den festen Kiisten sich abstoflen: Argonauten der Vernunft.«
(1958, 52)

Literatur

Fellmann, F. (2006): Phinomenologie zur Einfithrung, Hamburg.

Fink, E. (1958): Sein, Wahrheit, Welt. Vor-Fragen zum Problem des Phinomen-
Begriffs, Den Haag.

- (1966): »Vergegenwidrtigung und Bild. Beitrdge zur Phanomenologie des Un-
wirklichen«, in: ders.: Studien zur Phinomenologie 1930-1939, Den Haag, 1—
78.

- (1976): Nihe und Distanz, hg. v. E.-A. Schwarz, Freiburg/Miinchen.

— (1976a): »Weltbezug und Seinsverstindnis, in: Fink 1976, 268-279.

— (1976b): »Reflexionen zu Husserls Phanomenologischer Reduktion«, in: Fink
1976, 299-322.

- (1976¢): »Phanomenologie und Dialektik«, in: Fink 1976, 218-249.

- (1976d): »Operative Begriffe in Husserls Phinomenologie«, in: Fink 1976, 180~
204.

— (1976€): »Die Idee der Transcendentalphilosophie bei Kant und in der Phanome-
nologie«, in Fink 1976, 7—-44.

— (1977): Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, Freiburg/
Miinchen.

- (1979): Grundphinomene des menschlichen Daseins, Freiburg/Miinchen.

— (1988): VI. Cartesianische Meditation, Teil 1: Die Idee einer transzendentalen
Methodenlehre, hg. v. H. Ebeling u.a., Dordrecht/Boston/London.

- (1990): Welt und Endlichkeit, hg. v. E-A. Schwarz, Wiirzburg.

- (1992): Natur, Freiheit, Welt. Philosophie der Erziehung, hg. v. E-A. Schwarz,
Wiirzburg.

Franz, Th. (1999): Der Mensch und seine Grundphdnomene. Eugen Finks Exis-
tenzialanthropologie aus der Perspektive der Strukturanthropologie Heinrich
Rombachs, Freiburg i. Br.

345

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Georg Stenger

Heidegger, M. (1976): »Zeit und Sein, in: ders.: Zur Sache des Denkens, Tiibin-
gen, 2. Aufl., 1-25.

— (1986): »Der Weg zur Sprachec, in: ders.: Unterwegs zur Sprache, Pfullingen,
8. Aufl., 239-268.

Lévinas, E. (1992): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Freiburg/
Miinchen.

Merleau-Ponty, M. (1984): »Das Auge und der Geist, in: ders.: Das Auge und der
Geist, Hamburg, 13-43.

— (1994): Das Sichtbare und das Unsichtbare [1. Aufl. 1986], Miinchen.

Rombach, H. (1980): Phinomenologie des gegenwdrtigen BewufStseins, Freiburg/
Miinchen 1980.

— (1981): Substanz, System, Struktur. Die Ontologie des Funktionalismus und der
philosophische Hintergrund der modernen Wissenschaft, 2 Bde. [1. Aufl. 1965/
1966], Freiburg/Miinchen.

— (1983): Welt und Gegenwelt. Umdenken iiber die Wirklichkeit. Die philosophi-
sche Hermetik, Basel.

— (1988): Strukturontologie. Eine Phianomenologie der Freiheit [1. Aufl. 1971],
Freiburg/Miinchen.

- (1993): Strukturanthropologie. »Der menschliche Mensch« [1. Aufl. 1987],
Freiburg/Miinchen.

— (1994): Der Ursprung. Philosophie der Konkreativitit vom Mensch und Natur,
Freiburg i. Br. 1994.

Scheler, M. (1978): Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bern.

Schenk-Mair, K. (1997): Die Kosmologie Eugen Finks, Wiirzburg.

Schwarz, E-A. (1987): »Zum Weltproblem Eugen Finks«, in: F. Graf (Hg.): Eugen-
Fink-Symposion 1985 (Schriftenreihe der Piadagogischen Hochschule Freiburg,
Bd. 2), Freiburg i. Br.,, 55-69.

Semprun, J. (1995): Schreiben oder Leben, Frankfurt/M.

Stenger, G. (2006): Philosophie der Interkulturalitit — Erfahrung und Welten. Ei-
ne phianomenologische Studie, Freiburg/Miinchen.

— (2008): »Genealogie und Generativitit des Weltbegriffs. Von der > Methode< zum
>Weg««, in: G: Poltner u. M. Wiesbauer (Hg.): Welten — Zur Welt als Phinomen,
Frankfurt/M. et al., 35-50.

Tengelyi, L. (1996): »Finks >Fenster ins Absolute«, in: E. W. Orth (Hg.): Die Frei-
burger Phanomenologie (Phinomenologische Forschungen, Bd. 30), Freiburg/
Miinchen, 65-87.

346

- am 16.01.2026, 08:43:2: /de/agt


https://doi.org/10.5771/9783495860021-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Felder des Erscheinens
	2. Differenz zwischen thematischen und operativen Begriffen
	3. Die dialektische Phänomenkonstellation
	Schlussbemerkung
	Literatur

