Johannsen, Wege, Umwege und Irrwege zum Frieden im Palastinakonflikt

der Bewegung. Wenn die Kontrolle iiber einzelne Zellen und
Aktivisten verloren geht, wird kiinftig jede Waffenruhe noch
schwieriger durchzusetzen sein. Ein Israel »unter Feuer« aber
kann sich der schiitzenden Hand seines Schirmherrn jenseits

| FORUM

des Atlantiks sicher sein, was immer es auch zu seiner ver-
meintlichen Sicherheit in den besetzten Gebieten unter-
nimmt. Vielleicht ist das ja der tiefere Sinn von Scharons Li-
quidierungspolitik.

»Und weil der Mensch ein Mensch ist...«

Interkulturelle Ethik, religiose Identitdat und Konflikt

Heinrich Schafer*

Abstract: Many contemporary conflicts are characterized by strong religious and cultural factors. This is where ethical prin-
ciples like the discursive »moral principle« of Karl - Otto Apel enter in difficulties. Intercultural ethics has to deal with the
network of cultural and religious convictions of the actors implied in conflicts. The present article shows a method of how
to link to such a network of a fundamentalist movement and to introduce slight but effective changes. But the concentrati-
on on thick cultural convictions — as communitarianists do — does not mean to leave basic humanitarian principles aside.
The reflection on the preconditions of liberal ethical principles in bodily human life allows for an interculturally valid refe-

rence to a principle of universal humanity.

Keywords: Ethics, intercultural relations, identity networks, liberalism, communitarianism

nd weil der Mensch ein Mensch ist, drum
>> l | braucht er was zu essen, bitte sehr...« Pragma-

tisch, schnorkellos und ohne Umschweife — wie
es Brechts Art ist — begriindet hier das »Einheitsfront-Lied«
die Forderung nach der Befriedigung eines Grundbediirfnis-
ses mit einem schlichten Hinweis. Es reicht, dass der
Mensch ein Mensch ist, damit diese Forderung gilt — univer-
sal selbstverstandlich.

Dass weder Einheitsfronten noch Vereinheitlichung unter
dem Marktmodell in Sachen Grundbediirfnisse aller Men-
schen komplett tiberzeugen konnten, ist fiir die Wirtschafts-
ethik der Globalisierung ein aktuelles Thema. Der Verweis
auf das Menschsein des Menschen hat allerdings noch eine
andere interessante Seite. Sie wird sichtbar, wenn es darum
geht, Ethik im Kontext interkultureller Differenzen und
Konflikte zu entwerfen. Auf diesen Aspekt mochte ich mich
in diesem Vortrag konzentrieren.

Unterschiede und Konflikte zwischen Kulturen gewinnen
eine immer stdrkere sicherheitspolitische Bedeutung. Die
ethnisch-religiosen »neuen Kriege« — die bewaffneten Stief-
briider der Globalisierung - stellen neue Anforderungen. Der
Bundesverteidigungsminister hat ja erst in seiner Regie-
rungserklarung vom 11. Marz darauf hingewiesen, dass in
den verschiedensten »Einsatzformen — von der Patrouille am
Horn von Afrika tiber zivilmilitdrische Projekte bis zur Be-
obachtung in Georgien -, Konfliktverhiitung, Krisenbewdl-
tigung und friedensstabilisierende Mafifnahmen immer

*  Prof. Dr. theol. habil. Dr. phil. (rer. soc.) Universidad Nacional, Costa
Rica, und Universitat Hannover (Lehrbeauftragter). Der Vortrag wurde am
1. Mai 2004 an der Fakultat fir Pddagogik der Helmut Schmidt-
Universitdat, Hamburg, gehalten. Der Vortragsstil wurde beibehalten.

wichtiger werden. Da ist interkulturelle Kompetenz gefragt.
Was heiflt das fiir philosophische und theologische Ethik?
Das Problem ist schnell eingegrenzt: Wie immer wieder ge-
sagt wird, ist es nicht leicht, ethische Standards oder Prinzi-
pien iber die Grenzen von Kulturen hinweg zu vermitteln -
trotz (oder gerade wegen?) der erheblichen Raum-Zeit-
Kompression in der jingsten Globalisierungsphase. Ich
nenne nur die Debatte um westliche versus 6stliche Men-
schenrechte.

Nun hat Karl-Otto Apel - als einer der Begriinder der Dis-
kursethik — bekanntlich ein grofles Interesse an universalen
Moralprinzipien. Er bewertet sie deutlich héher als partiku-
lare, kontextualistische Ethiken des guten Lebens. Aber er
sieht zugleich drei schwere, ungeldste Probleme, wenn es
darum gehen soll, dass Menschen anderer Kulturen sich
einlassen auf Vernunftprinzipien wie etwa den kategori-
schen Imperativ Kants oder das diskursethische Moralprin-
zip. Diese Probleme sind:

® Der Mangel politischen Willens, etwa wenn Fundamen-
talisten ihre Ausschlusslogiken vertreten;

® Probleme hermeneutischer Verstandigung; sowie

® soziale Gegensdtze und Konflikte, die Verstandigungsbe-
miihungen tiberlagern.

Ein wahrer Dschungel von Schwierigkeiten! Sie behindern,
so Apel, die Anwendung eines universalen Vernunftprinzips.
Das stimmt.

Aber gerade interkulturelle Konfliktsituationen konnen uns
ja auch auf den Gedanken bringen, die Problemstellung um-
zukehren. Was man gemeinhin als »Anwendungsproblemex
von Ethik kennt, ware dann - mit den Worten von Julian

S+F (22.]g.) 3/2004 | 139

1P 216.79.216.96, am 18.01.2026, 05:24:18. lich geschil
Inhalts Im 0r o ,

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0175-274x-2004-3-139

FORUM |

Nida-Rimelin (1998: 130) - ein »konstitutiver Bestandteil in
der ethischen Theoriebildung selbst«. Ethik wire vom Kopf
der Vernunft auf die Fiifle der Erfahrung gestellt.

Ich gehe in diesem Vortrag deshalb folgenden Fragen nach:

® Konnte es in konfliktiven interkulturellen Lagen nicht
eher geraten sein, an die kulturellen Identitdten der Be-
teiligten anzukniipfen, um von dort her gemeinsame
Leitlinien zu finden? Prinzipien kdmen dann erst in zwei-
ter Linie ins Spiel.

® Und konnte nicht gerade so das leibliche, gesellschaftli-
che Menschsein als ein universales Kriterium {ber parti-
kulare kulturelle Gestaltungsnormen ins Gesprdach ge-
bracht werden?

Ich werde in drei Schritten vorgehen:

® Zuerst umreifie ich kurz mein eigenes wissenschaftliches
Vorverstindnis und verorte es im interdisziplindren Kon-
text.

® Dann zeige ich anhand einer Fallstudie, wie interkultu-
relles Ankniipfen moglich ist. Ich wéhle dazu einen
christlichen Fundamentalismus. Man kénnte aber genau-
so gut islamische, hinduistische oder auch sdkulare poli-
tische Akteure untersuchen.

® Abschlieflend reflektiere ich die Konsequenzen des erfah-
rungsbezogenen Ansatzes fiir eine Ethik im interkultu-
rellen Kontext — dies nicht zuletzt im Hinblick darauf,
was es ethisch bedeutet, dass der Mensch ein Mensch ist,
und zwar aus Prinzip.

1. Zum Denkansatz: transdisziplinar und
erfahrungsorientiert

Vertreter von Prinzipienethiken heben gern hervor, dass ih-
re Prinzipien — im Gegensatz zu Leitsdtzen schwach norma-
tiver Ethiken - »letztbegriindet« seien und deshalb universal
gultig. Diese Begriindung kann unterschiedlich verankert
sein: in der Logik rationalen Diskurses (Apel und Habermas),
in unbedingter Pflicht (Kant) oder auch in religitosen oder
metaphysischen Glaubenssitzen (klassisches Naturrecht). Es
ist jedenfalls so, als wenn man einen Nagel in etwas Aufler-
geschichtliches einschliige und daran das Schlachtengemal-
de der Geschichte authinge.

Wir dagegen werden im Folgenden etwas anderes ausprobie-
ren: Das Denkmodell eines Netzwerks oder Gewebes von
Relationen scheint mir fiir die interkulturelle Problematik
besser geeignet. Viele Moralphilosophen in den USA' gehen
bekanntlich nicht den Weg der Prinzipienethik. Kommuni-
taristen und manche andere sehen Erfahrung und ihre Or-
ganisation durch menschliche Gesellschaften als den Boden
der Entstehung von Moral und Ethik. In dieser Denktraditi-
on beschreibt Richard Rorty (1989) das menschliche Selbst
als ein kontingentes Netzwerk aus Uberzeugungen und
Wiinschen, das im Laufe des Lebens immer weiter gewoben
wird . Diese Uberzeugungen und Wiinsche, Kenntnisse und
Gefiihle werden einem Menschen durch Sozialisation einge-

1 Etwa Richard Rorty, Michael Walzer oder Charles Taylor.

140 | S+F (22.]g.) 3/2004

Schafer, Und weil der Mensch ein Mensch ist

pragt, und zwar gemafd seiner Lebensbedingungen. In glei-
cher Weise sieht Rorty auch die Gesellschaft als ein Gewebe
aus gemeinsamen Uberzeugungen und Wiinschen, wie
menschliches Zusammenleben gestaltet werden sollte und
wer dazu gehort und warum. Mit anderen Worten: Die ge-
schichtlich gewachsenen, individuellen und kollektiven
Identititen werden als unterschiedliche Gewebe gesehen,
deren Muster bestimmte Ethoi und Moralen erkennen lassen
sowie bestimmte Weisen, Ethik zu treiben und Prinzipien zu
entwickeln.

Wenn man so ansetzt, kann man auf einige nahe Verwandte
im Reich der Wissenschaft zdhlen. In der Soziologie sind
dies akteursbezogene Ansitze der Gesellschaftsanalyse.” In
der interkulturellen Forschung freut man sich an Familien-
dhnlichkeiten mit kultursemiotischen und relationalen
Entwiirfen.* So kann man auch religionswissenschaftliche
Beobachtungen besser im Rahmen lokal-globaler Konkur-
renzen und Konflikte verorten.

Auch theologisch kann man gut an diese Grundlage an-
kniipfen - es sei denn man verwechselt Theologie mit Dog-
matismus. In der Tradition von Hermeneutik und Okumene
kann man Theologie dagegen am hermeneutischen Zirkel
von Sehen-Urteilen-Handeln orientieren. Theologische Posi-
tionen entwickeln sich im stindigen Wechsel zwischen Ge-
sellschaft, Schrift und Glauben. Damit entfillt die schulma-
fige Trennung von Dogmatik und Ethik. Theologie
artikuliert sich vielmehr kritisch zu aktuellen Herausforde-
rungen und tritt ins interdisziplindre Gesprach ein.

In diesem Vortrag werde ich Rortys Idee, das Selbst sei ein
Netzwerk von Uberzeugungen und Wiinschen, in einem
Modell kollektiver Identitdt fiir die interkulturelle Analyse
operationalisieren. Damit kann man zeigen, wie interkultu-
relles Ankniipfen an fremde Normengefiige auch unter
schwierigen Bedingungen mdoglich ist und wie tiberhaupt
erst die Ohren dafiir gedffnet werden koénnen, dass jeder
Mensch ein Mensch ist.

2. Fallstudie Friedensmission: sozialwissen-
schaftliche und theologische Perspektive

Karl-Otto Apel hat darauf hingewiesen, dass Fundamentalis-
ten fiir Vernunftprinzipien arg schwerhorig sind, insbeson-
dere wenn gesellschaftliche Konflikte Dialogbemiihungen
iiberlagern. Das erinnert an Probleme bei lingerfristigen
Friedensmissionen mit niedriger Konfliktintensitdt. Dort
muss man nicht selten mit Menschen zurechtkommen, die
meinen, dass die Grenzen des Menschlichen keinesfalls auf
alle Angehorigen der Spezies ausgedehnt werden diirfen -
dass also zum Beispiel muslimische Bosnier oder Tutsi usw.
bestimmt nicht dazugehoren. Ich erldutere die Problematik
also nicht an einem Beispiel aus der Dialogpraxis internati-
onaler Organisationen. Dort herrschen bereits Verfahrensre-
geln, die die interkulturelle Hermeneutik erheblich férdern,

2 Zum Beispiel Bourdieus Habitustheorie, die objektive Hermeneutik oder
die amerikanische framing analysis.

3 Etwa Claude Levi-Strauss, Roland Barthes, Clifford Geertz, Marshall
Sahlins und die sog. culture studies.

1P 216.79.216.96, am 18.01.2026, 05:24:18. lich geschil
Inhalts Im 0r o ,

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0175-274x-2004-3-139

Schéfer, Und weil der Mensch ein Mensch ist |

sowie zumindest prinzipielle Bereitschaft zum Dialog. Um
das Problem besonders scharf zu konturieren, werde ich das
Beispiel einer fundamentalistischen Bewegung in einem
Biirgerkrieg wihlen, in dem meine Frau und ich zwei Jahre
lang tiber religiose Einstellungen bei Betroffenen geforscht
haben.

Es handelt sich um den Biirgerkrieg in Guatemala, Mitte der
achtziger Jahre. Bekanntlich hatten dort wohlhabende
christliche Fundamentalisten tiber lange Zeit einen starken
Einfluss auf die Machthaber und die Offentlichkeit. Sie
rechtfertigten extreme militdrische und politische Maf3-
nahmen gegen gesellschaftliche und militdrische Gegner mit
einer religiosen Ausschlusslogik. Hier nur ein Spitzensatz zu
Massakern an der Zivilbevolkerung: »Die Armee bringt nicht
die Indianer um, sondern massakriert Ddmonen, denn die
Indios sind von Dimonen besessen...«* Gesellschaftliche
Gegner also konnen ausgeldscht werden, weil sie ihr
Menschsein durch die Besessenheit mit radikal bosen Kraf-
ten verloren haben. An Verwandten solchen Denkens man-
gelt es ja auch heute nicht.

Nehmen wir nun an, es wire in diesem Biirgerkrieg zum
Einsatz einer internationalen Friedenstruppe unter UNO-
Mandat mit einem deutschen Kontingent gekommen. In
diesem Kontext arbeitet ein Offizier fiir operative Informati-
on u.a. an Radiosendungen. Welche Reaktion der funda-
mentalistischen Horer konnte er wohl erwarten, wenn er
ihnen Folgendes verkiindete: »Es hat ein Grundsatz eines je-
den verniinftigen Menschen zu sein, dass offentliche Ent-
scheidungen in einem herrschaftsfreien Diskurs gefillt wer-
den und unter allen Betroffenen zustimmungsfihig zu sein
haben.« Die Horer werden unter anderem vermutlich den-
ken, dass die Stimme aus dem Ather allzu naiv ist und leider
keine Ahnung hat von Erfahrungen der Gewalt, von der
Macht der Ddmonen oder von Gott. Jedenfalls wird sofort
deutlich: Auch ein Vernunftprinzip setzt bestimmte gesell-
schaftliche und kulturelle Ordnungen voraus. Wo diese spe-
zifischen Voraussetzungen nicht gelten - also etwa in eini-
gen fremden Kulturen -, kann man auch das Prinzip nicht
einfach zur Geltung bringen.

Was also bleibt dem Offizier fiir seine operative Informati-
on? Ankniipfen an das dichte Gewebe kultureller Erfahrung
und Moral, um es von innen her zu verandern — das heif3t:
die Verdnderung selbst sozusagen zu einem Teil neuer mo-
ralischer Erfahrung werden zu lassen. Erst dann koénnen
auch Prinzipien zu Sprache kommen. Der Offizier sollte na-
tirlich interkulturelle Trainingsprogramme wie den Intercul-
tural Sensitizer durchlaufen haben, mit Geert Hofsteedes
(2001) Kulturdimensionen arbeiten kénnen usw. Auch ein
analytisches Instrument wére niitzlich, um sich inhaltlich in
die fremde kulturelle Identitdt hineinzudenken. Ein solches
habe ich entwickelt und werde es fiir unseren Beispielfall
hier verwenden. Die Aufgabe ist also:

® Beschreibung der fremden Identitét,
® Kontrolle des eigenen Vorverstandnisses ,

4 Ein Vertreter der El Verbo-Kirche anldsslich einer Pressekonferenz in
einem Konfliktfokus, vgl. Polémica S.54.

FORUM

® Entwicklung von ethischen Leitlinien, die zur Ankniip-
fung geeignet sind, sowie die
® Ankniipfung im ethischen Interesse.

2.1 Die Grundstrukturen der fremden religiosen
Identitdt: Heiliger Geist und Exorzismus

Das Modell fiir die interkulturelle Analyse ist sehr einfach.
Es stellt ein Gewebe von Dispositionen der Wahrnehmung,
des Urteilens und des Handelns dar. Mit anderen Worten:
wichtige Bereiche der Identitdt der untersuchten Akteure.
Diagramm 1

Macht des
Geistes

Damonen
in Gegnern

Kontroll-
verlust

Ermichtigte
Mitglieder

Der zentrale Gedanke ist Folgender: Die fundamentalisti-
schen Akteure erfahren einen Verlust gesellschaftlicher Kon-
trolle und Macht. Dem begegnen sie durch eine religitse Er-
fillung mit der Macht des Heiligen Geistes. Der
Machtverlust wird auf die Prdasenz von Ddmonen in den ge-
sellschaftlichen Gegnern zuriickgefiihrt. Die Gldubigen, als
machterfiillte Geisttrdger, konnen die Ddmonen nun aus-
treiben: Exorzismus, Austreibung, Ausschluss des Anderen
ist damit das wichtigste Handlungsmuster. Diese zentralen
Uberzeugungen sind eingebettet in ein ausgreifendes Netz-
werk weiterer Wahrnehmungs- und Handlungsdispositio-
nen.

In diesem Netz wird das Exorzismus-Schema auf viele andere
Praxisfelder tibertragen:

Seelsorger treiben Krankheitsddmonen aus,

® die gesellschaftliche Prasenz der Fundamentalisten treibt
das latinische Kulturerbe aus

® und das christliche Militédr treibt mit den Gegnern auch
gleich die Ddmonen bzw. den Teufel aus.

Heiliger Geist, Macht und Austreibung des Gegnerischen
zielt im sozialen Leben und in der Politik auf politische
Macht, wirtschaftliche Prosperitdt und gesellschaftlichen
Aufschwung. Fernziel ist eine theokratische Herrschaft.

Allerdings lassen sich auch andere Schemata beobachten:

® Soziale Verantwortung etwa soll karitativ den Gegensatz
zwischen arm und reich lindern,

S+F (22.)g.) 3/2004 | 141

1P 216.79.216.96, am 18.01.2026, 05:24:18. lich geschil
Inhalts Im 0r o ,

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0175-274x-2004-3-139

FORUM |

Schafer, Und weil der Mensch ein Mensch ist

Diagramm 2
A X X X Teufel Gott Teufel Kath. v.prot. Einige
Charismat. Denomin.
X X X Tewfel Gott Teufel [ Heiliger Einfluss
Geist ] d. Teufels
X X X X Gewalt van Christl. Gewalt von Kulturbesitz. Kulturlose
Rechts Hilitar Links Charismatiker Protestanten
Chr. antisoz. Yerfall d. Mordatlant. lptinteat Ges.-relig. Kul tur - Evangeli- Indigene Katholische RBrme
Bufschwung Mation Kapitalismus Mzchet d Fund. Katholiz. sation Kul tur Charismatiker Prot.
Latinische Protest. rtinisches  Machtwitken Gottferne Macht Gott- [ Heiliger Hiretische
Mentalitit Sefoivation kel o re roe Gottes Gottes ferne Geist ] Armutsorient.
Sieg Tradition. Kult. Geist- Widrige Mocht des Dawore n Ubernat. Spezielle Hacht des Kok -
Gottes >< Pfingstler prdsenz Hichte X Geiefes X X Michte Damonen X Geistes X heiten
Unordentl. Kult. Chr. Alltags- Ermdchtigte Kontroll- Seelsorg. Verwurzel te feelsoirger Kranke
Friémmigkei t Ekstase probleme Mitglieder verlaet Autoritit Konflikte
Ges. Macht [Ritwalist. Geistl. Horal. Ges. Einfluss Bedrohliche Pol. Yertr. Pol. Kampf Soz. Yer- Gegenszatz
d. Fund. Frommi gk.] Leben Yerfall d. Fund. Ges. Probl. d. Fund. Rechts/links  antwortung Arm [/ rteich
[Falsche Esch. David. Widrige Gott als Teufel Hacht Gottes Konflikt- Politik der Arme und
Kirche] Restauration Hichte Hachtbasis in Fund. parteien Fund.-Mitgl. Reiche
Unterwer fg. Herrschaft Leiderprobte Feinde Gs. Prosperitits- Teufel Fund. Org. Teufel in Fund. Org. T. In soz.
d. Feinde Antichrist Fund. in Guate. wirken Gottes u. Hitgl, pol. Gegner v, Hitgl. Bkteuren
System d. Uber1eben Aagriffe Nirtschaftl, Mirtsch, Politische Gewalt Soziale Soziale
Antichrist Im Leiden auf Fund. Prosperitit Probl eme Evangelis. Evangelis. Gegensdtze

~ ~ ~ ~ -~

® nordatlantisch geprédgter Kapitalismus und protestanti-
sche Reformation werden positiv gegen
® Jatinische und indianische Kultur abgehoben.

Das exorzistische Wirken des Heiligen Geistes bleibt aller-
dings das zentrale Element der religiosen Identitdt dieser
politischen Akteure und damit auch ihrer moralischen Vor-
stellungen. Wirklich Mensch ist nur der Gldubige; alle ande-
ren sind durch Damonen mehr oder weniger stark denatu-
riert.

Wenn man hier religids ankniipfen will, sollte man das un-
ter Bezug auf das Diskurselement »Heiliger Geist« tun.

2.2 Eigenes Vorverstandnis: Rechtfertigung und
Freiheit

Nun sitzt der Offizier fiir operative Information vor diesem
Befund und denkt an protestantische Ethiklehrbiicher seiner
Studienzeit. Die allerdings geben so gut wie keinen Auf-
schluss tiber die Bedeutung des Heiligen Geistes fiir die poli-
tische Ethik. Wenn man aber gut lutherisch mit Rechtferti-
gung und Freiheit argumentiert, wird man an den
Adressaten vorbeireden. Was also tun? Hier beginnt die Auf-
gabe von Fachtheologinnen und -theologen.

142 | S+F (22.]g.) 3/2004

2.3 Normativ-theologische Konstruktion: Pneu-
matologische Ethik

Das Studium der Kklassischen Theologiegeschichte zeigt
gleichfalls kaum etwas wirklich Anschlussfihiges. »Heiliger
Geist« steht im Zusammenhang der Gotteserkenntnis, der
Heiligung und Erlésung sowie der Dreieinigkeit. Auch bin-
det die kirchliche Institution den Geist an das Amt oder an
die Schrift, wenn es gegen spiritualistische Ketzer geht wie
die Montanisten, Joachim von Fiore, Thomas Miintzer oder
die Pfingstbewegung.

Wir wenden uns der Bibel zu. Im Neuen Testament finden
wir auch einen ziemlich kirchenzentrierten Diskurs — bis auf
wenige Ausnahmen: Zum Beispiel entpuppen sich die sog.
»Friichte des Geistes« bei Paulus (Gal. 5,22f.) - Geduld,
Freundlichkeit, Giite, Sanftmut, Selbstbeherrschung etc. —
bei einer sozialgeschichtlichen Interpretation des Textes als
ein friedensethisches Programm.

Dagegen finden wir im Alten Testament — sozialgeschicht-
lich gesehen - die Perspektive einer ethnisch orientierten
Religion in politischen Handlungszusammenhingen.® Der
Diskurs tiber den Heiligen Geist entwickelt sich hier histo-
risch von ethnischer Partikularitdt zu humaner Universali-
tat:

5 Die Lage des Christentums in Europa und der westlichen Hemisphire ist
seit Konstantin auch nicht mehr die einer sektdr organisierten Gruppe,
sondern die einer ethnisch-kulturell praktizierten Volksreligion.

1P 216.79.216.96, am 18.01.2026, 05:24:18. lich geschil
Inhalts Im 0r o ,

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0175-274x-2004-3-139

Schéfer, Und weil der Mensch ein Mensch ist |

® von der tribalen, charismatischen Logik des Richterbu-
ches

® iiber die klassische Prophetie in ihrer Auseinandersetzung
mit der Geldwirtschaft,

® weiter iiber die exilische Prophetie im Bann politischer
Handlungsunfihigkeit,

® iiber die priesterlichen Kosmologien

® bis hin zur spdten Apokalyptik.

In diesem Prozess wird der Begriff des Heiligen Geistes im-
mer universaler. Zugleich wird er immer deutlicher an das
Kriterium einer gerechten Rechtsordnung fiir alle Menschen
gebunden. Und schlie8lich erscheint der Geist als Schopfer
allen Lebens.

Fazit: Die generelle Aussageintention der biblischen Pneu-
matologie ist, dass der Heilige Geist ein wiirdiges Leben aller
Menschen will. Zudem lassen sich materiale ethische Leit-
sdtze gewinnen. Hier nur wenige Beispiele:

® Der Heilige Geist ist die Kraft zur Befreiung von un-
menschlicher Unterdriickung (Richterbuch).

® Der Heilige Geist will Recht und Gerechtigkeit im
menschlichen Herzen, in der Wirtschaft sowie in Praxis
und Zielvorstellungen der Politik (Prophetie und Apoka-
lyptik).

® Der Heilige ist Schopfer und Bewahrer allen Lebens
(priesterliche Tradition).

Mit diesen materialen Leitsdtzen kann man nun im Sinne
der biblischen Aussageintention Ankniipfung an die fremde
Identitit suchen.

2.4 Interkulturelle Vermittlung: theologische
Ethik und religiose Identitat

Einsteigen konnte man mit dem Leitsatz,® dass der Geist von
unmenschlicher Unterdriickung befreit. Er kniipft an die
grundlegende Wirklichkeitsauffassung der Adressaten - das
Exorzismusschema - an. Auf diese Weise kann eine Neuori-
entierung vorbereitet werden. Diese beginnt mit dem Inte-
resse an der Verminderung sozialer Ungleichheit. Ist der
Geist an Recht und Gerechtigkeit gebunden, wird Ungleich-
heit nicht mehr karitativ bekdmpft. Auflerdem kann man
durch den Bezug auf den Heiligen Geist auch den Exorzis-
musgedanken von innen her aufbrechen. Das »geistliche«
Kriterium des Rechts kann man dann auf die Zielvorstellung
eines christlich geprédgten, antisozialistischen Aufschwunges
und auf die positive Wertung nordatlantischer Kultur an-
wenden. Man kann auf europdische Vorbilder verweisen
und deutlich machen, dass Recht und Gerechtigkeit die po-
litische Forderung nach Sozialismus tiberfliissig machen. Fi-
ne dhnliche Entwicklung hat in Guatemala beim spéteren
Prasidenten Jorge Serrano tatsdchlich stattgefunden, und
zwar nach einer Stabilisierung der militdrischen Lage. Und

6 Vgl. zu den Ansatzpunkten die Grafik 2. Fiir den Gebrauch der Leitsitze
frage ich nach folgenden Gesichtspunkten: Gibt es direkte Entsprechun-
gen bei den Partnern? Welchen Ankniipfungspunkt gibt es fiir ihren Ge-
brauch im Netzwerk der Dispositionen der Partner? Wodurch kénnen die
Leitsdtze den Partnern plausibel werden? Welche Probleme fiir den Ge-
brauch miissen beachtet werden? Wie konnen sie diskursstrategisch ver-
wendet werden, und zwar in formaler und inhaltlicher Hinsicht?

FORUM

endlich kann man auch das fundamentalistische Aus-
schlusskriterium angehen, dass die aufstindischen Indios
ausgeldscht werden miissen, weil sie von Ddmonen besessen
seien. Der Geist ist Schopfer und Erhalter allen Lebens. Totet
man also Menschen, so hat man den Ddmonen ja zum Er-
folg gegen den Geist verholfen. Wollen also die Fundamen-
talisten sich etwa auf die Seite der Ddmonen schlagen und
den Heiligen Geist verraten?! Die Macht des Geistes jeden-
falls wird die »Unglaubigen« gerade nicht dem Tode preis-
geben.

Wie man sieht: Interkulturelle Ethik kann mitten im
Dschungel jener Schwierigkeiten beginnen, die Karl-Otto
Apel angesprochen hat. Sie verdndert Urteils- und Hand-
lungsdispositionen Stiick fiir Stiick. Sie achtet auf den gesell-
schaftlichen Kontext, wie etwa mehr oder weniger Sicher-
heit. So hat sie die Chance, Ausschlusslogik von innen her
aufzubrechen und Plausibilitdt fiir Menschenwiirde herzu-
stellen. (Ubrigens werden auch die Ethik-Treibenden verin-
dert.” Aber auf diesen Effekt kann ich hier nicht mehr ein-
gehen.) Jedenfalls lichtet dieses Vorgehen Schneisen aus
dem Dschungel nach drauflen, zum Universalen hin. Anders
gesagt: Es stellt Giiberhaupt erst die Voraussetzungen fiir die
Arbeit mit allgemeinen Prinzipien her. Die Prinzipien kon-
nen dann eine Vorstellung davon wecken, dass es eigentlich
gar nicht anders sein kann, als dass alle Menschen eine
menschenwiirdige Behandlung verdienen, — eben weil sie
Mensch sind.

Welche Konsequenzen kann man daraus fiir ein Rahmen-
konzept interkultureller Ethik aus philosophischer und
theologischer Perspektive ziehen?

3. Netzwerk und Prinzip: philosophische und
theologische Perspektive

Wie anfangs schon gesagt, legen wir mehr Wert auf Praxis
als auf unbedingte Gewissheiten und betrachten - mit Rorty
- die menschliche Identitdt und die Gesellschaft als kontin-
gente Gewebe. Moral und Ethik sind demnach in Gestalt
vielerlei Fiden eingeflochten in solche Gewebe von Uber-
zeugungen und Wiinschen, von Dispositionen des Urteilens
und Handelns. Ethische Normen, Vorstellungen tiber hochs-
te Giiter oder Tugenden, Maximen und Prinzipien konden-
sieren Erfahrung in einem fortwdhrenden Prozess des gesell-
schaftlichen Lernens von Ethik. Materiale Normen sind da
ebenso brauchbar wie formale Prinzipien - allerdings, der
Tendenz nach, auf unterschiedlichen Ebenen des Handelns,
dhnlich wie Michael Walzers »Minimal- und Maximal-
moralen«.?

7 Es geht also nicht primédr darum, wie manche Kommunitaristen (u.a.
Maclntyre) sagen, die eigene Kultur als stirker zu erweisen als die fremde.
Verdnderungen erfolgen meist beidseitig.

8 Walzer 2000. Aber: In Konfliktfédllen sind die »diinnen« Begriffe bereits
gescheitert. Wenn man gewaltlos den Konflikt beilegen will, muss man an
die »dicken« anschlieflen — sonst muss man den Gegner zwingen (je nach
Eskalationsstufe mit Gewalt), sich auf den Dialog tiber die »diinnen«
einzulassen.

S+F (22.)g.) 3/2004 | 143

1P 216.79.216.96, am 18.01.2026, 05:24:18. lich geschil
Inhalts Im 0r o ,

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0175-274x-2004-3-139

FORUM |

3.1 Materiale Normen

Materiale Normen, Tugend- oder Wertvorstellungen entste-
hen vornehmlich in den dichten Erfahrungszusammenhan-
gen des Alltags. Folglich haben wir es in interkulturellen Be-
ziehungen vor allem dann mit einem besonders dichten
Gewebe von Moralvorstellungen zu tun, wenn unsere Part-
ner keine Philosophen oder Politiker sind. Und das ist ja mit
der wachsenden Bedeutung der Zivilgesellschaft fiir politi-
sche Konflikte oder 6ffentliche Debatten heute immer hdu-
figer der Fall. Die entscheidende Grundlage fiir gemeinsame
Uberzeugungen ist hier die ganzheitliche Identifikation mit
Lebensweisen, weniger der rationale Diskurs autonomer In-
dividuen. Um iiberhaupt ins Gesprach zu kommen, ist dich-
te Beschreibung - wie im Modell gezeigt — eine unabdingba-
re Voraussetzung.

Religionen liefern materiale Normen etwa als Gebote zur
Einhaltung des Sabbath, des Sonntags oder des Freitagsge-
bets; als Tugenden des Lebens im Geist, Vorstellungen tiber
Engel und Ddamonen oder iiber Gerechtigkeit. Damit arbeitet
auch die Theologie, wenn es um erste interreligiose Ankniip-
fung geht.

3.2 Formale Prinzipien

Prinzipien abstrahieren dagegen von der dichten Erfahrung.
Sie fassen Erfahrung reflexiv zusammen. Sie erinnern an his-
torisch Erreichtes (Rorty 2001: 186) und geben Formeln an
die Hand. Sie kénnen als selbstkritische »moralische Ambu-
lanz« fungieren, wie ]J.B. Schneewind (Rorty 2001: 184) sich
ausdriickt — ganz gleich, ob der kategorische Imperativ oder
das utilitaristische Kriterium des Gliickes aller. Unter ande-
rem beinhaltet der Allgemeinheitsanspruch von Prinzipien
auch, dass Fremde uns und unser Handeln im Lichte eines
Prinzips ebenfalls beurteilen kénnen. Und das kategorische
Festhalten an einem Prinzip macht einen selbst dariiber
hinaus auch fiir andere berechenbar. Prinzipien eignen sich
gut fiir Handlungsfelder, in denen es um formale Regulie-
rung geht, also etwa fiir's politische Parkett. In der UNO, bei
politischen Verhandlungen usw. gelten bereits vorgeformte
formale Rationalitdtsstandards wie Rational choice, Spiel-
theorie usw. Darauf kann man sich mit Prinzipienethiken
recht gut einstellen.

Das Christentum und andere Religionen bieten auf der Ebe-
ne der Prinzipien die Goldene Regel oder religiose Ableitun-
gen allgemeiner Menschenwiirde.” Die Religionen greifen so
auf das allgemein Menschliche aus und befdhigen sich da-
mit zur interreligiosen Kooperation etwa in der World Confe-
rence of Religions for Peace oder im Parliament of World Religi-
ons.

Wenn es an‘s Formulieren und Gewichten von Leitlinien
geht, die man interkulturell auch vermitteln moéchte, emp-
fiehlt es sich, auf beiden Ebenen eine Minimalregel der in-
terkulturellen Philosophie zu beherzigen. Franz Martin
Wimmer formuliert: »Suche wo immer moglich nach

9 ...aus der Gottebenbildlichkeit des Menschen (so Judentum, Christentum
und Islam) oder von Geburt (so der Konfuzianismus, Meng Zi, 4. Jh.).

144 | S+F (22.]g.) 3/2004

Schafer, Und weil der Mensch ein Mensch ist

transkulturellen ,Uberlappungen’ von philosophischen Be-
griffen, da es wahrscheinlich ist, dass gut begriindete Thesen
in mehr als nur einer kulturellen Tradition entwickelt wor-
den sind« (Wimmer 2000). So féllt es leichter, das Netz der
bedeutungsvollen Erfahrungen weiter zu flechten und den
interkulturellen ethischen Lernprozess voran zu bringen.

3.3 Ethik lernen

In diesem gesellschaftlichen Lernprozess steht eine Instituti-
on wie die Universitdt der Bundeswehr an einem Brenn-
punkt. Ich vermute, man darf davon ausgehen, dass die Stu-
dierenden hoch motiviert sind, sich mit interkulturellen
ethischen Fragen zu beschiftigen: Fine gute Voraussetzung,
um das ethische Urteilsvermdgen im gemeinsamen Nach-
denken zu schirfen.

Man kann sich etwa gering institutionalisierten Akteuren
zuwenden: sozialen, politischen oder religiosen Bewegungen
zum Beispiel. Wie entstehen etwa ethnische und religiose
Fundamentalismen? Welche Handlungslogiken verfolgen
sie? So lernt man die Fahigkeit zu einer dichten Beschrei-
bung fremder Praxis und schult religionswissenschaftliche
Kompetenz. Man kann auch mit interkulturellen Planspie-
len, mit Filmen oder mit dem Interkulturellen Sensitizer des
Psychologischen Dienstes der Bundeswehr arbeiten. Damit
konnen dichte Szenarien ethischer Entscheidungsfindung
und Argumentation entstehen.

Auf der anderen Ebene wendet man sich Institutionen zu -
der UNO und anderen internationalen Organisationen, Re-
gierungen usw. Man arbeitet mit den entsprechenden Do-
kumenten und Prozessen. Hier kann man Fragen untersu-
chen, wie etwa das Problem der Gerechtigkeit im Kontext
der Suche nach einem internationalen Ordnungsrahmen fiir
die Globalisierung, oder wie die Frage der Volkerrechtsent-
wicklung im Kontext der Gewaltprdvention, etwa bei neuen
Kriegen.

Theologie sucht auf beiden Ebenen das Gesprach. Wie? - Sie
lasst sich auf die Kontexte ein, um sachbezogen und kritisch
die Bibel und die christliche Tradition zur Sprache zu brin-
gen. Thr Nutzen liegt in ihrer eigenstindigen Urteilsfdahig-
keit. Denn Theologie lehrt unterscheiden - zum Beispiel wie
Luther es formulierte — zwischen Gesetz und Evangelium.
Und unterscheiden lernen heif3t auch: entscheiden lernen,
und zwar begriindet.

3.4 Begriindung

Mit der Begriindung menschlicher Wiirde hat die christliche
Theologie heute keine Probleme. Der Mensch ist Ebenbild
Gottes — so besonders die katholische Tradition; und: »seit
Gott Mensch geworden ist, ist der Mensch Gott geworden« —
so pointiert Karl Barth. Christliche Ethik wird noch spezifi-
scher: Gott identifiziert sich am Kreuz Christi mit den Aus-
gestoflenen, den Leidenden und Gefolterten. Das heif3t,
Christen optieren fiir die Opfer. Die Lage der am schlechtes-
ten Gestellten ist das christliche Kriterium dafiir, ob der
Menschenwiirde gentiige getan wird oder nicht. Aber: Die

1P 216.79.216.96, am 18.01.2026, 05:24:18. lich geschil
Inhalts Im 0r o ,

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0175-274x-2004-3-139

Schéfer, Und weil der Mensch ein Mensch ist |

christliche Begriindung ist nicht weniger partikular als jede
andere religidse Begriindung. Sie begriindet die Menschen-
wiirde ja nicht im bloflen Menschsein des Menschen, son-
dern in der Relation Gottes zum Menschen. Fir das Ge-
sprach mit Fremden, mit Nichtchristen ist vielleicht eher die
Philosophie kompetent. Aber auch deren kulturspezifische
Beschrankungen sind kaum zu {ibersehen. Wird also alles
komplett relativiert? — so, wie es die Liberalen oft den Kom-
munitaristen vorwerfen. Bisher haben wir uns eher zu Letz-
teren gehalten. Aber ich mochte doch noch einmal die an-
dere Stimme horen.

»Und weil der Mensch ein Mensch ist, ...« hat Brecht ganz
kategorisch formuliert. Er hat es offenbar als universales
Prinzip gemeint. Nun gibt es allerdings einen entscheiden-
den Unterschied zwischen Brecht einerseits und Apel oder
auch Kant andererseits. Dieses Detail hat der deutsch-
lateinamerikanische Philosoph Franz Hinkelammert in Aus-
einandersetzung mit der Apel’schen Diskursethik herausge-
arbeitet.

Die Diskursethik hat ein bestechend kluges Moralprinzip
entworfen, wenn sie sagt, dass ein Handlungsgrundsatz, auf
den man sich einigt, fiir alle Vernunftwesen in einem freien
Diskurs zustimmungsfihig sein muss. Das ist ein starkes re-
gulatives Kriterium fiir ethische Entscheidungsfindung. Laut
Apel ist dieses Prinzip auch letztbegriindet, da ja jeder, der
iiberhaupt an einem Diskurs teilnimmt, damit schon zuge-
stimmt haben muss, dass der Diskurs auch als Diskurs ge-
fihrt wird, dass also alle Teilnehmer von der Zustimmung
anderer Teilnehmer abhingig sind. An der Begriindung
kann man meines Erachtens nicht viel aussetzen, wenn man
sie als formale Operation in Bezug auf ein regulatives Prinzip
im Feld offentlicher Debatten in Rechtsstaaten auffasst. Ist
damit aber schon alles gesagt?

Nein. In einer Debatte mit Apel argumentiert Hinkelammert
unter anderem wie folgt: Man darf regulative Prinzipien
nicht mit konstitutiven verwechseln. Konstitutiv fiir Diskur-
se, fiir Okonomie, fiir Recht, kurz: fiir jede Praxis, sei aber
die Tatsache, dass die Handelnden geschichtlich kontingen-
te und leiblich lebende Wesen seien. Damit tritt ein inhaltli-
ches Kriterium zum formal-prozeduralen Kriterium hinzu.
Hinkelammert schreibt: »Der Zugang zur korperlichen
Wirklichkeit - d.h. die eigene korperliche Unversehrtheit ...
und der Zugang zu Gebrauchswerten ... — [ das ] ist das
Wahrheitskriterium der Geltung von Normen im konkreten
Fall«. Das diskursethische Prinzip gilt also relativ zur Regula-
tion des Diskurses, ist aber eingebunden in die inhaltlichen
Bestimmungen, die sich daraus ergeben, dass der Mensch
ein Mensch ist und deshalb, unter anderem, etwas zu essen
braucht. Praktisch gesagt: Fairen Einschluss in den Diskurs
kann es nur geben, wenn die Grundbediirfnisse befriedigt
sind.’ Erst das Prinzip der unversehrten leiblichen Existenz
— nicht das der Diskursethik, noch Freiheit, noch Vernunft,
noch Pflicht - ist nicht mehr hintergehbar.

10 Apel (1976: 425) selbst sagt, dass die menschlichen Bediirfnisse als vir-
tuelle Anspriiche zum Anliegen der Kommunikationsgemeinschaft ge-
macht werden miissen. — Damit haben sie aber nur eine sekundire Stel-
lung gegeniiber der liberal-demokratisch (westlich) konzipierten
Kommunikationsgemeinschaft. Sie liegen dieser spezifischen Form von
Gemeinschaft nicht voraus, sondern setzen sie vielmehr voraus.

FORUM

Fazit: Die Bedingung der Moglichkeit dafiir, dass ein Mensch
iiberhaupt seine Vernunft gebrauchen oder am o6ffentlichen
Diskurs teilhaben kann, ist die schlichte Tatsache, dass die-
ser Mensch leiblich lebt. Erst diese Tatsache ist unhinter-
gehbar. Ohne das leibliche Leben geht gar nichts. Und dass
ein Mensch wenigstens relativ frei am Diskurs teilhaben
kann, setzt voraus, dass seine Grundbediirfnisse wenigstens
anndhernd befriedigt sind. Man konnte das diskursethische
Prinzip entsprechend abdndern: »Handle stets so, dass alle
Menschen ihre Grundbediirfnisse derart erfiillen konnen,
dass sie an einem freien Diskurs tiber gesellschaftliche Ges-
taltungsnormen teilnehmen koénnen.« Der Mensch als le-
bendiges und soziales Wesen ist damit erstes Kriterium fiir
Politikansétze. Das hat Konsequenzen.

Grundbediirfnisse sind somit - wie in neueren Ansitzen
der Entwicklungspolitik — nicht mehr von politischer Be-
teiligung getrennt. Und die Berufung auf die Menschen-
rechte meint immer zugleich den Pakt iiber die birgerli-
chen Freiheitsrechte und den iiber die sozialen Rechte.
Vorausgesetzt wird dies im internationalen Feld ohnehin
schon weitgehend, wie etwa jlingst im Abschlussbericht
der World Commission on the Social Dimension of Globaliza-
tion der ILO vom Februar 2004. Dariiber hinaus ist im in-
terkulturellen Dialog - im unfassenderen Sinne - das
schlichte, leibliche Menschsein und seine gesellschaftlich
vermittelten Bediirfnisse als Kriterium weitaus leichter zu
vermitteln als etwa die Idee vom Menschen als einem blo-
fen Vernunftwesen.

Ich komme zum Schluss: Hitten wir damit also einen Nagel
gefunden, um wenigstens dieses Prinzip im Absoluten auf-
zuhdngen? Nein, denn auch das materiell verdnderte dis-
kursethische Prinzip ist geschichtlich voraussetzungsvoll; es
verdankt sich der Verarbeitung geschichtlicher Erfahrung
mit dem Ausschluss von Menschen aus der Gemeinschaft
derer, die essen konnen. Aufierdem bedarf auch es faktischer
Zustimmung. Und, kaum formuliert, wird es schon Teil des
Gewebes moralischer Uberzeugungen. In einem Gewebe
kann ein Prinzip allerdings nicht einmal den Anspruch er-
heben, transzendental verankerte Gewissheit zu geben. Das
ist nicht die Art, von der Gewebe sind. Ein Gewebe hat
vielmehr in sich Stabilitdt, durch seine Fiden und Knoten.
Verbindlichkeit und Stabilitdt eines Netzwerkes wird immer
fort dadurch erzeugt, dass man Verbindungen zu Anderen
aufbaut, erneuert und verstarkt — zwischen Einzelnen, zwi-
schen Gruppen und zwischen Staaten -, nach Art eines ge-
sellschaftlich verankerten ethischen Kohdrentismus etwa.
Die Stabilitét aller und jedes Einzelnen hingt davon ab, dass
sich alle gegenseitig als Menschen anerkennen und Wiirde
zubilligen. In diesem Sinne ist auch die Diskussion um
Letzt-Begriindungen ein Teil dieses Gewebes und trdgt zu
seiner Festigkeit bei. Sie fiihrt aber nicht aus dem infiniten
Regress hinaus. Was also bleibt, als der Mensch selbst?

»Weil der Mensch ein Mensch ist, drum braucht er was zu
essen, bitte sehr...« Dieser Satz beinhaltet ein am leiblichen,
konkreten Menschen orientiertes Kriterium tiber Wert und
Unwert partikularer Gestaltungsnormen. Dieses Kriterium ist
eingewoben (wenn auch vielfach nur mit einem diinnen Fa-
den) in die Netze praktischer Uberzeugungen sehr vieler

S+F (22.)g.) 3/2004 | 145

1P 216.79.216.96, am 18.01.2026, 05:24:18. lich geschil
Inhalts Im 0r o ,

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0175-274x-2004-3-139

FORUM |

Menschen, und zugleich ist es hochst prinzipiell — eben weil
der Mensch ein Mensch ist.

Literaturverzeichnis

Apel, Karl-Otto: (1994) »Anderssein, ein Menschenrecht? Uber die
Vereinbarkeit universaler Normen mit kultureller und ethni-
scher Vielfalt.« In: Blatter fiir deutsche und internationale Poli-
tik, 39, 1062-1067.

Apel, Karl-Otto: (1976) Transformationen der Philosophie, Band 2.
Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Hinkelammert, Franz: (1994) »Diskursethik und Verantwortungs-
ethik: eine kritische Stellungnahme.« In: Ratl Fornet-Betancourt
(Hg.): Konvergenz oder Divergenz? Eine Bilanz des Gesprdchs
zwischen Diskursethik und Befreiungsethik. Aachen: Augusti-
nus, 111-149.

Schafer, Und weil der Mensch ein Mensch ist

Hofstede, Geert:(2001) Lokales Denken, globales Handeln. Interkul-
turelle Zusammenarbeit und globales Management. Miinchen:
DTV.

Nida-Riimelin, Julian: (1998) »Angemessenheit als praktische Kohi-
renz«. In: Barbara Merker/Georg Mohr/Ludwig Siep (Hg.): An-
gemessenheit. Zur Rehabilitierung einer philosophischen Meta-
pher. Wiirzburg: Kénigshausen und Neumann, 115-132.

Polémica. San José, Costa Rica, ICADIS, Nr.9, 1983.

Rorty, Richard: (2001) »Gefangen zwischen Kant und Dewey. Die ge-
genwartige Lage der Moralphilosophie.« In: Deutsche Zeitschrift
fiir Philosophie, 49, 2, 179-196.

Rorty, Richard: (1989) Kontingenz, Ironie und Solidaritdt. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

The World Commission on the Social Dimension of Globalization:
(2004) Final Report. Geneva: International Labour Organization
(ILO), 24.2.2004.

Walzer, Michael:(1994) »Moralischer Minimalismus.« In: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie, 42, 1, 3-13.

Wimmer, Franz Martin: (2000) »Thesen, Bedingungen und Aufgaben
interkulturell orientierter Philosophie.« In: polylog. Forum fiir
interkulturelles Philosophieren, 1, 1-30. (http:// them. poly-
log.org /1/fwf-de.htm).

Terrorism and the use of force: From defensive reaction

to pre-emptive action?

René Vark*

Abstract: Terrorism has become a serious security risk. Due to the scale and gravity of some terrorist acts, it is difficult to re-
gard them merely criminal acts. The fight against terrorism consequently demands new methods, which can include even
use of force. This article discusses under which circumstances States may exercise self-defence against non-State terrorism. It
concludes that terrorist attacks can trigger the right of self-defence if such attacks are sufficient in gravity and attributable to
a State. Anticipatory self-defence may be lawful if used after the initial attack in order to prevent additional attacks. But

States may not exercise pre-emptive self-defence against terrorist threats.

Keywords: Terrorism, use of force, self-defence, anticipatory, pre-emptive

1. Introduction

he use of force is undoubtedly among the most de-

bated topics within international law as well as inter-

national relations. The rules concerning the use of
force form a central part of the international legal system
and together with other fundamental principles they have
provided for a long time the framework for organised inter-
national intercourse and successful co-existence of States.
The events of 11 September 2001 in the United States have
challenged crucial legal categories of international law and
have introduced new dimensions to the debate over the le-
gality of the use of force. Terrorism has become a serious
threat and States need to find appropriate measures to effec-
tively defend themselves. Although non-military measures
can have positive effects on the prevention of terrorism, we
have to inevitably ask whether States can also resort to mili-
tary measures. After the destruction of the World Trade Cen-

*  René Virk, Director for Academic Affairs and Lecturer of International
Law at the Institute of Law, University of Tartu, Estonia.

146 | S+F (22.]g.) 3/2004

ter, some States and commentators have advocated for the
need and right to use force against terrorists and States that
support them. Such claims can be politically popular, but
they do not come without legal complications because no
use of force can be regarded lawful unless it can be based on
an exception to the general prohibition to use force, which
is valid as a matter of law. The present article examines the
relationship between terrorism and the use of force; more
precisely whether terrorist attacks or threats trigger the right
to self-defence and what conditions and limits apply to the
exercise of self-defence in such circumstances.

2. Legal Framework of the Use of Force

The United Nations was created in a mood of popular out-
rage after the unprecedented horrors of the Second World
War. Its creation resulted in the most important and cer-
tainly the most ambitious modification of international law
in the twentieth century, namely the prohibition to use
force in international relations. This fundamental rule is

1P 216.79.216.96, am 18.01.2026, 05:24:18. lich geschil
Inhalts Im 0r o ,

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0175-274x-2004-3-139

