Jan-Paul Klunder

POLITISCHER
PESSIMISMUS

Negative Weltkonstruktion und
politische Handlungs (un) moglichkeit
bei Carl Schmitt, Michel Foucault
und Giorgio Agamben

[transcript] Edition Moderne Postmoderne



https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Jan-Paul Kliinder
Politischer Pessimismus

Edition Moderne Postmoderne

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Meinen Eltern

Jan-Paul Kliinder (Dr. phil.), geb. 1983, arbeitet als Referent im Wissenschafts-
management sowie als Lehrkraft an den Instituten fir Politikwissenschaft und
Soziologie an der Philipps-Universitit Marburg. Seine Forschungsschwerpunkte
liegen im Bereich der politischen und soziologischen Theorien, Ideengeschichte,
Gesellschaftsdiagnostik, Hochschuldidaktik sowie der Theorie und Geschichte
der Public Relations.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Jan-PAauL KLUNDER

Politischer Pessimismus
Negative Weltkonstruktion und politische Handlungs(un)méglichkeit

bei Carl Schmitt, Michel Foucault und Giorgio Agamben

[transcript]

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Der Druck wurde geférdert mit freundlicher Unterstiitzung der Carl und Charlot-
te Schott-Stiftung an der Philipps-Universitit Marburg.
Zugl.: Marburg, Univ., Diss., 2017

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermoglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-Non-Commercial 4.0
Lizenz (BY-NC). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format
oder Medium ausschliesslich fiir nicht-kommerzielle Zwecke.

(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.de)

Um Genehmigungen fiir die Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen,
wenden Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2017 im transcript Verlag, Bielefeld
© Jan-Paul Kliinder

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Korrektorat & Lektorat: Dr. Andrea Beutlhauser (Das Schreibuniversum)
Satz: Justine Buri, Bielefeld

Print-ISBN 978-3-8376-4151-6

PDF-ISBN 978-3-8394-4151-0

https://doi.org/10.14361/9783839441510

Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Inhalt

1. Einleitung |7

41
4.2

Forschungsstand | 19

Die tiblichen Verdichtigen? | 22
2.1 Carl Schmitt | 22

2.1.2 Michel Foucault | 25

2.1.3 Giorgio Agamben | 28

Erkenntnistheoretische Reflexion und Distinktion | 31

Eine Anatomie des politischen Pessimismus | 51
Dies- und jenseitige Begriindungen | 51
Idealtypischer Pessimismus | 61

4.2.1 Niedergang | 62

4.2.2 Kontrastfolie/Ideale | 65

4.2.3 Pessimistische Anthropologie | 67

4.2.4 Pessimistische Philosophie der Geschichte | 70
4.2.5 Prognose/Zukiinfte | 73

4.2.6 Haltung/Performanz des Pessimismus | 8o
Resiimee | 86

Carl Schmitt | 89

Vorbemerkungen | 89

Politische Anthropologie | 91

Neutralisierung und Entpolitisierung als Niedergang | 110
Souverinitit als normatives Ideal | 134

Schrecken ohne Ende oder Ende mit Schrecken? | 144
»Haltende Michte«? | 162

Eine Haltungsfrage | 174

Resiimee | 188

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault | 191

6.1 Vorbemerkungen | 191

6.2 Negativer Fortschritt | 193

6.3 Der Mensch ohne Eigenschaften — Anthropologie? | 220

6.4 Wider des Identititszwangs | 239

6.5 Philosophie der Geschichte? — >Ausweitung der Kampfzone« | 254
6.6 Fluchtpunkt Subjekt | 277

6.7 Die Performanz des Pessimismus | 299

6.8 Resiimee | 308

7. Giorgio Agamben | 313

7.1 Vorbemerkungen | 313

7.2 Das Lager und das Spektakel als Niedergang | 315
7.3 Ideale | 336

7.4 Die kommende Gemeinschaft? | 349

7.5 Die anthropologische Maschine | 363

7.6 Messianischer Pessimismus | 378

7.7 Haltung | 400

7.8 Restimee | 416

8. Zusammenfassende Betrachtung: Politischer Pessimismus | 419

Literatur | 429

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

1. Einleitung

Am Ende dieses Textes wird nicht >die Wahrheit< iiber Carl Schmitt, Michel
Foucault und Giorgio Agamben feststehen.! Ebenso wenig ist davon auszuge-
hen, dass einer der drei Autoren? »die Wahrheit< iiber die moderne Gesellschaft
entdeckt hat. Was wahr ist oder als wahr erkannt wird, ist eine Frage der Beob-
achtung. Desgleichen entsteht eine pessimistische Wahrnehmung aufgrund
einer Beobachtung.? Es sind die Beobachtungen von Schmitt, Foucault und
Agamben, die den politischen Pessimismus hervorbringen, und gleichzeitig
(re-)konstruiere ich selbst letzteren durch meine Analyse. Politischer Pessi-
mismus bezeichnet hier eine Weltkonstruktion, in der politisches Handeln
(politisch im Sinne der Einflussnahme auf verbindliche Entscheidungen und
einer positiven Gestaltung der Welt) zum Scheitern verurteilt ist; ja, als wir-
kungs- oder sinnlos dargestellt wird. Ob die drei Theorien der Autoren dem,
was ich als politischen Pessimismus bezeichne, entsprechen, bleibt eine Frage
der Perspektive auf die Werke und nicht zuletzt hinsichtlich dessen, was Pes-
simismus {iberhaupt charakterisiert. Somit steht als Pramisse dieses Projektes

1| Im Folgenden werden wortliche Zitate mit doppelten Anflihrungszeichen markiert.
Zitate innerhalb von Zitaten werden mittels einfacher Anfiihrungszeichen gekennzeich-
net. Begriffe und Kategorien, die ich als erkenntnistheoretisch fragwiirdig erachte, wur-
den von mir mit einfachen Anfiihrungszeichen kenntlich gemacht.

2 | Da im weiteren Verlauf des Buches fast ausschliefSlich ménnliche Autoren - wel-
che sich auch dffentlich als solche definieren - besprochen werden, verwende ich vor-
wiegend die mannliche Funktionsbezeichnung, sofern nicht anders gekennzeichnet, ist
aber auch die weibliche Form immer mitgemeint.

3 | Was unter Pessimismus genau zu verstehen ist, wird in der Analyse detailliert disku-
tiert. Wichtig ist hier noch der Hinweis, dass sich verschiedene Varianten des Pessimis-
mus (metaphysischer, kulturhistorischer, politischer Pessimismus usw.) unterscheiden
lassen. Eine begriffliche Anndhrung im Sinne eines idealtypischen Modells folgt in Ka-
pitel »4 Eine Anatomie des politischen Pessimismus«.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

die Setzung eines erkenntnistheoretischen Konstruktivismus, der nach der
»spezifischen Textualitit«* von sozialwissenschaftlicher Theoriebildung fragt.

Ausgangspunkt der vorliegenden Analyse ist die in unterschiedlichen Pub-
likationen anzutreffende Einschitzung, dass die Werke von Schmitt, Foucault
und Agamben jeweils eine spezifische Form des Pessimismus zum Ausdruck
bringen. Jene Bewertungen als pessimistisch werden von prominenten Wis-
senschaftlern (z.B. Karl Lowith®, Jiirgen Habermas®, Oliver Marchart’) vertre-
ten, jedoch vornehmlich als Randnotiz, ohne den Begriff niher zu definieren
oder detailliert aus den jeweiligen Werken zu generieren. Vor diesem Hin-
tergrund lautet meine arbeitsleitende Hypothese, dass in den Schriften von
Schmitt, Foucault und Agamben eine Form bzw. Formen von Pessimismus
zum Ausdruck kommen. Fraglich ist gleichwohl, was genau jenen Pessimis-
mus jeweils ausmacht und inwiefern die drei Theoretiker mit derselben Kate-
gorie gefasst werden konnen. Deshalb verfolge ich ein doppeltes Ziel: einerseits
eine Analysekategorie des politischen Pessimismus zu entwickeln und ander-
seits die Werke der drei Autoren mittels jenes Instrumentariums einer grund-
legenden Priifung zu unterziehen.

Fur die vorliegende Untersuchung sind Pessimismus ebenso wie sein
Gegenstiick, der Optimismus, kontingente Beobachtungen, die gleichbe-
rechtigt nebeneinander stehen. Die Griinde fiir die Gleichwertigkeit, d.h. die
gleichermaflen defizitire Position von Optimismus und Pessimismus, sind
schlicht: Erstens lassen sich stets Positives und Negatives beobachten — welche
Gewichtung dabei vorgenommen bzw. was tiberhaupt wahrgenommen wird,
bleibt dem jeweiligen Betrachter tiberlassen. Zweitens verweisen Optimismus
und Pessimismus auf eine Zukunft, die konstitutiv unbekannt und demge-
mif nicht festgelegt ist.® Hier gilt der u.a. Winston Churchill zugeschriebene
Satz: »Prognosen sind schwierig, besonders wenn sie die Zukunft betreffen.«
Gleichwohl sind pessimistisches Deutungen ideengeschichtlich wie gegen-

4 | Lidemann 2004, S. 9.

5 | Lowith 1960, S. 102 FN 37.

6 | Habermas 1985, S. 302 FN 26.

7 | Marchart 2010, S. 225.

8 | Auf jene Unsicherheit antworten sowohl der Optimismus als auch der Pessimismus
mit Gewissheit. Dabei hat das, was unter Pessimismus verhandelt wird, eine ideenge-
schichtlich lange Tradition, von welcher die abendlandische Angst vor dem »Ende der
Weltc zeugt. Ahnlich theologisch begriindete Untergangs- oder Heilserwartungen lassen
sich kontinuierlich in den vergangenen Jahrhunderten verfolgen und werden in der Neu-
zeit zundchst durch den Verweis auf metaphysische und seit dem 19. Jahrhundert auf
kulturhistorische Gesetzméafigkeiten der geschichtlichen Entwicklung abgeldst.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

1. Einleitung

wirtig verbreitet.” Darauf deutet neben den zitierten Pessimismus-Vorwiirfen
ebenso die generelle Verbreitung der Semantik Pessimismus bzw. Kultur-
pessimismus — wobei die genaue Bedeutung meistens implizit vorausgesetzt
wird.! Auffallend ist in diesem Zusammenhang, dass zwar Intellektuelle und
Wissenschaftler solche sWarnungenc« artikulieren, aber im akademischen Kon-
text die Semantik Pessimismus nur sehr selten der Selbstbeschreibung dient;
vielmehr wird die Bezeichnung als Sammelbegriff zur Diskreditierung von
anderen Positionen eingesetzt." Auch Schmitt und Agamben weisen eine sol-
che Kategorisierung weit von sich, und Foucault will sie nur eingeschrinkt
gelten lassen.'? Selbst Oswald Spengler sah sich gezwungen, diesen Vorwurf

9 | Zu Beginn wissenschaftlicher Untersuchungen, die Pessimismus oder ein verwand-
tes Phdnomen aus einer akademischen Beobachterposition beschreiben, findet sich
fast immer die Einschatzung bzw. die Behauptung, dass pessimistische Urteile gegen-
wértig wieder Konjunktur haben. Jene Diagnose aus der jeweiligen Gegenwart treffen
beispielsweise ebenso: Vgl. Bennett 2001, S. 1, Herman 1998, S. 8, Stern 1963a,
S. 13, Rohrmoser 1985, S. 36, WahImiller 1939, S. 5ff und Bailey 1988, S. 7. »[D]as
Problem des Pessimismus in der Gesellschaftstheorie ist nicht abgetan. Es taucht heu-
te unter anderen Begriffen auf. Zur Bezeichnung des notwenigen immanenten Selbst-
widerspruchs der Moderne, der von »tragischen Bewusstsein« angenommen wird, ver-
wendet man inzwischen lieber neutral klingende Begriffe wie »Ambivalenz« (Baumann
1992) der Moderne.« Bickel 2000, S. 10. Da diese Diagnosen wiederum zu sehr unter-
schiedlichen Epochen getroffen werden, liegt der Schluss nahe, dass (kultur-)pessimis-
tische Einsch&tzungen sowie die (Fremd-)Etikettierung »Pessimist« kontinuierlich hohe
Popularitat besitzen.

10 | Exemplarisch fiir viele unklare Pessimismus-Verwendungen: Berg 2014.

11 | Als ein frihes Beispiel fir die Diffamierung des Pessimismus siehe: Fischer 1897.
Gleichwohl gibt es auch wenige Autoren, die auf die Verdienste pessimistischer Kultur-
kritik verweisen, weil letztere etwa einen allzu naiven Fortschrittsoptimismus anzwei-
felt. Vgl. Ignatow 1991 S. 83 oder Dienstag 2006. Wobei Dienstag folgende These ver-
tritt: »With greater or lesser degrees of respect, then, pessimists have in many cases
been dismissed form the upper reaches of the canon of political thought.« Ebd., S. 3.
Jene Einschéatzung mag fiir den US-amerikanischen Diskurs zutreffen, mit Blick auf die
Ideengeschichte des politischen Denkens und die damit verbundene Klassikerbildung
in der deutschsprachigen Diskussion ist dies anzuzweifeln. Zumindest entsteht ein
Widerspruch, denn wenn die These Dienstags geteilt wird und Schmitt, Foucault und
Agamben als Pessimistische gelten, dann I&sst sich ihre enorme Rezeption nicht erkla-
ren. Zum Unterschied von Intellektuellen und Wissenschaftler siehe insb.: Oevermann
2003, S. 13ff.

12 | Vgl. hierzu Kapitel »Forschungsstand«. Teilweise wird die Selbstbezeichnung als
Pessimist mit dem Anspruch verkniipft, iber die politische Handlungsfahigkeit zu ver-
fligen; so duRert sich Slavoj Zizek beispielsweise folgendermaRen: »Es gibt so etwas

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

10

Politischer Pessimismus

anhand seiner Publikation »Pessimismus?« vehement zu bestreiten.* Dabei
ist es unklar bis strittig, was eine pessimistische Haltung konkret auszeichnet
und wie sich pessimistische Momente in ein komplexes Theoriengebiude ein-
fugen. Gerade die wissenschaftlichen Studien zu diesem Thema verwenden
den Begriff sehr uneinheitlich, wobei viele Arbeiten sogar ginzlich auf eine
eingehende Definition verzichten." Vor diesem Hintergrund entwickle ich im
Kapitel »Eine Anatomie des politischen Pessimismus« auf Basis des Diskurses
itber Pessimismus und Kulturpessimismus eine idealtypische Bestimmung
von Pessimismus, die sich als Analyseinstrument fiir sozialwissenschaftliche
Theorien nutzen lisst und ausdriicklich nicht in impliziten oder expliziten
Aufrufen zu Leseverboten miindet.”

wie die Kraft der Verzweiflung. Wenn ich gefragt werde, ob ich nicht zu optimistisch und
utopistisch bin, dann sage ich: Die wahre Utopie ist, zu glauben, dass es so weitergehen
kann. Die Fliichtlinge sind nur der Anfang. Die wirklich groen Probleme kommen erst
noch. Vielleicht hat die westliche Welt nicht die Kraft, diese Probleme zu I6sen. Dann
sind wir sowieso erledigt. Ich bin Pessimist. Meine Kraft kommtvon heillosem Pessimis-
mus.« Zizek 2016.

13 | Vgl. Spengler 1922. Dies ist auch unter kommerziellen Gesichtspunkten eine
wichtige Einsicht, denn Biicher verkaufen sich ungleich besser, wenn man Titel wahlt,
die durch negative Suggestion Aufmerksamkeit generieren - folglich war Spenglers
Titel »Der Untergang des Abendlandes« perfekt formuliert. Anzumerken ist, dass der
Titel vom Verlag erdacht und durchgesetzt wurde. In diesem Sinne wird beispielsweise
auch Johann August Schiileins Dissertation in der Neuauflage durch den Verlag Van-
denhoeck & Ruprecht unter dem Titel »Optimistischer Pessimismus« (Schiilein 2007)
verkauft, allerdings wurde das Werk zun&chst unter dem Titel »Das Gesellschaftsbild
der Freudschen Theorie« (Schiilein 1975) publiziert. Dass Pessimismus eine Botschaft
ist, die Aufmerksamkeit generiert, belegen derweil auch bestimmte Inszenierungen von
Autoren, Intellektuellen und Wissenschaftlern. Pathetisch formuliert dies Karl Markus
Michel: »Wer als Dichter oder Denker ernst genommen werden will, muf3 in die Tiefe bli-
cken, in den Abgrund, wo das Grauen wohnt.« Michel 1985, S. 117. Oder provokant-iro-
nisch mit Iris Radisch gesprochen: »Eine Welt voller Optimisten wére die Holle.« Radisch
2009.

14 | Vgl. zu Analysen ohne Begriffsdefinition beispielsweise: Quarg 1949, Hackert
1967; Hoffmann 1958; Henze 1988; Heesen-Cremer 1983; Popov 1982; aber auch
die viel beachtete Studie von Fritz Stern »Kulturpessimismus als politische Gefahr«
erarbeitet keine systematische Definition des Begriffes. Vgl. Stern 1963a. Siehe zur
wissenschaftlichen Verwendung des Begriffes ebenfalls die Magisterarbeit von Martin
Schmidt: Schmidt 2007, S. 8ff.

15 | Der Begriff Diskurs ist hier allgemein definiert, als kommutativer Austausch oder
kommunikative Auseinandersetzung.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

1. Einleitung

Als erste definitorische Anndherung lisst sich festhalten, dass mit pessi-
mistischen Positionen das Bedauern von Verlusten und die Angst vor drohen-
den Katastrophen (beispielsweise der Klima-, Migrations-, Wirtschaftskatast-
rophen) verbunden sind. Noch allgemeiner kann unter Pessimismus zunichst
alltagsweltlich und umgangssprachlich eine negative Einschitzung tiber die
Welt, das Dasein und die Zukunft verstanden werden. Etymologisch lisst sich
Pessimismus aus dem Lateinischem (»pessimumc) als das Schlechteste, Boses-
te herleiten, allerdings ist diese minimalistische Bestimmung fiir den Umgang
mit sozialwissenschaftlichen Theorien wenig hilfreich, zumal der Superlativ

des >Schlechtesten< schwer zu bestimmen ist.!

Weiterhin sind etymologische
Erklirungen, die auf die >urspriingliche« Bedeutung rekurrieren, als Methode
der Begriffsarbeit, von begrenztem Nutzen, weil sich Worte und deren Sinn
in einem permanenten Wandlungs- und Umdeutungsprozess befinden, wes-
halb Konstruktionen der »eigentlichen< oder »urspriinglichen< Bedeutung, die
Seinsqualitit beanspruchen, nicht weiterhelfen. Erfolgsversprechender ist viel-
mehr eine Etymologie, die der Frage nachgeht, welche Bedeutung dem Begrift
in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung zugesprochen wird. Wie wird
der Begriff mit Leben gefiillt?V

Ansatzpunkte sind somit die Verwendung und die bisherigen Definitionen
von Pessimismus. Aber auch die Festlegungen des Pessimismus auf eine For-
mel bestehend aus wenigen Sitzen erscheinen reduktionistisch. Drei exempla-
rische Definitionen illustrieren diese Schwierigkeit und dienen gleichzeitig als
erste Anniherung an den Begriff. Genis Carreras definiert Pessimismus fol-
gendermaflen: »A state of mind in which one believes only the worst to be pos-
sible; the philosophical view that the world is as bad as can be.«*® Die Formulie-
rung »the world as bad as can be« geht auf Arthur Schopenhauer zurtick, der
gegen Gottfried Wilhelm Leibnitz den Beweis antrat, dass die bestehende Welt
gerade nicht »die beste (Optimum) aller méglichen Welten«' sei, sondern die
schlechteste. Ob jeder Pessimismus aber zwingend von der schlechtesten aller
moglichen Welten ausgehen muss, wird hier angezweifelt, zumal unklar ist,

16 | Zur Begriffsgeschichte von Pessimismus: Erstmals taucht der Begriff Pessimis-
mus 1776 in einer Publikation von Georg Christoph Lichterberg auf. Vgl. Straglich 1971,
S. 27. Bis zum 19. Jahrhundert wird der Begriff im akademischen Kontext allerdings nur
selten verwandt. Gleichwohl ist mit Ludwig Marcuse davon auszugehen, dass das, was
der Begriff Pessimismus beschreibt, alter ist als die Verwendung des selbigen. »Lange
bevor es das Wort Pessimismus gab, war da, was es ausdriickt.« Marcuse 1981, S. 13.
Max Horkheimer hat in diesem Zusammenhang festgestellt: »Bereits die Antike hat den
Pessimismus gekannt.« Horkheimer 1971, S. 1.

17 | Vgl. Noetzel 1999, S. 41.

18 | Carreras 2013, S. 144.

19 | Leibniz 1968, S. 100f.

14.02.2026, 16:44:23.

1


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

12

Politischer Pessimismus

was genau die schlechteste aller moglichen Welt auszeichnet und wie dies fest-
zustellen ist. Problematisch erscheint auch die Annahme des »state of mindx,
weil das Bewusstsein des jeweiligen Autors immer als Black Box gelten muss;
lediglich die in Texten (bzw. in der Sprache) gewihlten Unterscheidungen und
Bezeichnungen sind einer Beobachtung zuginglich.

Eine andere Definition von Pessimismus schligt Michael Pauen vor: »Kurz
zusammengefasst liele sich >Pessimismus< daher bestimmen als eine meta-
physische oder kulturhistorische Deutung, die auf einem kosmologischen oder
geschichtsphilosophischen Hintergrund zu einer radikal negativen Bewertung
des Bestehenden kommt.«*® Doch um mit dieser Bestimmung weiterarbeiten
zu konnen, miissten wiederum weitere definitorische Eingrenzungen erfol-
gen: Was bedeutet radikal negativ? Radikal ist eine Weltanschauung, die »an
die Wurzel gehts, aber wann ist eine Position so extrem, wann ist die Grenze
zu radikal negativ tiberschritten — wenn es die schlechteste aller méglichen
Welten ist oder vielleicht schon zuvor? Wenn diese Definition mittels Graden
und Extremen funktioniert, miissen hierfiir Kriterien benannt werden, da es
sonst unmoglich ist zu bestimmen, wann die Grenze iberschritten wird, die
es rechtfertigt, von Pessimismus, im Sinne des radikal Negativen zu sprechen.
Weiterhin reduziert diese Definition den Pessimismus auf die Bewertung des
Bestehenden, wobei zu fragen ist, ob nicht Pessimismus ebenso eine negative
Zukunftserwartung bedingt?

Joshua Dienstag definiert Pessimismus hingegen folgendermafien:

»The philosophical pessimistic view of the effect of historical progress tends to be more
negative than positive. The philosophical pessimist does not deny that certain areas
like science can »progress« but they deny that this has resulted in an overall improve-
ment of the human condition. In this sense it could be said that the pessimist views
history as ironic; while seemingly getting better, it is mostly in fact not improving at all,
or getting worse.«?!

Auch Dienstags Definition wirft Fragen auf, beispielsweise hinsichtlich des-
sen, wie die negativen oder positiven Effekte zu quantifizieren und abzuwigen
sind, ob sich Pessimismus nur auf die Vergangenheit bezieht oder welchen
Ironie-Begriff der Autor grundsitzlich vertritt?

Jene kritischen Fragen sollen an dieser Stelle lediglich die Schwierigkeit und
Folgeprobleme jeglicher Definitionen illustrieren. Im Folgenden versuche ich
deshalb, Pessimismus nicht in einer engen Formel zu fassen, sondern mithilfe

20 | Pauen 19974, S. 17.
21 | Dienstag 2006, S. 22. In jenem Zusammenhang konstatiert auch Pauen, dass sich
die Pessimisten in der Regel [hiiten], die konkreten historischen Fortschritte abzustrei-
ten.« Pauen 1997a, S. 9.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

1. Einleitung

von mehreren idealtypischen Kategorien zu bestimmen. Meine (Re-)Konstruk-
tion bestimmt sechs Kategorien als heuristisches Werkzeuge der Textinterpre-
tation: 1. Niedergangsgeschichte, 2. Kontrastfolie, 3. Pessimistische Anthropo-
logie, 4. Pessimistische Philosophie der Geschichte, 5. Prognose, 6. Haltung
bzw. die Performanz des Pessimismus. Das hier vorgeschlagene Modell eines
vagen und vieldeutig verwendeten Begriffes ist als idealtypisch zu verstehen,
d.h. es wird keine Ausschliefllichkeit beansprucht und nicht behauptet, dass
sich die Idealtypen exakt und sinngeméf in einer Theorie wiederfinden. Mein
Modell ist sicherlich ebenso kritisierbar, gleichwohl beabsichtige ich, mithil-
fe meiner aufgestellten Kategorien detailliert analysieren zu kénnen, welche
Teile der Theorien Schmitts, Foucaults und Agambens eine pessimistische
Beobachterposition einnehmen und welche nicht. Dadurch soll nachvollzogen
werden, wie sich pessimistische Perspektiven in Theoriegebaude einfiigen und
welcher Stellenwert diesen im Theoriedesign zukommt. Schliellich ist die
Frage nach dem jeweiligen Pessimismus eine Frage nach der Gewichtung von
Aussagen. Es ist gewiss nicht davon auszugehen, dass die drei Autoren in der
Vielzahl ihrer Schriften v6llig homogene Aussagen treffen. Die idealtypischen
Kategorien des Pessimismus erlauben vor jenem Hintergrund eine Systemati-
sierung und Gliederung, die sowohl optimistische als auch pessimistische Be-
obachtungen abbildet und relationiert. Im Folgenden wird es deshalb nicht um
die Wortgeschichte oder eine eindeutige Definition von Pessimismus gehen,
sondern um die Modellierung idealtypischer Analysekategorien, die es erlau-
ben, die jeweilige Form von politischem Pessimismus zu bestimmen: Es gilt
insbesondere, zu priifen, was aus der jeweiligen Gesellschaftsdiagnose folgt:
Ist nach Schmitt, Foucault und Agamben politisches Handeln noch erfolgs-
versprechend oder miinden jene sozialwissenschaftlichen Theorien praktisch
in einen Fatalismus? Es ist zu erwarten, dass im Ergebnis unterschiedliche
Varianten des politischen Pessimismus benannt werden kénnen.

Diesen modellhaften politischen Pessimismus konstruiere ich wiederum
ausgehend von der wissenschaftlichen Literatur tiber den metaphysischen,
kulturhistorischen usw. Pessimismus und behandele dabei die drei Theorien
als politische Theorien, in dem basalen Sinne, dass sie den Anspruch erheben,
die Politik bzw. das Politische in der modernen Gesellschaft zu beschreiben.
Weiterhin fokussiere ich die Analyse auf den politischen Pessimismus, wor-
unter ich die Frage nach den Handlungs- und Gestaltungs(un)moglichkeiten
in der modernen Gesellschaft verstehe.”? D.h. es geht um die Frage der Ver-
anderbarkeit der Welt, welche politischen Optionen und Auswege eine Theorie
auf Basis ihrer eigenen Zeitdiagnose und innerhalb der selbst konstruierten

22 | Der Begriff politischer Pessimismus wird in der akademischen Auseinanderset-
zung bisher nur wenig verwendet. Explizit findet er sich im Titel folgender, bereits &lterer
Studien: Lowenthal 1969 und Diihring 1933, wobei Eugen Diihrings Schriften selbst

14.02.2026, 16:44:23.

13


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

14

Politischer Pessimismus

Welt beschreibt. Ob der Losungsansatz gemessen an der theorieimmanenten
Logik stringent erscheint bzw. iiberhaupt eine Hoffnung auf die Verbesserung
des Status quo besteht, bleibt offen. Die Frage nach dem politischen Pessimis-
mus bertihrt somit unmittelbar die Fragen nach dem jeweiligen Welt-, Ge-
schichts- und Menschenbild. Idealtypisch ist daher anzunehmen, dass ein ra-
dikaler politischer Pessimismus zu einem vehementen Defitismus fiihrt: Die
aufklirerische Idee, die Welt sei durch menschliches Handeln zum Besseren
reformierbar, wird ausgeschlossen. Gleichwohl werden im wissenschaftlichen
Diskurs auch solche Positionen als pessimistisch interpretiert, die sich zwar
durch Verzweiflung und Fatalismus auszeichnen, dabei aber gleichzeitig poli-
tisches Handeln propagieren. Diese widerspriichliche Verkniipfung findet sich
erstaunlich hiufig. Fritz Stern identifiziert Kulturpessimismus in seiner rich-
tungsweisenden Studie beispielsweise mit Verzweiflung, allerdings schligt
letztere um in eine »politische Gefahr«*, aber nicht — wie man vermuten kénn-
te — in eine passive unpolitische d.h. weltabgewandte Enthaltung, sondern in
Form des politischen Aktionismus der nationalistisch/faschistischen Bewe-
gung.?* Solche Widerspriiche werden im Folgenden mittels des politischen
Pessimismus reflektiert.

Weiterhin interessiert nicht nur der inhaltlich-logische Aufbau der Theo-
rien, vielmehr ist auch deren sprachliche Performanz von Bedeutung. Wie
wird der Pessimismus durch sprachliche Mittel beim Leser erzeugt? Anders
formuliert: Da die Welt nicht >objektiv< gegeben ist, riickt die Frage in den
Fokus, wie und mit welchen rhetorischen, metaphorischen und begrifflichen
Mitteln die entsprechenden Theorien ihre Zeitdiagnose plausibilisieren. Wie
wird die >Realitit< erschaffen, von der die Theorie behauptet, sie zu beschrei-
ben?

Der Vergleich mittels der Analysekategorie politischer Pessimismus bedeu-
tet, die betreffende Zeitdiagnose und Prognose sowie die dahinterstehende Be-
obachtungslogik zu rekonstruieren und damit auch diejenigen Einschitzun-
gen zu hinterfragen, welche die Theorien von Schmitt, Foucault und Agamben

pessimistische Uberzeugungen aussprechen und iiberdies durch ihre antisemitischen
Uberzeugungen diskreditiert sind. Siehe zu Dihring: Cosmann 2007. Siehe zur Ver-
wendung des Terminus politischer Pessimismus im journalistischen Kontext: Thumann
2011.

23 | Die deutsche Ubersetzung der Studie Fritz Sterns tragt den Titel »Kulturpessimis-
mus als politische Gefahr«. Der Titel der englischen Originalausgabe spricht gar von
Verzweiflung: »The politics of cultural despair«. Vgl. Stern 1963a und Stern 1963b.

24 | Vergleichbar zu Stern verkniipft Axel Dunker in seiner Studie »Den Pessimismus
organisieren. Eschatologische Kategorien in der Literatur zum Dritten Reich« Pessimis-
mus mit politischer Handlungsfahigkeit durch eschatologische Kategorien am Beispiel
des Dritten Reiches: Dunker 1994.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

1. Einleitung

als pessimistisch bzw. kulturpessimistisch kritisieren.” Vor diesem Hinter-
grund wird in Betracht gezogen, dass die Pessimismus-Urteile jeweils falsch
sein kénnten, d.h. beispielsweise, dass Foucaults Werk méglicherweise als pes-
simistisch klassifiziert werden kann, Agambens aber nicht, und die implizite
oder explizite Identifikation jener Autoren als pessimistisch daher falsch ist.

Kritikwiirdig sind pessimistische Positionen nicht, weil sie negative Aspek-
te beleuchten, Zweifel streuen oder positive Zukunftserwartungen dekonstru-
ieren, sondern im Falle dessen, wenn der Pessimismus die Selbstreflektion ver-
hindert, d.h. die eigene Beobachterposition systematisch nicht gesehen wird
und durch einen theorieimmanenten Differenzierungsverlust Kontingenz und
Komplexitit der modernen Gesellschaft nicht mehr wahrgenommen werden.
Anders formuliert: Kontingenz- und Komplexititsbewusstsein sind im Rah-
men dieser Analyse normative Kategorien, an welchen die Beschreibungen
der Moderne von Schmitt, Foucault und Agamben gemessen werden. Entspre-
chend muss danach gefragt werden, wie, d.h. mit welchen Unterscheidungen,
Setzungen und sprachlichen Mitteln, die hier untersuchten Theorien ihre Rea-
litatsfiktion plausibilisieren.

Die drei ausgewdhlten Theoretiker entstammen verschiedenen Genera-
tionen, jedoch schlieflen die zentralen Schaffensphasen zeitlich unmittelbar
aneinander an. Hierdurch wird eine Vergleichsperspektive eréfinet, die Wahr-
nehmungen der Moderne vom Ersten Weltkrieg bis in die Gegenwart verfolgt
und aufzeigt, was die Werke trennt und verbindet. Begriindet werden kann die
Auswahl der Autoren zudem dadurch, dass bisher keine Untersuchung des
politischen Pessimismus der genannten Theorien vorliegt. Gleichzeitig wer-
den anhand dieser Zusammenfithrung der Theorien eingeschliffene Wahr-
nehmungsmuster, die an der auf den ersten Blick eindeutigen Zuordnung in
die Kategorien rechts/links, reaktionir/progressiv oder konservative und radi-
kale Kulturkritik festhalten, infrage gestellt. Jene Zuordnungen werden brii-
chig — so meine These —, wenn sich aufzeigen ldsst, dass grundlegende Kritik
am Projekt der Moderne mit dhnlichen Unterscheidungs- und Argumentati-

25 | Zeitdiagnostik und Sozialtheorie sind an dieser Stelle begrifflich zu trennen, wobei
- so meine These - sozial Theorie mindestens implizit immer mit Zeitdiagnostik einher-
geht. Sozialtheorien haben das menschliche Zusammenleben im weitesten Sinne zum
Gegenstand, eben Sozialitat. Vgl. Joas und Knobl 2004, S. 7ff. Sozialtheorien versu-
chen Muster, wenn schon nicht zeitunabh&ngige, so doch iber die Gegenwartsgesell-
schaft hinaus reichende Spezifika von Sozialitat aufzuzeigen. Zeitdiagnosen werden,
in Abgrenzung dazu, hier Uwe Schimank folgend, definiert als Versuche, »[...] wichtigste
gesamtgesellschaftliche Strukturen und Dynamiken theoretisch auf den Begriff zu brin-
gen«. Schimank und Volkmann 2002, S. 7.

14.02.2026, 16:44:23.

15


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

16

Politischer Pessimismus

onslogiken operiert.”® Brisanz besitzt der Vergleich der drei Theoriegebiude
zudem, weil Schmitt wie Foucault entscheidende Ideengeber Agambens sind.
Als Ansatzpunkt lohnt deshalb u.a. die Frage, welche Umbauten im Theorie-
design von Agamben vollzogen werden miissen, um an die Uberlegungen von
Schmitt und Foucault gleichermaflen anschliefen zu kénnen? Gingigerweise
wird Schmitt als reaktionirer, mindestens jedoch riickwirtsgewandter Denker
interpretiert, Foucault wie Agamben werden hiufig als postmoderne Autoren
bezeichnet. Davon ausgehend ist zu priifen, ob und wie sich jene kritischen
Theorien der Moderne unterscheiden und dhneln.?”

26 | Was genau unter »der Moderne« verstanden werden kann, ist strittig. Als Minimal-
definition dessen, was liberhaupt »die Moderne«, bezeichnet, sei erstens auf die offen
normative Idee verwiesen, wonach die Moderne vor allem ein ethisches Programm ar-
tikuliert. Das Ende jenes Prozesses wiirde die diesseitige Wiederkehr des Paradieses
bedeuten. Die entscheidenden Orientierungsmarken sind der Glaube an die Universa-
lisierbarkeit der menschlichen Vernunft liber alle kulturellen und regionalen Grenzen
hinweg sowie die prinzipielle Konsensfahigkeit der Einzelnen als verniinftige, freie Sub-
jekte. Der Einzelne wird im Sinne der Ideen der Franzdsischen Revolution dazu aufgeru-
fen, sein Schicksal in die Hand zu nehmen und als souverdnes Subjekt sein geschicht-
liches und gesellschaftliches Schicksal zu iberwinden. Mit Pierre-Joseph Proudhon
formuliert: Das Schicksal erfahrt eine »Defatalisierunge; zit.n. Rohrmoser 1985, S. 34.
Dies wére eine (mégliche) qualitative Dimension der Moderne, weiterhin sei noch eine
zeitlich-epochale Dimension des Begriffes Moderne genannt, d.h. »die Moderne« kann
mit Niklas Luhmann als eine Epochenzasur definiert werden - also ein gesellschafts-
struktureller Bruch -, als Ubergang von stratifikatorischer zum Primat funktionaler Dif-
ferenzierung und der Entstehung der Weltgesellschaft. Bereits seit dem 16. Jahrhun-
dert I&sst sich demnach ein Differenzierungsprozess beobachten, der sich spatestens
im 18. Jahrhundert als das bestimmende Moment der Gesellschaft durchsetzt und
einen Epochenwechsel herbeifiihrt. In dieser historischen Phase entstehen die auto-
poietischen Systeme Politik, Wirtschaft, Wissenschaft, Religion, Recht, Kunst, Familie
usw. und monopolisieren bestimmte gesellschaftliche Aufgaben. Vgl. Luhmann 1998,
S. 768ff. Gleichwohl enthalt sich die vorliegende Arbeit einer weitergehenden Definition
von »der Moderne« und zielt im Weiteren auf die (Re-)Konstruktion und Uberpri]fung der
»Moderne«-Definitionen von Schmitt, Foucault und Agamben.

27 | Kulturpessimismus bzw. pessimistische Kulturkritik wird hier als eine Steigerungs-
form von Kulturkritik verstanden. Siehe hierzu auch: Raulet 1986, S. 32. Der Ubergang
von Kritik zu Pessimismus Iasst sich nach Michael Pauen »beobachten, wenn sich die
Auseinandersetzung mit den einzelnen Ubeln der Wirklichkeit zu der Vorstellung ver-
festigen, die bestehende Welt sei insgesamt ein Ubel; wenn also der absolutistische
Superlativ des »Pessimismus« den skeptischen Komparativ des »Schlechter Als« ver-
dréngt.« Pauen 1997a, S. 7. Frank Werner Veauthier bezeichnet Kulturpessimismus
ebenfalls als den Superlativ zu Kulturkritik. Veauthier 1998, S. 36. In Anlehnung an

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

1. Einleitung

Aufgebaut ist diese Arbeit wie folgt: Nach dem Forschungsiiberblick wer-
den verschiedene Pessimismus-Vorwiirfe an die Adressen von Carl Schmitt,
Michel Foucault und Giorgio Agamben iiberblicksartig dargestellt.”® Im dritten
Kapitel erfolgt die methodologisch erkenntnistheoretische Reflektion der Be-
dingung der Moglichkeit der eigenen Analyse. Der anschlieRende Teil (Kapitel
4) (re-)konstruiert auf Basis des wissenschaftlichen Diskurses tiber Pessimis-
mus idealtypische Charakteristika des politischen Pessimismus in Form eines
Kategorien-Systems. Die folgende Untersuchung befragt zunichst das Werk
von Schmitt entlang der entwickelten Merkmale (Kapitel 5). Anschlieflend wer-
den die Werke Foucaults (Kapitel 6) und Agambens (Kapitel 7) ergebnisoffen
uberpriift, wobei Vergleich und Abgleich der Theorien fortlaufend geschehen.
Im Fazit wird schlussendlich eine vergleichende Zusammenfassung der dazu-
gehorigen Zeitdiagnose und Zukunftserwartungen vorgenommen (Kapitel 8),
so dass sich anhand der Kontrastierung deutlich zeigen wird, was den jeweili-
gen Pessimismus trennt und verbindet.

Stern schreibt Ralf Darndorf weiterhin: »Allerdings findet Stern, daf es sozusagen einen
Komparativ der Kulturkritik gibt, den Kulturpessimismus, und auch einen Superlativ,
cultural despair [...]«, wie es im englischen Titel seines Buches heiit. Stern 1963a,
S. IX. Demnach ist es der Intensitdtsgrad und damit der Differenzierungsverlust, der
Kulturkritiker von Kulturpessimisten unterscheidet, gleichwohl sind die Ubergénge flie-
Rend und empirisch nicht immer trennscharf.

28 | Die Diskussion der Sekundérliteratur erfolgt fortlaufend in dieser Arbeit, weshalb
von einer zusétzlichen Erdrterung zu Beginn abgesehen wurde.

14.02.2026, 16:44:23.

17


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Forschungsstand

Mit Blick auf die bisherige Forschung ist zwischen dem Themenkomplex Pes-
simismus (bzw. kulturhistorischer, metaphysischer, politischer Pessimismus
usw.)! und der Sekundirliteratur zu Schmitt, Foucault und Agamben zu dif-
ferenzieren. Zu allen Themen liegt eine untiberschaubare Anzahl an Publika-
tionen vor, so dass die Gesamtnennung unmdglich erscheint und bereits eine
detaillierte Bestandsaufnahme selbst schon den Umfang einer Dissertation
annehmen wiirde. Die Tatsache, dass die Literatur zu diesen Themengebieten
solch einen Umfang erreicht hat und stetig weiter wichst, zeigt indes, dass
ein Problem besteht, welches nicht abschliefRend geldst ist. In jenem Kontext
steht bisher eine systematische Untersuchung zum Verhiltnis der Werke der
drei Autoren ebenso aus wie eine detaillierte Priifung der pessimistischen Im-
plikationen mittels eines entsprechenden Analysewerkzeugs.? Entscheidend
ist somit fiir die Legitimation meines Forschungsprojektes, dass es trotz der
verschiedenen Pessimismus-Vorwiirfe an die Autoren bisher keinen Text gibt,

1 | Dabei sind Kulturpessimismus wie politischer Pessimismus vergleichsweise wenig
beforschte Phdanome, insgesamt finden sich nur wenige Publikationen hierzu, wobei der
Begriff teilweise als selbsterkldrend vorausgesetzt oder nur als Schlagwort eingesetzt
wird. Vgl. zu letzterem beispielsweise: Quarg 1949, Hackert 1967, Hoffmann 1958,
Henze 1988, Heesen-Cremer 1983; Stephan Popov definiert den Begriff nicht, sondern
sammelt kulturgeschichtliche Phanomene, die er darunter subsumiert. Popov 1982,
Schatz 1985.

2 | Referenzpunkte sind die drei Autoren in der Studie Susanne Liidemanns, allerdings
nichtim direkten Vergleich, ohne Bezug zum Pessimismus und weiterhin ohne Blick auf
den Werkszusammenhang Liidemann 2004. Mitchell Deans »The Signature of Power:
Sovereignty, Governmentality and Biopolitics« bespricht u.a. die Machtkonzeption von
Schmitt, Foucault und Agamben, aber ohne Bezug auf den Pessimismus. Vgl. Dean
2013.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

20

Politischer Pessimismus

der den Pessimismus von Schmitt, Foucault oder Agamben systematisch dis-
kutiert.?

Da die relevante Forschung selbstverstindlich wihrend der gesamten
Arbeit berticksichtigt und diskutiert wird, habe ich mich entschieden, an
dieser Stelle auf einen detaillierten und unweigerlich dennoch kursorischen
Forschungsstand zu verzichten. Ein solcher verspricht erstens keinen beson-
deren Erkenntnisgewinn, wenn die Informationen spiter wiederholt werden,
und schadet zweitens der Lesbarkeit und Dramaturgie der Arbeit. Gleichwohl
mochte ich aus Griinden der Transparenz die fiir meine Untersuchung —in Zu-
stimmung oder Ablehnung — wichtigsten Texte eingangs nennen: Zum The-
mengebiet Pessimismus sind dies Studien von Kurt Wahlmiiller, Ludwig Mar-
cuse, Fritz Stern, Wanda von Baeyer-Katte, Joe Bailey, Artur Herman, Oliver
Bennett, Michael Pauen, Oliver van Essenberg, Roger Griffin, Louis Dupeux,
Giinter Rohrmoser sowie Joshua Dienstag.* Entstehungsgeschichtlich liegen
die Untersuchungen Jahrzehnte auseinander. Kurt Wahlmiiller beispielsweise
schrieb seine Arbeit 1939 und als klares Bekenntnis zum Nationalsozialismus,
Ludwig Marcuse, Wanda von Baeyer-Katte und Fritz Stern verfassten ihre Stu-
dienin den1g5o0er Jahren und identifizierten im Gegensatz zu Wahlmiiller den
Nationalsozialismus als spezifische Ausprigung des Kulturpessimismus. Mi-
chael Pauen analysiert primir den metaphysischen Pessimismus und dessen
ideengeschichtliche Transformation bis ins frithe 20. Jahrhundert. Die Texte
von Oliver Bennett und Oliver van Essenberg wurden wiederum zu Beginn des
21. Jahrhunderts vorgelegt und beschreiben Kulturpessimismus als ein Phino-
men, welches sich insbesondere seit den 1960er Jahren bis in die Gegenwart
beobachten lisst. Joe Bailey assoziiert Pessimismus wiederum mit der Idee
vom Ende des Fortschritts und verbindet damit die Angst — die er selbst fiir
begriindet hilt — vor Atomenergie und 6kologischer Selbstgefihrdung. Weiter-
hin werden diverse andere Schriften iiber metaphysischen, kulturhistorischen
oder politischen Pessimismus zur Synthetisierung meines Analyseinstrumen-
tes politischer Pessimismus beriicksichtigt.’

3 | Einschrankend ist anzumerken, dass Didi-Huberman Agamben in seinem Text
»Uberleben der Glihwiirmchen« entlang der Metapher des Glihwiirmchens diskutiert,
Agamben mit Filmemacher Pier Paolo Pasolini vergleicht und dabei wiederholt dessen
Pessimismus betont, allerdings ohne den Begriff zu definieren oder systematisch aus
den Schriften Agambens herauszuarbeiten. Vgl. Didi-Huberman 2012, S. 61ff.

4 | Vgl. Wahimiller 1939, Baeyer-Katte 1958, Marcuse 1981, Stern 1963a, Bailey
1988, Pauen 1997a, Herman 1998, Bennett 2001, Essenberg 2004, Griffin 2005, Du-
peux 1994, Rohrmoser 1985, Dienstag 2006.

5 | Hierzu sind insb. folgende Arbeiten zu erwdhnen: Eberhard Fromm interpretiert
Schopenhauer als zentralen Vordenker des Pessimismus: Fromm 1991. Vgl. hierzu auch
Minkler 1986, Zu Friedrich Nietzsche siehe die Dissertation von Elisabeth Katharina

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Forschungsstand

Wie in der Einleitung bereits erwihnt, finden sich bisher lediglich knappe
Einschitzungen, die Schmitt, Foucault und Agamben wahlweise als Pessimis-
ten, Vertreter einer pessimistischen Anthropologie oder Kulturpessimisten
usw. ausweisen.® Die bisherigen Arbeiten zum Thema Pessimismus thema-
tisieren die drei Theoretiker also nicht oder nur am Rande.” Daneben wur-
den bereits Studien vorgelegt, welche die jeweilige Kulturkritik thematisieren,
allerdings ohne Beriicksichtigung von pessimistischen oder kulturpessimis-
tischen Gehalten.® Weiterhin wurden verschiedene Aufsitze publiziert, die
unterschiedliche Teilaspekte, Trennendes und Verbindendes zwischen zwei
der drei Autoren herausstellen: also zwischen Schmitt und Foucault®, oder
Foucault und Agamben', oder Agamben und Schmitt, allerdings ohne Bezug
auf den Pessimismus.!

Hirn: Hirn 2008.Werner Post fragte bereits 1971 nach dem Verhdltnis der kritischen
Theorie zum metaphysischen Pessimismus: Post 1971, wobei er die These vertritt, dass
Horkheimers Spatwerk nicht unter der Kategorie Pessimismus gefasst werden kann.
Zum politischen Pessimismus im Christentum: Gerhard 2008, S. 65ff., Miiller-Seyfarth
et al. 2008, S. 10, Koslowski 1982, S. 74-79. Und zum politischen Pessimismus in
George Orwells Roman »1984« siehe: Lowenthal 1969.

6 | Zu Schmitt siehe: Lowith 1960, S. 102 FN 37, Meier 1988, S. 72, Gross 2000,
S. 382. Zu Foucault siehe: Habermas 1985, S. 279ff, Ferry und Renaut 1987, S. 81ff,
Wehler 1998, S. 91. Zu Agamben siehe: Marchart 2010, S. 225. Und als vehemente
Kritik an Agamben (allerdings ohne den Pessimismus-Vorwurf): Vgl. Lenhard 2011.

7 | Lediglich Foucault wird sehr rudimentar in zwei Studien andiskutiert: Artur Herman
widmet ihm in seiner bestenfalls populdrwissenschaftlichen Analyse zehn Seiten. Vgl.
Herman 1998, S. 374-385. Joshua Dienstag nennt Foucault als Pessimisten, analysiert
seine Schriften aber nicht. Vgl. Dienstag 2006, S. 8, 41, 44, 164f, FN 9. Das Litera-
turverzeichnis Dienstags nennt nur eine Monographie Foucaults, den dritten Band von
»Sexualitdt und Wahrheit«. S. 276.

8 | Siehe zu Schmitt: Vollrath 1997, Eberl 1994, Villinger 1995, Kennedy 1988, Heuer
2010, Heinz und Gretic 2006, Balke 1996, Groh 1998, Mehring 1989. Zu Foucault:
Biebricher 2005, Kneer 1996, Vogl 1997. Zu Agamben: Loick 2011a.

9 | Siehe insb.: Barder und Debrix 2011, Deuber-Mankowsky 2008, Newswander 2011,
Ojakangas 2011, Rogers 2011. Weiterhin analysiert Benno Wagner den »Deutschen
Herbst« mittels der theoretischen Begriffe Foucaults und Schmitts: Wagner 1992.

10 | Siehe insb.: Sarasin 2003a, Ojakangas 2005, Lemke 2004, Muhle 2011, Oksala
2010, Snoek 2010, Paul 2013.

11 | Siehe insb.: Fligel-Martinsen 2011, Scholz 2007, Bussolini 2011, Britt 2009, Pan
2009.

14.02.2026, 16:44:23.

21


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

22

Politischer Pessimismus

2.1 DiE UBLICHEN VERDACHTIGEN?

Es existiert wie oben bereits angedeutet bisher keine systematische wissen-
schaftliche Untersuchung zur Frage, ob Schmitt, Foucault und Agamben in
der Tradition des Pessimismus stehen, trotzdem finden sich immer wieder
Randbemerkungen in wissenschaftlichen Abhandlungen, die einen der ge-
nannten Denker mit dem Etikett Kulturpessimist bzw. Pessimist versehen
und damit in einen weiten ideengeschichtlichen Zusammenhang einordnen.
Weitgehend im Dunkeln bleibt aber, was genau das pessimistische Moment
ausmacht, welchen Stellenwert der Pessimismus im Kontext des Werkes be-
sitzt und in welchem Verhiltnis optimistische Perspektiven dazu stehen. Auch
was jene Einschitzung fiir das Verhiltnis der Theorien zueinander bedeutet,
ist bislang ungeklart. Hinzu kommt, dass sich ebenso kontrire Auffassungen
finden, die einer pessimistischen Lesart des jeweiligen Werkes widerspre-
chen — beispielsweise die Selbstdeutungen der drei Autoren. Als Teil des For-
schungsstandes sind in diesem Kapitel unterschiedliche Einschitzungen zum
Pessimismus Schmitts, Foucaults und Agambens mit aufgenommen. Letzte-
re Vorgehensweise bietet fiir meine Arbeit insbesondere den argumentativen
Vorteil, auf dieser Grundlage den Pessimismus-Vorwurf ergebnisoffen iiber-
priifen zu kénnen. Die folgende Darstellung erhebt jedoch keinen Anspruch
auf Vollstindigkeit, zumal dhnlich gelagerte Kritiken, die ohne den Begriff
Pessimismus operieren, hier bewusst ausgeblendet werden.

2.2.1 Carl Schmitt

Carl Schmitt ist zweifelsohne ein intellektueller Streiter gegen die Moderne,
aber sind sein Antiliberalismus und Antiparlamentarismus automatisch mit
einer pessimistischen Haltung gleichzusetzen? Stehen nicht gerade das vehe-
mente Pochen auf politischer Handlungs- und Entscheidungsfihigkeit sowie
die aktive Parteiname fiir den Nationalsozialismus quer zu pessimistischer
Verzweiflung und Fatalismus?

In der wissenschaftlichen Literatur findet sich eine Reihe von verstreu-
ten Aussagen, welche das Werk wahlweise mit dem Label Pessimismus, an-
thropologischer Pessimismus oder Kulturpessimismus versehen. Bereits in
den 1930er Jahren schrieb Karl Lowith: »Der realistische >Pessimismus< von
Hobbes, dem Schmitt nahezustehen vermeint (Der Begriff des Politischen,
S. 46fT) ist im Verhiltnis zu diesem modernen Nihilismus noch eine Art Fort-
schrittsglaube an eine mogliche Einschrinkung des Naturstandes, den jedoch
Schmitt gerade als einen status belli, im Gegensatz zu Hobbes, bejaht.«!? In
der einschligigen Einfiihrung zu Schmitt von Reinhard Mehring heifét es:

12 | Léwith 1960, S. 102, FN 37.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Forschungsstand

»Fiir seinen anthropologischen >Pessimismus< beruft sich Schmitt auf die
Tradition theologischer Erbstindedogmatiker ebenso wie auf die neuzeitliche
Staatsphilosophie von Machiavelli iiber Hobbes zu Hegel.«!* Aber wie kann
dieser Pessimismus gleichzeitig durch die »Tradition theologischer Erbsiinde-
dogmatiker« und den »modernen Nihilismus« begriindet werden?

Raphael Gross wiederum bringt Schmitts Antijudaismus bzw. Antise-
mitismus in Bezug mit kulturpessimistischen Momenten: »Judenfeindliche
Bemerkungen enthilt schon das anonym erschienene kulturpessimistische
Frithwerk, und das Glossarium der Nachkriegszeit ist voller antisemitischer
Auslassungen.«" In einem Aufsatz zum Raumdenken Schmitts stellen Bene-
dikt Korf und Conrad Schetter schlieRlich die hypothetische Frage, wie dessen
Zeitdiagnose und Prognose fiir das Jahr 2012 ausfallen wiirde. Und antworten
selbst:

»Sein Argument wére wohl, dass wir uns in einer globalhistorischen Umbruchphase be-
finden, in der unterschiedliche Formen der Raumordnung noch nebeneinander existie-
ren. Seine pessimistische, um nicht zu sagen apokalyptische Weltsicht wiirde ihn wohl
zu dem Urteil verleiten, dass die frontier ein auslaufendes Modell der Landnahme dar-
stellt, wadhrend sich das Phdnomen der ungoverned territories konsequent weiter iiber
den Globus ausbreiten und schlieBlich der ganzen Welt beméchtigen konnte.«!®

Fraglich ist hier, wie Pessimismus und Apokalyptik zusammenhingen bzw.
ob apokalyptisches Denken tatsichlich eine Steigerung des Pessimismus be-
deutet?

Jene illustrative Reihung liefle sich noch fortsetzen, aber dieses Schlag-
licht verdeutlicht bereits die uniibersichtliche Gemengelage. Auch wenn die
Einschitzungen der genannten Schmitt-Exegeten den Schluss nahe legen,
dass Schmitt tief und unwidersprochen in der pessimistischen bzw. kultur-
pessimistischen Tradition verankert ist, findet sich weder eine Begriffsklirung
von Pessimismus noch eine Anwendung auf den Werkszusammenhang. Eine
inhaltliche Bestimmung und Ausdifferenzierung der verschiedenen Pessi-
mismen steht ebenso aus: Erklirungsbediirftig erscheint unter anderem das
Verhiltnis von anthropologischem Pessimismus und pessimistischem Nihilis-
mus. Ebenso die scheinbar so offensichtliche Deutung, Schmitt vertrete einen
anthropologischen Pessimismus, wird keineswegs von allen Interpreten ge-
teilt. So wendet Friedrich Balke beispielsweise ein: »[D]ie Rede von der >Natur«
des Menschen im siebten Abschnitt des >Begriffs des Politischenc« [sei] ein zita-

13 | Mehring 20064, S. 130. In diesem Sinne spricht beispielsweise auch Giinter Meu-
tervon der »pessimistischen Anthropologie« Schmitts. Vgl. Meuter 1994, S. 309.

14 | Gross 2000, S. 382.

15 | Korfund Schetter 2012, S. 167.

14.02.2026, 16:44:23.

23


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

24

Politischer Pessimismus

tiver Diskurs, der keine apodiktisch vorgetragenen Aussagen seines Verfassers
zum >Wesen des Menschen< enthilt.«'® Dahinter steht die These Balkes, dass
der »von Schmitt ohnehin apostrophierte »anthropologische Pessimismus« [...]
theoretisch zu naiv und unergiebig [ist], als daf er eine ernstzunehmende Fun-
dierung des vorgeschlagenen Politikbegriffs leisten konnte«.”

Ebenso umstritten wie paradox ist die Verbindung von Theologie und Ni-
hilismus im Werk Schmitts. Einige Autoren interpretieren Schmitts Denken
in nietzscheanischer bzw. nihilistischer Tradition', wobei Schmitt selbst diese
Interpretation immer von sich gewiesen hat, um sich als >katholischer Denker«
und politischer Theologe zu deuten. Und in der Tat kann mit Heinrich Meiers
— mittlerweile fast hegemonialer — Lesart des Schmitt’schen (Euvres als Politi-
sche Theologie® eingewandt werden, dass Schmitt durch sein im christlich-ka-
tholischen Glauben fundiertes Denken und der daraus folgenden Vorstellung
der Geschichte als Heilsgeschichte keinesfalls einen nietzscheanischen Pessi-
mismus vertritt. Welche Bedeutung hat mithin Schmitts christliche Orientie-
rung fiir sein historisches Bewusstsein und damit fiir einen vermeintlichen
Pessimismus? Anders formuliert: In welcher Verbindung stehen theologische
Heilsvorstellungen und politischer Pessimismus?

Weiterhin ist es klirungsbediirftig, in welchem Verhiltnis Schmitt als ein
mutmaflicher Hauptvertreter der sogenannten Konservativen Revolution zur
fatalistischen Haltung des Pessimismus steht.?® Dies gilt umso mehr, als sich
der Nationalsozialismus konstitutiv auf einer optimistisch-utopischen Setzung
griindet, die sich politisch als ungeheuer wirkmachtig erweisen sollte. Wie ist
Schmitts Weg an die Seite Adolf Hitlers vor jenem Hintergrund zu bewerten?

16 | Balke 1990, S. 38.

17 | Ebd., S. 38.

18 | Vgl. Lowith 1960, Mohler 2005 oder Shapiro 2012.

19 | Vgl. Meier 1988 und Meier 2013.

20 | Mohler 2005. Der Begriff Konservative Revolution ist sicherlich nur eine Konstruk-
tion Mohlers, um eine sehr heterogene Geistesstromung zu klassifizieren. Mohler ver-
tritt in diesem vielzitierten Werk die These, dass die Arbeiten von Ernst Jinger, Martin
Heidegger und Schmitt usw. hohe Uberschneidungen zu Nietzsche aufweisen, also jene
Protagonisten der Konservativen Revolution quasi auf Nietzsche als geistigen Ahnherrn
riickbezogen werden kdnnen. Sicherlich gibt es in Bezug auf Schmitt und Nietzsche
Uberschneidungen, beispielsweise hinsichtlich der Kritik am Liberalismus, der Demo-
kratie, der modernen Kultur im Aligemeinen usw., allerdings hat sich Schmitt immer
mit Verweis auf seinen christlichen Glauben vehement gegen die Unterstellung einer
intellektuellen Vaterschaft Nietzsches gewehrt. Trotzdem beharrte Mohler zeitlebens
auf seiner These der nietzscheanisch-konservativen Revolution: »Carl Schmitt hat nicht
bloR Beriihrungspunkte mit der Konservativen Revolution - er gehértihrvoll an, ist einer
ihrer wichtigsten Vertreter.« Mohler 1988, S. 151.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Forschungsstand

Schmitt propagierte einen Dezisionismus, der als Machtpolitik zumindest
Potenziale zum Aufhalten der sogenannten Entpolitisierung, d.h. system-
theoretisch formuliert, der Moderne verstanden als funktionale Differenzie-
rung, bietet. Eine solche Deutung vertritt beispielsweise Louis Dupeux, wenn
er Schmitt — dem Sekretir Ernst Jiingers, Armin Mohler, folgend — der Kon-
servativen Revolution zurechnet und diese intellektuelle Strémung aufgrund
der konstitutiv dazugehorigen Utopie klar von dem ideengeschichtlich ilteren
Kulturpessimismus geschieden wissen mdchte.”! Utopie scheint in jenem Zu-
sammenhang »als einldsbarer Entwurf fiir die Zukunft«?? definiert und nicht
etymologisch als der Nicht-Ort oder im Sinne Thomas Morus’ als »Anderswo«.
Eine wissenschaftliche Argumentation an die politischen Gedanken Mohlers
anzulehnen, ist sicherlich kritikwiirdig, gleichwohl ist es fraglich, ob der soge-
nannte »Kronjurist des dritten Reiches«? gleichermafen einen verzweifelten
Pessimismus vertreten kann?

2.1.2 Michel Foucault

Ahnlich ambivalente Antworten finden sich auf die Frage, ob Michel Foucaults
Perspektive auf die Moderne Ausdruck einer (kultur-)pessimistischen Grund-
haltung ist bzw. in eine solche miindet. Foucaults Selbstbeschreibung diesbe-
ziiglich lautet wie folgt:

»Mein Ausgangspunkt ist nicht, dass alles bose ist, sondern dass alles gefahrlich ist,
was nicht dasselbe ist wie bose. Wenn alles gefahrlich ist, dann haben wirimmer etwas
zu tun. Deshalb fiihrt meine Position nicht zur Apathie, sondern zu einem Hyper- und
pessimistischen Aktivismus.«?*

Aber welche Form von Pessimismus lisst Handlungsoptionen offen? An wel-
chen Zielen oder Idealen kann sich ein solcher Aktivismus orientieren? Eine
dhnliche Verkniipfung von Optimismus und Pessimismus findet sich im Ein-
fuhrungstext zu Foucault von Philip Stokes und Paul Whittle: »Though Fou-
cault’s work is dark and pessimistic in outlook, there is some room for op-
timism.«* Wie ist das zu denken? Wie sind Optimismus und Pessimismus
theoretisch zu vereinbaren?

21 | Dupeux 1994, S. 268.

22 | Vondung 1997, S. 162.

23 | Die Bezeichnung geht auf Walter Gurian zurlick, der Schmitt nach der sogenannten
»Machtergreifung« kritisierte. Vgl. Laak 1993, S. 29.

24 | Foucault, Michel 1987h, S. 268.

25 | Stokes und Whittle 2002, S. 187.

14.02.2026, 16:44:23.

25


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

26

Politischer Pessimismus

So weit so unklar. Die Deutung als (Kultur-)Pessimist findet sich derweil
auch in populirwissenschaftlichen Darstellungen. Arthur Herman schreibt
etwa: »In seiner 1966 unter dem Titel Die Ordnung der Dinge erschienenen
»Archiologie der Humanwissenschaftens, wie er sein Vorhaben im Untertitel
niher bestimmte, breitete Foucault in Form eines historischen Essays seine
Version des Kulturpessimismus aus.«*® Solche gegenliufigen Bewertungen
Foucaults historischer Analysen finden sich seit den 1960er Jahren. An promi-
nentester Stelle ist Jean-Paul Sartres Besprechung von »Les mots et les choses«
zu nennen, in der Sartre Foucault eine biirgerliche Ideologie und Geschichts-
determinismus unterstellt.”” Einen solchen Einwand nennt ebenfalls Urs Mar-
tis Einfithrung zu Foucault:

»LeBon sieht im Autor von Les mots et les choses einen »verzweifelten Positivistencam
Werk, der die Geschichte im System erstarren lasse und weder die Synchronie des Wis-
sens noch die Ursachen der Briiche, weder die gesellschaftliche Bedingtheit des Dan-
kes noch die Leistung einzelner Denker wirklich zu erkl&ren bzw. zu wiirdigen vermoge.
Amiot diagnostiziert einen Kulturrelativismus und vergleicht Foucault mit Spengler.«?8

SchlieRlich lehnt Jiirgen Habermas Foucaults wissenschaftliche Haltung und
Analyse mit entschiedener Vehemenz und Verweis auf dessen Pessimismus
ab. Aus Perspektive des Hauptvertreters der zweiten Generation der kritischen
Theorie erscheint ihm der franzésische Philosoph als »enttiuschender Uber-
liufer«, der mit seiner Machttheorie an den »biirgerlichen Pessimismus von
Hobbes bis Nietzsche«? anschlieft. Fiir Habermas ist Foucaults Werk »Syn-
drom des linken Renegatentums«, welches hohe Uberschneidungen zum Neo-
konservatismus aufweist:

»Die Denkfiguristimmerdie gleiche: im Universalismus der Aufklarung, im Humanismus
der Befreiungsideale, im Vernunftanspruch des Systemdenkens selbst ist ein bornier-
ter Wille zur Macht angelegt, der, sobald die Theorie sich anschickt, praktisch zu wer-
den, die Maske abwirft - hinter der der Machtwille der philosophischen Meisterdenker,
der Intellektuellen, der Sinnvermittler, kurz: der Neuen Klasse hervorkommt. Foucault
scheint diese bekannten Motive der Gegenaufklarung nicht nur mit einem radikalen
Gestus zu vertreten, sondern tatsachlich vernunftkritisch zuzuspitzen und machttheo-
retisch zu verallgemeinern.«3°

26 | Herman 1998, S. 376.

27 | Marti 1988, S. 55.

28 | Ebd., S. 55f.

29 | Habermas 1985, S. 302, FN 26.
30 | Ebd., S. 302, FN 26.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Forschungsstand

Ironischerweise wird Foucaults Analyse hiufig als Fortfithrung der Arbeiten
der ersten Generation der Frankfurter Schule gedeutet: Foucault dagegen, so
Gerd Sebald und Jan Weyand, »relativiert und radikalisiert den Pessimismus
Adornos«.*! Davon ausgehend zielen Habermas’ Distinktionsbemithungen
nicht nur auf poststrukturalistische Theorieannahmen, sondern ebenso auf
Abstand vom intellektuellen Erbe Max Horkheimers und Theodor W. Adornos.

Ahnlich entschieden wie Habermas urteilt weiterhin Richard Rorty. Der
prominente Vertreter des politischen Pragmatismus interpretiert Foucaults
Kritik des unvollendeten Projekts der Moderne ebenfalls als Form eines Pessi-
mismus in nietzscheanischer Tradition und stellt ihn (allerdings) unbegriindet
neben weitere ihm kritikwiirdig erscheinende:

»Wenn wir Nietzsche und Santayana in diesem Punkt zustimmen, ist uns damit nicht
automatisch ein Grund gegeben, wie Nietzsche zu verfahren und dem Projekt der Auf-
klarung den Ricken zuzukehren. Ebenso wenig erhalten wir damit einen Grund, uns der
Manier der Nietzscheverehrer Santayana, Ortega, Heidegger, Strauss und Foucault mit
hamischem Pessimismus {iber die Aussichten dieses Projektes zu dufern.«3?

Pessimismus wird von Habermas und Rorty augenscheinlich weniger zur
theoretischen bzw. ideengeschichtlichen Analyse als vielmehr zum Schlag-
abtausch, als Kampfvokabel, d.h. zur Diskreditierung u.a. des Autors Michel
Foucault benutzt. Eine Ausnahme bildet in diesem Zusammenhang Joshua
Dienstag, da er mit der standardisierten Verurteilung des Pessimismus bricht
und dessen innovative und produktive Aspekte hervorhebt. In seiner breit re-
zipierten Studie »Pessimism. Philosophy, Ethic, Spirit« zitiert Dienstag jedoch
Foucault wiederum nur in einer sehr heterogenen Reihe von Autoren:

»Pessimismn, | have been saying, has been hiding in plain sight. It exemplars could be
said to include, among others: Rousseau, Leopardi, Schopenhauer, Nietzsche, Weber,
Unamunto, Ortega y Gasset, Freud, Camus, Adorno, Foucault, and Cioran - to name just
a few in what could become a very long list.«33

Die Antwort, ob Foucault mit guten Griinden als Pessimist gelten kann, bleibt
Dienstags Studie ebenfalls schuldig. Die Zugehorigkeit wird von Dienstag
zwar behauptet, auf den insgesamt 272 Seiten zum Thema Pessimismus wird
Foucault jedoch nur an fiinf Stellen kurz erwihnt, ohne eine Aussage aus einer
Primirquelle zu zitieren.**

31 | Weyand und Sebald 2007, S. 44.
32 | Rorty 2003, S. 263.
33 | Dienstag 2006, S. 5.
34 | Vgl.ebd., S. 8, 41, 44, 164f, FN 9.

14.02.2026, 16:44:23.

27


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

28

Politischer Pessimismus

Trotz dieser wirkmichtigen Interpretationen bleibt nichtsdestotrotz erneut
unklar, was das Spezifische am Foucault’schen Pessimismus ist, wie sich die
pessimistische Haltung in sein Werk fiigt, wie Optimismus und Pessimis-
mus zusammenspielen und wie sich Foucaults politisches Engagement hierzu
verhilt. Mit Blick auf die Genealogie der Schriften Foucaults dringt sich die
Frage auf, ob Ende der 1970er Jahre eine Neujustierung vorgenommen wird,
die dieser Kritik der Moderne eine Exit-Option anfiigt, wodurch der politische
Pessimismus, wenn nicht aufgehoben, so doch verindert wird.

2.1.3 Giorgio Agamben

Giorgio Agamben ist einer der meist diskutierten politischen Philosophen
der Gegenwart, und wie in den Fillen Schmitts und Foucaults werden seine
Schriften als pessimistisch interpretiert bzw. kritisiert. Oliver Marchart bei-
spielsweise sieht die Kritik des italienischen Philosophien an der Moderne,
bedingt durch das methodische Vorgehen, in eine pessimistische Geschichts-
auffassung miinden: »Obwohl, oder vielleicht gerade weil Agamben es ablehnt,
die historische Genealogie seines Paradigmas nachzuzeichnen, entsteht ihm
unter der Hand eine radikal pessimistische Geschichtsphilosophie.«** Martin
Saar urteilt in dhnlicher Weise, demnach »[...] zeichnet Agamben in einem
ebenso gnadenlosen Pessimismus ein Szenario der radikalen Unterworfenheit
des modernen Subjektes unter eine Macht- und Rechtsordnung, die das >blofle
Leben« selbst ergriffen hat«.*® Georges Didi-Huberman interpretiert Agam-
bens Position folgendermaflen: »In jiingster Zeit hat Giorgio Agamben diesen
politischen Pessimismus untermauert, angefangen mit seinen Texten tiber die
sZerstérung der Erfahrung« bis hin zu seinen Analysen der >Herrschaft« und
der >Herrlichkeit«.«*” Jene Kritik im Sinne eines politischen Pessimismus fin-
det sich in gleicher Form im Feuilleton, so interpretiert Thomas Assheuer etwa
ein Urteil des US-amerikanischen Supreme Court von 2008 als empirischen
Beweis gegen den »pessimistischen Fatalismus Agambens«.*®

Allerdings werden diese Einschitzungen in knappen Sitzen artikuliert,
ohne dass die Schriften Agambens detailliert besprochen werden. Wie bei
Schmitt und Foucault weist das Pessimismus-Urteil eine grofle inhaltliche
Spanne auf, d.h. es ist unprizise, und die Semantik Pessimismus dient vor-
nehmlich der Abgrenzung. Agamben wiederum grenzt sich von solchen Ein-
winden bzw. Anklagen vehement ab. In einem Interview mit der Zeitschrift
»Cicero« nimmt er darauf Bezug, um den Vorwurf des Pessimismus strikt

35 | Marchart 2010, S. 225.
36 | Saar2007, S. 343.

37 | Didi-Huberman 2012, S. 1.
38 | Assheuer 2008, S. 41.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

2. Forschungsstand

von sich zu weisen: »Die Leute sagen manchmal, ich sei zu pessimistisch. Das
verstehe ich nicht. [...] Ich bin nicht im Geringsten pessimistisch. Ich bin al-
lerdings ein bisschen misstrauisch gegeniiber zu guten Gefithlen.«** Ob jener
Selbstdeutung zu folgen ist, wird in dieser Arbeit diskutiert. Denn es scheint
auch Aspekte in Agambens Schriften zu geben, wie etwa die Hoffnung auf
messianische Erlésung, die der Pessimismus-Interpretation widersprechen
konnten, und so existieren demgemifl Auslegungen, die der Deutung pessi-
mistischer Spezifika bei Agamben nicht zustimmen. Eva Geulen jedenfalls
interpretiert Agamben in letztgenanntem Sinne — ohne allerdings explizit von
Pessimismus zu sprechen: »Den Vorwurf, ein romantisches Ursprungsphan-
tasma zu bedienen, das uns von der Logik des Bannes erlésen soll, die sich als
Verfallsgeschichte europiischer Politik prasentiert, kann man Agamben folg-
lich nicht machen [...].«** Dieser und dhnliche Einwinde werden in der folgen-
den Analyse zu erdrtern sein. Es stellt sich gerade hinsichtlich der politischen
Philosophie Agambens die Frage, wie die Konstruktionen einer von Bio-Macht,
Ausnahmelogik sowie 6konomischen Imperativen dominierten Welt mit einer
auf messianischen Hoffnungen griindenden politischen Alternative der Le-
bens-Form zu vereinbaren sind bzw. was dies fiir das Verhiltnis von Optimis-
mus und Pessimismus in jener Weltkonstruktion bedeutet.

Insgesamt zeigt diese Skizze der bisherigen Rezeption mehrere Charakte-
ristika: Pessimismus wird vor allem zur Fremdbeschreibung und Kritik ein-
gesetzt. Freilich handelt es sich bei solchen Urteilen um Einschitzungen, die
ebenfalls viel tiber die Betrachter und ihre wissenschaftlichen Vorlieben oder
politisch-ethische Einstellung verraten. Dabei ist die Spanne der unter Pessi-
mismus angesprochenen Kritikpunkte sehr weit, um nicht gar von zerfasert
zu sprechen. Dies zeigen allein Termini wie Pessimismus, Kulturpessimis-
mus, metaphysischer Pessimismus, geschichtsphilosophischer Pessimismus,
philosophischer Pessimismus, politischer Pessimismus, anthropologischer
Pessimismus, theologischer Pessimismus usw. — von der jeweiligen Defini-
tion ganz abgesehen. Demzufolge erscheint eine inhaltliche Konkretisierung
und eine darauf aufbauende Uberpriifung der drei Theorien begriindet. Dabei
findet meine Untersuchung ihr Alleinstellungsmerkmal, trotz der breiten Re-
zeption des Pessimismus und der drei Theoretiker, in zwei analytischen Be-

39 | Agamben 2010c. Siehe zu jener Abgrenzung auch: Agamben 2009a, S. 101-136.
40 | Geulen 2009, S. 119. Interessant ist nun, dass Agamben mittels einer »genalogi-
schen Regression« derTrennung des Lebens durch die gesamte Menschheitsgeschichte
nachspiirt, um »regressiv bis vor die Scheidung von bewuft und unbewuft zuriickzu-
gehen«. Agamben 2009a, S. 121f. Dies erscheint Agamben selbst als eine nicht »pessi-
mistische Sicht der Regression«, sondern als eine philosophische Archdologie, »die bis
vor den Auseinanderfall der Erinnerung und des Vergessens zuriickgeht, [nach Agam-
ben] der einzige Weg des Zugangs zur Gegenwart«. Ebd., S. 121f. und 128.

14.02.2026, 16:44:23.

29


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

30

Politischer Pessimismus

sonderheiten: Erstens steht eine systematische Erarbeitung und Analyse des
Pessimismus in den Schriften der drei Vergleichsautoren aus. Zweites kenn-
zeichnet meine Analyse die Umkehrung der Fragestellung: So frage ich nicht
primar danach, was die Autoren tiber die moderne Gesellschaft schreiben, um
dann die Qualitit dieser Konstruktionen am Mafdstab meiner eigenen Wahr-
nehmung der Moderne zu bestimmen, sondern vielmehr, wie innerhalb der
Schriften Vorstellungen von Wirklichkeit erschaffen werden und daraus politi-
scher Pessimismus entsteht. Zunichst sollen jedoch grundlegend das metho-
dische Vorgehen sowie die erkenntnistheoretische Voraussetzung der Analyse
reflektiert werden.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

3. Erkenntnistheoretische Reflexion
und Distinktion

Erkenntnistheoretischer Ausgangspunkt dieser Studie ist eine Uberlegung
Niklas Luhmanns, demnach Massenmedien »die Realitit« nicht abbilden, son-
dern anhand ihrer Beobachtungen eine eigene Realitit erschaffen. Dabei pro-
duzieren die Massenmedien einen doppelten Sinn bzw. eine doppelte Realitit:
Auf der ersten Ebene entsteht Sinn fiir das System der Massenmedien durch
das, was gedruckt, gefunkt oder ausgestrahlt wird. »Man kann aber noch in
einem zweiten Sinne von der Realitit der Massenmedien sprechen, nimlich
im Sinne dessen, was fiir sie und durch sie fiir andere als Realitit erscheint.«' Und
weiter: »Das ist eine Ubertragung der Konstruktivismusthese aus dem iibli-
chen epistemologischen oder Wissenschaftsbereich in die Theorie der Massen-
medien.«? Jene konstruktivistische Annahme kann aber ebenso unmittelbar
auf sozial-, geistes- bzw. politikwissenschaftliche Theoriebildung (riick-)iiber-
tragen werden. Als Texte (Monographien, Aufsitze usw.) werden Theorien vor
allem in Form von Massenmedien kommuniziert, sind also Teil dieses Sys-
tems. Gleichzeitig wird >die Realitit« von wissenschaftlichen Theorien nicht
»authentisch< abgebildet, sondern durch konstitutiv-selektive Beobachtung als
theorieimmanente Realitit erst geschaffen. Theorien bilden keine Welt ab, son-
dern kreieren eine eigene. Auf die Leser wirken die Theorien wiederum (in
gewissen Umfang) realititserzeugend, was sich beispielsweise an der Schul-
bildung in den Sozial- und Geisteswissenschaften beobachten lisst. Auf dieser
zweiten Ebene lisst sich beobachten, was fiir Theorien und durch sie fiir andere
Wissenschaftler oder Politiker als Realitit erscheint. Diese Ebene wurde bei-
spielsweise im vorherigen Kapitel mithilfe der Pessimismus-Vorwiirfe abgebil-
det, die der Realititswahrnehmung der wissenschaftlichen Interpreten wider-
sprachen oder entsprachen. Besagter Konstruktionscharakter von Wirklichkeit

1 | Luhmann 2004, S. 14.
2 | Luhmann etal. 2004, S. 79.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

32

Politischer Pessimismus

innerhalb und durch eine wissenschaftliche Theorie bezeugt eindrucksvoll die
Geschichte des Marxismus.

Von dieser Annahme ausgehend sollen im vorliegenden Kapitel der Kons-
truktionscharakter sozialwissenschaftlicher Theoriebildung herausgestellt
werden und die damit verbundenen methodologisch-methodischen Konse-
quenzen fiir mein Vorgehen reflektiert werden. Gleichzeitig gelingt anhand
der damit einhergehenden Abgrenzung und Selbstpositionierung eine weitere
Anniherung an das Themenfeld Pessimismus.

Aufgrund der Frage nach pessimistischen Gehalten startet diese Untersu-
chung mit einer erkenntnistheoretischen Hypothek, weil jene Fragestellung
den Untersuchungsgegenstand erst erzeugt. Jeder wissenschaftliche Text er-
schafft eine eigene Realitit und produziert das, was er beobachtet, selbst, statt
es »objektiv< abzubilden. Dem ist auch hier so. Die Selbsterzeugung des Gegen-
standes ist erkenntnistheoretisch freilich unvermeidbar und deshalb nicht wei-
ter problematisch, allerdings ist die Versuchung grof3, genau das in die Texte
von Schmitt, Foucault und Agamben hineinzulesen, was den Pessimismus-
Verdacht verifiziert bzw. falsifiziert. Oder mit Stefan Lange formuliert:

»Die Frage nach dem Nutzen verfiihrt dabei hdufig zu einem unreflektierten Hinbiegen
der jeweiligen Theorien im Sinne der gewéhlten Aufgabenstellung: »Weil die Auslegung
von Texten nur moglich ist, »in Kenntnis schon verstandener Texte« (...) liegt es nahe,
die Texte theoretisch mit einem Sinn zu liberformen, den sie dann nur zu illustrieren
hitten.«3

Deshalb scheint Selbstreflexion gepaart mit einer — so weit dies erkenntnis-
theoretisch méglich ist — >Unvoreingenommenheits, die es erlaubt, sich vom
Text iiberraschen zu lassen, unabdingbar. Jene Selbstreflexion ist vor allem
erforderlich, um zirkulire Argumentationen, die im Ergebnis dort ankom-
men, wo sie begannen, zu vermeiden — oder derlei Bewegungen wenigstens
zu erkennen. Ansatzpunkt des Projektes sind gerade deshalb die oben vorge-
stellten Einschitzungen bzw. Vorwiirfe, die gleichermaflen den drei Theorien
eine Form von Pessimismus attestieren; entsprechend ist es nicht mein For-
schungsinteresse, diese Thesen zu erhirten oder zu widerlegen. Ziel ist die
Priifung, was Pessimismus bedeutet und wie sich die genannten Theorien
mittels des betreffenden Terminus klassifizieren lassen.

Als Resultat der Analyse ist somit sicherlich nicht zu erwarten, dass eine
heterogene Strémung und Geisteshaltung wie der Pessimismus in den Wer-
ken der drei Autoren in idealtypischer oder gar identischer Form auftritt. Die
Schriften der drei Theoretiker sind — wie jeder Text — prinzipiell einer Vielzahl
von moglichen Lesarten zuginglich. Aufgrund der Polykontexturalitit von Be-

3 | Lange 2003, S. 31.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

3. Erkenntnistheoretische Reflexion und Distinktion

obachtungen und der immer unvermeidlichen Méglichkeit von Neuinterpreta-
tionen kann der Beobachtungs- bzw. Interpretationsprozess ebenso wenig als
abgeschlossen gelten, wie er einen homogenen und widerspruchsfreien Sinn
beanspruchen mag. Gleichwohl sind bestimmte Lesarten begriindeter als an-
dere, letztlich muss am Primirtext argumentiert und hinsichtlich dessen ab-
gewogen werden, was fiir oder gegen eine bestimmte Interpretation spricht.
Mein Vorgehen ist demnach als ein Gedankenexperiment zu verstehen, das
mithilfe des Instrumentes politischer Pessimismus die Realitits-Konstruk-
tion der drei Theorien (re-)konstruiert. Zudem erméglicht jene vergleichende
Methode mittels eines zunichst idealtypischen Modells, den disparaten und
vagen Terminus des Pessimismus im Verlauf der Analyse in seinen theoreti-
schen Facetten, Ambivalenzen und Vieldeutigkeiten auszuarbeiten. Was also
ist der kleinste gemeinsame Nenner? Und wie kann ein >linker< von einem
srechten< Pessimismus unterschieden werden, wie ein eschatologischer Defi-
tismus von einem pessimistischen Aktivismus?

Hinter der gewidhlten Vergleichsperspektive steht ferner die These, dass
sich Momente pessimistischer Kulturkritik in einem weiten Spektrum sehr
unterschiedlicher Weltanschauungen nachweisen lassen. Dass sich pessimis-
tische Uberzeugungen hiufig im konservativen wie politisch rechten Lager
sowie innerhalb elitirer Strémungen finden, ist gewissermaflen Common
Sense. Allerdings sind pessimistische Haltungen nicht auf dieses politische
Spektrum beschrinkt, denn auch ihrem Selbstverstindnis nach s>linke« Welt-
anschauungen und Theorien, denen nach aller Kritik die Utopie abhanden ge-
kommen ist, kénnen pessimistische Uberzeugungen propagieren. So weisen
Konstruktionen, die weite Teile der Bevilkerung als »entfremdet« deklarieren
und ein >falsches Bewusstsein< unterstellen oder Mythos und Aufklirung
gleichsetzen, sicherlich ebenso elitire und ggf. pessimistische Charakteristika
auf.

Im nichsten Kapitel werden auf der Basis des Diskurses iiber (Kultur-)
Pessimismus Kategorien entwickelt, die eine kulturpessimistische Haltung
idealtypisch charakterisieren. Diese idealtypische Konstruktion wird sich
entsprechend nicht eins zu eins in der Wirklichkeit bzw. in den Werken der
Theoretiker finden, allerdings ermoglichen es erst jene Kategorien, die drei
Theorien zielfithrend zu erfassen und im Anschluss aufeinander zu beziehen.*
Im Sinne einer vorliufigen Synthese sind die hier gebildeten Kategorien als
Instrumente und Hypothesen zu verstehen, welche nicht um jeden Preis veri-
fiziert werden miissen. Hierfiir muss die bisherige Verwendung des Terminus

4 | Methodisch kann eine erste Annéherung lber die Idealtypen von Max Weber er-
folgen. Oder wie Roger Griffin in Anlehnung an Weber fiir seine Faschismus-Definition
schreibt: »Jede Definition eines generischen Phdnomens oder eines»lsmus«ist ein Ideal-
typus (ein »Konstrukt¢, wie wir heute sagen), das Resultat idealisierender Abstraktions,

14.02.2026, 16:44:23.

33


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

34

Politischer Pessimismus

aber durchaus kritisch hinterfragt werden, d.h. es ist zwingend notwendig, die
bisher vorliegenden Analysen zum Thema Pessimismus ebenfalls betreffend
ihrer Unterscheidungslogiken, blinden Flecken und politischen Implikationen
zu reflektieren.

Die Analyse mittels der Kategorie politischer Pessimismus weist, wie ein-
gangs thematisiert, besondere Tiicken auf, weil der Begriff diskursiv negativ
besetzt ist. Problematisch an vielen Studien zur Thematik Pessimismus ist
zunichst einmal der Umgang mit dem Gegenstand. So teilen manche Stu-
dien die Zeitdiagnosen ihres Untersuchungsgegenstandes und eignen sich
hierdurch selbst pessimistische Deutungen an.> Andere Analysen versteigen
sich zu verurteilenden Widerreden und berufen sich ihrerseits auf einen em-
phatischen Fortschrittsoptimismus.® Letztere benutzen den Begriff (Kultur-)
Pessimismus zur kritischen Intervention, um eine negative Diagnose bzw.
Prognose als Schwarzmalerei zu diskreditieren und als irrational abzutun. Ein
Dagegenhalten mit Optimismus und Fortschrittsglauben oder dem Verweis
auf die >objektiv gegebene Realitit« als Fundament der eigenen Beobachtungs-
position erscheint erkenntnistheoretisch nicht vielversprechend. Ideologiekri-
tiken, die derart unreflektiert die Unterscheidung von Optimismus/Pessimis-
mus verwenden, miissen sich den Vorwurf gefallen lassen, selbst nicht mehr
als Ideologien zu sein.

Umgekehrt kann es als wissenschaftliche Beobachtung ebenso wenig ziel-
fithrend sein, pessimistische Aussagen zu verifizieren oder anhand ihrer ad-
dquaten Beschreibung >der Realitit« zu beurteilen. Eine solche Argumentation
wiirde nicht tiber das Niveau einer Beobachtung erster Ordnung hinauskom-
men oder je nach Urteil eine pessimistische Perspektive einnehmen.” Diese
Dilemmata zeigen sich exemplarisch an den Arbeiten von Fritz Stern und Ar-
thur Herman: Stern versucht in seiner bereits erwihnten und ausgesprochen

deren heuristischer Wert nur zu ermessen ist, indem man es in nicht-verdinglichender
und nicht-reduktionistischer Weise auf konkrete Phdnomene und Themen anwendet:
the proof of the pudding is in the eating.« Griffin 2005, S. 23. Siehe zum Idealtypus bei
Max Weber: Weber 1968, S. 190ff.

5 | Vgl. WahImiller 1939, Stern 1963a, Schatz 1985. Siehe weiterhin Hans Freyers
Parteinahme fiir die Kulturkritik: Freyer 1960, S. 197. Stefan Breuer arbeitet in seiner
Studie »Gesellschaft des Vergehens« zwar nicht mit dem Pessimismus-Begriff, dafiir
schliefit er selbst mit einer pessimistischen Prognose fiir die moderne Gesellschaft:
Breuer 1995, S. 207-209.

6 | Vgl. insb.: Herman 1998, S. 448ff.

7 | Vgl. fir eine Analyse des Pessimismus, die selbst eine pessimistische Beobach-
terposition einnimmt: »The present period is unlike any other in three particular re-
spects. There has never been, objectively, such potential danger for the human spe-

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

3. Erkenntnistheoretische Reflexion und Distinktion

bekannten Studie »Kulturpessimismus als politische Gefahr«?, das verstirkte
Aufkommen von kulturpessimistischen Zeitdiagnosen aus der Krisenhaftig-
keit der historischen Umstdnde und der persénlichen Lebenssituation der Au-
toren zu erkliren.® So berechtigt die Kritik Sterns an Paul de Lagarde, Julius
Langbehn und Arthur Moeller van den Brucks auch ist, der Studie gelingt es
nur unzureichend, wissenschaftliche und politische Ziele offen zu reflektie-
ren. Widerspriichlich ist Sterns Ansatz weiterhin, als die lange Periode von ca.
1850 bis 1933, die Stern in den Blick nimmt, mit Verweis auf die historischen
Ereignisse nicht konstant als krisenhaft klassifiziert werden kann. Dies gilt
umso mehr, als es vor einem gewissermaflen permanent krisenhaften Hinter-
grund keinen Sinn mehr ergibe, von einer Krise als Ausnahmesituation zu
sprechen, da das Krisenhafte damit zur Normalitit wiirde. Das Hauptprob-
lem, das sich aus Sterns Analyse ergibt, ist jedoch eine indirekte Zustimmung
der Zeitdiagnosen de Lagardes, Langbehns und Moeller van den Brucks. Stern
geht gemeinsam mit diesen Autoren davon aus, dass die historischen Umstinde
korrekt als krisenhaft zu interpretieren sind und daraus quasi monokausal der
Kulturpessimismus der Autoren abgeleitet werden kann.!® Stern tappt sozusa-
gen in beide Fallgruben, er fithrt die Gegenrede und stimmt — paradoxerweise
— gleichzeitig den Zeitdiagnosen zu. Damit attestiert er diesen drei Kulturpes-
simisten indirekt eine realititsnahe Beobachtung der Welt."

Irritierender ist hingegen die Analyse von Hermans »Propheten des Nie-
dergangs — Der Endzeitmythos im westlichen Denken«. Herman versucht
sich daran, so unterschiedliche Autoren wie Joseph Arthur de Gobineau und
William Edward Burghardt Du Bois, Foucault und Spengler auf jeweils nur
wenigen Seiten in eine geistesgeschichtliche Tradition von »Untergangspro-
pheten« einzuordnen. Am Ende seiner bisweilen oberflichlichen und teil-
weise bestenfalls populirwissenschaftlichen Abhandlung entwirft Herman
psychologische Nationalcharaktere wie beispielsweise »der Amerikaner« und
hilt kulturpessimistischen Stimmungen die gestiegene Lebenserwartung und
das Wachstum des Pro-Kopf-Einkommens seit den 1930er Jahren entgegen. In
Hermans Worten: »Kurz gesagt: was die moderne westliche Gesellschaft am
besten kann — die Sicherung von zunehmendem Wohlstand, Chancengleich-

cies; there has never been, subjectively, such a well distributed understanding of that
danger; there is, now, a fully realized record of the failure of our societies to deal with
thatdanger. The modern world gives substance and form to pessimistic expectations as
never before.« Bailey 1988, S. 7.

8 | Im englischen Original lautet der Titel »The politics of cultural despair«, wobei de-
spair hier eine Steigerung von cultural pessimismn bezeichnet.

9 | Stern 1963a, S. 1 und 7f.

10 | Ebd., S. 25. Siehe hierzu auch: Pauen 1997a, S. 22.

11 | vgl. Stern 19634, S. 4, 15, 19f.

14.02.2026, 16:44:23.

35


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

36

Politischer Pessimismus

heit sowie sozialer und geographischer Mobilitit —, wird von den unmittelba-
ren Nutzniefern dieser Vorteile systematisch verunglimpft und fiir nichtig er-
klirt.«!* Was Herman in seinem Fazit den Kritikern der Moderne vorwirft, ist
Undankbarkeit und Dekadenz.

Von derartigen Analysen gilt es Distanz zu gewinnen, weil sie die eigenen
Unterscheidungen nicht reflektieren. Die Aufgabe einer wissenschaftlichen
Untersuchung besteht nach meinem Dafiirhalten nicht darin, sich zwischen
den Weltanschauungen Optimismus und Pessimismus zu entscheiden und
Partei zu ergreifen. Vielmehr muss die Frage ins Zentrum geriickt werden,
wie, d.h. mit welchen Unterscheidungen solche Weltkonstruktionen geschaf-
fen werden und wie es ihnen gelingt, die Kontingenz der eigenen Wahrneh-
mung zu tibersehen. Entsprechend zielt die angestrebte Untersuchung nicht
auf die Verteidigung des >unvollendeten Projekts der Moderne« gegen Kritik.
Als Einschitzung, die aus einem bestimmten historischen Kontext artiku-
liert wird, sind negative Diagnosen und (kultur-)pessimistische Prognosen
zunichst einmal ernst — aber nicht zu ernst — zu nehmen.”* Kulturpessimis-
mus wird in der vorliegenden Studie als eine Steigerungsform von Kulturkri-
tik verstanden, so dass — ohne empathische oder pathetische Uberschitzung
— argumentiert werden kann, der Pessimismus diene ebenfalls der kritischen
Reflexion des gesellschaftlichen Status quo und hat deshalb trotz moglicher
rhetorischer Zuspitzungen, Einseitigkeiten und Verallgemeinerungen — oder
vielleicht gerade deshalb — als Beobachtungsperspektive neben anderen Blick-
winkeln Berechtigung. Umgekehrt darf diese >Unvoreingenommenheit<, wie
oben angemerkt, nicht dazu fithren, die Gesellschaftsdiagnose und Zukunfts-
erwartung des (Kultur-)Pessimismus zu tibernehmen. Entsprechend gilt es vor
allem etwaige erkenntnistheoretische und methodische Schwichen sowie die
Widerspriiche der Theorien von Schmitt, Foucault und Agamben in Form von
inhaltlicher, d.h. theorieimmanenter Kritik zu benennen.

In Abgrenzung zu Stern, Herman u.a. werden (kultur-)pessimistische
Urteile demnach lediglich als eine bestimmte Art der Beobachtung und nicht
als Abbildung einer historischen Realitit verstanden. Erkenntnistheoretisch
ist die konstruktivistische Beobachtungstheorie systemtheoretischer Prigung
deshalb ein vielversprechender Ausweg aus dem skizzierten Dilemma a la
Stern und Herman.

Wenn ich mich hier auf Luhmanns Systemtheorie beziehe, dann auf seine
Theorie der Beobachtung zweiter Ordnung und nicht auf die von der System-
theorie postulierte Gesellschaftstheorie funktionaler Differenzierung. Die Ge-
sellschaftstheorie der Systemtheorie kiampft selbst mit Paradoxieproblemen

12 | Herman 1998, S. 449.
13 | So sieht beispielsweise auch Georg Bollenbeck in der Kulturkritik eine positive
Funktion als »Reflexionsmedium der Moderne.« Bollenbeck 2007, S. 7ff.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

3. Erkenntnistheoretische Reflexion und Distinktion

und rekurriert teilweise auf das System als Einheit, womit der Differenzbegrift
aufgegeben wird, so dass sie hinter eigene erkenntnistheoretische Einsichten
zuriickfillt.* Gleichzeitig ist die Ubernahme der systemtheoretischen Zeitdia-
gnostik an dieser Stelle unnétig, weil diese nicht gegen Schmitt, Foucault und
Agamben ausgespielt werden soll. Es geht eben nicht darum, den drei Autoren
nachzuweisen bzw. vorzurechnen, an welchen Punkten ihre Theorien nicht
»der Wirklichkeit« im Sinne der funktionaldifferenzierten Gesellschaft ent-
sprechen. Die moderne Gesellschaft zeichnet sich — soweit folge ich der Zeit-
diagnostik Luhmanns — gerade durch uniiberschaubare Komplexitit und Kon-
tingenz aus, als dass sie mittels eines einzigen Prinzips ansatzweise gefasst
werden konnte.”® Die Gesellschaft ist vielmehr nur als Differenz beobachtbar,
die es zu entparadoxieren gilt, wobei die Letztfundierung lediglich als Para-
doxie moglich ist, weil jedes wissenschaftliche System nicht widerspruchsfrei
aus sich selbst begriindet werden kann und zur Fundierung einen auflerhalb
liegenden Referenzpunkt benétigt. Letzterer ist aber seinerseits ebenfalls in
ein Aussagensystem eingebettet, das nicht aus sich selbst begriindet werden
kann, woraus sich ein Paradox ergibt. Entsprechend greifen alle Diagnosen,
die vorgeben, »die Gesellschaft« widerspruchfrei als Ganzes zu beobachten, zu
kurz. Ebenso ist die Zukunft konstitutiv unsicher — diese Finsicht mag banal
erscheinen, allerdings sind alle wissenschaftlichen Prognosen, beispielsweise
uiber die kiinftige wirtschaftliche Entwicklung, das Klima oder den Untergang
einer Kultur, die vor jenem Hintergrund kiinftigen Ereignisse vorausgreifen,
seltsam mutig.’

Luhmanns Theorie funktionaler Differenzierung hat zweifellos Schwi-
chen, dies gilt beispielsweise fiir die limitierte Perspektive auf soziale Bewe-
gungen, Luhmanns ungewdhnlich engagiert ablehnende Diskussion »Okolo-
gischer Kommunikation«"” sowie die deterministische Positionierung in der
»Steuerungsdebatte«’® oder die fragwiirdige Ontologisierung des eigenen An-
fangs mit der Setzung, dass es Systeme gibt."” Jedoch, und darin unterscheidet
sich die Luhmann’sche Systemtheorie von vielen alternativen Theorieange-
boten, ist ihre grofe Stirke die Reflektion ihres eigenen Beobachtungsstand-

14 | vgl. Lidemann 2004, S. 15ff.

15 | Vgl. zur Komplexitat der modernen Gesellschaft: Luhmann 1998, S. 134ff.

16 | Beispiele fiirden prophezeiten Jiingsten Tag, der niemals kam, gibt es zuhauf, unter
anderem die Voraussage der Wiederkehr Gottes durch William Miillerim Jahr 1843. Vgl.
Michel 1985, S. 113. Oderin jingster Zeit das Ende des Maya-Kalenders und der daraus
abgeleitete Untergang der Welt.

17 | Vgl. Luhmann 2008, S. 149ff.

18 | Vgl. Lange 2002, S. 171ff.

19 | vgl. Luhmann 1987, S. 30.

14.02.2026, 16:44:23.

37


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

38

Politischer Pessimismus

punktes innerhalb der modernen Gesellschaft und damit das Wissen um die
Bedingungen der eigenen (Un-)Moglichkeit.

Ausgehend von der systemtheoretischen Beobachtungstheorie ist jede Be-
obachtung zwingend mit einer Unterscheidung und Bezeichnungverbunden.
Weil nicht beide Seiten einer Unterscheidung gleichzeitig bezeichnet werden
konnen, bleibt eine der unterschiedenen Seiten temporir immer unsichtbar,
d.h. sie wird nicht erkannt. Im Augenblick der Beobachtung kann »][...] we-
der der >unmarked space« [...] beobachtet werden noch die Einheit der Unter-
scheidung, die vom Beobachter jeweils verwendet wird«.” Demgemif} kann
die Unterscheidung bzw. Form selbst ebenfalls nicht gesehen werden, denn
jede Beobachtung ist in dem Moment der Beobachtung blind fiir die selbst
produzierte Differenz. Die eigene Unterscheidung ist sozusagen der blinde
Fleck der Beobachtung.?’ Diese Begrenzung betrifft Schmitt wie Foucault,
meine eigene Untersuchung und Luhmann selbst. Um jenen blinden Fleck
erkennen zu kénnen, muss stets eine Beobachtung der Beobachtung mithilfe
einer neuen Unterscheidung erfolgen, d.h. eine Beobachtung zweiter Ordnung.
Es ist also moglich, mittels einer neuen Unterscheidung und Bezeichnung, die
eigene Beobachtung zeitlich spiter selbst zu beobachten, allerdings um den
Preis eines neuen blinden Flecks.

Die Stirke dieser Beobachtungstheorie liegt darin, einerseits Beobach-
tungen nicht als rein passive Bezugnahme auf >eine vorgegebene Realitit< zu
verstehen, sondern Beobachtungen selbst als aktives Hervorbringen der Welt
zu analysieren, inklusive der eigenen Beobachtung. Andererseits kann dieses
Beobachtungsmodell dariiber aufkliren, dass Beobachter Dinge nicht sehen,
sie ausblenden und so blinde Flecken entstehen. In vielfiltigen wissenschaft-
lichen und politischen Beobachtungen kann daher tiberpriift werden, was sie
sehen und was sie zwingenderweise nicht sehen konnen.

Somit ist jede Beobachtung in dem Dilemma gefangen, dass der blinde
Fleck der Beobachtung nur durch die Produktion eines neuen aufgedeckt wer-
den kann und damit letztlich nicht einholbar ist. Eine seiner Umwelt und sich
selbst voll zugingliche beobachtende Einheit ist damit ausgeschlossen.?> Un-
moglich ist ebenso eine Perspektive auf die moderne Gesellschaft, die vorgibt,
auflerhalb jener zu stehen. Daraus ergeben sich folgende drei Konsequenzen:
1. Eine Beschreibung der Gesellschaft ist nur innerhalb der Gesellschaft még-
lich, es gibt kein Auflen. 2. Die Gesellschaft ist als Umwelt der Theorie kom-
plexer als die hier entwickelte Analyse. 3. Diese theoretische Beschreibung der
Gesellschaft ist kontingent, nicht notwendig und ebenso anders moglich.

20 | Luhmann 1993, S. 257.
21 | Vgl. Luhmann 1998, S. 68f.
22 | Vgl. Luhmann 1992, S. 74.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

3. Erkenntnistheoretische Reflexion und Distinktion

Aus den dargelegten methodologischen Vortiiberlegungen ergibt sich zudem
eine unmittelbare Konsequenz fiir die anschliefende Analyse des politischen
Pessimismus. Als Beobachtung zweiter Ordnung werden die Unterscheidun-
gen und Markierungen der Texte von Schmitt, Foucault und Agamben hinter-
fragtund ggf. kritisiert. Damit ist die Frage aufgeworfen, mit welchem Mafstab
die drei Theorien gemessen werden konnen? Moralisch gegen die Erkenntnis-
se der Theorien zu argumentieren oder die Position des Fortschrittsoptimis-
mus einzunehmen, ist — wie oben ausgefiihrt — aus erkenntnistheoretischen
Griinden problematisch. Normative Kritik wiirde eine enorme Begriindungs-
leistung erfordern, die im Rahmen dieser Studie schlicht nicht zu leisten ist.?
Ohne selbst zeitdiagnostisch titig zu werden, rekonstruiere ich die Weltkons-
truktion der Theorien, wobei die Beobachtungstheorie wiederum als positiver
Kontrast dient, weil jene Theorie selbstreflexiv die Bedingungen ihrer (Un-)
Moglichkeit mit reflektiert und sehen kann, dass die eigene Beobachtungs-
leistung gemessen an ihrer Umwelt immer unterkomplex sein muss.?* Man-
gels dieser Einsicht und Festlegung auf die besagten theoretischen Primis-
sen wiirde die Analyse entweder rein deskriptiv verfahren oder Kritik dufern,
die seltsam in der Luft zu hingen scheint, quasi aus dem Off stammt. Durch
derlei Einsichten in die Limitierung der eigenen Beobachtung ist es moglich,
nicht auf eine letzte Einheit zuriickzugreifen, was bedeuten wiirde, die eigene
Theorie als Einheit zu zementieren. An diesem Grad der Selbstreflektion las-
sen sich alle tibrigen Theorien messen: Reflektieren Schmitts, Foucaults und
Agambens Texte die Kontingenz der eigenen Beobachtungen? Kommen die
Autoren selbst als Person bzw. Beobachter innerhalb der eigenen Theorie vor?
Und wird der modernen Gesellschaft, d.h. dem Gegenstand der sozialen oder
politischen Theorie, ein hinreichendes Maf} an Komplexitit attestiert, die die
Moglichkeit reflektiert, dass die eigene Beobachtung notwendigerweise Dinge
tibersehen muss? Die Kontingenzerfahrung der Theorien zeigt sich dann auch
in der Zukunftsperspektive, die nur dann tiberzeugen kann, wenn sie nicht de-
terministisch ist, sondern kontingente Méglichkeiten reflektiert. Kontingenz-
und Komplexititsbewusstsein sind somit das Ideal dieser Untersuchung.

Die Unsicherheit, die daraus fiir Beobachter »alteuropidischen« Selbstbe-
wusstseins erwichst, wird von der Systemtheorie geschickt umgangen, indem
die Vervielfiltigung der Beobachtungsperspektiven ins Zentrum riickt. Aus
der sogenannten Polykontexturalitit von Beobachtungen zieht die System-
theorie die Konsequenz, dass im geschichtlichen Prozess alles gleichermafen
besser und schlecht geworden ist — immer zihlt, wer beobachtet.?® Dieses Kon-

23 | Zur Problematik der Begriindung eines normativen Standpunktes aus konstrukti-
vistischer Perspektive siehe insb.: Rorty 1989.

24 | Vgl. Luhmann 1998, S. 36ff.

25 | Vgl. Luhmann et al. 2004, S. 38.

14.02.2026, 16:44:23.

39


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

40

Politischer Pessimismus

tingenzbewusstsein verhindert in der folgenden Untersuchung vor allem, dass
der eigene Konstruktivismus wihrend der Analyse auf Grund liuft, sollten
sich eindimensionale Bestitigungen von Zeitdiagnosen einschleichen. Aus-
gehend von besagtem Beobachtungsbegriff sind (Kultur-)Pessimismus sowie
Urteile wie Dekadenz oder Niedergang eine Beobachtungsleistung, d.h. eine
Konstruktion, die auch anders erfolgen kénnte. Ob »tatsichlich< ein Nieder-
gang stattfindet und welche Faktoren daftir und dagegen sprechen, kann nicht
»objektiv« beantwortet werden.

Damit wende ich mich gegen die sogenannte »Krisenhypothese«, die den
Pessimismus eines Autors durch personliche oder realhistorische Krisen zu
erkliren versucht.?® Die Mehrzahl der Autoren, die (kultur-)pessimistische
Stromungen analysieren, koppeln eine solche Haltung an eine >wirkliche«
Krisenerfahrung und schliefen damit auf einen Kausalzusammenhang: Weil
der jeweilige Autor in einer besonders krisenhaften Zeit schreibt oder gar per-
sonlich Not und Leid erfahren hat, vertritt er eine pessimistische Position.
Aus wissenschaftlicher Perspektive sind solche eindimensionalen Kausalzu-
sammenhinge von Krisenerfahrung und Pessimismus unhaltbar, denn wie
eine Krise beobachtet wird, ist kontingent. Es ist durchaus denkbar, dass ein
Phinomen tiberhaupt nicht als Krise wahrgenommen wird, d.h. es gibt keine
objektiven bzw. intersubjektiven Kriterien, mit deren Hilfe sich priifen lieRe,
was eine Krise ist und welcher Intensititsgrad ihr jeweils zukommt. Weiter-

26 | Der Begriff »Krisenhypothese« stammt von Michael Pauen, einem der Hauptrefe-
renzautoren der vorliegenden Studie, und kritisiert die zahlreichen Untersuchungsan-
satze, die das Auftreten von Pessimismus bzw. Kulturpessimismus mit existenziellen,
d.h. realgeschichtlichen Krisen in Verbindung bringen und dadurch erkldren wollen.
Vgl. Pauen 1997a. Bei aller Zustimmung ist Pauens Konstruktion des sogenannten »se-
kundéren Pessimismus« zu hinterfragen: »Diese Charakterisierung soll im Folgenden
fir solche Varianten des Pessimismus stehen, bei denen sich die oben skizzierten Ten-
denzen zur Inszenierung des Schrecklichen beobachten lassen.« Ebd., S. 17. Gemeint
ist damit ein vermittelter Pessimismus, der selbst keine unmittelbare Krise, kein Leid
oder keine existenzielle Bedrohung erfahren hat. Sicherlich lassen sich solche Varian-
ten nachweisen, jedoch geht mit der Unterscheidung von primarem und sekundarem
Pessimismus eine fragwiirdige Ontologisierung einher: Wie soll bestimmt werden, wel-
ches Leid »wirkliches« oder »echtes« Leid ist? Verbunden ist damit ein impliziter Deka-
denzvorwurf Pauens an den sekundaren Pessimismus. Vgl. zu einem dhnlich verdeckten
Dekadenzvorwurf an die Adresse pessimistischer Stimmungen: Michel 1985, S. 111ff.
Weiterhin ist mit Martin Schmidt gegen den sekunddren Pessimismus einzuwenden:
»Die Rickfrage, was demzufolge unter primdrem oder unvermitteltem Pessimismus zu
verstehen sei, beantwortet Pauen nur indirekt. Zwar betont er, dass Pessimismus nicht
notwendig vermittelt sein muss, geht jedoch kaum weiter auf die damit angesprochene
Ebene ein.« Schmidt 2007, S. 36.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

3. Erkenntnistheoretische Reflexion und Distinktion

hin lassen sich pessimistische Positionen zu sehr unterschiedlichen Zeiten
nachweisen, was den Schluss nahe legt, dass deren Ursachen entsprechend
sehr unterschiedliche sein miissen.” Pessimismus kann deshalb keineswegs
als reine Abbildung von Krisenerfahrungen verstanden werden im Sinne von
Ursache: Krise = Folge: Pessimismus; sondern Pessimismus ist das Resultat
einer bestimmten Beobachtung. Diese Einschitzungen miissen anhand einer
Beobachtung zweiter Ordnung in ihrer Unterscheidungslogik rekonstruiert
werden, ohne dass dadurch selbst eine pathologische Psyche oder krisenhafte
Gegenwart vorausgesetzt wird.

Mit jener Relativierung von Krisenerfahrungen sollen (kultur-)pessimis-
tische Haltungen freilich nicht als Dekadenz- oder Luxusproblem diskredi-
tiert oder darauf reduziert werden, eine analytische Schwiche, die u.a. auch
Ralf Dahrendorf unterlduft: »Der Kulturpessimismus ist in den allermeisten
Fillen die Geisteshaltung derer gewesen, die sich keine Sorgen zu machen
brauchen.«®® Dies bedeutet, auf eine Dekadenzklage mit dem Vorwurf der
Dekadenz zu antworten. Aus konstruktivistischer Perspektive und fiir eine
nicht ahistorische Analyse erscheint aber gerade die Krisenhypothese bzw. im
betreffenden Fall die Dekadenzhypothese nicht tiberzeugend, weil Pessimis-
mus nicht monokausal und behavioristisch als eine Reaktion auf >objektive<
Umweltreize verstanden werden kann. Damit sollen weder die Relevanz von
historischen Krisen noch Leiderfahrungen verharmlost, sondern vielmehr
fur die unterschiedlichen Moglichkeiten, Krisen zu beschreiben, sensibilisiert
werden. Es wird weiterhin ebenso wenig bestritten, dass eine pessimistische
Haltung ein Problem benétigt, an welchem sie sich gewissermaflen aufhin-
gen und reiben kann. Nur das, was letztendlich der Stein des Anstofies ist, ist
und bleibt véllig austauschbar. Durch diese Distanzierung wird insbesondere
die Gefahr, in der eigenen Analyse pessimistischen Diagnosen zu folgen oder
letztere zur Erklirung heranzuziehen, vermieden.?

Fir die vorliegende Analyse ist im Weiteren nicht relevant, warum pessi-
mistische Positionen vertreten werden, sondern wie politischer Pessimismus
in sozialwissenschaftlichen Theorien entsteht. Es geht also um die (Re-)Kons-
truktion von Wahrnehmungsschemata, Zuschreibungen und Kausalmustern
sowie die damit verbundenen konstitutiven blinden Flecken. Spannend er-

27 | Zur Kritik der Krisenhypothese siehe: Pauen 1997a, S. 18-26. Daran anschlieSend
lasst sich gegen die Krisenhypothese einwenden, dass mit Botho Strauf, ein Vertreter
des (Kultur-)Pessimismus, in relativ ruhigen Zeiten, verglichen mit den beiden Weltkrie-
gen, sich dessen Klage gegen bundesdeutsche Dekadenz und Gemitlichkeit richtet.
Vgl. Strauf 1993, siehe zu Strauf insb.: Essenberg 2004.

28 | Dahrendorf 1979, S. 224,

29 | Vgl. zu Autoren, die sich nicht hinreichend von der Krise als Erkl&rung distanzieren,
beispielsweise: Bennett 2001; Stern 1963a; WahImiiller 1939.

14.02.2026, 16:44:23.

41


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

42

Politischer Pessimismus

scheint vor allem, was die Texte auslassen, das, was nicht gesagt wird, wenn
etwas gesagt wird, d.h. das, was auf der unmarkierten Seite der Unterschei-
dung im Verborgenen bleibt. Ebenso riickt in den Fokus, wie etwas gesagt und
begriindet wird. Wie, also mit welchen sprachlichen Mitteln werden Zeitdia-
gnosen plausibilisiert und Kontingenz verschleiert? Es geht mithin nicht nur
darum, die Argumentations- und Begriindungslogiken der Zeitdiagnosen und
Prognosen zu (re-)konstruieren, vielmehr sollen die »]...] ausgeblendeten Mog-
lichkeiten im Gegensatz zu der schlieRlich realisierten Option«*® aufgezeigt
werden. Immer wieder gilt es demnach zu analysieren, wie die untersuchten
Theorien Kontingenz invisibilisieren. Umgekehrt markiert jede Betonung der
Kontingenz, dass an dieser Stelle Zweifel an der These angebracht sind, also
dass die jeweilige Theorie pessimistisch argumentiert.

Als Text- bzw. Theorieinterpretation ist eine Beobachtung zweiter Ordnung
schlieflich als offenes hermeneutisches Verfahren zu verstehen. Hermeneutik
bietet sich als Methode einer politikwissenschaftlichen Analyse insbesondere
deshalb an, weil mithilfe jener Untersuchungsmethode »latente Sinnstruktu-
ren«®! erschlossen werden kénnen, wie beispielsweise stilistische und rheto-
rische Muster von Texten, aber ebenso implizite Konsequenzen von Zeitdia-
gnosen. Hermeneutik ist hier zunichst allgemein definiert als regelgeleitete
Auslegung, »mit deren Hilfe es gelingen soll, den Sinn eines sprachlichen Do-
kumentes intersubjektiv nachvollziehbar zu entschliisseln«.?? Dahinter steht
die (einfach anmutende) Frage, warum ein Text wie und warum so und nicht
anders zu verstehen ist, und warum diese Interpretation potenziell besser bzw.
angemessener ist als andere.*® Dabei geht es nicht um das Was des Verstehens,
sondern um das Fremdverstehen als Wie verstehen, im Sinne des Verstehens
des Verstehens, d.h. des Verstehens zweiter Ordnung.**

Die Schwierigkeit von Verstehensanschliissen, also Interpretationen ist,
dass die Bedeutung oder der Sinn eines Textes genauso wenig wie die soziale
Wirklichkeit >objektiv« gegeben ist. Bedeutung wird durch Verstehen gestiftet
und erschliefdt sich folglich nur mittels Interpretation bzw. der Interpretation
von Interpretationen. Verstehen — als eine mehr oder weniger subjektive Inter-
pretation — kann in einer polykontexturalen Welt deshalb nie unwidersprochen

30 | Noetzel und Krumm 2003, S. 98.

31 | Ebd,, S. 109.

32 | Alemann und Ténnesmann 1995, S. 57, zit.n.: Lange 2003, S. 32. Fiir einen Uber-
blick der ideengeschichtlichen Entwicklung der Hermeneutik im 20. Jahrhundert siehe
insb. Stefan Lange: Ebd., S. 31-50.

33 | Vgl. Joas und Kndbl 2004, S. 291f, 484f.

34 | »Fremdverstehen kdnnen wir jenen Vorgang nennen, bei dem wir einer Erfahrung
den Sinn verleihen, dass sie auf ein Ereignis in der Welt bezieht, dem Alter Ego bereits
einen Sinn verliehen hat.« Soeffner 2013, S. 165.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

3. Erkenntnistheoretische Reflexion und Distinktion

Objektivitit reklamieren. Und gleichzeitig ist jeder Beobachter permanent und
unwiderruflich auf seine eigene subjektive Position zuriickgeworfen. Daraus
ergibt sich folgende Einsicht bzw. Forderung: »Eine selbstreflexive Hermeneu-
tik muss also streng differenzorientiert ausgerichtet sein, sie muss im Vollzug
ihrer Interpretationen zugleich die aktuellen Bedingungen der Moglichkeit
ihrer Interpretationen mitberticksichtigen.«*

Ausgeklammert ist mit der gewihlten Perspektive selbstredend ein em-
phatischer Verstehensbegriff, der vorgibt, eine Person >wirklich« zu verstehen,
welcher Bewusstseinszustinde konstatiert oder glaubt, den >einzig mogli-
chenc Sinn bestimmen zu kénnen. Gleichwohl werde ich als Zugestindnis an
sprachliche Konventionen und die Lesbarkeit in der Analyse von >dem Sinnc¢
sprechen, den Schmitt, Agamben und Foucault gemeint haben.*® Weiterhin
ist jede Textinterpretation immer nur aus der jeweiligen Gegenwart maéglich,
d.h. nur post festum. Jede Beobachtung ist als Verstehen in die Zeitdimension
der modernen Gesellschaft eingebunden und interpretiert aus jenem zeitge-
schichtlichen und kulturellen Kontext die Bedeutung eines Textes. Der Weg,
mit dieser erkenntnistheoretischen Beschrinkung bzw. Relativitit von Objek-
tivitit umzugehen, ist hierbei erneut die Beobachtung zweiter Ordnung, wie
Thomas Noetzel anmerkt: »Aus konstruktivistischer Perspektive muss jede
Objektivitit an die Position des Beobachters und dessen Unterscheidungslo-
giken zuriickgebunden werden. Historische Rekonstruktion sind immer dem
Wissen und der Kultur, den Bedingungen und Beschrinkungen der Gegen-
wart ausgesetzt.«¥ So ist beispielsweise eine Interpretation der Schrift »Der
Begriff des Politischen« vor 1933 eine andere als eine solche, welche die Konse-
quenzen des Nationalsozialismus bereits kennt.

Wie nun Theorien Wirklichkeit fiir sich und ihre Leser konstruieren, ist
nicht nur abhingig von der konkreten Diagnose, sondern ebenso von den ver-
wendeten sprachlichen Mitteln. Damit widerspreche ich der ideengeschicht-
lich wirkmachtigen Trennung von Philosophie und Rhetorik, wie sie beispiels-
weise Platon vertreten hat. Rhetorik ist mehr als der >schéne Schein«. In einer

35 | Noetzel und Krumm 2003, S. 112.

36 | Womit jeweils keine Aussage iiber das Bewusstsein des Autors gemeint ist, son-
dern lber den Sinn, den ich durch Fremdverstehen aus den Texten herauslese »Viel-
mehr konstituiert das subjektive Bewusstsein Sinn dadurch, dass es die Erfahrung auf
anderes bezieht. Dieser Akt der Sinnschopfung beinhaltet im Wesentlichen das, was
verstehen als Selbstverstehen meint. Fremdverstehen hingegen, und das ist das fiir das
Problem des Verstehens iiberhaupt Entscheidende, geschieht in Auffassungsperspek-
tiven. Das heifit, Fremdverstehen ist nur diskontinuierlich und partiell méglich. Selbst-
verstehen ist ein prinzipiell unzweifelhafter Akt; Fremdverstehen ist ein prinzipiell zwei-
felhafter Akt.« Soeffner 2013, S. 165.

37 | Noetzel und Krumm 2003, S. 112.

14.02.2026, 16:44:23.

43


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

44

Politischer Pessimismus

sprachlich erschaffenen Welt haben rhetorisch-sprachliche Mittel die wichtige
Funktion, Wirklichkeits- und Wahrheitswahrnehmungen mit zu erzeugen
und zu stabilisieren bzw. zu variieren. So werden etwa Metaphern in der Spra-
che benutzt, um Realitit zu stiften.’® Das >Wahre< und der >Schein< sind somit
ununterscheidbar miteinander verbunden. Demgemaf stellt sich im Folgen-
den die Frage nach der Performanz von Theoriebildung, d.h., mit und im An-
schluss an Susanne Lidemann:

»Mit welchen rhetorischen Mitteln werben soziologische Theorien fiir ihre Interpreta-
tionsangebote? Welche textuellen Strategien werden aufgeboten, um die Rezipienten
- Politiker, Studierende, das »gebildete Publikum« - zur Ubernahme angebotener »Typi-
sierungsmustercund »Ordnungsschemata« (FN Soeffner, Interaktion und Interpretation,
S.333.) zu bewegen?«3°

Welche Metaphern werden von Schmitt, Foucault und Agamben fiir die Ab-
bildung der modernen Gesellschaft, vergangene und kiinftige Ereignisse ver-
wendet?

Somit vertrete ich die These, dass sozialwissenschaftliche Theoriebildung
Dichtung ist. Hayden Whites zentrale These lautete bekanntlich, dass jede Ge-
schichtsschreibung Dichtung ist: »Auch Klyo dichtet.«* Jeder Historiker beng-
tigt zur Plausibilisierung seiner wissenschaftlichen Erkenntnisse ein Narrativ.
Mit dieser These stieR White in seiner eigenen Disziplin auf enormen Wider-
stand, verstindlich vor dem Hintergrund, dass in der Konsequenz eine >ob-
jektiv-historische Erkenntnis« fiir die Geschichtswissenschaft unerreichbar ist
und bleiben muss — fiir »alteuropiische« Historiker sicherlich eine pessimisti-
sche Einsicht. Aus konstruktivistischer Perspektive sind die epistemologischen
Schwierigkeiten des wissenschaftlichen Wissens iiber die Geschichte jedoch
unmittelbar ersichtlich, weshalb ich mit White davon ausgehe, dass jede histo-
rische Einbildungskraft aufliterarische Mittel angewiesen ist, um die jeweilige
Konstruktion der historischen Ereignisse, Handlungen und Personen glaub-
haft darzustellen. Dariiber hinaus erzeugt die wissenschaftliche Beobachtung
Geschichte als Gegenstand. Jene erkenntnistheoretische Einschrinkung gilt

38 | Metaphern werden selbstredend nicht nur verwendet, um Realitat zu stiften, son-
dern dariiber hinaus um bildhaft einen sprachlichen Ausdruck durch einen anderen zu
ersetzen, der reichhaltiger oder deutlicher sein soll. Somit erhélt Sprache eine andere
Starke und Intensitat. Es fallt der Vergleich, das »wie« weg, womit zwar ndher an Realitat
oder das Verstehen geriickt wird, aber nur aufgrund eines Stilmittels, das sich Bildern
und Redensarten bedient, die der zugehdrigen Kultur- und Sprachgruppe bekannt sind
(und auch hier l&ngst nicht allen).

39 | Lidemann 2004, S. 10.

40 | Vgl. White 1986.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

3. Erkenntnistheoretische Reflexion und Distinktion

nicht nur fiir Geschichtswissenschaft, sondern ebenso fiir jeden sozial- und
geisteswissenschaftlichen Text. In der Konsequenz miissen sich auch die Na-
turwissenschaften fragen lassen, wie, d.h. mit welchen rhetorischen Mitteln es
ihnen gelingt, Texte als objektive Wahrheit erscheinen zu lassen. Denn ausge-
hend von der konstruktivistischen Beobachtungstheorie kann nach Sina Far-
zin jeder »Text als eine Kommunikationsform verstanden werden, die sich an
einen Adressaten richtet und diesen von dem Wahrheitsgehalt seiner Aussage
zu iiberzeugen sucht«.” Die Mittel der persuasiven Herstellung von »objektiver
Richtigkeit< sind dann Dichtung und Rhetorik, wobei die tiberkommene Stig-
matisierung jener sprachlichen Mittel als unwissenschaftlich und wirklich-
keitsverzehrend aufgegeben wird. Damit vertrete ich die These, dass die hier
untersuchten drei Theoretiker gerade durch einen besonderen Sprachgebrauch
versuchen, ihren Zeitdiagnosen Plausibilitit zu verleihen.*

Whites literaturwissenschaftliche Methode unterscheidet vier Strategien
der narrativen Modellierung: Romanze, Tragodie, Komodie und Satire. Die
Thematik des Pessimismus tangieren dabei insbesondere die Tragodie und die
Satire, weil die Tragtdie das Scheitern aller Bemithungen um den gesellschaft-
lichen Fortschritt zum Besseren beschreibt, und die Satire als Erzidhlform
beim Unvermogen der Menschen die deterministischen GesetzmiRigkeiten
der Geschichte zu verindern ankommt.” Allerdings ordnet White den in der
ideengeschichtlichen Tradition Schopenhauers stehenden Schweizer Histori-
ker Jacob Burckhardt dem Erzdhltypus der Satire und der Ironie zu und leitet
daraus dessen Pessimismus ab.** Ob Burckhardt zu Recht oder Unrecht dem
Pessimismus zugeordnet wird, soll hier nicht diskutiert werden, allerdings ir-
ritieren an der Theoretisierung Whites die Nihe von Pessimismus und Satire
sowie die Rolle der Ironie. Auch Dienstag vertritt die These, dass eine ironische
Betrachtung der menschlichen Geschichte in direktem Zusammenhang mit
pessimistischen Positionen steht.* Gegen derlei Gleichsetzung vertrete ich

41 | Farzin 2011, S. 35. Wobei sich Farzin mit dieser Aussage auf »soziologische Texte«
beschrénkt.

42 | In jenem Zusammenhang konstatiert auch Pauen, dass Pessimismus durch »][...]
die argumentative und rhetorische Struktur der Texte selbst« bedingt ist. Pauen 1997a,
S. 8. Vgl. auch Pauen 1997b.

43 | Vgl. White 2008, S. 22-25. Weiterhin unterscheidet Whites Textanalyse »forma-
le Schlussfolgerungen«, »ideologische Implikationen«, die »rhetorischen Figuren (Tro-
pen)« sowie »Metapher, Synekdoche, Metonymie, Ironie«. Ebd., S. 50-56.

44 | Vgl. ebd., S. 311.

45 | Darliber hinaus glaubt Dienstag, dass das Lachen iiber die eigene Existenz keine
Distanz zur Ernsthaftigkeit und zum Determinismus des Pessimismus erlaubt: »But lau-
ghing at our existence is not an overcoming of pessimism. Itis in fact the embrace of it.«
Dienstag 2006, S. 40. Dieser Ansicht wird hier widersprochen.

14.02.2026, 16:44:23.

45


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

46

Politischer Pessimismus

die These, dass Ironie nicht zwingend pessimistisch ist, weil Ironie gerade fiir
Kontingenz sensibilisiert und vor deterministischer und fatalistischer Ernst-
haftigkeit bewahrt. Neben jenem inhaltlichen Kritikpunkt findet anhand der
von White vorgenommenen Zuordnung und methodischen Feingliederung
eine Vorfestlegung statt, die hier vermieden werden soll. Auferdem erscheint
es nicht moglich, diese idealtypischen Aspekte aus den heterogenen Texten
Schmitts, Foucaults und Agambens trennscharf und stringent zu rekonstru-
ieren, woraus ich die Konsequenz ziehe, die Grundthese Whites zu iiberneh-
men, ohne jedoch die literaturwissenschaftlichen Methoden in die anschlie-
Rende Untersuchung zu tiberfithren.

Im Weiteren orientiere ich mich an der Vorarbeit von Farzin, welche die
rhetorischen Mittel von bzw. in Sozialtheorien untersucht hat, »[...] deren para-
doxe Funktion darin besteht, als sprachliche Ausdrucksformen den sprach-
lichen und damit verbundenen subjektiven Charakter des Textes zu invisibili-
sieren und das Geschriebene als notwendige, iiberzeugende und nicht anders
mogliche Prisentation des Gegenstandes erscheinen zu lassen.«*® Mit Blick
auf den politischen Pessimismus wird insbesondere zu analysieren sein, mit
welchen rhetorischen Mitteln ein negatives Menschbild, ein geschichtlicher
Verfall, ein Bewegungsgesetz der Geschichte oder eine kiinftige Verschlech-
terung dargestellt werden. Gerade eine negative Zeitdiagnose und eine pessi-
mistische Zukunftsprognose sind konstitutiv auf eine sprachliche Aufladung
angewiesen, eine bestimmte Dramatik und Drastik, um der damit einher-
gehenden Bedrohungslage Nachdruck zu verleihen. Bei meiner hermeneuti-
schen Rekonstruktion der Performanz des Pessimismus beziehe ich mich auf
die Uberlegungen von Liiddemann, White und Farzin, ohne jedoch die jeweilige
sprachwissenschaftliche Methodik zu iibernehmen. Diese methodologischen
Uberlegungen werden zur Entwicklung der Analysekategorie Haltung wieder
aufgegriffen und methodisch konkretisiert.

SchlieRlich bleibt hier zu betonen, dass die Interpretation der stilistischen
Charakteristika und Unterscheidungslogiken von Texten keinesfalls in unzu-
lassige Psychologisierungen abgleiten darf. Es ist nicht méglich, die Bewusst-
seinszustinde, Gefiihle oder sonstigen Befindlichkeiten der Autoren Schmitt,
Foucault und Agamben identifizieren und rekonstruieren zu kénnen.” Dies

46 | Farzin 2011, S. 38. Wobei sich Farzin wiederum an der Rhetoric of Science orien-
tiert (Simons 1990 und Mc Closkey/Megill/Nelson 1987) und anderen, die im US-ame-
rikanischen Diskurs seit den 1970er Jahren die Rhetorizitat der Sozialwissenschaften
hinterfragten. Farzin beschrénkt sich auf die Untersuchung von zwei rhetorischen Figu-
ren: »Metaphern«und »Exemplar und Evidenz«.

47 | Beispielsweise betont Joe Bailey: »[F]eelings are an important part of social con-
sciousness in general and of pessimism in particular.« Bailey 1988, S. viii und 9-22.
Diese Einschatzung soll hier gar nicht bestritten werden, allerdings ist es fiir die Analyse

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

3. Erkenntnistheoretische Reflexion und Distinktion

ist keineswegs selbstverstindlich, denn solche Parallelisierungen von pessi-
mistischen Weltbeobachtungen und psychologischen Pathologien, wie dem
Krankheitsbild Depression, sind iiberaus verbreitet.*® Grob zusammengefasst
wird demjenigen, der eine pathologische Welt beschreibt, ein pathologischer
Geisteszustand unterstellt.” Ein verurteilender bzw. abwertender Duktus ist
in derartige Erklirungen konstitutiv eingelassen. So sind beispielsweise fiir
Stern die personlichen und psychologischen Faktoren »Vereinsamung, Ent-
fremdung und HaR gegen sich selbst« die Ursachen des Kulturpessimismus.>
Irritierenderweise findet sich diese Argumentationsstrategie ebenso in jiin-
geren wissenschaftlichen Arbeiten, so identifiziert beispielsweise Bennetts
Studie »Cultural pessimism. Narratives of decline in the postmodern world«
Depression und Pessimismus als verwandte Beobachtungsformen.’! Hierzu
bedient er sich eines psychologischen Modells von Aaron Becks, dem »negati-
ve cognitive shift« (selbstverstirkendes negatives Denken), und postuliert fiir
Depressive wie (Kultur-)Pessimisten eine ihnliche Unterscheidungslogik.>
Bestimmte Merkmale des Pessimismus nach Bennett werden als Kategorien
fur die Analyse von (kultur-)pessimistischen Haltungen im nichsten Kapitel
beriicksichtigt®, allerdings ohne sich auf das Gebiet der Psychologie vorzu-
wagen und wie Bennett — wenngleich mit Einschrinkungen — zu behaupten,
dass aus negativem Fiihlen pessimistische Weltanschauungen erwachsen.** Je-
ner Zusammenhang ist zwar nicht véllig auszuschlielen, allerdings geht der
Rekurs auf die Emotionen — mindestens implizit — mit einer Pathologisierung

des politischen Pessimismus in Theorien d.h. Texten schlicht nicht méglich und ebenso
wenig nétig, die Geflihle des Autors zu rekonstruieren.

48 | Vgl. Bennett 2001. Es ist durchaus spannend, dass der Kulturpessimismus haufig
mit Krankheitsmetaphern arbeitet und umgekehrt selbst mit medizinischen Begriffen
analysiert wird. Weiterhin wird nicht nurvon psychischen Krankheiten gesprochen, son-
dern auch von Stimmungen: Vgl. Michel 1985, S. 115.

49 | So kritisiert ebenfalls Dienstag, dass Pessimisten oder vermeintliche Pessimis-
ten als »cranks« aus dem Mainstream der politischen Theorien ausgesondert werden.
Dienstag 2006, S. 3.

50 | Stern 1963a, S. 326. Vgl. zu dieser Argumentationsstrategie auch Baeyer-Katte
1958.

51 | Vgl. Bennett 2001, S. 180.

52 | Interessant ist, dass nicht erst Alain Ehrenberg mit seinem Buch »Das erschopfte
Selbst« den Aspektvon Depression und negativer Zeitdiagnostik verhandelt. Vgl. Ehren-
berg 2011. Bereits Ende des 19. Jahrhunderts wurde liber den pathologischen Status
von pessimistischen Weltdeutungen geforscht: »Nicht selten wurde der Pessimismus
schlicht als krankhafte Stimmung angesehen.« Schmidt 2007, S. 17.

53 | Siehe zu Bennetts Pessimismus-Definition: Bennett 2001, S. 180f.

54 | Vgl. ebd., S. 180-185.

14.02.2026, 16:44:23.

47


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

48

Politischer Pessimismus

bestimmter Autoren einher. Entscheidend ist jedoch, dass emotionale Zustin-
de und etwaige Psychopathologien schlecht aus der Lektiire von Texten heraus-
zulesen sind. Wie ein solches Wissen tiber Empfindungen und Bewusstseins-
zustinde auf der Basis von Textinterpretationen wissenschaftlich zu fundieren
ist, wird von Bennett mithin nicht reflektiert, so dass seine Analyse in dem
(Kurz-)Schluss kulminiert, Kulturpessimismus stelle eine milde Form der De-
pression dar.® Im Grunde argumentiert der englische Kulturwissenschaftler
dhnlich wie Stern und Herman: Sie interpretieren Perspektiven, die die Ge-
sellschaft als pathologisch beschreiben, selbst als pathologisch, womit sie die
Beobachtungslogik ihres Gegenstandes schlicht tibernehmen und neue Patho-
logisierungen aussprechen.

Anzumerken ist, dass Bennett den Kulturpessimismus nicht ausschlief3-
lich auf den subjektiven Faktor Depression reduziert, sondern ebenso ar-
gumentiert, dass seit den 1950er Jahren im Zuge des Epochenwechsels zur
Postmoderne ein vermehrtes Aufkommen von Kulturpessimismus zu beob-
achten ist. Sozialgeschichtlich bedeutet die Postmoderne fiir Bennett einen
Verinderungsprozess »by the conditions of the >new« capitalism« sowie eine er-
kenntnistheoretische Unsicherheit verbunden mit einem Zusammenbruch in-
tellektueller und isthetischer Kategorien.>® Mit dieser Erklirung bedient sich
Bennetts Analyse freilich selbst einer negativen Zeitdiagnose, da der Autor das
vermehrte Aufkommen kulturpessimistischer Urteile als direkte Reaktion auf
Krisenerfahrungen interpretiert und weiter folgert: »[TThen we can say that the
same is probably also true of cultural pessimism; that in the postmodern world
cultural pessimism is thus not only a judgement about our culture, but also
a structure of feeling that is increasingly produced by our culture.«”’ In jener
paradoxen Argumentation verfingt sich die Analyse: Stellt der Kulturpessimis-
mus eine Reaktion auf >objektive< Krisenerfahrung dar, kann er nicht gleich-
zeitig das Produkt einer subjektiven, pathologischen Weltbeschreibung sein.

Eine Steigerung der Argumentation Bennetts stellt insbesondere die bereits
kritisierte Analyse von Hermans »Propheten des Niedergangs« dar. Herman
deutet nicht nur Bewusstseinszustinde, sondern vermischt biographische und
theoretische Sachverhalte und versteigt sich dazu, die Motive von Handlungen
zu deuten und zu verurteilen. Als Fazit zu Foucaults Kritik der Moderne fithrt
jene Vorgehensweise zu folgender Deutung:

»Als Foucault erfuhr, da er sich mit AIDS angesteckt hatte, wurde auch dies in seinem
Kopfzu einer weiteren Grenzerfahrung: Sexualitat als Form des Todes wie der Macht, an-
deren durch Sex den Tod zu bringen. Mindestens zwei Jahre nach der Ansteckung - von

55 | Ebd., S. 192.
56 | Ebd., S. 193, Vgl. auch 103ff und 142ff,
57 | Ebd., S. 193.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

3. Erkenntnistheoretische Reflexion und Distinktion

1982 bis 1984 - besuchte Foucault weiterhin die Orgienstatten der schwulen Szene, wo
er die Krankheit wissentlich an seine anonymen Sexpartner weitergab. »Wir entdecken
ein Vergniigen jenseits des Sex, teilte er einem Interviewer mit - in diesem Fall den Sex
als Mord.«%®

Inwiefern dies zum besseren Verstindnis der Theorie Foucaults verhilft, bleibt
offen, zudem Herman seine These weder belegen noch beweisen kann.

Fiir die vorliegende Analyse sind Psychopathologien einschliefllich Depres-
sionen kontingente Beschreibungsformen fiir Personen bzw. deren Bewusst-
seinszustinde. Das Krankheitsbild selbst ist das Ergebnis eines medizinischen
Diskurses, der die Diagnose — relativ inflationir — produziert. Vor einhundert
Jahren wire in dhnlichen Zusammenhingen vielleicht von Hysterie [aber
nur bei Frauen!] gesprochen worden.”® Ich kann mir somit nicht anmafen,
die Motive oder gar den Geisteszustand der Autoren Schmitt, Foucault und
Agamben einzuschitzen. Fiir eine Untersuchung, die Texte interpretiert, ist
eine solche Kategorisierung nicht nur unmoglich, sondern ebenso unnétig
und irrefithrend, da das Erkenntnisinteresse ausschlieflich den Texten, deren
Argumentationslinien und deren Umgang mit Kontingenz gilt. Jeder Text der
drei Autoren hat fiir mich weiterhin denselben Stellenwert, d.h. ich differen-
ziere nicht zwischen Hauptwerk, Aufsatz, Interview o. i., weil diese fiir mich
ausgehend vom »Prinzip der Schriftlichkeit«® alle gleichermafen nur als Text
zuginglich sind. Es ist schlicht nicht iiberzeugend, ein Interview als besonders
»authentisch« zu bewerten und einen Aufsatz als >Ausrutscher< zu entschuldi-
gen — oder umgekehrt —, weil die >wirklichen< Intentionen der Autoren (Black
Box) unbekannt sind und bleiben miissen. Die Texte werden deshalb gleich-
berechtigt als Text verstanden und keine Hierarchisierung vorgenommen, wie
beispielsweise die von politischen und wissenschaftlichen Texten oder Aus-
sagen — wie sie prominent Habermas reklamiert. Eine solche klare Trennung
zwischen Textgattungen erscheint schwierig, da eine solche Eingrenzung ers-
tens nur gelingen kann, wenn akademisches und politisches Wissen klar zu
scheiden sind und in einem Text lediglich eine Form zum Ausdruck kommt.
Zweitens, wenn der jeweilige Autor iiber die kommunikativen Anschliisse sei-
nes Textes bestimmen konnte. Beides ist zu bezweifeln.

Wenn im Weiteren pessimistische Haltungen beschrieben werden, be-
zeichnet Haltung keinen Bewusstseinszustand oder etwa Charaktereigen-
schaften eines Autors, sondern den Unterscheidungsgebrauch der Texte. Die
Theorien kénnen mithilfe einer konstruktivistisch informierten Hermeneutik
als Text interpretiert werden, insbesondere hinsichtlich des Zusammenhangs

58 | Herman 1998, S. 384. Vgl. zu einer &hnlichen Kritik: Wehler 1998, S. 85 u. 90f.
59 | Vgl. hierzu beispielsweise: Ehrenberg 2011.
60 | Soeffner 2013, S. 164.

14.02.2026, 16:44:23.

49


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

50

Politischer Pessimismus

von Zeitdiagnosen und den daraus folgenden Prognosen, ohne dass deshalb
auf Bewusstseinszustinde der Autoren zuriickgeschlossen werden briuchte
oder kénnte.®

Die hier gewihlte erkenntnistheoretische Position erlaubt es im Weiteren
zu reflektieren, dass die Beobachtung einer pessimistischen Beobachtung eine
Konstruktion ist. Hinter jene Einsicht gibt es kein Zurtick, ob das Ergebnis
meiner Beobachtung dann anschlussfihig ist, d.h. zustimmend verstanden
wird, kann nur der nichste Beobachter, also der Leser dieser Studie entschei-
den. Letztlich obliegt es den Lesern, die vorliegende Arbeit auf das Niveau einer
Beobachtung erster Ordnung zu holen, was bedeutet, die Kontingenz der eige-
nen Unterscheidungen und die konstitutiven blinden Flecken aufzuzeigen.

61 | Gleichwohl werde ich im Interesse der Lesbarkeit des Textes folgend von der Theo-
rie, Auffassung, Position usw. Schmitts, Foucaults und Agambens sprechen.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie
des politischen Pessimismus?

Zur Analyse der drei ausgewihlten Theorien ist es unabdingbar, inhaltlich zu
bestimmen, was tiberhaupt unter politischem Pessimismus zu verstehen ist.
Ziel ist es, ein idealtypisches Modell zu bestimmen, welches als heuristisches
Instrument dient, um sozial- und geisteswissenschaftliche Theorien zu unter-
suchen.

4.1 DiIES- UND JENSEITIGE BEGRUNDUNGEN

Sprachgeschichtlich tritt der Begriff Pessimismus am Ende des 18. Jahrhun-
derts bei Georg Christoph Lichtenberg 1776 zuerst auf und findet in den da-
rauffolgenden Jahrzehnten Verbreitung im philosophischen Diskurs.? Die
Semantik Pessimismus entsteht damit in einer historischen Phase, in der sich
die Gesellschaftsstruktur sowie die Selbstbeschreibung der Gesellschaft radi-
kal verindern. Ein Wandel, der sich auch an der nachhaltigen Erschiitterung
des Gottesglaubens im Okzident zeigt, in dessen Zuge sich die Erkenntnis aus-
breitet, dass Religion und Wissenschaft nicht widerspruchsfrei zu verséhnen
sind.?> Gleichwohl ist das Phinomen, das mit Pessimismus beschrieben wird,
ideengeschichtlich dlter als seine Begriffsgeschichte: Pessimistische Weltauf-

1 | Dieldee zur Kapiteliiberschrift habe ich von Dienstag ibernommen: Dienstag 2006,
S. 3.

2 | Vgl. Stréglich 1971, S. 27. und Marcuse 1981, S. 36.

3 | »Wenn der Gedanke an ein allglitiges Wesen, eine hohere Ordnung im Jenseits, an
ein Anderes als die Welt, der sich ausbreitenden pragmatisch wissenschaftlichen Ge-
sinnung schlieBlich weichen muf, bleibt als letzte metaphysische Wahrheit der Pessi-
mismus, zu dem Schopenhauer sich bekennt.« Horkheimer 1971, S. 3.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

52

Politischer Pessimismus

fassungen finden sich in der Antike* ebenso wie im Christentum?®, was u.a.
die Gnosis belegt.® Oder mit Marcuse gesprochen: »Lange, bevor es das Wort
Pessimismus gab, war da, was es ausdriickt.«’ Je nachdem, welche Schrift iiber
Pessimismus zu Rate gezogen wird, zeigt sich dabei eine unterschiedliche
Geschichte des Phinomens. Abhingig vom Schreibenden variiert der ideen-
geschichtliche Anfangspunkt der Geschichte des Pessimismus. Allerdings
muss der >Ursprung< des Pessimismus hier nicht aufgeklirt werden, um eine
Analysekategorie des Selben zu entwickeln. Ebenso ist das, was der jeweili-
ge Pessimismus negativ betrachtet, zunichst nicht entscheidend, sondern die
Frage nach dem >Siindenbock«: Wer ist schuld am Ubel der Welt? Ideenge-
schichtlich finden sich unterschiedliche Antworten, beispielsweise werden der
bose Schopfergott, ein kosmischer Wille, die Entartung der modernen Kultur
oder die anthropologisch-wesenhafte Bosartigkeit des Menschen als Erklirung
angefiithrt. Somit lassen sich zur Begriindung des Pessimismus theologische,
kosmische, kulturelle sowie anthropologische Erklirungen anfithren — oder
ein Mischtypus aus all diesen.®

Auffallend ist mit Blick auf die Geschichte politischer Ideen, dass theologi-
sche Begriindungen — bis heute — als Argumente fiir diesseitige Diagnosen und
Prognosen herangezogen werden. Gerade die Vorstellung, die Welt sei endlich,
und das Ende riicke niher, produziert pessimistisch-apokalyptische Erwartun-
gen — was sich etwa exemplarisch u.a. an der Kunst ablesen lisst.’ Das Beson-
dere an der judisch-christlichen Begriindung des diesseitigen Pessimismus ist
dabei der Kontrast bzw. Widerspruch zum jenseitigen Optimismus, im Sinne
des Glaubens an das géttliche Heilsversprechen. Dieses Geschichtsverstind-
nis fuflt auf einer endlichen Zeitvorstellung: An einen bestimmten Zeitpunkt
in der Zukunft wird der Antichrist in Erscheinung treten und die Herrschaft
iiber die Erde an sich reiflen. Jene anfangs pessimistische Erwartung wird wie-
derum aufgehoben durch die optimistische Hoffnung auf die Riickkehr und
Errettung durch Jesus Christus, der — folgt man den einschligigen Bibelstellen
— die Herrschaft des Antichristen beenden wird, selbst weitere tausend Jahre
auf Erden herrschen und am Ende jener Spanne die diesseitige Zeit aufheben,
was fiir die einen Erlosung bedeutet, fiir die anderen ewige Verdammnis. Wie
die Geschichte schlieflich genau ausgeht, dariiber gibt es eine Vielzahl unter-
schiedlicher Versionen, entscheidend ist fiir unseren Zusammenhang, wie

4 | vgl. Diels 1921.

5 | Vgl. Gass 1876, Goitein 1890.

6 | Vgl. Pauen 1992.

7 | Marcuse 1981, S. 35.

8 | Die anthropologische Begriindung wird im Folgenden als eine Kategorie des ideal-
typischen Pessimismus separat analysiert.

9 | Vgl. NN 2014 - 2015.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

sich diese vermeintliche >Einsicht< in den weiteren Geschichtsverlauf auf das
Verhiltnis von Optimismus und Pessimismus auswirkt.

Dass sich eine christlich-theologische Lehre mit pessimistischen Wahr-
nehmungen verbinden kann, zeigen beispielsweise die Schriften Augustins:

»Augustin vertritt einen ausgeprégten politisch-anthropologischen Pessimismus. Die
politische Hoffnung auf eine irdische Utopie oder Vollendung zu richten, ist nicht nur
sinnlos, sondern hochmiitig. Der Christ kann das Heil des Staates nur am Ende der Ge-
schichte im Gnadenakt Gottes erwarten.«!°

Bedingt durch das Auseinanderfallen von Gottesliebe und Selbstliebe ist nach
Augustin Gemeinschaftsbildung immer problematisch. Die Menschen kon-
kurrieren um knappe Ressourcen, und die Selbstliebe verhindert eine Konsens-
findung, womit Streit und Zwist, Kampf und Krieg die diesseitige Geschichte
fortwihrend bestimmen. Frieden, Versohnung, Gliickseligkeit und Heil sind
in dieser Welt somit konstitutiv den Menschen vorenthalten und kénnen nur
durch Gottesgnade im Jenseits erlangt werden — im klaren Gegensatz zur
optimistischen Erwartung eines diesseitigen Telos, welche insbesondere die
neuzeitliche Geschichtsphilosophie auszeichnet. Ein Geschichtsbild, das die
menschliche Existenz dauerhaft an Krieg und Feindschaft bindet, wird uns bei
der Analyse der Texte Schmitts, Foucaults und Agambens wieder begegnen,
ausschlaggebend ist dann, wie die jeweilige Philosophie der Geschichte be-
griindet wird und ob eine eventuelle theologische Exit-Option propagiert wird.
So stellt sich beispielsweise die Frage, warum und wie diesseitig-politisches
Handeln iiberhaupt noch erfolgen soll, wenn der Ausgang der Geschichte
doch bereits feststeht? Erwichst aus jenem theologischen Geschichtsverstind-
nis nicht automatisch ein diesseitig-politischer Pessimismus? Wenn weltliches
Handeln durch das auflerweltliche Schicksal seinen Sinn verliert, warum
dann politisch aktiv werden? Oder kann die Aussicht auf das jenseitige Heil
als optimistische Uberzeugung so stark sein, dass jeder diesseitige Pessimis-
mus absorbiert wird? Sicherlich finden sich in der Ideengeschichte der Theo-
logie sowohl ausgesprochen optimistische als auch pessimistische Positionen.
Da die Schriften von Schmitt und Agamben eine Vielzahl von theologischen,
eschatologischen, messianischen Anspielungen und Aussagen enthalten und
auch Foucault die >politische Spiritualitit des Islams« begeisterte, wird uns be-
sagte Fragestellung in der Analyse weiter beschiftigen.

Neben dem theologischen Pessimismus ist der Unterschied von metaphysi-
schem Pessimismus und Kultur-/Geschichtspessimismus bzw. kulturhistori-

10 | Koslowski 1982, S. 77.

14.02.2026, 16:44:23.

53


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

54

Politischer Pessimismus

schem Pessimismus hervorzuheben." Im wissenschaftlichen Diskurs werden
die Begriffe Pessimismus und Kulturpessimismus hiufig nicht differenziert,
allerdings ist aus ideengeschichtlicher Perspektive der klare Unterschied zwi-
schen metaphysischem und kulturellem Pessimismus festzustellen, weil die
Begriindungsfigur — idealtypisch gedacht — eine vollig unterschiedliche ist.
Unter Metaphysik kann ganz allgemein eine Perspektive verstanden wer-
den, die vorgibt, die auflerzeitlichen Grundstrukturen des menschlichen
Seins bzw. die kosmologische Determination der sozialen Welt aufzeigen zu
kénnen.”? Mit dem Terminus metaphysischer Pessimismus ist eine Variante
des modernen Pessimismus bezeichnet, der nach Pauen ausschlieRlich im
19. Jahrhundert, in der sogenannten »spiten Goethezeit«'® zu verorten ist. Ein
aus metaphysischer Perspektive artikulierter Pessimismus erklirt das ver-
meintlich negative und durch Leid bestimmte Leben der Menschen anhand
einer auflerzeitlichen und ahistorischen Struktur des Seins. Diese Begriin-
dung fir eine als schlecht wahrgenommene Welt rekurriert damit nicht auf
das menschliche Handeln als Ursache des Ubels. Als Erklirung wird auf das
metaphysische Wesen der menschlichen Existenz verwiesen. Die traditionelle
Metaphysik sah die hochste und somit letzte Realitdt in einem transzendenten
Gott oder Prinzip — im Gegensatz zum metaphysischen Pessimismus jedoch
vertrat sie die Auffassung, dass die Welt im Ganzen gut ist. Der Garant dafiir
war die Existenz Gottes; gemifd seines >Masterplans< haben auch Erfahrun-
gen von Leid und Schmerz einen iibergeordneten Sinn und kénnen somit als
singulire Ereignisse oder Abweichungen erklirt werden. Leid und Schmerz

11 | Dienstag differenziert weiterhin: »As a rough typology | divide pessimism into three
basic sorts, which | call cultural, metaphysical, and existential pessimism, respective-
ly.« Dienstag 2006, S. 42. Mit existential pessimism definiert Dienstag einen Misch-
typus von kulturhistorischem und metaphysischem Pessimismus, welchen er in den
Schriften von Albert Camus, Emil Cioran und Miguel de Unamuno ausmacht. Weiterhin
bestimmt Dienstag den sogenannten »Dionysian pessimism« als einen vierten Typus,
der exklusiv die Philosophie Nietzsches beschreiben soll. Ebd., S. 44.

12 | »Metaphysicsis a broad area of philosophy marked out by two types of inquiry. The
first aims to be the most general investigation possible into the nature of reality: are
there principles applying to everything that is real, to all that is? - if we abstract from
the particular nature of existing things that which distinguishes them from each other,
what can we know about them merely in virtue of the fact that they exist? The second
type of inquiry seeks to uncover what is ultimately real, frequently offering answers in
sharp contrast to our everyday experience of the world. Understood in terms of these
two questions, metaphysics is very closely related to ontology, which is usually taken
to involve both »what is existence (being)?«and »what (fundamentally distinct) types of
things exist?« Craig 1998, S. 338.

13 | Pauen 19974, S. 8.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

werden zwar nicht geleugnet, aber sie werden, gemif jener der Theodizee zu-
grunde liegenden Argumentationslogik, nicht als Beweis fiir die Schlechtig-
keit der Welt angesehen. Die Geschichte wird von ihrem imaginierten Ende
her als Heilsgeschichte interpretiert, dies gilt insbesondere fiir die Metaphysik
und den deutschen Idealismus in der Folge der Aufklirung."

In Abgrenzung dazu bricht der metaphysische Pessimismus mit der Vor-
stellung einer guten Welt. Die Annahme wird um hundertachtzig Grad gedreht:
Statt der prinzipiellen Giite ist davon auszugehen, dass die Welt von Grund auf
schlecht ist und Leid das menschliche Dasein unentrinnbar bestimmt."” Als
Abgrenzungsbewegung zum Optimismus und Fortschrittsglauben der Auf-
klirung erfihrt jene philosophische Strémung im 19. Jahrhundert besondere
Konjunktur. Zentrales Prinzip ist dabei, dass an die Stelle des weisen und gu-
ten Gottes ein bésartiger Damon tritt — bei Schopenhauer beispielsweise der
auferweltliche Wille — und dafiir sorgt, dass aus der besten die schlechteste
aller moglichen Welten wird."® Metaphysischen Optimismus und Pessimis-
mus unterscheidet demnach lediglich eine Perspektivverkehrung, freilich mit
der Konsequenz, dass eine villig entgegengesetzte Welt in den Blick gerit und
die Welt aus pessimistischer Perspektive ein riesiges Ubel darstellt.

Gemaif dieser ideengeschichtlichen Skizze richtet sich die Philosophie
Schopenhauers dann in Abgrenzung ausdriicklich gegen zwei Gegner: Ers-
tens das Christentum, d.h. die jiidisch-christliche Tradition, welche die Ge-
schichte als Heilsgeschichte interpretiert. Der zweite Gegner ist die Aufkli-
rung und deren Vernunfts- und Fortschrittsglaube. Vor jenem Hintergrund
gelangt Schopenhauer zu >Einsichten«< wie der folgenden:

»Das Leben, mit seinen stiindlichen, taglichen, wochentlichen und j&hrlichen, kleinen,
groBeren und grofen Widerwértigkeiten, mit seinen getauschten Hoffnungen und sei-
nen alle Berechnung vereiteInden Unféllen, trdgt so deutlich das Geprage von etwas,

14 | Vgl. zu diesem Zusammenhang die detaillierte Darstellung von Pauen: Ebd.,
S. 30-84.

15 | Zum historischen Entstehungszusammenhang: »Der Einzelne ist nicht mehr bereit,
sein eigenes Leiden zugunsten eines hypothetischen Ganzen zu relativieren; genauso
wenig mag er sich mangelnde Einsicht in die Plane Gottes oder der Vorsehung nach-
sagen lassen, wenn er sein eigenes Schicksal nicht mehr klaglos hinnehmen will.« Ebd.,
S. 11

16 | »In einem Punkt halten aber auch die Pessimisten an der Traditionellen Metaphy-
sik fest: Die Weltprozef® wird zwar aus der Perspektive des Einzelnen beobachtet und
beurteilt; zuriickgefiihrt aber wird er auf ein zentrales Prinzip. An die Stelle des weisen
und guten Gottes tritt allerdings ein bosartiger Ddmon wie der Schopenhauersche »Wil-
le«und sorgt dafiir, da® aus der besten die schlechteste aller méglichen Welten wird.«
Pauen 1997b, S. 256f.

14.02.2026, 16:44:23.

55


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

56

Politischer Pessimismus

das uns verleidet werden soll, daf} es schwer zu begreifen ist, wie man dies hat verken-
nen kdnnen und sich iberreden lassen, es sei da, um dankbar genossen zu werden, und
der Mensch, um gliicklich zu seyn.«’

Gliick, wie es vorangegangene philosophische Positionen versprachen, oder die
theologische Hoffnung auf Erlosung im Jenseits, kann es nicht geben, weil
der aullerweltliche, d.h. nicht menschliche Wille als schicksalhafte Macht dies
verhindert. Die Radikalitit dieses Pessimismus hat White treffend zusammen-
gefasst,

»[...] das Leben sei ein schreckliches, sinnloses Streben nach Unsterblichkeit, eine
firchterliche Isolierung der Menschen voneinander, eine entsetzliche Unterwerfung
unter Bedirfnisse, ohne Ziel, Motive und Chance der Erfiillung. Doch letztlich und im
Grunde |afit die Philosophie Schopenhauers das Geschehene und Geschehende un-
angetastet, da sie jeden Impuls, aus welchen Beweggriinden auch immer - seien sie
selbstsiichtig oder nicht - zu handeln, untergrébt.«!8

Durch das Anhalten jeden Impulses zu handeln, entstehen ein Defitismus
und eine Apathie, welche in einen politischen Pessimismus miinden. Scho-
penhauer avanciert zum prominentesten Vertreter und Ubervater jener nega-
tiven Weltsicht und ist bis heute die prigende Figur des metaphysischen Pessi-
mismus.” Auch aufgrund des Erfolgs der Schriften Schopenhauers kommt es
am Ende des 19. Jahrhunderts zu einem Boom pessimistischer Literatur und
Philosophie, beispielsweise in Form des »Fin de siécle« oder der sogenann-
ten »Schopenhauer-Schule«?, zu der u.a. die Autoren Philipp Mainlinder und
Eduard von Hartmann zihlen.”

Widerspriichlich sind der metaphysische Pessimismus wie Optimismus
wiederum aus erkenntnistheoretischen Griinden: Eine metaphysische Beob-
achterposition begriindet ihr Wissen nicht innerweltlich durch die Geschichte

17 | Schopenhauer 1997, S. 761.

18 | White 2008, S. 313.

19 | Die Mehrzahl aller Publikationen, die Pessimismus im Titel verwenden, befasst
sich mit Schopenhauers Philosophie - Schopenhauer ist der Philosoph des Pessimis-
mus. Vgl. hierzu beispielsweise: Fromm 1991. »Schopenhauers Philosophie markiert
den Ausgangspunkt und das Hindernis fiir viele junge Schriftsteller und Denker des
letzten Jahrhundertviertels. Nietzsche, Wagner, Freud, Thomas Mann und Burckhardt
haben allesamt von ihm gelernt und fanden in Schopenhauer einen Lehrer [...].« White
2008, S. 312,

20 | Miller-Seyfarth et al. 2008, S. 10.

21 | Vgl. Fischer 2000, Vgl. weiterhin Hartmann 1874 und Hartmann 1880, sowie Main-
lander 1876. Siehe zu Mainlédnders Pessimismus insb.: Gerhard 2008, S. 65-82.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

oder die Kultur, sondern beansprucht — dhnlich wie die Theologie —, kosmische
Gesetze identifizieren zu konnen und somit fiir sich selbst einen Beobachter-
status auflerhalb der Welt. Die Berufung auf eine >metaphysische Wahrheit<
reflektiert den eigenen Beobachtungstandpunkt nur unzureichend, artikuliert
auf dieser Basis unhintergehbare Gesetzmifigkeiten und sperrt sich demge-
mif gegen Einsichten in die Relativitit und Kontingenz der menschlichen Er-
kenntnis.

Aufgrund dieser epistemologischen Beschrinkung bzw. durch die philo-
sophische Einsicht in letztere 16st der kulturhistorische Pessimismus bzw.
der Kulturpessimismus die metaphysische Begriindung des Pessimismus seit
dem Ende des 19. Jahrhunderts und insbesondere im 20. Jahrhundert ab. Ent-
scheidend ist, dass wihrend der betreffenden historischen Phase der bis dahin
weitverbreitete Fortschrittsglaube massiv in Zweifel gezogen wird. Die Nach-
wirkungen dieser Wissenschaftskritik und Desillusionierung prigen die er-
kenntnistheoretische Diskussion bis heute.

Ideengeschichtlich ldsst sich also um die Jahrhundertwende ein Ubergang
vom metaphysischen zum innerweltlichen Pessimismus beobachten. Der
Unterschied zwischen metaphysischem Pessimismus und Kulturpessimis-
mus bzw. kulturhistorischem Pessimismus besteht in der dahinterstehenden
Begriindung und nicht primir in den konkreten Gegenstinden, auf die sich
der Pessimismus bezieht. Mit Gérard Raulet gesprochen: »Denn nur die Ver-
geschichtlichung beider Kategorien des Optimismus und des Pessimismus
befreien sie [...] von ihrer metaphysischen Absolutheit. [...] Der metaphysische
Pessimismus verwandelt sich in einen empirischen [...].«*? Prototypisch ist
es der Ubergang von Schopenhauer zu Nietzsche: »Nietzsche geht davon aus,
dass kulturelle Werte und moralische Kriterien >erfunden< werden und danach
Epochen und Kulturen bestimmen, bis sie durch neue >Erfindungenc ersetzt
werden.«* Nietzsches Denken historisiert und kulturalisiert die Begriindung
des Wissens radikal.?* Durch die Absage an die Metaphysik bei gleichzeitiger
—zumindest phasenweiser — Fortfithrung des Pessimismus ist Nietzsche dann
der Referenzautor, um die Begriindungsfigur des Kulturpessimismus zu illus-
trieren.?> Die Ursache fiir das Ubel der Welt, das Leid, den Verfall und letzt-

22 | Raulet 1986, S. 41f.

23 | Bickel 2000, S. 19.

24 | Im Fall Nietzsches lasst sich weiterhin diskutieren, inwiefern der Pessimismus
in den Spatschriften noch dominant ist, d.h. wie sich das Verhaltnis von Optimismus
und Pessimismus durch die Uberlegungen zum Ubermensch usw. veréndert. Vgl. hierzu
Kienzle 2005, S. 232ff.

25 | Anzumerken ist hier, dass Dienstag den ideengeschichtlich deutlich friiheren
Jean-Jacques Rousseau als Beispiel fiir den cultural pessimism nennt. Vgl. Dienstag
2006, S. 42 u. 49ff.

14.02.2026, 16:44:23.

57


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

58

Politischer Pessimismus

lich den Untergang sieht der idealtypische metaphysische Pessimismus im
Fundament des Seins iiberhaupt, welches von Grund auf schlecht erscheint.
Von jenem Argument ausgehend weicht der idealtypische kulturhistorische
Pessimismus auf die empirische Ebene aus, und die Welt erscheint aufgrund
geschichtlicher Prozesse und diesseitiger kulturelle Fehlentwicklungen als
schlecht.?® Oder wie van Essenberg formuliert:

»Im Unterschied zu apokalyptischen Untergangsszenarios, die seit Menschengedenken
entworfen werden, und dem populdren Kulturpessimismus, der sich als moralisierende
Sittenklage in jeder Epoche aufs Neue artikuliert, weisen Formen des Kulturpessimis-
mus im 19. und 20. Jahrhundert demnach vor allem geschichtliche, quasi objektive Hin-
tergrunde auf.«7

Anzumerken ist, dass beim Kulturpessimismus hinsichtlich zweier Ebenen
zu differenzieren ist: einerseits die konkrete Problematisierung der gegenwir-
tigen Kultur (bzw. Zivilisation), wie sie sich auch im metaphysischen Pessi-
mismus findet. Anderseits in Bezug auf die Begriindung, wenn die Kultur im
Gegensatz zur Metaphysik als Nachweis des Pessimismus dient. Die spezifi-
schen Gegenstinde und Charakteristika von metaphysischem Pessimismus
und Kulturpessimismus miissen im Einzelfall nicht grundlegend voneinander
abweichen, entscheidend ist die unterschiedliche Begriindung des Urteils.?®
Womit aber nicht ausgeschlossen ist, dass auch kulturpessimistische Entwiir-
fe auf metaphysische Begriindungen zuriickgreifen und umgekehrt.

Im Anschluss an diese Uberlegungen ist davon auszugehen, dass der Pes-
simismus im 20. Jahrhundert vornehmlich diesseitig durch >die Kultur< und
»die Geschichte<begriindet wird. Offen bleibt dabei, wie die theologische Argu-
mentationen insbesondere von Schmitt und Agamben hier einzuordnen sind.
Weiterhin ist Kulturpessimismus zunichst als eine Weltdeutung zu verstehen,
welche aufgrund der Beurteilung von kulturellen bzw. historischen Erschei-
nungen zu einer negativen Auslegung der Gegenwart und Zukunft gelangt,
und die Abgrenzung des metaphysischen vom kulturhistorischen Pessimis-
mus erfordert eine zumindest rudimentire Definition des Kulturverstindnis-
ses. Das Abstecken der Grenzen des Kultur-Begriffes ist dabei schwierig, da
die Positionen, die als kulturpessimistisch bezeichnet werden, inhaltlich stark
variieren und eine enorme Spannbreite aufweisen. Erschwerend kommt hin-
zu, dass eine wissenschaftlich auch nur ansatzweise konsensfihige Definition
von Kultur bisher nicht existiert, d.h. das was Kultur bezeichnet, wird bis heute

26 | Vgl. Pauen 19973, S. 16 u. 144.

27 | Essenberg 2004, S. 7.

28 | Vgl. zum Verhéltnis und zur Verschrankung von metaphysischem und kulturhistori-
schem Pessimismus weiterhin: Ignatow 1991, S. 81.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

stetig diskutiert. Deshalb scheint eine pragmatische Herangehensweise, also
eine Orientierung an der Verwendung im Diskurs iiber Kulturpessimismus,
ein praktikabler Weg.

Bereits in der zweifelhaften — weil nationalsozialistisch gefarbten — Ab-
handlung von Wahlmiillers »Der Kulturpessimismus in der deutschen Dich-
tung von 1912 bis 1932« aus dem Jahr 1939 zeigt sich die enorme Breite, von
dem, was der »Kultur«-Pessimismus umfassen kann bzw. soll: »Die Spanne
des Begriffsinhaltes [Kultur-Pessimismus] ist sehr groff, sie reicht von der
einfachsten kulturellen Zeitkritik bis zur Verneinung eines Sinnes in der Ge-
schichte und zur Ablehnung der gesamten geschichtlichen Entwicklung.«*
Weiterhin lisst sich konstatieren, dass kulturpessimistische Urteile mit ihrer
inhaltlichen Varianz sich nicht auf die klassische (und tiberkommene) Unter-
scheidung von Hoch- oder Alltagskultur beschrinken. Genauso wenig begren-
zen sie sich lediglich auf einen bestimmten Teilbereich der modernen Gesell-
schaft, etwa die Kunst oder die Wirtschaft. Vielmehr operiert die idealtypische
pessimistische Kulturkritik mit Einheitsvorstellungen, die 6konomische,
rechtliche, politische, moralische und &sthetische Perspektiven umfassen.
Die Gegenstinde, die problematisch erscheinen kénnen, sind dabei denkbar
heterogen: angefangen bei wirtschaftlichen Phianomenen, insbesondere dem
Kapitalismus, den mannigfachen Formen des Globalisierungsprozesses, dem
Versagen der Politik bzw. des Staates, der Technisierung sowie der &kologi-
schen Selbstgefihrdung der modernen Gesellschaft. Aber auch die allgemeine
Verschlechterung der Moral, der Jugend, der Familie, der Mode oder des Intel-
lektes bis zur Entwicklung der Wohlstandsgesellschaft oder die Sikularisation
werden als Kultur bezeichnet bzw. als Verfall der selbigen gedeutet. Ebenso be-
liebt ist daneben die Kritik an Unterhaltung und Konsum in all ihren Facetten
— unter den Bedingungen der Massenproduktion auch als »Kulturindustrie«
im Anschluss an Horkheimer und Adorno verunglimpft. Gerade der Kultur-
betrieb kennt eine Fiille von Bereichen, denen permanent der nahe Untergang
prophezeit wird: der modernen Kunst, dem Theater, dem Fernsehen, der Mu-
sik, dem Buch usw.*

Zusammenfassend lisst sich festhalten, dass all jene kulturellen Erschei-
nungen, die gemeinhin mit der Moderne und ihrer spezifischen Rationali-
titsproblematik assoziiert werden, Gegenstinde kulturpessimistischer Kritik
sind bzw. sein konnen. In Anlehnung an Ernst Vollrath lisst sich formulieren:
»Kulturkritik ist wesentlich Zivilisations- und Modernititskritik.«*’ Davon
ausgehend, dass Kulturpessimismus eine Steigerungsform von Kulturkritik
bedeutet, ist jener ebenfalls in diesem weiten Sinne als Zivilisations- und Mo-

29 | WahImiiller 1939, S. 29.
30 | Zum ironischen Umgang damit siehe: Burstein 2009.
31 | Vollrath 1997, S. 424,

14.02.2026, 16:44:23.

59


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6o

Politischer Pessimismus

dernititspessimismus zu verstehen, da er sich auf fast beliebige Gegenstinde
oder Themengebiete beziehen kann. Kulturpessimismus ist dann Kritik an
der gesamten Moderne, womit die Begriffe Kultur und Moderne — idealtypisch
zugespitzt — in eins fallen. Entsprechend handelt es sich bei kulturpessimis-
tischen Urteilen um eine kollektive Deutung der scheinbar krisenhaften Ent-
wicklung der Moderne im Allgemeinen. Es wire somit ebenfalls méglich, statt
von Kulturpessimismus von Modernepessimismus zu sprechen bzw. die Be-
griffe synonym zu verwenden.** Weiterhin ist der idealtypische Kulturpessi-
mismus ein Phinomen, das erst mit dem Ende des 19. Jahrhundert entsteht,
nicht nur, weil diese Form von Pessimismus spezifisch moderne Erscheinun-
gen thematisiert, sondern weil metaphysische oder theologische Begriindun-
gen in dieser Phase wissenschaftlich zunehmend als unhaltbar angesehen
werden und Geschichte/Kultur hegemonial durch menschliche Praxen erklirt
werden.

Anhand der hier vorgeschlagenen weiten Fassung von Kultur wird die
gleichermafien klassische wie bedenkliche Unterscheidung »[...] oder gar anti-
thetische Gegeniiberstellung von hochgeschitzter Kultur und abgelehnter
Zivilisation«* umgangen, wofiir Thomas Manns Erzihlung »Betrachtungen
eines Unpolitischen« ein prominentes Beispiel darstellt.** Ideengeschichtlich
(zumindest im deutschsprachigen Raum) transportiert die Entgegensetzung
von Kultur und Zivilisation die Hoherwertung ersterer sowie das Ausspielen
der einen gegen die andere. Eine solche Parteinahme soll hier selbstredend
vermieden werden, zumal eine Begriffsbestimmung, die Kultur schlicht mit
den schénen Kiinsten, der humanistischen Wissenschaft usw. assoziiert, we-
nig iiberzeugt.

Differenztheoretisch kann Kultur als die andere Seite der Unterscheidung
von Natur definiert werden, davon ausgehend bezeichnet Kultur alle sozialen
Phinomene. Da der Kulturbegrift diskursiv in weiten Teilen derart inflationir
und unspezifisch eingesetzt wird und ein ausgesprochen heterogenes Feld von
Phinomenen bezeichnet, ist er im Rahmen dieser Studie im Sinne Raymond
Williams’ definiert als: »Yet a culture is not only a body of intellectual and
imaginative work, it is also and essentially a whole way of life.«*> Damit folge
ich dem Definitionsvorschlag von Bennett, der ebenfalls die Kulturdefinition
der Cultural Studies verwendet*® und orientiere mich gleichzeitig an Stern, der
eine dhnliche Definition vorschligt — freilich ohne Berufung auf die Cultural

32 | Dienstag geht hier noch weiter und schlagt die historische Begriindungsfigur des
Pessimismus als »cultural (or, perhaps, social)« vor. Dienstag 2006, S. 43.

33 | Bollenbeck 2007, S. 14.

34 | Vgl. Mann 2004.

35 | Williams 1958, S. 325.

36 | Vgl. Bennett 2001, S. 1. und 178.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

Studies: »Die Kultur, um deren Kritik es hier geht, ist die der modernen Ge-
sellschaft.«¥” Die beiden groften Vorteile dieser offenen Kultur-(Pessimismus)-
Definition sind schlieflich erstens die klare Abgrenzung zum metaphysischen
Pessimismus. Kultur als rein diesseitiger Begriff bezeichnet somit eine post-
metaphysische Begriindung des Pessimismus, wobei hier bereits erste Zweifel
artikuliert werden miissen, ob Agambens und Schmitts Diagnosen und Prog-
nosen in der jeweiligen Begriindung vollig frei sind von metaphysischen und
theologischen Restbestinden. Zweitens erfolgt mit diesem Kulturverstindnis
keine Festlegung tiber die Bedeutung und Funktion des Begriffes in den Tex-
ten Schmitts, Foucaults und Agambens. Welche Rolle der Kultur- und Moder-
nebegriff im Einzelnen spielen, ob ihnen iiberhaupt eine tragende Rolle zu-
kommt und worauf sich ein etwaiger Pessimismus konkret bezieht, wird die
spitere Analyse zeigen.

4.2 IDEALTYPISCHER PESSIMISMUS

Auf Basis des Diskurses iiber Pessimismus im Allgemeinen lassen sich nun
idealtypische Charakteristika des politischen Pessimismus konstruieren. Poli-
tischer Pessimismus bezeichnet hier ein Modell, welches zur Analyse von so-
zialwissenschaftlichen Theorien dienen soll, womit dezidiert nicht behauptet
wird, dass dieser Idealtypus so eins zu eins in einer Theorie vorkommt bzw. in
der >Wirklichkeit« existiert. Weiterhin kann der politische Pessimismus prinzi-
piell theologisch, metaphysisch, oder kulturhistorisch begriindet werden. Da-
von ausgehend werden die idealtypischen Eigenschaften des politischen Pessi-
mismus in den kommenden Teilkapiteln vorgestellt.*® Mein Ziel ist es, mithilfe
jenes selbst entwickelten Kategorien-Settings die Texte der drei Theoretiker
zu untersuchen, um abschlieffend einschitzen zu kénnen, ob und inwiefern
die Werke eine pessimistische Weltsicht zum Ausdruck bringen und welche
Begriindungen hierfiir aufgeboten werden. Dabei sollen die Kategorien eine
differenzierte Perspektive ermoglichen, die unterschiedliche Grade, unter-
schiedliche Intensititen und unterschiedliche Typen von Pessimismus sowie
werksgeschichtliche Unterschiede erkennt.

37 | Stern 1963a, S. IX.

38 | Diese Kategorien finden sich verstreut und teilweise rudimentdr in den wissen-
schaftlichen Werken, die sich mit dem Phdnomen Pessimismus und Kulturpessimismus
befassen, wobei sich nicht alle Befunde in allen Studien aufspiren lassen und zum Teil
sehr unterschiedliche Schwerpunktsetzungen seitens der Autoren gewéhlt wurden. Die
heterogenen Charakteristika werden hier unter sechs separaten Analysekategorien
subsumiert.

14.02.2026, 16:44:23.

61


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

62

Politischer Pessimismus

4.2.1 Niedergang

Eines der zentralen Merkmale einer (kultur-)pessimistischen Position ist eine
»Niedergangsgeschichte«* oder »Verlustgeschichte«*, d.h. ein sogenanntes
»narrative of decline«.* Idealtypisch wird der eigenen Gegenwart >Dekadenz«
vorgeworfen oder eine verwandte Pathologiediagnose gestellt.” Unmittelbar
verbunden mit dieser Wahrnehmung ist der Zweifel an der Idee des Fort-
schritts. Eine Weiterentwicklung wird zwar nicht prinzipiell geleugnet, aber
der Prozess zeichnet sich fiir pessimistische Beobachter vor allem durch ne-
gative Verinderungen aus.® Eine (kultur-)pessimistische Position beobachtet
jene Verschlechterung durch die Konstruktion einer besseren Vergangenheit
und deren Kontrastierung mit der jeweiligen Gegenwart; der Ist-Zustand wird
dann als eine >Entartung« gegeniiber einem (imaginierten) historischen Zeit-
punkt interpretiert. »Hingegen ist der Kulturpessimismus als philosophische
Stromung durch und durch historisch. Sein Kern besteht in der Feststellung
eines Kulturverfalls, was aber bedeutet, daR es einen Ubergang von einer Blii-
tezeit zu einem Untergang der Kultur gegeben habe.«* Hieran zeigt sich er-
neut der Unterschied zum metaphysischen Pessimismus, nach dem das Sein
gleichermafen immer schon und immerfort durch kosmische Gesetze zum
Schlechten determiniert ist, wohingegen der Kulturpessimismus eine Ver-
schlechterung im historischen Prozess beobachtet.” Beispielsweise deutete
Nietzsche seine Gegenwart als »das Produkt eines jahrhundertelangen Dege-
nerationsprozesses, der zu einer >volligen Ausrottung und Entwurzelung der

39 | Vgl. zur Niedergangswahrnehmung des Pessimismus beispielsweise: Pauen
1997a, S. 25f, WahImdller 1939, S. 29, Dahrendorf 1979, S. 223f, siehe auch: White
2008, S. 327.

40 | Bollenbeck 2007, S. 12f. »Das Glick wird dabei zum Privileg der Vergangenheit,
die Krise zum Schicksal der Gegenwart, die dann jeweils aus einer spéteren Perspekti-
ve wieder als Zeit der nunmehr verlorenen Harmonie erscheinen kann.« Pauen 1997a,
S. 25f.

41 | Bennett 2001, S. 21.

42 | Vgl. zum Zusammenhang von Pessimismus und Dekadenz insbh. Miller-Seyfarth
1993.

43 | Vgl. Bailey 1988, S. 39ff.

44 | Ignatow 1991, S. 82.

45 | Gleichwohl erscheint es denkbar, dass nicht nur kulturpessimistische Beobachter
einen Niedergang beschreiben, sondern ebenso theologische, die moglicherweise da-
rin Zeichen fiir das Ende der Welt erkennen. Gleiches gilt aber ebenfalls fiir den meta-
physischen Pessimismus, nach dem das menschliche Sein auferzeitlich durch Leid
bestimmt ist, auch in diesem Fall mag es prinzipiell - durch einen theorieimmanenten
Widerspruch - méglich sein, dass zusatzlich eine Verschlechterung behauptet wird.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

Cultur« gefithrt habe.«*® Nietzsche konnte besagten Niedergang beobachten,
weil er ein idealisiertes Bild der antiken griechischen Kultur entwirft. Der
Narrativ des historischen Niedergangs ist allerdings kein spezifisch neuzeitli-
ches Phinomen, sondern tief eingeschrieben in die abendlidndisch-christliche
Tradition, als Vertreibung aus dem Paradies und Degeneration des Menschen
(Lebenserwartung).” Die Niedergangswahrnehmung des idealtypischen Pes-
simismus kann sich dabei potenziell auf unterschiedliche Aspekte, eine be-
stimmte Nation, ein Volk, einen Staat wie auch auf die moderne Kultur bzw.
Zivilisation im Ganzen beziehen. Diese Spannbreite wird dabei durch die oben
eingefiithrte Kulturdefinition — culture is the whole way of life — antizipiert.
Charakteristisch an der Konstruktion eines Niedergangs ist weiterhin nicht
nur die damit einhergehende Geschichtsdeutung, sondern ebenso eine nega-
tive Gegenwartsdiagnostik.*® Letztere wird im Folgenden zusammen mit der
Niedergangsbeschreibung zu rekonstruieren sein, wobei idealtypisch davon
auszugehen ist, dass die Gegenwart mindestens problematisch dargestellt wer-
den muss, weil nur so der Prozess einer historischen Verschlechterung be-
hauptet werden kann.

Beliebter Ausgangspunkt fiir die Diagnose eines historischen Niedergangs
ist beispielsweise eine romantisierte bzw. idealisierte Vorstellung der griechi-
schen Antike.* Verbreitet ist u.a. die Wahrnehmung, dass sich in Abgrenzung
zum Auseinandertreten von Moral, Asthetik und Wissenschaft im Zuge der
Aufklirung der antike Wirklichkeitsbezug durch die Einheit des Guten, Scho-
nen und Wahren auszeichnet.*® Die griechische Antike erscheint als positiver
Kontrast zu einer verfehlten Gegenwart, und erklirt wird dieses Auseinander-

46 | Pauen 1992, S. 946.

47 | Niels Weber folgend kénnen aktuell zudem mindestens zwei Varianten von Nie-
dergangsdiagnosen unterschieden werden: »Konnten die einen in der soziokulturellen
Entwicklung (Aber seit wann? Seit dem Siindenfall, der franzdsischen Revolution, dem
Weltkrieg, der Erfindung des Fernsehens?) nur noch Verfall, Degeneration, Dekadenz
oder eben Erschlaffung ausmachen, so machten die anderen in der Kultur einen Betrieb
aus, dessen tosende Rastlosigkeit nur iibertdne, dass ein echtes Fortschreiten der Ge-
sellschaft niemals stattfinde.« Weber 2011, S. 5f.

48 | »Kulturpessimismus heifen also die Anschauungen, da in der Gegenwart die Kul-
turim Verfall begriffen sei - dal wir bisher noch iiberhaupt keine Kultur gehabt haben -
daf Kultur eine Einbildung, ein Irrweg des menschlichen Geistes sei.« Wahimiiller 1939,
S.29.

49 | Ungeachtet dessen finden sich ebenso Idealisierungen des Romischen Reiches
oder der Renaissance. Vgl. hierzu insb. Burckhardt 1956a und Burckhardt 1956b.

50 | Vgl. Noetzel 1989, S. 52.

14.02.2026, 16:44:23.

63


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

64

Politischer Pessimismus

klaffen von Vergangenheit und Gegenwart anhand einer Verfallsgeschichte.’!
Zudem kann eine solche Narration ebenso auf der Unterscheidung von Gesell-
schaft und Gemeinschaft griinden, die Gemeinschaft wird konstruiert als na-
ttrlicher, organischer und personlicher Lebenszusammenhang, der historisch
verloren ging; verdriangt durch die Zwinge der kiinstlichen, technischen und
unpersénlichen modernen Gesellschaft, in welcher die Menschen nur noch
als einander Fremde existieren. Prominentestes Beispiel und sich thematisch
anschlieffend ist hierfiir Ferdinand Ténnies” Werk mit dem Titel »Gemein-
schaft und Gesellschaft« — zumindest wurde die genannte Auffassung in der
Rezeption vertreten. Die Erzidhlung einer Verschlechterung bzw. des Verlustes
oder Niedergangs kann weiterhin auch an der Kontrastierung von Natur und
Kultur/Zivilisation erfolgen, eine These, die einflussreich von Jean-Jacques
Rousseau vertreten wurde.>

Erkenntnistheoretisch bedenklich sind Niedergangsdiagnosen, weil sie
nur durch einen historischen Vergleich attestiert werden koénnen, der mit sehr
briichigen historischen Parallelen einhergehen muss. Dies zeigt sich insbe-
sondere daran, dass Niedergang ein Urteil ist, welches auf die normative Set-
zung eines Autors verweist, der ganze Epochen als negativ oder positiv homo-
genisiert und gegeneinander ausspielt. Als Beobachtung aus einer bestimmten
Gegenwart schafft die Niedergangsdiagnose die Vergangenheit und den Pro-
zess des Niedergangs selbst, anhand eigener, d.h. kontingenter Unterscheidun-
gen. Entsprechend ist Niedergang im Rahmen dieser Studie kein heuristisches
Mittel, um eine Gesellschaftsdiagnose zu verifizieren, sondern eine Form von
Geschichtsbeschreibung, die stets anders moglich ist. An welchen Kriterien
sollte auch wissenschaftlich >gemessen< werden, ob ein Verfall — in welcher

51 | Vgl. zur Idealisierung der griechischen Antike auch Hannah Arendt, die eine Nieder-
gangsgeschichte von der Antike bis in die Gegenwart konstruiert Arendt 2008. Wobei es
hier dahingestellt bleiben muss, ob Arendt deshalb der ideengeschichtlichen Tradition
des Pessimismus zugerechnet werden kann.

52 | »This is most clearly seen in Rousseau’s critique of enlightenment civil society and
his preference for man in the primitive and natural state. For Rousseau, »our souls have
become corrupted to the extent that our sciences and our arts have advanced towards
perfection«.« Dienstag 2006, S. 22. Tonnies und Rousseau stehen in meiner Studie als
exemplarische Vertreter bestimmter Varianten von Verfallswahrnehmungen, ohne dass
dariber hinaus von mir die These vertreten wird, sie seien zwangslgufig Pessimisten.
Die Anthropologie Ténnies’ wurde allerdings bereits als pessimistisch interpretiert: »In
seineranthropologischen Konzeption ist der Kern zu einer tragischen Auffassung a prio-
ri enthalten.« Bickel 2000, S. 17.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

Form auch immer - >tatsichlich« stattfindet?>® Mit Blick auf die Theorien von
Schmitt, Foucault und Agamben wird untersucht, ob die Entwicklung zur Mo-
derne als Niedergang beschrieben wird und welche Zeitdiagnose damit ver-
bunden ist.

4.2.2 Kontrastfolie/lIdeale

Einhergehend mit der Niedergangswahrnehmung — als zweite Kategorie — kon-
frontiert eine pessimistische Beobachtung die Gegenwart, welche sie negativ
betrachtet, mit einem normativen Ideal. Eine solche »Kontrastfolie«** kann
— wie oben bereits dargestellt — eine glorifizierte Vergangenheit sein, bei-
spielsweise das Bild des Mittelalters in der deutschen Romantik.* (Kultur-)
Pessimismus enthilt »eine wertende Differenz zwischen eingeschéonter Ver-
gangenheit, einem Ideal als normativen Punkt (der Naturzustand, die Grie-
chen, das Mittelalter, der >ganze Menschs, das Genie, der Ubermensch, die
gegliickte Identitit) und den schlechten Verhiltnissen und Verhaltensweisen
in der Gegenwart«.’® Diese Einschitzung Georg Bollbecks zur Wertungs- und
Wissensform der Kulturkritik wird hier ebenso fiir die Beobachtungslogik des
idealtypischen Pessimismus angenommen. Der Pessimismus glaubt — idealty-
pisch gesprochen — nicht an die Idee des Fortschritts und fliichtet stattdessen
in dessen Gegenteil, einen Riickschritt in die Vergangenheit. So kann etwa die
Renaissance bzw. ein bestimmtes Ideal dieser historischen Epoche als riick-
schrittliche Kontrastfolie dienen, was die Studien von Burckhardt exempla-
risch illustrieren:

»Die Renaissance ist alles, was die moderne Welt nichtist. Denn die Moderne verkdrpert
die einseitige Entfaltung jener Eigenschaften des Menschen, die wahrend der Renais-
sance im Rahmen einer grofRen kulturellen Leistung sublimiert worden waren. Die Mo-
derne ist das Ergebnis substantieller Verluste.«57

53 | Diese Studie versucht an keiner Stelle einen historischen Niedergang zu verifizie-
ren oder einen Fortschritt zu prognostizieren, sondern es geht stets darum, die Unter-
scheidungslogik derer zu rekonstruieren, die solche Deutungen aussprechen.

54 | Pauen 1997a, S. 167.

55 | »Die Entdeckung der Zukunft in der Vergangenheit, wie sie der konservativen Kul-
turkritik des 19. Jahrhunderts von der frihromantischen deutschen Geschichtsphilo-
sophie, vornehmlich von Novalis, mitgeteilt wurde, hatte das Mittelalter als ein &stheti-
sches und soziales Ideal gesetzt.« Bohrer 1978, S. 44.

56 | Bollenbeck 2007, S. 19f.

57 | White 2008, S. 325.

14.02.2026, 16:44:23.

65


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

66

Politischer Pessimismus

Das idealisierte Sollen lisst das gegenwirtige Sein defizitir erscheinen — (kul-
tur-)pessimistische Theorien griinden somit auf einen normativen Kern, den
es zu rekonstruieren gilt. Ohne die Kontrastierung mit einem Ideal ist ein his-
torischer Niedergang nicht zu beobachten, erst dadurch wird die Wahrneh-
mung des Verfalls geschaffen, und umgekehrt verweist das Degenerationsnar-
rativ ebenfalls auf das Ideal. Dabei ist Kulturpessimismus ein Urteil und eine
Bewertung der Welt in der Welt, d.h. nur denkbar vor dem Hintergrund von
Idealen. Das Ideal zur Be- oder Verurteilung der jeweiligen Gegenwart kann
ein historisches sein, gleichwohl ist es ebenso mdéglich, die Welt auf Grundlage
einer normativen bzw. theologischen Begriindung zu verwerfen. Das norma-
tive Gute benétigt zur Abgrenzung das Bése. Das religiése Heil benétigt die
Verdammnis. Das Eigentliche braucht eine Vorstellung des Uneigentlichen,
und auch das Authentische kann es nur geben, wenn das Nicht-Authentische
auszumachen ist.’® Kurz: Eine pathologische Gegenwart ist nur durch eine
entgegengesetzte Vorstellung des »Nichtpathologischen« méglich. Denkbare
Kontrastfolien in diesem Sinne sind imaginierte — und deshalb — perfekte Ur-
gesellschaften, aber auch fiktive Gemeinwesen, die beispielsweise auf sozialen
Konsens griinden oder die oben dargestellte positive Vorstellung der Antike.
Populir sind weiterhin Konstruktionen von »authentischen« religiésen Ge-
meinschaften, beispielsweise in Form der ersten christlichen Gemeinden oder
frithes Ménchtum.”

Beobachtungstheoretisch gehdrt zu einer Niedergangserzihlung daher
eine geschichtliche oder ahistorisch-normative Kontrastfolie; gleichgiiltig ob
jene explizit artikuliert und reflektiert wird, lisst sie sich aus den Texten (re-)
konstruieren. Neben der Analyse der Niedergangsphase, -stadien oder -stufen
ist es fiir diese Untersuchung somit wichtig, die unterschiedlichen Ideale zu
rekonstruieren, die die Diagnose einer Verschlechterung tiberhaupt erst er-
moglichen. Dabei ergibt sich die Kategorie Kontrastfolie direkt aus der diffe-
renztheoretischen Herangehensweise. Erst dieser Referenzrahmen erlaubt es
die Mingel der Gegenwart zu sehen. Ein solches Ideal, d.h. die Kontrastfolie,
gestattet nicht nur die Diagnose eines Niedergangs und des defizitiren Sta-
tus quo, sondern dient gleichermaflen der eigenen Orientierung. Konstitutiv
mit einem Niedergangsnarrativ verbunden ist somit die pathologische Abwei-
chung von einer Norm. Diese Norm wird, wie gezeigt, beispielsweise im idea-
lisierten und verloren gegangenen vormodernen Zustand ausgemacht, der als
Wertmafstab dient. Niedergang und Kontrastfolie verweisen unmittelbar auf-
einander, sind reziproke Kategorien und somit nur im Wechselverhiltnis denk-
bar. Gleichwohl werden sie in der folgenden Untersuchung analytisch geschie-

58 | Vgl. zur Konstruktion von »uneigentlich« und »unwahr« insb.: Bloch 1918, S. 341f
oder zur Unterscheidung von »Maskerade« und »Echtem«. Jaspers 1971, S. 76.
59 | Vgl. hierzu insh.: Agamben 2012b.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

den, um den Verweisungszusammenhang und damit die Konstruktion von
Geschichte und Gegenwart systematisch besser rekonstruieren zu kénnen.

4.2.3 Pessimistische Anthropologie

Die dritte Kategorie meiner Taxonomie von Pessimismus ist das Menschenbild
bzw. die Lehre vom Menschen: »Unter >Anthropologie« wird die Lehre (aus
griech.: logos) vom Menschen (griech.: anthropos) verstanden.«®® Was ist der
Mensch bzw. was ist das Wesen des Menschen? Auf diese Frage kann jede
Anthropologie simplifiziert werden, wobei zwischen den Erfassungsversu-
chen zu differenzieren ist, die ein zeitloses Wesen bestimmen und jenen, die
historisch-empirisch Beschreibungen ausarbeiten. Der Begriff Anthropologie
meint somit die Wissenschaft vom Menschen, und die Ideengeschichte der
Anthropologie zeugt dann insbesondere von der Unmoglichkeit, das Wesen
oder auch nur eine unwidersprochene Beschreibung jener Spezies zu bestim-
men. Trotz besagter Schwierigkeit scheint es kaum mdglich, dass Theorien
des Sozialen oder des Politischen gidnzlich auf anthropologische Setzungen
verzichten bzw. ohne sie auskommen.

Eine idealtypische pessimistische Anthropologie wiirde die Frage nach
dem Menschen entweder mit dem Verweis auf die ontologische Bosartigkeit
oder Gefihrlichkeit usw. des Menschen beantworten oder darauf insistieren,
dass das menschliche Leben vor allem und unhintergehbar durch Leid be-
stimmt ist. Die erste Version einer pessimistischen Anthropologie findet sich
u.a. bei Thomas Hobbes, der den Naturzustand aufgrund des gefihrlichen We-
sens des Menschen als konfliktir und kriegerisch deutet.®! Eine Anthropolo-
gie des Leidens konstruiert wiederum die Philosophie Schopenhauers, welche
dem Menschen jede Chance auf das Gliick abspricht:

»Es gibt nur einen angeborenen Irrthum, und es ist der, da® wir da sind, um gliicklich
zu sein [...]. Solange wir in diesem angeborenen Irrtum verharren, auch wohl gar noch
durch optimistische Dogmen in ihm bestarkt werden, erscheint uns die Welt voller Wi-
derspriiche. Denn bei jedem Schritt, im Grofen wie im Kleinen, miissen wir erfahren,

60 | Kriger 2009, S. 55. Siehe zu Kriigers Differenzierung zwischen Philosophischer
Anthropologie, philosophischer Anthropologie und anthropologischer Philosophie:
Ebd., S. 55ff. Weiterhin kdnnen u.a. auch folgende Grundtypen von Anthropologie be-
stimmt werden: Die »substanzialisierende Anthropologie, die von einem vermeintlichen
"Wesen«des Menschen ausgeht, [und die] empirisch-naturalistischen Anthropologien,
die den Menschen im Modus positiver Forschung durchschaubar machen wollene.
Brinkmann 2004, S. 92.

61 | Vgl. Hobbes 2007.

14.02.2026, 16:44:23.

67


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

68

Politischer Pessimismus

daf} die Welt und das Leben durchaus nicht darauf eingerichtet sind, ein gliickliches
Daseyn zu enthalten.«®2

Darin erkennt Horkheimer — seines Zeichens selbst erklirter Pessimist: »Pes-
simismus ist die Negation des Lebenswillens.«®® D.h. eine pessimistische An-
thropologie kann den Sinn des Lebens negieren oder die Sinnhaftigkeit von
Verinderungsbemithungen bestreiten. In der Folge der pessimistischen Anth-
ropologie Schopenhauers hat beispielsweise Eduard von Hartmann Bilanzen
von Lust/Unlust des menschlichen Lebens entworfen, um die Determination
der menschlichen Existenz durch ein UbermaR an Leid zu >beweisen<.®* Aus-
gehend von den Primissen des metaphysischen Pessimismus in den Varianten
von Schopenhauer und Hartmann ist das menschliche Leben konstitutiv durch
Leid bestimmt.® Nach Marcuse zeigt sich der Pessimismus ebenfalls seit jeher
als »Erfahrung vom Menschen, die sein Antlitz findet in den Ziigen des Lei-
des; in ihnen stellt sich dar, was wesentlich an ihm ist«.®® In Abgrenzung dazu
wiirde eine idealtypische optimistische Anthropologie den Verstand, die Ratio,
den freien Willen, die Erziehbarkeit usw. des Menschen und die damit mogli-
chen Entwicklungspotenziale hervorheben oder den Telos des Gliicks, welcher
dem menschlichen Wesen innewohnt, betonen.” Das jeweilige Menschenbild
entfaltet dann innerhalb einer sozialwissenschaftlichen Weltkonstruktion un-
mittelbar Bedeutung, zumal bestimmte politische Optionen aufgrund dessen
moglich erscheinen oder systematisch ausgeschlossen werden. Beispielsweise
eine >Erziehungsdiktatur«— der »Zwingherr« (Johann Gottlieb Fichte) —, um aus
einer unmiindigen Bevolkerungsmasse miindige und vernunftbegabte Sub-
jekte hervorzubringen, erscheint nur sinnvoll vor dem Hintergrund anthropo-
logischer Pramissen, die die Erziehbarkeit des Menschen nicht ausschliefRen.
Theoretisch mag es somit auch moglich sein, dass sich ein prinzipiell positives
Menschenbild in einem pessimistischen Theoriezusammenhang findet: Der
»grundsitzlich schuldlose und gute Mensch« kénnte dann beispielsweise ein

62 | Schopenhauer 1997, S. 842.

63 | Horkheimer 1971, S. 3.

64 | Vgl. Hartmann 1880.

65 | Vgl. Pauen 1997a, S. 102-113 und 122-131.

66 | Vgl. Marcuse 1981, S. 50. Marcuse nennt mehrere Ursachen fiir die pessimistische
Anthropologie: die Leiden des Kdrpers, die Erfahrung der Unterlegenheit, der Vergleich
und die ldealisierung, die Verunsicherung durch Doppeldeutigkeit, die Endlichkeit/der
menschliche Tod/Ableben. Vgl. ebd., S. 51-96.

67 | Die Frage nach der Anthropologie ist eng mitdernach einer Geschichtsphilosophie
verbunden, d.h. die Frage nach dem Ziel und Sinn der Geschichte verweist unmittel-
bar auf die Bedingungen der menschlichen Existenz, was ich im folgenden Unterkapitel
weiter diskutiere.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

Opfer der dufleren Strukturen, der Geschichte, der Zivilisation usw. sein und
eine anthropologische Setzung dergestalt den positiven Kontrast fiir eine Ver-
lustwahrnehmung bilden. Andererseits ist es denkbar, dass der Mensch >von
Natur aus« als bésartig und gewalttitig dargestellt wird und sich deshalb auch
nicht erziehen lisst, was wiederum einen autoritire Ordnung rechtfertigt, wel-
che die Menschen vor sich selbst schiitzt.®®

Es stellt sich vor diesem Hintergrund die Frage, welches Menschenbild
Schmitt, Foucault und Agamben vertreten. In der folgenden Analyse des jewei-
ligen Pessimismus gilt es zu untersuchen, ob und wie die anthropologischen
Unterscheidungen guter/schlechter oder friedlicher/gefihrlicher Mensch,
Mensch/Tier, Gliick/Ungliick, Freude/Leid usw. Eingang in diese Theoriege-
biude finden. Zur Beantwortung der Frage des Pessimismus geniigt — nach
meiner Einschitzung — die Rekonstruktion jener basalen Setzungen in der
Kombination mit der Analyse, wie sich diese in den theoretischen Zusammen-
hang einfiigen. Weiterhin sind zwei Arten von negativer Anthropologie zu dif-
ferenzieren: Eine negativ-pessimistische, die vom Schlechten, Leidvollen usw.
im Menschen ausgeht, und eine negative Anthropologie, die den Menschen
durch das definiert, was er nicht ist — also in Abgrenzung zum Tier o. 4.%°
Ich vertrete dabei die These: Jede politische Theorie und Philosophie griindet
implizit auf anthropologischen Setzungen. Aus dem einfachen Grund, dass
auch die Absage an die Anthropologie basale anthropologische Annahmen er-
fordert; in dem Sinne, dass das Wesen des Menschen eben nicht zu bestimmen
ist und entsprechend anthropologisch unbestimmt bleibt.”” So finden sich
anthropologische Annahmen unweigerlich in allen sozialwissenschaftlichen
Theorien, ohne dass jene jedoch immer reflektiert werden und stattdessen im-
plizit eingeschrieben sind. Demzufolge méchte ich Anthropologie im Rahmen
dieser Arbeit sehr weit definieren, um in den drei zu untersuchenden Theorien
die expliziten und/oder impliziten Pramissen iiber die menschliche Spezies
benennen zu kénnen. Anthropologie ist hier somit nicht nur im Sinne einer
systematisch ausgearbeiteten wissenschaftlichen Lehre zu verstehen.

68 | Zu analysieren sind im Weiteren aber auch die eventuellen Widerspriiche, so ist
es beispielsweise denkbar, dass ein Autor einen Niedergang kulturhistorisch begriindet
und gleichzeitig eine negative Wesensbestimmung des Menschen vornimmt. Ein mogli-
ches Paradox bestiinde dann darin, dass eine historische Verschlechterung beobachtet
wird und gleichzeitig dem Menschen seit jeher ein slindhaftes, boses oder gefahrliches
Wesen zugesprochen wird.

69 | Marcuse lasst die Unterscheidung in eins fallen: Vgl. ebd., S. 49.

70 | Die Unhintergehbarkeit der Anthropologie gilt dann auch fiir meinen Versuch einer
Beobachtung zweiter Ordnung.

14.02.2026, 16:44:23.

69


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

70

Politischer Pessimismus

4.2.4 Pessimistische Philosophie der Geschichte

Die Niedergangserzihlung verweist bereits darauf, dass einer pessimistischen
Beobachtung — wiederum idealtypisch formuliert — eine deterministische Auf-
fassung der Geschichte zugrunde liegt. Uber die Beschreibung eines Verlustes,
der Dekadenz, des Niedergangs usw. hinausgehend identifiziert der Pessimis-
mus Gesetzmifigkeiten in der Geschichte. Beispielsweise denkt eine pessi-
mistische Philosophie der Geschichte den Zeitenlauf in der Metapher eines
»nach unten gerichteten Pfeils< oder als ewigen Krieg oder als die Wiederkehr
des immer Gleichen und identifiziert damit universelle Bewegungsgesetze der
Historie, die (mdglicherweise) ein Ankommen im diesseitigen Paradies unter-
minieren.”! Zu denken ist hierbei insbesondere an Zyklentheorien vom quasi
>naturgesetzlichen«< Aufstieg und Untergang ganzer Zivilisationen a la Oswald
Spengler.”?

Weiterhin ist an dieser Stelle bewusst von der Philosophie der Geschich-
te in Abgrenzung zur Geschichtsphilosophie die Rede, insofern als sich Ge-
schichtsphilosophie durch ein positives Telos auszeichnet und eine Unterart
der Philosophie der Geschichte ist.”* DemgemiR kann die Definition von Lé-

71 | Der Aspekt der Utopie oder Zukunftsprognose wird hier analytisch von der Philo-
sophie der Geschichte getrennt, weil in pessimistischen Theorien durchaus ein Wider-
spruch zwischen bisherigen Bewegungsgesetzen der Geschichte und einer mdglichen
Heils- oder Untergangserwartung bestehen kann. Die Kategorie Prognose/Zukiinfte
wird deshalb separat im folgenden Unterkapitel thematisiert.

72 | Vgl. Spengler 2006, siehe zur Analyse der Ubertragung des menschlichen Lebens-
zyklus auf das Werden und Vergehen von Staaten, Nationen, Volkern insb.: Blumenberg
1986, S. 180ff.

73 | Vgl. Rohbeck 2004, S. 19. Ideengeschichtlich kann zwischen mehreren Varianten
der Philosophie der Geschichte differenziert werden: Geschichtstheologie, Geschichts-
philosophie, Historismus und Posthistorie. Vgl. ebd., S. 20f. Geschichtsphilosophie ist,
wie der Name anzeigt, ein Teilgebiet der Philosophie, wobei der Begriff durch Voltaire
gepragt wurde. Heute bezeichnet der Begriff zwei verschiedene Varianten: erstens Ge-
schichtsphilosophie als Methodenfrage der Geschichtswissenschaft. Zweitens - die hier
gemeinte - Gesamtdeutung der Geschichte auf ein Telos hin. Geschichtsphilosophie ist
eine bestimmte Form der Philosophie der Geschichte, die sich ideengeschichtlich vor
allem mitder Epoche der Aufklarung identifizieren lasst. Vor dem 18. Jahrhundert wurde
sicherlich bereits Philosophie der Geschichte betrieben - insh. durch die christliche
Geschichtstheologie -, aber nicht unter dem Label Geschichtsphilosophie und mit an-
deren theoretischen bzw. theologischen Vorzeichen. Die eigentliche Boom-Phase erfuhr
diese Tradition im Zuge der Ideenrevolution des 18. Jahrhunderts, wobei die Tradition
der Aufklarung auf die Vernunft als leitendes Prinzip des geschichtlichen Prozesses und
damit auf die Méglichkeit, dass die Geschichte durch menschliches Tun zum Bessern

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

with hier aufgegriffen werden: »In der folgenden Untersuchung bezeichnet
der Ausdruck >Philosophie der Geschichte< die systematische Ausdeutung
der Weltgeschichte am Leitfaden eines Prinzips, durch welches historische
Geschehnisse und Folgen in Zusammenhang gebracht und auf einen letzten
Sinn bezogen werden.«™

Auf den Verlust an Erklirungskraft der Geschichtsphilosophie der Auf-
klirung antworten im 19. Jahrhundert zunichst der metaphysische und im
Anschluss der kulturhistorische Pessimismus, mit jeweils eigenen Modellen
der Geschichte.”” Wichtig zu bemerken ist, dass die positiv teleologische Auf-
fassung der Geschichte als Siegeszug der Vernunft als hegemoniale Deutung
abgelost wurde.”

Weiterhin wird der Vorwurf des Pessimismus aber gerade dann erhoben,
wenn ein positives Telos der geschichtlichen Entwicklung, also der Geschichts-
optimismus, infrage gestellt wird. Hier gilt es genau zu differenzieren: Kritik
an jedweder positiv-telelogischen Geschichtsphilosophie kann einerseits von
einer Position artikuliert werden, die eine negative Philosophie der Geschichte
vertritt, also sich in Abgrenzung selbst auf geschichtliche Entwicklungslogi-
ken beruft. Andererseits kann die Kritik am teleologischen Versprechen des
>Siegeszuges der Vernunft« oder Ahnlichem aus einer skeptischen Perspektive

verdnderbar ist, vertraute. Vgl. Angehrn 2012, S. 9. Représentiert wird dieses optimis-
tische bzw. positive Geschichtsdenken insb. von Autoren wie Immanuel Kant, Georg
Wilhelm Friedrich Hegel und Karl Marx, die eine Geschichtsteleologie vertreten, die
quasi eine »Garantie der Entwicklung« verspricht. Raulet 1986, S. 34. Geschichtsphilo-
sophie in jenem Sinne entspricht der Metapher eines »aufsteigenden Pfeils« Rohbeck
2004, S. 11, weil »die zivilisatorische, ja auch moralische Entwicklung des Menschen-
geschlechts einer aufwérts gerichteten Linie gleich zu immer héherer Vervollkommnung
und schlieBlich gar zu einem Zustand paradiesischer Vollkommenheit strebt«. Vondung
1997, S. 162. Der Marxismus, aber auch die geschichtsphilosophischen Vorlaufer, dies
hat insb. Lowith in seiner Studie »Meaning in History« (Léwith 1949) gezeigt, sind als
utopisch geschichtsphilosophischer Glaube an die diesseitige Erlosung, sékularisierte
Varianten der jidisch-christlichen Eschatologie, quasi verweltlichte Heilsversprechen
zu betrachten. Zum Verhaltnis Theologie und Geschichtsphilosophie siehe auch: Vgl.
Adam 1990, S. 97.

74 | Lowith 1953, S. 11. Lowith interpretiert Geschichtsphilosophie als sakularisierte
Form der heilsgeschichtlichen Eschatologie. Diese Argumentation findet sich allerdings
bereits bei Nietzsche.

75 | Uber die Begriindungsproblematik von Geschichtsphilosophien jedweder Couleur
besteht spétestens seit der Mitte des 20. Jahrhunderts Einigkeit im wissenschaftlichen
Diskurs. Vgl. beispielsweise: Rorty 2003, S. 329ff oder Habermas 1995, S. 560f.

76 | »Wenn iiberhaupt, so ist derart weitreichenden Uberlegungen noch in der Theo-
logie ein Domizil zugewiesen.« Brumlik 1997, S. 211.

14.02.2026, 16:44:23.

71


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

72

Politischer Pessimismus

artikuliert werden, die aus erkenntnistheoretischen Griinden die geschichtli-
che Entwicklung als kontingent und offen beschreibt. Die Betonung der histori-
schen Kontingenz erscheint aus der Sicht des Geschichtsoptimismus, welcher
beispielsweise auf den Telos des diskursiven Konsenses hofft, moglicherweise
als pessimistisch, allerdings unterscheidet sich jene skeptische Position fun-
damental von einem pessimistisch-deterministischen Geschichtsverstindnis.
Entsprechend missen die Aussagen von Schmitt, Foucault und Agamben zur
gesellschaftlichen Entwicklung dahingehend beleuchtet werden, ob eine und
wenn, welche Philosophie der Geschichte vertreten wird, d.h. welcher Sinn der
Geschichte zugeschrieben wird bzw. ob Sinnlosigkeit der >eigentliche< Sinn
der Geschichte ist? Freilich ist in Bezug auf die Sinnlosigkeit zu konstatieren:
»[D]ie Feststellung, daf die Geschichte keinen Sinn hat, kann nur fiir denjeni-
gen deprimierend sein, der an diesen Sinn einst glaubte.«” Dies gilt ebenso fiir
die These vom »Ende der grofen Erzihlungen« und andere Formen des Post-
historie’, wobei auch die Erzihlung vom Ende der groen geschichtsphiloso-
phischen Erzihlungen letztlich eine GroRerzihlung ist.”” Somit gilt es hier die
eigene Distanz zur Philosophie der Geschichte in allen Varianten zu betonen,
denn: »Sinn wird an die Geschichte vom Betrachter herangetragen. Entwick-
lungstendenzen und Lehren kénnen nur ex post facto gezogen werden.«*° Und
selbst letztere These von Klaus van Beyme, dass Lehren aus der Geschichte
gezogen werden konnen, ist anzuzweifeln, wenn Geschichte als kontingent
und nicht wiederholbar, also radikal antideterministisch, verstanden wird.
Geschichte ist immer nur eine retrospektive Vergegenwirtigung und damit
stets eine Konstruktions- bzw. Rekonstruktionsleistung, die bestimmte Mog-
lichkeiten ein- und andere véllig und zwingend ausschlie8t. Geschichtsphilo-
sophische und geschichtstheologische Deutungen entziehen sich durch ihren
Anspruch an die eigenen Erkenntnismdoglichkeiten den gingigen wissen-
schaftlichen Methoden der Uberpriifbarkeit, wodurch sie sich, wie der meta-
physische Pessimismus, auf Begriindungsfiguren berufen, die gewisserma-
Ren auflerhalb dieser Welt liegen — Philosophie der Geschichte wird dadurch

77 | Vondung 1997, S. 176.

78 | Posthistorie bezeichnet in dieser Studie - Johannes Rohbeck folgend - eine Tra-
dition der Philosophie der Geschichte, die die kulturhistorische Entwicklung in Brii-
chen, Fragmenten und Serien denkt. Vgl. Rohbeck 2004, S. 118. Der Beginn dieses
Geschichtsdenkens ldsst sich mit den Autoren Burkhardt und Nietzsche markieren.
Posthistorie im Sinne des »Endes der Geschichte«, bedeutet hier selbstredend nicht,
dass in der menschlichen Geschichte nichts mehr passiert, sondern dass das emphati-
sche aufklarerische Geschichtsdenken, d.h. die optimistische Idee der Geschichte als
Ankommen im diesseitigen Paradies, zu Ende ist.

79 | Vgl. zur Erzahlung vom Ende der groen Erzadhlungen: Lyotard 1986, S. 122.

80 | Beyme 1992, S. 60.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

zu einer Glaubensfrage. Aber: »Geschichten lassen sich aus unterschiedlichen
Blickwinkeln erzihlen, und statt der einzigalleinigen Wahrheit treten Wahr-
heiten auf.«®' Entsprechend empfiehlt sich auch hier eine Beobachtung zweiter
Ordnung: Die Frage lautet nicht, was ist der Sinn der Geschichte oder hat die
Geschichte einen Sinn, sondern wie wird der Geschichte Sinn zugeschrieben?

Ob und wie die Autoren Schmitt, Foucault und Agamben hier eingeordnet
werden konnen, wird die spitere Analyse zeigen. Bis hierhin ist davon aus-
zugehen, dass ein besonderes Merkmal vieler pessimistischer Argumentatio-
nen eine — mehr oder weniger explizite — Philosophie der Geschichte ist, quasi
eine negative Geschichtsphilosophie, die deterministische Bewegungsgesetze
aufstellt und in der Folge Geschichte nur noch als Schicksalsmacht erfihrt.®?
Oder mit Cornelius Bickel formuliert: »Im Verhiltnis zu den menschlichen
Zielen und Hoffnungen gewinnt die Geschichte als unzugingliches Schicksal
einen >tragischen«< Charakter.«®3

4.2.5 Prognose/Zukiinfte

Die Einschitzung Bickels leitet direkt zur fiinften Kategorie des idealtypischen
Pessimismus iiber: der Prognose und Zukunftserwartung. So ist ein Ge-
schichtsbild nicht nur vom Blick in die Vergangenheit, sondern ebenso von der
»Erwartung der Zukunft« abhingig.® Damit ist schlieRlich die — latent in den
vorausgegebenen Kategorien durchscheinende, mit diesen reziprok verkniipf-
te und im Kapitel »Pessimistische Philosophie der Geschichte« bewusst nicht
ausfiihrlich thematisierte — Frage nach der weiteren Entwicklung zur Sprache
gebracht:® Welches Zukunftsszenario wird entworfen? Schreitet der Nieder-
gang unaufhaltsam fort? Droht letztlich der Untergang? Wird jener befiirchtet,

81 | Bredow und Noetzel 2009, S. 256.

82 | In Bezug auf den Kulturpessimismus ldsst sich die Geschichtsphilosophie als
eine theorieinterne Strategie interpretieren, die der entworfenen Niedergangerzahlung
sowie dem normativen Sollzustand (Kontrastfolie) Legitimitat verschaffen soll. Dabei
markiert der pseudo-objektive Verweis auf den geschichtlichen Prozess den Unter-
schied zu anderen Formen von negativer Zukunftserwartung: Vgl. Essenberg 2004, S. 7.
83 | Bickel 2000, S. 9.

84 | Koselleck 2000, S. 349.

85 | Der Begriff Zeitdiagnostik, also Diagnose, ist nicht zuféllig aus dem medizinischen
Vokabular entliehen, denn ein Krankheitsbefund ist mit einer Prognose, d.h. dem wei-
teren Verlauf der Krankheit verbunden, und damit ebenfalls mit méglichen Therapien.
Anders formuliert: »Insofern werden Diagnosen in der Regel um der Therapie willen be-
miht.« Lange 2003, S. 48.

14.02.2026, 16:44:23.

73


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

74

Politischer Pessimismus

bedauert oder gar herbeigesehnt?*® Und was kommt nach dem Untergang?
Mit Blick auf die zu Grunde liegende Philosophie der Geschichte stellt sich die
Frage, ob politisch noch etwas getan werden kann oder alle Handlungsversu-
che hoffnungslos zu spit kommen?

Alltagssprachlich versteht man unter Pessimismus eine negative Zukunfts-
erwartung, die eine Verbesserung der gegenwirtigen Lage ausschliefit. An
eine zukiinftige Entwicklung mit positiver Wendung kann ein Pessimist nicht
mehr glauben, trotzdem werden im wissenschaftlichen Diskurs Positionen als
pessimistisch oder kulturpessimistisch interpretiert, die sich zwar durch eine
negative Zeitdiagnose, Verzweiflung und Fatalismus auszeichnen, aber gleich-
zeitig emanzipatorisches Handeln propagieren. In jenem Zusammenhang ist
anzumerken, dass selbst Schopenhauers Pessimismus nicht mit vélliger Ver-
zweiflung gleichgesetzt werden kann. Mit der Konstruktion des »An sich«
verspricht der Urvater des Pessimismus ein verséhnliches Moment, eine Art
Trost. Inspiriert von der Lehre des Buddhismus argumentiert Schopenhauer

86 | Vgl. hierzu die Einschdtzung Jens Jessens: »Die Neigung, aufgrund einer Neuerung
den gesamten Lebensbereich zu verfluchen, in dem sie auftritt, vielleicht auch fiir die
Zukunft nichts Gutes mehrzu erwarten, nennt man heute gerne Kulturpessimisms. Alles
geht zugrunde! Das Seichte erobert die Welt! Der Pessimismus bezieht sich in dieser
Verwendung des Wortes auf den Untergang der Kultur, den man bedauert, aber fir si-
cher hélt. Friher wurde das Wort anders verwendet. Der Kulturpessimist des spéten
19., beginnenden 20. Jahrhunderts war im Gegenteil jemand, der den Untergang der
Kultur herbeiwiinschte. Sein Pessimismus bezog sich auf den Segen der Kultur, an den
ernicht glaubte - er hatte lieber etwas mehrvitale Barbarei gehabt. Dieser Kulturpessi-
mist war erst Nietzscheaner, dann Nazi.« Jessen 2013. An jener historischen Einteilung
und theoretischen Zuspitzung des »Zeit«-Redakteurs ist zu kritisieren, dass sich auch
im 19. Jahrhundert und zu Beginn des 20. Jahrhunderts Formen von Kulturpessimismus
finden, die den Verfall der Gegenwartskultur bedauern und gleichzeitig keinen Ausweg
oder Neuanfang nach dem Untergang prognostizieren. Zu hinterfragen ist auch, inwie-
fern der Nationalsozialismus mit seinem Heilsversprechen als pessimistisch zu be-
zeichnen ist. Gleichzeitig finden sich auch Varianten dieses nicht verzweifelten »alteren
Kulturpessimismus«in unserer Gegenwart, beispielsweise in Form einer Geisteshaltung,
die als »dkologischer Kulturpessimismus« bezeichnet werden kann, wobei der Ausweg
aus der 6kologischen Selbstgefahrdung der modernen Gesellschaft sowohl in gemein-
schaftlich vitalistischen Riickziigen zur »Natur« ausgemacht wird oder in einem Fort-
schritt der modernen Techniken (der Naturbeherrschung). Diesen widerspriichlichen
Zusammenhang von konservativen und progressiven Elementen im Pessimismus be-
schreibt u.a. Dahrendorf: »Die langsame Lebensweise, einschlieflich des gedrosselten
Wirtschaftswachstums und des Energiesparens, kdnnte sogar den Fortschrittshoffen-
den mit den Kulturpessimisten verbinden. An Beispielen fiir solche Ubereinstimmungen
ist kein Mangel.« Dahrendorf 1979, S. 225.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

trotz der Schlechtigkeit des Menschen und dem durch Leid bestimmten Le-
ben, dass der egoistisch-narzisstische Lebenswille des modernen Subjektes am
Ende in dem Allgemeinen aufgehen wird, in die Gesamtheit des Willens »an
sich«.¥” Diese Lesart — einer »Art Erlosung«®® bei Schopenhauer — kann nun
geteilt oder abgelehnt werden, belegt sie doch gleichwohl, dass in jedem pes-
simistischen Gedankengebiude auch optimistische bzw. trostliche Momente
existieren.®® Marcuse schreibt zu jenem paradoxen Verhiltnis: »Es gab kaum
je einen radikalen Pessimismus: nicht dem Umfang nach, noch ungemischt.
Es gab keine Leidenden, die sich nicht eine Erleichterung mitschufen.«*® Und
so bringen Studien tiber Pessimismus diesen (hiufig) mit Utopien, Hoffnun-
gen auf eine bessere Welt nach dem Untergang oder auch mit politischen Be-
wegungen in Verbindung® oder loben dessen positive kritische Funktion zur
Verbesserung.”

Analytisch sollen zunichst zwei idealtypische Pole der Zukunftserwartung
des Pessimismus unterschieden werden. Roger Griffin hat diese Extreme des
Pessimismus auf folgende Begrifflichkeiten gebracht: 1. Verzweifelter Pessi-
mismus und 2. Palingenetischer Pessimismus.”® Der verzweifelte Pessimis-
mus konstruiert die aktuelle Kultur, Gesellschaft, Gegenwart usw. so negativ
und deterministisch, dass kein emanzipatorisches Handeln mehr vorstellbar
ist — die Situation erscheint véllig ausweglos, und die gegenwirtige Ara des
Verfalls wird unaufhaltsam bis zum Untergang fortschreiten. Zum Beispiel
spricht Horkheimer jene Verzweiflung aus, wenn er konstatiert: »[...] der Ver-
lust ist nicht mehr gutzumachen«.** Gleiches gilt fiir Spengler, wenn er an-
nimmt, dass sich das »Schicksal« der Entwicklung nicht anhalten oder um-

87 | Vgl. zu dieser Lesart Horkheimer 1971, S. 4.

88 | Ebd., S. 6.

89 | Siehe zur Einschdtzung, dass Schopenhauers Pessimismus nicht mit einem Quie-
tismus und politischer Ohnmacht gleichzusetzen ist, auch: Miller-Seyfarth et al. 2008,
S. off.

90 | Marcuse 1981, S. 50.

91 | Vgl. ebenso Bailey, der etwa die Bedeutung von Utopien nicht nur fiir den Optimis-
mus, sondern ebenfalls fiir den Pessimismus betont. Bailey 1988, S. 55-76. Siehe hier-
zu auch: Bennett 2001. Vgl. zum Optimismus im Pessimismus und einer Verteidigungs-
strategie fiir pessimistische Positionen auch: Dienstag 2006, S. 265.

92 | Vgl. ebd.

93 | Griffin spricht von Pessimismus, ohne zwischen metaphysischer und kulturhisto-
rischer Begriindung zu differenzieren. Neben Griffin hatte bereits WahImiiller auf den
Aspekt des Glaubens an eine Wiedergeburt als Charakteristikum von Kulturpessimis-
mus aufmerksam gemacht. Vgl. Wahimiller 1939, S. 12.

94 | Horkheimer 1971, S. 6.

14.02.2026, 16:44:23.

75


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

76

Politischer Pessimismus

kehren lisst: »Nur Triumer glauben an Auswege. Optimismus ist feige.«*®
SchlieRlich sei hier noch Adorno zitiert, der sagt:

»lch kann darin keinen Vorwurf sehen, dafd man in der Welt, in der wir leben, verzweifelt,
pessimistisch, negativ sei. Eher sind doch die Menschen beschrénkt, die krampfhaft
die objektive Verzweiflung durch den Hurra-Optimismus der unmittelbaren Aktion liber-
schreien, um es sich psychologisch leichter zu machen.«%¢

Der Untergang oder die Ausweglosigkeit der Entwicklung wird vom verzwei-
felten Pessimismus zwar bedauert, aber da keine Auswege mehr gesehen wer-
den, bleibt als logische Konsequenz nur Resignation. Allerdings findet sich
diese idealtypische Variante — nach meiner Einschitzung — selten, oder es
stehen ihr innerhalb der jeweiligen Theorie, auch der drei genannten, wiede-
rum abweichende Aussagen und optimistische Momente entgegen. In gewis-
ser Weise verliert die pessimistische Warnung vor dem Untergang, wenn das
Ende nicht mehr aufzuhalten ist, ihre Funktion. Wenn der Lauf der Ereignisse
bereits feststeht, warum dagegen anschreiben? Die Erwartung des Untergangs
sorgt nicht nur fiir Verzweiflung, sondern erhoht ebenso die Bereitschaft, ra-
dikale politische Losungen, quasi als Therapie, auszuprobieren. Anders for-
muliert: »Damit sich eine Unheilslehre empfiehlt, muf sie in eine Heilslehre
miinden.«*’

Griffin scheint die Anwendungsschwierigkeiten der verzweifelten Varian-
te in der idealtypischen Zuspitzung erkannt zu haben und stellt ihr die des
palingenetischen Pessimismus gegeniiber. Palingenese bedeutet wortlich
Wiedergeburt. Der Begriff bezeichnet bei Griffin entsprechend revolutionire
Bestrebungen, »eine Phase der Dekadenz und Degeneration durch eine neue
Ordnung zu iiberwinden und eine neue Ara beginnen lassen [zu] wollen«.%

95 | Spengler 1971, S. 61.

96 | Adorno 1969, S. 204.

97 | Michel 1985, S. 124.

98 | Griffin 2005, S. 24. An anderer Stelle fasst Griffin dies wiederum folgendermafien:
»Far from being a form of anti-modernism, cultural pessimism, nihilism, or »resistance
to transcendences, fascism is born precisely of a human need for a sense of transcen-
dence, cultural optimism, and higher truths compatible with the forces of moderniza-
tion.« Griffin 2007, S. 14. Mit der Hoffnung auf das »Brechen der Zeit« operiert der palin-
genetische Pessimismus immer noch im Zeitdenken der Moderne: »Mit dem »Brechen
der Zeitc wurde eine Neubestimmung und Aufwertung von Gegenwart und Zukunft auf
Kosten einer Entwertung und Abspaltung von Vergangenheit vollzogen. Diese temporale
Ontologie kann auch, wie wir noch sehen werden, unter Stichworten wie »Erfindung des
Neuencoder»Setzen eines neuen Anfangs«zusammengefasst werden.« Assmann 2013,
S. 132.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

Mit dieser definitorischen Offnung der Kategorie (Kultur-)Pessimismus folgt
Griffin der diskursiven Mehrheitsmeinung, die Haltungen als pessimistisch
interpretiert, obwohl utopische Praxen als Ausweg aus der empfundenen
gegenwirtigen Katastrophe diskutiert werden, also die Hoffnung bleibt, das
Schicksal abwenden zu kénnen.”

Besagter Variante des Pessimismus erscheint die nahe Zukunft ebenfalls
duster, entsprechend fillt die Prognose erneut zunichst einmal negativ aus
und deutet auf den Untergang einer, d.h. der gegenwirtigen Kultur bzw. Ge-
sellschaft. Dieser Untergang einer schwachen und dekadenten Welt wird aber
als willkommen begriifit, frei nach Nietzsches Credo: »Oh meine Briider, bin
ich denn grausam? Aber ich sage: was fillt, das soll man auch noch stoflen!
Das Alles von heute — das fillt, das verfillt: wer will es halten! Aber ich — ich
will es noch stoRen! Was im Fallen ist, das soll man stoRen.«*° Der Untergang
wird gewissermaflen herbeigesehnt, weil gemif jenes Geschichtsbildes nach
dem Zusammenbruch des Alten ein Neuanfang folgt. Der palingenetische
Pessimismus trostet sich mit der Utopie der Tabula rasa in der Stunde null.’!

Idealtypisch ist dieser Form des Pessimismus der Wunsch nach einem
radikalen Neuanfang eigen, durch den es paradoxerweise moglich sein soll,
eine >verloren gegangene Vergangenheit« wiederherzustellen.'”? Insbesondere

99 | Vgl. Zu Pessimismus und Utopie Pauen 1997a, S. 164-173. Oder auch das Kapitel
»Resignation orits Opposite«in: Dienstag 2006, S. 36ff.

100 | Nietzsche 1966, S. 455.

101 | Insb. Stern operiert in seiner Studie »Kulturpessimismus als politische Gefahr«
mit einem palingenetischen Verstdndnis von Kulturpessimismus, allerdings ohne den
Begriff zu verwenden. Mit Bezug auf de Lagarde, Langbehn und Moeller van den Bruck
heiRt es: »Sie konnten das Ubel, das sie diagnostizierten und in ihrem eigenen Leben
erfuhren, nicht bannen, und so suchten sie Propheten zu werden, einen Weg zur natio-
nalen Wiedergeburt aufzuzeigen. Zu diesem Zweck schlugen sie Reformen vor, die riick-
sichtslos und brutal und gleichzeitig idealistisch, nationalistisch oder auch véllig uto-
pisch waren. Es war dieser sprunghafte Ubergang von Verzweiflung zu Utopie, der ihre
Gedankenwelt so phantastisch machte.« Stern 1963a, S. 1. Dass Stern an dieser Stelle
von Reform statt von Revolution oder Ahnlichem spricht, ist aus systematischer Sicht
zu kritisieren. Weiter schreibt Stern: »Gerade weil er so unlogisch ist, trifft der Ausdruck
»konservative Revolution« genau den Kern der Sache, verkérpert doch die Bewegung in
der Tat ein Paradoxon: ihre Anhanger wollten die von ihnen verachtete Gegenwart zer-
storen, umin einerimagindren Zukunft eine idealisierte Vergangenheit wiederzufinden.«
Ebd., S. 7.

102 | Vgl. Dahrendorf 1979, S. 225. Giinter Rohrmoser - der selbst vor (kultur-)pessi-
mistischen Diagnosen nicht zuriickschreckt, siehe hierzu: Rohrmoser 2008 - beschreibt
das paradoxe Verhaltnis von Kulturpessimismus und Utopie folgendermagen: »Nicht nur
ist der Kulturpessimismus eine magliche Folge der verlorenen Utopie, sondern die Uto-

14.02.2026, 16:44:23.

77


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

78

Politischer Pessimismus

faschistischen und nationalistischen Ideologien ist nach Stern und Griffin jene
Spielart des Kulturpessimismus eigen.’”® Diese »nicht-apathische« Variante
mit der sie kennzeichnenden Wut auf die alte Ordnung und dem Glauben an
einen Neuanfang nach dem Untergang wirkt dann auch als politische Gefahr
im Sinne von Stern oder von Baeyer-Katte.'** Gleichwohl findet sich im Kern
der besagten palingenetischen Haltungen zweifellos ein Paradox: Einerseits
verkiinden sie eine diistere Botschaft von Verfall und Untergang. Andererseits
enthilt diese Warnung verbliiffenderweise eine Botschaft der Hoffnung.

Das sogenannte palingenetische Paradox zeigt, wie schwierig eine trenn-
scharfe Definition von Pessimismus und Optimismus sein kann. Dabei er-
scheint es logisch, dass sich sowohl Optimismus als auch Pessimismus in
einem Werk finden: Niemand kann immer pessimistisch im Sinne von fa-

105

talistisch und verzweifelt sein.’®® Gerade eine negative bzw. pessimistische

pie ihrerseits kann den Kulturpessimismus zu ihrer Voraussetzung haben.« Rohrmoser
1985, S. 32. Auf die Verschrédnkung von Pessimismus und politischem Gestaltungswil-
len rekurriert ebenfalls Michel: »Denn die bisherigen pessimistischen Prognosen ver-
standen sich gemeinhin als self-destroying prophecies: Sie wollten abwenden, was ein-
treten miiite, wenn alles so weiterliefe wie zuvor.« Michel 1985, S. 125.

103 | Genau an diesem Punkt setzt auch die Kritik von Louis Dupeux an. Der franzosi-
sche Historiker und Germanist vertritt in Bezug auf die sogenannte »Konservative Revo-
lution« die These, dass die Protagonisten nicht mit den Vertretern eines verzweifelten,
der Vergangenheit zugewandten, Kulturpessimismus gleichgesetzt werden dirfen. Im
Unterschied zum Kulturpessimismus zeichnet sich die sogenannte »Konservative Re-
volution« durch »Optimismus, Lebenskraft und Anspruch auf Modernitat« auS. Dupeux
1994, S. 287. Vgl. zu diesem Argument auch: Graf 2005, S. 105. Besagte Variante des
Optimismus artikuliert sich demnach insb. durch Begriffe wie Erneuerung, Wiederauf-
erstehung, AktivismusS. In diesem Sinne ist der Nationalsozialismus keine (kultur-)pes-
simistische Ideologie. Siehe zur gegenteiligen Auffassung: Dahrendorf 1979, S. 223f.
104 | Vgl. Baeyer-Katte 1958 Wanda von Bayer-Katte hatte die Idee, Kulturpessimis-
mus als politische Gefahr zu deuten, bereits vor Stern 1958 ausgearbeitet; Stern kann-
te die Arbeit von Bayer-Katte, zitiert sie aber nur am Rande. Vgl. Stern 1963a, S. 409.
Vgl. zum Strukturmuster jener Form von Apokalypse auch: Vondung 1997, S. 166.

105 | Horkheimer hat in diesem Zusammenhang folgende These vertreten: »Mit theo-
retischem Pessimismus kénnte eine nicht unoptimistische Praxis sich verbinden, die
des universalen Schlechten eingedenk, das Mdgliche, trotz allem, zu verbessern sucht.«
Horkheimer 1971, S. 6. Und an anderer Stelle schreibt er weiter: »Pessimistisch ist mei-
ne Vorstellung in der Tat Uber die Schuld des Menschengeschlechtes, pessimistisch
in Bezug auf die Vorstellung, wohin die Geschichte I&uft [...] Worin besteht aber der
Optimismus, den ich mit Adorno, meinem verstorbenen Freund, teile? Darin, dafl man
versuchen muf, trotzdem das zu tun und durchzusetzen, was man fiir das Wahre und
Gute halt. Und so war unser Grundsatz: theoretischer Pessimist zu sein und praktischer

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

Zeitdiagnose fithrt zwingend zur Uberlegung hinsichtlich politischer Hand-
lungsméglichkeiten und Lésungen. An jene Uberlegung gilt es inhaltlich an-
zukniipfen und im Einzelfall zu priifen, wie sich eine Theorie zwischen den
Polen Verzweiflung und Hoffnung, zwischen der Beschworung von Angsten
und Untergangszenarien und der gleichzeitigen Diskussion alternativer Ord-
nungskonzepte und Praxen einordnen lisst und was dies tiber den politischen
Pessimismus aussagt. Insofern ist auch nicht davon auszugehen, dass Schmitt,
Foucault und Agamben zu einhundert Prozent einem jener beiden Idealtypen
entsprechen, sondern es gilt explizit zu kliren, welche Schriften wie in diesem
Spektrum eingeordnet werden kénnen.

Wichtig ist hierbei noch der Hinweis, dass ein idealtypischer und stringent
durchgehaltener metaphysischer Pessimismus nicht hoffen kann, die Welt
politisch zu verindern. Da das diesseitige durch aulerweltliche Gegebenheit
bestimmt ist, ist hieran nicht zu riitteln — Fatalismus ist die logische Konse-
quenz. Im Gegensatz dazu macht der kulturhistorische Pessimismus, d.h.
der Kulturpessimismus, diesseitige Praxis oder die von Menschen gemachte
Geschichte fiir die gegenwirtigen Missstinde verantwortlich. Denn: »[...] was
eine Zivilisation veranlafit, ihren schicksalhaften Weg abwirts zu schreiten, sei
nicht ein kosmisches Gesetz wiederkehrender Kreisldufe, sondern selbstverur-
sachte Zerstérung«.!® Damit wohnt dieser Begriindung konstitutiv eine Exit-
Option inne; weil menschliche Praxen prinzipiell immer 4dnderbar sind, kann
einer negativen Diagnose und pessimistischen Prognose eine Utopie angekop-
pelt und somit eine Umkehrung des Verfalls gedacht werden. Im Diskurs iiber
Kulturpessimismus fithrt die Begriindungsfigur somit zu einer Ambivalenz
zwischen Verzweiflung und Hoffnung.'"”” So unwahrscheinlich es erscheinen
mag: Im Gegensatz zu metaphysischen oder auch theologischen Erklirungen
lasst sich die Welt grundsitzlich noch veridndern. Historische Fehlentwick-
lungen lassen sich korrigieren, der Masterplan einer héheren auflerweltlichen
Macht oder kosmischen Ordnung nicht.!® Diese verkappte Utopie des Kultur-
pessimismus hat dann zwei Seiten, sie ermoglicht die Kritik dessen, was ist,

Optimist.« Horkheimer 1972, S. 175. zit.n. Raulet 1986, S. 48. Jene Unterscheidung
zwischen »theoretischem Pessimismus« und »nicht unoptimistischen Praxen« oder op-
timistischen Praxen kann helfen, Ambivalenzen und Widerspriiche auszumachen. Siehe
zu diesem Paradox bei Schopenhauer und Nietzsche auch: Wolter 2013, S. 193ff.

106 | Lowith 1953, S. 21.

107 | Vgl. hierzu exemplarisch: Michel 1985 oder Griffin 2005.

108 | »Der wichtigste Unterschied, der den kulturkritischen vom metaphysischen Pes-
simismus trennt, besteht darin, daf hier Leid und Verfall - wie schon in der GEBURT DER
TRAGODIE - als historische Phdnomene bestimmt werden. Dies impliziert zum einen
eine starkere Orientierung an der konkreten Erfahrung, zum zweiten ergibt sich hieraus

14.02.2026, 16:44:23.

79


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

8o

Politischer Pessimismus

im Sinne der Kategorie »Kontrastfolie« und fungiert gleichzeitig als Utopie fiir
das, was sein soll.

Fiir die Bestimmung des politischen Pessimismus ist es demgemif} ent-
scheidend, das Spannungsverhiltnis zu rekonstruieren und zu eruieren, ob die
Losungen ggf. im Widerspruch zu den Problemen stehen, d.h. ob die Problem-
konstellation so omniprisent und tibermichtig erscheint, dass die Losungs-
ansitze in diesem theorieimmanenten Weltzusammenhang keine Wirkung
mehr entfalten kénnen. So miissen die negativen Diagnosen und Prognosen
sowie die impliziten und theorieimmanenten Konsequenzen, die aus den Ein-
schitzungen zur Moderne abgeleitet werden konnen, mit den (moglicherwei-
se aufgezeigten) utopischen und emanzipatorischen Potenzialen kontrastiert
werden.

Von hier aus gilt es zu untersuchen, in welchem Verhiltnis pessimistische
Theorie und optimistische Praxis in den Werken von Schmitt, Foucault und
Agamben stehen. Das Aufspiiren von theorieimmanenten Widerspriichen
fithrt zu einer Differenzierung und Relativierung der betrachteten Theorien
sowie zur Kldrung, bis zu welchem Grad tiberhaupt von Pessimismus gespro-
chen werden kann. Zusammenfassend lisst sich festhalten, dass das jeweils
entworfene Zukunftsszenario der Casus knacksus einer Definition von Pessi-
mismus ist. Es geht um die Frage, ob ausgehend von den Diagnosen {iberhaupt
noch politisches bzw. emanzipatorisches Handeln vorstellbar ist? Emanzipa-
tion ist dabei neutral zu verstehen — als Freimachen von negativen Verhiltnis-
sen —, unbesehen, was dann als schlecht gilt. Offen ist weiterhin, ob sich eine
verschiittete Utopie im jeweiligen Werk ausmachen lisst und was dies fiir den
jeweiligen politischen Pessimismus bedeutet.

4.2.6 Haltung/Performanz des Pessimismus

Der Pessimismus zeigt sich nicht nur in Form von negativen Diagnosen und
Prognosen, Niedergangserzihlungen und negativen Menschenbildern, son-
dern ebenso in der Verwendung bestimmter Begriffe und rhetorischer Mittel.
Jener Zusammenhang wird im Diskurs {iber Pessimismus oft als »Haltung«
bezeichnet.'”” Die Einschitzung, dass sich eine bestimmte Haltung in pessi-

die Annahme, der Verfall sei auch historisch iberwindbar: Nicht die kosmische Ord-
nung ist der Grund des Ubels, sondern bestimmte Fehlentwicklungen der Gegenwart
beziehungsweise der jingeren Vergangenheit, und es besteht zumindest prinzipiell die
Méglichkeit, diese Prozesse wieder umzukehren.« Pauen 1997a, S. 144.

109 | Nach Martin Schmidt ist darunter Folgendes zu verstehen: »Der Begriff der Hal-
tungzielt auf eine relative Stabilitadt von Urteilen und Werten ab.« Schmidt 2007a, S. 59.
Vgl. zur Haltung des Pessimismus auch Dahrendorf 1979, S. 223, Bollenbeck 2007,
S. 15, 19, Bickel 2000, S. 23, Horkheimer 1971, S. 6, Bohrer 1978, S. 89.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

mistischen Texten nachweisen lisst, ist relativ verbreitet, worin sie konkret be-
stehen soll, ist hingegen strittig.

Ubersetzt in die Begriffe der konstruktivistischen Beobachtungstheorie
ist eine Haltung keine Charaktereigenschaft einer Person, geschweige denn
Ausdruck eines Bewusstseinszustandes, sondern vielmehr eine spezielle Be-
obachtungslogik eines Textes; d.h. pessimistische Kulturkritik operiert mit
bestimmten charakteristischen Unterscheidungen, schafft dadurch die eigene
Welt(-wahrnehmung) und panzert diese gegen Kontingenz. Pessimismus ist
somit ein performativer Akt, der sich in rhetorischen Zuspitzungen und Ra-
dikalisierungen zeigt bzw. durch die erste hervorgebracht wird. Die Haltung
bezeichnet im Rahmen dieser Arbeit die Performanz des Pessimismus. Dabei
ist davon auszugehen, dass die jeweilige Beobachtungslogik in habitualisierter
Form in die Texte der Vergleichsautoren eingeschrieben ist und sich mittels
einer Beobachtung zweiter Ordnung (re-)konstruieren lisst.' Jeder der hier
rekonstruierten Texte kann

110 | Die Kategorie Haltung weist durchaus Parallelen zur Habitus-Theorie Pierre Bour-
dieus auf. Der Habitus fungiert im Rahmen des theoretischen Kontextes Bourdieus als
Mittler zwischen Objektivismus und Subjektivismus, indem reflektiert wird, wie sich die
Strukturen eines sozialen Feldes »in jedem Organismus in Gestalt von Wahrnehmungs-,
Denk- und Handlungsschemata niederschlagen«. Bourdieu 1987, S. 101. Der Habitus
determiniertin bestimmten Grenzen die Handlungs- und Denkschemata sozialer Akteu-
re, womit eine lohnende theoretische Alternative zur perspektivischen Limitierung des
methodischen Individualismus gegeben ist. Ein Habitus ist folglich sozialstrukturell be-
stimmt, d.h. er wird durch Erfahrungen sozialisiert und unterscheidet sich im Einzelfall
danach, welche Position ein Akteur im sozialen Feld innehat. Kleinbiirgerliche, adelige
oder bildungsbiirgerliche Milieus, unterschiedliche Herkunft, verschiedene Schulfor-
men, aberauch Sprachen usw. produzieren divergierenden Habitus. Bourdieu argumen-
tiertin marxistischerTradition, entsprechend wird unter der Position im sozialen Feld vor
allem die Klassenzugehdrigkeit und damit die Moglichkeit eines Akteurs, Uber soziales,
6konomisches und kulturelles Kapital zu verfiigen, verstanden. Bezogen auf den Gegen-
stand politischer Pessimismus bietet diese Theorie die Mdglichkeit, sich von psycho-
logischen Argumentationen zu l6sen und sozialstrukturelle und geschichtliche Griinde
aufzuzeigen, warum ein Autor eine negative Theorie der Moderne entwickelt, préaferiert
bzw. sich starker von einer solchen angesprochen fiihlt. Eine theoretische Analyse an-
hand des Habitus-Konzeptes kdnnte im Weiteren danach fragen, welche Rezipienten
- aufgrund welchen Habitus - von Schmitt, Foucault und Agamben angesprochen wer-
den. Positivistische und empirische Theorien setzen Sozialitadt hdufig unproblematisch
voraus, und folglich weichen auch die Sprache, die Begriffe und die rhetorische Struktur
der Texte deutlich von denen als pessimistisch bezeichneter Theorien ab. Obwohl die
Theorie Bourdieus hier lohnende Ansatzpunkte bietet, mdchte ich mich nicht explizit
darauf berufen, weil erstens keine biographische und sozialstrukturelle Erklarung er-

14.02.2026, 16:44:23.

81


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

82

Politischer Pessimismus

»[...] als eine Kommunikationsform verstanden werden, die sich an einen Adressaten
richtet und diesen von dem Wahrheitsgehalt seiner Aussagen zu iberzeugen sucht. Zu-
gleich, das haben die Uberlegungen zum Problem der Reprasentation sozialer Tatsa-
chen gezeigt, kommt der verwendeten Sprache eine realitdtserzeugende Funktion zu. In
diesem Versténdnis entdeckt der wissenschaftliche Blick nicht die Tatbesténde selbst,
vielmehr erfindet der wissenschaftliche Text seine Gegenstande.«!!!

Die Rhetorik entfernt sich demnach nicht von der >Wirklichkeit« — wie alt-
europiische Verstindnisse von Wissenschaft behaupten —, sondern wird hier
im Anschluss an sprachanalytische und konstruktivistische Erkenntnisse als
konstitutiv fiir Wirklichkeits- und Wissensproduktion angesehen."? Die Funk-
tion der Rhetorik besteht gerade darin, das Geschriebene und das Dargestellte
als notwendige Beschreibung des Gegenstandes erscheinen zu lassen."® Ent-
sprechend folgt ebenso eine pessimistische Theorie aus der Art und Weise,
wie der jeweilige Text argumentiert, beobachtet und eben rhetorische Mittel
verwendet. Dabei werden im Diskurs iiber Pessimismus immer wieder drei
Eigenschaften genannt, die hier inhaltlich unter der Kategorie Haltung subsu-
miert werden: 1. Eine Tendenz zur Verallgemeinerung 2. Eine Asthetisierung
des Schrecklichen 3. Die Selbstinszenierung des Autors.

Verallgemeinerung bedeutet dabei, dass pessimistische Deutungen mit
unzulissigen Generalisierungen Hand in Hand gehen, was Bennett auf die
Formel zuspitzt: »In short, cultural pessimism is characterised by generalised
negative certainty.« Ausgehend von einer polykontexturalen Gesellschaft
lasst sich immer Gutes und Schlechtes beobachten, aber die pessimistische
Haltung zeichnet sich — idealtypisch gesprochen — gerade durch eine Gene-
ralisierung des Negativen aus, positive Gegenbeispiele werden nicht gesehen
oder erscheinen als marginale Phinomene, hinter denen sich eine negative

folgen soll. Unter Haltung wird im Folgenden nur die Argumentations- und Unterschei-
dungslogik des jeweiligen Textes bezeichnet. Zweitens ist es meiner Untersuchung im
gegebenen Umfang und mit dem Fokus auf die wissenschaftlichen Primértexte der drei
Theoretiker nicht moglich, eine empirische Analyse des jeweiligen sozialen Feldes, in
welchem sich Schmitt, Foucault und Agamben bewegen, und der entsprechenden wirk-
méchtigen Kapitalarten zu leisten.

111 | Farzin 2011, S. 35.

112 | Derdeutschsprachige Wissenschaftsdiskurs hat sich lange und zum Teil bis heu-
te gegen solche Einsichten gesperrt; es gibt so etwas wie einen »weitreichenden Refle-
xionsstopp« Ebd., S. 36. Siehe hierzu insb.: Keller et al. 2013.

113 | Foucault und Agamben wurden in der vorliegenden Arbeit nicht in der Original-
Sprache rezipiert, sondern in deutscher oder englischer Ubersetzung, weshalb die Ana-
lyse der »Sprachésthetik« mit den Beschrénkungen der Ubersetzung einhergeht.

114 | Bennett 2001, S. 181.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

Dynamik findet. Georg Bollenbeck bezeichnet jene Tendenzen der Kultur-
kritik als »heillose Hypergeneralisierungen«'>, und Pauen spricht in diesem
Zusammenhang vom sogenannten »absolutistischen Superlativ«.!'® Derarti-
ge Perspektiven verharren gewissermaflen auf der negativen Seite bzw. nur
dieser wird mit entsprechenden Beschreibungen, Metaphern und Beispielen
Bedeutung zugesprochen. Werden solche biniren Muster nicht reflektiert, er-
scheint die Gegenwart schnell defizitir. Eine solche Art der Weltbeobachtung
verstirkt sich kontinuierlich selbst in einer unmittelbar erzeugten Abwirts-
spirale, da nur noch Schlechtes bzw. Verschlechterungen erkannt werden.'”
Perspektivwechsel und Selbstreflexion, die das negative Weltbild und den Ob-
jektivititsanspruch irritieren kénnten, werden ausgeschlossen, so zumindest
die hier gewollte idealtypische Zuspitzung. Eine Tendenz zur Verallgemei-
nerung bedeutet, dass nicht nur ein vielschichtiger Einzelaspekt als negativ
interpretiert, sondern diese Deutung auf die »gesamte Moderne« ausgedehnt
wird. Aber auch die gebriuchliche und simplifizierende Verwendung von
Begriffen wie »die Geschichte«, »die Menschheit« »die Dekadenz« usw. ist
mit dem Preis einer erkenntnistheoretisch mangelhaften Verallgemeinerung
erkauft. Charakteristisch fiir den Pessimismus ist demnach nicht nur, was
bewertet wird, sondern vor allem wie: generalisierend negativ. Ein solcher
Differenzierungsverlust"® miisste, wenn die oben dargestellten Bewertungen
als pessimistisch zutreffen, die Werke von Schmitt, Agamben und Foucault
auszeichnen.

Ein Aspekt einer pessimistischen Haltung, den es gesondert zu analysie-
ren gilt, ist »Die Asthetik des Schreckens« oder »Asthetisierung des Grau-
ens«'? Fiir meine Untersuchung ist relevant, ob Schmitt, Foucault und Agam-
ben dem >Schrecken< d.h. negativen Phinomenen, eine isthetische Qualitit
zusprechen. Welche Funktion hat diese Form von Asthetik fiir die rhetorische

115 | Bollenbeck 2007, S. 12 und 17.

116 | Pauen 1997a, S. 7.

117 | Vgl. Bennett 2001, S. 180ff.

118 | Differenzierungsverlust als Merkmal einer pessimistischen Haltung meint selbst-
versténdlich nicht eine Form von Beobachtung, die ohne Unterscheidungen auskommt.
Jede Beobachtung ist konstitutiv an eine Unterscheidung gebunden, dies gilt ebenso
fur die im hier dargelegten Sinne pessimistischen Beobachtungen. Unter Differenzie-
rungsverlust soll vielmehr eine Beobachtung verstanden werden, der es nicht gelingt,
Abweichendes zu sehen, positive bzw. negative Aspekte mitin den Blick zu nehmen.
119 | Bohrer 1978, S. 75ff.

14.02.2026, 16:44:23.

33


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

84

Politischer Pessimismus

Plausibilisierung der jeweiligen Zeitdiagnose und Prognose??® Und wird der
Asthetik vielleicht eine positive Funktion zugesprochen?'?!

Gegenstand der Asthetisierung kann aber nicht nur das sogenannte
Schreckliche sein, sondern ebenso derjenige, der den Schrecken diagnos-
tiziert. Anders formuliert: Pessimistische Warnungen kénnen mit einem
prophetischen Gestus einhergehen. Auch an dieser Stelle wird nicht die psy-
chologische Verfasstheit eines Autors ermittelt, sondern die textimmanente
Darstellung der eigenen Person, d.h. des Autors. So stellen sich die Fragen:
Woher stammt das Wissen iiber den Zustand und die Zukunft der modernen
Kultur oder Gesellschaft? Ist die Zeitdiagnose erkauft mit einem Verlust an
Selbstreflektionsfihigkeit? Und kommt der Autor der jeweiligen Theorie der
Modernen in der beschriebenen Welt iiberhaupt vor, also werden die Voraus-
setzungen der eigenen Beobachtung reflektiert? Finden Erkenntnistheorie
und eine Relativierung der eigenen Beobachterposition in den zu untersuchen-
den Theoriegebiduden {iberhaupt statt?

Die Texte, die den Blick primir auf negative Gesichtspunkte lenken und
einen Niedergang diagnostizieren, scheinen sich zumindest implizit einem
besonderen, also héheren Rang zuzuordnen. Eine pessimistische Sicht zeich-
net sich — idealtypisch zugespitzt — durch ein tbersteigertes Selbstverstindnis
aus.'? Idealtypisch empfiehlt sich der Kulturpessimist als besonders mutig
und unerschrocken, wohingegen die vermeintlich naiven Optimisten gegen
den eigenen Heroismus ausgespielt werden. Ein prominentes Beispiel hierfiir

120 | Welches Narrativ wird beispielsweise bemiiht, um die eigene Argumentation zu
untermauern? White folgend nutzt Burckhardt in »Die Kultur der Renaissance in Italien«
beispielsweise das dramaturgische Mittel der Melancholie, nach der Darstellung der
historischen Ereignisse in jedem der sechs Kapitel »wechselt die Tonlage in die dunk-
len Mollgerdusche, die Mahnung, daf alles Menschenwerk vergehen wird«. White 2008,
S. 323.

121 | Aus einersolchermafen erniichterten Position schreibt Bernard-Henri Lévy: »Der
antibarbarische Intellektuelle muf auch Kiinstler sein. Denn die Kunst ist nichts ande-
res als der in Tausenden von Jahren aufgerichtete Damm gegen die Leere des Todes,
gegen das Chaos der Gestaltlosen, gegen die Sanduhr des Grauens. Denn allein Dich-
ter, Maler und Musiker vermdgen das Bdse zu benennen und seine blutigen Perlen zu
finden.« Lévy 1978, S. 140.

122 | Pauen 1997a, S. 13. Beziiglich der Selbstinszenierung setzt Pauen den Begriff
sekundérer Pessimismus ein. Zum sekund&ren Pessimismus gehért immer eine gewisse
Distanz zu den krisenhaften Ereignissen, die diese negativen Zeitdiagnosen stiitzen.
Allerdings bleibt hierbei unklar, was genau den priméren Pessimismus ausmacht, zumal
Pauen sich sehr stark von der sog. Krisenhypothese distanziert. Entsprechend wird er
kaum dem primdren Pessimismus einen »direktenc< oder »eigentlichen« Realitdtskontakt
oder Krisenbezug zusprechen.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

ist Webers wortgewaltiger Ausblick in seiner Rede »Politik als Beruf«: »Nicht
das Blithen des Sommers liegt vor uns, sondern zunichst eine Polarnacht von
eisiger Finsternis und Hirte, [...] Wenn diese Nacht langsam weichen wird,
wer wird dann von denen noch leben, deren Lenz jetzt scheinbar so iippig ge-
blitht hat?«!?* In der Schrift »Wissenschaft als Beruf« — ebenfalls angesichts
des Endes des Ersten Weltkriegs erschienen — fordert er weiterhin: »Wer dies
Schicksal der Zeit nicht minnlich ertragen kann, dem mufl man sagen: Er
kehre lieber, schweigend, ohne die iiblichen 6ffentlichen Renegatenreklame,
sondern schlicht und einfach, in die weit und erbarmend gesffneten Arme der
alten Kirche zuriick [...].«'?* Ob und zu welchem Grad Webers komplexes und
unabgeschlossenes Werk dem Typus des politischen Pessimismus entspricht,
kann hier nicht diskutiert werden.'”® Die beiden Belegstellen sollen lediglich
als exemplarisches Beispiel intellektueller Selbstdarstellung dienen: Weber in-
szeniert sich seiner Zuhorerschaft als > wahrhafter Manns, der die erschrecken-
den Zeichen der Zeit erkannt hat und dem >Grauen< mutig und unerschrocken
die Stirn bietet sowie dem >Schrecken< mit seinen pathetischen Worten eine
gewisse Asthetik abgewinnt bzw. zuspricht.'?®

Zu bedenken ist, dass die dargestellten drei Charakteristika Tendenz zur
Verallgemeinerung, Asthetisierung des Schrecklichen und Selbstinszenie-
rung des Autors kritisch gegen die Vertreter des (Kultur-)Pessimismus vorge-
bracht werden. Zum Teil laufen jene Kritiken auf moralisierende Verurteilun-
gen hinaus, die normative und erkenntnistheoretische Beschrinkungen der
eigenen Kritik tibersehen. Normative Grundlage meiner Argumentation und
Analyse ist die Setzung, dass die moderne Gesellschaft erstens kontingent und
zweitens komplex ist, woraus sich die Forderung an die politische Theorie ab-
leitet, dies zu reflektieren und keine deterministischen Aussagen vorzuneh-
men. Weiterhin ist das Vorgehen, die Haltung anhand der drei Charakteristika

123 | Weber 1958, S. 66.

124 | Weber 1995, S. 441,

125 | Es ist die Prognose, die Welt erstarre zu einem »stdhlernen Geh&use der Horig-
keit« (Weber 1988, S. 203f.), mit der Folge, dass »die dufBeren Glter dieser Welt zu-
nehmende und schlieBlich unentrinnbare Macht iiber den Menschen« gewonnen haben,
»wie niemals zuvor in der Geschichte«, welche die Frage nach der Reichweite pessimis-
tischer Kulturkritik in Webers Werk aufwirft. Weber 1984, S. 188. Trotzdem ist Webers
vielschichtiges Werk sicherlich nicht pauschal als pessimistisch, im Sinne von aus-
schliefflich deterministisch und fatalistisch, zu kritisieren.

126 | Der Ernst, welcher diese Wortwahl auszeichnet, ist im intellektuellen Selbstver-
standnis insb. in der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts verbreitet und findet sich bei-
spielsweise noch bei Alexandre Kojéve, dem zufolge intellektuell nur diejenigen Akade-
miker ernst zu nehmen sind, »[...] die sich auf den Kampf auf Leben und Tod eingelassen
haben«. Zit. nach Rorty 2003, S. 332.

14.02.2026, 16:44:23.

85


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

86

Politischer Pessimismus

Selbstinszenierung, Verallgemeinerung und Asthetisierung des Schreckens
zu (re-)konstruieren, zwangsliufig selektiv. Einerseits, weil nicht alle dies-
beziiglich relevanten Aussagen der drei Theorien analysiert werden kénnen.
Zweitens konnten sicherlich zusitzliche »Aspekte der Rhetorizitit«'¥ unter-
sucht werden, wie die verwendeten Metaphern, die Beispiele zur Evidenzer-
zeugung oder die »Tropen« im Sinne Whites. Diese Selektivitit des Vorgehens
entspringt einerseits daraus, den drei, innerhalb der Pessimismus-Diskussion
dominanten, Charakteristika der Haltung ausreichend Raum zu bieten und
gleichzeitig die funf inhaltlichen Kategorien des Pessimismus ebenfalls de-
tailliert analysieren zu kénnen.'”® Dariiber hinaus geschieht die Begrenzung
der Studie aufgrund pragmatischer Uberlegungen: Die Feinanalyse der Rheto-
rizitit des Pessimismus wire sicherlich spannend, aber eine derart detaillier-
te Untersuchung verspricht meiner Ansicht nach keinen weitergehenden Er-
kenntnisgewinn fiir die {ibergeordneten Fragen, ob die Theorien pessimistisch
sind und welcher Typus von Pessimismus ggf. vertreten wird.

4.3 RESUMEE

Mit diesen sechs Kategorien ist nun sicherlich nicht die abschlieRende Defini-
tion von Pessimismus gegeben. Eine solche kann auch aufgrund der eingehend
erliuterten Aspekte nicht allumfassend und endgiiltig vorgenommen werden.
Gleichwohl lisst sich dieses idealtypische Modell im Sinne eines Werkzeug-
kastens nutzen, um zu iiberpriifen, wo sich pessimistische Konstruktionen in
den Schriften von Schmitt, Foucault und Agamben bestimmen lassen.

Fir die folgende Analyse ist zu entschliisseln, welche Begriindungen fiir
eine negative Geschichts-, Gegenwarts- oder Zukunftsbeschreibung bemiiht
werden. Denkbar ist dabei, dass der Pessimismus theologisch, metaphysisch
und/oder kulturhistorisch fundiert wird. Nicht auszuschlieflen ist dabei, dass
sich mehrere Begriindungen bei einem Autor oder sogar innerhalb eines Tex-
tes finden, die mehr oder weniger kohirent erscheinen. Damit ist es folglich
ebenso erklirungsbediirftig, inwiefern diese Begriindungsleistungen reflek-
tiert werden und ob ein Mangel an erkenntnistheoretischer Reflektion pessi-
mistische Deutungen begiinstigt? Pessimismus bedeutet weiterhin nicht nur
— der strengen etymologischen Definition folgend — die Wahrnehmung des
Schlimmsten oder der schlimmsten aller méglichen Welten, sondern ebenfalls
eine bestimmte Art der Beobachtung, welche permanent und ausschlieflich
Negatives beschreibt und sich selbst in dieser Perspektive gefangen nimmt, so

127 | Farzin 2011, S. 49.
128 | Mit besagter Begriindung der Selektivitat orientiere ich mich an Farzin: Ebd.,
S. 49.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus

dass nicht unbedingt »das Schlimmste« beschrieben wird, jedoch die positive
Seite der eigenen Unterscheidung nicht in gleichem Mafe reflektiert wird.

Einen analytischen Gewinn verspricht vor jenem Hintergrund die Frage
nach der Form der Beobachtung, beispielsweise von Verlustwahrnehmungen,
wie sie sich in einer Niedergangsbeschreibung finden. Dartiber hinaus und
in Kombination damit zeigt sich der Pessimismus in bestimmen Idealvor-
stellungen, welche die jeweilige Gegenwart defizitir erscheinen lassen. Fiir
pessimistische Beobachtungen sind weiterhin das ihnen innewohnende Men-
schenbild sowie eine deterministische Geschichtsauffassung von Bedeutung.
SchlieRlich gilt es, die Zukunftsprognosen zu analysieren und damit das sich
dort eventuell findende widerspriichliche Spannungsverhiltnis zwischen Ver-
zweiflung und Hoffnung. Zu ermessen ist dann, ob und in welcher Form poli-
tische Handlungsfihigkeit vom entsprechenden Autor noch fiir méglich und
sinnvoll erachtet wird, beispielsweise, ob politische Reformen oder Revolutio-
nen noch einen Ausweg versprechen.'” Mit dieser Klassifizierung ist nicht be-
hauptet, dass sich alle Momente des Pessimistischen bei dem jeweiligen Autor
finden miissen, sondern es wird zu priifen sein, welche sich rekonstruieren
lassen und welche nicht, sowie welche Schliisse dies tiber den jeweiligen poli-
tischen Pessimismus erlaubt.

129 | Die Reihenfolge dieser Kategorien variiert bei den Analysen Schmitts, Foucaults
und Agambens leicht und erkldrt sich aus dem Schreibprozess und meiner (Re-)kons-
truktion des jeweiligen Theorieaufbaus, die jeweils den argumentativen Anschluss mit
einer bestimmen, eben nichtimmer derselben, Kategorie nahelegt.

14.02.2026, 16:44:23.

87


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

5.1 VORBEMERKUNGEN

Kaum ein politischer Denker provoziert und polarisiert so stark wie Carl
Schmitt. Entsprechend vielfiltig sind die Kritiken an Person und Werk, wobei
immer wieder — wie oben dargestellt — der Vorwurf des Pessimismus erhoben
wurde. Gesichert scheint in diesem Kontext, dass Schmitts Kultur- und Mo-
dernititskritik seine Schriften mit einer Vielzahl von Denkern zu Beginn des
20. Jahrhunderts verbindet." Bisher ist allerdings ungeklirt, inwiefern und
zu welchem Grad Schmitt pessimistische Argumente und Positionen vertritt
und wie sich seine Position im zeitlichen Verlauf verdndert.

Zweifellos besteht eine Schwierigkeit darin, dem Werk in seinen Wand-
lungen, Vieldeutigkeiten und Widerspriichen gerecht zu werden, zumal der
Autor Schmitt in seinen Texten insistierte, seine Argumentation sei iiber die
Unterscheidung von Optimismus und Pessimismus erhaben und koénne kei-
neswegs den »Geschichtsphilosophen des Unterganges« zugerechnet werden.?
Entsprechend méchte Schmitt insbesondere seine Begriffsbestimmung des
Politischen nicht als pessimistisch verstanden wissen und reklamiert:* »Die
Frage ist mit psychologischen Bemerkungen tiber >Optimismus< oder >Pessi-
mismus< nicht erledigt; [...].«* Im Widerspruch dazu findet sich in seinen Ta-
gebiichern im Jahr 1921 folgende Aussage: »Aber ich bin tot. Meine Existenz
ist Pessimismus. Ich bin krank.«’ In anderer Form bestitigt Schmitt seinen

1| Vgl.zu dieserThese Vollrath 1997, S. 421. Zu Schmitts Kultur- und Modernitatskritik
im Friihwerk siehe: Villinger 1995.

2 | Schmitt 1991, S. 126.

3 | Vgl. Schmitt 2002, S. 58 und 64. Auch an anderen Stellen verortet Schmitt sein
Denken jenseits der Unterscheidung von Optimismus und Pessimismus. Vgl. Schmitt
1955, S. 156. Schmitt schwankt in seinen Tagebucheintrdgen vor 1914 zwischen »dog-
matischer Ablehnung und persdnlicher Neigung zum Pessimismus«. Mehring 2009,
S. 96. Siehe auch zur Gnosis: Groh 2014.

4 | Schmitt 2002, S. 63.

5 | Schmitt 2014, S. 15.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

90

Politischer Pessimismus

Pessimismus im Jahr 1948: »Jugend ohne Goethe« (Max Kommerell), das war
fiir uns seit 1910 in concreto Jugend mit Hélderlin, d.h. der Ubergang vom
optimistisch-ironisch-neutralisierenden Genialismus zum pessimistisch-akti-
ven-tragischen Genialismus.«® Erich Schwinge hat bereits 1930 auf die Viel-
deutigkeit der »Sphinx« Schmitt hingewiesen, ohne jedoch die Frage des Pes-
simismus zu thematisieren.” Das paradoxe Verhiltnis von Pessimismus und
Aktivismus ist wiederum genau die Problematik, die ich mit der Kategorie des
politischen Pessimismus zu fassen versuche. Im Folgenden geht es indes nicht
darum, die Thesen Schmitts mit einer >richtigen« Faktizitit oder Wirklichkeit
abzugleichen, sondern zu sehen, wie der Autor selbst eine Weltkonstruktion in
seinen Schriften erschafft und wie sich Problemwahrnehmung und Losungs-
ansitze verindern.

Zur Rekonstruktion des politischen Pessimismus werden zunichst
Schmitts politische Anthropologie und anschliefend die Niedergangswahr-
nehmung und die dazugehérige Kultur- bzw. Modernitatskritik dargestellt.
Entscheidend fiir die Einordnung der Theorie sind schlieflich die Geschichts-
theorie und Zukunftsprognose sowie die daraus abgeleiteten politischen Kon-
sequenzen.? Die leitende These ist dabei, dass die Schriften Schmitts gerade
gegen die politische Ohnmacht und Passivitit des verzweifelten Pessimismus
gerichtet sind. Dabei beruft sich Schmitt auf die Gefahr einer Ent- und Uber-
politisierung, die er durch staatliche Souverinitit zu bannen sucht. Normativ
positioniert sich der Staatsrechtler gegen die Méglichkeit einer entpolitisierten
d.h. befriedeten Moderne. Gleichzeitig attestiert er der modernen Gesellschaft
eine Dynamik und radikale Prozesshaftigkeit, die seine statischen Rettungsver-
suche zum Scheitern verurteilen. Die Theorie miindet so in einen politischen
Pessimismus, welchem sie eigentlich entkommen mdochte. Theorieimmanent
entfaltet die Konstruktion des Politischen eine geschichtsphilosophische bzw.

6 | Schmitt 1991, S. 152.

7 | Schwinge 1930, S. 19, FN 39, zit.n.: Meuter 1994, S. 11. Interessant ist nun, dass
auch Foucault in der Rezeption als »Sphinx der Postmoderne« (N.N. 1993, S. 226) be-
zeichnet wurde und der franzésische Philosoph fiir sich selbst in Anspruch nahm, einen
sogenannten »pessimistischen Hyperaktivismus« zu vertreten.

8 | Die Untersuchung erfolgt somit mittels der entwickelten sechs idealtypischen Kate-
gorien des politischen Pessimismus: Anthropologie, Niedergangsgeschichte, Kontrast-
folie, Philosophie der Geschichte, Zukunftsszenario und Haltung. Wichtig ist nochmals
zu betonen, dass die Analyse aus den oben genannten erkenntnistheoretischen Griin-
den ausschlieBlich entlang der Unterscheidungslogik der Texte erfolgt. Eine Historisie-
rung der Person, eine detaillierte Analyse der Verschrdnkungen von Leben und Werk
sind nicht der Anspruch und werden bewusst ausgeklammert. Zum Zusammenhang von
Leben und Werk siehe die sehr detaillierte und kenntnisreiche Biographie von Reinhard
Mehring: Mehring 2009.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

-theologische Steigerungsdynamik, die stabile politische Verhiltnisse systema-
tisch ausschliefit.

5.2 PoLITISCHE ANTHROPOLOGIE

Rudimentire anthropologische Setzungen fundieren implizit oder explizit
jede politische Theorie, dies gilt ebenso fiir die Absage an die Anthropologie,
d.h. auch eine Theorie, die anthropologische Festlegungen bewusst vermeiden
mochte, legt sich durch jene Offenheit des Menschenbildes implizit auf be-
stimmte, eben nicht deterministische, anthropologische Annahmen fest. Die
Frage nach >der Natur¢, >dem Wesens, oder der kontingenten Beschaffenheit
des Menschen hat weiterhin eine politische Dimension, weil mit der jeweili-
gen Definition des Menschen bestimmte Verhaltensweisen und Handlungs-
moglichkeiten, beispielsweise Konsens oder Konflikt, wahrscheinlich oder un-
wahrscheinlich oder unméglich werden. Diese Einschitzung wird von Schmitt
— allerdings deutlich zugespitzter — geteilt: »Jede politische Idee nimmt irgend-
wie Stellung zur >Natur« des Menschen und setzt voraus, dafl er entweder >von
Natur gut< oder >von Natur bose« ist.«’ Anzumerken ist, dass sich Schmitt hier
auf politische Ideen bezieht, dariiber hinaus aber an anderer Stelle jene The-
se auf politische Theorien bezieht.' Damit diese Aussage Schmitts als >wahr<
gelten kann, bedingt sie, dass seine politische Theorie ebenfalls eine anthro-
pologische Festlegung enthilt. Davon ausgehend mochte ich hier Folgendes
diskutieren: 1. Wie positioniert sich Schmitt in dem von ihm konstatierten
Dualismus guter/béser Mensch bzw. ungefihrlicher/gefihrlicher Mensch?
2. In welchem Verhiltnis steht jene Bestimmung des Menschen zu seiner
Theorie des Politischen?

Zunichst ist anzumerken, dass es nicht einer gewissen Ironie entbehrt,
ausgerechnet Schmitts Schrift nach einer pessimistischen Anthropologie zu
befragen, zumal er diesen Einspruch gegen sein Menschenbild voraussah und
abzuwehren versuchte:

»Die Frage ist mit psychologischen Bemerkungen iiber»Optimismus«<oder»Pessimismus«
nicht erledigt; [...]. Man darf - ohne die Frage nach den natiirlichen Eigenschaften des

9 | Schmitt 2009b, S. 61. Die Unterscheidung guter/bdser Mensch kann ideenge-
schichtlich als eine sé@kularisiert-theologische Unterscheidung gedeutet werden. Aus-
gehend von Schmitts Uberlegungen, dass alle politischen Begriffe der sdkularisiert-
theologischen Sphére entstammen, ist anzunehmen, dass er die These teilt, die mora-
lische Unterscheidung von gut/bdse mitihren politischen Implikationen habe ebenfalls
hierihren»Ursprung.

10 | Vgl. Schmitt 2002, S. 63.

14.02.2026, 16:44:23.

o1


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

92

Politischer Pessimismus

Menschen entscheiden zu wollen - doch wohl sagen, dafd die Menschen im allgemeinen,
wenigstens solange es ihnen ertrdglich oder sogar gut geht, die lllusion einer ungeféhr-
lichen Ruhe lieben und »Schwarzseher« nicht dulden.«!!

Einspriichen gegen seine politische Theorie und Anthropologie entgegnet
Schmitt: »[...] der Beobachter politischer Phinomene kann, wenn er konse-
quent bei seinem politischen Denken bleibt, auch in dem Vorwurf der Im-
moralitit und des Zynismus immer wieder nur ein politisches Mittel konkret
kimpfender Menschen erkennen.«> Mit diesem Satz versucht sich Schmitt
nicht nur gegen Kritik vorausschauend zu panzern, sondern spricht zugleich
einen wichtigen Aspekt an: Begriffe werden politisch eingesetzt, und gerade
wissenschaftliche Begriffe konnen politisch verwandt werden. Weiterhin ist
Schmitt beizupflichten, dass es wohl kaum mit >psychologischen Bemerkun-
gen« getan ist, wie schon in Kapitel 3. ausgefithrt wurde. Dennoch sind die
expliziten und impliziten anthropologischen Pramissen von entscheidender
Bedeutung fiir den Aufbau einer politischen Theorie, eine Einschitzung, die
Schmitt — wie oben belegt — teilt. Entsprechend ist das Zitat nicht nur die pri-
ventive Antwort an etwaige Kritiker, sondern ebenso ein Vorwurf an alle, die
glauben, in einer harmlosen Welt zu leben und sich in die »Illusion einer un-
gefihrlichen Ruhe« fliichten. Der Vorwurf der Illusion ist gleichermaflen als
Dekadenzvorwurf wie Drohkulisse zu verstehen. Von der epistemologischen
Schwierigkeit, von »den Menschen im Allgemeinen« zu sprechen, zeigt sich
Schmitt unbeeindruckt, generalisiert und leitet aus diesem Wissen den Vor-
wurf ab: Solange es »den Menschen« gut oder ertriglich gehe, lieRen sie sich
tduschen.”

Wenn >die Menschen< nun derart stark auf Umweltfaktoren reagieren wie
Schmitt suggeriert, stellt sich die Frage nach diesen Umweltbedingungen. Die
zentrale Botschaft des Textes »Der Begriff des Politischen« — und gleichzeitig
entscheidend fiir Schmitts Anthropologie — ist die Wahrung, dass Sicherheit
eine »Illusion« ist und es friedliche Verhiltnisse nicht dauerhaft geben kann.
Jene >Wahrheit« resultiert unmittelbar aus der Konstruktion des Politischen,
als Unterscheidung von Freund und Feind. Nach Schmitt bezeichnet das Poli-
tische »den duflersten Intensititsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer

11 | Ebd., S. 63 und 65.

12 | Ebd., S. 67.

13 | Ananderer Stelle driickt Schmitt dies folgendermafien aus: »Die Menschen suchen
im Allgemeinen weder die Wahrheit noch die Wirklichkeit, sondern nur das Gefihl ihrer
Sicherheit. Ist die akute Gefahr vorbei und die unmittelbare Angst iiberstanden, so ist
ihnen jeder Sophismus und jede Trivialitat recht und selbst jedes Possenspiel willkom-
men, wenn es nur ablenkt von der schrecklichen Erinnerung.« Schmitt 2009a, S. 84.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Assoziation oder Dissoziation«™, wobei Dissoziation/Feindschaft, »[...] die
Negation der eigenen Art der Existenz [..]« bedeutet bzw. bedeuten kann.”
Die andere Seite, die Assoziation/Freundschaft, wird von Schmitt nicht wei-
ter diskutiert, die »reale Moglichkeit« des Friedens ist somit nur in impliziter
Abgrenzung Teil von Schmitts Uberlegungen. Dieses Intensititsmodell weist
dem Politischen eine einzigartige Rolle jenseits von modernen Gebietsrationa-
litdten zu: Jeder menschliche Lebensbereich kann durch Freundschaft (Asso-
ziation) oder Feindschaft (Dissoziation) politisiert werden. Der Begriffsbestim-
mung folgend besitzt das Politische keinen besonderen Inhalt, prinzipiell kann
alles ins Politische gesteigert, d.h. bis zur existentiellen Auseinandersetzung
auf Leben und Tod zugespitzt werden. »Die Begriffe Freund, Feind und Kampf
erhalten ihren realen Sinn dadurch, daf sie insbesondere auf die reale Mog-
lichkeit der physischen Tétung Bezug haben und behalten.«'® Entsprechend
ist das Verhiltnis von Freund und Feind konstituiert durch ihren héchsten
Intensititsgrad, den »Ernstfall«: den realen korperlichen Kampf im Krieg.”
Allerdings ist nicht der Kampf selbst politisch, sondern die >reale Méglichkeits,
dass es so weit kommt:

»Der Krieg ist durchaus nicht Ziel und Zweck oder gar Inhalt der Politik, wohl aber ist er
als reale Moglichkeit immer vorhandene Voraussetzung, die das menschliche Handeln
und Denken in eigenartiger Weise bestimmt und dadurch ein spezifisch politisches Ver-
halten bewirkt.«!8

Dabei ist es einerlei, ob es die dsthetische, moralische, konomische Unter-
scheidung betrifft: Wenn sich die Gegensitze aufladen, den schwer zu be-
stimmenden »iuflersten Intensititsgrad« iiberschreiten, erheben sie sich ins
Politische, dann wird aus schoén/hisslich, gut/bése, niitzlich/unniitz in letzter
Konsequenz: Freund/Feind. Fiir die Rekonstruktion jenes Typus von Pessimis-
mus ist es wichtig, noch einmal zu betonen, dass das Politische im Sinne die-
ser Theorie kein inhaltliches Gebiet ist wie beispielsweise die Wirtschaft, die

14 | Schmitt 2002, S. 27.

15 | Ebd., S. 27.

16 | Ebd,, S. 33.

17 | Ebd., S. 35. Das Pochen auf den existenziellen Ernst des politischen »Blutopfers«
findet sich ebenso bei Vertretern des Pessimismus der jiingeren Vergangenheit, siehe
beispielsweise Botho Straufy’ Anklage in »Anschwellender Bockgesang«. »Daf} ein Volk
sein Sittengesetz gegen andere behaupten will und dafiir bereit ist, Blutopfer zu brin-
gen, das verstehen wir nicht mehr und halten es in unserer liberal-libertéren Selbst-
bezogenheit fiir falsch und verwerflich.« Straufs 1993. Zu Botho Strauf’ Kulturpessimis-
mus siehe ebenfalls: Essenberg 2004.

18 | Schmitt 2002, S. 35.

14.02.2026, 16:44:23.

93


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

94

Politischer Pessimismus

Wissenschaft oder die Kunst."” Die Voraussetzung dafiir, dass etwas politisch
wird, ist fiir Schmitt ein Gegensatz, der »stark genug ist, die Menschen nach
Freund und Feind effektiv zu gruppieren«.” Dementsprechend wird — wie
Leo Strauss treffend angemerkt hat — jede »Neben- und Gleichordnung des
Politischen mit den modernen >Kulturprovinzen« ausdriicklich verworfen: Die
Unterscheidung von Freund und Feind ist >jenen anderen Unterscheidungen
... nicht gleichwertig und analog<; das Politische bezeichnet kein >eigenes neues
Sachgebiet< (27)«.”* Schmitt benennt es selbst ganz eindeutig; das Politische
bezeichnet »kein Sachgebiet, sondern nur den Intensititsgrad einer Assozia-
tion und Dissoziation von Menschen«.?? Die Definition des Politischen als
Unterscheidung von Freund und Feind entzieht sich zudem pluralistischen
Definitionsbemithungen anderer Theorien, die das Politische auf die Politik
des Staates reduzieren, etwa in liberaler Tradition von Wirtschafts-, Bildungs-,
Landwirtschafs-, Gesundheitspolitik usw. ausgehen und, wie beispielsweise
die Systemtheorie Niklas Luhmanns, die Politik als Subsystem der modernen
Gesellschaft behandeln.

In Abgrenzung dazu ist es Schmitts Ziel, dass das Politische in der Mo-
derne nicht mit der Politik gleichgesetzt wird, eben nicht auf das Niveau einer
blofsen Gebietsrationalitit herabsinkt, und deshalb insistiert er auf der Unhin-
tergehbarkeit des Politischen.” Aufgrund der potenziell immer vorhandenen

19 | Wobei anzumerken ist, dass Schmitt sich mit diesen drei Unterscheidungen impli-
zit auf Aristoteles’ Anthropologie bezieht, wonach das Gute/Schlechte, Gerechte/Un-
gerechte und Nitzliche/Schadliche nur durch die menschliche Sprache kommuniziert
werden kénnen und dadurch erst 6kos und polis méglich werden.

20 | Ebd., S. 37.

21 | Strauss 1988, S. 102f. Anders formuliert: Das Politische ist kein Funktionssys-
tem einer funktional differenzierten Gesellschaft neben anderen, eine solche Gesell-
schaftsperspektive entspringt nach Schmitt dem Denken des Liberalismus und ist ab-
zulehnen. Schmitt fiigt jene Pointe erst nach der Kritik von Leo Strauss in der Ausgabe
des Begriffs des Politischen von 1932 ein. Vgl. Meier 1988. Gleichwohl reflektiert gera-
de Schmitts Zeitdiagnose die Etablierung von Funktionssystemen. Die wirkungsvollste
Waffe im Kampf gegen das Politische ist dabei - so Schmitt - die Implementierung von
autonomen Gebieten, wie beispielsweise Wirtschaft, Wissenschaft usw. und die damit
einhergehende Dezentralisierung.

22 | Schmitt 2002, S. 38.

23 | »Die politische Einheit ist infolgedessen immer, solange sie iiberhaupt vorhanden
ist, die mafigebende Einheit, total und souveran. »Total« ist sie, weil erstens jede Un-
gelegenheit potenziell politisch sein und deshalb von der politischen Entscheidung be-
troffen werden kann: und zweitens der Mensch in der politischen Teilnahme ganz und
existenziell erfait wird. Die Politik ist das Schicksal.« Schmitt 1933, S. 21. Von Bedeu-
tung ist hier, dass der Begriff der Totalitat zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Italien auf-

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Feindschaft kann sich niemand entziehen, weil »nichts der Konsequenz des
Politischen entgehen«** kann, und »iiberall in der politischen Geschichte,
auflenpolitisch wie innenpolitisch, erscheint die Unfihigkeit oder Unwilligkeit
zu dieser Unterscheidung [von Freund und Feind, Anm. d. A.] als Symptom
des politischen Endes«.” D.h. trotz aller Ordnungs- und Zivilisierungsversu-
che menschlicher Verhiltnisse besteht die Feindschaft bzw. die Trennung von
Freund und Feind fort, womit Schmitt eine anthropologische Konstante be-
hauptet, wie ich weiter unten zeigen werde.

Hervorzuheben ist weiterhin, dass das Politische keinesfalls im Sinne der
personlichen Feindschaft einzelner Individuen und Privatpersonen verstan-
den werden darf, sondern in diesem theoretischen Kontext ausschliefRlich die
6ffentliche Feindschaft bzw. Freundschaft einer »kimpfenden Gesamtheit von
Menschen«®® oder »landnehmenden Gruppen«” bezeichnet. Jeder Einzel-
ne hat nicht als Individuum einen politischen Feind, sondern qua Gruppen-
zugehorigkeit. Ferner ist auffallend, dass die Ausfithrungen beispielsweise
im Begriff des Politischen den existenziellen Ernst des Politischen und des
Kampfes idsthetisieren und glorifizieren, dabei aber nicht auf die individuelle
Perspektive des einzelnen Frontsoldaten, im Sinne von Ernst Jiingers >Kampf
als inneres Erlebnis< oder Ahnliches, zuriickgreifen. Schmitts Argumentation
operiert zum Teil mit dhnlichen Unterscheidungen, allerdings nur auf der Ma-
kroebene: Was bei Jiinger das Individuum betrifft, ist hier der Ernstfall des
politischen Gemeinwesens bzw. des Staates.

Jene Perspektive trennt Schmitt signifikant vom Pessimismus Arthur
Schopenhauers.?® Die Leiden des Einzelnen, die Schopenhauers Philosophie
ins Zentrum riickt, sind fiir den Staatsrechtler Schmitt unerheblich. Bereits
1913 hatte er in einer Besprechung gegen Schopenhauer Stellung bezogen, weil
dessen Individualismus fiir das »Recht auf Existenz und Nichtverneinung«
und »Notwehr« eintritt; auf dieser Basis ist nach Schmitt jedoch keine »Be-
griilndung der Autoritit des Staates« moglich.? Schopenhauer will den Staat
auf seine Schutzfunktion reduziert wissen, Schmitt préferierte einen qualita-

kommt und die umfassende Kontrolle aller Lebensbereiche der modernen Gesellschaft
bezeichnet: »Kennzeichen des Totalitéren ist die Unbedingtheit des Wollens, dem alles
'Entgegengesetzte«nicht nurzum Feind wird, sondern vollstédndige Vernichtung fordert.«
Noetzel und Krumm 2003, S. 108.

24 | Schmitt 2002, S. 36.

25 | Ebd., S. 67.

26 | Ebd., S. 29.

27 | Schmitt 2011, S. 16.

28 | Siehe zur gegenteiligen These: Bohrer 1983, S. 292.

29 | Schmitt 1913b, S. 27ff.

14.02.2026, 16:44:23.

95


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

96

Politischer Pessimismus

tiv totalen Staat, und seine sogenannte »Philosophie des konkreten Lebens«*
sperrt sich systematisch gegen jede Form des Pessimismus, die das Leid des
Individuums in den Mittelpunkt stellt. Schopenhauers »unbewufiter, un-
erklirlicher, drangvoller Wille« ist fiir Schmitt politische Romantik, die ganze
philosophische Konstruktion des Willens »ein in kosmische Dimensionen pro-
jiziertes romantisches Subjekt«.’!

Schmitts Perspektive auf das Politische steht dagegen in unmittelbarem
Zusammenhang mit seinen anthropologischen Primissen. Ausgehend von
der Bestimmung des Politischen als der Unterscheidung von Freund und
Feind diskutiert Schmitt unterschiedliche Theorien entlang der Frage, ob sie
ein positives oder negatives Menschenbild entwerfen.*> Mit dem Ergebnis,
dass alle Theorien, die die Konsequenz des Politischen, d.h. die existenzielle
Gefahr der Feindschaft, nicht in gleicher Weise annehmen, strenggenommen
keine politischen Theorien sind:

»Weil nun die Sphére des Politischen letzten Endes von der realen Méglichkeit eines
Feindes bestimmt wird, kénnen politische Vorstellungen und Gedankengange nicht
gut einen anthropologischen »Optimismus« zum Ausgangspunkt nehmen. Sonst wiir-
den sie mit der Moglichkeit des Feindes auch jede spezifische politische Konsequenz
aufheben.«33

Da Schmitt hier selbst von Optimismus spricht, fithrt er damit die Unter-
scheidung von Optimismus und Pessimismus wieder ein, welche er innerhalb
des Textes eine Seite zuvor noch als unergiebig verworfen hatte. Dabei betont
er wiederum: Ernsthafte und echte politische Theorien und Anthropologien
miissen immer mit der realen Moglichkeit des Konfliktfalls rechnen. Entspre-
chend empfiehlt es sich, quasi als Priventivmafinahme, vom Schlimmsten
auszugehen. Anders formuliert: Ernsthafte und echte politische Theorien sind
nur jene, die auf einer negativen Anthropologie griinden. Pessimistisch sind
diese Theorien, weil sie friedliche Verhiltnisse immer als bedroht und vorti-
bergehend betrachten. Menschliches Zusammenleben ist niemals harm- oder
konfliktlos — so zumindest Schmitt. Aus der Welt zu schaffen ist »die Gefahr

30 | Schmitt 2009b, S. 22.

31 | Schmitt 1998, S. 89f. Siehe zur Ablehnung Schopenhauers durch Schmitt weiter-
hin: Vgl. Schmitt 1991, S. 46.

32 | Schmitt unterstellt dabei, dass nicht nur alle politischen Theorien in der anthropo-
logischen Frage nach der Natur des Menschen Partei ergreifen, sondern ebenso alle
»politische Ideen«. Vgl. Schmitt 2009a, S. 26.

33 | Schmitt 2002, S. 64.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

des Politischen«** schon gar nicht durch Moral oder guten Willen, jederzeit
kann das Politische hinter der >unechten Fassade< hervorbrechen:

»Demnach bleibt die merkwiirdige und fiir viele sicherlich beunruhigende Feststellung,
daf alle echten politischen Theorien den Menschen als »bdse« voraussetzen, d.h. als
keineswegs unproblematisches, sondern als »geféhrliches« und dynamisches Wesen
betrachten.«%

Eine merkwiirdige Formulierung: Einerseits weist Schmitt seine Bemithun-
gen implizit als »echte politische Theorie< aus, anderseits legt er sich mit dieser
Aussage nicht direkt auf die Boshaftigkeit des Menschen fest. In der Rezeption
gilt Schmitts Formulierung dagegen hiufig als klares Pliddoyer fiir die Bos-
haftigkeit des Menschen, obwohl die Aussage nicht eindeutig ist.*® Die Argu-
mentation hat gewissermaflen einen doppelten Boden: Schmitt behauptet im
>Begriff des Politischen«<nicht, der Mensch sei im Allgemeinen >boses, sondern
empfiehlt der politischen Theorie lediglich, von der Boshaftigkeit auszugehen,
weil die Bedrohungslage, d.h. die Moglichkeit des Krieges, dies erfordert.
Unter jener Primisse sind alle Theorien gut beraten, vom >bésen< Menschen in
der Sphire des Politischen auszugehen, weil in dieser Festlegung die Gefihr-
lichkeit und unberechenbare Dynamik des Menschen eingelassen sind. Ob der
Mensch nun >wirklich< moralisch bése, 6konomisch unniitz oder idsthetisch
hisslich ist, konnte die politische Anthropologie Schmitts prinzipiell offen las-
sen, solange nicht arglos eine Welt voller Freunde vorausgesetzt und damit
»die reale Moglichkeit der physischen Tétung«*” durch Feinde geleugnet wird.

Gleichwohl erweckt Schmitt selbst durch verschiedene Formulierungen
den Eindruck, seine Anthropologie griinde auf dem Dogma der Erbsiinde, und
zwar in einer Variante, die von der moralisch-theologischen Verurteilung des
Menschen als >bése« ausgeht.®® Im >Begriff des Politischen< wird allerdings
neben der moralischen auch jede explizit theologische Aufladung durch die
Erwihnung der Erbsiinde o. 4. vermieden.*®* Wird die Suche nach moralischen
oder theologischen anthropologischen Bekenntnissen dagegen auf andere
Schriften ausgeweitet, finden sich durchaus Belegstellen, welche die Bos-
haftigkeit des Menschen unterstreichen, beispielsweise der Tagebucheintrag

34 | Schmitt 1982, S. 127.

35 | Schmitt 2002, S. 61.

36 | Siehe zu dieser Kritik: Balke 1990, S. 37ff.

37 | Schmitt 2002, S. 33.

38 | Siehe beispielsweise: Schmitt 1998, S. 6f.

39 | Vgl. hierzu: Groh 1998, S. 204. Die These einer bewussten Vermeidung legt insb.
die akribische Uberarbeitung des Textes gerade nach der Kritik vonseiten Leo Strauss’
nahe: Vgl. Meier 1988.

14.02.2026, 16:44:23.

97


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

98

Politischer Pessimismus

vom 24.01.1915: »Die Natur ist feindlich, der Mensch von Natur bése.«*® Trotz
dieser unzweideutigen Aussage vertritt Schmitt ebenfalls die exakt gegentei-
lige Uberzeugung, etwa in der wenige Jahre danach publizierten Schrift »Zur
Sichtbarkeit der Kirche«, in welcher er sich offensiv auf eine christliche Posi-
tion beruft, um die >Boshaftigkeit des Menschen« zu verwerfen: »Wer die Stin-
de der Menschen noch so tief erkennt, wird durch die Menschwerdung Gottes
wieder zu dem Glauben gezwungen, dass der Mensch und die Welt >von Natur
gutc sind.«* Jene widerspriichliche Positionierung erfihrt dann 1922 in der
Schrift »Politische Theologie« eine erneute Wendung. Hier zitiert Schmitt das
Menschenbild Donoso Cortés’, welcher sich ausgehend von der Erbstinde zur
Boshaftigkeit des Menschen bekennt.* Schmitt positioniert sich hierzu wie-
derum zwiespiltig. Zunichst distanziert er sich von Cortés’ Auslegung des
»Dogmas der Erbsiinde«:

»Allerdings hat er [Cortés, Anm. d. A.] es polemisch radikalisiert zu einer Lehre von der
absoluten Siindhaftigkeit und Verworfenheit der menschlichen Natur. Denn das tri-
dentische Dogma von der Erbsiinde ist nicht einfach radikal. Es spricht, im Gegensatz
zur lutherischen Auffassung, nicht von Nichtswiirdigkeit, sondern nurvon einer Entstel-
lung, Tribung, Verwundung, und I&ft die Moglichkeit zum natirlichen Guten durchaus
bestehen.«*3

40 | Schmitt 2005, S. 304.

41 | Schmitt 1917, S. 78. Mehring schliefit aus dieser inkonsistenten Gemengelage:
»Dem einzelnen Menschen traut er zwar weiterhin alles erdenkliche Bdse zu und auch
sich selbst geifielt er in allen Ténen christlicher Demutsrhetorik als »Siinder«. Grund-
sétzlich aberistihm der Mensch durch Gottvon Natur aus« gut.« Mehring 2009, S. 97.

42 | Schmitt schreibt hier iber Cortés’ Menschenbild: »Seine [Cortés’] Verachtung des
Menschen kennt keine Grenzen mehr; ihr blinder Verstand, ihr schwachlicher Wille, der
lacherliche Elan ihrer fleischlichen Begierden scheinen ihm so erbarmlich, dafd alle Wor-
te aller menschlichen Sprachen nicht ausreichen, um die ganze Niedrigkeit dieser Krea-
turauszudriicken. Ware Gott nicht Mensch geworden - das Reptil, das mein Fufd zertritt,
wéare weniger verdchtlich als ein Mensch. Die Stupiditat der Massen ist ihm ebenso er-
staunlich wie die dumme Eitelkeit ihrer Fiihrer. Sein Siindenbewuftsein ist universal,
furchtbarer als das eines Puritaners. [...] Die Menschheit taumelt blind durch ein La-
byrinth, dessen Eingang, Ausgang und Struktur keiner kennt, und das nennen wir Ge-
schichte; die Menschheit ist ein Schiff, das ziellos auf dem Meer umhergeworfen wird,
bepackt mit einer aufriihrerischen, ordindren, zwangsweise rekrutierten Mannschaft,
die grohlt und tanzt, bis Gottes Zorn das rebellische Gesindel ins Meer stoft, damit
wieder Schweigen herrsche.« Schmitt 2009b, S. 63.

43 | Schmitt2009a, S. 27. Siehe zu Schmitts Deutung der Trinitadt auch: Schmitt 1970,
S. 116-124.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Schmitt siehtin Cortés’ Anthropologie demnach eine »Ubertreibung der natiir-
lichen Bosheit und Nichtswiirdigkeit des Menschen«** und grenzt sich selbst
von dessen »vernichtendem Pessimismus und [solcher] Menschenverachtung«
ab.® Trotz dieser Distanznahme wird Cortés’ nicht ochne Grund eingefiihrt,
Schmitt empfiehlt den Autoren der Gegenrevolution als ernstzunehmenden
Staatstheoretiker und Gesellschaftsdiagnostiker auf der Hohe der Zeit. Nach
Schmitt gilt es, von Cortés und dessen pessimistischer Anthropologie in posi-
tiver Anlehnung zu lernen.*t

Letztlich ist damit die Frage, ob Schmitt von der theologischen und/oder
moralischen Boshaftigkeit des Menschen tiberzeugt ist, nicht widerspruchs-
frei durch philologische Vergleiche zu beantworten. Vielmehr illustrieren die
Zitatstellen, wie inkonsistent und widerspriichlich Schmitts Aussagen ausfal-
len. Dabei zeigt sich ebenfalls, dass Schmitt keine fundierte anthropologische
Theorie erarbeitet und zudem den avancierten anthropologischen Diskurs der
1920er und 1930er Jahre komplett ignoriert.¥ Gleichwohl ist dessen philoso-
phische Qualitit fiir die Analyse des pessimistischen Gehalts des Menschen-
bildes Schmitts nicht entscheidend.*

44 | Schmitt 2009a, S. 28. »Der Gegensatz des »von Natur bdsen« und des »von Natur
guten«Menschen, dieser fiir die politische Theorie entscheidenden Frage, ist im triden-
tinischen Dogma keineswegs mit einem einfachen Ja oder Nein beantwortet; vielmehr
spricht das Dogma, zum Unterschied von der protestantischen Lehre einer volligen Kor-
ruption des natiirlichen Menschen, nur von einer Verwundung, Schwachung oder Trii-
bung der menschlichen Natur und 1at dadurch in der Abwendung manche Abstufungen
und Anpassungen zu.« Schmitt 2008, S. 13.

45 | Schmitt 2009a, S. 71.

46 | Ander»Staatsphilosophie der Gegenrevolution« schatzt der deutsche Staatstheo-
retiker das Bewusstsein, »daf die Zeit eine Entscheidung verlangt.« Schmitt 2009b,
S. 69. »Der Grund liegt darin, da in der bloRen Existenz einer obrigkeitlichen Autoritat
eine Entscheidung liegt und die Entscheidung wiederum als solche wertvoll ist, weil es
gerade in den wichtigsten Dingen wichtiger ist, dafl entschieden werde, als wie ent-
schieden wird.« Schmitt 2009a, S. 25.

47 | Ridiger Kramme etwa hat die These vertreten, Helmuth Plessners Anthropologie
sei geeignet, die »Leerstelle einer basalen Anthropologie in Schmitts politischer Theo-
rie einzunehmen« Kramme 1989, S. 159. Christian von Krokow hat Schmitts Anthropo-
logie bereits in den 1950er Jahren kritisiert. Vgl. Krockow 1958.

48 | Zur Unterscheidung von Mensch und Tier bei Schmitt siehe: Schmitt 1955, S. 53ff.
Zur These, dass Schmitts Anthropologie auf Anerkennungsverhaltnissen in Hegeliani-
scher Tradition griindet, siehe insb.: Balke 1990, S. 54-62. »Politisch« im Sinne Carl
Schmitts ist der Mensch, der sein Leben im Kampf um Anerkennung, in einem reinen
Prestigekampf einsetzt.« Ebd., S. 60.

14.02.2026, 16:44:23.

99


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

100

Politischer Pessimismus

Dass Schmitts anthropologische Setzungen zweifellos auf pessimistische
Uberzeugungen verweisen, illustriert der Zusammenhang des Menschenbil-
des mit der Konstruktion des Politischen: »Theoretiker der Politik wie Machia-
velli, Hobbes, 6fters auch Fichte, setzen mit ihrem >Pessimismus<im Wahrheit
nur die reale Wirklichkeit oder Méoglichkeit der Unterscheidung von Freund
und Feind voraus.«* Da Schmitt nun ebenfalls die stets vorhandene »>reale
Moglichkeit< jener Unterscheidung betont, liegt es im Umbkehrfall nahe, dass
er mit den genannten Referenzautoren eine pessimistische >Wahrheit< aus-
spricht — auch wenn er sich durch die gesetzten Anfiihrungszeichen von dieser
Kategorie distanzieren mochte. Vor dem Hintergrund der Bedrohungslage des
>Ernstfalls< zeugt die Frage nach Pessimismus oder Optimismus aus Schmitts
Perspektive lediglich davon, dass das eigentliche Problem nicht gesehen wird.
Alle Kritiken, die politische Anthropologien hinsichtlich pessimistischer und
optimistischer Grundhaltungen sortieren, greifen — so Schmitt — zu kurz: Ers-
tens haben sie nicht verstanden, dass diese Begriffe politisch verwandt werden,
und zweitens iibersehen sie die »eigentliche Gefahr« Die Menschen sind fiir-
einander immer gefihrlich und bediirften deshalb einer Ordnung, d.h. einer
starken Hand, die sie fiithrt, kontrolliert und letztlich vor sich selbst schiitzt.
Das Ziel ist es, die Selbstgefihrdungspotenziale der »sekurititsbediirfti-
gen«®® Menschen zu kontrollieren. Was Schmitt dabei iibersieht oder verber-
gen mochte, ist, dass die Annahme der Gefihrlichkeit des Menschen und die
Konstruktion einer Welt, in welcher der »Ernstfall« immer greifbar ist, selbst
pessimistisch sind.

Unstrittig scheint nun, dass Schmitts Theorie mindestens auf dem Axiom
der Gefihrlichkeit griindet. Erst die Gefahr des Ernstfalls verleiht der mensch-
lichen Existenz ihren Wert.! Ob der Mensch nun gut oder schlecht ist und
ob dies theologisch skorrekt« begriindet ist, erscheint vor der politischen Be-
drohungslage fast redundant, da die Gefihrlichkeit des Menschen bereits fest-
steht. Schmitt schreibt selbst: »Die >Bosheit« kann als Korruption, Schwiche,
Feigheit, Dummbheit, aber auch als >Rohheit, Triebhaftigkeitc, Vitalitit, Irra-
tionalitit usw.«*? erscheinen. Unter dieser sehr weiten Definition von Bosheit
lasst sich nach Schmitt ebenso die Gefihrlichkeit subsumieren.>® Schmitt

49 | Schmitt 2002, S. 64.

50 | Ebd., S. 65.

51 | »Was das menschliche Leben an Wert hat, kommt nicht aus einem Radsonnement;
es entsteht im Kriegszustande bei Menschen, die, von groRen mythischen Bildern be-
seelt, am Kampfe teilnehmen; [...]. Kriegerische, revolutiondre Begeisterung und die
Erwartung ungeheurer Katastrophen gehdren zur Intensitat des Lebens und bewegen
die Geschichte.« Schmitt 2010a, S. 83f.

52 | Schmitt 2002, S. 59.

53 | Vgl. Schmitt 2002, S. 61.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

konnte die Unterscheidung vom bésen/guten Menschen sogar unterlaufen,
durch die Umstellung der Differenz von gefihrlich/ungefihrlich — somit wiir-
de er quasi von einer moralischen oder theologischen Parteinahme absehen
und ausschliefllich die existenzielle Dimension des Politischen betonen. Pessi-
mistisch ist die Anthropologie unabhingig davon, weil sie in dem Glauben an
die unhintergehbare Gefihrlichkeit des Menschen fundiert ist. Pessimistisch
bedeutet in jenem Zusammenhang: Selbst in einer perfekten Welt stellen die
Menschen fiireinander eine Bedrohung dar, womit eine solche Welt letztlich
ausgeschlossen ist. Dartiber hinaus besitzt Schmitts Warnung den Charakter
einer selbsterfiillenden Prophezeiung: Die Angst vor dem Menschen bzw. die
»existentielle Angst des Menschen«® zwingt zu PriventivmafRnahmen, welche
die Bedrohungslage und Gefihrlichkeit immer wieder selbst neu erzeugen.

Die hermetische Entgegensetzung von positiver und negativer Anthropolo-
gie im Begriff des Politischen ist iberdies als Polemik oder Simplifizierung zu
verstehen. Schmitt nutzt die Entgegensetzung, um die komplexen Menschen-
bilder verschiedener politischer Theorien indifferent auf die Dichotomie von
gut/bose zu reduzieren und die Abstufungen anthropologischer Konstruktion
zu verdecken. Dahinter steht die Absicht, die politische Theorie bzw. Ideologie
des Liberalismus und Anarchismus als blaudugig darzustellen. Schmitt fithrt
mit seinen intellektuellen Angriffen auf andere Theorien performativ die pole-
mische d.h. politische Dimension von wissenschaftlichen Begriffen vor und
verschirft die Gegensitze. Durch die Unterscheidung von bésen und guten
Menschenbildern ldsst sich Schmitt vor allem selbst auf den Dualismus von
pessimistischer und optimistischer Anthropologie ein — was erstaunt, zumal
der Text jene Unterscheidung zuvor dekonstruiert.

Entscheidend ist fiir diese Konstruktion des Politischen folgende Annah-
me: »Politisches Denken und politischer Instinkt bewihren sich also theore-
tisch und praktisch an der Fihigkeit, Freund und Feind zu unterscheiden.«%
Begriindet wird jener Priifstein des politischen Denkens hier aufgrund der
Bedrohung: »Dadurch, dafl ein Volk nicht mehr die Kraft oder den Willen hat,
sich in der Sphire des Politischen zu halten, verschwindet das Politische nicht
aus der Welt. Es verschwindet nur ein schwaches Volk.«*® Neutralitit ist damit
keine politische Option, sondern Selbstaufgabe. »Die miteinander ringenden
Michte handeln in einem Raum fortwihrender Gefahr und Gefihrdung. Sie
sind verloren, wenn sie Freund und Feind nicht richtig zu unterscheiden wis-
sen.«” Letztlich bedient sich Schmitt einer zirkuldren Argumentation: Der Be-

54 | Schmitt 1982, S. 132.
55 | Schmitt 2002, S. 67.
56 | Ebd., S. 54.

57 | Schmitt 1982, S. 76.

14.02.2026, 16:44:33.

101


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

102

Politischer Pessimismus

griff des Politischen griindet auf der Anthropologie der Gefihrlichkeit, und
jene Setzung ist wiederum erzwungen durch die politische Bedrohungslage.

Impliziert ist damit weiterhin eine sozialdarwinistische Beweisfithrung:
Schmitt legitimiert das >Recht des Starkeren< und spricht sich auf dieser Basis
fur politische Fiktionen aus, die einen »Vitalwert« besitzen und deshalb »iiber-
lebensdienlich« sind.*® Denn fehlt besagte Entschlusskraft, schwindet unwei-
gerlich nicht nur die politische Macht, es steht vielmehr die gesamte Existenz
einer menschlichen Gruppe auf dem Spiel. Der Wahrheitsanspruch dieser
Theorie griindet in der existenziellen Vernichtung des kollektiven politischen
Korpers, wobei die Totung des jeweils individuellen Kérpers mindestens als
Bedrohung fiir den Leser mitschwingt.

Vergleichbar der Argumentation hinsichtlich des Menschbildes fallen
Schmitts Begriindungen nicht einheitlich aus. Zunichst méchte er seine Ar-
gumentation als Beschreibung der »seinsmifRige[n] Wirklichkeit«* verstan-
den wissen. Was sich als historisch-empirische Beweisfithrung interpretieren
lasst, im Sinne von: >Die politische Feindschaft und damit kriegerische Ausei-
nandersetzungen hat es immer gegeben, und die Geschichte belehrt dariiber,
dass >schwache Vélker« verschwinden.<*® Wenn Schmitt hingegen die Neut-
ralisierung und Entpolitisierung der modernen Gesellschaft diagnostiziert,
wirkt seine Argumentation teilweise wie eine normative Parteinahme fiir das
Politische: Einerseits, weil er die von ihm selbst festgestellte Situation der »Ent-
politisierung« ablehnt." Zweitens, weil angeblich nur das Politische es ver-
mag, den Menschen >total zu erfassens, also nur das Politische es erlaubt, der
menschlichen Existenz Sinn zu geben.®* Drittens, weil die Bedrohung durch
politische Feinde einen souverinen Staat legitimiert, der wiederum fiir Ord-
nung sorgt.®* D.h. Schmitt ergreift normativ fiir das Politische Partei in einer
geschichtlichen Situation, in der (scheinbar) Entpolitisierung vorherrscht, weil
der Feindverlust fiir ihn Ordnungsverlust bedeutet.

58 | Vgl. Meuter 1994, S. 65.

59 | Schmitt 2002, S. 28f.

60 | Vgl. ebd., S. 54. An anderer Stelle heifit es: »Aber der Feind ist eine objektive
Macht. Ihrwird er nicht entgehen, und der echte Feind |48t sich nicht betriigen.« Schmitt
2010b, S. 89.

61 | Vgl. Schmitt 2002, S. 83, 87.

62 | Vgl. Schmitt 1933, S. 21.

63 | Wobei Schmitt die normative Dimension seiner Argumentation strikt bestritten
hat: »Die Begriffe von Freund und Feind sind in ihrem konkreten, existentiellen Sinn zu
nehmen, nicht als Metaphern oder Symbole, nicht vermischt und abgeschwécht durch
d6konomische, moralische und andere Vorstellungen, am wenigsten in einem privat-in-
dividualistischen Sinne psychologisch als Ausdruck privater Gefiihle und Tendenzen.
Sie sind keine normativen und keine »rein geistigen« Gegensétze.« Schmitt 2002, S. 28.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Die dargestellte Setzung der Gefihrlichkeit des Menschen und damit vom
konkreten historischen Zeitpunkt unabhingige Bestindigkeit des Politischen
sind wiederum Wesensbestimmungen, womit eine ontologische Begriindung
gegeben wird. Dariiber hinaus setzen Schmitts Formulierungen die Substanz
des >Volkes< bzw. »von Vilkern«< voraus.** Es ist bereits bemerkt worden, dass
Schmitts Analyse fast ausschlieflich die Dissoziation beschreibt. Die Ausei-
nandersetzung zwischen Freund und Feind erscheint dann in Schmitts Aus-
fuhrungen als der Antagonismus von politischen Einheiten: »Das Wesen der
politischen Einheit besteht darin, innerhalb der Einheit diese duflerste Gegen-
sitzlichkeit auszuschlieRen.«® Die politische Einheit ist — wie ich unten noch
diskutieren werde — der souverdne Staat, wobei Schmitt als Bedingung der
Moglichkeit jener politischen Einheit teilweise explizit die Einheit >des Vol-
kes< voraussetzt.*® In diesem Zusammenhang spricht der Verfassungsrechtler
vom Volk als der »politischen Existenz«, die zur Nation wird. >An-sich« ist das
Volk in Schmitts Konstruktion bereits ontologisch als Einheit vorhanden, und
als Nation gewinnt »>das Volk« lediglich Bewusstsein iiber sich selbst.®” Die
Existenz von >Volkern« erscheint hier als eine substantielle und anthropolo-
gische Universalie. Schlieflich finden sich auch Aussagen, die das Politische
theologisch begriinden, worauf weiter unten noch eingegangen wird.®®

Welche der genannten Erklirungen stirker gewichtet wird, stellt eine
Grundsatzdiskussion der Schmitt-Rezeption dar. Fiir die Untersuchung des
pessimistischen Gehalts ist vor allem die erkenntnistheoretische Dimension
jenes Zusammenhanges entscheidend. Aus der Perspektive dieser Untersu-
chung konstruiert Schmitt die Bedeutung der Unterscheidung von Freund
und Feind anhand seiner Beobachtung und fithrt hinsichtlich dessen unter-
schiedliche Begriindungsfiguren an bzw. benennt unterschiedliche Ebenen.
Aus der Perspektive einer Beobachtung zweiter Ordnung dndert jedoch kei-

64 | Dieser Essentialismus»des Volkes«findet sich teilweise bereits in Texten vor 1933:
Vgl. insb. Ebd.; Schmitt 2010a sowie zu dieser These: Greven 1989, S. 131ff.; Baschek
2010. Nach 1933 spricht Schmitt dann von der sogenannten »Artgleichheit des deut-
schen Volkes« Siehe hierzu: Schmitt 1935.

65 | Schmitt 1933, S. 11.

66 | Vgl. Greven 1989, S. 138f.

67 | »Die politische Kraft dieses Vorgangs fiihrte zu einer Steigerung der Staatsgewalt,
68 | »Die Politik bedarf der Theologie am Ende nicht zur Verwirklichung eines Zwecks,
sondern zur Begriindung ihrer Notwendigkeit.« Meier 1988, S. 64. Hans Blumenberg hat
jene verdeckte Funktion der politischen Theologie Schmitt'scher Prégung als »Theologie
der Politik« bezeichnet und die »Theologie als Ideologie der Politik«. Vgl. Blumenberg
1996, S. 99ff. Wobei sich hier die Frage stellt, warum Heinrich Meier und Blumenberg
von der Politik schreiben und nicht von dem Politischen.

14.02.2026, 16:44:23.

103


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

104

Politischer Pessimismus

ne jener Begriindungen etwas an Schmitts eigener Konstruktionsleistung:
Schmitt erschafft durch seine Texte selbst eine Welt, in der im >Ernstfall< im-
mer die Vernichtung durch den Feind droht — wobei er diesen performativen
Charakter nicht erkennt. Friedliches menschliches Zusammenleben ist stets
bedroht, womit die Furcht und Angst vor kommenden Konflikten begriindet
scheinen. Infolgedessen ist Schmitts Theorie des Politischen als pessimistisch
zu betrachten.®

Wieso aber glaubt Schmitt, sich fiir die Unterscheidung von Freund und
Feind entscheiden zu miissen? Er denkt Sozialitit ausgehend von den Grenz-
fiallen: »Das, worauf es ankommt, ist immer nur der Konfliktfall.«”® Und
weiter heiflt es: »Auch heute noch ist der Kriegsfall der >Ernstfall<. Man kann
sagen, daf hier, wie auch sonst, gerade der Ausnahmefall eine besonders ent-
scheidende und den Kern der Dinge enthiillende Bedeutung hat.«’* Erst die
Bedrohungslage, im Sinne der Negation der eigenen Art der Existenz, lisst es
demnach zu, den Kern bzw. das >Wesen« der Dinge zu erkennen. Jene Annah-
me ist Schmitts erkenntnistheoretische Pramisse, von der aus er seine Theorie
konstruiert.

Anzumerken ist iberdies, dass das Politische teilweise gar nicht begriindet
wird, sondern einfach in seiner Existenz und Relevanz sbehauptet«. Letzteres
zeigt sich beispielsweise anhand der rhetorischen Mittel, die Schmitt einsetzt;
so beginnt die Bestimmung des Politischen mit den Begriffen: »Unterschei-
dung«und »Differenz« von Freund und Feind.”? Wenige Zeilen spiter schreibt
er bereits vom »Gegensatz« von Freund und Feind,” aus welchem urplétzlich
ein »Antagonismus« wird’#, und die Feindschaft unmittelbar die eigene Exis-
tenzausloschung bedeutet. Dies ist eine der ersten rhetorischen Operationen
im »Begriff des Politischen«, und sie illustriert die Unbestimmtheit Schmitts.
Der Ubergang wird nicht argumentativ begriindet, sondern einfach vorgenom-

69 | Nicht zuféllig zitiert Schmitt Vigilius Haufniensis alias Sgren Kierkegaards Text
»Der Begriff der Angst«: »Darum ergreift die Angst das Genie zu andrer Zeit als die ge-
wohnlichen Menschen. Diese entdecken die Gefahr erst im Augenblick der Gefahr; bis
zu diesem Moment sind sie sicher, und ist die Gefahr vorbei, so sind sie wieder sicher.
Das Genie ist am starksten gerade im Augenblick der Gefahr.« Schmitt 2009a, S. 84,
FN 1. Auf diese Form von Selbstiiberh6hung wird im Kapitel »5.7 Haltung« weiter einge-
gangen. Es lasst sich zudem vermuten, dass der Titel »Der Begriff des Politischen« von
Kierkegaards Uberschrift inspiriert ist.

70 | Schmitt 2002, S. 39.

71 | Ebd., S. 35. Auf den systematischen Zusammenhang von Ausnahme und Ernstfall
gehe ich im Kapitel »Souverénitat als normatives Ideal« ein.

72 | Ebd., S. 26.

73 | Ebd., S. 28.

74 | Ebd., S. 30.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

men. Ahnlich verhilt es sich mit der »konkreten Moglichkeit«, die zwar nicht
zwingend Krieg bedeutet — so Schmitt —, dafiir aber eine pessimistische Ver-
unsicherung impliziert: Niemand kann sicher sein, dass es nicht doch zum
Kampf kommt.

Der Feindschaft kann sich kein Gemeinwesen entledigen, so Schmitt,
weil auch jede Entpolitisierung zwingend in neuerliche Politisierungen um-
schlagen muss, welche letztlich immer die physische Tétung mit einschliefen
konnen.”” In anderem Zusammenhang spricht er von der »[...] existentiellen
Angst des Menschen«.”® Auf die Negierung der Existenz beruft sich Schmitt
als erkenntnistheoretisches Argument. Selbst der Pazifismus und die Vertre-
ter der Menschenrechte werden in seiner Darstellung zu Kriegstreibern, wenn
sie gezwungen sind, den Krieg durch Krieg zu bekimpfen. Diese Gesetzmi-
Rigkeit der politischen Feindschaft fithrt Schmitt spitestens nach 1933 auf die
»>Substanz« eines >Volkes< bzw. von >Voélkern« zuriick, die sich >nur noch« als
Feinde erkennen miissen. Moglich ist die >richtige Erkenntnis< der Feindschaft
und damit die politische Entscheidung demnach nur denjenigen, die >existen-
zieller Teil eines Volkes« sind:”’

»Es ist eine erkenntnistheoretische Wahrheit, daR nur derjenige imstande ist, Tatsa-
chen richtig zu sehen, Aussagen richtig zu hdoren, Worte richtig zu verstehen und Ein-
driicke von Menschen und Dingen richtig zu bewerten, der in einer seinsméfigen, art-
bestimmten Weise an der rechtschdpferischen Gemeinschaft teilhat und existentiell ihr
zugehort.«™®

Die Erkenntnistheorie verharrt somit auf einer ersten Beobachtungsebene, da
sie die Unterscheidung ihres Gegenstandes in Freund und Feind iibernimmt.
So koppelt Schmitt das menschliche Erkenntnisvermégen hier an die existen-
zielle Teilhabe an der >seinsmifigen, artbestimmten Weise« einer Gemein-
schaft. Gleichzeitig beansprucht er implizit eine Metaperspektive, die zwar
nicht reflektiert wird, aber vorausgesetzt werden muss, um dieses erkenntnis-
theoretische Gesetz formulieren zu kénnen. Wie sonst soll jene »erkenntnis-

75 | Vgl. ebd., S. 79ff.

76 | Schmitt 1982, S. 132.

77 | »Die Méglichkeit richtigen Erkennens und Verstehens und damit auch die Befugnis
mitzusprechen und zu teilen, ist hier namlich nur durch das existenzielle Teilhaben und
Teilnehmen gegeben. Den existenziellen Konfliktfall kdnnen nur die Beteiligten selbst
unter sich ausmachen; namentlich kann jeder von ihnen nur selbst entscheiden, ob das
Anderssein des Fremden im konkret vorliegenden Konfliktsfalle die Negation der eige-
nen Art Existenz bedeutet und deshalb abgewehrt oder bekdmpft wird, um die eigene,
seinsmafige Art von Leben zu bewahren.« Schmitt 2002, S. 27.

78 | Schmitt 1935, S. 45.

14.02.2026, 16:44:23.

105


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

106

Politischer Pessimismus

theoretische Wahrheit« fiir alle rechtschopferischen Gemeinschaften gelten
kénnen? Einerseits muss Schmitt Teil der >seinsmifligen, artbestimmten
Weise< einer bestimmten Gemeinschaft sein, sonst kénnte er selbst besagte
»erkenntnistheoretische Wahrheit« nicht erkennen. Andererseits muss Schmitt
tiber solche politisch-gemeinschaftlichen Perspektiven erhaben sein, also eine
Beobachtung zweiter Ordnung vornehmen, um dieses erkenntnistheoretische
Gesetz, das nicht nur fur (s)ein >Volk« gilt, bestimmen zu kénnen. Dabei kann
mit Foucault angemerkt werden, dass Wissen und Macht bzw. das Politische
hier in einem konstitutiven Zusammenhang stehen; allerdings reflektiert Fou-
cault, dass das Wissen von den Machtverhiltnissen abhingt, also kontingent
ist. Wohingegen Schmitt suggeriert, dass das Wissen >wirklich wahr« ist, also
ontologisch notwendig, wenn es mit der >seinsmifigen, artbestimmten Weise<
des >Volkes« verbunden ist. s'Wahre Erkenntnis< ist nach Schmitt nur méglich,
wenn tiber die politische Frage von Freund und Feind entschieden wurde. Im
Jahr 1955 und mit anderen machttheoretischen Vorzeichen als Foucault — be-
tont dann auch Schmitt den Zusammenhang von Macht und Wissen.” Jedes
Wissen ist eingebettet in eine politische Situation und wird entlang der jewei-
ligen Freund-Feind-Konstellation instrumentalisiert.®® Gleichzeitig zeigt der
erlduterte Zusammenhang das rhetorische Geschick von Schmitts Argumen-
tation: Wenn alles politisierbar ist, also in letzter Konsequenz auf die Unter-
scheidung zwischen Freund und Feind hinausliuft, dann ist jede Kritik an
dieser These selbst eine Form von Politisierung. Wenn Schmitt entgegengehal-
ten wiirde, das Politische sei nicht der Gegensatz von Freund und Feind oder
nicht alles sei politisierbar, kann er jene Kritik immer als eine nur scheinbare
Entpolitisierung zuriickweisen: weil auch der Pazifismus oder eine nicht-poli-
tische Wissenschaft letztlich dem Politischen nicht entkommen kénnen.
Verbunden ist damit die epistemologische Fundierung des Wahrheitsan-
spruches in der existenziellen Bedrohung durch Feinde, welche Schmitt bis in
seine letzten Schriften verteidigt hat und das Diktum artikuliert: »Der Feind
ist unsere eigene Frage als Gestalt.«®! Der Feind wird so zur Begriindung des
eigenen erkenntnistheoretischen Standpunktes, und das erkenntnistheore-
tische Argument wird zugespitzt: Nur wer den Feind erkennt, erkennt sich
selbst. Oder anders formuliert: Selbsterkenntnis bedingt das srichtige< Er-
kennen des Feindes. Hans Freyer zitierend und explizit zustimmend driickt
Schmitt jenen Zusammenhang auch folgendermaflen aus »Ich denke, also
habe ich Feinde; ich habe Feinde, also bin ich.«®? Diese tautologische Abwand-
lung des Descartes’schen cogito, ergo sum fundiert Schmitts Erkenntnistheo-

79 | Schmitt 1957, S. 2.

80 | Vgl. Schmitt 2002, S. 90.

81 | Schmitt 2010c, S. 87. Ebenso Schmitt 2010b, S. 90.
82 | Schmitt 1957, S. 2.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

rie. Die Feindschaft wird damit ontologisch gesetzt und zum unzweifelhaften
Fundament dieser politischen Theorie.

Die eigene Gestalt, d.h. Identitit zu erkennen und damit die >Tatsachen
richtig zu sehens, bedingt die Erkenntnis des Feindes. Vorausgesetzt ist damit
also, dass es fiir jede Existenz immer einen Feind gibt. Schmitts Ausfithrun-
gen hierzu legen den Schluss nahe, diese >Erkenntnis< gelte sowohl fiir Indi-
viduen wie fiir politische Kollektive.®* Der Feind stiftet fiir beide die eigene
Identitit. Schmitt verwandelt gewissermaflen das altgriechische Sprichwort:
»Zeig mir deine Freunde, und ich sag dir, wer du bist« in die Formel >Zeig mir
deine Feinde, und ich sag dir, wer du bist«. Selbsterkenntnis durch Feindschaft
bedeutet dann weiterhin, dass der Feindschaft ein Anerkennungsverhiltnis in-

t:3* Die Feindschaft und der Feind sind anzuerkennen, um selbst zu

newohn
sein. So stellt Schmitt die rhetorische Frage: »Und wer kann mich wirklich in
Frage stellen?« Und antwortet: »Nur ich mich selbst. Oder mein Bruder. Der
Andere erweist sich als mein Bruder, und der Bruder erweist sich als mein
Feind.«*® Diese >Anerkennungstheorie< der Feindschaft betont einerseits den
performativen Akt, der Anerkennung der Feindschaft und stellt die Feind-
schaft anderseits als ontologische Konstante dar.

Fur Schmitt gilt es mithin, politisch den >wirklichen Feind«< zu erkennen
und zu bekdmpfen, um tiberhaupt eine innere Ordnung herstellen zu kénnen.
Ist eine politische Gemeinschaft hingegen innerlich gespalten, erkennt sie we-
der ihre Feinde noch sich selbst und bewirkt so unabsichtlich eine Eskalation
der Feindschaft, d.h. letztlich eine kriegerische Auseinandersetzung, welche
die politische Existenz gefihrdet. Selbsterkenntnis ist lediglich in der Ausein-
andersetzung mit dem Feind mdéglich, was bedeutet, die Erkenntnis ist gerich-
tet auf die Bedrohung der eigenen Existenz, den (individuellen wie kollektiven)
Tod. Eine solche Annahme ist pessimistisch, weil sie stets mit dem Schlimms-
ten rechnet, der eigenen Vernichtung bzw. Tétung. Pessimistisch ist sie aber
ebenso, weil die Freundschaft, als eine positive Form von Anerkennung, gar
nicht thematisiert und vollkommen von der Feindschaft tiberlagert wird.

Der Autor Schmitt tritt vor diesem Hintergrund in der Rolle des Propheten
auf, der vor der politischen Eskalation und Vernichtung warnt. Schmitt zu-
folge sind die Einsicht in das Wesen des Politischen und die Gefihrlichkeit
des Menschen die einzige Moglichkeit, Schlimmeres zu verhindern. Es mag
kontraintuitiv erscheinen, aber gerade die Negierung und die Leugnung der
Feindschaft produzieren schlimmere und verheerendere Konstellationen als

83 | Vgl. Schmitt 2010b, S. 79ff und Ebd., S. 89 sowie Schmitt 2010c.

84 | »Und zwar so, dafd ich ihn als Feind anerkenne, und es sogar anerkennen mug,
dafd er mich als Feind anerkennt. In dieser gegenseitigen Anerkennung der Anerkennung
liegt die GroRe des Begriffes.« Schmitt 2010b, S. 89.

85 | Ebd., S. 89.

14.02.2026, 16:44:23.

107


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

108

Politischer Pessimismus

ein schlichtes Anerkennen der Logik von Freund und Feind. Die politische
Entscheidung ist unhintergehbar, dies will der von Pierre-Joseph Proudhon
abgewandelte Satz zum Ausdruck bringen: »Wer Menschheit sagt, will betrii-
gen.«®® Jede Ambition im Namen der Menschheit zu sprechen, explizit gerade
in Form von humanistisch-pazifistischen Positionen, die auf die Einhaltung
der Menschenrechte pochen, ist fiir Schmitt verlogen.” Er lehnt jegliche Form
von »internationalistische[m] Utopismus«®® ab, weil aufgrund dessen der Es-
kalation des Politischen Tiir und Tor getffnet werde.

Im Kampf gilt immer: »Der gegen Menschen kimpfende Mensch sieht
sich dann in seinem Selbstverstindnis einem zweifellos minderwertigen Ver-
gleichsobjekt gegeniiber, von dem er sich selbst umso reiner als der wahre
Mensch abhebt.«* Wer dariiber hinaus von der Menschheit spricht, versucht
eine universelle politische Einheit zu implementieren und muss berticksich-
tigen, dass es immer ein Auflen gibt, einen Anderen, einen Feind, der nicht
Teil dieser Menschheit sein méchte oder kann.”® Ideologien, die jene Gefahr
systematisch ignorieren oder bewusst in Kauf nehmen, sind nach Schmitt so-
wohl der Liberalismus als auch der Sozialismus, weil universell-moralische
Begriffe zur Vergemeinschaftung einer heterogenen Erdbevélkerung genutzt
werden.” In letzter Konsequenz ziehen — nach Schmitt — politische Einheiten
mit dem Anspruch, die Menschheit zu reprisentieren, in den Krieg, um die
»Feinde der Menschheit« und des Friedens zu bekdmpfen. Fiir diesen »letz-
ten Feind der Menschheit« kann es dann keinerlei Toleranz oder Riickzugs-
raum mehr geben. Dadurch wird aus dem »wirklichen Feind«®? schnell der
»absolute Feind«®. Gegen ihn miissen keine Menschenrechte oder sonstigen
Rechtsprinzipien mehr eingehalten werden, der »letzte Feind der Mensch-
heit« muss vernichtet werden. Schmitt warnt vor der durch Verleugnung ent-
fesselten Feindschaft, und seine Texte verbreiten die Angst, pazifistisches
unpolitisches Handeln triige zur Eskalation bei. Es droht eine Steigerung des

86 | Schmitt 2002, S. 55.

87 | Siehe hierzu beispielsweise: Schmitt 2008, S. 59. »Und sie fallt gerade dann auf
diesem Feld, wenn geleugnet wird, daf sie dort nicht nur trotz der Leugnung, sondern
wegen der Leugnung fallen wird.« Vollrath 1997, S. 431.

88 | Zit. nach: Deppe 2003, S. 168.

89 | Schmitt 1978, S. 339. Siehe hierzu auch: Schmitt 2009a, S. 110f.

90 | »Wir kennen sogar das geheime Gesetz dieses Vokabulariums und wissen, daf
heute der schrecklichste Krieg nur im Namen des Friedens, die furchtbarste Unterdrii-
ckung nurim Namen der Freiheit und die schrecklichste Unmenschlichkeit nurim Namen
der Menschheit vollzogen wird.« Schmitt 2002, S. 94.

91 | Vgl. Schmitt 2010a, S. 87.

92 | Schmitt 2010c, S. 88.

93 | Ebd., S. 94.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Kriegs zum totalen Krieg, eine Auseinandersetzung, die keinerlei Hegungen
mehr kennt.** Die reale Feindschaft und die Gefihrlichkeit des Menschen —
so Schmitts Pointe — miissen aus einem einfachen Grund anerkannt werden:
Das Politische, das in letzter Konsequenz stets die physische Tétung des Fein-
des mit einschliefit, muss auf welche Art und Weise auch immer kanalisiert
werden. Damit soll quasi die Moglichkeit fiir sungefihrliche Kriege« gegeben
werden. Schmitt vertritt — zumindest beteuert er dies — keinen Bellizismus,
der den Krieg normativ rechtfertigt, gleichwohl kann seine Argumentation als
Rechtfertigung des Bellizismus aus existenziell-anthropologischen Griinden
interpretiert werden.

Somit kann abschlielend festgehalten werden, dass Carl Schmitt einen an-
thropologischen Pessimismus des sich und seinesgleichen gefihrdenden Men-
schen vertritt. Im von Schmitt behaupteten eindeutigen anthropologischen
Gegensatz, >von Natur gut< oder >von Natur bose<, kann seine Theorie nicht auf
der Seite eines normativ-positiven Menschenbildes verortet werden.”> Seine
Variante einer politischen Anthropologie schlieft die von der Aufklirung pro-
pagierte Selbstbefreiung sowie die »Humanisierung der Menschen«’® sogar
systematisch aus. Der »[...] Glauben an den Menschen, der sein eigenes Schick-
sal schmiedet und sich selbst tiber sich hinaus steigert [...]« nétigt Schmitt
lediglich zur lakonischen Bemerkung: »Wie traurig dieser Optimismus!«”’
Bis zu dieser Stelle kann allerdings nur eine pessimistische Anthropologie
Schmitts konstatiert werden: Es mag zynisch wirken, aber durch die Gefihr-
lichkeit des Menschen und die permanente Gefahr von Krieg und Biirgerkrieg
muss nicht zwingend ein unlgsbares Problem entstehen. Die »Herrschaftsbe-
diirftigkeit«®® des Menschen ist unproblematisch, wenn eine politische Ord-
nung existiert, welche die Gefihrlichkeit zu kontrollieren imstande ist. Damit
schlieflt sich die Frage nach der Geschichtsdeutung und Gegenwartsdiagnos-
tik bei Schmitt an.

94 | Vgl. Schmitt 2011, S. 123. Der Begriff »Hegung« ist hier definiert im Sinnen von
Eingrenzung, Kontrolle und Erhaltung.

95 | Vgl. Schmitt 2009b, S. 61.

96 | Dermandt 1988, S. 32. Vgl. ebenso Schmitt 1991, S. 163.

97 | Schmitt 1991, S. 163. Und weiter heifit es: »Wieviel mehr erfiilltes Diesseits istim
Wagner’schen Pessimismus »Heil Dir prangendes Ende«.« Schmitt 1991, S. 163.

98 | Strauss 1932, S. 115.

14.02.2026, 16:44:23.

109


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

10

Politischer Pessimismus

5.3 NEUTRALISIERUNG UND ENTPOLITISIERUNG
ALS NIEDERGANG

Aus dem »Materialhaufen«®® des Werkes lisst sich die von Carl Schmitt ent-
worfene Niedergangsgeschichte sehr pointiert — ausgehend vom Vortrag
»Das Zeitalter der Neutralisierung und Entpolitisierung« — rekonstruieren.
Schmitt betont hier eingangs ausdriicklich, dass seine Darstellung weder als
Fortschritts- noch als Verfallsnarrativ verstanden werden soll, und ebenso we-
nig als »geschichtsphilosophisches Gesetz«, dies sei »eine Frage fiir sich«.'®
Aber genau die Frage, ob die Darstellung trotzdem auf ein Verfallsnarrativ
hinausliuft, wird hier gestellt. Wobei entgegen Schmitts Dementi die These
vertreten wird, dass die historischen Ausfithrungen dezidiert einen Nieder-
gang beschreiben, der sich iiber mehrere Jahrhunderte hinweg vollzieht. Dass
jene Geschichtsbeobachtung tiberdies pessimistisch ist, zeigt sich bereits am
Vokabular der Entpolitisierung. Letztere bedeutet in Schmitts theoretischer
Systematik, dass die Unterscheidung von Freund und Feind verschwindet.
Damit wire Sozialitit nicht linger antagonistisch und konfliktir sowie nicht
mehr von der realen Moglichkeit des Ernstfalls bestimmt. Aber dies wird von
Schmitts Pessimismus abgelehnt und fiir unméglich erachtet.

Der Prozess der sogenannten Neutralisierung und Entpolitisierung be-
stimmt, der Argumentation Schmitts folgend, die historische Entwicklung des
Okzidents seit dem Ende des Mittelalters bis in die erste Hilfte des 20. Jahr-
hunderts. Gemifl jenem Geschichtsverstindnis wirken »geistige Zentralge-
biete« auf die politische und damit auf die Realitit tiberhaupt. Alle Probleme,
die ein Zeitalter im Kern beriihren und gelst werden miissen, sind die Pro-
blemkonstellationen des dominanten geistigen Zentralgebiets, alle weiteren
Schwierigkeiten sind lediglich abgeleiteter Natur.!" Anders formuliert: Aus
dem jeweiligen Zentralgebiet, d.h. der mafigebenden Sphire des Geistes,
stammen die politischen Streitthemen einer Epoche. Gleichzeitig identifiziert
Schmitt eine Dynamik, die dieser Gesetzmifigkeit entkommen maéchte: »Es
sind vier grofe, einfache, sikulare Schritte. Sie entsprechen den vier Jahrhun-
derten und gehen vom Theologischen zum Metaphysischen, von dort zum
Humanitir-Moralischen und schlieRlich zum Okonomischen.«!2 In Schmitts

99 | Schmitt 2002, S. 79.

100 | Ebd., S. 81. Inwiefern sich weiterhin eine geschichtsphilosophische Argumenta-
tion in dieser Darstellung nachweisen lasst, wird im Kapitel »Schrecken ohne Ende oder
Ende mit Schrecken« erdrtert.

101 | Vgl. ebd., S. 85.

102 | Ebd., S. 80. Mit den genannten Stadien orientiert sich Schmitt an den drei Sta-
dien von August Comte, die von der Theologie iber das Metaphysische bis zum wissen-
schaftlichen Positivismus reichen. Vgl. Schmitt 1955, S. 154,

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Formulierung ist es bereits angedeutet; auf der Metaebene werden die vier
Schritte als Vollzug der >Sikularisation< beschrieben.!®

Der historische Ausgangspunkt der >Zentralgebiets-Theorie« ist das Ende
des Mittelalters, d.h. das Zeitalter der Reformation; und vor dem Hintergrund
der sikularisationskritischen Argumentation erstaunt die Wahl dieser ge-
schichtlichen Zisur nicht. Entgegen der verbreiteten alltagsweltlichen Vorstel-
lung des Mittelalters als dunklem Zeitalter schitzt Schmitt die »[...] gemein-
same christliche Einheit Europas«.'®* Der vorreformatorischen Ordnung des
Mittelalters steht Schmitt positiv gegentiber, weil »innerhalb des christlichen
Bereiches die Kriege zwischen Fiirsten umhegte Kriege« waren.'®® Im Gegen-
satz dazu bewertet er die ordnungszersetzenden Folgen der Reformation nega-
tiv. Die im 16. und in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts im Okzident um
sich greifenden religiosen Biirgerkriege sind das genaue Gegenteil der >um-
hegten Kriege«< des Mittelalters. Die Religionskriege bedeuten eine Eskalation
des Politischen, hin zur absoluten Feindschaft. Der Feind ist in diesen Konflik-
ten nicht nur der Gegner, sondern, bedingt durch die universell-theologische
Aufladung, der absolute Feind, der um jeden Preis vernichtet werden muss.1%
Jene Eingrenzung der politischen Feindschaft speist sich aus dem theologi-
schen Zentralgebiet — die politischen Gegensitze beziehen ihre Kraft somit aus

103 | Wichtig ist fiir Schmitts Geschichtsdenken, dass die Wirkung der geistigen Zen-
tren im Sinne einer elitdren Top-Down-Logik verstanden wird. Demnach wird zundchst
»das Denken der aktiven Elite« Schmitt 2002, S. 81., gepragt, als sogenannter »Vor-
trupp« wirken diese wiederum auf »die Bereitwilligkeit groSer Massen, sich von be-
stimmten Suggestionen beeindrucken zu lassen.« Ebd., S. 82. Die Vorstellung einer
passiven und unmiindigen Bevolkerungsmasse, die der Kontrolle und Fiihrung durch
eine Elite bedarf, ist gerade zu Beginn des 20. Jahrhunderts ideengeschichtlich virulent.
104 | Schmitt 2011, S. 62. Zur positiven Darstellung der mittelalterlichen Rechtsord-
nung siehe auch: Schmitt 2002, S. 25-36.

105 | Schmitt 2011, S. 28.

106 | Schmitt, der kriegerische Auseinandersetzungen - bedingt durch seine Theorie
des Politischen und seine Anthropologie - nicht ausschlieft, unterscheidet verschie-
dene Arten der Kriegsfiihrung. Je nachdem welcher Status des Feindes zuerkannt wird,
»wirklicher Feind« oder »absoluter Feind«, andert sich die Kriegsfiihrung und damit die
Art der involvierten und angegriffenen Personen: Der gehegte« Krieg, ausgehend von
einem Verstandnis des Feindes als wirklicher Feind, opfert Soldaten. Der sunmensch-
liche Krieg:« totet auch Nicht-Kombattanten aufgrund der Religion, des Geschlechts,
der Hautfarbe usw. Jener Zusammenhang wird im Kapitel »Haltende Machte?« weiter
diskutiert.

14.02.2026, 16:44:23.

11


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

12

Politischer Pessimismus

theologischen Wurzeln, und die Konsequenz ist ein unkontrolliertes Wiiten
des Krieges bzw. Biirgerkrieges.'”

Bedauernswert erscheint in Schmitts Darstellung dieser historischen Pha-
se insbesondere das Auseinanderbrechen der christlichen Einheit, d.h. der
Einheitskirche. Die Reformation wirkt in jener Perspektive politisch wie theo-
logisch als einheits- und ordnungszersetzend, und mit dem Schwinden der In-
tegrationskraft der Religion geht der politische Zusammenhalt verloren. Weil
der Mensch mindestens ein gefihrliches Wesen — nach Schmitt — ist, braucht
es aber die Ordnung, um seine Dynamik zu begrenzen und zu kontrollieren.

Erst das Ende des Dreifligjihrigen Krieges durch den Westfilischen Frie-
den 1648 ermoglicht die Implementierung eines neuen Rechtsystems des »Jus
Publicum Europaeumc, des europdischen Volkerrechts und die Griindung
des neuzeitlichen Staates, der »wenigstens Ruhe, Sicherheit und Ordnung«'%®
garantiert. Aufgrund der Begrenzung der theologisch-politischen Gegensit-
ze wird der Verfall Europas (vorliufig) gestoppt. »In der zwischen-staatlichen
Epoche des Voélkerrechts, die vom 16. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts zu
datieren ist, gelang ein wirklicher Fortschritt, nimlich eine Umgrenzung und
Hegung des europiischen Krieges.«!% Der Garant dafiir ist die neue politi-
sche Institution Staat, die durch die »Enttheologisierung des offentlichen
Lebens, also der »Neutralisierung der Gegensitze des konfessionellen Biir-
gerkrieges«"?, moglich wird. »Die Kriege werden reine Staatenkriege, d.h. sie
héren auf, Religionskriege, Biirgerkriege, Parteienkriege oder etwas Ahnliches
zu sein.«!! Gewissermaflen ist die politische Einheit, respektive das Monopol
uber die Entscheidung zwischen Freund/Feind und iiber Krieg/Frieden, mit
der Preisgabe der theologischen Einheit des christlichen Okzidents erkauft.

107 | »Jedenfalls ist die Feindschaft zwischen Menschen vieler Grade und Steigerun-
gen fahig. Sie erreicht ihren Siedepunkt in Religionskriegen und in Birgerkriegen mit
ihren juristischen, moralischen und ideologischen Verfemungen, d.h. in der Verabsolu-
tierung des eigenen Rechts und der damit verbundenen Kriminalisierung und hors-la-
loi-Setzung des Gegners, der nicht mehr als Mensch anerkannt, sondern der als Sto-
rer, Schadling oder letztes Hindernis des Weltfriedens beseitigt werden soll.« Schmitt
1955, S. 150.

108 | »Nicht ist begreiflicher, als da® man nach hundert Jahren vergeblicher theologi-
scher Streitigkeiten, in denen jede Partei die andere diffamierte und keine die andere zu
liberzeugen vermochte, schlieflich ein neutrales Gebiet suchte, auf dem man sich ver-
stédndigen und wenigstens einen Ausgleich, wenigstens Ruhe, Sicherheit und Ordnung
finden konnte.« Schmitt 1982, S. 64.

109 | Schmitt 2011, S. 112.

110 | Ebd,, S. 112.

111 | Schmitt 1982, S. 73.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Die Voraussetzung fiir die Neutralisierung des Theologischen ist das Aus-
weichen auf ein neues Zentralgebiet, das Gebiet der Metaphysik. Entsprechend
positiv bewertet Schmitt das metaphysische 17. Jahrhundert als die »[...] wissen-
schaftlich grofite Zeit Europas, [das] eigentliche Heroenzeitalter des okziden-
talen Rationalismus«.'? Der Stellenwert, den Schmitt dem metaphysischem
Zeitalter und seinen Errungenschaften beimisst, ist enorm: »Fiir die stirkste
und folgenreichste aller geistigen Wendungen der europiischen Geschichte
halte ich den Schritt, den das 1y. Jahrhundert von der tiberlieferten christlichen
Theologie zum System einer >natiirlichen< Wissenschaftlichkeit getan hat.«'

Schmitt preist aber nicht nur die Rolle der Wissenschaft, sondern vornehm-
lich die ordnungsstiftende Funktion des Staates. Der absolutistisch souverine
Staat ist demnach eine sikulare Ableitung der verlorenen géttlichen Einheit."
Gerade darin entdeckt Schmitt den Wert des Staates, der als politische Einheit
eine eigenstindige Form besitzt, die zur souverinen Entscheidungen befi-
higt — das geschichtliche Alleinstellungsmerkmal des neuzeitlichen Staates.
Diese politische Organisationsform vermag es nach den Verwerfungen des
religiésen Biirgerkrieges wieder kontrolliert zwischen Freund und Feind zu
unterscheiden und kann damit »[...] in Fortsetzung der Theologie den Men-
schen mit seinen unberechenbaren Leidenschaften im Zaum halten [...]«.
Demnach besteht der Gewinn der »Ent-Theologisierung«: »die Rationalisie-
rung und Humanisierung des Krieges, d.h. die Moglichkeit seiner volkerrecht-
lichen Hegung«.'”

Wichtig ist weiterhin, dass Schmitt das metaphysische Zentralgebiet nicht
nur mit der Etablierung des Staates verbindet, sondern ebenso mit der paralle-
len Entstehung eines neuen Raumdenkens. Die neue Raumordnung bedeutet
eine Zisur, die in ihrer Tragweite kaum zu unterschitzen ist."® Die Auflssung
der mittelalterlichen, vom Kaisertum und Papsttum getragenen Horizont-
verengung dehnt das Blickfeld von Europa tiber die Ozeane auf die anderen
Kontinente aus." Die europiischen Staaten vermochten es aufgrund ihrer
technisch-militirischen Uberlegenheit, die entdeckten Riume inklusive der
angestammten Bevolkerung zu >nehmen< — wie es Schmitt ausdriickt. Thren
direkten juristischen Niederschlag finden jene Horizonterweiterung und die
Monopolisierung des Politischen durch den Staat im europdischen Vélker-

112 | Schmitt 2002, S. 82.

113 | Ebd., S. 88.

114 | Vgl. Schmitt 2009b, S. 43.
115 | Vgl. Schmitt 1982, S. 53.
116 | Heuer 2010, S. 15.

117 | Schmitt 2011, S. 113.
118 | Vgl. Schmitt 1981, S. 65f.
119 | Vgl. Schmitt 2011, S. 62.

14.02.2026, 16:44:23.

13


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

114

Politischer Pessimismus

recht.'® In dieser Geschichtsauslegung bildet das neue europiische Raum-
denken eine der wichtigsten Grundlagen des modernen Staates und schafft
gleichzeitig ebenso eine der wesentlichen Voraussetzungen des okzidenta-
len Rationalismus. Der Rationalismus wiederum »[...] entfaltet sich in den
west- und mitteleuropiischen Vélkern, zerstort die mittelalterlichen Formen
menschlicher Gemeinschaft, bildet neue Staaten, Flotten und Armeen, erfin-
det neue Maschinen, unterwirft sich die nicht europiischen Volker und stellt
sie vor das Dilemma, entweder die europiische Zivilisation anzunehmen oder
zum bloRen Kolonialvolk herabzusinken.«'*! Die Hegemonie der europdischen
Zivilisation erscheint in Schmitts Darstellung unproblematisch. Allerdings
entsteht fiir den Okzident selbst eine Schwierigkeit: Die Dynamik des Ratio-
nalismus ist ambivalent und wird von Schmitt keineswegs nur positiv inter-
pretiert. Diese Perspektive deutet bereits die Wahrnehmung der Zerstorung
von Formen von Gemeinschaft an. Durch die »aufrithrerische, staatszersts-
rende Unterscheidung von Religion und Politik« — die Schmitt antisemitisch
codiert — ist iiberdies der Untergang des Staates bereits im Kern angelegt.!??
»Die innere Logik des von Menschen hergestellten Kunstproduktes »>Staat<
fiihrt nicht zur Person, sondern zur Maschine.«'?® Die Unterscheidung von
Person bzw. Organismus und kiinstlicher Maschine ist sehr geldufig, wobei
Schmitts Argumentation zeigt, dass der Rationalismus den neuzeitlichen Staat
erst ermoglicht. Gleichzeitig wird aber eine unkontrollierbare Potenz entfaltet,
welche dem souveridnen Staat seine Logik aufzwingt, was wiederum eine Lih-
mung aufgrund unpersénlicher Biirokratie und Verfahren bedeutet.!** »Die
souveridn-reprisentative Person konnte daher auch die im Laufe des folgenden
Jahrhunderts sich vollziehende véllige Mechanisierung der Staatsvorstellung
nicht aufhalten.«'?

Trotzdem scheint Schmitts Bewunderung fiir das metaphysische Zeitalter
und »die klassische Form eines vollen, ungeteilten, staatlichen Absolutis-

120 | Vgl. ebd., S. 25.

121 | Schmitt 1981, S. 70. Es fallt auf, dass - wird der Begriff Rationalismus durch
Kapitalismus ersetzt - sich diese Diagnose fast genauso im Kommunistischen Manifest
findet. Vgl. Marx und Engels 1959, S. 463-465.

122 | Schmitt 1982, S. 21.

123 | Ebd., S. 52f.

124 | »Der absolute Fiirst und sein »Merkantilismus« waren die Wegbereiter moderner
6konomischer Denkart [...]« Schmitt 2008, S. 28.

125 | Schmitt 1982, S. 53. »Représentieren im eminenten Sinn kann nur eine Person
und zwar - zum Unterschiede von der einfachen »Stellvertretung« - eine autoritare Per-
son oder eine ldee, die sich sobald sie reprdsentiert wird, ebenfalls personifiziert.«
Schmitt 2008, S. 36.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

mus«lZG

an vielen Stellen durch:' Der Verlust der theologischen Homogenitit
ist demnach bedauerlich, aber dafiir gewihrleistet der neuzeitliche Staat in-
nen- wie auenpolitisch eine Hegung des Krieges.?® Schmitt deutet das Ge-
waltmonopol des Staates und dessen strikte Trennung von der Gesellschaft als
die »erste rationalisierende Wirkung«!'?®, der sogenannten »zwischen-staatli-
chen Epoche«. Demnach gelingt dem pluralistischen Staatensystem »ein wirk-
licher Fortschritt«.®® Das metaphysische Zeitalter ist somit das einzige Zent-
ralgebiet, welches nicht ausschlieflich negativ beschrieben wird, und gerade
das europiische Volkerrecht und der neuzeitliche Staat sind positiv besetzt.
Die Verstaatlichung des Politischen im metaphysischen Zeitalter ist letztlich
aber ein zwiespiltiger Vorgang, da dem Rationalismus, der den Staat erschuf,
die Eigendynamik der Entpolitisierung innewohnt."

Die Logik der Neutralisierung und Entpolitisierung bewirken schlieRR-
lich den Ubergang vom metaphysischem zum »humanistisch-moralischen
Zentralgebiet« und von dort eine fortschreitende Verschlechterung bis in die
1920er Jahre. Grob lisst sich der geistige Kern des neuen Zentralgebietes auf
die Schlagworter Aufklirung und Franzésische Revolution zuspitzen. Aller-
dings ist das neue Zentralgebiet nach Schmitt keinesfalls gleichbedeutend mit
dem »Fortschritt«, sondern das genaue Gegenteil, eine »Vulgarisation grofen
Stils«.13? In der Franzosischen Revolution sieht Schmitt eine neuerliche Entfes-
selung des Biirgerkrieges, weil »die Flut der Demokratie, gegen die es seit 1789
keinen Damm zu geben schien«'®® die »Legislative auf Kosten der Exekutive
hervorgehoben«!* hat. Dadurch erhielt die Diskussion den Vorrang gegeniiber

126 | Schmitt 1982, S. 89.

127 | Siehe beispielsweise den Text »Absolutismus«: Schmitt 1995b, S. 95-99.

128 | Oder wie Habermas als Kritik am Schmitt-Schiiler Reinhart Koselleck formuliert:
»Unter dem Absolutismus wird der konfessionelle Biirgerkrieg stillgestellt. Der Monarch
erfillt den Auftrag der Friedensstiftung durch Monopolisierung der 6ffentlichen Gewalt
und eine Privatisierung der biirgerlichen Gesellschaft.« Habermas 1960, S. 468.

129 | Vgl. Schmitt 2011, S. 112.

130 | Ebd., S. 112.

131 | »In diesen hundert Jahren entwickelte sich auf dem europaischen Kontinent aus
der Neutralisierung des konfessionellen Biirgerkrieges eine neue politische Ordnung,
der souverdne Staat, ein imperium rationis wie Hobbes ihn nennt, ein nicht mehr theo-
logisches Reich der objektiven Vernunft, wie Hegel sagt, dessen Ratio dem Heroen-Zeit-
alter, dem Heroen-Recht und der Heroen-Tragddie ein Ende macht [...].« Schmitt 1956,
S. 65.

132 | Schmitt 2002, S. 82. Zu Schmitts Kritik der Aufkldrung siehe auch: Schmitt
2008, S. 56f.

133 | Schmitt2010a, S. 31.

134 | Ebd., S. 56.

14.02.2026, 16:44:23.

115


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

u6

Politischer Pessimismus

der Entscheidung, und die Grenze zwischen Staat und Gesellschaft begann
zu verschwimmen. Der humanistisch-moralische Geist setzt die absolutisti-
schen, monarchischen Autorititen unter Legitimationsdruck und eréffnet den
Raum fiir 6ffentliche Kritik, mit fatalen Konsequenzen fiir den — von Schmitt
geschitzten — souverdnen Staat. Die Gefahr einer Eskalation des Politischen
wurde im metaphysischen 17. Jahrhundert sehr erfolgreich durch die europii-
schen Staaten und das europiische Volkerrecht kontrolliert, aber mit den Ideen
der Aufklirung und Franzdsischen Revolution beginnt im 18. Jahrhundert ein
Erosionsprozess der autoritiren Ordnung.’®> Die aufklirerischen Axiome Ver-
nunftbegabung und Erziehbarkeit des Subjektes sind der politischen Anthro-
pologie Schmitts fremd, und gerade die Ignoranz gegeniiber der Gefihrlich-
keit des Menschen produzieren in seiner Wahrnehmung mittel- bis langfristig
weit schlimmere politische Konflikte.'*¢

SchlieRlich findet sich bei Schmitt bereits die Beobachtung, dass mit dem
humanistisch-moralischen Zentralgebiet alles und jeder kritisierbar wird
und dies zu politischen Krisen fithrt."” Durch das Aufkommen der perma-
nenten Kritik im Zuge der Aufklirung verlieren simtliche Autorititen ihre
Fundierung und Unbhinterfragbarkeit. Nicht linger sakrosankt und durch
theologische Dogmen vor Kritik geschiitzt, sind die Herrschenden auf die
Zustimmung der Beherrschten und Untergebenen angewiesen. Der Zwang
zur permanenten Selbstrechtfertigung ist in Schmitts Darstellung keine Be-
freiung der Mehrheit, sondern ein veritables Problem fiir die Elite, weil diese
Entwicklung eine Schwichung des Staates von innen bewirkt. Alles ist in der
Folge auch anders vorstellbar, somit verhandelbar, was eine permanente Dis-
kussion zur Folge hat, welche die Entscheidungs- und Handlungsfahigkeit des
Staates unterminiert.

Das vierte »geistige Zentralgebiet« ist nach Schmitts Skala das 6konomi-
sche. Das Denken in 6konomischen Kategorien dominiert das 19. Jahrhundert
und beschleunigt den Prozess der Entpolitisierung und Neutralisierung. Der
Fortschrittsglaube an die menschliche Vernunft des moralisch-humanisti-
schen Zentralgebietes wird jetzt abgelost von der Fortschrittsgliubigkeit an die
dkonomischen Entwicklungspotenziale — so zumindest Schmitts Erzahlung.!
Dabei identifiziert er das 6konomische Denken vor allem mit dem Liberalis-

135 | Vgl. Schmitt 2009b, S. 43.

136 | Schmitts Vorbehalte gegen die Vorstellung vom verniinftigen Subjekt speisen im
Weiteren seine Parlamentarismuskritik und deren Dekonstruktion. Durch Diskussion
und Offentlichkeit kann nach Schmitt keine verniinftige Entscheidung getroffen werden:
Vgl. Schmitt 20104, S. 5-23.

137 | Eine Uberlegung, die spater insh. von Koselleck aufgegriffen und ausgearbeitet
wird: Vgl. Koselleck 2001.

138 | Vgl. Schmitt 2002, S. 85.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

mus und der ihn tragenden Klasse, dem Biirgertum, wobei der Marxismus
ebenso eine theoretische Ausdrucksform des 6konomisch geprigten 19. Jahr-
hunderts ist. In der Summe untergraben diese Ideologien die Souverdnitit des
Staates und seine Sonderstellung gegentiber der Gesellschaft weiter. Ein neu-
er »Legitimitatsbegriff« erzwingt nach 1815 die Umstellung »von der dynasti-
schen zur demokratischen Legitimitit«.”® Letztlich wird der souverine Staat
des Absolutismus ein Knecht der demokratischen Gesellschaft: »Diener der
Gesellschaft; er wird einem geschlossenen System von Rechtsnormen unter-
worfen oder einfach mit diesem Normensystem identifiziert, so dass er nichts
ist als Norm oder Verfahren.«*® Schmitt beschreibt den juristischen Positi-
vismus des 19. und frithen 20. Jahrhunderts als ein Resultat des Neutralisie-
rungsprozesses.”! Der Staat wird dadurch nicht nur zu einem Verfahren, als
blofRer >Sachzwangverwalter< des positiven Rechts und der Verfassung wird
der Staat von heterogenen gesellschaftlichen Interessen instrumentalisiert
und zersetzt." Schmitt kann in jener Entwicklung nichts Positives erkennen,
auch die unblutige Konfliktregulation in Form von Diskussionen erscheint aus
dieser Perspektive als Problem, weil dadurch die Entscheidungsfihigkeit ge-
fihrdet wird. Hinter dem Neutralisierungsprozess steht fiir Schmitt immer
die Bedrohung jeder Ordnung, jedes Staates, jeder politischen Gemeinschaft,
jedes Volkes, weil die Gefahr der Negierung der Existenz durch den Feind trotz
allem bleibt. Die Logik des Politischen ist in jener Konstruktion der europii-
schen Geschichte der Neuzeit omniprisent, weshalb Offentlichkeit, gewalt-
freier Interessenausgleich und positivistisches Rechtsdenken lediglich als Ver-
fallserscheinungen einer entscheidungs- und kampfunfihigen Gesellschaft
bzw. >eines Volkes« gedeutet werden.

Der Niedergang vom humanistisch-moralischen zum 6konomischen Zen-
tralgebiet ist allerdings nicht das letzte Wort, am Ende des 19. Jahrhunderts
erfolgt die nichste Ablésung im Prozess der Neutralisierung:

»Wahrend des 19. Jahrhunderts vollzog sich aber ununterbrochen und mit grofer
Schnelligkeit die Auflosung der alten Gesellschaft zur heutigen Massendemokratie,
durch welche gerade jene Herrschaft des liberalen Biirgertums und seiner Bildung be-
seitigt wurde.«143

139 | Schmitt2010a, S. 39.

140 | Schmitt2010d, S. 125.

141 | Vgl. Schmitt 1982, S. 67f.

142 | Vgl. Schmitt 2006, S. 16. Die Verfassung ist fir Schmitt eine Chiffre fir die Mo-
derne. Vgl. Mehring 1996, S. 232.

143 | Schmitt 1998, S. 15.

14.02.2026, 16:44:23.

17


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

1u8

Politischer Pessimismus

Schmitt zufolge verlagert sich das »geistige Zentrum« am Ende des 19. Jahr-
hunderts vom konomischen Zentralgebiet ins technische bzw. in den Glauben
an den technischen Fortschritt. Diese historisch bisher letzte Umbesetzung
ins technische Zentralgebiet bewertet Schmitt wiederum als eine weitere »Vul-
garisierung«!**. Trotz jener Ablehnung erkennt Schmitt die Unumkehrbarkeit
dieser Entwicklung an: »Technisierung und Industrialisierung sind heute das
Schicksal unserer Erde.«' Ahnlich wie vom Politischen spricht Schmitt von
der »Entfesselung der Technik als einer eigengesetzlichen Kraft«.*® Genau zu
differenzieren ist hier zunichst zwischen der Technik und der sogenannten
»Religion der Technizitit«, denn genau genommen ist die Technik gar kein
»geistiges Gebietx, die reine Technik besitzt keine »geistige« Qualitit. Mit der
Technik ist »die geistige Neutralitit beim geistigen Nichts angelangt«.!” Die
Entwicklung der modernen Techniken und Naturwissenschaften ist somit
ein negativer Fortschritt ins »Nichts«. In Schmitts Zeitdiagnose ist mit der
Neutralitit der Punkt »des kulturellen Todes erreicht«."® Dieser geschichtli-
che Sinn wird aber durch die »restaurierten Fassaden verdeckt«.*® Jenen >Ver-
blendungszusammenhang« durchschauend folgert Schmitt: Die reine Technik
ist im Gegensatz zu den vier vorangegangenen Zentralgebieten zwar politisch
neutral, d.h. auf rein technischer Basis sind keine Freund/Feind-Bestimmun-
gen moglich. Als Waffe dient die Technik jedoch jeder politischen Kraft, die
sich ihr zu bemichtigen vermag.’®® Der »Geist der Technizitit« hingegen ist
der »Massenglauben eines Antireligivsen diesseits Aktivismus«.”®! Der Glaube
an den technischen Fortschritt erscheint Schmitt genauso wie der Glaube an
das humanistisch-moralische und konomische Fortschreiten der Menschheit
als eine »Pseudo-Religion«'*?, deren falsche Versprechen — nach Schmitt - kein
diesseitiges Paradies hervorbringen werden. Anders formuliert: Der »Geist der
Technizitit« schafft keine »Sphire des Friedens, der Verstindigung und der
Versdhnung«.* Als Glaube ist der Geist der Technizitit »[...] vielleicht etwas
Grauenhaftes, aber selbst nichts Technisches und Maschinelles. Er ist der
Uberzeugung einer aktivistischen Metaphysik, der Glaube an eine grenzenlose
Macht und Herrschaft des Menschen tiber die Natur, sogar iiber die menschli-

144 | Schmitt 2002, S. 83.
145 | Schmitt 1955, S. 155.
146 | Ebd., S. 162.

147 | Schmitt 2002, S. 92.
148 | Ebd., S. 92.

149 | Ebd., S. 80.

150 | Vgl. Schmitt 2008, S. 24.
151 | Schmitt 2002, S. 93.
152 | Ebd., S. 84.

153 | Ebd., S. 90.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

che Physis, an das grenzenlose >Zurtickweichen der Naturschrankens, an gren-
zenlose Verinderungs- und Gliicksmoglichkeiten des natiirlichen, diesseitigen
Daseins der Menschen.«'** Das von technischen Erwigungen dominierte Zeit-
alter ist in Schmitts Darstellung negativ besetzt und der vorldufige Tiefpunkt
des, seit dem metaphysischen Zeitalter, voranschreitenden Verfalls.'® Die
Technikfeindlichkeit teilt Schmitt derweil mit vielen prototypischen Vertretern
des Kulturpessimismus, allerdings ist er sich mit vielen Vertretern der Konser-
vativen Revolution gleichzeitig der Notwendigkeit bewusst, dass die modernen
technischen Mdglichkeiten politisch beherrscht und kontrolliert werden miis-
sen. »Jeder Staat ist bestrebt, sich der Machtmittel zu beméchtigen, die er zu
seiner politischen Herrschaft braucht. Es ist sogar das sichere Kennzeichen
des wirklichen Staates, daR er das tut.«'*® An anderer Stelle heifdt es in diesem
Zusammenhang: Jedes »Volk« muss »[...] sich der industriellen Technik [zu]
bemichtigen, ohne die es in einem modernen Weltkrieg zu einer bequemen
Beute jedes industriell bewaffneten Eroberers werden mufite«.’’

Besagte Form von Politikberatung deutet es bereits an — Schmitt empfiehlt
in dieser historischen Situation nicht Apathie, sondern diskutiert die Moglich-
keiten, wie eine »Rettung vor der Seelenlosigkeit eines rationalistischen und
mechanistischen Zeitalters«*® noch gelingen kann — worauf in den folgenden
Kapiteln weiter eingegangen wird. Aber allein die Vorstellung, ein >Zeitalter«
sei »seelenloss, illustriert den pessimistischen Charakter jener Konstruktion,
impliziert er doch, dass >die Seele< — was immer mit einer solchen Kategorie
gemeint ist — verloren gegangenen ist. Diese Art von Verlustwahrnehmung
ist derweil exemplarisch fur (kultur-)pessimistische Geschichtsbetrachtungen
und zeigt sich im Fall Schmitts ebenso an dem Bedauern einer (scheinbaren)
Neutralisierung. Welches Bild von menschlichem Zusammenleben Schmitt
hat, ist gerade daran abzulesen, dass er es als zweifelhaft darstellt, wenn die
Feindschaft an Bedeutung verliert.

154 | Ebd., S. 93.

155 | Anzumerken ist mit Blick auf die »Entfesselung der Technik«, dass Schmitt deren
historischen Ursprung in GroRbritannien sieht, wobei die »eigengesetzliche[n] Kraft«
der Technik und der »Fortschrittsglaube« durch den Ubergang »zu einer rein maritimen
Existenz bewirkt« wurde. Schmitt 1955, S. 162. Schmitt verwendet in diesem Zusam-
menhang die Unterscheidung von Kultur und Zivilisation, um die positiv besetzte Kultur
mit dem Land (terran), also Kontinentaleuropa, und die negativ gewertete Zivilisation
(maritim) mit dem Meer, d.h. mit den angelsachsischen Staaten, in Verbindung zu brin-
gen. Vgl. ebd., S. 163.

156 | Schmitt 2008, S. 185.

157 | Schmitt 1955, S. 164.

158 | Schmitt 2008, S. 19.

14.02.2026, 16:44:23.

19


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

120

Politischer Pessimismus

Die Pointe von Schmitts Niedergangserzihlung ist, dass auch die ver-
meintlich neutrale Technik keine Grundlage bietet, um sich der politischen
Unterscheidung von Freund und Feind entziehen zu kénnen: »Die moderne
Technik macht sich einfach zum Diener irgendwelcher Bediirfnisse.«!** Trotz
eines vierhundertjihrigen Prozesses der >Neutralisierung und Entpolitisie-
rungs, trotz aller Ausfliichte und Umbesetzungen, bleibt das Politische immer
greifbar: »Wirtschaftliche Prosperitit, technischer Fortschritt und ein selbst-
sicherer Positivismus, alles kam zusammen, um eine lange Amnesie zu be-
160, Amnesie« meint in diesem Zusammenhang die Verleugnung des
Politischen, indem jeweils Fortschrittsideologien propagiert werden, die die
Gefihrlichkeit des Menschen bestreiten und vorgeben, es wire moglich, dem
Politischen zu entkommen, sei es durch den Fortschritt von Vernunft, Okono-
mie oder durch die Erlsung mittels der modernen Technik.

Paradox ist dabei, dass das Politische in der Darstellung Schmitts einerseits
permanent bedroht ist und in einer funktional differenzierten Gesellschaft
vollig zu verschwinden droht. Anderseits ist das Politische den Ausfithrungen
folgend »unausrottbar« und kann jede Realitit heimsuchen. Alle Varianten der
Entpolitisierung sind letztlich eine Chimire und bereiten nur eine kommende
Politisierung vor. Was widerspriichlich erscheint, erklidrt sich einerseits aus
den — oben skizzierten — unterschiedlichen der Begriindungen des Politischen.
Andererseits aus dem aufgestellten Bewegungsgesetz, wonach das Zeitalter
der Neutralisierung und Entpolitisierung durch das Ausweichen auf ein neues
Gebiet der Unterscheidung zwischen Freund und Feind nicht nur nicht ent-
kommen kann, sondern aufgrund der Aufladung mit einer universalistischen
Moral sogar eine Eskalation der Feindschaft droht. Wer Freund werden will mit
der ganzen Menschheit, wird sich damit Feinde machen — so Schmitts Logik,
die er gerade dadurch bestitigen will, dass er selbst dagegen anschreibt. Der
Clou an Schmitts Darlegung ist, dass das Politische kein Sachgebiet, kein Sub-
system, keine Kulturprovinz der modernen Gesellschaft ist und ebenso wenig
eines der ablosbaren »geistigen Zentralgebiete«, deshalb kann es nicht ein-
fach verschwinden. Mit jeder Umbesetzung eines Zentralgebietes, und trotz
der sogenannten Entpolitisierung, bleibt das Politische immer greifbar. Alle
Negationsversuche des Politischen sind zum Scheitern verurteilt, weil auch
die Frage, ob etwas unpolitisch ist, eine politische Frage ist und damit zur
Unterscheidung von Freund und Feind fithrt. Der wirkmichtige Liberalismus

wirken.«

159 | Ebd., S. 24. »Die Technik ist immer nur Instrument und Waffe, und eben weil sie
jedem dient, ist sie nicht neutral.« Schmitt 2002, S. 90.
160 | Schmitt2009a, S. 84.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

ist dabei Schmitts Paradebeispiel dafiir, wie mit einer scheinbar unpolitischen
Rhetorik Politisierung betrieben wird.!

Zusammengefasst stellt sich die Geschichte seit dem Mittelalter bis in die
erste Hilfte des 20. Jahrhunderts folgendermaflen dar: Das Ende des Mittel-
alters erscheint im Lichte des Verfalls der theologischen Einheit, die Konse-
quenz sind die religiosen Biirgerkriege, die weite Teile Europas heimsuchen.
Aus den theologischen Gegensitzen bezieht das Politische in dieser Periode
eine chaotische, unkontrollierbare Kraft. Die Reformation ist deshalb negativ
besetzt und wird als eine Verschlechterung im Vergleich zum Mittelalter be-
schrieben. Das folgende metaphysische Zentralgebiet, also die Zeit des Abso-
lutismus, ist in Abgrenzung dazu iiberwiegend positiv besetzt, weil es gelingt,
die politische Entscheidungsfihigkeit im neuzeitlichen Territorialstaat zu si-
chern und ein Vélkerrecht zu etablieren. Der Krieg wird in jener Epoche als
zwischenstaatlicher Krieg beschrieben, und die Kriegsfithrung ist volkerrecht-
lich gehegt. Die dem metaphysischen folgenden Zentralgebiete, das humanis-
tisch-moralische, das 6konomische sowie der dominante Technikglaube der
ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts werden wiederum ausschlieflich negativ
dargestellt. Schmitts Geschichtswahrnehmung seit der Franzésischen Revo-
lution, also historisch nach dem absolutistischen Staat, kann somit in der Me-
tapher eines nach unten gerichteten Pfeils ausgedriickt werden, und deshalb
lasst sich konstatieren, dass Schmitt zweifellos eine Niedergangsgeschichte,
einen Niedergang des Bewusstseins iiber die Bedrohung durch die politische
Feindschaft, formuliert. Entgegen Schmitts Bekundungen impliziert seine
Geschichtstheorie eine Niedergangserzihlung bis zum »Zeitalter der Geistlo-
sigkeit«'®?, d.h. die 1920er Jahre der Weimarer Republik. Der Neutralisierungs-
prozess hat mit dem technischen Zentralgebiet seinen vorliufigen Endpunkt

161 | Hinzu kommt, dass im 20. Jahrhundert die Chancen des rdumlichen Ausweichens
auf der Erde ausgeschlossen sind, alle zur Verfiigung stehenden Rdume sind »genom-
men«. Schmitts universalgeschichtliche Erérterung in der Schrift »Der Nomos der Erde«
erweitert das Verfallsnarrativ um eine geographische Dimension. Der Niedergang zeigt
sich an der geschichtlichen Dementierung und »Entortung«, welche Schmitt in langen
Linien vom Heiligen Rémischen Reich bis in seine Gegenwart beschreibt, und auf die
Formel des Ubergangs vom »Nehmen« zum »Weiden« bringt. Denn die natiirlichen Res-
sourcen werden kontinuierlich aufgebraucht, und was am Ende bleibt, sind das dkono-
mische »Weiden« und der Kampf um die begrenzten Rume bzw. ein Ausweichen in den
Weltraum. Vgl. Schmitt 2011, S. 256ff. und 285ff.

162 | Schmitt2009c, S. 64.

14.02.2026, 16:44:23.

121


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

122

Politischer Pessimismus

im sogenannten geistigen Nichts erreicht. Fiir Schmitt eine »Krankheit«!®® —

eine Zeitdiagnose, die Schmitt in den 1950er Jahren bekriftigt.’s*

Neben jener negativen historischen Entwicklung hat Schmitt in verschie-
denen Schriften eine weitgefasste Kultur- und Gegenwartskritik formuliert,
die im Folgenden zu (re-)konstruieren ist. Schmitts »Kritik der Zeit«!% diffe-
renziert implizit — so die hier vertretene These — zwischen zwei Ebenen, der
Gesellschaft und dem Individuum.'® Die Entwicklung hin zur modernen Ge-
sellschaft und Individualitit erscheint dabei gleichermaflen problematisch wie
gefihrlich. Auf der Makroebene verschwindet die Grenze zwischen Staat und
Gesellschaft, mit der Folge, dass der Staat bzw. die Politik ein Teilbereich der
Gesellschaft wird und seine hierarchische Uberordnung verliert. Der ehemals
souverdne Staat wird in eine moderne Gesellschaft aufgelost, die sich in Wert-
sphiren differenziert. Die Analyse der Mikroebene problematisiert komple-
mentir dazu die wirkmichtigen Ideologien, wie Liberalismus, Anarchismus,
Humanismus, die den Einzelnen aus traditionalen Ordnungen >befreien.

Die Kulturkritik ist in Schmitts wissenschaftlichen Schriften omniprisent
und bildet eine Konstante vom Frithwerk bis in die 19770er Jahre'¥’, wobei kaum

163 | »Die Krankheit der europdischen Kultur, [...] ist der reichsfeindliche Geist der
Neutralisierung und Entpolitisierung.« Schmitt 1940d, S. 271.

164 | »Auch die herrschenden Schichten, in deren Hand die Entscheidungen der Welt-
politik liegen, sind von diesem Bild einer technisch-industriellen Einheit der Welt be-
herrscht.« Schmitt 1952, S. 2f.

165 | Schmitt hat sich intensiv mit Walter Rathenau befasst: Rathenau 1912, siehe
hierzu: Villinger 1995 als auch Kennedy 1988. »Schmitt stimmte Rathenau zu, daf das
moderne Zeitalter eines der Technik und des praktisch veranlagten Menschen sei, aber
er kritisierte seinen Ansatz als »negativ¢, da er in Richtung auf die Kontingenzen des
zeitgendssischen Lebens fortfuhr - seine Auferlichkeiten, nicht sein Geist. Unsere Zeit,
kommentierte Schmitt in seiner Rezension von Rathenaus Buch fiir »Die Rheinlandex,
hat nur Zweck und Ziel, aber keine Seele: »Das bleibt zuletzt als das Wesentliche des
mechanischen Zeitalters, daf es seelenlos ist.«« Ebd., S. 236.

166 | Schmitts »feindlicher Bruder« Georg Lukécs bringt seine vergleichbare Zeitdiag-
nose auf die Formel »kontingente Welt und problematisches Individuum«. Siehe zu dem
Vergleich der Zeitdiagnosen Lukdcs und Schmitt: ERbach 1995, S. 149.

167 | Die Kulturkritik ist nicht auf eine Schaffensphase begrenzt, wobei sich der Adres-
sat wahrend der Zeit des Nationalsozialismus wandelt, in dieser Phase pflegt Schmitt
einen aggressiven und dffentlichen Antisemitismus. Vgl. Gross 2000. Nach dem Zwei-
ten Weltkrieg und den Verhdoren im Zusammenhang mit den Nirnberger Prozessen ist
der Staatsrechtler zuriickhaltender geworden und unterscheidet strikt zwischen der
Offentlichkeit und seinem privaten Kreis von Vertrauten. Im letzteren l4sst er seiner
Enttduschung freien Lauf, entsprechend aufschlussreich sind die Briefwechsel und
personlichen Aufzeichnungen Schmitts aus den Jahren fiir die Frage nach seiner Zeit-

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

ein Bereich der modernen Gesellschaft ausgespart bleibt.'® Besonders dras-
tisch dufert sich Schmitt in seinen Tagebucheintrigen, so notiert er beispiels-
weise am 28.12.1912:

»Wir sehen im Rechtsstaat Mittel zum ungestérten Fressen und Huren, und wenn einer
durch fleiBige Arbeit Geld verdient hat, so weif er hinterher nicht, was er damit anfan-
gen soll und gibt es in der dimmsten Weise aus. Kapitalismus als die Herrschaft des
Mittels geht hilflos zugrunde, weil uns alle Zwecke fehlen.«!6°

Derartige zeitdiagnostische Charakterisierungen sind indes keine Besonder-
heit der privaten Aufzeichnungen, sondern durchziehen ebenso die akademi-
schen Schriften — wobei eine solche Unterscheidung hier abgelehnt wird:"7

»Dies Zeitalter hat sich selbst als das kapitalistische, mechanistische, relativistische
bezeichnet, als das Zeitalter des Verkehrs, der Technik, der Organisation. In der Tat
scheint der >Betrieb< ihm die Signatur gegeben zu haben, der Betrieb als das grof-
artige funktionierende Mittel zu irgendeinem klaglichen oder sinnlosen Zweck, die uni-
verselle Vordringlichkeit des Mittels vor dem Zweck, der Betrieb, der den Einzelnen so
vernichtet, dad er seine Aufhebung nicht einmal fiihlt [...].«!™!

diagnose, Kulturkritik und Prognose. Vgl. Mehring 20064, S. 106ff. 1958 vertffentlicht
Schmitt alte Aufsatze als Materialen zu einer Verfassungslehre, hierin finden sich auch
radikale Kritiken an der BRD, beispielsweise die Diagnose von der Selbstauflosung des
birgerlichen Rechtsstaates in den totalen Wirtschafts- und Verwaltungsstaat der In-
dustriegesellschaft sowie die 1963 im wiederverdffentlichten »Begriff des Politischen«
erhobene These vom »Ende der Epoche der Staatlichkeite.

168 | Vgl. Vollrath 1997, S. 421.

169 | Schmitt 2005, S. 64.

170 | Zur Kulturkritik in Schmitts Frihwerk siehe insb.: Villinger 1995. Weiterhin hat
Ellen Kennedy in ihrem Aufsatz »Politischer Expressionismus« sehr anschaulich heraus-
gearbeitet, dass Schmitt von den kiinstlerisch-kulturkritischen Stromungen des Ex-
pressionismus stark beeinflusst war und insb. durch den Dichter Theodor Daubler. Dem
Gedicht Daublers »Das Nordlicht« widmete Schmitt 1916 eine Schrift, »es war auch Carl
Schmitts eigene »Kritik der Zeit, die den Weg fiir seine Wandlung zu einer politischen
Staatslehre bereitete. Ohne das Buch iiber Daubler hatte weder »Politische Romantik«
noch »Die Diktaturc noch »Politische Theologie« geschrieben werden kénnen.« Kennedy
1988, S. 241. »Daublers Vision macht die Kategorien der Weltgeschichte plastisch, und
diese geistige Realitat, diese positive Darstellung von Geist erlaubt Schmitt, im letzten
Kapitel ('Die Aktualitdt des Werkes«), zu seiner eigenen Zeitkritik zu kommen.« Ebd.,
S. 241.

171 | Schmitt 2009c, S. 59. »Das Nordlicht« wird von Schmitt vor allem aufgrund der
gnostischen Dichtung gepriesen, die iber das Schicksal des Abendlandes aufklart.

14.02.2026, 16:44:23.

123


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

124

Politischer Pessimismus

Schmitt betont, wie viele Philosophen vor und nach ihm, den instrumentellen
Charakter der Rationalitit. Das Zitat stammt aus dem Jahr 1916 und diagnosti-
ziert die Dominanz des 6konomistischen Denkens sowie die Komplizenschaft
der Technik bzw. der Technikgldubigkeit. Mit diesen zitierten Einschitzungen
bedient Schmitt dariiber hinaus viele der geldufigen Topoi und der »bekannten
Angstvokabeln«'7? der Modernitits-/Kulturkritik.”® Als ein Verfall ist auch die
Klage tiber den Vorrang der Mittel vor den Zwecken zu interpretieren — eine
Unterscheidung, die bis in die Gegenwart beliebt ist, wie insbesondere Gior-
gio Agamben beweist.”* Schmitts Darstellung legt den Schluss nahe, dass zu
einem fritheren historischen Zeitpunkt die Zwecke noch sinnvoll benennbar
waren und die Mittel daran ausgerichtet wurden. Aber die rationalen Mittel
haben lingst eine unpersonliche Eigendynamik entfaltet, welche das Zweck/
Mittel-Verhiltnis verkehrt; statt einer Verbesserung beschreibt Schmitt den
Prozess »[...] einer selbstunterjochenden verdinglichenden Entpersonalisie-
rung«.””® Die rationalen Mittel sind im 20. Jahrhundert zum Selbstzweck ge-
worden, und der Rationalismus erschopft sich darin, »[...] Rezepte zur Manipu-
lation der Materie [...]« zu erfinden.”® Die Erfindungen und Werkzeuge, welche
die Menschheit zur Naturbeherrschung entwickelte, haben sich von jenem
Zweck sozusagen emanzipiert und gehorchen jetzt ihren eigenen Gesetzmi-
Rigkeiten. Diese Version der >Tragddie der Kultur< kumuliert in der Diagnose:

»Zeitalter der Geistlosigkeit«:!”

»Das Zeitalter der Maschine, der Organisation, das mechanische Zeitalter [...], das Zeit-
alter, das durch die Objekte seiner Schwarmerei zeigt, was ihm fehlt, dessen Kultur, so
wie sie faktisch herrscht, in der selbst auf die Gebiete des geistigen Lebens, der Kunst

Weiterhin zeigt sich hier ein »politischer Expressionismus«, welcher insb. auf den Ein-
fluss von D&ubler zuriickgefiinrt werden kann: »Ddubler war der herausragende Geist,
unter dessen EinfluB und durch dessen Wirkung Carl Schmitt die Kulturproblematik sei-
ner Zeit bewuft wurde.« Kennedy 1988, S. 234.

172 | Bredow und Noetzel 1996, S. 102.

173 | An anderen Stellen verwendet der Verfassungsrechtler zudem die, im kulturkri-
tischen Kontext, populdre Unterscheidung von Stadt und Land, um die moderne Grof3-
stadt negativ zu beschreiben und beispielsweise zu diagnostizieren, der»normale Grof3-
stadter« sei ngottunfahig«. Vgl. Schmitt 2008, S. 21f, Ebd., S. 25, Schmitt 1991, S. 86.
174 | Vgl. exemplarisch: Agamben 2006b. Die Klage {iber den Vorrang der Mittel vor
dem Zweck ist ein beliebtes Motiv in kulturkritischen bzw. -pessimistischen Argumen-
tationen und findet sich beispielsweise bei Karl Jaspers in der »Geistigen Situation der
Zeit«. Jaspers 1971, S. 72. Siehe hierzu insb.: Dahrendorf 1979, S. 213ff.

175 | Vollrath 1997, S. 427.

176 | Schmitt 2008, S. 24.

177 | Schmitt2009c, S. 64.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

und der Wissenschaft expandierenden Vorstellung des >Betriebs< kulminiert, das Zeit-
alter der Geldwirtschaft, der Technik, der Regierungskunst, der absoluten Mittelbarkeit
und der allgemeinen Berechenbarkeit, die sich bis auf die literarische Produktion er-
streckt [...].«!7®

Auffillig ist hier die weite Verwendung des Begriffes Kultur, welcher als Sam-
melbegriff fiir vielfiltige moderne Phinomene eingesetzt wird, wobei die
inhaltliche Spannbreite von der Literatur iiber die Politik bis zu Kunst und
Wissenschaft reicht.”® Die Gegenwart bzw. das Zeitalter fiigt sich demnach
der Logik des »Betriebs«, welche von 6konomisch-technischen Kalkiilen be-
stimmt ist. Also einem Diktat, dem ebenfalls die moderne Kultur unterliegt
— glaubt man Schmitt —, denn tiber Konsum und Unterhaltung fithrt der Weg
zur »allgemeinen Okonomisierung des geistigen Lebens«."® Die Metapher der
Maschine und des Betriebes dient hier dazu, um die moderne Gesellschaft zu
bezeichnen und als eine dem Menschen und seinen Bediirfnissen entgegen
stehende Form von sozialer Organisation zu diskreditieren.’® In mechanischen
oder betrieblichen Zusammenhingen ist der Einzelne auf seine Funktion re-
duziert und muss sich gleichgeschaltet der ibergeordneten Logik beugen, oder
er wird ersetzt. Dies ist ein Zusammenhang, den Schmitt normativ zu begrii-
Ren scheint, wenn es politische Organisation und Ordnung anbelangt. Aber
unter 6konomischen Vorzeichen erscheint ihm diese Konstellation untragbar.

Jene Kritik an der modernen Kultur ist derweil so inflationir, dass die
Begriffe >Kultur< und moderne >Gesellschaft« austauschbar werden. Wobei
Schmitt den Begrift Gesellschaft nicht als umfassenden Begriff fiir Sozialitit
verwendet, sondern in alteuropdischer Tradition als Sammelbegriff fiir alles
>Nicht-staatliche«, beispielsweise sind die »Michte der Gesellschaft«®? gko-
nomische, isthetische, private usw. Interessen. Aufgrund der Reichweite des
Kulturbegriffes erscheint gleichwohl die oben eingefiihrte weite Definition von
Kultur-Pessimismus hier begriindet.

Die Diagnose des »Zeitalter[s] der Maschine, der Organisation, das mecha-
nische Zeitalter« operiert ferner entlang der Unterscheidung Maschine/Organ

178 | Schmitt 2004, S. 12.

179 | In seinem Frithwerk unterscheidet Schmitt strikt zwischen Unterhaltungslitera-
tur (»Schattenrisse«) und »echter« Dichtung (»Nordlicht«); letztere zeichnet sich nach
Schmitt dadurch aus, dass sie den gottlichen Sinn in der Geschichte bewahrt. Damit
reproduziert er die alte kulturkritische Unterscheidung von Hochkultur und sogenannter
Trivial- oder Alltagskultur.

180 | Schmitt 2002, S. 83.

181 | Interessanterweise kritisiert Schmitt die Deutung der »Seelenlosigkeit der Ma-
schinecan anderer Stelle als »Kulturuntergangsstimmunge«. Vgl. ebd., S. 92.

182 | Schmitt 1982, S. 116.

14.02.2026, 16:44:23.

125


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

126

Politischer Pessimismus

bzw. von mechanisch/organisch, wiederum ein >Klassiker< der Kulturkritik.'®?
Die Sympathien sind dabei klar verteilt, das Organische wird identifiziert mit
positiven Attributen wie >Natiirlichkeitc, >Authentizititc, >Urwiichsigkeits,
>Wahrhaftigkeit« usw. Die andere Seite der Unterscheidung, das Maschinelle,
ist entsprechend negativ besetzt und wird synonym verwandt fiir >kiinstlichs,
>uneigentlichs, >falsch«< usw. Die Pointe dieser Dichotomie ist die Diagnose,
dass der okzidentale Rationalismus alles Natiirliche, Organische, Traditiona-
le zu vernichten droht oder dies bereits vollbracht hat, und so kann Schmitt
diagnostizieren: »[D]ie Erde scheint zur knirschenden Maschine geworden«.'®*
Verschirfend kommt hinzu, dass der ehemals souverine Staat im »Zeitalter
der Technizitit« vollends zu einem technischen Apparat verkommen ist: »Die
heute herrschende Art 6konomisch-technischen Denkens vermag eine politi-
sche Idee gar nicht mehr zu perzipieren. Der moderne Staat scheint wirklich
das geworden zu sein, was Max Weber in ihm sieht: ein groRer Betrieb.«'®
Der Staat wird dadurch zum blofRen Verfahren und schliefflich zum »streng
kontrollierte[n] Diener der Gesellschaft« degradiert: »[E]r wird einem geschlos-
senen System von Rechtsnormen unterworfen oder einfach mit diesem Nor-
mensystem identifiziert, so dass er nichts ist als Norm oder Verfahren.«!%
Durch das 6konomische Denken, den Rechtspositivismus und die liberale De-
mokratie gewinnt die Gesellschaft immer mehr Einfluss und Kontrolle tiber
den Staat und missbraucht ihn als »Ausbeutungsobjekt« und macht ihn zum
»Objekt ihre Kompromisse«.!¥” Die Gesellschaft hat weite Teile des Staates
durchdrungen und die Uberordnung des Staates aufgehoben: »Denn jetzt wird
der Staat zur >Selbstorganisation der Gesellschaft«.«!® Schmitt spricht in die-
sem Zusammenhang von einer »dialektischen Entwicklung«: »[...] vom abso-
luten Staat des 17. und 18. Jahrhunderts tiber den neutralen Staat des liberalen
19. Jahrhunderts zum totalen Staat der Identitit von Staat und Gesellschaft«'®
Fur Schmitt ist dies eine negative Entwicklung, weil jene Instanz wegfillt,

183 | Die Problematisierung der »mechanistischen Gesinnung«l&sst sich bereits in der
Kulturkritik des 19. Jahrhunderts nachweisen und findet sich bei so unterschiedlichen
Autoren wie Edgar Allan Poe, Oscar Wilde, Hugo von Hofmannsthal und Ernst Jiinger. Vgl.
Bohrer 1978, S. 46.

184 | Schmitt 2009c¢, S. 61. »Die allgemeine Bewegung zur Freiheit, eine Aufhebung
traditioneller Ortungen und in diesem Sinne eine totale Mobilmachung intensivster Art,
eine allgemeine Entortung, hob die europazentrische Welt aus den Angeln und stiirzte
sie in andere Kraftstrome.« Schmitt 2011, S. 210.

185 | Schmitt 2009b, S. 68.

186 | Schmitt 2010d, S. 125.

187 | Schmitt 1940f, S. 188.

188 | Vgl. Schmitt 1940b, S. 151.

189 | Ebd., S. 152.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

die iiberhaupt zwischen Freund und Feind unterscheiden kann. Und vor dem
Hintergrund der permanenten Gefahr kriegerischer Auseinandersetzungen,
glaubt man Schmitt, eine sehr gefihrliche Situation.”?

Dabei ist es gewissermaflen eine Besonderheit der Zeitkritik Schmitts,
dass die Rationalititsproblematik zwar zu einer verwalteten Welt fithrt, aber
das Problem, was infolgedessen entsteht, nicht ein Zuwenig an Freiheit und
Individualitat ist, sondern ein >Zuviel< an Freiheit und Individualitit — worauf
in Kiirze noch eingegangen wird. Fiir Schmitt ist die Rationalititsproblematik
ein Entscheidungsproblem. Die entpolitisierte moderne Gesellschaft leugnet
in ihren hegemonialen Selbstbeschreibungen die Totalitit des Politischen:

»Heute ist nichts moderner als der Kampf gegen das Politische. Amerikanische Finanz-
leute, industrielle Techniker, marxistische Sozialisten und anarcho-syndiaklistische Re-
volutiondre vereinigen sich in der Forderung, daf3 die unsachliche Herrschaft der Politik
Uber die Sachlichkeit des wirtschaftlichen Lebens beseitigt werden misse. Es soll nur
noch organisatorisch-technische und 6konomisch-soziologische Aufgaben, aber keine
politischen Probleme mehr geben.«!9!

Voranstehende Aussage traf Schmitt vor der Niederschrift von »Begriff des
Politischen«, und so zeigt sich hier zunichst ein systematisches Problem: Die
Politik und das Politische werden nicht getrennt, sondern so behandelt, als
wire das Politische das, was die Politik tut. D.h. die Formulierung legt den
Schluss nahe, dass die Politik eine Sphire der modernen Gesellschaft ist, de-
ren Einfluss auf andere gesellschaftliche Teilbereiche sowie die generelle Be-
deutung erodiert. Von der politischen Unterscheidung, die alle Gegensitze bis
zur Trennung von Freund und Freund steigert, ist in diesem Kontext nicht die
Rede. Das Politische bzw. die Politik steht, in der hier vorgenommenen Unter-
scheidung, der organisatorisch-technischen und Skonomisch-soziologischen
Problemwahrnehmung entgegen, letztere sind also Perspektiven, die Schmitt
mit den genannten geistigen Zentralgebieten assoziiert. Die Art und Weise,
wie Schmitt dies wiederum beschreibt, zeigt, dass er einer solchen Welt des
blofen Funktionierens und dem Glauben an eine unpolitische Gegenwart und
Zukunft feindlich gegeniibersteht.”?

Bis hierhin bleibt festzuhalten, dass kein Bereich der modernen Gesell-
schaft von jener negativen Zeitdiagnose ausgenommen wird. Simtliche Er-
scheinungsformen der Moderne auf technischem, wirtschaftlichem, rechtli-

190 | Oder wie Giinter Maschke formuliert: »[...] die Geometrie von Schutz und Gehor-
sam [wurde] zerstort, und die M&chte der Gesellschaft hatten die Staatsmaschine er-
obert.« Maschke 1982, S. 179.

191 | Schmitt 2009b, S. 68.

192 | Vgl. Schmitt 2002, S. 54.

14.02.2026, 16:44:33.

127


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

128

Politischer Pessimismus

chem, moralischem, wissenschaftlichem, kiinstlerischem usw. Gebiet werden
von Schmitt attackiert.’®® Die Texte weisen dabei eine Verallgemeinerungsten-
denz auf, die die gesamte Gegenwart pauschal angreift und den sogenannten
»Nihilismus des 20. Jahrhunderts«'®* problematisieren. An die Stelle einer
hierarchischen Ordnung ist die Prinzipienlosigkeit des Nihilismus getreten —
so zumindest Schmitt —, die moderne Gesellschaft wechselt ihre Form nach
Belieben, ohne eine eigene und konstante Form zu schaffen: »Heute ist die
Auflssung der tiberlieferten Bildung und Form griindlich weitergefiihrt, aber
die neue Gesellschaft hat noch keine eigene Form gefunden.«*> Aufldsung der
uberlieferten Bildung und Form gilt hier u.a. fiir die moderne Kunst, bedeutet
aber dariiber hinaus die Auflésung von Traditionen, Ordnungen, Regeln usw.
und damit die Preisgabe der Erwartungssicherheit. »Noch« besteht aber Un-
klarheit, welche Form sich jene Gesellschaft im Umbruch geben wird und ob
es ihr tiberhaupt gelingt, eine >eigene Form« zu entwickeln. Fiir Schmitt stellt
dies offenbar ein Problem dar, aber seine Prognose ist hier nicht determinis-
tisch im Sinne von pessimistisch: Noch — d.h. im Jahr 1919 — ist die kiinftige
Entwicklung offen und ungewiss. »Formlosigkeit«'® heiflt im politischen Zu-
sammenhang, Unfihigkeit zur Reprisentation, »[...] ein Zustand problemati-
scher Zerrissenheit und tiefster Unentschiedenheit«.!”” Gesamtgesellschaft-
lich scheint Formlosigkeit nach Schmitt die Pluralitit und Polikontextualitit
anzusprechen. Die damit einhergehende Kontingenz ist fiir Schmitt, der von
dynamisch-gefihrlichen Menschen ausgeht, besorgniserregend, zumal sich
diese Unsicherheit politisch zur existenziellen Bedrohung auswachsen kann.
Die aus Kontingenz- und Relativititsbewusstsein erwachsene Entscheidungs-
schwiche tiber Freund und Feind erhéht zumal das Risiko der Negierung der
eigenen Existenz.”®® Der Begriff des Politischen erscheint vor dem Hinter-
grund dieser Kulturkritik vor allem als ein Weckruf an eine Welt, die glaubt,
alle Moglichkeiten zu haben und dabei die Méglichkeit der Feindschaft nicht
ernst nimmt.

193 | Vor allem in den frihen Schriften finden sich dann Ausfélle, wie etwa jener: Der
Geist des sogenannten mechanischen Zeitalters haust »[...] &rger als die Pest, er zer-
bricht die Gewissen, vernichtet das Christentum und begreift die Welt wie ein Polyp,
indem er sie umklammert und aussaugt.« Schmitt 2009c, S. 68.

194 | Schmitt 2011, S. 26.

195 | Schmitt 1998, S. 15.

196 | Schmitt 2008, S. 45. Siehe zum Formproblem der Moderne insb.: ERbach 1995,
S. 150.

197 | Schmitt 2008, S. 16.

198 | Schmitt driickt diesen Zusammenhang mit einem Trotzki-Zitat folgendermafien
aus: »[IJm Bewusstsein von Relativitat findet man nicht den Mut, Gewalt anzuwenden
und Blut zu vergieRen.« Schmitt 2010a, S. 77.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Neben diesen Makrophinomenen thematisiert Schmitt ebenso den moder-
nen Menschen bzw. das moderne Individuum. Die politische Anthropologie
Schmitts befasst sich nur indirekt mit dem einzelnen Menschen, gleichzeitig
entwickelt er jedoch eine Kulturkritik des modernen Individualismus. Politi-
sche Romantik bezeichnet im theoretischen Kosmos Schmitts weit mehr als
eine kulturgeschichtliche Epoche. Grundsitzlich bezeichnet die Romantik zu-
nichst auch bei Schmitt eine historische Periode, die vom Ende des 18. bis in
das 19. Jahrhundert hinein dauerte. Ausgehend von den »geistigen Zentralge-
bieten« lisst sich die Romantik auf einem Zeitstrahl zwischen dem humanis-
tisch-moralischen und dkonomischen Gebiet verorten.

»In Wirklichkeit bedeutet die Romantik des 19. Jahrhunderts - nur die Zwischenstu-
fe des Asthetischen zwischen dem Moralismus des 18. und dem Okonomismus des
19. Jahrhunderts, nur einen Ubergang, der vermittels der Asthetisierung aller geistigen
Gebiete bewirkt wurde, und zwar sehr leicht und erfolgreich.«!%°

Die Romantik als historische Ubergangsphase ist in jener Geschichtskonst-
ruktion wiederum negativ bewertet.?’’ Gingigerweise wird unter Romantik
zunichst eine Stilepoche der Kunst verstanden, allerdings beschrinkt sich
nach Schmitt die romantische Denkart nicht auf die originiren Bereiche der
Asthetik, sondern wirkt ebenso auf andere Gebiete.2” Asthetisches Potenzial
besitzt die Romantik demnach durchaus, aber politisch wird sie zu einem Pro-
blem, weil die romantische Asthetik politisch eine subjektive Haltung bedeu-
tet, die zur Entscheidungsunfihigkeit fithrt. Schmitt lobt die Romantik nicht
explizit als geistiges Zentralgebiet aus, was damit zu erkldren ist, dass die Geis-
teshaltung, welche die Romantik auszeichnet, weit tiber die engen Grenzen der
historischen Epoche hinaus wirkt. Es kann also mit Schmitt gegen Schmitt ar-
gumentiert werden, dass die Romantik viel mehr ist als eine historische »Zwi-
schenstufe« zum 6konomischen Zentralgebiet:?%

»Die alten Philosophen des Occasionalismus, wie Malebranche, hatten zwar auch den
auflosenden Begriff der occasio, aber in Gott, dem objektiven Absoluten, fanden sie

199 | Schmitt 2002, S. 83.

200 | Die Gegenrevolution des 19. Jahrhunderts spricht von besagter Weltauffassung
als dem »Monstrum mit den drei Kopfen«: »Reformation, Revolution und Romantik«. Eine
Einschatzung, die Schmitt teilt. Schmitt 1998, S. 10.

201 | Anzumerken ist hier, dass die Romantik selbst teils zur Ideengeschichte des Pes-
simismus gezahlt wird. Vgl. Pauen 1992, S. 944.

202 | Hier ist anzumerken, dass sich Schmitts Deutungen der Romantik in den Texten
»Politische Romantik« (1919) und »Der Begriff des Politischen« (zuerst 1927) unter-
scheiden: »Das Romantische wird von Schmitt als eine »2Zwischenstufe« und ein »Uber-

14.02.2026, 16:44:23.

129


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Gesetz und Ordnung wieder. Ebenso ist, wenn in einer solchen occasionalistischen
Haltung an die Stelle Gottes eine andere objektive Instanz tritt, etwa der Staat, immer
noch eine gewisse Objektivitdt und Bindung mdglich. Anders, wenn das isolierte und
emanzipierte Individuum seine occasionelle Haltung verwirklicht. Jetzt erst entfaltet
das Occasionelle die ganze Konsequenz seiner Ablehnung jeder Konsequenz.«[...] »Die
Besonderheit des romantischen Occasionalismus liegt darin, dafl er den Hauptfaktor
des occasionalistischen Systems, Gott, subjektiviert. Das vereinzelte, isolierte und
emanzipierte Individuum wird in der liberalen biirgerlichen Welt zum Mittelpunkt, zur
letzten Instanz, zum Absoluten.«2%3

Die politische Romantik bedeutet: »[SJubjektivierter Occasionalismus«®®*.
Der Gegenbegriff zu »occasio« ist jener der »causax, also der Notwendigkeit.
Fiir Schmitt ist damit der Occasionalismus die Herrschaft der Nicht-Notwen-
digkeit. Wie oben skizziert bedeutet diese auf der gesellschaftsstrukturellen
Ebene fiir Schmitt vor allem eine Freisetzung aus traditionalen Kontexten im
Ubergang zur modernen Gesellschaft. Der subjektivierte Occasionalismus der
Romantik versteigt sich nun zu der Vorstellung, die »Illusion«*®, jeder Einzel-
ne wire sein eigener Gott. Das bedeutet, politische Romantik als »subjektivier-
ter Occasionalismus« ist fiir Schmitt der Kult des ewigen Kreisens um die eige-
ne Individualitit, die Notwenigkeit wird zugunsten des subjektiv-occasionellen
Willens ausgespielt. Dass es dergestalt gelingen kann, der »causa, also der
Notwendigkeit des Politischen zu entkommen, erachtet Schmitt als eine Illu-
sion: Es ist eine Selbsttiuschung, anzunehmen, in einer Welt zu leben, in der
es keine Feinde gibt. DemgemifS ist die Romantik ein Irrtum. Allerdings ist
dies eine Fehleinschitzung, die politische Bedeutung entwickelt: Die Roman-
tik erschaftt die Illusion der Entpolitisierung. Die Romanik ist somit politisch
wirksam, indem sie die >notwendige< und deshalb >moralisch-richtige< Unter-
scheidung von Freund und Feind meidet:

»Der Romantiker weicht der Wirklichkeit aus, aber ironisch und mit der Gesinnung der
Intrige. Ironie und Intrige sind nicht die Stimmungen eines Menschen auf der Flucht,

gang« fixiert, ihm wird also ein lediglich interimistisches Sein zugestanden, obwohl
Schmitt gleichzeitig und im Widerspruch dazu eine ganz ungewdhnliche Wirksamkeit
dieser Macht der Verwirrung, die das Romantische ist, eingestehen muf.« Balke 1996,
S. 75.

203 | Schmitt 1998, S. 19 und 105.

204 | Ebd., S. 18. Ideengeschichtlich ist Occasionalismus die im 17. Jahrhundert
populdre Lehre von den Gelegenheitsursachen. Anzumerken ist, dass ich die veraltete
Schreibweise hier von Schmitt iibernommen habe; heutzutage heifit es dem Duden zu-
folge Okkasionalismus.

205 | Ebd., S. 105.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

sondern die Aktivitat eines Menschen, der, statt neue Wirklichkeiten zu schaffen, die
eine Wirklichkeit gegen eine andere ausspielt, um die jeweilig gegenwértige, begrenzen-
de Wirklichkeit zu paralysieren. Ironisch entzieht er sich der beengenden Objektivitat
und schiitzt sich davor, auf irgendetwas festgelegt zu werden; in der Ironie liegt der Vor-
behalt aller unendlichen Méglichkeiten. So wahrt er sich seine innere, geniale Freiheit,
die darin besteht, keine Mdglichkeit aufzugeben.«2%¢

Die romantische Grundhaltung erhebt jedes Individuum zum »Priester einer
Privatreligion«.?” Jeder Mensch wird ein Priester seiner selbst: »Im Romanti-
schen dient alles, Gesellschaft und Geschichte, Weltall und Menschheit, nur
der Produktivitit des romantischen Ich.«*® Es lieRe sich unaufgeregt folgern,
dass in einer kontingenten Welt die romantischen, ironischen Subjekte gut an-
gepasst und aufgehoben sind. Aber diese Perspektive ist Schmitt fremd. Die
Subjektivitit der Romantik entzieht jeder >Objektivitit« das Fundament, alles
wird reine Privatsache, und sogar Gott wird aus der Welt verbannt. Es kommt
zu einer Relativierung von Weltbildern und in der Folge jener Kontingenz-Er-
fahrung zum Verlust jeder »natiirlichen« Legitimitit. Die romantische Subjek-
tivitdt zeichnet sich dadurch aus, dass sie jede Autoritit und damit den Staat
in Frage stellen kann.?®® Mit der Konsequenz, dass die Romantik fiir nichts
steht und gleichzeitig auf alles verweist. Indem sich die romantischen Sub-
jekte jedweder »causa«, den klaren Zusammenhinge und Grenzen, entziehen
und stattdessen die »occasio« nutzen, um sich jede Moglichkeit offenzulassen,
wird die gesamte politische Ordnung der Kontingenz preisgegeben. Aber die
Welt ist nach Schmitt eben nicht kontingent, sondern umgekehrt: Weil die
Menschen sich als Allmichtige fithlen, erscheint es auf den ersten Blick so,
als sei die Welt kontingent. Dies ist die von Schmitt immer wieder in unter-
schiedlichen Formen ausgespielte Pointe: Die Flucht vor dem Politischen oder
die Strategie der Entpolitisierung kann niemals ganz gelingen oder voll aufge-
hen. Die Gegensitze werden eine Zeitlang verdeckt, sie wirken jedoch im Ver-
borgenen, dringen mit Macht nach aufen und harren einer umso heftigeren
Entladung.

Weiter argumentierend versucht Schmitt zu zeigen, dass dieser Glaube
an die Gestaltung der Welt durch das Subjekt zu einer Apotheose der blofen
Stimmungen und Gefiihligkeiten wird. Was wiederum Unfreiheit bedeutet,
denn sich lediglich von den eigenen Stimmungen treiben zu lassen, ist eben

206 | Ebd., S. 82.

207 | Schmitt 2002, S. 86.

208 | Schmitt 1998, S. 85. »In einer Welt ohne Transzendenz, wo es keine Werte aufler-
halb des Individuums gibt, wird das Ich zur einzig méglichen Quelle der Koharenz.« Ken-
nedy 1988, S. 245.

209 | Vgl. Schmitt 1998, S. 162.

14.02.2026, 16:44:33.

131


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

132

Politischer Pessimismus

doch keine Freiheit. Der romantische Okkasionalismus liefert das Individuum
seiner eigenen temporiren Willkiir aus. Aber die Welt, die Schmitt beschreibt,
setzt auch das romantische Subjekt dem Problem aus, zwischen den unzihli-
gen Alternativen irgendwann entscheiden zu miissen. Die Gesetzmifligkeit
des Politischen besteht darin, dass Entscheidungen nicht endlos aufgeschoben
werden konnen. Subjektiver Okkasionalismus bedeutet die Ablehnung jeder
Konsequenz, alles ist nur ein Anlass zum Romantisieren, Diskutieren und Iro-
nisieren. Jedes Einzelne kreist nur um sich, stellt alles in Frage und schafft
eine Welt, ohne Einheit, ohne Halt, ohne Entscheidung: »[IJn einer solchen
Welt l6sen sich alle politischen oder religiosen Unterscheidungen auf in eine
interessante Vieldeutigkeit.«*® Schmitt scheint hier unschliissig, denn einer-
seits diagnostiziert er genau diese Welt, andererseits versucht er, diese Wirk-
lichkeitswahrnehmung als Illusion darzustellen. Denn problematisch wird
das »Ich-verriickte Individuum«?" mit seiner narzisstischen Haltung, weil das
Politische nicht durch Neutralisierung aus der Welt zu schaffen ist. In einer
solchermaflen gefihrlichen Welt miissen die Individuen sich dem Politischen
frither oder spiter stellen. Dies bedeutet zunichst, dass jedem Einzelnen klar
wird, wer der Feind ist und wer der Freund bzw. das eigene >Volk«. In letzter
Konsequenz kann das heiflen, dass die politische Gemeinschaft vom Einzel-
nen Todes- und Tétungsbereitschaft verlangt. Unabhingig davon, ob es so weit
kommt, bedeutet das Politische das Erkennen: dass der Einzelne nichts gilt
und im >Volk« verschwindet bzw. aufgeht.?'? Die Unterwerfung des Einzelnen
unter den Staat bzw. die politische Einheit ist vor diesem Hintergrund auch
unproblematisch, zumal die Individuen von der eigenen Freiheit ohnehin nur
schadhaft Gebrauch machen koénnen.

Weil dem »romantischen Ich«?" alles nur noch zur Produktion der eigenen
Person dient, wirft Schmitt jener Haltung Dekadenz vor.? Was er unter Ro-
mantik subsumiert, sind klassische Topoi des Niedergangs: ungeregelte bzw.
ungeordnete Verhiltnisse, keine eindeutige, hierarchische Form, keine klare
Struktur, das Leben in und mit Widerspriichen und Entscheidungsschwi-
chen.?"® Entsprechend restimiert Schmitt: »Wo die politische Aktivitit beginnt,

210 | Ebd., S. 164.

211 | Schmitt 1991, S. 151.

212 | Vgl. Schmitt 2002, S. 48-50 und Schmitt 1933, S. 21. Vgl. zu Schmitts Pladoyer
fir Eingriffe in die Personlichkeitsfreiheit: Schmitt 2006, S. 15f.

213 | Vgl. Schmitt 1998, S. 85.

214 | Vgl. Bohrer 1983, S. 68.

215 | Weiterhin zeigt sich am Hang zur Diskussion ohne Entscheidung der Zusammen-
hang von Romantik und Liberalismus: »Deutschem Denken ist diese ewige Diskussion
in der romantischen Vorstellung des ewigen Gesprachs zugénglicher gewesen, und es
darf hier beildufig bemerkt werden, daf sich die ganze ideengeschichtliche Unklarheit

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

hért die politische Romantik auf.«?® Die Romantik vermag als permanente
Kritik und »eine[r] geistige[n] Promiskuitit«*” nichts Eigenstindiges zu schaf-
fen und fiithrt zudem »in ihrem Bediirfnis nach dem Wahren und Nattirli-
chen oft bis zur vélligen Vernichtung jeder Form.«*® Aber genau das Ziel, das
>Wahre< und >Nattiirliche« zu finden, kann nichterreicht werden, weil dies nach
Schmitt im Politischen zu suchen ist.

Das romantische Subjekt und die kontingente Welt sind somit reziprok
verbunden im modernen Formproblem. Die Romantik als politische Haltung
stellt sich der politischen Wirklichkeit nicht und spielt vielmehr unterschied-
liche Wirklichkeiten gegeneinander aus, um sich dem Dualismus von Freund
und Feind zu entziehen. Deshalb ist die Romantik mehr als eine zu vernach-
lissigende, kiinstlerisch dsthetische Stromung. In Schmitts Interpretation ist
sie mehr als ein historischer Riickzug ins Private nach der Franzésischen Re-
volution und nur scheinbar eine »Flucht in die Vergangenheit«.?"® Die politi-
sche Konsequenz der Romantik ist: Entscheidungsschwiche und Verantwor-
tungslosigkeit.

der liblichen Auffassungen lber die deutsche politische Romantik, die als konservativ
und antiliberal bezeichnet wird, schon an diesem Zusammenhang verrat. Redefreiheit,
Preffreiheit, Versammlungsfreiheit, Diskussionsfreiheit sind also nicht nur niitzliche
und zweckméfige Dinge, sondern eigentliche Lebensfragen des Liberalismus.« Schmitt
2010a, S. 46. Begrifflich prazise I&sst sich nach Schmitt konstatieren, dass die Ro-
mantik das »ewige Gesprach«auszeichnet und der Liberalismus die »ewige Diskussion«.
Ebd., S. 58. Das Leugnen und Wegdiskutieren der politischen Feindschaft verbindet
Liberalismus und Romantik, womit die Charakterisierung des Liberalismus ebenso auf
die politische Romantik tbertragbar ist: Beide sind ihrem Wesen nach »Verhandeln,
abwartende Halbheit, mit der Hoffnung, die definitive Auseinandersetzung, die blutige
Entscheidungsschlacht, kdnnte in einer parlamentarischen Debatte verwandelt wer-
den, und liefe sich durch ewige Diskussion ewig suspendieren.« Schmitt 2009b, S. 80.
Die Ideologien Liberalismus und Romantik werden von Schmitt sozialstrukturell auf
dieselbe Tragerschicht, auf die Klasse des Biirgertums, zuriickgefiihrt: »Der Trager der
romantischen Bewegung ist das neue Biirgertum.« Schmitt 1998, S. 14. Die politische
Romantik ist eine fundamentale Kritik des birgerlichen Menschentypus.

216 | Ebd., S. 224.

217 | Schmitt 2008, S. 14.

218 | Schmitt 1998, S. 14.

219 | Ebd., S. 12.

14.02.2026, 16:44:23.

133


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

134

Politischer Pessimismus

5.4 SOUVERANITAT ALS NORMATIVES IDEAL

Die Rekonstruktion der pessimistischen Anthropologie, der Verfallsgeschichte
sowie der damit einhergehenden Kritik der modernen Gesellschaft und Indivi-
dualitit wirft folgende Frage auf: Mit welchem Ideal konfrontiert Schmitt seine
Gegenwart, um zu einer derart radikalen Zeitkritik zu gelangen? In einem
Satz: Schmitt ist Etatist. Den idealtypischen Staat zeichnen ihm zufolge zwei
Merkmale aus: 1. Auflenpolitisch besitzt diese politische Einheit die Kompe-
tenz, zwischen Freund und Feind zu entscheiden und in letzter Konsequenz
jedem anderen Staat den Krieg zu erkliren. 2. Innenpolitisch entscheidet der
Staat itber Ausnahme- und Normalfall, wendet Biirgerkriege und Chaos ab
und garantiert die Riickkehr zur Rechtsordnung. Sind diese beiden Voraus-
setzungen gegeben, ist ein Staat souverdn, d.h. er gebietet ungeteilt tiber das
»Entscheidungsmonopol«.”? Ein Staat, der besagte Kompetenz nicht besitzt
oder verloren hat, ist nicht souverin und damit kein >richtiger« Staat.?*!

Die souverine politische Einheit ist weiterhin klar von der Gesellschaft ab-
gegrenzt, und das Entscheidungsmonopol dieses Staates ist im Sinne eines
Herrschafts-, Zwangs- und Gewaltmonopols konstruiert, weil immer die Ge-
fahr eines Staaten- oder Biirgerkrieges abgewendet werden muss. Entsprechend
ist der idealtypische Staat permanent kampfbereit. Diese Priorititensetzung
folgt aus der Konstruktion des Politischen, die politische Praxis wesentlich als
Auflenpolitik des Staates definiert und Innenpolitik nur als Bedrohung des
Staates durch Biirgerkrieg denken kann. Wird die politische Theorie Schmitts
als Form von Politikberatung verstanden, ist die Anweisung klar: Es geht um
die Restauration eines personalistisch-reprisentativen, autoritiren Konzeptes
von politischer Herrschaft.??? Notwendig erscheint jene Form von souveriner
Staatlichkeit, weil die Welt und die Menschen nicht harmlos sind bzw. das
Menschenbild Schmitts von einer Primisse der Gefdhrlichkeit ausgeht.

Die daraus resultierende Bedrohungslage legitimiert den starken Staat,
denn »Sicherheit gibt es nur im Staat«.?” Diese Kontrastfolie l4isst die Weima-
rer Republik sowie die meisten Staaten im 21. Jahrhundert defizitir erscheinen,
weil die Staaten nicht souveridn zwischen Freund und Feind unterscheiden
koénnen und zudem innenpolitisch pluralistisch verfasst sind. Schmitts Ideal
eines identitir-homogenen Volks als Substanz ist diesem Pluralismus fremd.
Zwar konstatiert Schmitt, dass Homogenitit schwierig zu erreichen, der Plu-

220 | Schmitt 20095, S. 20.

221 | Vgl. Schmitt 1982, S. 72.

222 | Was Schmitt vorschwebt, ist nach Mehring das »antiliberale Modell eines plebis-
zitér und populistisch getragenen cdsarischen Fihrerstaates«. Mehring 2013, S. 232.

223 | Schmitt 1982, S. 75. Habermas fasst Schmitts Staatsbegriindung folgenderma-
Ren: »Der Staat ist der fortwéhrend verhinderte Biirgerkrieg.« Habermas 1987, S. 105.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

ralismus entsprechend konstitutiver Teil der Gegenwartsgesellschaft ist. Aber
genau deshalb ist — nach Schmitt — die Ordnung in Gefahr, was wiederum die
Notwendigkeit einer souverdnen Einheit erklart.

Entscheidend ist weiterhin, dass Schmitts Theorie den souverdnen Staat in
einem internationalen, durch das Vélkerrecht kontrollierten, Setting verortet,
in dem sich wenige Staaten gewissermaflen »auf Augenhohe« begegnen. Des-
halb darf die Diagnose bzw. Prognose »Die Epoche der Staatlichkeit geht jetzt
zu Ende«??* nicht mit dem generellen Ende des Staates gleichgesetzt werden.
Was zu verschwinden droht, ist nicht der Staat als solcher, sondern die auflen-
politische Staatlichkeit weniger souveriner Staaten und deren innerpolitische
hierarchische Sonderstellung.

Ein vollwertiger Staat ist entsprechend dieses Ideals souverin, gemif der
Definition: »Souverin ist, wer iiber den Ausnahmezustand entscheidet.«?*
Jenes Dogma Schmitts besagt vor allem, dass der Souverin durch seine Ent-
scheidung bestimmt, wann eine Ausnahmesituation vorliegt und damit die
normale Rechtsordnung aufhebt. Die Entscheidung zeigt die Souverinitit
oder eben nicht.??® Die Ausnahme dient Schmitt so zur Bestimmung der Sou-
verinitit, weil sie die extremste Bewihrungsprobe fiir eine Rechtsordnung be-
deutet, die Entscheidung, »[...] ob die Verfassung in toto suspendiert werden
kann«.?”” Indem der Souverin iiber den Ausnahmefall entscheidet, hebt er die
normale Rechtsordnung auf und beweist, dass er tiberhaupt souverin ist. Die-
ses Souverinititskonzept ist wiederum ein Denken von den Grenzfillen der
Sozialitit her und betrachtet den Ausnahmezustand quasi als den Normalzu-
stand. Dabei ist die Ausnahme im theoretischen Kosmos Schmitts ambivalent
konstruiert. Einerseits flirtet Schmitt permanent mit der Eskalation, was sich
an folgender Formulierung zeigt:

»Die Ausnahme ist interessanter als der Normalfall. Das Normale beweist nichts, die
Ausnahme beweist alles; sie bestéatigt nicht nur die Regel, die Regel lebt liberhaupt nur
von der Ausnahme. In der Ausnahme durchbricht die Kraft des wirklichen Lebens die
Kruste einer in der Wiederholung erstarrten Mechanik.«?%8

224 | Schmitt 2002, S. 10.

225 | Schmitt2009b, S. 13.

226 | »Der Ausnahmefall offenbart das Wesen der staatlichen Autoritdt am klarsten. Hier
sondert sich die Entscheidung von der Rechtsnorm, und (um es paradox zu formulieren)
die Autoritat beweist, daf sie, um Recht zu schaffen, nicht recht zu haben braucht.« Ebd.,
S. 19.

227 | Ebd,, S. 14.

228 | Ebd., S. 21.

14.02.2026, 16:44:23.

135


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Normalitit wird hier als fragwiirdig sowie als langweilig dargestellt und der
Ausnahme somit eine dsthetische Qualitit zugesprochen, die jenseits der Er-
miidung von Normalverldufen und Routinen liegt.??* Zu verstehen ist dies vor
dem Hintergrund der Definition des Politischen als Dualismus von Freund
und Feind sowie einer Anthropologie, welche die Moglichkeit kriegerischer
Konflikte beschwort. Der Ausnahmezustand hat eine positive, aufReralltigliche
Funktion und stiftet Entlastung: Die Politik des »Betriebes«, die in Verfahrens-
abldufen und Sachzwingen erstickt, wird aus den Routinen herausgerissen
und die >Kruste« einer fragwiirdigen Normalitit gesprengt. Schmitt mag es
wiederholt bestritten haben, seine leidenschaftliche Ablehnung der Normalitit
romantisiert unweigerlich die Ausnahme.

Andererseits ist der Ausnahmezustand eine Bedrohung. Die Gefahr eines
Abgleitens der Ausnahme ins Chaos eines permanenten Biirgerkrieges gilt es
um jeden Preis zu verhindern. Der Ausnahmezustand ist aber nicht gleichzu-
setzen mit dem Chaos. Im Ausnahmezustand zeigt sich der Souverdn und ist
darauf ausgerichtet, eine Rechtsordnung wieder in Kraft zu setzen, d.h. die
Ausnahme zielt gerade darauf ab, die Rechtsordnung wieder zur Geltung zu
bringen. Im Chaos existiert im Gegensatz dazu tiberhaupt kein Souverin, der
die Rechtsordnung wieder herstellt. Dass es nicht so weit kommt, garantiert
wiederum der souverine Staat.

»Seine ratio, die ratio status, die oft miSgedeutete Staatsrason, liegt nicht in inhalts-
vollen Normen, sondern in der Effektivitat, mit der er seine Situation schafft, in welcher
iberhaupt erst Normen gelten kdnnen, weil der Staat der Ursache aller Unordnung und
Biirgerkriege, dem Kampf um das normativ Richtige, ein Ende macht.«230

Der Staat schafft den Rahmen, in dem Ordnung und Sicherheit gewihrleistet
werden kénnen, auf die Weise, dass er selbst {iber Ordnung und Unordnung
entscheidet. Klirungsbediirftig scheint weiterhin das Verhiltnis von dem Poli-
tischen und der Ausnahme. Wieso misst Schmitt dem Ausnahmezustand eine
solche Bedeutung zu? Die Begriffsbestimmungen der Souverinitit und des
Politischen zeigen zunichst, wie diese Theoriestrategie soziale Verhiltnisse
von ihrem Extrem her bestimmt. Die Souverdnitit offenbart sich in der Ent-
scheidung tiber den Extremfall einer Rechtsordnung, die Ausnahme. Das
Politische als Unterscheidung von Freund und Feind ist ebenso ein Extrem-
fall, der »duflerste Intensititsgrad«, zu dem ein Gegensatz gesteigert werden
kann.”! Der Ausnahmezustand ist die Suspendierung der normalen Rechts-
ordnung. Der politische Feind ist die Negation der eigenen Existenz. Jeweils

229 | Zur Asthetik des Politischen bei Schmitt siehe insb.: Balke 1990, S. 48ff.
230 | Schmitt 1940b, S. 148.
231 | Schmitt 2002, S. 27.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

postuliert Schmitts die Erkenntnis, dass diese Fille mehr Bedeutung besitzen
als gewohnliche Situationen und dass sich alltigliche Vollziige erst hierdurch
erkliren lassen: »Auch heute noch ist der Kriegsfall der >Ernstfall<. Man kann
sagen, daf hier, wie auch sonst, gerade der Ausnahmefall eine besonders ent-
scheidende und den Kern der Dinge enthiillende Bedeutung hat.«**? In jener
Formulierung wird der Ausnahmefall zu einem Ernstfall. Dies bedeutet u.a.,
dass tiber den Ausnahmefall entschieden werden muss, weil Sozialitit konflik-
tir und damit die Rechtsordnung permanent bedroht ist. Die politische Ein-
heit, welche der Bedrohung durch eine >souverdne«< Entscheidung begegnet,
ist idealtypischer Weise der Staat. Diese Einheit wird von Schmitt — wie oben
diskutiert — auf >Volker< zurtickgefiihrt, d.h. auf politische Gruppen. Die Grup-
pe, die zwischen Freund und Feind unterscheidet, ist die politische und — nach
Schmitt — damit maflgebende Gruppe:

»Sie ist deshalb immer die mafSgebende menschliche Gruppierung, die politische Ein-
heit infolgedessen immer, wenn sie {iberhaupt vorhanden ist, die magebende Einheit
undsouverdn«in dem Sinne, daf® die Entscheidung iiber den mafigebenden Fall, auch
wenn das der Ausnahmefall ist, begriffsnotwendig immer bei ihr stehen mug.«233

Souverin sein heifdt, dass eine politische Einheit {iber den mafigebenden Fall
innen- wie auflenpolitisch entscheidet, was bedeuten kann, die Rechtsordnung
aufzuheben, was Schmitt wiederum mit dem Begriff des Ausnahmezustandes
bezeichnet.?**

Historisch niherungsweise existierte der souverine Staat nach Schmitt —
wie oben gezeigt — im >metaphysischen Zeitalter<, in Form des absolutistischen
Fiirstenstaates. Noch konkreter: »[IJm franzosischen und im preufischen

Staat«, die in »vieler Hinsicht von klassischer Vollkommenheit« waren.?*

232 | Ebd., S. 35.

233 | Ebd., S. 39.

234 | Schmittidealisiert diese souverane Einheit und lokalisiert sie »realhistorisch«im
Absolutismus, allerdings zeigen beispielsweise Foucaults Uberlegungen zur Bio-Politik
und Gouvernementalitat, dass jene politische Einheit auch deutlich differenzierter und
briichiger rekonstruiert werden kann: »He [Schmitt, Anm. d. A.] misses the fact that
the state is predicated upon the transformation of sovereign power into biopower and
the interdependence of various governmental rationalities. [...] That which Schmitt ima-
gines as an inner unity and peace is for Foucault the effect of a historically new se-
curity apparatus that appears with the rationalization of governmental practice. While
Schmitt ultimately bases his concept of the political on foreign affairs and the politics
of representation, Foucault seeks the political in the resistance against governmentali-
ty.« Deuber-Mankowsky 2008, S. 152.

235 | Schmitt 1982, S. 119.

14.02.2026, 16:44:23.

137


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Schmitt assoziiert den perfekten Staat dartiber hinaus mit dem mythischen
Bild des Leviathans im Sinne Thomas Hobbes’, wobei sich der deutsche Staats-
rechtler gleichzeitig an der maritimen Herkunft des betreffenden Mythos
stort. Der absolutistische Staat war eingebettet in die europiische Staatenord-
nung des »Jus Publicum Europeaeums, und mit diesem Zustand konfrontiert
Schmitt seine Gegenwart, wobei die eurozentristische Schriglage unbestreit-
bar ist: »Weltpolitik war europiische Politik; grofle Politik war die Politik der
europiischen GroRmichte; Vélkerrecht war europiisches Volkerrecht [...].«*¢
In jener historischen Phase existierten lediglich eine iiberschaubare Anzahl
von souverinen Staaten, die nach klaren Regeln und Grenzen kriegerische
Auseinandersetzungen, die sogenannte »Regularitit der Kabinettskriege«,??’
austrugen — die weit weniger >reguliren< Kolonialkriege sind in dieser Darstel-
lung freilich ausgenommen:

»Das Wesen des europdischen Vélkerrechts war die Hegung des Krieges. Das Wesen sol-
cher Kriege war ein geordnetes, in einem gehegten Raum vor Zeugen sich abspielendes
Messen der Kréfte. Solche Kriege sind das Gegenteil von Unordnung. In ihnen liegt die
hochste Form der Ordnung, deren menschliche Kraft féhig ist.«2%8

Die andere Seite der »Hegung des Krieges«istin Schmitts Logik die »Wildnis«,
wenn keine »befriedete Ordnung« durchgesetzt wird, droht eine »friedlose
Unordnung«.?*® Schmitts Darstellung fordert quasi eine »Art Naturschutzpark
fir kriegerische Aktionen«**, d.h. durch die rechtlich kontrollierte Staaten-
ordnung finden die Krifte des Krieges eine (Trieb-)Ableitung und werden ge-
wissermaflen als sritterliches Duell< ausgetragen.*

Die Darstellung der ordnungsstiftenden Kraft des Volkerrechtes, bis hin
zur Verklirung der Kriege zwischen 1648 und 1789 als »europiisches Staa-

236 | Schmitt 20094, S. 88.

237 | Schmitt 2010c, S. 90.

238 | Schmitt 2011, S. 158f.

239 | Ebd.,, S. 22.

240 | Habermas 1960, S. 476.

241 | »Das war ein grofles Ungliick [dass die europdische Staatenordnung aufgeldst
wurde, Anm. d. A.], denn mitjenen Hegungen des Krieges war der européischen Mensch-
heit etwas Seltenes gelungen: der Verzicht auf die Kriminalisierung des Kriegsgegners,
also die Relativierung der Feindschaft, die Verneinung der absoluten Feindschaft.«
Schmitt 2010c, S. 92. Und an anderer Stelle vergleicht Schmitt den Krieg explizit mit
einem Duell: »Ahnlich wie ein Duell, wenn es einmal rechtlich anerkannt ist, seine innere
Ordnung und Gerechtigkeit darin findet, daf beiden Seiten satisfaktionsfahige Ehren-
ménner (wenn auch vielleicht von sehr verschiedener Kraft und Waffeniibung) einander
gegeniiber stehen.« Schmitt 1940a, S. 307.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

tenduell«*?, entspricht zudem einem Gleichgewichtsmodell. Schmitt plidiert

fur ein Machtgleichgewicht eines Staatenpluralismus unter volkerrechtlicher
Kontrolle, als Voraussetzung fiir den richtigen Umgang mit der Feindschaft:
»Der diskriminierende Kriegsbegriff dagegen verwandelt den Staatenkrieg in
einen internationalen Biirgerkrieg.«**® D.h. seit dem 18. Jahrhundert schwin-
det, wie gezeigt, die Sonderstellung durch die innenpolitische »Pluralisierung
des Staates«.”** Auflenpolitisch bzw. auf internationaler Ebene verfliichtigt
sich das Modell des Staates ebenfalls, weil das europiische Vélkerrecht unter-
geht, es wurde bis zum 20. Jahrhundert in »zahllose und unterschiedslose
zwischenstaatliche Beziehungen von fiinfzig bis sechzig Staaten der ganzen
Erde, d.h. einer raumlosen Allgemeinheit aufgelost«.”* Die Folge ist ein Sou-
verdnititsproblem, welches sich auch als Reprisentationsproblem zeigt, weil
der Staat des 20. Jahrhunderts keine Instanz oder Person benennen kann, die
selbstindig als Reprisentant fiir die politische Einheit entscheidet. Es gibt nur
eine Vielzahl von Abhingigkeiten und konturierenden Anspriichen auf Sou-
verdnitit. Fiir Schmitt ist dies wiederum eine historische Verlusterfahrung,
wobei die immer wieder durchscheinende Wahrnehmung von Verlusten auf
den impliziten Pessimismus verweist, der jener Form von Gesellschaftsbeob-
achtung zugrunde liegt.?*¢

Weiterhin ist anzumerken, dass der souveridne Staat selbstredend die An-
erkennung durch die Unterworfenen als Legitimationsbasis benétigt.?” In der
Tradition Max Webers stehend, weifl Schmitt, dass kein Staat dauerhaft ohne
eine geistige Grundlage, ein legitimatorisches Fundament, d.h. eine ihn tra-
gende politische Idee existieren kann: »Zum Politischen gehort die Idee, weil es
keine Politik gibt ohne Autoritit und keine Autoritit ohne ein Ethos der Uber-

242 | Schmitt 2011, S. 114.

243 | Schmitt 1982, S. 74.

244 | Vesting 1995, S. 196.

245 | Schmitt 1958a, S. 388. Vgl. zum Niedergang des Staates nach Schmitt auch
Schmitt 1940f, S. 365.

246 | Vgl. Schmitt 2011, S. 188, 199, 206, 212, 255. »Alle Tendenzen der modernen
rechtsstaatlichen Entwicklung gehen dahin, den Souverdn in diesem Sinne zu besei-
tigen [...]«. Schmitt 2009b, S. 13. An anderer Stelle fasst Schmitt diese Entwicklung
pointiert mit dem Satz: »Das klassische Profil des Staates zerbrach, als sein Politik-
Monopol entfiel.« Schmitt 1988, S. 271.

247 | »Denn wer die Menschen einzeln oder in ihrer Masse mit erkennendem Blick be-
trachtet und sieht, wie sie nur trachten, »voll Hast ihr Einzelgliick zu retten« (Ddubler),
wird ergriffen sein, da es méglich war, in diesen wild auseinanderstiebenden Interes-
sen eine Ordnung zu bringen, auf deren regelméaBigen Gang man sich mit einiger Sicher-
heit verlassen kann.« Schmitt 2004, S. 85.

14.02.2026, 16:44:23.

139


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

140

Politischer Pessimismus

zeugung.«**® Ideengeschichtlich wurde der politische Zusammenbhalt und da-
mit die Kraft zur Entscheidung fiir eine politische Form sehr unterschiedlich
hergestellt: Im Mittelalter durch den christlichen Glauben und die Einheit der
romisch-katholischen Kirche, seit der Neuzeit durch die Konstruktion eines
Sozialvertrages, im Zuge der Aufklirung durch demokratische Partizipation
und seit dem 19. Jahrhundert durch die Einheit generierenden Vorstellungen
von Klasse und/oder Nation bzw. Volk. Schmitt reflektiert diesen Zusammen-
hang und sogar die Kontingenz der neuzeitlichen Vorstellung des Volkes:

»Volk ist ein Begriff des 6ffentlichen Rechts. Volk existiert nur in der Sphére der Pub-
lizitat.[...] Alle solchen Identitaten sind aber nicht handgreiflich Wirklichkeit, sondern
beruhen auf einer Anerkennung der Identitat. Weder juristisch noch politisch noch so-
ziologisch handelt es sich um etwas real Gleiches, sondern um sldentifikationen«.«24°

Deshalb ist es dem Staatsrechtler moglich, in seinem Werk unterschiedliche
Varianten politischer Identititsbildung zu diskutieren u.a. die einheitsstif-
tende Kraft der politischen Mythen von >Klasse< und >Rasse<. Was Schmitt
am Sozialismus bzw. Kommunismus einerseits, anderseits aber ebenso am
nationalistischen Faschismus schitzt, sind der Wille zur Entscheidung und
der unbedingte Totalitdtsanspruch, jenseits von Diskussionen und Kompro-
missen. Vor diesem Hintergrund unterscheidet Schmitt zwischen Mythos und
Utopie: »Der Mythus ist keine Utopie. Denn diese, ein Produkt risonierenden
Denkens, fithrt hochstens zu Reformen.«?*>° Die Utopie ist demnach eine Idee
der Aufklirung und intellektuelle Phantasie, der Mythos hingegen entspricht
>dem Leben<und ist unmittelbar praktisch. Schmitt bewertet den Mythos posi-
tiv, weil er mit Berufung auf George Sorel glaubt, eine Kraft ausgemacht zu
haben, mittels derer politisches Handeln in der und gegen die Moderne noch
bzw. wieder moglich ist.?! Wichtig ist, dass der Begriff des Mythos eine zwie-
spiltige Bedeutung besitzt: »Aus der heutigen Perspektive, aus der sogenann-
ten Moderne, gilt die Rede vom Mythos als Gegenrede gegen die Aufklirung
und Rationalitit. Der Mythos-Begriff ist hier negativ besetzt.«**? Schmitts Kri-
tik richtet sich genau gegen diese Variante. Er méchte die zweite, vormoderne
Bedeutung des Mythos fiir das Politische wieder in Erinnerung rufen — »die
eines ordnungsstiftenden Prinzips und die einer normativen verbindlichen

248 | Schmitt 2008, S. 28.

249 | Schmitt 2010a, S. 22 und 35.
250 | Ebd., S. 84.

251 | Vgl. ebd., S. 83.

252 | Flickinger 1990b, S. 68.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Regelung fiir die Aktivititen innerhalb der Ordnung des Gemeinwesens«.?*
Im Original klingt dies bei Schmitt folgendermafen:

»Nur im Mythos liegt das Kriterium dafir, ob ein Volk oder eine andere soziale Gruppe
eine historische Mission hat und sein historischer Moment gekommen ist. Aus den Tie-
fen echter Lebensinstinkte, nicht aus einem Rdsonnement oder einer Zweckmagigkeits-
erwédgung, entspringt der grole Enthusiasmus, die groBe moralische Dezision und der
groRe Mythus.«2%*

Schmitt mochte, dass der Mythos als Narrativ der Einheitsstiftung instrumen-
talisiert wird. Hierfiir nutzt er weiterhin selbst vitalistische Argumentationen
und fasst die Mythen des Rassismus und Sozialismus in Begriffen wie »vitale
Kraft«, die »wahren Impulse intensiven Lebens«, »Energie«, »aus der Tiefen
echter Lebensinstinkte«?*® usw. Dabei zeigt Schmitt mittels eigener Dekons-
truktion und anschliefender Instrumentalisierung des Mythos, dass sich in
seinen Schriften neben dem oben skizzierten Substanzdenken >des Volkes<
auch ein relativer oder eingeschrinkter Konstruktivismus findet.”® Denn
Schmitt weifs um die Fiktionalitit von Mythos wie Utopie, beziiglich seiner
Lektiire von Hans Vaihingers Buch »Die Philosophie des Als ob« schreibt er
bereits 1913 gegen Einwinde, dass Fingiertes nichts Reales sei:

»[...] ein solches Argument verkennt das, worauf alles ankommt: namlich nicht auf die
Wirklichkeit von etwas Gedachtem, sondern auf die praktische Verwertbarkeit der Fik-
tion fiir Wissenschaft und Rechtspraxis. [...] Die Fiktion ist eine bewufBt willkiirliche oder
falsche Annahme, die trotzdem die Erkenntnis fordert und wertvolle Resultate liefern
kann.«?57

Folglich reflektiert die Theorie Schmitts, dass alle Begriffe und Ideen als Fiktio-
nen eine Funktion besitzen, also auch Konstruktionen wie »die Vernunfi, »die
Utopies, »der Mythoss, >die Rasse< und >die Klasse< usw. Dariiber hinaus weif3

253 | Ebd., S. 69.

254 | Schmitt 20104, S. 80.

255 | Ebd., S. 81, 83, 87, 80. »Nur im wirklichen Krieg entsteht ein Mythos.« Schmitt
1998, S. 225.

256 | »Alle solchen Identitaten sind aber nicht handgreiflich Wirklichkeit, sondern be-
ruhen auf einer Anerkennung der Identitat. Weder juristisch noch politisch noch sozio-
logisch handelt es sich um etwas real Gleiches, sondern um»ldentifikationenc«.« Schmitt
20104, S. 35. Oder auch: »Das »Ganze« des Volkes ist nur eine Idee [...]«. Schmitt 2008,
S. 45.

257 | Schmitt 1913a, S. 804f. Zur Bedeutung von Vaihingen fiir Schmitts Erkenntnis-
theorie: Vgl. insb.: Mehring 1989, S. 25.

14.02.2026, 16:44:23.

141


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

142

Politischer Pessimismus

dieser Funktionalismus um die Notwendigkeit »falscher Annahmenc, d.h. fik-
tiver Vorstellungen und Ideen, zum Zweck der politischen Gemeinschaftsbil-
dung. Wenn Schmitt an anderer Stelle essentialistische und ontologische Kate-
gorien wie >deutsches Volks, >Rasse< usw. unreflektiert voraussetzt, fillt seine
Analyse deutlich hinter frithere konstruktivistische Einsichten zuriick.?® Of-
fensichtlich wird zudem, dass Schmitts Pessimismus aus der >Angst« bzw.
sFurcht« vor dem politischen Chaos erwichst, denn der omniprisente Ernstfall
ist in der begrenzten Selbstreflexion dieser politischen Theorie — fiir sie selbst
— keine »Fiktion«. Schmitt behandelt somit sein eigenes Theoretisieren so, als
gelten dafiir die selbst aufgestellten Regeln nicht. Nur so kann Schmitt auch
behaupten, sein eigenes Schreiben richte sich an die Fachwissenschaft und
wolle ein sachliches Argument entwickeln®?, obwohl fortlaufend betont wird,
jeder Begriff sei politisch-polemisch, womit Sachlichkeit gar nicht moglich ist.

Bereits in den frithen 1920er Jahren zieht Schmitt aus dieser selbst konsta-
tierten Bedrohung die Konsequenz und prognostiziert, »[...] daf§ die Energie
des Nationalen grofer ist als die des Klassenkampfmythos. Auch die ande-
ren Beispiele von Mythen, die Sorel erwihnt, beweisen, soweit sie in die neu-
ere Zeit fallen, daf der stirkere Mythus im Nationalen liegt.«**® Im faschisti-
schen Mythos der >Rasse< entdeckt Schmitt schlieflich eine politische Kraft,
die innenpolitisch Legitimitit durch Homogenitit herstellt und gleichzeitig,
entsprechend seiner Begriffsbestimmung des Politischen, die Omniprisenz
der Feindschaft anerkennt. Freilich lisst Schmitts personliche politische Ent-
scheidung noch bis zum Mirz 1933 auf sich warten. Hiernach sind die Kon-
tingenzen des Fiktionalen vergessen, und Schmitts Schriften propagieren of-
fensiv den politischen Mythos der »Artgleichheit des in sich einigen deutschen
Volkes«.?*! Aufgrund des Willens zur staatlichen Souverinitit bewunderte der
deutsche Wissenschaftler den italienischen Faschismus und begriifét schlief3-
lich als sogenannter >Mirzgefallener< die Wahl und Regierungsbildung der
NSDAP.%? Einerseits erscheint der >Kniefall< vor dem Nationalsozialismus aus
Perspektive des etatischen Grundzuges der Theorie folgerichtig, und womit
der politische Pessimismus Schmitts im Umkehrschluss durchaus als eine

258 | Auch in einer spateren Schrift findet sich der Gedanke, dass Mythen aufgrund
politischen Kalkiils geschaffen werden. Schmitt 1982, S. 127f.

259 | Vgl. beispielsweise die Vorworte: Schmitt 2002, S. 9ff und Schmitt 2011, S. 5f.
260 | Schmitt 2010a, S. 88. »Bei Schmitt fiihrt die Konstruktion von der Kritik der Ent-
politisierung zur Wiedergeburt einer absoluten Homogenitét.« ERbach 1995, S. 151.
261 | Schmitt 1935, S. 42.

262 | Schmitt hat den Sieg des deutschen Faschismus von 1933 als Triumph des Sol-
daten liber den Biirger sowie als Wiedergutmachung der Schmach von Versailles inter-
pretiert. Schmitt 1934a, S. 49, siehe hierzu auch: Sombart 1991, S. 23- 30.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

politische Gefahr im Sinne Fritz Sterns zu verstehen ist.2* Schmitt teilt zeit-
gendssische, kulturkritische Positionen, die zwar die Gegenwart radikal kriti-
sieren, aber gleichzeitig eine Zukunftsaneignung propagieren, die durch eine
existenzielle Entscheidung einen Ausweg aus dem empfundenen Verhingnis
erméglichen sollen.?*

Andererseits ist Schmitts Engagement als »geistiger Quartiermacher«
des Nationalsozialismus theorieimmanent problematisch, weil das Politische
nicht nur die Antithese zu einer entpolitisierten Moderne darstellt, sondern
ebenso eine Wahrung vor der Verschirfung politischer Gegensitze durch uni-
versalistische Ideologien, die »gerechte Kriege< im Namen politischer Ideen
fuhren: »Solche Kriege sind notwendigerweise besonders intensive und un-
menschliche Kriege, weil sie tiber das Politische hinausgehend, den Feind
gleichzeitig in moralischen und anderen Kategorien herabsetzen und zum un-
menschlichen Scheusal machen [...].«*¢ Die Gefahr der Uberpolitisierung be-
denkend, stellt sich die Frage, ob nicht bereits 1933 offensichtlich war, dass dem
Feindbild des Nationalsozialismus eine Entgrenzung der Feindschaft konstitu-
tiv innewohnt?*” Anders formuliert: Schmitt sah im Nationalsozialismus eine
Kraft, die den innenpolitischen Ausnahmezustand, den Biirgerkrieg, beenden
und gleichzeitig Deutschland auenpolitisch wieder zu einer GroRmacht erhe-
ben konnte. Der Preis dafiir war jedoch die Eskalation des zwischenstaatlichen
Krieges hin zur »absoluten Feindschaft« des totalen Krieges und in der Folge
die totale Niederlage.

Abschlieflend bleibt festzuhalten: Schmitts >Ethik des Staates< will eine
auflenpolitische Hegung des Krieges und die innenpolitische Friedenssiche-
rung. Wie der Staat jene Aufgaben normativ erfiillt, ist fiir diese politische
Theorie dahingestellt. Der aus der eigenen Konstruktion des Politischen er-

265

263 | Vgl. Stern 1963a.

264 | Vgl. zurintellektuellen Krise in der Weimarer Republik: Graf 2005, S. 105.

265 | Niekisch 1953, S. 199. Schmitt bezeichnete Ernst Niekisch wiederum als den
»bosartigen Niekisch« Schmitt 1991, S. 163.

266 | Schmitt 2002, S. 37.

267 | Schmitt versuchte diesen Konflikt noch 1939 dadurch zu I6sen, indem er das
nationalsozialistisch-deutsche Reich und seine Expansionsbestrebungen auf den
»Grofraum« Mitteleuropa beschrénkte. Eine vdlkerrechtliche Aufteilung der Welt in
sogenannte »Grofirdume« unter einer kleinen Anzahl von sogenannten »Reichen«, also
Grofimdachte, und der »Grundsatz der Nichtintervention raumfremder Machte« sollte die
Hegung der Feindschaft garantieren. Vgl. Schmitt 1940c, S. 302. Infolgedessen sollte
auch der »ldeologie der liberaldemokratischen Westmachte [...], die die ganze Erde in
das Schlachtfeld ihrer Interventionen verwandelt und sich jedem natiirlichen Wachstum
lebendiger Volker in den Weg stellt [...]« ein Riegel vorgeschoben werden. Ebd., S. 296,
302.

14.02.2026, 16:44:23.

143


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

144

Politischer Pessimismus

wachsenden Gefahr begegnen Schmitts Schriften mit einer Allmachtsphanta-
sie, die dem Staat eine Omnipotenz zuspricht, die ihre Analogie in der Funk-
tion Gottes in theologischen Zusammenhingen findet. Nicht zufillig kreisen
die Schriften Schmitts permanent um den Aufstieg und den Niedergang des
neuzeitlichen Staates, weil der Staat die Institution ist, die es vermag, das Poli-
tische zu hegen. Dabei ist jeder Staat auf ein Machtgleichgewicht in seiner
Umwelt angewiesen, denn die Staatenwelt muss, nach dieser Logik und im
Gegensatz zur Gesellschaft, ein »Pluriversume« sein.

5.5 SCHRECKEN OHNE ENDE ODER ENDE MIT SCHRECKEN?

Bisher wurde die politische Theorie Schmitts anhand von drei Kategorien
des modellhaften Pessimismus befragt, mit dem Ergebnis, dass eine grofle
Schnittmenge zwischen den entwickelten Idealkonstruktionen und Schmitts
Position feststellbar ist. Ich méchte im Folgenden zeigen, dass diese Theorie
des Politischen gegen den Glauben an moderne Geschichtsphilosophien und
Fortschrittsteleologie gerichtet ist und sich werkgeschichtlich zur pessimisti-
schen Theologie der Geschichte steigert.

Der geschichtstheoretische Pessimismus ist neben und in Kombination
mit der pessimistischen Anthropologie eine zentrale Primisse des >Begriffs
des Politischen<. Schmitt insistiert, dass die Feindschaft nicht aufzuheben ist
und stemmt sich mit diesem Einspruch gegen die scheinbare Neutralisierung.
Dabei schwankt seine Argumentation, wenn er einerseits die Gefahr der Ent-
politisierung beschreibt und das »Zeitalter« entsprechend benennt. Die Zeit-
diagnostik Schmitts identifiziert eine Entwicklung zur politikreinen Gesell-
schaft und folgert: »Ob und wann dieser Zustand der Erde und der Menschheit
eintreten wird, weif ich nicht. Vorliufig ist er nicht da.«**® Das Politische ist
demnach aber bedroht. Andererseits, und das ist Schmitts zentrale Aussage,
sind Entpolitisierung und Neutralisierung nur vordergriindige Erscheinun-
gen, letztlich ist das Politische nicht aus der Welt zu schaffen, und wenn dies
nicht eingesehen wird, entstehen unkontrollierte Feindschaften. Die Entschei-
dung fiir das Politische ist — wie oben skizziert — somit nicht nur eine empiri-
sche Beobachtung, sondern ebenso eine normative Stellungnahme.?® Schmitt

268 | Schmitt 2002, S. 54.

269 | Ware die entpolitisierte, kontingente Gesellschaft des »6konomisch-techni-
schen Zeitalters« das letzte Stadium in der Menschheitsgeschichte, dann wére »die
ganze Weltgeschichte ein Gassenhauer, den irgendein alberner Schlingel auf einem
verstimmten Instrument spielt, die Welt ware unrettbar verpfuscht; die elende Nach-
affung eines erhabenen Bildes, die Kreatur eines frechen Plagiators, der den Plan des
groBen Werkes gestohlen und eine Fratze daraus gemacht hat; eine Schépfung des Af-

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

zweifelt an einem »Endzustand der restlosen und endgiiltigen Entpolitisie-
rung«, weil es nach ihm keinen die »ganze Erde und ganze Menschheit um-
fassenden Welt’staat« geben« kann.?”°

»Im Gbrigen ist zu beachten, daf Politik unvermeidbar und unausrottbar ist. [...] Die
Eigenart des Politischen liegt jedoch gerade darin, daf jedes denkbare Gebiet mensch-
licher Tétigkeit der Mdglichkeit nach politisch ist und sofort politisch wird, wenn die
entscheidenden Konflikte und Fragen sich auf dieses Gebiet begeben.«?"!

Mit der Unausrottbarkeit des Politischen interveniert Schmitt gegen die »rest-
lose[n] Funktionalisierung«*?, gegen den »entfesselten Fortschritt«, und stellt
3 in Frage. Die Dynamik der soge-
nannten »Neutralisierung der Geschichte zum Allgemein-Humanen«*”* und
in der Konsequenz eine entpolitisierte Welt als »Kultur- und Konsumgenossen-
schaft«?” ist als Drohkulisse zwar immer prisent, wird aber letztlich als eine
dauerhafte Zukunft und »Ende der Geschichte«?® abgelehnt. Geschichtstheo-
retisch gewinnt Schmitt aus dem Zukunftsszenario einer befriedeten Welt ein
ideologisches Feindbild. Das Versprechen des >entfesselten Fortschritts< »[...]
verweist an die Zukunft und provoziert wachsende Erwartungen, die er durch
neue, immer groflere Erwartungen tiberholt. Seine [der Fortschritt, Anm. d. A/]
politische Erwartung aber geht auf das Ende alles Politischen. Die Menschheit
gilt als eine einheitliche, im Grunde bereits befriedete Gesellschaft; Feinde
gibt es nicht mehr; sie werden zu Konfliktpartnern; an die Stelle der Weltpoli-
tik soll eine Weltpolizei treten.«*”’

die »Legitimitit des Neuen als solchen«

fen Gottes.« Schmitt 2009c, S. 63f. Diese Polemik stammt aus dem Jahr 1916, und
samtliche publizistische Bemiihungen der folgenden Jahrzehnte lassen sich als theore-
tisches Aufbdumen gegen das sékularisierte (Un-)Heilsversprechen einer befriedeten
Welt interpretieren.

270 | Schmitt 2002, S. 54.

271 | Schmitt 1996, S. 111. Aus systematischer Sicht ist zu kritisieren, dass Schmitt
hier die Politik und das Politische synonym verwendet.

272 | Schmitt 19584, S. 429.

273 | Schmitt 1988, S. 272.

274 | Schmitt 1950a, S. 931.

275 | Meier 1988, S. 51.

276 | Zur Korrespondenz von Alexandre Kojéve und Schmitt iiber diese Frage siehe
insb.: Meyer 1993, S. 131-202.

277 | Schmitt 1988, S. 272. »Der Anfang und Ansatz zu einer wissenschaftlichen Theo-
rie des Politischen ist heute besonders erschwert, weil die modernen Auffassungen von
Recht und Legitimitat sich der Rapiditat des wissenschaftlichen-technischen-indust-
riellen Fortschritts anpassen. Frither haben die Revolutiondre den Kontakt mit irgend-

14.02.2026, 16:44:23.

145


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Jeder Fortschrittsglaube lebt demzufolge auf Kredit; wenn die Schuld
nicht eingelost werden kann, werden neue gréflere Versprechen ausgegeben.
Die Voraussetzung dafiir, dass die Versprechen aber {iberhaupt eingeldst wer-
den konnen, ist das Ende des Politischen. Dies ist ein Versprechen, das vie-
len Geschichtsphilosophien unterschiedlicher Couleur als Bedingung ihrer
Moglichkeit zugrunde liegt und von Schmitt nach dem Zweiten Weltkrieg in
den beiden konkurrierenden Varianten des Fortschrittsuniversalismus von
Ost und West identifiziert wird.?”® Der Bolschewismus ebenso wie sein west-
lich-kapitalistisches Aquivalent werden als geschichtsphilosophische Herr-
schaftsideologien zur Massenbeherrschung dekonstruiert: »Alle Menschen,
die planen und Massen hinter ihre Planung zu bringen suchen, treiben heute
in irgendeiner Form Geschichtsphilosophie.«*”® Schmitts Theorie sperrt sich
demgegeniiber allen geschichtsphilosophischen »GroR-Planungen«* und
lehnt sowohl die teleologische Idee einer weltweiten klassenlosen Gesellschaft
als auch den westlich-liberalen Glauben »des industriellen Fortschritts und
der geplanten Menschheit« ab.?®! Dass die Geschichte nicht steuerbar ist, nicht
durch gezieltes menschliches Handeln ein Telos im Sinne eines diesseitigen
Paradieses erreicht werden kann, stimmt mit Schmitts politischer Anthropo-
logie der Gefihrlichkeit iberein. Im Anschluss an Karl Lowith sieht Schmitt
in allen teleologischen Geschichtstheorien lediglich sikularisierte Geschichts-
abschlusskonstruktionen. Jedes innerweltliche Heilsversprechen neuzeitli-

einer historischen Vergangenheit gewahrt. Fiir ein heute modernes Bewuf3tsein ist es ty-
pisch, den Ubergang von einer agrarischen zurindustriellen Welt, den wir heute erleben,
mit dem vorgeschichtlichen Ubergang vom Jager zum Viehziichter oder Ackerbauern in
eine Parallele zu setzen. Der Ubergang vom Jager zur agrarischen Existenz ist ein Uber-
gang von einem k&mpferischen zu einem relativ friedlichen Dasein. Dessen Zerstérung
durch den Ubergang zu einer wissenschaftlichen-technischen-industriellen Zivilisation
ist alles andere als der Friede. In jener Parallele verhiillt das moderne Selbstversténd-
nis nur die immanente Aggressivitat seiner eigenen unkritischen Vorstellung vom Fort-
schritt der Menschheit. Das Neue ist heute seiner selbst viel zu gewif}, es glaubt, einer
Rechtfertigung oder Legitimierung nicht weiter bediirftig zu sein. Soweit noch von Recht
und Legalitat die Rede ist, argumentiert man entweder mit Kriminalisierung oder aber
mit Rechtfertigungen von der Zukunft her.« Ebd., S. 271f.

278 | Schmitt kodiert den Gegensatz von Ost und West in hegelianischer Tradition mit
der geographischen Unterscheidung von Land und Meer. Vgl. Schmitt 1955, S. 166. Aus
dem Antagonismus von Land und Meer speist sich demnach der »Welt-Dualismus« von
Ost und West. Vgl. ebd., S. 142 und Schmitt 1940c, S. 295f.

279 | Schmitt 19504, S. 927.

280 | Vgl. ebd., S. 928.

281 | »lch glaube es nicht, weil ich nicht an die Wahrheit dieser geschichtsphilosophi-
schen Weltbilder glaube.« Schmitt 1952, S. 10.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

cher Geschichtsphilosophie ist demnach eine sikularisierte Abwandlung der
christlich-jiidischen Eschatologie, eine »homo-homini-homo-Eschatologie«.?8?

Im Gegensatz zu diesen entpolitisierten Zukunftsszenarien hilt Schmitt
allen sikularisierten Heilsversprechen die Gefahr der Feindschaft entgegen.
Der den Geschichtsphilosophien zugrunde liegende »technizistische Mach-
barkeitswahn« droht indessen durch die nur vordergriindige Entpolitisierung
unbewusst die »wirklichen« zu »absoluten« Feindschaften zu verschirfen.?®
Dieses Risiko entstammt dem geschichtsphilosophischen Anspruch, die
Menschheit innerweltlich zu erlosen, d.h. einen Zustand der Harmonie her-
beizufithren. Eine Situation, in der nur noch eine letzte Einheit, ein Weltstaat,
existiert. Damit wiirde aber die politische Unterscheidung von Freund/Feind
aus der Wirklichkeit verbannt. Gemifs der Begriffsbestimmung des Politi-
schen ist die globale politische Einheit — vorausgesetzt, sie ist tiberhaupt rea-
lisierbar — somit iiberhaupt nicht mehr politisch, weil es in dieser Welt keine
Freund/Feind-Konstellationen mehr geben kann. Das Problem, das damit ent-
steht, ist die vollige Neutralisierung des Politischen: Wem kann in einer Welt,
in der nur eine Einheit existiert, noch die Feindschaft erklirt werden?

Eine solche Welt kann Schmitts politische Theorie nur als Dystopie reflek-
tieren, weil diese Welt eine sinnlose Welt wire und zudem nur um den hohen
Preis eines vermeintlich letzten Krieges der Menschheit geschaffen werden
kann. Dartiber hinaus entsteht durch die Abschaffung oder Vernichtung des
duferen Feindes und die Implementierung eines Weltstaates lediglich ein
schlimmerer innerer Feind. Selbst wenn es gelingen wiirde, alle politischen
Feinde zu eliminieren, kann »Die Einheit der Welt« unméglich das letzte Wort
sein. Die Logik des Politischen schliefit es konstitutiv aus, dass die Intensitit
aller denkbaren Gegensitze so schwach werden konnte, dass das Politische vol-
lig verschwindet. Weil sich alle Unterscheidungen jederzeit in Freund/Feind-
Gruppierungen steigern kénnen, werden in der Konsequenz neue Kampfplit-
ze hervortreten, womit alle geschichtsphilosophischen Zielvorstellungen fiir
Schmitt unrealistisch erscheinen: »Doch miissen wir hinzufiigen, daf} auch
dieser Weltstaat die Polarititen und ihre ewige Wiederkehr nicht beendigen
sondern nur verlagern wiirde.«?®* Und im »Begriff des Politischen« merkt
Schmitt an:

»Die politische Einheit setzt die reale Moglichkeit des Feindes und damit eine andere,
koexistierende, politische Einheit voraus. Es gibt deshalb auf der Erde, solange es liber-

282 | Schmitt 1970, S. 37. Vgl. insb.: Schmitt 1950a, S. 927f. Siehe auch: Lowith
2004. Schmitt hat diese These mit Blick auf den Sozialismus vertreten und sich als
Referenz hierfiir auf Donoso Cortés berufen. Schmitt 2009a, 95ff.

283 | Vgl. Schmitt 2010c, S. 91ff.

284 | Schmitt 1955, S. 138.

14.02.2026, 16:44:23.

147


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

haupt einen Staat gibt, immer mehrere Staaten und kann keinen die ganze Erde und
ganze Menschheit umfassenden Welt'staat« geben. Die politische Welt ist ein Pluriver-
sum, kein Universum.«28%

Die Konstellation der »Zweiheit der Welt« im Kalten Krieg stellt sich Schmitts
Prognose folgend nur als »Durchgang zu einer neuen Vielheit«?® dar, weil stets
eine dritte politische Kraft oder sogar mehrere auf der weltpolitischen Biithne
auftauchen werden und die Unterscheidung von Freund/Feind wiederbeleben.
Laut dieser Gesetzmifigkeit diagnostiziert Schmitt nach dem Zweiten Welt-
krieg den »latenten Weltbiirgerkrieg«.”®” Den »globalen Weltbiirgerkrieg der
Gegenwart«?®® dechiffriert Schmitt sogar als eine Wiederholung des religiésen
Biirgerkrieges des theologischen Zentralgebietes mit »sikularen Parolen«.”®
Letztlich ist nicht davon auszugehen, dass Moskau noch Washington mit ihren
jeweiligen Geschichtsphilosophien den endgiiltigen Sieg davontragen. Inner-
weltliche Erlésung im Sinne dieser sikularen Geschichtsutopien kann es nach
Schmitt nicht geben.

Die Begriffsbestimmung des Politischen dient Schmitt somit selbst als
geschichtsphilosophisches Argument gegen teleologische Geschichtsphiloso-
phien aller Art. Geschichte ist immer konfliktir, d.h. existenziell durch Kimp-
fe und Kriege bestimmt. Untermauert wird diese geschichtsphilosophische
Grundprimisse durch die anthropologisch-raumtheoretische Trias vom »Neh-
men, Teilen und Weiden« als Konstanten der Menschheitsgeschichte, respek-
tive argumentiert Schmitt, dass der (Lebens-)Raum knapp und deshalb immer
politisch umkimpft ist.?® Ausgehend von seinen anthropologischen Uberzeu-
gungen entschliisselt Schmitt »die Geschichte« als Kampf um Boden zwischen
»landnehmenden Gruppen«.”' Die »Nahme« ist somit die Griindungssze-

285 | Schmitt 2002, S. 54. An anderer Stelle fligt Schmitt hinzu: »Die feindliche Zwei-
heit der Welt ist demnach einer Dreiheit und damit einer Vielheit ebenso nahe wie einer
endgiltigen Einheit.« Schmitt 1952, S. 5.

286 | Ebd., S. 11.

287 | Schmitt 2010b, S. 14.

288 | Schmitt2009a, S. 7.

289 | Schmitt 2010b, S. 14.

290 | Schmitt 1958b, S. 489ff. »In der geschichtlichen Wirklichkeit aber treten zu be-
stimmten Zeiten handlungsfahige und geschichtsméchtige Vélker und Gruppen auf, die
in geschichtlicher Freundschaft oder Feindschaft die Erde nehmen und teilen und zu
ihren Teil auf ihr weiden und wirtschaften. So entsteht durch geschichtliche Verortung
der Nomos der Erde.« Schmitt 1955, S. 148.

291 | Schmitt 2011, S. 16.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

ne.?*? Infolgedessen ist die politische Unterscheidung von Freund und Feind
nicht ohne die Bedingung von knappem Raum und Boden zu denken, woraus
die geschichtliche Konstante der (gewaltsamen) Aneignung der Erde folgt. Vor
dem Hintergrund dieser universalgeschichtlichen Stellungnahmen erstaunt
es, dass Schmitt beteuert, weder eine allgemeine Theorie der Geschichte zu
formulieren noch an irgendein Modell von historischer Wiederkehr zu glau-
ben:

»Das geschichtliche Denken ist Denken einmaliger Situationen und damit einmaliger
Wahrheiten. Auch alle geschichtlichen Parallelen dienen verniinftigerweise nur der
scharferen Erfassung dieser Einmaligkeit; sonst werden sie hoffnungslos zu Ansatzen
einer allgemeinen Gesetzlichkeit, eines funktionellen Ablaufs, den es in der Geschichte
nicht gibt. [...] Eine geschichtliche Wahrheit ist nur einmal wahr.«2%3

Schmitt plddiert unmissverstindlich fiir die »unendliche Einmaligkeit des ge-
schichtlich Wirklichen«.?** Schmitt grenzt sich so explizit von allen Vorstellun-
gen historischer Wiederholung und insbesondere von einem Kreislaufmodell
der Geschichte ab, wie es beispielsweise prominent von Oswald Spengler ver-
treten wird.?® Aus diesem Grund lehnt Schmitt auch Erklirungsmodelle wie
die sogenannte »grofie historische Parallele« ab, die den Niedergang des Romi-
schen Reiches und der biirgerlichen Welt des 19. Jahrhunderts als geschicht-
liche Wiederkehr interpretiert.

Paradoxerweise argumentiert Schmitt dennoch, das Politische sei »unaus-
rottbar«, d.h. konkrete historische Ereignisse und Konstellationen wiederho-
len sich nicht, aber metahistorisch bilden Konfliktsituationen die Konstante
des menschlichen Zusammenlebens. Politische Konflikte sind sozusagen der
Motor des geschichtlichen Prozesses, denn der welthistorischen Gesetzmiflig-
keit des Politischen folgend ist jede Neutralisierung niemals endgiiltig und als

292 | »Denn was man heute im Westen und Osten Weltgeschichte nennt, ist die Ge-
schichte einer als Fortschritt gedeuteten Entwicklung in den Objekten, den Mitteln und
den Formen der Nahme. Diese Entwicklung geht von der Landnahme nomadischer und
agrarisch-feudaler Zeiten, zur Seenahme des 16./19. Jahrhunderts, Uber die Industri-
enahme des industriellen technischen Zeitalters und seine Unterscheidung von entwi-
ckelten und unterentwickelten Gebieten, bis schlieflich zur Luft- und Raum-Nahme der
Gegenwart.« Schmitt 1995a, S. 582f.

293 | Schmitt 1955, S. 147.

294 | Schmitt 19504, S. 930.

295 | Schmitt lobt wiederum Spengler als »ungewdhnlichen Stilisten«und spricht sogar
von »Spenglerscher Genialitdt« in Abgrenzung zu Arnold Toynbees Geschichtsphiloso-
phie. Schmitt 1991, S. 61. und 127.

14.02.2026, 16:44:23.

149


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

2% jedes Fortschrittsop-

pessimistisch-geschichtsphilosophische »Verneinung«
timismus ist dieses Argument omniprisent. Der Wechsel eines Zentralgebie-
tes bedeutet — wie dargelegt — lediglich eine Neubesetzung des Hauptkonflikt-
themas einer Epoche. Durch die Verlagerung von einem konfliktiren Gebiet
auf ein neues verschwindet das Politische nicht aus der Welt. Die »konkrete[n]
Dialektik«?*” Schmitts kennt nur ein Ausweichen, keine Aufhebung, um den
Preis, dass das alte geistige Zentrum zwar neutralisiert, somit aber unweiger-
lich ein neues »Kampfgebiet«?*® geschaffen wird. »Es sind die Gegensitze von
Gut und Bése, Gott und Teufel, zwischen denen auf Leben und Tod ein Entwe-
der-Oder besteht, das keine Synthese und kein >hsheres Drittes< kennt.«**° Das
Politische wird von Schmitt als Grundlage von Sozialitit derart stark gemacht,
dass es auch in der Moderne »unausrottbar« bleibt, nur die Motive fiir die
Feindschaft wandeln sich mit den wechselnden Zentralgebieten — die Feind-
schaft selbst bleibt bzw. soll bleiben, gemiR der Uberzeugung: »Die Feind-
schaft zwischen den Menschen enthilt eine Spannung, die das Natiirliche bei
weitem transzendiert.«*®® Die metahistorisch-transzendentale Dimension des
Politischen besitzt deshalb eine metaphysische Qualitit. Das Politische bleibt
das geschichtliche Schicksal bzw. das Schicksal der Geschichte.

Dieses Bewegungsgesetz ist Schmitts diesseitige geschichtsphilosophische
Uberbietung der Geschichtsphilosophie. »Die Wahrheit polarer Gegensitzlich-
keiten ist ewig wahr, ewig im Sinne einer ewigen Wiederkehr. Eine geschicht-
liche Wahrheit dagegen ist nur einmal wahr.«*" Zwar will Schmitt keine »all-
gemeine Theorie der Geschichte«*® formulieren, wie er beteuert, allerdings
unterscheidet er hier zwischen konkreten geschichtlichen Situationen und der
polaren Gegensitzlichkeit. Erstere ist demnach nur einmal >wahrs, keine Situ-
ation der Weltgeschichte ist mit einer anderen identisch. Der Vergleich kann
sinnvollerweise immer nur die Unterschiede und Einmaligkeit aufkliren.
Damit distanziert sich Schmitt klar von allen zyklischen Geschichtstheorien.
Dennoch nimmt er die Wiederholung der Gegensitzlichkeit, des Antagonis-
mus, als ewige Wahrheit an. D.h. innerhalb eines linearen Zeitkontinuums —
worauf diese Zeit gerichtet ist, werde ich weiter unten diskutieren — wiederholt
sich keine Situation oder Konstellation, aber die Abfolge von Ereignissen wird
von politischen Gegensitzen, also von Freund-Feind-Konstellationen, bewegt,
womit in die Linearitit ein zyklisches Moment eingelassen ist.

296 | Schmitt 2009c, S. 65.
297 | Schmitt 1955, S. 151.
298 | Schmitt 2002, S. 89.

299 | Schmitt 2009a, S. 24.
300 | Schmitt 1955, S. 150.
301 | Ebd., S. 147.

302 | Ebd., S. 147.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Schmitt deutet diesen Ansatz so, als ob er stringent die »Einmaligkeit der
geschichtlichen Wahrheit«*® theoretisiert. Auch der Dualismus von Land und
Meer ist demnach nicht ewig, im Sinne eines Kreislaufes. Aber Schmitt pos-
tuliert:

»In der geschichtlichen Wirklichkeit aber treten zu bestimmten Zeiten handlungsfa-
hige und geschichtsméchtige Volker und Gruppen auf, die in geschichtlicher Freund-
schaft oder Feindschaft die Erde nehmen und teilen und zu ihrem Teil auf ihr weiden und
wirtschaften.«3%

Diese Wahrheit der polaren Gegensitzlichkeit von Freund und Feind ist dem-
nach ewig wahrg, also auch kiinftig. Somit proklamiert Schmitt eine Zukuntft,
in der stets Kriege drohen: »Adam und Eva hatten zwei S6hne, Kain und Abel.
So beginnt die Geschichte der Menschheit. So sieht der Vater aller Dinge aus.
Das ist die dialektische Spannung, die die Weltgeschichte in Bewegung hilt
und die Weltgeschichte ist noch nicht zu Ende.«*® Folgerichtig kennt Schmitts
politische Theorie auch keine Entspannung, friedliche Verhiltnisse sind im-
mer bedroht durch die >polarer Gegensitzlichkeit«. Frieden, der nicht perma-
nent von Krieg oder Biirgerkrieg bedroht ist, scheint nicht vorstellbar: »Nun
entsteht wohl tiberhaupt die Geschichte nicht aus Aufrufen zu geschichtli-
chen Taten. Eher ist sie ein Gang wie durch Mangel, Hunger und stirkende
Ohnmacht.«** Die Geschichte kann dieser Aussage folgend auch nicht durch
menschliche Taten, Handlungen und Steuerungsversuche in ein diesseitiges
Paradies verwandelt werden, wie die universalistischen Geschichtsphiloso-
phien nahelegen.

Die »geschichtliche Feindschaft«*” ist somit selbst ewig, womit die Argu-
mentation zirkulir die ewige Wiederkehr der Unterscheidung von Freund und
Feind zur Grundkonstante von Sozialitit und Geschichte erklart. Pathetisch
gesprochen: Es ist der unsterbliche Kreislauf der Feindschaft, von Entzweiung
und Konflikt, von Zerwiirfnis und Rache, von Gewalt und Gegengewalt, der
die Menschheitsgeschichte in Bewegung hilt. Auch wenn Schmitt das Theo-
rem der geschichtlichen Wiederkehr und »eine allgemeine Gesetzlichkeit zeit-
licher Abldufe«*®® ablehnt, liuft seine Begriffsbestimmung des Politischen auf
eine endlose Wiederkehr des Antagonismus von Freund und Feind hinaus.

303 | Ebd., S. 148.

304 | Ebd., S. 148.

305 | Schmitt 2010b, S. 89f.
306 | Schmitt 1950a, S. 930.
307 | Schmitt 1955, S. 149.

308 | Ebd., S. 147.

14.02.2026, 16:44:33.

151


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

152

Politischer Pessimismus

Die Logik, dass jede Entpolitisierung letztlich zu einer Politisierung fiihrt,
ist die diesseitige Dimension von Schmitt pessimistischer Philosophie der
Geschichte. Aber an verschiedenen Stellen begriindet er sein Geschichtsver-
stindnis auch theologisch.*®® Der Selbststilisierung Schmitts folgend ist die
»katholische Verschirfung« das Zentrum seines Denkens.’® Wobei kritisch
anzumerken ist, dass die sogenannte »katholische Verschirfung« die ver-
schliisselte Formel fiir eine private Radikalisierung der offiziellen katholischen
Dogmen durch den Staatsrechtler Schmitt ist.** An anderer Stelle beteuert er,
dass das Christentum in Form des Katholizismus keine Religion wie andere
sei, es ist vielmehr »[...] ein geschichtliches Ereignis von unendlicher, unab-
setzbarer, unokkupierbarer Einmaligkeit«.*? In seiner letzten groen Publika-
tion »Politische Theologie II« gibt der Verfassungsrechtler schlieflich die Le-

309 | Diese christlich-katholische Selbstdeutung vermittelt insb. die Texte des Spét-
werkes. Die Frage, welcher Stellenwert der christlichen bzw. katholischen Theologie zur
Interpretation des gesamten Werkes zukommt, ist ein Dauerbrenner der Rezeption. Sie-
he hierzu exemplarisch: Meier 2013 und Wacker 1994.

310 | »Das ist das geheime Schliisselwort meiner gesamten geistigen und publizisti-
schen Existenz: das Ringen um die eigentlich katholische Verscharfung (gegen die Neu-
tralisierer, die asthetischen Schlaraffen, gegen Fruchtabtreiber, Leichenverbrenner und
Pazifisten).« Schmitt 1991, S. 165.

311 | Die Frage, zu welchem Grad Schmitts politische Theologie christlich-katholisch
oder - wie insb. Ruth Groh und Thomas Assheuer iiberzeugend darlegen - gnostisch
fundiert ist, wird auch kiinftig strittig bleiben, weil das Werk zu heterogen und hufig in
»stark referierenden Anmerkungen Schmitts« gehalten ist. Balke 1990, S. 45. »Gnosti-
scher Dualismus, das hat die Philosophin und Literaturwissenschaftlerin Ruth Groh ein-
drucksvoll beschrieben, bedeutet: Schmitt spaltet den Gottesbegriff auf und behaup-
tet, Gott seiin einer»gegenstrebigen Fligung« mit sich selbst entzweit, ja mehr noch: mit
sich selbst verfeindet gewesen. Der Riss geht nicht nur mitten durch die Schopfung; er
gehtauch mitten durch den Gott-"Mensch«Christus - unversdhnlich stehen sich der Gott
des Gehorsams und der Gott--Mensch« des Aufbegehrens gegeniiber. Indem der Rebell
den Menschen Befreiung verspricht, revoltiert er gegen den Vater, mit dem er identisch
istin einer mit sich selbst entzweiten Einheit. Mitanderen Worten: Aufruhrund Spaltung
toben im Schdpfergott selbst, im Kampf zwischen dem prometheischen Christus und
dem gehorsamen Christus, der in die vaterlich verfligte Heillosigkeit einwilligt und sich
mit grandioser Affirmation der feindseligen Welt unterwirft - am Kreuz.« Assheuer 2007.
Siehe hierzu: Groh 1998 und Groh 2014. Die These, dass Schmitt gnostisch argumen-
tiert, findet sich aber auch bei: Kennedy 1988, S. 250.

312 | Schmitt 1950a, S. 930. Siehe zum katholischen Selbstverstandnis Schmitts
auch: Schmitt 1991, S. 131.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

seanweisung, sein gesamtes Werk als »Politische Theologie« zu rezipieren.*!

Die Theologie ist nun eine Variante der Begriindung des Politischen, wie oben
gezeigt, nutzt Schmitt je nach Kontext aber unterschiedliche Abwandlungen.***
Ironischerweise verlor der Karrierist Schmitt 1936 durch eine Kampagne des
SS-Parteiblattes »Schwarzes Korps« alle Amter und Funktionen, abgesehen
von seinem Lehrstuhl, weil seine »nationalsozialistische Gesinnung« ange-
zweifelt und er einer katholisch-christlichen Uberzeugung verdichtigt wurde.
Schmitt reagierte seinerzeit mit Dementis und der linientreuen >wissenschaft-
lichen< Tagung: »Das Judentum in der Rechtswissenschaft«.’”® Die Lesart der
politischen Theologie hat vor diesem Hintergrund den latenten Beigeschmack
einer unzulissigen Entnazifizierung von Werk und Person.*¢

Nach dem Ende des >Tausendjihrigen Reiches< wandelt sich Schmitt ge-
wissermaflen vom Saulus zum Paulus, bezeichnet sich als »christlichen Epi-
metheus«. Im Folgenden werde ich jedoch Schmitts Selbstbeschreibung als
politischer Theologe ernst nehmen, um die Frage zu diskutieren, ob die damit
verbundene Variante einer Geschichtstheologie iiberhaupt pessimistisch ist?3V

313 | Die zentrale These der politischen Theologie (»Alle politischen Begriffe sind
sékularisierte theologische Begriffe.«) ist historisch fraglich, weil die christlich/theo-
logischen Konstruktionen wiederum selbst aus der Sphére des Politisch-Rechtlichen
libernommen, insb. aus der rémischen Tradition, wurden: »Die seither fiir die Politik be-
anspruchten, zuvor theologischen Begriffe sind iiberwiegend politischen Ursprungs, die
Sakularisierung ist eine Resdkularisierung.« Dermandt 1988, S. 25. Weiterhin ist die
These »nach Art der Formel Ein Gott, Ein Weltherrscher« aufgrund des »christliche Trini-
tatsdogma« angreifbar, weshalb seine These spater als »die geschichtliche und sozio-
logische Tatsache einer gegenwartigen Wirklichkeit, die uns Gberwaltigt« verstanden
wissen méchte. Schmitt 2009a, S. 10. Wendet man die Frage nach dem theologischen
Kern der Begriffsbildung allerdings auf Schmitts Theorie an, 1&sst sich konstatieren:
»Die Behauptung der Politischen Theologie, wonach alle prdgnanten Begriffe der mo-
dernen Staatslehre sékularisierte theologische Begriffe sind, ist eben vor allem fiir die
staatstheoretischen Begriffe Carl Schmitts selbst wahr.« Vesting 1995, S. 201.

314 | Zur Ableitung des Politischen aus dem Theologischen siehe: Schmitt 1970,
S. 117-124. Gleichwohl hat sich Schmitt noch 1947 komplett gegenteilig gedeutet: »Die
Theologien neigen dazu, den Feind als etwas zu definieren, das vernichtet werden muf.
Ich bin aber Jurist und kein Theologe.« Schmitt 2010b, S. 89.

315 | Vgl. Schmitt 1936.

316 | Anzumerken ist, dass Schmitt damit keinesfalls eine Sonderposition einnimmt,
gerade in derjungen Bundesrepublik positionierten sich etliche Intellektuelle als katho-
lische Denker, insb. viele, die sich zum NS-Regime bekannt hatten.

317 | Gleichwohl bleiben Zweifel, dass das Theologische das einzige Zentrum im Den-
ken Schmitts ist: »Die Schmitt’sche Autorfunktion ist erkennbar komplexer determiniert
als diejenigen wahrhaben wollen, die ihn - wie zuletzt noch Heinrich Meier - auf das

14.02.2026, 16:44:23.

153


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

154

Politischer Pessimismus

Unstrittig scheint zunichst, dass sich Schmitt fortwahrend, in seinen Ta-
gebiichern, im Frithwerk, in der Zeit der Weimarer Republik und nach dem
Zweiten Weltkrieg auf theologische Motive, Begriindungen und Argumen-
tationen beruft, was seinen Niederschlag u.a. in den zentralen Begriffen der
politischen Theorie »Ausnahme« und »Souverinitit« findet.?®® Aber es blei-
ben Zweifel, was dies bedeutet: Schmitts theologische Theorie ist nicht strin-
gent bibeltreu, gerade das Neue Testament mit den Aufrufen zu Feindesliebe
und Verschnung steht quer zur politischen Theologie in der Prigung Carl
Schmitts.*® Gerade weil das Christentum Freirdume fiir die Individuen zu-
lisst, die Schmitts Vorstellung von politischer Ordnung dezidiert ausschlief3t,
und weil der Kreuzigungstod Christus einen welthistorischen Bruch mit der
Feindschaft bedeutet und nicht dessen Erneuerung, ist die politische Theolo-
gie der Ausdruck einer eigenwilligen Interpretation des Christentums.*?

Allgemein lisst sich zusammenfassen, dass die christliche Geschichts-
konstruktion die Zeit nach dem biblischen Siindenfall und nach der Auferste-
hung Jesu Christi als Frist auffasst, als mehr oder weniger kurze Zeitperiode
bis zur Apokalypse, bis zur Herrschaft des Antichristen, und abschliefend
zur Wiederkunft Jesu Christi und zur Erlgsung.*?! Schmitt driickt diesen Zu-
sammenhang folgendermaflen aus: »Bis Christus wieder erscheint, wird die
Welt nicht in Ordnung sein.«** Es ist eine gleichermafen pessimistische wie
optimistische Erwartungshaltung, die zwischen apokalyptischem Untergang
und eschatologischer Erlosung, zwischen Grauen und Verheiffung schwankt,
weil im Drama von Siinde und géttlicher Gnade bis zuletzt unklar ist, wer
tiberhaupt erlost wird. Dartiber hinaus ist in dieser Geschichtskonstruktion
mit der Vertreibung aus dem Paradies bereits eine Verfallserzihlung eingelas-
sen, weil die Menschheitsgeschichte nach dem Stindenfall nur noch als Ver-
schlechterung verstanden wird. Weiterhin lisst die Wiederkunft Jesu Christi
am >Jiingsten Tag« seit fast 2000 Jahren auf sich warten, weshalb jene >Verzo-

»katholische Motiv« festlegen mdchten, das eben nur ein Motiv unter anderen ist und
dessen diskursive Okonomie es zu beachten gilt. Der Katholizismus ist fiir die politische
Theorie Schmitts - anders mag es mit seiner Person stehen - interessant einzig aus
einem Grund: er erlaubt ihm, sich der Moglichkeit der Form bzw. der Représentation im
Zeitalter der technisch-industriellen Produktion zu vergewissern.« Balke 1992, S. 223.
318 | Vgl. Adam 1990, S. 102.

319 | Jenem Widerspruch versucht Schmitt durch die Unterscheidung von privatem und
offentlichem Feind zu entkommen. Vgl. Schmitt 2002, S. 29.

320 | Groh sprichtin diesem Zusammenhang von der »katholisierende[n] Privatmytho-
logie«: Groh 1998, S. 292.

321 | Zum christlichen Pessimismus (ohne Bezug auf Schmitt) siehe auch: Bennett
2001, S. 10.

322 | Zit. nach: Koenen 1995, S. 832.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

gerung« theologisch begriindet werden muss.*?* Entscheidend ist fiir Schmitts
theologisches Denken derweil die »geheimnisvolle Paulus-Stelle des 2. Thes-
salonicher-Brief«*?* und insbesondere die Figur des Kat-echon — der »Auf- und
Niederhalter« des Antichristen — steht im Zentrum seiner Geschichtskonst-
ruktion:*”® »Ich glaube an den Kat-echon; er ist fiir mich die einzige Moglich-
keit, als Christ Geschichte zu verstehen und sinnvoll zu finden.«** Mit jenem
Bekenntnis fiigt Schmitt seiner pessimistischen Philosophie der Geschichte
eine theologische Dimension hinzu.’” Zunichst ist anzumerken, dass er nicht
als Nihilist und in diesem Zusammenhang auch nicht als Wiederginger Nietz-
sches verstanden werden wollte — wobei es durchaus argumentative Uberein-
stimmungen gibt.*?® Nietzsche und Schmitt verbindet die Aversion gegen den

323 | Die katholische Kirche versucht diesen Widerspruch folgendermafen zu entpara-
doxieren: »Die Kirche begriff sich nach Augustinus als Medium der Parusieverzdgerung
im doppelten Sinne einer Supplementierung der Anwesenheit des Reiches Gottes in der
Kirche«(S. 79, vgl. 61ff [Taubes, Anm. d. A.]) und als Aufhalter des Endes der Geschich-
te. Der Preis, den die (katholische) Kirche fiirihre Inthronisation als Reich Gottes zahlte,
ist das Abdrangen der eschatologischen Hoffnung in religiose Sekten.« Mehring 1996,
S. 240. »Der Eintritt des Christentums in die Weltgeschichte ist genau dieser Schritt:
Regulierung und Kanalisierung der apokalyptischen Erwartung der Parusie in die Orga-
nisation der Kirche als Institution in dieser Welt.« Adam 1990, S. 99.

324 | Schmitt 1950a, S. 929. Agamben hat diesem Thema sogar ein komplettes Buch
gewidmet: Agamben 2006a.

325 | Im Glossarium findet sich am 11. Januar 1948 ein Eintrag von Schmitt, der an-
gibt, sich bereits seit 1932 mit dem Katechon zu befassen, allerdings wird der Begriff
im 6ffentlichen Werk erst 1942 in den Texten »Beschleuniger wider Willen oder: Proble-
matik der westlichen Hemisphére« und »Land und Meer« angefiihrt. »In chronologischer
Hinsicht kann festgestellt werden, dafl die negative Bewertung des Katechonten sich
nur in dem Artikel Beschleuniger wider Willen aus dem Kriegsjahr 1942 findet.« Gross-
heutschi 1996, S. 105. Zu einer detaillierten werksgeschichtlichen Darstellung der ver-
schiedenen Katechonten bei siehe insb.: Ebd., S. 57-102. und Meuter 1994.

326 | Schmitt 1991, S. 63. Der Katechon des 2. Thessalonicher-Briefes, auf den sich
Schmitt bezieht, ist gemaf dieser Auslegung, »|[...] die Kraft, die die Macht des Bdsen
fiir eine Zeitlang niederhélt und den schlimmsten Beschleunigern auf den Wege zum Ab-
grund entgegentritt.« Schmitt 1957, S. 2.

327 | Was Schmitt bezliglich seines argumentativen Gewahrsmanns Cortés folgert,
giltin diesem Zusammenhang ebenso fir ihn selbst: »Es gehort zum Dezisionismus der
Geistesart Donosos [und Schmitts, Anm. d. A.], immer den extremen Fall anzunehmen,
das Jingste Gericht zu erwarten.« Schmitt 2009a, S. 36. Siehe zum apokalyptischen
Denken Schmitts: Taubes 1987, S. 7-30 und Adam 1990, S. 97ff.

328 | Der Autor Schmitt hat die Rezeption seines Werkes sehr genau beobachtet und
durch direkte Leseanweisungen versucht zu steuern, wobei er sich vehement gegen eine

14.02.2026, 16:44:23.

155


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

liberalen Universalismus, die Kritik der Romantik*?® und der modernen Ra-
tionalitit sowie der Glaube an den Vorrang des Willens zur Entscheidung vor
der aufklirerischen Vernunft.*® Die Wertschitzung des >Willens< (Nietzsche)
und der >Entscheidung< (Schmitt) zeigt eine zu hinterfragende Parallele auf,
aber es gibt ebenso theoretische Grundstellungen, die Carl Schmitts Pessimis-
mus von der Philosophie Friedrich Nietzsches trennen: Erstens ist es Schmitts
negative Anthropologie, die im Gegensatz zu Nietzsches Menschenbild keiner-
lei Entwicklungs- oder Evolutionspotenziale zum »Ubermenschen« zulisst.
Zweitens ist Schmitt Etatist. Glaubt man Schmitt, trennt ihn seine Verehrung
des starken souveridnen Staates von Nietzsche, welcher im Staat nur »das kil-
teste Ungeheuer«®*! erkennt. Wobei diese Nietzsche-Deutung durch Schmitt
einer differenzierten Betrachtung nicht standhilt, denn Nietzsche war dem
Staat nicht derart feindlich gesinnt. Zwar kritisiert er den Staat seiner Gegen-
wart, gleichzeitig entwickelt er aber ebenso ein Ideal des starken Staates. Al-
lerdings rechtfertigte er aus Schmitts diametral entgegengesetzten Griinden
eine starke politische Ordnung. Anders als Schmitts Plidoyer fiir den starken
Staat rekurriert Nietzsche wiederum nicht auf eine pessimistische Anthro-
pologie, sondern im Gegenteil, sein Staatskonzept will eine >Bestenausleses,
eine Selektion zum >Ubermenschen« durch die aristokratische Herrschaft der
Starken.**? Somit unterscheiden sich beide in der Begriindung eines starken
Staates. Drittens ist es die von Schmitt vorgenommene theologisch-christliche
Aufladung der eigenen Konstruktionen, die im Widerspruch zur Philosophie
Nietzsches steht.

Ungeachtet der personlichen Motive und Verstrickungen verfolgt Schmitt
durch das Theologische eine Begriindung des Politischen: Die Unterschei-
dung von Freund und Feind ist konstitutiver Teil dieser Welt, so lange der Mes-
sias nicht wiederkehrt.*®* Die theologische Welt- und Geschichtsdeutung ist
die (Selbst-)Versicherung Schmitts fiir die weltgeschichtliche Unausrottbarkeit

nihilistisch-dezionistische Interpretation wehrte, die ihm eine »nihilistische Willens-
metaphysik Nietzsche’scher Pragung« unterstellte. Meuter 1994, S. 51, Vgl. zu dieser
Interpretationslinie insb. Léwith 1960, Siehe zu jenem Rezeptionsstrang auch die Uber-
sicht von Groh: Groh 1998, S. 288 FN 709. Nach eigenem Bekunden steht Nietzsche
nicht in dem »heiligen Kalender« Schmitts, sondern nur die »ehrlich Verzweifelten« und
»UnzeitgeméaBen«. Schmitt 1991, S. 91.

329 | Vgl. Heller 1978.

330 | Vgl. Groh 1998, S. 289.

331 | Zit. nach Schmitt 1982, S. 10. Siehe zu Nietzsches Staatskritik: Knoll 2010,
S. 35ff.

332 | Vgl. ebd., S. 55ff.

333 | Hier zeigt sich auch ein klarer Unterscheid zu Agamben, der auf eine messiani-
sche Entsetzung der Zeit in der Zeit hofft, diese wére fiir Schmitt aber kein positives

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

der politischen Unterscheidung, und von diesem Standpunkt aus versuchen
die Schriften nach dem Zweiten Weltkrieg jede diesseitige Befriedung, Ent-
politisierung oder Neutralisierung als Betrug zu entlarven. Theoriestrategisch
erscheint der Riickgriff auf die Autoritit religioser Sinnstiftung aber als ein
Versuch, die Unausweichlichkeit des Politischen zu untermauern, ohne auf
nihilistischen Grund zu laufen.

Der Katechon ist vor diesem Hintergrund die Instanz, welche >der Ge-
schichte Sinn verleiht«. Der Katechon garantiert politische Handlungs- und
Entscheidungsfihigkeit und »[ist] die Kraft, die die Macht des Bésen fiir eine
Zeitlang niederhilt und den schlimmsten Beschleunigern auf dem Wege zum
Abgrund entgegentritt«.*** Ohne die theologische Begriindung des Politischen
blickt Schmitts Geschichtstheorie gewissermafen in den geschichtsphiloso-
phischen Abgrund. Die Funktion des Kat-echon erfiillt — nach Schmitt — bei-
spielsweise das Heilige Rémische Reich Deutscher Nation im Mittelalter:

»Reich bedeutet hier die geschichtliche Macht, die das Erscheinen des Antichrist und
das Ende des gegenwértigen Aon aufzuhalten vermag, eine Kraft, qui tenet, gemaR den
Wirken des Apostels Paulus im 2. Thessalonicherbrief, Kapitel 2. [...] Das Reich des
christlichen Mittelalters dauert solange, wie der Gedanke das Kat-echon lebendig ist.33®

Ausgehend von Schmitts historischer Stufenfolge itbernahm nach den religic-
sen Biirgerkriegen des theologischen Zeitalters der souverine Fiirstenstaat des
Absolutismus diese Aufgabe. Aus einem solchen theologischen Geschichts-
denken erscheint der starke Staat als die sikularisierte Instanz, die eine apo-
kalyptische Endzeit des Chaos hinauszdgert. Die Aufgabe des Staates ist es,
in dieser Geschichtstheorie dezidiert die »Apokalypse« aufzuhalten, d.h. der
Staat ist die »Kraft, die das Ende aufhilt und den Bésen niederhilt«.¢ Schmitt
schreibt dazu:

»Ich glaube nicht, daf fiir einen urspriinglich christlichen Glauben ein anderes Ge-
schichtsbild als das des Kat-echon iberhaupt méglich ist. Der Glaube, daf ein Aufhalter
das Ende der Welt zuriickhdlt, schldgt ein einzige Briicke, die von der eschatologischen

Szenario: »Auch wenn wir uns anstrengen, problemlos zu werden wie Rilkes Miicke oder
Rossinis diebische Elster, auch dann bleiben wir mitten zwischen Vergangenheit und
Zukunft, und die Erleichterung des ungeschichtlichen Augenblicks bleibt uns versagt.«
Schmitt 1957, S. 2.

334 | Ebd., S. 2.

335 | Schmitt 2011, S. 29. Vgl. auch Schmitt 19504, S. 929.

336 | Ebd., S. 930.

14.02.2026, 16:44:23.

157


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Lahmung alles menschlichen Geschehens zu einer so grofartigen Geschichtsmachtig-
keit wie der des christlichen Kaisertums der germanischen Konige fiihrt.«3%7

Der Katechon wird von Schmitt somit explizit als »Briicke« eingefiihrt, um
die sogenannte »grofRartige Geschichtsmachtigkeit< zu sichern. Was damit ge-
meint ist, erschliefét sich, wenn die Institutionen betrachtet werden, die nach
Schmitt als Katechon fungieren. Ob Reich, Staat oder Kirche, gemein ist diesen,
dass sie aufgrund ihrer rechtlich verfassten Autoritit vor dem Chaos schiitzen.
Irritierend ist indes die dartiber hinausgehende Reihung von Personen, die
von Schmitt als Aufhalter des Antichristen identifiziert werden.?*® Die poli-
tischen Institutionen des mittelalterlichen Reiches und des absolutistischen
Staates stehen so unvermittelt neben einzelnen Personlichkeiten mit angeblich
katechonischer Qualitit, wie dem Rechtswissenschaftler Carl von Savigny und
dem Philosophen Georg Wilhelm Friedrich Hegel.** Dessen ungeachtet ist fiir
die Frage nach dem Pessimismus folgende Einschitzung zentral:

»Der Christ blickt auf vollbrachte Ereignisse zuriick und findet dort Ingrund und Inbild,
in deren aktiver Kontemplation der dunkle Sinn unserer Geschichte weiterwéchst.«34°

Der >dunkle Sinn unserer Geschichte« ist die Erwartung, dass der Antichrist
die Herrschaft iiber die Erde an sich reifit. Mit diesem Geschichtsbild fiithrt
Schmitt die alte christliche Tradition der Erwartung des Weltendes fort, aller-
dings ist seine theologische Konstruktion des Katechon in sich widerspriich-
lich: Erlésung kann der Bibel zufolge nicht durch die menschliche Tat erreicht

337 | Schmitt 2011, S. 29. Schmitt schreibt zustimmend zu Konrad Weil: »Man kann
sein marianisches Geschichtsbild als bloRe Mystik abtun. Aber seine dunkle Wahrheit
ist damit nicht abgetan, auch nicht seine Bedeutung als geschichtliche Gegen-Kraft
gegen die Neutralisierung der Geschichte zum Allgemein-Humanen, zum Museum der
Vergangenheit und zum verleihbaren Kostiim fiir die Nacktheit aktivistischer Sinnge-
bung des Sinnlosen.« Schmitt 19504, S. 931.

338 | Nach Ernst Vollrath schldgt jede politische Theologie unter den Bedingungen der
Moderne in theologische Politik um, weil die Theologie, wenn sie sich auf die Moderne
einlasst, selbst modernisiert wird. Theologie kann dann auch immer nur totalitar sein,
weil alle Identitatsreprasentation so angelegtist. Die politische Theologie libertragt die
Feindschaft, die dem Teufel gilt, ins politische Feld, aber nicht nur der politische Feind
wird verteufelt, sondern die moderne Welt insgesamt. Vgl. Vollrath 1997, S. 423.

339 | »Beide waren echte Aufhalter, Katechonten im konkreten Sinne des Wortes, Auf-
halter der freiwilligen und der unfreiwilligen Beschleuniger auf dem Wege zur restlosen
Funktionalisierung. Es fragt sich hochstens, wervon beiden der stérkere Katechon war.«
Schmitt 1958a, S. 429.

340 | Schmitt 1950a, S. 930.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

werden, sondern nur durch die Gnade Gottes, entsprechend sind weltliche
Michte, einzelne Personen oder menschliche Handlungen iiberhaupt nicht
fahig, die Geschichte als Heilsgeschichte zu vollenden. Theologisch problema-
tisch ist dieses Geschichtsdenken weiterhin, weil die entsprechenden Bibelstel-
len keine Aufforderung an irgendeine diesseitige Macht enthalten, den Anti-
christen aufzuhalten. Das Plddoyer Schmitts fiir den Katechon entspricht einer
pessimistischen Haltung, die ein >Paradies auf Erdenc als utopischen diessei-
tigen Endzustand der Geschichte bezweifelt und sogar verhindern will.** Die
Utopie ist theologisch betrachtet nicht durch menschliches Handeln zu ver-
wirklichen, aber — so lieRe sich mit Schmitt entgegnen — dies gilt ebenso umge-
kehrt: Das >Ende der Geschichte«lisst sich nicht durch menschliches Handeln
abwenden. Der christliche Mensch kann die Ankunft des Antichristen nicht
verzogern oder aufhalten, denn die gottliche Vorsehung hat der Menschheit
diese Handlungsmoglichkeit vorenthalten. Im Gegensatz zur Instrumentali-
sierung mittels des Katechon — so kdnnte Schmitt weiter aus einer christlichen
Perspektive entgegen gehalten werden — besteht die Pflicht des Christen gerade
darin, das Ende zu erwarten bzw. abzuwarten und das gottliche Schicksal pas-
siv zu erfahren. Eine solche politische Ohnmacht bezeichnet Schmitt aber als
»eschatologische Lihmung«**, und gegen diese versucht seine Version einer
Geschichtstheologie — quasi in Eigeninitiative —, die Eschatologie, wenn nichts
auf- so doch moglichst lange fernzuhalten. Gegen alle theologischen Beden-
ken verkiindet Schmitt: »Die urspriingliche Geschichtskraft der Figur eines
Kat-echon bleibt trotzdem bestehen und vermag die sonst eintretende eschato-
logische Lihmung zu itberwinden.«**® Demnach versucht Schmitt durch seine
Deutung des Katechon, einem verzweifelten Pessimismus zu entkommen. Die
Funktion des Katechon ist es, Passivitit abzuwenden und diesseitige politische
Handlungsfihigkeit zu gewihrleisten.***

341 | »Das entschiedene Jenseits schlief3t die Utopie aus.« Schmitt 1991, S. 76.

342 | Schmitt 1950a, S. 929. »Sogar die Macht des Satans ist demnach als solche
von Gott und nicht bdse. Wie kam es zu der entgegengesetzten These Burckhardts? Der
»Wille zur Macht« wére der gute Wille? Jawohl, wenn es gottliche Macht ist und der Wille
sich unterordnet; es gibt nur einen bésen Willen: den Willen zur Ohnmacht, d.h. Verzicht
auf Vollstreckung. Vollstrecken von dort her gesehen, Ethik des Vollstreckens.« Schmitt
1991, S. 139.

343 | Schmitt 19504, S. 930.

344 | Alexis de Tocqueville verwendet die Figur des Katechon nicht, und daraus leitet
Schmitt im Umkehrschluss dessen Verzweiflung ab: »Darum ist er nicht das geworden,
wozu er mehr als jeder Andere pradestiniert schien: ein christlicher Epimetheus. IThm
fehlte der heilsgeschichtliche Halt, der seine geschichtliche Idee von Europa vor der

14.02.2026, 16:44:23.

159


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

160

Politischer Pessimismus

Fatalerweise hilt der Katechon aber nicht nur den Antichristen fern, son-
dern ebenso die Erlosung durch Jesus Christus.** So kann der Katechon eben-
so als negative Kraft gedeutet werden, weil dieser Aufhalter des Antichristen
auch eine bessere Welt oder das jenseitige Paradies bekidmpft.*® Ubertragen
auf den Fall Schmitt ergibt sich jedoch ein genau gegenteiliger Zusammen-
hang von Parusieverzégerung und Katechon. In dieser Fassung ist der Ka-
techon eine positive Figur, gerade weil der Antichrist und damit aber auch
die Parusie verzogert werden. Schmitts »antieschatologische Eschatologie«*¥
versucht tiberhaupt nicht die Verzégerung der Eschatologie aufzukliren, son-
dern tut alles dafiir, dass es so bleibt.**® Demgemif bleibt lediglich die geringe
Hoffnung auf eine Galgenfrist, die den geschichtlichen »Gang wie durch Man-
gel, Hunger und stirkende Ohnmacht«** verlingert.

Schmitts Diagnose des Weltbiirgerkrieges erfiillt in dieser Logik eine posi-
tive Funktion, weil dadurch das Ende der Geschichte hinausgezdgert wird.
Das Ende von produktiven Ideen ist nach Schmitt bereits eingetreten, aber
der Krieg selbst ist fiir Schmitt noch ein geschichtliches Ereignis, das dem
friedlichen Enden der Geschichte in Unterhaltung und Konsum vorzuziehen
ist. Was Gérard Raulet {iber Max Horkheimer resiimiert, scheint ebenfalls
auf Schmitt ibertragbar: »Wie Kant es eindeutig ausspricht, scheint dann die
Flucht in die Theologie der einzig mogliche Ausweg zu sein und gleichsam das

Verzweiflung bewahrte. Europa war ohne die Idee eines Kat-echon verloren. Tocqueville
kannte keinen Kat-echon. Stattdessen suchte er kluge Kompromisse. Er selbst fiihlte
die Schwache dieser Kompromisse ebenso wie seine Gegner, die ihn deshalb verlach-
ten.« Schmitt 1950b, S. 31.

345 | Groh hat Schmitts Geschichtstheologie treffend beschrieben: »Die Welt ist heil-
los, und so soll es auch bleiben. Und damit es so bleibt, miissen die Wegbereiter des
Antichrist, der vor der Wiederkunft Christi erscheinen wird, bekdmpft werden. Es geht
also um aktive Parusieverzogerung.« Groh 2014, S. 26.

346 | »Die an Hochkulturen gebundenen geschichtstheologischen und -philosophi-
schen Entwiirfe, die eine Zukunftsperspektive besitzen, bendtigen, da eine Parusie-
verzdgerung eher die Regel als die Ausnahme darstellt, meist einen Katechonten, eine
aufhaltende Macht, um zu erkldren, warum das Paradies auf Erden oder eine grundsatz-
liche Besserung sozialer, 6konomischer, politischer Verh&ltnisse noch nicht eingetreten
ist.« Groh 1999, S. 274,

347 | Groh 2014, S. 26.

348 | »Der Ausschluf3 der konkreten Eschatologie transformiert, wie Peterson sagt, die
historische Zeit in eine suspendierte Zeit, in welcher jede historische Dialektik aufge-
hoben ist und der GroRinquisitor dariiber wacht, daf sich die Parusie in der Geschichte
nicht ereignet.« Agamben 2005a, S. 24.

349 | Schmitt 1950a, S. 930.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Pendant zum Pessimismus zu bilden.«*? Sicherlich nicht zufillig dienen die
theologischen Konstruktionen einer sehr weltlichen Aufgabe; die Theologie
begriindet, warum das Politische — bis zum Jiingsten Tag — Teil dieser Welt
bleibt.

Ein solches Geschichtsdenken lebt in der Erwartung des diesseitigen En-
des; fiir alle geschichtsphilosophischen Positionen, die innerweltlich Hoff-
nungen hegen, ist die Geschichtstheologie Schmitt zweifellos pessimistisch,
zumal die Eschatologie, im Sinne einer Heilsgeschichte, d.h. die klassische
Struktur der Apokalypse: »Untergang des Alten, Enthiillung des Neuen Jerusa-
lems«*?, in Schmitts Texten inhaltlich {iberhaupt keine Rolle spielt. Das neue
Jerusalem oder das auflerweltliche Paradies werden nicht beschrieben, und
damit fehlt der Ausblick auf ein besseres Jenseits oder das >ganz Andere<.3?
Sicher erscheint dieser Geschichtskonstruktion lediglich, dass die Erlosung
nicht in der Welt zu erwarten ist, was nach dem apokalyptischen Untergang
des Kosmos folgt, wird nicht explizit.

Schmitts politische Theorie beschwort Riickzugsgefechte des Katechon,
dessen oberstes Ziel es ist, den Superlativ, das >Ende der Welt¢, zu verzégern.*>
Dieses Geschichts- und Zeitverstindnis ist nicht zukunftsoffen und unend-
lich. Schmitt hilt der modernen linearen Zeitauffassung ein theologisch be-
griindetes Ende der Geschichte entgegen. Aber bis jenes Ende eintritt, wird
der Antagonismus von Freund und Feind fortbestehen. Dadurch fiigt Schmitt
seiner endlichen Zeitkonstruktion ein zyklische Element an: Solange das Ende
nicht da ist, wird der Antagonismus von Freund und Feind nicht aus der Welt
zu schaffen sein. In dieser Welt bleibt wenig zu hoffen, und selbst das jenseiti-
ge Heil soll durch den Katechon aufgeschoben werden. Die Begriindung eines

350 | Raulet 1986, S. 42. Oder mit Armin Adam gesprochen: »Die Wiederkunft des apo-
kalyptischen Denkens ereignet sich dort, wo die Skepsis die Hoffnung auf innerwelte
Erlosung hat fallen lassen.« Adam 1990, S. 98.

351 | Ebd,, S. 102.

352 | Maximal lassen sich Schmitts Heilsversprechen und Gnadenlehre als eine pri-
vatmystische Fortsetzung von Calvin und Augustinus interpretieren, wonach Gott nicht
nach sittlichen Normen, sondern willkiirlich bereits am Anbeginn der Zeit zwischen Er-
wahlten und Nichterwahlten unterschieden hat. Vgl. Groh 1998, S. 287. Groh sieht auf-
grund dieses Willkiirgottes - im Zentrum von Schmitts Glaubensbekenntnis - die politi-
sche Theologie als theologisch verbrdmten Nihilismus. »Da aber die Entscheidung, auf
der die vorentschiedene Ordnung beruht, selber eine Entscheidung »aus dem normati-
ven Nichts«ist, bildet dieser Entscheidungsbegriff den normlosen, substanzlosen Kern
jener Lehre von der géttlichen Allmacht, die der Politischen Theologie zugrundeliegt.«
Ebd., S. 288.

353 | »Seine Prognosen nehmen biblische Ausmafe an, die von ihm abgelehnte Zu-
kunft wird zur apokalyptischen Endzeit.« Grossheutschi 1996, S. 121.

14.02.2026, 16:44:23.

161


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

162

Politischer Pessimismus

solchen uneingestandenen Pessimismus der Theorie erfolgt somit spitestens
nach 1945 nicht kulturell-geschichtlich, sondern theologisch. Entsprechend ist
Schmitts Geschichtstheorie keine Variante des modernen Kulturpessimismus,
sie ist vielmehr theologischer Pessimismus bzw. pessimistische Theologie.

5.6 »HALTENDE MACHTE « 235+

Aus funktionalistischer Perspektive stellt die politische Theorie Schmitts eine
Losung fiir ein Problem dar; und konstruktivistisch ist hinzuzufiigen, dass es
ein durch eigene Beobachtungen selbstgeschaffenes Problem ist. Das Problem,
auf welches die Theorie antwortet, ist die moderne Gesellschaft, in der die
Stelle des politischen Souverins vakant und in der Individualitit unabhingig
von traditional-sakralen Ordnungen mdglich ist.*® Eine entpolitisierte Welt
wird von Schmitt paradox beschrieben: Sie ist gleichermaflen ein negatives
Zukunftsszenario und gleichzeitig unmdoglich, weil das Politische nicht auf-
zuheben ist. Aber aus der Begriffsbestimmung des Politischen resultiert ein
theorieimmanentes Problem: Wenn das Politische derart »unausrottbar« ist,
wie Schmitt argumentiert, muss diese Dynamik irgendwie >gehegt¢, d.h. in
kontrollierte Bahnen gelenkt werden. Gelingt dies nicht, droht die Eskalation
zur »absoluten Feindschaft«, und deshalb sucht Schmitt nach einer Losung.
Mit Schmitt gesprochen: »Die Frage nach den neuen Fragern und den neuen
Subjekten des Politischen wird die Kernfrage des gesamten Problemkomplexes
>Politisch«.«**¢ Fiir die vorliegende Untersuchung des politischen Pessimismus
folgt daraus die Uberlegung hinsichtlich dessen, ob Schmitts Theorie iiber-
haupt ein neues Subjekt des Politischen, respektive eine souverine politische
Form zur Lésung der Modernititsproblematik benennt? Daraus ergibt sich die
Folgefrage: Ist das neue Subjekt des Politischen, gemessen an Schmitts Prob-
lemwahrnehmung, tiberhaupt eine adiquate Losung?

Anzumerken ist hier, dass unabhingig davon, ob eine solche politische
Kraft sinnvollerweise im Rahmen der Theorie gefunden werden kann, der
— oben dargestellte — theologische Pessimismus mittel- bis langfristig eine
deterministische Zukunftsperspektive manifestiert. Letztlich kalkuliert die-
se theologisch aufgeladene Weltkonstruktion immer mit der Erwartung der
Apokalypse. Im besten Fall kann eine solche pessimistische Weltanschauung
hoffen, dass es einem Katechon gelingt, das Ende hinauszuzdgern, weil der

354 | Der Titel wurde in Anlehnung an Hans Freyers Kapiteliberschriften ausgewanhit:
Vgl. Freyer 1948, S. 616ff und 635ff.

355 | Vgl. zur These das Schmitt bestimmte Verdnderung, die Foucault mit dem Kon-
zept der Bio-Macht beschreiben, bereist antizipiert: Balke 1996, S. 185ff.

356 | Schmitt 1988, S. 271.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

innerweltliche Aufhalter immer nur eine defensive Macht sein kann, die Riick-
zugsgefechte fithrt, um im geschichtstheologischen Bewusstsein letztlich dem
Antichristen unterliegen zu miissen.

Ausgehend von jenem Geschichtspessimismus wird hier die These vertre-
ten, dass Schmitts Schriften keine Institution und keine Person benennen,
welche der selbstgeschaffenen innerweltlichen Bedrohungslage gewachsen
wiren. Was Schmitt diskutiert und vorschligt, sind statische Einheiten, die
versuchen, politische Entscheidungsbefugnisse nach vormodernem Vorbild
gegen die funktional differenzierte Gesellschaft zu zentralisieren. Der Staats-
rechtler diagnostiziert zwar die Auflésung der Grenze von Gesellschaft und
Staat, gleichwohl operieren seine politischen Losungsansitze mit dieser his-
torischen Unterscheidung und wollen sie wiederherstellen. Letztlich vermag
es Schmitt nicht, eine souverine Einheit zu benennen, die eine Hegung des
politischen Antagonismus von Freund und Feind bewirkt.

Ausgangspunkt von Schmitts politischen Lésungsansitzen ist seine Pro-
gnose, die »den schicksalhaften Kern der Entwicklung [...]« in einem Prozess
»[...] zu immer weiterer Zentralisierung und Demokratisierung« wihnt.* Die
liberale Form der »Demokratisierung« bewirkt eine Gewaltenteilung sowie die
Partizipation heterogener Bevolkerungsgruppe an der Entscheidungsfindung.
In der sogenannten »modernen Massendemokratie«®*® finden vielfiltige ge-
sellschaftliche Interessen einen Weg ins politische System, und Kompromisse
miissen in der Folge mittels Diskussionen aufwendig hergestellt werden, wo-
raus nach Schmitt politische Entscheidungsschwiche resultiert. Diesen Ent-
wicklungszusammenhang bringt Schmitt auf die kritische Formel des quan-
titativ totalen Staates:

»Die zum Staat gewordene Gesellschaft wird ein Wirtschaftsstaat, Kulturstaat, Fiir-
sorgestaat, Wohlfahrtsstaat, Versorgungsstaat; der zur Selbstorganisation der Gesell-
schaft gewordene, demnach von ihrin der Sache nicht mehr zu trennende Staat ergreift
alles Gesellschaftliche, d.h. alles, was das Zusammenleben der Menschen angeht.«3%°

Die »Zentralisierung« wiederum bewirkt die weitere Auflésung der souveridnen
Staatlichkeit, durch internationale Kooperationen und Abhingigkeiten schwin-

357 | Schmitt 2010b, S. 27.

358 | Schmitt 2010a, S. 10.

359 | Schmitt 1996, S. 79. »Der Staat ist jetzt, wie man sagt, Selbstorganisation der
Gesellschaft, aber es fragt sich, wie die sich selbstorganisierende Gesellschaft zur Ein-
heit gelangt und ob die Einheit wirklich als Resultat der»Selbstorganisation« eintritt.«
Schmitt 1940b, S. 155. Die Frage ist pure Ironie, denn dass eine Einheit durch Selbst-
organisation und ohne Autoritat hergestellt werden kann, schlieft Schmitt - wie gezeigt
- aus.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

det die nationale Unabhingigkeit. Alle Entwicklungen deuten — Schmitt zufol-
ge — auf eine weitere Konzentration zu einem globalen politischen System, mit
der langfristigen Tendenz zum globalen Einheitsstaat. Diese auflenpolitische
Entwicklung der Zentralisierung wird in dieser pessimistischen Darstellung
flankiert vom gegenliufigen Prozess der gesellschaftlichen Differenzierung in
360, mit den Folgen eines Bedeutungsverlustes
des Politischen und der hierarchischen Entthronung des souverinen Staates
durch die Krifte der Gesellschaft. Daneben beobachtet Schmitts Theorie mo-
derne Transformationsprozesse, was sich exemplarisch und insbesondere an
der Kritik der politischen Romantik zeigt:

verschiedene »Kulturprovinzen«

»Ausimmer neuen Gelegenheiten entsteht eine immer neue, aberimmer nur occasionel-
le Welt, eine Welt ohne Substanz und ohne funktionelle Bindung, ohne feste Fiihrung,
ohne Konklusion und ohne Definition, ohne Entscheidung, ohne letztes Gericht, unend-
lich weitergehend, gefiihrt nur von der magischen Hand des Zufalls, the magic hand of
chance.«36!

Dieser Satz bringt Schmitts Wahrnehmung der Modernitit auf den Punkt: Die
moderne Welt leidet an selbstgeschaffener Entscheidungsschwiche und Be-
liebigkeit, die jede einheitliche Form vernichtet. Ubersetzt in die Sprache der
Systemtheorie: Die Differenzierung der Kommunikation in Funktionssysteme
ermoglicht eine enorme Steigerung an mitgeteilten Informationen bei analo-
ger zeitlicher Beschleunigung der kommunikativen Ereignisse — eine Entwick-
lung, die hierarchische Ordnungskonzepte, welche versuchen, diese Prozesse
zu steuern und zu kontrollieren, hoffnungslos tiberfordert.

Die skizzierte Entwicklung wird von Schmitt als politisch gefihrlich ein-
gestuft, weil die Feindschaft trotzdem fortbesteht. Wenn dies kurzfristig tiber-
sehen wird, folgen daraus mittel- bis langfristig schlimmere Ausbriiche von
konfliktiren bis kriegerischen Auseinandersetzungen. Nun ist die idealisierte
absolutistische Staatsform des 17. und 18. Jahrhunderts und der dazugehdérige
Mythos des »Leviathan«, Schmitts eigener Einschitzung zufolge, jener Auf-
gabe nicht mehr gewachsen.*** Schmitts Schriften lassen sich vor dem Hinter-
grund dieser Diagnose auch als eine Suche nach politischer Souverinitit, die
eine kontrollierte Form von Politisierung in der und gegen die Moderne zur
Geltung bringt, interpretieren.

Eine Station besagter Suche ist der Versuch, der modernen Welt den rémi-
schen Katholizismus als politisches Modell zu empfehlen.*®* Ausgehend von

360 | Meier 1988, S. 37.

361 | Schmitt 1998, S. 19f.

362 | Vgl. Schmitt 1982, S. 124.

363 | Vgl. zu dieser These beispielsweise: Dermandt 1988, S. 30.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

der Kulturkritik des Frithwerkes und dem damit bereits aufgeworfenen Pro-
blem politischer Formbildung lobt Schmitt zu Beginn der 1920er Jahre den
Katholizismus als politisches Organisationsprinzip und positive Variante von
Rationalitit. Als »Complexio Oppositorum« wohnt der rémisch-katholischen
Kirche demnach die Kraft inne, alle moglichen Widerspriiche zu vereinen und
dabei selbst eine einheitliche Form zu wahren.*** Die Widerspriichlichkeit und
»Elastizitit«, die Schmitt insbesondere an der Romantik massiv kritisiert, er-
scheinen mit Blick auf das romische »Weltreich« als eine besondere Qualitit,
als Alleinstellungsmerkmal und Ausdruck »einer spezifisch formalen Uber-
legenheit«.>®® Der Umgang des romischen Katholizismus mit Widerspriichen
unterscheidet sich demnach vom romantisch-okkasionellen Trick des >Auswei-
chens«< auf ein hoheres Drittes. Rom zeichnet die Integration der »[...] bunten
Menge moglicher Anschauungen, riicksichtslose Uberlegenheit iiber lokale
Eigenarten und zugleich opportunistische Toleranz in Dingen, die keine zent-
rale Bedeutung haben« aus.**® Die einzigartige politische Qualitit des Katholi-
zismus resultiert schliefflich aus der »Kraft zur Reprisentation«, dem »unge-
heuren hierarchischen Verwaltungsapparat« der »zolibatdren Biirokratie« und
dem Rationalismus der sogenannten »pipstlichen Maschine«.**

Diese Institution diskutiert Schmitt als Variante wie Reprisentation in der
modernen Gesellschaft gelingen kann. Was er im romischen Katholizismus
sucht, ist ein Modell, in dem Stellvertretung und Hierarchie noch funktio-
nieren. Aber ist jene politische Einheit iiberhaupt eine adiquate Lésung fiir
die von Schmitt spitestens mit dem »Begriff des Politischen« seit 19277 diag-
nostizierte Problemlage? Als Gedankenexperiment, auf rein begrifflich-theo-
retischer Ebene, ist dies sicherlich eine spannende Frage. Die praktischen
Probleme der Umsetzung miissen dabei a priori ausgeklammert werden, wie
beispielsweise die religiés sehr heterogene Weltbevolkerung und das Para-
dox, dass der Katholizismus — wie Schmitt schreibt — selbst »eine staatliche

364 | Schmitt 2008, S. 11.

365 | Ebd., S. 6 und 14.

366 | Ebd., S. 9f.

367 | Ebd., S. 6. »DerRationalismus der romischen Kirche erfalt moralisch die psycho-
logische und soziologische Natur des Menschen und betrifft nicht, wie Industrie und
Technik, die Beherrschung und Nutzbarmachung der Materie. [...] Dieser Rationalismus
liegt im Institutionellen und ist wesentlich juristisch; seine grofie Leistung besteht da-
rin, daf} er das Priestertum zu einen Amte macht, aber auch das wieder in einer beson-
deren Art. [...] Dadurch, dafs das Amt vom Charisma unabhéngig gemacht ist, erhalt der
Priester eine Wiirde, die von seiner Person ganz zu abstrahieren scheint. Trotzdem ist
ernicht der Funktionar und Kommissar des republikanischen Denkens und seine Wiirde
nicht unpersdnlich wie die des modernen Beamten, sondern sein Amt geht, in ununter-
brochener Kette, auf die Person Christi zuriick.« Ebd., S. 23f.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

166

Politischer Pessimismus

Form«*%® bengtigt, in der er existieren kann. Dariiber hinaus ergeben sich aber
eine Reihe von weiteren Widerspriichen, die diesen politischen Losungsansatz
disqualifizieren: Erstens wiirde die rémische Kirche ihre >Uberlegenheit« als
»Complexio Oppositorum« sofort einbiilen, wenn sie politisch Partei ergreifen
wiirde — ohne »kimpfende Partei« zu werden —, wie Schmitt es am Ende der
Schrift fordert.*®® Das Alleinstellungsmerkmal als »Complexio Oppositorum«
misste aufgegeben werden, wenn die Feinde der Kirche mit aller Konsequenz
der Inquisition bekdmpft werden.”® Letztlich ginge nicht nur die Kompetenz,
alle Widerspriiche auf einer hoheren Ebene vereinen zu kénnen, endgiiltig ver-
loren, der rémische Katholizismus wire nur noch eine politische Partei neben
anderen.

Wiirde es aber gegen alle Widrigkeiten gelingen, den Katholizismus als
politisches Ordnungs- und Reprisentationsprinzip weltweit durchzusetzen,
wire diese globale romisch-katholische Einheit ein politisches Universum.
Freilich insistiert Schmitts politische Theorie gerade darauf, dass das Politi-
sche nur sinnvoll in einem politischen Pluriversum gehegt werden kann, d.h.
es muss immer mehrere politische Einheiten geben, die Konflikte letztlich
auch kriegerisch austragen konnen. Ein katholischer Einheitsstaat wiirde aber,
Schmitts Logik zufolge, wohl unweigerlich neue Freund/Feind-Konstellatio-
nen hervorrufen, mit der Konsequenz eines Weltbiirgerkrieges. Schliefllich
konstatiert Schmitt selbst:

»[...] Die Fahigkeit zur Form, auf die es hier ankommt, hat ihren Kern in der Fahigkeit
zur Sprache einer groen Rhetorik. [...] Die politische Macht des Katholizismus beruht
weder auf 6konomischen noch militdrischen Machtmitteln. Unabhéngig von ihnen hat
die Kirche jenes Pathos der Autoritét in seiner ganzen Reinheit.«3™

In der politischen Praxis — gerade in der von Schmitt beschriebenen Welt des
Politischen — ist es aber nicht allein die Autoritit der Rede, sondern die Ent-
scheidungs- und Handlungsfihigkeit in Kombination mit den physischen
Machtmitteln, die eine politische Einheit auszeichnet: »Die Macht der romi-
schen Kirche aber griindet in der Rede: nicht von Handlungen, nur von Reden
kann Unfehlbarkeit gelten.«*’? Schmitt schreibt selbst: »Die politische Mecha-
nik hat ihre eigenen Gesetze, und der Katholizismus so gut wie jede andere
in die Politik hineingezogene geschichtliche GréRe wird von ihnen erfalt.«*”

368 | Ebd,, S. 42.

369 | Vgl. ebd., S. 65.

370 | vgl. Groh 2014, S. 101.

371 | Schmitt 2008, S. 38 und 31.
372 | Adam 1990, S. 103.

373 | Schmitt 2008, S. 27.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Entsprechend steht auch der Katholizismus nicht jenseits des Politischen, und
im »6konomisch-technischen Zeitalter« ist der Rationalismus der Kirche zu-
dem mit dem modernen Rationalismus konfrontiert, der fernab aller inten-
dierten Zwecksetzungen funktioniert und sogar Religionsgemeinschaften in
seine Logik zwingt. Die Unméglichkeit des Konzeptes >Romischer Katholizis-
mus als politische Form« reflektiert Schmitt in seiner Theorie insofern, als
nach 1923 kein weiterer Versuch unternommen wurde, die katholische Inter-
pretation des Christentums als adiquates Mittel zur politischen Einheitsbil-
dung auszuloben.>*

Nach der Aufgabe des Projektes, im Katholizismus eine politische Form
fur die Moderne zu finden, entwickelt Schmitt in den 1930er Jahren einen L6-
sungsansatz, der auf die drei Schlagworte »qualitativ totaler Staat«, »Reich«
und »GrofRraum« zugespitzt werden kann. Es ist eine Riickkehr zu vergan-
genen absolutistischen Strukturen und gleichzeitig eine radikale Modernisie-
rung der Institution Staat. Am Ende der Weimarer Republik kritisiert Schmitt
den »totalen Staat der Identitit von Staat und Gesellschaft«*”®, weil diese Staats-
form der »Selbstorganisation der Gesellschaft« folgt und die Unterscheidung
von Staat und Gesellschaft demgemif aufgehoben wird.’”® Er problematisiert
die Wandlung des absolutistisch souverdnen Staates zum modernen demo-
kratischen Wohlfahrtsstaat. Zwei Jahre spiter — also in unmittelbarem Zu-
sammenhang mit der Wahl von Adolf Hitler zum Reichskanzler — greift der
Verfassungsrechtler jedoch den Begriff »totaler Staat« im Text »Weiterentwick-
lung des totalen Staates in Deutschland« wieder auf, um zwischen quantitativ
und qualitativ totalem Staat zu unterscheiden. Letzterer wird positiv konnotiert
und als Losung prisentiert, wobei das faschistische Dritte Reich dem idealtypi-
schen »qualitativ totalen Staat« anniherungsweise entspricht:

»Der totale Staat in diesem Sinne ist ein besonders starker Staat. Er ist total im Sinne
der Qualitat und der Energie, so wie sich der faschistische Staat einen »stato totalita-
rio«nennt, womit erzundchst sagen will, dafl die neuen Machtmittel ausschliefflich dem
Staat gehdren und seiner Machtsteigerung dienen. [...] Ein solcher Staat kann Freund
und Feind unterscheiden.«37”

Im Kern geht es darum, eine politische Einheit zu etablieren, die hierarchisch
die Gesellschaft dominiert, im »Inneren keinerlei staatsfeindliche, staatshem-

374 | »Nach dem Katholizismus-Essay von 1923/25 findet sich bei Schmitt kein elabo-
rierter Staat-Kirche-Dualismus und keine Suche nach alternativen Ordnungen der Liebe
und Gerechtigkeit jenseits des Staates mehr.« Mehring 2013, S. 241.

375 | Mehring 1996, S. 79.

376 | Vgl. Schmitt 1940b, S. 151.

377 | Schmitt 1940f, S. 186.

14.02.2026, 16:44:23.

167


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

168

Politischer Pessimismus

mende oder staatszerspaltende Krifte aufkommen«*”® lisst, die politischen
Machtmittel zentralisiert und sich dabei der Méglichkeiten, welche die mo-
derne Technik in politischen Kimpfen bietet, bedient. Der qualitativ totale fa-
schistische Staat stellt sich der Entpolitisierung und Neutralisierung entgegen
und fithrt zuriick zu einer kontrollierten Form des Politischen — so zumindest
die Theorie.

Erweitert wird diese Idealkonstruktion des totalen Staates schliefllich durch

379 und des »Reiches«*. Jene Schriften markie-

die Konzepte des »Grofiraums«
ren zugleich eine theoretische Neuausrichtung des Werkes auf das Konzept
von »Raum« und »Boden«.*®! Der Begriffsbestimmung der Politischen folgend
miisste, wie im Zeitalter der absolutistischen Staatlichkeit, auch das Staaten-
system des 20. Jahrhunderts ein »Pluriversum« sein, damit die politische
Feindschaft in Form von rechtlich gehegten Kriegen ausgetragen und kont-
rolliert werden kann. Demgemifl schligt Schmitt eine bestimmte politische
Weltordnung vor: »Der neue Ordnungsbegriff eines neuen Vélkerrechts ist
unser Begriff des Reiches, der auf einer volkhaften, von einem Volk getragenen
GroRraumordnung beruht.«*¥? Die Belegstelle zeigt nochmals unzweifelhaft,
dass Schmitt — zumindest teilweise — die Notwendigkeit, zwischen Freund und
Feind zu unterscheiden, ausgehend von der Substanz von Voélkern denkt. In
diesem Zusammenhang pliddiert der Staatsrechtler pathetisch fiir den Aufgang
der »Sonne des Reichsbegriffes« und sein Modell einer »sinnvoll eingeteilten
Erde«, welches im 20. Jahrhundert dem alten europiischen Vélkerrecht folgen
soll.?®® Konkret lautet der Vorschlag, den Globus unter wenigen GroRmichten
aufzuteilen und dies in einer Art Neuauflage des Vélkerrechts rechtlich zu fi-
xieren, damit dem sogenannten »raummiflachtenden Universalismus«*** Ein-

378 | Ebd., S. 186.

379 | Vgl. Schmitt 1940c, S. 295-302.

380 | Schmitt 1940a, S. 303-312.

381 | Nach 1945 ist es erstaunlich, dass Schmitt trotz der zeitgeschichtlichen Diskre-
ditierung an der Kategorie »Boden« festhdlt: »Was Schmitt sich wéhrend der laufenden
Ereignisse des Zweiten Weltkrieges zu sehen geweigert, aber seiner Logik nach in der
Nomos-Studie beschreiben hatte, gibt die Matrix ab, mit deren Hilfe Arendt den krie-
gerischen Expansionismus des NS-Regimes begreift: der Krieg war der ungeheuerliche
Versuch, von deutscher Seite die (Land-)>Nahmec«in Europa als volkerrechtlichen Ur-Akt
zu wiederholen, Europa als einen»von rechtlichen Hemmungen befreiten Aktionsraums,
als eine »vom Recht ausgenommene Sphére der Gewaltanwendung« zu behandeln - so
wie Europa selbst zuvor den »offenen Boden nicht europdischer Fiirsten und Valker«be-
handelt hatten.« Balke 2000, S. 212.

382 | Schmitt 19404, S. 312.

383 | Ebd., S. 303.

384 | Schmitt 1940c, S. 295.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

halt geboten wird. Ideologisch sieht Schmitt sein Feindbild, den »raummif-
achtenden Universalismus«, im Sozialismus, aber vor allem in der »Ideologie
der liberaldemokratischen Westmichte«.’® Gemif dieser Grofraumtheorie
sollen in allen Teilen der Erde dominante Groffmachte kleinere Staaten beherr-
schen, unter besonderer Beriicksichtigung des »GrofRdeutschen Reiches«.*¢
Explizites politisches Ziel ist es, ein internationales Gleichgewichtssystem zu
etablieren, welches »auf dem Grundsatz der Nichtintervention raumfremder
Michte beruhenden Raumordnung gegen eine universalistische Ideologie,
welche die ganze Erde in das Schlachtfeld ihrer Interventionen verwandelt
und sich jedem natiirlichen Wachstum lebendiger Vélker in den Weg stellt.«**
Jeder GroRraum ist gewissermaflen protektionistisch geschiitzt durch ein
Interventionsverbot fiir raumfremde Michte. Auflerhalb dieser Grenzen, in
den nicht aufgeteilten Regionen der Erde, kénnen die jeweiligen GroRmich-
te weiterhin nach Interessenlage militirisch intervenieren. Irritierenderweise
bedient sich Schmitts Vorschlag wiederum eines Gleichgewichtsmodells, das
an die Konzepte der Wirtschaftswissenschaften erinnert: Wie ein protektionis-
tisch geschiitzter Wirtschaftsmarkt soll das politische Freund-/Feindverhiltnis
anhand eines rechtlich geordneten Austragungsraumes zum Ausgleich kom-
men. Dabei stammt diese politische Grofraumtheorie aus dem Jahr 1939 und
besitzt auffillige Ahnlichkeit zur provisorischen Raumaufteilung Osteuropas
durch den Hitler-Stalin-Pakt.

Wichtig ist, dass das sogenannte Reich und der jeweilige Groflraum nicht
identisch sind. Das Reich ist quasi ein Staat, der als GroRmacht einen Grof3-
raum aus kleineren Staaten beherrscht: »Wohl aber hat jedes Reich einen Grof3-
raum, in dem seine politische Idee ausstrahlt und der fremden Interventionen
nicht ausgesetzt sein darf.«**® Dieses Konzept entwickelt Schmitt unmittelbar
vor dem Zweiten Weltkrieg, wobei er den weltpolitischen Dualismus von Ost
und West bereits antizipiert und hofft, zwischen den beiden Blocken ein hege-
moniales Deutsches Reich im europiischen Grofraum zu implementieren.’®
Schmitt bezieht sich weiterhin auf die Monroedoktrin und tbertriagt dieses
Modell auf den gesamten Erdball: »Wesentlich ist, dafl die Monroedoktrin echt
und unverfilscht bleibt, solange der Gedanke eines konkret bestimmten Grof3-
raums festgehalten wird, in welchen raumfremde Michte sich nicht einmi-
schen diirfen.«**® Anzumerken ist dariiber hinaus, dass Schmitt die »tragen-

385 | Ebd., S. 296.
386 | Ebd., S.302.
387 | Ebd., S. 302.
388 | Schmitt 1940a, S. 303.
389 | Ebd., S. 304.
390 | Schmitt 1940c, S. 295.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

170

Politischer Pessimismus

den und gestaltenden GroRen«**! in den Reichen wihnt und nicht mehr in den

Staaten. Dem Staat als »dem bisherigen Zentralbegriff des Vélkerrechts« wird
der Reichsbegriff entgegengestellt, allerdings bleibt dabei unklar, in welchem
Verhiltnis der »qualitativ totale Staat« zum Reich bzw. zur GroRmacht steht.**

SchlieRlich macht der Ausgang des Zweiten Weltkrieges Schmitts Hoff-
nungen auf eine »gemeinsame[n], erdumfassende[n] Raumordnung«*** zu-
nichte, wobei diese priferierte Losung — selbst wenn dem Tausendjihrigen
Reich eine lingere Halbwertszeit beschieden gewesen wire — nur einen Auf-
schub erlaubt hitte, nur eine Verschnaufpause, bis die politischen Gegensitze
wieder aufbrechen und neue Freund-/Feindkostenrelationen eine Ausnahme
von der normalen Vélkerrechtsordnung erzwingen.***

Nach 1945 unternahm Schmitt ausgehend von der in dieser Werksphase do-
minanten Kategorie »Raum« bzw. »Bodenc, den letzten (erfolglosen) Versuch,
ein neues politisches Subjekt gegen die Moderne zu finden. In der Schrift »Der
Nomos der Erde« bringt Schmitt den Zusammenhang von politischer Ord-
nung und Raum auf die Formulierung: »Das Denken der Menschen muf sich
wieder auf die elementaren Ordnungen ihres terrestrischen Daseins richten.
Wir suchen das Sinnreich der Erde. Das ist das Wagnis dieses Buches und das
Vorgebot unserer Arbeit.«**> Zur Sinnlosigkeit des »geistigen Nichts< der mo-
dernen Technik und Kultur sucht Schmitt demnach ein sinnvolles Gegenge-
wicht, das sogenannte >Sinnreich der Erde<. Allerdings wird die Schrift diesem
Anspruch nicht gerecht, die Analyse kommt tiber die — mit terrestrischen Me-
taphern und Essentialismen gespickte — Rekonstruktion des Niedergangs des
europiischen Volkerrechts und Raumdenkens nicht hinaus. Wobei Schmitts
Raumdenken eindeutig Partei ergreift und die westlichen Siegermichte mit
dem »Maritimen« assoziiert und sich dahingehend fiir die Kategorie des »Bo-
dens« ausspricht — quasi den terrestrischen Riickzug antritt. Auch das ab-

391 | Schmitt 19404, S. 304.

392 | »Dabei bleibt weitgehend offen, in welchem Verhaltnis die politische Form des
Reiches zu den liberkommenen Formen von»Staat« und »Verfassung« steht, ob sie diese
Momente in sich integrieren oder negieren.« Mehring 1996, S. 233.

393 | Schmitt 2011, S. 25.

394 | »Die Konsequenzen aus diesem verfallstheoretischen Strang seines Denkens
zog Schmitt jedoch nicht schon in Weimar. Bis zur endgiiltigen Niederlage der National-
sozialisten wurde dieser vielmehr durch Konstruktionen liberlagert, die den »qualitativ
totalen Staat« - oder spéter: das »Reich« - zu dem entscheidenden Tr&ger der Gegen-
bewegung machten, durch die der Prozef der Pluralisierung der Gesellschaft wenn nicht
sistiert, so doch in Bahnen gelenkt werden sollte, die mit einer hierarchischen Uber-
ordnung des Staates liber die anderen gesellschaftlichen Systeme und Organisationen
vereinbar waren.« Vesting 1995, S. 199.

395 | Schmitt 2011, S. 6.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

schlieffende vierte Kapitel gibt keine Antwort auf die im Titel »Die Frage eines
Neuen Nomos der Erde« aufgeworfene Problematik.**

In der Folge verandert Schmitt seinen Losungsansatz, die Einheitskon-
zepte >Reichs, >Groflraumc« und der >qualitativ totale Staat« werden aufgege-
ben, und der Verfallsprozess der Staatlichkeit und Entpolitisierung kumuliert
werkimmanent 1961 in der Publikation »Theorie des Partisanen. Zwischenbe-
trachtungen zum Begriff des Politischen«. Schmitt befasst sich hier mit der Bi-
polaritit des Kalten Krieges und diskutiert den Krieger-Typus des irreguliren
Partisanen. Den idealtypischen Partisanen zeichnet dabei vor allem seine loka-
le Bindung aus: »[E]r verteidigte den heimatlichen Boden gegen einen fremden
Eroberer.«*”” Der Partisan ist die Materialisierung der Irregularitit der Kriegs-
fithrung nach dem Zerfall des alten Vélkerrechts. Der Partisan ist fiir Schmitt
aber auch eine Figur, der »weltgeschichtliche Bedeutung«**® zukommt, weil
diese Form des irreguliren Kampfes in einer bestimmten historischen Situ-
ation die Moglichkeit des Politischen, d.h. des Krieges noch offen hilt. An-
ders formuliert: Fiir Schmitts Versuch einer Entschleunigung des Neutrali-
sierungsprozesses ist der Partisan der letzte Akteur, der fiir eine kontrollierte
Form des Politischen steht, weil der heimatverbundene Partisan nur in einem
begrenzten Raum operiert und keine globalen oder universalistischen Ziele
verfolgt. Historisch trat dieser Typus des Kriegers zuerst und quasi in >Rein-
form« im spanischen Widerstand gegen Napoleon Bonaparte auf, allerdings
befindet sich der Partisan, aufgrund der Irregularitit seines Rechtsstatus,
immer auferhalb des von Schmitt idealisierten gehegten Krieges.**® Schmitts
Darstellung des Partisanen als dem »letzten Triger des Politischen«*®, einer
»Schliisselfigur der Weltgeschichte«*” und »heroischen Figur«** ist zweifellos
romantisiert, was sich beispielsweise am sogenannten »tellurischen Charak-
ter« des Partisanen zeigt, wodurch seine »Verbindung mit dem Boden, mit
der autochthonen Bevolkerung und der geographischen Eigenheit des Landes
— Gebirge, Wald, Dschungel oder Wiiste — unvermindert bleibt«.*® In dieser
idyllisch-urspriinglichen Verwurzelung werden moderne »Kampfplitze« aus-

396 | Vgl. ebd., S. 256-299.

397 | Schmitt 2010c, S. 77.

398 | Ebd,, S. 14.

399 | Vgl. ebd., S. 17.

400 | Miinkler 2005, S. 203.

401 | Schmitt 2010c, S. 80.

402 | Ebd., S. 90.

403 | Ebd., S. 26f. »Seine Fundierung auf den tellurischen Charakter scheint mir not-
wendig, um die Defensive, d.h. die Begrenzung der Feindschaft evident zu machen
und vor dem Absolutheitsanspruch einer abstrakten Gerechtigkeit zu bewahren.«Ebd.,
S. 26.

14.02.2026, 16:44:23.

171


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

172

Politischer Pessimismus

geklammert, als miisste auf urbanen Gebieten nicht gekdmpft werden: »Der
Partisan, der den nationalen Boden gegen den fremden Erobere verteidigt,
wurde zum Helden, der einen wirklichen Feind wirklich bekimpfte.«***

Letztlich kann der Partisan den ideologischen Gegebenheiten im »ato-
maren Zeitalter« aber nicht standhalten, d.h. im 20. Jahrhundert findet eine
Verwandlung des Partisanen hin zum Berufsrevolutionir statt. Der Partisan
mutiert gewissermaflen vom Aufhalter der »absoluten Feindschaft« zu deren
Beschleuniger und ist deshalb auch keine Figur, die eine Hegung des Politi-
schen bewirkt:

»Die autochthonen Verteidiger des heimatlichen Bodens, die pro aris et focis streben,
die nationalen und patriotischen Helden, die in den Wald gingen, alles, was gegeniiber
der fremden Invasion die Reaktion einer elementaren, tellurischen Kraft war, ist inzwi-
schen unter eine internationale und Uberregionale Zentralsteuerung geraten, die hilft
und unterstitzt, aber nur im Interesse eigner, ganz anders gearteter, weltaggressiver
Ziele, und die, je nachdem, schiitzt oder im Stich 1&8t. Der Partisan hort dann auf, we-
sentlich defensiv zu sein. Er wird zu einem manipulierten Werkzeug weltrevolutiondrer
Aggressivitat. Er wird einfach verheizt und um alles das betrogen, wofiir er den Kampf
aufnahm und worin der tellurische Charakter, die Legitimitat seiner partisanischen Ir-

regularitat, verwurzelt war.«40®

Auf den Kampfplitzen, die im Kalten Krieg geblieben sind, d.h. von den bei-
den Blocken geduldet werden, wird der Partisan durch die geschichtsphilo-
sophische Ideologie der marxistischen Weltrevolution zum Revolutionir. Der
Revolutionir besitzt keine »tellurische« Bindung mehr, sondern verfolgt eine
entgrenzte welthistorische Mission, die eine Steigerung zur absoluten Feind-
schaft impliziert. Der terrestrische Partisan ist dem universalistischen Revolu-
tiondr gewissermafien zum Opfer gefallen.

Abschliefend benennt Schmitt in der >Theorie des Partisanen< drei még-
liche Zukunftsszenarien: 1. Kénnte eine befriedete Erde entstehen, ein »Uber-
gang zu einer hoheren Kultur«, indem es auch keine Partisanen mehr gibt,
fur Schmitt die »Prognose des weitverbreiteten technizistischen Optimis-

406 5. In dem Spielraum, den die beiden Weltmichte gewihren, kénnten

mus«.
begrenzte und gehegte Kriege ausgetragen werden als sogenannter »dogfight«,
nach Schmitt die Variante des »Fortschritts-Pessimismus«.*” 3. Die dritte Zu-

kunftsvariante, die Schmitt vorstellt, ist die sogenannte »radikal-pessimisti-

404 | Ebd., S. 91.
405 | Ebd., S. 77.
406 | Ebd., S. 81.

407 | Ebd., S. 81f.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

sche tabula-rasa-Losung der technischen Phantasie«*®®, d.h. die »globale ato-
mare Vernichtung«. Interessanterweise legt sich Schmitt hier nicht explizit auf
eine dieser Zukiinfte fest und vermeidet es zudem, sich selbst als Pessimist
zu bezeichnen. Allerdings ist aus der Lektiire des Textes mit Nachdruck der
Schluss zu ziehen, dass es nur auf die zweite oder dritte Variante hinauslaufen
kann. Eine befriedete Erde ohne das Politische lehnt Schmitt — wie gezeigt
— ab, trotz allen vermeintlichen Fortschritts bleibt die ewige Unterscheidung
von Freund und Feind und die Logik des »Nehmens, Teilens und Weidens«*%
unaufhebbar.

Gegen die zweite Variante spricht weiterhin, dass die Raumordnung des
Ost/Westkonfliktes und die technische Méglichkeit der atomaren Vernichtung
eine kontrollierte Feindschaft nahezu verunmdoglicht haben. Was bleibt, ist
eine nicht gehegte »absolute Feindschaft«, die den Gegner kriminalisiert und
als Unmensch vernichten will.#® Schmitt prophezeit deshalb den »Abgrund
der totalen Entwertung«, aus welchem neue Arten der absoluten Feindschaft
entstehen, die den Feind »als Ganzes fiir verbrecherisch und unmensch-
lich [...], fir einen totalen Unwert« erkliren.”! Und selbst fiir die potenzielle
»Nach-Bomben-Situation« bleibt wenig zu hoffen: Falls tiberhaupt Menschen
tiberleben, muss sich diese Menschheit auf neue Freund/Feind-Konstellatio-
nen einstellen und erneut den Boden verteidigen. Dariiber hinaus schweifen
Schmitts Uberlegungen ab in Richtung Weltraum, der »neue Herausforderun-
gen fiir politische Eroberungen« bereithalte: »Infolgedessen sind auch diese
unermeflichen Bereiche nichts als potenzielle Kampfriume, und zwar eines
Kampfes um die Herrschaft auf dieser Erde.«*?

In der Konsequenz bleibt kein Trager einer gehegten Form des Politischen,
eine souverine Behauptung ist unméglich geworden, und Schmitt findet fiir
das Problem des Politischen keine Losung mehr.*® Der unberechenbaren Dy-
namik des Politischen folgend, muss die Eskalation des Krieges, ein totaler

408 | Ebd., S. 82.

409 | Ebd., S. 83. »Der technische Fortschritt wird nur eine neue Intensitat des neuen
Nehmens, Teilens und Weidens bewirken und die alten Fragen nur noch steigern.« Ebd.,
S. 83.

410 | Zur Kriegfiihrung im »nuklearen Zeitalter«: »Solche absoluten Vernichtungsmittel
erfordern den absoluten Feind, wenn sie nicht absolut unmenschlich sein sollen.« Ebd.,

S.94.
411 | Ebd., S. 95.
412 | Ebd., S. 83.

413 | »Obwohl er wie kein anderer Jurist seiner Zeit die Schnelligkeit, Intensitat und
Unaufhaltsamkeit des »Zeitalters der Technik« herausstellte, hat er auf dieses Zeitalter
doch mit begrifflichen Dispositionen zu antworten versucht, die an der Dynamik der
Moderne zerbrechen mufiten.« Vesting 1995, S. 191.

14.02.2026, 16:44:23.

173


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

174

Politischer Pessimismus

und globaler Weltbiirgerkrieg, befiirchtet werden, womit sich Schmitts Konst-
ruktion des Politischen zur »letzten verzweifelten Antithese«** entfaltet. Aus
der kulturkritischen Abwehr einer unernsten entpolitisierten Welt antwortet
Schmitt mit seiner Konstruktion des Politischen. Allerdings entwickelt sich
aus diesem >Gegengift« eine nicht zu kontrollierende Gefahr, weil kein inner-
weltliches Mittel jene Dynamik zu kontrollieren vermag. Obwohl die politische
Theorie Schmitts gerade nicht in Handlungsunfihigkeit, Ohnmacht und Ver-
zweiflung erstarren will, findet sie keinen Ausweg aus der als problematisch
dargestellten Situation der modernen Gesellschaft. Ein politischer Pessimis-
mus wider Willen ist die Konsequenz. Trotz aller Rettungs- bzw. Aufhalte-
versuche bleibt Schmitts Theorie letztlich ratlos, konsequenterweise miisste
damit auch die Hoffnung auf eine Fristverlingerung bis zur >Apokalypse<auf-
gegeben werden.

5.7 EINE HALTUNGSFRAGE

Abschlieffend erfolgt in diesem letzten Analysekapitel des politischen Pessi-
mismus Schmitts die (Re-)Konstruktion, der den Texten zugrunde liegenden
Haltung. Wobei hier die These vertreten wird, dass die Theorie nicht nur in-
haltlich durch das Verfallsnarrativ, die Anthropologie, die pessimistische Ge-
schichtstheorie und die negative Zukunftsprognose dem Idealtypus des Pessi-
mismus sehr nahe kommt, sondern ebenso formal, d.h. unabhingig von den
konkreten Diagnosen und Prognosen, entsprechen die Selbstinszenierung des
Autors Schmitt, die Asthetisierung des Schreckens und die Verallgemeinerun-
gen der Texte einer modellhaften pessimistischen Haltung.

Die Selbstinszenierung des Autors kritisierend zu hinterfragen, bedeutet
im Rahmen der vorliegenden Studie, zu analysieren, ob und wie die Theorie
den Autor des Textes in der modernen Gesellschaft verortet und somit den
Grad an Selbstreflexion sowie das erkenntnistheoretische Niveau zu ermit-
teln. Die Selbstdarstellung Schmitts 14sst sich exemplarisch und pointiert an-
hand seiner Gleichsetzung mit der titelgebenden Romanfigur Benito Cereno
analysieren.”> Herman Melvilles Erzihlung handelt bekanntlich davon, dass
auf einem spanischen Schiff die Sklaven-Mannschaft meutert, die Offiziere
totet und den Kapitin als Geisel nimmt. Aus dieser Romanvorlage entwickelt
Schmitt die vergleichende These, er wire selbst vom NS-Regime gegen sei-
nen Willen des Kommandos beraubt, gefangengenommen und gezwungen
worden, eine Tragikomddie aufzufithren. Wobei das entfithrte Schiff sowohl

414 | Schmitt 2009a, S. 57.
415 | Vgl. Schmitt 2010b, S. 21f. Vgl. Schmitt 1991, S. 54f. Vgl. zur Selbstdarstellung
als Benito Cereno: Groh 1998, S. 133ff und Koenen 1995, S. 820ff.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

als eine Metapher fiir das Dritte Reich als auch die weltgeschichtliche Mis-
sion >Europac« interpretiert werden kann. Die Farce besteht — Schmitt zufolge
— derweil darin, dass der Kapitin Cereno und der Staatsrechtler Schmitt bei
volliger Machtlosigkeit und unter der Bedrohung des Lebens »so-tun-als-ob«
sie die Kontrolle ausiiben und selbst iiber ihre Handlungen entscheiden. Be-
sondere Brisanz besitzt diese Parallelisierung, weil die Romanfigur Cereno die
»schwarzen Sklaven« unterschitzte und gewissermaflen aus Naivitit in die ge-
schilderte missliche Lage geriet. Allerdings werden die Themenkomplexe der
eigenen Naivitit ebenso wie Sklaverei und Rassismus von Schmitt nicht disku-
tiert, und dartiber hinausgehende selbstkritische Anmerkungen oder ein nur
rudimentires Schuldeingestindnis des Autors des Textes »Der Fithrer schiitzt
das Recht«*® finden sich nicht. Der Kapitin Benito Cereno dient Schmitt im
Gegenteil als eine Metapher, um seine Entscheidungen zwischen 1933 und
1945 zu erkliren und — auf der Basis von nachtréglich verinderten Belegstellen
in der Schrift »Der Leviatan«*” — zu behaupten, bereits 1938 systemkritische
Schriften veréffentlicht zu haben.”® Den naheliegenden Einspruch, Schmitt
sei Tater und nicht Opfer gewesen, antizipierend, wird im Text folgende Deu-
tung vorgeschlagen:

»Hier wird man einiges dem Opfer solcher Situationen liberlassen miissen und nicht nur
von Aufen urteilen diirfen. Plato war Mitarbeiter der Syrakuser Tyrannen und lehrte,
dafd man sogar dem Feinde einen guten Rat nicht verweigern diirfe. Thomas Morus, der
Schutzheilige der geistigen Freiheit, hat viele Stadien durchlaufen und den Tyrannen
erstaunliche Konzessionen gemacht, ehe es soweit war, da® er zum Martyrer und zum
Heiligen wurde.«*®

Der Begriff >Opfer< bezeichnet in diesem Zusammenhang wohlgemerkt nicht
diejenigen, die im Zweiten Weltkrieg Gewalt erlitten haben, sondern all jene,
die sich nach dem Krieg fiir ihre Beteiligung am NS-Regime juristisch ver-
antworten mussten. Seltsam entriickt zeigen sich Schmitts Texte, sind unfi-
hig, eigene Fehler einzugestehen und behaupten stattdessen, die deutschen
Intellektuellen seien insgesamt im Jahr 1933 zur >Geisel des Hitlerregimes«
geworden: »Benito Cereno, der Held von Herman Melvilles Erzihlung, ist in
Deutschland zu einem Symbol fiir die Lage der Intelligenz in einem Massen-
system erhoben worden.«**

416 | Vgl. Schmitt 1934b.

417 | Vgl. Maschke 1982, S. 179ff.
418 | Schmitt 2010b, S. 20.

419 | Ebd., S. 21.

420 | Ebd., S. 21f.

14.02.2026, 16:44:23.

175


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Reinhard Mehring hat sich intensiv mit Schmitts Vergangenheitsbewalti-
gung nach dem zweiten verlorenen Weltkrieg befasst und gezeigt, dass diese
vor allem indirekt und in Form von sprachlichen Anspielungen erfolgt, aber
nicht offen und schon gar nicht in Gestalt einer Entschuldigung.**! In der Pose
des zu Unrecht Angeklagten inszeniert sich Schmitt als einsamer und 6ffent-
lichkeitsscheuer Wahrheitsverkiinder und schreibt folgenden Satz an sich
selbst: »Solange sie Dir Unrecht tun, haben sie Dich nicht begriffen. Das ist
die grofle Genugtuung, die dem ungerecht Verfolgten zur kriftigen Nahrung
wird.«*? Dass Schmitt Fehler in der Beurteilung der politischen Lage unter-
laufen sind, kommt nicht in Betracht, und stattdessen wird der Schluss ge-
zogen, ein unpolitischer Wissenschaftler werde verfolgt,** wobei sich Schmitt
mit einen Tier auf der Flucht vergleicht*** und folgert: »Was war eigentlich un-
anstindiger: 1933 fir Hitler einzutreten oder 1945 auf ihn zu spucken?« Zur
Kritik der eigenen Kritiker verwendeten die Schriften ebenfalls Metaphern
aus dem Tierreich, beispielsweise wird der Jurist Karl Schultes mit dem Be-
griff »Giftmiicken« bezeichnet.*> Seinen ausgebliebenen Widerstand gegen
das NS-Regime erklirt Schmitt schliefRlich indirekt durch seinen Charakter:
»Ich bin ein kontemplativer Mensch und neige wohl zu scharfen Formulie-
rungen, aber nicht zur Offensive, auch nicht zur Gegenoffensive. Mein Wesen
ist langsam, gerduschlos und nachgiebig, wie ein stiller Fluf%, wie die Mosel,
tacito rumore Mosella.«** Der Vergleich mit einem »Fluf« fiigt sich in die von
terrestrischen Metaphern durchzogenen Schriften des Spitwerks, die dariiber
hinaus ein fatalistisch-heroisches Pathos auszeichnet: »Ich sehe den letzten
Raum, mein Grab; ich sehe es sich auslosen: meine Heimat, der FluRR, alles
wird zerstort, aber ich halte daran fest. Ich gehe mit ihnen unter, und sie ge-
hen mit mir unter. Das Arcanum meines Lebens.«*”” Derartige Verlust- und
Untergangswahrnehmungen sind charakteristisch fiir die Selbstdarstellung
des Autors Schmitt, der beispielsweise den Eindruck zu erwecken versucht,

421 | Vgl. Mehring 2000.

422 | Schmitt 1991, S. 210.

423 | »Aber man mufl heute mit solchen Méglichkeiten rechnen, und ich habe keine
Lust, die HaRRaffekte dieses Menschentypus zu meinen bereits liberstandenen Verfol-
gungen zusatzlich auf meine arme Person zu lenken.« Schmitt 1991, S. 252.

424 | »Hier mochte ich mich von der Jagd erholen, deren Wild ich seit Jahren bin.«
Schmitt 1991, S. 8.

425 | Schmitt 1991, S. 166.

426 | Schmitt 2010b, S. 10. Zu Schmitts Selbstbeschreibung als defensiv: »Doch bin
ich immer noch lieber Angeklagter als Anklager.« Ebd., S. 11.

427 | Schmitt 1991, S. 88.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

das sogenannte >Arcanum der Ontologie« zu kennen.”® Diese Anspielungen
verbinden sich in Schmitts Selbstbild mit der sozialstrukturellen Verortung
als enttiuschter Intellektueller und betrogener Wissenschaftler.*”® Der eigene
Rang als Angehoriger einer intellektuellen Elite wird anhand der zeitgendssi-
schen Unterscheidung von Masse und Elite konstruiert. Diese elitire Haltung,
jenseits liberaler Demokratiekonzepte, zeigt sich auch daran, dass Schmitt die
Demokratisierung der entstehenden Bundesrepublik als »Massenlenkung mit
Einsatz der Wissenschaft« dekonstruiert.*°

Auffallend ist in diesem Zusammenhang, dass Schmitt innerhalb der aka-
demischen sowie ideengeschichtlichen Elite zwischen sogenannten »unerns-
ten und ernsthaften Denkern« differenziert,® wobei er sich letzteren zugehé-
rig fuihlt. Stilistisch bedient sich Schmitt dazu der »Methode identifikatorischer
Spiegelung«*?, indem er mittels Autorenmasken seine Argumentation als eine
Erkenntnis prisentiert, die sich u.a. ebenso bei Thomas Hobbes, Jean Bodin,
Donoso Cortés, Alexis de Tocqueville, Sgren Kierkegaard, Max Stirner usw.
findet. Diese argumentative Strategie rekurriert auf die Klassiker der Philo-
sophiegeschichte und zitiert sie als Gewidhrsminner der eigenen Weltsicht.
Wobei besagtes rhetorisches Mittel sowohl der wissenschaftlichen Fundierung
der eigenen Diagnostik dienen soll als auch der Selbsterhebung in den Rang
eines politischen Denkers von welthistorischer Bedeutung.”® Ein Kalkiil, das
insofern Erfolg zeitigte, als u.a. Bernard Willms Schmitt mit Bodin vergleicht
und fordert, den deutschen Staatsrechtler als einen Klassiker des politischen
Denkens anzuerkennen.®* Dabei ist anzumerken, dass meine Arbeit nicht in
dieser Form geschrieben wiirde, wire Schmitts Reputationsmanagement nicht
erfolgreich gewesen.

428 | Vgl. Schmitt 1955, S. 148 und 152. »Carl Schmitt liebte das Enigmatische.«
Schmitt 1991, S. XIIl. Oder wie Hans-Dietrich Sander schreibt, Schmitt habe Freude
daran, hinter »[...] Vexierspielen zu verschwinden.« Schmitt und Sander 2008, S. 124.
429 | »Anders als Mannheim setzte er nicht auf die synthetische Kraft der Diskussion,
sondern auf Dezision, die er wiederum in religidser Erwdhlung und Verantwortung fun-
diert sah. Schmitt wurde deshalb zutreffend immer wieder als Esoteriker wahrgenom-
men und verstand sich als Vertreter einer intellektuellen Elite und Avantgarde.« Mehring
2013, S. 243.

430 | Schmitt 2010b, S. 15. »Die planenden und lenkenden Eliten konstruieren sich
selbst und die von ihnen gelenkten Massen mithilfe geschichtsphilosophischer Sinn-
gebungen.« Schmitt 1950a, S. 927.

431 | Schmitt2010b, S. 13.

432 | Mehring 2000, S. 130.

433 | Vgl. insb.: Schmitt 2010b, S. 65. Oder: Schmitt 2002, S. 65.

434 | Vgl. Willms 1988, S. 577ff.

14.02.2026, 16:44:33.

177


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Zweifel an der eigenen Wichtigkeit oder gar Selbstironie lassen die Selbst-
beschreibungen Schmitts derweil vermissen:** Die Texte sind nur in denjeni-
gen Fillen ironisch, wenn sie gegen andere polemisieren. Selbstironie findet
sich hingegen nicht, im Gegenteil, Schmitts Selbstbeschreibungen zeichnen
sich durch grofen Ernst aus:

»Ernst Jiinger meint (anl&Rlich der Aggregierung Arnold Toynbees zum grofRen ameri-
kanischen Verteidigungsrat), daf® die Geschichtsphilosophen heute wichtiger sind als
die Atomphysiker. Natiirlich. Ich als der Diagnostiker des diskriminierenden Kriegs-
begriffs und der Verwandlung des Staatenkrieges in den Biirgerkrieg, bin davon nicht
iiberrascht.«43¢

Ein weiteres Beispiel fiir den selbstzugesprochenen Rang seiner wissenschaft-
lichen Arbeit ist folgende Belegstelle:

»lch bin heute - trotz Quincy Wright - der einzige Rechtslehrer dieser Erde, der das Pro-
blem des gerechten Krieges, einschlieflich leider des Biirgerkrieges, in allen seinen
Tiefen und Griinden erfafit und erfahren hat. Ich kenne also die grofie Tragik mensch-
licher Rechthaberei.«*37

Die >grofle Tragik der Rechthaberei< besteht in diesem Kontext im Verhalten
der Siegermichte nach dem Zweiten Weltkrieg, die aufgrund universalisti-
scher Moral und Siegerjustiz eine Eskalation der Feindschaft provozieren.*®
Schmitt spinnt vor dem Hintergrund jener Zeitdiagnose das dramatische Nar-
rativ eines auf tragische Weise hintergangenen Wissenschaftlers und versucht,

435 | Im Gegensatz dazu versteht sich Schmitt aber auch als bescheidener Aufiensei-
ter: »Ich war ein obskurer junger Mann bescheidener Herkunft. Weder die herrschende
Schicht, noch eine oppositionelle Richtung hatte mich erfasst. Ich schloss mich keiner
Verbindung, keiner Partei und keinem Kreis an und wurde auch von niemandem umwor-
ben. Dafiir war ich weder mir selbst noch den andern interessant genug.« Schmitt und
Tommissen 1990, S. 20.

436 | Schmitt 1991, S. 126.

437 | Schmitt 2010b, S. 12.

438 | Mehring fasst Schmitts Selbstinszenierung folgendermafien zusammen: »Er be-
schreibt sich als Verfolgter und gedchteter Outlaw und »Siindenbocks, als skrupuldser
Intellektueller wie Hamlet, als christlicher Hoftheologe wie Eusebius und als putschis-
tischer Soldat und Partisan wie Salan. [...] Schmitt pflegte jenseits diverser Autoren-
masken (Identifikation mit Donoso Cortés, Hobbes u.a.) insbesondere die Legende vom
Etatisten: vom »Aufhalterc des Untergangs Weimars und etatistischen »Staatsrat:, der
fiir kurze Zeit an der Seite Gorings preufische Formen bewahren wollte.« Mehring 2013,
S. 234f.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

die politischen Konsequenzen seiner Stellungnahmen wahlweise zu leugnen
oder als unintendierte Handlungsfolgen auszuweisen:

»Dieses Buch, die wehrlose Frucht harter Erfahrungen, lege ich auf dem Altar der Recht-
wissenschaften nieder, einer Wissenschaft, derich liber vierzig Jahre gedient habe. Ich
kann nicht voraussehen, wer sich meiner Opfergabe bemé&chtigen wird, sei es ein den-
kender Mensch, sei es ein praktischer Verwerter, sei es ein Zerstérer und Vernichter, der
das Asyl miflachtet. Die Schicksale eines Buches stehen nicht in der Hand des Autors,
S0 wenig wie sein persénliches Schicksal, das daran hangt.«*3°

Dass Schmitt vierzig Jahre ausschlieRlich der Rechtwissenschaft diente, ist
wenig tiberzeugend:*** Der Versuch der klaren Grenzziehung zwischen wis-
senschaftlicher Forschung und praktisch-politischen Konsequenzen ist zu-
dem irritierend, gerade weil Schmitts vorangegangene Schriften gegen den
Rechtspositivismus auf eine Politisierung der Wissenschaft hingewirkt haben.
Vor dem Hintergrund der Schuldfrage sieht sich Schmitt jedoch ausschlief3-
lich in der Rolle des Wissenschaftlers und somit nicht fiir die Konsequenzen
seiner Form von Politikberatung verantwortlich. Paradox, zumal Schmitts Be-
griffsbestimmung des Politischen eindringlich dahingehend sensibilisiert,
dass wissenschaftliche Begriffe in politischen Auseinandersetzungen instru-
mentalisiert werden. Der Widerspruch besteht nun darin, dass Schmitt in sei-
ner Selbstreflexion einerseits bereit ist, sich selbst als »Diagnostiker des diskri-
minierenden Kriegsbegriffs und der Verwandlung des Staatenkrieges in den
Biirgerkrieg« auszuweisen und seine Schriften fortwihrend Politikberatung
in diesem Sinne betreiben. Andererseits sperrt sich Schmitts Reflexion aber
vehement gegen die mit den politischen Konsequenzen verbundene Schuldfra-
ge und fillt damit hinter Einsichten der eigenen politischen Theorie zurtick.
Allerdings scheint eine solche Form von Verantwortungs-Verflichtigung in
vielen politischen Zusammenhingen nicht die Ausnahme, sondern die Regel.
Der Verweis auf die >reine Wissenschaftlichkeit« ist in diesem Zusammen-
hang jedoch besonders unbefriedigend, weil Schmitts politische Theorie den
Leser permanent dartiber belehrt, dass auch die Unterscheidung von wahr/
unwahr eine Intensitit gewinnen kann, die zur politischen Unterscheidung
von Freund/Feind fithrt. Zu diskutieren ist im Kontext der Selbstinszenierung
schlieRlich der Versuch der theologischen Fundierung des Werkes und der
Person:

439 | Schmitt 2011, S. 5.
440 | »Schmitt agiert als Intellektueller, der keinem Fach und Ansatz mehr verpflichtet
ist.« Mehring 20064, S. 19.

14.02.2026, 16:44:33.

179


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

180

Politischer Pessimismus

»Ich bin Katholik nicht nur dem Bekenntnis, sondern auch der geschichtlichen Herkunft,
wenn ich so sagen darf, der Rasse nach. Ich hdtte noch hinzufigen kénnen: deshalb ist
es auch so leicht, gegen mich wie gegen alles, was ich sage, den antirdmischen Affekt
zu mobilisieren.«*4!

Die Kritik an Schmitts politischer Theorie ist demnach kein wissenschaftlich
begriindeter Zweifel oder Einspruch gegen inhaltlich strittige Aussagen, son-
dern diesen Ausfithrungen folgend ist es der »antiromische Affekt«, der die
Kritiker antreibt. Folglich ist die Kritik an diesem »authentischen Fall eines
christlichen Epimetheus«** vor allem religios oder weltanschaulich begriindet
— so zumindest Schmitts Interpretation. Unabhingig davon, ob die politische
Theologie nun das bzw. das einzige »Zentrum seiner Existenz«** ist, muss die
Selbstdarstellung als wissenschaftlich problematisch bezeichnet werden, weil
dieser Riickzug in die theologische Sphire erkenntnistheoretische Reflexion
systematisch tabuisiert. Sakralisierung ist immer eines der letzten Mittel, um
eine >Wahrheit« vor Revisionen zu schiitzen. Diese Form theologischer Fun-
dierung reklamiert Offenbarungswissen und -gewissheit und versucht sich
der weiteren wissenschaftlichen Uberpriifung zu entziehen. Schmitt spielt
vormodernen Glauben gegen modernes Wissen aus, so wie er den politischen
Mythos gegen die Vernunft instrumentalisiert. Womit diese politische Theo-
rie erkenntnistheoretisch der Illusion anheim fillt, eine Beobachterposition
auflerhalb der modernen Gesellschaft einzunehmen. Die Kontingenz und das
Paradox der theologischen Letztfundierungen wird iibersehen, und dadurch
wird die Theorie erkenntnistheoretischen Anforderungen nicht gerecht: Die
Reflexion, woher die Erkenntnisse des Autors Schmitt stammen, welchen Be-
schrinkungen sie unterliegen usw., wird konsequent ausgelassen. Die Unfi-
higkeit, von der eigenen Beobachterposition zu abstrahieren, kann weiterhin
Schmitts Selbstgewissheit, »betrogen« worden zu sein, erkliren.**
Anzumerken ist ferner, dass die Begriffsbestimmung des Politischen gera-
de gegen die Komplexitit und Kontingenz der modernen Welt gerichtet ist bzw.
diese durch die politische Entscheidung aufgehoben werden. D.h. dass die Welt
kontingent und uniibersichtlich erscheint, reflektiert Schmitt durchaus, aber
vor dem Hintergrund seines Ideals einer politischen Einheit, die dezisionis-
tisch entscheidet, ist diese problematisch. Der selbstdiagnostizierten Multiper-
spektivitit gelassen zu begegnen, ist Schmitt aber nicht méglich, stattdessen
kippt die Argumentation — wie oben gezeigt — in eine pessimistische Folge-

441 | Schmitt 1991, S. 131.

442 | Schmitt 2010b, S. 12, S. 53.

443 | Mohler 1988, S. 155.

444 | Vgl. zu Schmitts Uberzeugung, betrogen worden zu sein: ERbach 1995 sowie:
Schivelbusch 2001, S. 25ff.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

richtigkeit: Die »Eventualitit eines Kampfes«** versetzt Schmitts Texte in exis-

tenzielle Dauerspannung, und jene >Angst« dokumentiert sich in der rhetori-
schen Verschirfung, welche permanent den >Ernst der Lage< beschwort, was
sich beispielsweise an der argumentativen Bedeutung der Ausnahme zeigt:
»Die Ausnahme bestitigt nicht nur die Regel, die Regel lebt tiberhaupt nur
von der Ausnahme. In der Ausnahme durchbricht die Kraft des wirklichen
Lebens die Kruste einer in Wiederholung erstarrten Mechanik.«**¢ Diese Be-
drohungsrhetorik ist im Werk omniprisent, was sich exemplarisch ebenso in
der Wahrung offenbart, dass »[...] jedes Volk erbarmungslos zugrunde [geht,
Anm. d. A}, das sich seiner konkreten Lage nicht mehr gewachsen zeigt und
sich auch nur einen Augenblick bereden 1i3t, sein natiirliches, selbstverstind-
liches und allererstes Recht zu vergessen, nimlich das Recht auf eine freie, un-
abhingige, einige und ungeteilte Existenz.«*” Im Rahmen der Selbstreflexion
der Theorie erscheint die Gefahr der politischen Ausnahme durch die meta-
historische GesetzmifRigkeit des Politischen u.a. >existenziell< begriindet, und
da die Kontingenz einer solchen Wahrnehmung sowie die Radikalitit dieser
Perspektive nicht reflektiert werden, weist Schmitt den Verdacht des Pessimis-
mus — wie eingangs belegt — von sich.*® Im Umkehrschluss setzen die Texte
ihren Verfasser als prophetisch-unerschrockenen Kimpfer gegen die Ent- und
Uberpolitisierung in Szene und entsprechen damit in hohem Mafe dem Ideal-
typus einer pessimistischen Selbstinszenierung.

Die angefiihrten Belegstellen enthalten bereits Facetten, die ebenfalls eine
»Asthetisierung des Schrecklichen« erahnen lassen, was sich dariiber hinaus
an Schmitts Laudatio auf Hans Freyer beweisen lisst, in welcher — wie oben
diskutiert — Erkenntnis und Sein a priori an Feindschaft gekoppelt wird: »Ich
denke, also habe ich Feinde; ich habe Feinde also bin ich.«** In Bezug auf die

445 | Schmitt 2002, S. 33.

446 | Schmitt 2009b, S. 21.Wozu auch die Zeitdiagnose passt: »Heute wird iberall
gleich die »Kulisse« konstruiert, hinter der sich die eigentlich bewegende Wirklichkeit
verbirgt. Darin verrét sich die Unsicherheit der Zeit und ihr tiefes Geflhl, betrogen zu
sein. Eine Zeit, die aus ihren eigenen Voraussetzungen keine grofe Form und keine
Reprdsentation hervorbringt, mufl solche Stimmungen erliegen und alles Formale und
Offizielle fiir einen Betrug halten. Denn keine Zeit lebt ohne Form, mag sie sich noch so
okonomisch gebarden. Gelingt es ihr nicht, die eigene Form zu finden, so greift sie nach
tausend Surrogaten aus den echten Formen anderer Zeiten und anderer Vdlker, um doch
das Surrogat sofort wieder als unecht zu verwerfen.« Schmitt 1998, S. 16.

447 | Schmitt 1940e, S. 108.

448 | »Hier handelt es sich nicht um Fiktionen und Normativitdten, sondern um die
seinsmafige Wirklichkeit und die reale Mdglichkeit dieser Unterscheidung.« Schmitt
2002, S. 28f.

449 | Schmitt 1957, S. 2.

14.02.2026, 16:44:23.

181


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

182

Politischer Pessimismus

ideengeschichtliche Diskussion iiber Hegels Philosophie heifit es weiter: »Hier
gilt das Wort von Arthur Rimbaud: Der Kampf der Geister ist so brutal wie die
blutigste Schlacht.«*° Schmitt 4dsthetisiert nicht nur die Gewalt, sondern eben-
so sein Wissenschaftsverstindnis. Wissenschaft erscheint als eine Art Kampf,
in dem Regeln des Politischen bzw. des Krieges gelten und entsprechend mehr
auf dem Spiel steht als die Wahrheit. Bei aller inhaltlichen Kritik an solchen
Aussagen und Analogieschliissen wirken Schmitts Schriften aufgrund dieser
»dsthetische[n] Komponente«.”! Dass der Schriftsteller Schmitt dsthetische
Qualitit besitzt, gesteht sogar Habermas ein:

»Dariiber hinaus war Carl Schmitt ein guter Schriftsteller, der begriffliche Pragnanz mit
liberraschenden, geistreichen Assoziationen verbinden konnte. [...] Carl Schmitts pole-
mische Auseinandersetzung mit der Politischen Romantik verdeckt ndmlich die asthe-
tisierenden Oszillationen des eigenen politischen Denkens. [...] Vor allem fasziniert ihn
aber die Asthetik der Gewalt.«*%2

Es ist die tiickische Formulierungskunst, die Schmitts Beweisfithrungen eine
auf den ersten Blick mitreiffende Plausibilitit verleiht, die Dekonstruktion des
Parlamentarismus im Vorwort zur »Geistigen Lage des heutigen Parlamen-
tarismus« ist hierfiir nur eines der prominentesten Beispiele. Die rhetorisch-
isthetische Brillanz zeigt sich aber ebenso an den berithmt-bertichtigten Ein-
stiegssitzen: »Der Begriff des Politischen geht dem des Staates voraus.« Oder:
»Souverin ist, wer iiber den Ausnahmezustand entscheidet.« Diese schlichten,
aber dennoch beeindruckenden Aussagen vermitteln den Eindruck einer dras-
tischen Komplexititsreduktion, mittels derer eine untibersichtliche Lage pl6tz-
lich geordnet und verstehbar erscheint. Der Leser wird gewissermafien durch
die griffig-mehrdeutigen Setzungen iiberrumpelt. Dieser Stil ist ein probates
Mittel, um iiberraschende Einsichten und Pointen aufzuzeigen.

»Dagegen war der Stil Carl Schmitts gekennzeichnet durch das fiir Jinger so wichtige
asthetische Valeur der Uberraschung, der verbliiffenden Pointe, des intellektuellen Ma-
ndvers, wodurch nicht nur mit fast leicht frivoler Geste schwerwiegende Folgerungen
aus bekannten Tatbestdnden gezogen wurden - ein Satz wie »Souverén ist, wer iber
den Ausnahmezustand entscheidet«ist hierfiir das beriihmteste Beispiel -, sondern sich
die Kategorie der Entscheidung«immer auch in der dsthetisch-relevanten Sprachform
einer Geheimnis-Liftung spielerisch darstellte. Hier allein war der Skandal des Inhalts

450 | Ebd., S. 2. Im Gegensatz zu dieser Asthetisierung der Feindschaft und des Kamp-
fes war, seinem Biograph Reinhard Mehring zufolge, die Privatperson Carl Schmitt
Furchtsam und verachtet das Militar. Vgl. Mehring 2006b, S. 128.

451 | Schmitt 1991, S. XIV. Siehe hierzu auch: Biirger 1986, S. 170ff.

452 | Habermas 1987, S. 108, 111.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

im skandaldsen Stil angekiindigt, und selbst dort, wo die Analyse vorherrscht, hat der
Tonfall einen leicht geringschétzigen Akzent des liberlegenen, intellektuellen Einfalls,
der konventionelle Ansichten stets iiberholt.«*53

Zu jener von Karl Heinz Bohrer beschriebenen Haltung passt Schmitts Metho-
de der »radikalen Begrifflichkeit«: »Voraussetzung dieser Art Soziologie juris-
tischer Begriffe ist also radikale Begrifflichkeit, das heifdt eine bis zum Meta-
physischen und zum Theologischen weitergetriebene Konsequenz.«** Diese
Methode versucht, die >falsche« Realitit zu enthiillen und findet sich durch-
gingig in Schmitts Schriften, was sich gerade an der Geste des Ausspielens
der Sicherheit durch die Gefahr des Ernstfalls und der Normalitit durch die
Ausnahme zeigt. Wobei die Ausnahme dem Narrativ der sogenannten »sché-
nen Literatur«*® entspricht, d.h. des Einbruchs des AuRergewshnlichen in den
Alltag. Nach Josef Isensee ist das Charakteristikum der »schonen Literatur«
eine Fokussierung auf den Grenzfall, und gerade daraus beziehen Schmitts
Schriften ihre Faszination. Schmitt verspricht, durch seine wissenschaftliche
Begriffsarbeit die >letzten Vertiefungen in die Wirklichkeit, gewissermaflen
die Wurzel des Sozialen freizulegen.*® Die mit dieser Unterscheidung von
Normalitit und Ausnahme verbundene Erzihlform besticht vordergriindig
durch »kaltbliitige Klarheit«*’, allerdings verzichtet Schmitt hiermit — bei-
spielsweise bei seiner Anthropologie — auf eine umfassende und abwigende
Darstellung.*®

Vor dem Hintergrund der Frage nach der pessimistischen Haltung der Tex-
te gilt es genau zu differenzieren: 1. Schmitts Schreibstil besticht durch eine
isthetische Qualitit, und die Argumentation zieht nicht zuletzt daraus ihre
Uberzeugungskraft. 2. Schmitt dsthetisiert die Gewalt. Trotz aller Angriffe auf

453 | Bohrer 1978, S. 294.

454 | Schmitt 2009b, S. 50.

455 | Isensee 2002, S. 67.

456 | Josef Isensee schreibt in diesem Zusammenhang: »Der Asthet dagegen fiihlt sich
angezogen vom organischen Kult der Ausnahme und dem intellektuellen Spiel mit dem
Feuer. Carl Schmitt selber dementiert, daf} ihn eine »romantische Ironie fiir das Para-
doxe«leite. Doch die Ausnahme, wie er sie darstellt, ist interessanter als der Normalfall,
weil in ihr die Kraft des wirklichen Lebens die Kruste einer in Wiederholung erstarrten
Mechanik durchbricht.« Ebd., S. 67.

457 | Flickinger 1990a, S. 4. Siehe beispielsweise: »Was das menschliche Leben an
Wert hat, kommt nicht aus einem R&sonnement; es entsteht im Kriegszustande bei
Menschen, die, von grofien mythischen Bildern beseelt, am Kampfe teilnehmen; [...].
Kriegerische, revolutionare Begeisterung und die Erwartung ungeheurer Katastrophen
gehoren zur Intensitat des Lebens und bewegen die Geschichte.« Schmitt2010a, S. 83f.
458 | Vgl. zu dieser Kritik auch: Quaritsch 1988, S. 21.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

die politische Asthetik der Romantik ist Schmitt formal-stilistisch selbst As-
thet.®? Diese Affinitit zeigt sich auch an dem ausgeprigten Interesse des Au-
tors Schmitt an Literatur, Malerei und Musik sowie an dsthetisch ansprechen-
der Kulturkritik.*® Die Kritik an der politischen Romantik entziindet sich an
der Vieldeutigkeit und Unentschiedenheit jener Asthetik, Schmitt stért daran
die politische Passivitit, wohingegen er die Asthetik der politischen Entschei-
dung in seinen Schriften geradezu glorifiziert.*® Gleichwohl ist anzumerken,
dass Schmitts Textverschliisselung durch esoterische Formulierungen mit-
unter ebenfalls die geforderte Eindeutigkeit vermissen lassen.

Entscheidend fiir Schmitts politischen Pessimismus ist, dass er der As-
thetik keine politische Lésungskompetenz zugesteht. Nach Schmitt ist das
menschliche Dasein nur politisch zu rechtfertigen bzw. gewinnt hierdurch
seinen Wert. Die dazu aufgebotene Rhetorik der Bedrohlichkeit, die sich in
Ausdriicken wie »blutige Entscheidungsschlacht«*¢? zeigt, dient Schmitt dann
gleichwohl einer Asthetisierung des Politischen. Schmitts Schriften lesen sich
deshalb spannend — im Vergleich zum niichternen Duktus anderer politischen
Theorien. Ironischerweise schreibt Schmitt iber seinen Hauptgewihrsmann
Cortés das, was letztlich auch auf seinen eigenen Stil zutrifft: »Das stindige
Fortissimo starker Worte — schrecklich, blutig, furchtbar, entsetzlich, gewaltig
— nutzt sich ab, es ermiidet und verfehlt sein Ziel.«**3

Abschlieffend ist noch die Verallgemeinerungstendenz der politischen
Theorie Schmitts nachzuweisen. Diese zeigt sich u.a. an den aphoristischen
Einstiegssitzen, die nicht nur eine isthetische Komponente besitzen, sondern
ebenso Verallgemeinerungen vornehmen.*®* So erscheint es zweifelhaft, ob
tatsdchlich alle Begriffe der politischen Sphire >urspriinglich< dem Theologi-
schen entstammen.*® Die These der monokausalen-historischen Genealogie

459 | Wichtig ist, dass Schmitt die Asthetik dann ablehnt, wenn die politische Ent-
scheidungsfahigkeit davon betroffen ist: »Entscheidend ist, daR der Romantiker/Asthet
sich von aufen lebt; in der modernen Zeit bedeutet das notwendigerweise, dafl »Ge-
schmacke, sogar ein teurer und elitdrer Geschmack, massenbestimmt ist. In diesem
Sinne ist Schmitt anti-dsthetisch. Asthetizismus spiegelt eine romantisch-okkasiona-
listische Position wider und zerstort so Politik und Ethik.« Kennedy 1988, S. 245, FN 40.
460 | Vgl. hierzu insb. Schmitts Hamlet-Interpretation. Schmitt 1956. Zur Asthetik der
Kulturkritik im Friihwerk siehe: Villinger 1995.

461 | Vgl. hier zu: Meuter 1994, S. 50.

462 | Schmitt 20094, S. 30.

463 | Ebd., S. 69.

464 | Siehe zur »aphoristic form of writing« vieler Pessimisten auch: Dienstag 2006,
S. 45.

465 | Im Wortlaut schreibt Schmitt »[A]lle prdgnanten Begriffe der modernen Staats-
lehre sind sédkularisierte theologische Begriffe.« Schmitt 2009b, S. 49. Als Belege fiir

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

verdeckt, dass auch die Theologie bzw. das Kirchenrecht nicht geschichtslos
ist. So konnte Schmitt entgegen gehalten werden, dass die vormals theologi-
schen Begriffe in ihrer >urspriinglichen< Form bereits juristisch-staatsrecht-
lich angelegt sind und historisch betrachtet u.a. den profanen Zusammenhin-
gen des rdmischen Rechts entstammen.*6

Weiterhin ist die Entschiedenheit, mit der Schmitt fiir das Politische ar-
gumentiert, das Ergebnis einer Komplexititsreduktion. Der Komplexitit und
Kontingenz der modernen Gesellschaft stellt Schmitt die schlichte Unter-
scheidung von Freund/Feind entgegen und droht mit der >realen Méglichkeit
des Ernstfalls<«. Das bipolare Denken von Freund und Feind ignorierte gezielt
die Spannbreite des Politischen bzw. der Politik, indem beispielsweise die ge-
samte Innenpolitik in Form von Gesundheitspolitik, Sozialpolitik, Agrarpoli-
tik, Familienpolitik usw. ausgeklammert wird. Gleichzeitig ist die Zuspitzung
aller sozialen Gegensitze auf den Dualismus von Freund/Feind ebenfalls
eine Reduktionsleistung. Wobei diese — fiir Schmitts Theorie — entlastende
Unterscheidung nicht nur analytisch zu verstehen ist, auch wenn die Texte
das Gegenteil behaupten, ist der Dualismus ebenso eine normative Positionie-
rung, gegen die moderne Gesellschaft und die liberal-demokratische Denktra-
dition. Der Differenzierungsverlust dieser differenztheoretischen Theorie des
Politischen geht in der Folge einher mit einer analytischen Limitierung, die
es nur noch erlaubt, potenziell kriegerische Verhiltnisse und Biirgerkriegszu-
stinde zu beschreiben. Auf die Kompromisse des Alltages oder die >normale<
politische Praxis ldsst sich jener Ansatz somit gar nicht ein, diese moéglichen

diese These nennt Schmitt lediglich die Analogie von theologischem Wunder und staats-
rechtlichem Ausnahmezustand sowie die Ahnlichkeit des allmachtigen Gottes mit dem
souverdnen Staat. Wunder und Ausnahme dienen gleichermafen der Entparadoxierung
und besitzen deshalb eine dhnliche Funktion, sie verweisen auf eine Begriindung auier-
halb des Systems. Allerdings findet sich dieser Zusammenhang auch in anderen »nicht-
sékularisierten«Bereichen, so nutzt das moderne Rechtssystem die Verfassung, um die
Bedingung ihrer Moglichkeit als politischen Willen zu begriinden. Umgekehrt bezieht
sich das politische System auf die Verfassung, um die Rechtméagigkeit ihrer politischen
Entscheidungen zu beweisen.

466 | Indiesem Zusammenhang kann also mit Ernst Vollrath eingewandt werden: »Aber
selbst wenn das ohne Einschrankung stimmen sollte, wére doch zu priifen gewesen,
ob diese theologischen Begriffe, um die es sich handelt, nicht von vornherein schon
den Kern der Sakularitat in sich getragen haben, sofern sie schon juristisch angelegt
worden waren, als sie als theologische aufzutreten beanspruchten. Denn die Beanspru-
chung der Unfehlbarkeit, auf die der moderne Begriff der Souverénitat zuriick gehen
soll, entstammt dem Dictatus Papae Gregor VII. (1075), einer juristisch-staatsrecht-
lichen Selbstauslegung des Papsttums, die auf einer identitatsreprasentativen ldenti-
fikationsreihe beruht.« Vollrath 1997, S. 422.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

186

Politischer Pessimismus

Aspekte bleiben unthematisiert. Die damit einhergehenden Probleme zeigen
sich theorieimmanent an der Definition des Politischen: »Die Unterscheidung
von Freund und Feind hat den Sinn, den duflersten Intensititsgrad einer Ver-
bindung oder Trennung, einer Assoziation oder Dissoziation zu bezeichnen;
[...]«*7 Zunichst bleibt bei dieser Definition unklar, wann, d.h. an welchem
Punkt, ein solcher »duflerste[r] Intensititsgrad« itberhaupt erreicht wird. Miss-
verstindlich ist weiterhin, wie die von Schmitt angedrohte Steigerung der
Feindschaft siber das Politische mdglich sein soll, wenn das Politische bereits
der »duflerste Intensititsgrad«ist. Die Verallgemeinerung liegt dariiber hinaus
darin, dass Schmitt Zwischengrade zwischen Freund und Feind systematisch
ausschlieflt. Neutralitit kann es in diesem Dualismus beispielsweise nicht
geben. SchlieRlich iibersieht Schmitt den Freund, obwohl das Politische als
Unterscheidung zwischen Freund und Feind definiert ist, kommt der Freund
faktisch nicht vor, der Feind scheint tibermichtig.

Derweil fungiert die >Logik des Politischen« als Drohkulisse gegen Positio-
nen, die eine entpolitisierte Gesellschaft fiir moglich und wiinschenswert hal-
ten. Vor diesem Hintergrund idealisiert Schmitt das Zeitalter der Staatlichkeit,
d.h. des absolutistisch-souverdnen Fiirstenstaates. Die verallgemeinernde Lo-
gik des Entweder/Oder entspricht wiederum der Methode »radikaler Begriff-
lichkeit«. Auf den ersten Blick gewinnt Schmitts Theorie durch die radikale
Begrifflichkeit an Klarheit und die Fihigkeit, komplexe Zusammenhinge auf
eindeutige Prinzipien zu bringen. Mdglich ist dies anhand der Generalisierun-
gen negativer Beobachtungen, was sich abschliefend an Schmitts Kategorien
»Raum« und »Volker« zeigen lisst:

»Romisch-katholische Vélker scheinen den Boden, die mitterliche Erde, anders zu lie-
ben; sie haben alle ihren »terrisme«. Natur bedeutet fir sie nicht den Gegensatz von
Kunst und Menschenwerk, auch nicht von Verstand und Geflihl oder Herz, sondern
menschliche Arbeit und organisches Wachstum, Natur und Ratio sind Eins.«*68

Offensichtlich griinden die Kategorien >Rémisch-katholische Vélkers, >terris-
me< bzw. >Natur« usw. auf Verallgemeinerungen, und Schmitt entwirft damit
eine Ontologie von >Volkern«. Er folgert aus dieser selbst festgelegte Idylle, dass
»im Gegensatz zu den Protestanten«*®® die Katholiken niemals ihr Heimweh
verlieren, wihrend >der Protestant< »iiberall seine Industrie aufbaut, jeden
Boden zum Feld seiner Berufsarbeit und seiner »innerweltlichen Askese< ma-
chen und schlief’lich tiberall ein komfortables Heim haben [kann, Anmd. A.] -

467 | Schmitt 2002, S. 27.
468 | Schmitt 2008, S. 18.
469 | Ebd., S. 17.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

alles, indem er sich zum Herrn der Natur macht und sie unterjocht.«*”° Diese
Fortfithrung und Radikalisierung der Weber’schen Protestantismus-These ist
gegen eine differenziertere Analyse nicht aufrechtzuerhalten.

Abschliefend belegt Schmitts — in allen Werksphasen nachweisbarer —
Antisemitismus den Hang zu Verallgemeinerungen.”! In den 1930er Jahren
ver6ffentlicht Schmitt offen antisemitische Schriften, beispielsweise »Der Le-
viathan«. Hier bedient sich die Argumentation verschworungstheoretischer
Elemente, und Schmitt behauptet, dass insbesondere der »rastlose Geist des
Juden« die Schuld am Untergang des absolutistischen Staates trigt:¥2

»Die Trager der Entfaltung dieses innerlichen Vorbehalts waren untereinander sehr ver-
schieden und sogar entgegengesetzt: Geheimbiinde und Geheimorden, Rosenkreuzer,
Freimaurer, llluminaten, Mystiker und Pietisten, Sektierer aller Art, die vielen »Stillen im
Lande« und vor allem auch hier wieder der rastlose Geist des Juden, der die Situation
am bestimmtesten auszuwerten wufte, bis das Verhaltnis von Offentlich und Privat,
Haltung und Gesinnung, auf den Kopf gestellt war.«*"3

Die sogenannten »jiidischen Deutungen« und »indirekten Gewalten« haben
sich — so Schmitts Fazit — verbiindet »zum >Fang des groflen Wals. Sie haben
ihn erlegt und ausgeweidet.«** In der Konsequenz fiithrt diese Verschworung
in Schmitts Niedergangserzihlung zur deutschen Weltkriegs-Niederlage von
1918. Im Rahmen meiner Argumentation soll dieser Beleg fiir Schmitts Pes-
simismus dienen, weil eine komplexe geschichtliche Entwicklung einseitig
negativ verallgemeinert wird und Schuldzuweisungen ausgesprochen werden,
durch die Schmitt dem >deutschen Volk« suggeriert, es sei >betrogen< worden.
In diesem Zusammenhang ist noch anzumerken, dass Schmitt seiner Selbst-
inszenierung als Betrogener folgend, auch nach dem Zweiten Weltkrieg die

470 | Ebd., S. 17f.

471 | Vgl. hierzu insb. Gross 2000.

472 | Siehe zur Struktur von Verschworungstheorien insb.: Groh 1999, S. 267ff. »Der
Leviathan im Sinne des Mythos vom Staat als der »grofien Maschine« zerbrach an der
Unterscheidung von Staat und individuelle Freiheit, in einem Zeitalter, in dem die Or-
ganisationen dieser individuellen Freiheit nur noch die Messer waren, mit denen anti-
individualistische M&chte den Leviathan zerschnitten und sein Fleisch unter sich ver-
teilten.« Schmitt 1982, S. 118. Die »innere, private Gedanken- und Glaubensfreiheit«
wurde demnach »zum Todeskeim, der den mdchtigen Leviathan von innen her zerstort
und den sterblichen Gott zur Strecke gebracht hat.« Ebd., S. 86.

473 | Ebd., S. 92. »Aus hohen Amtsstellungen heraus kann er [»der Jude«, Anm. d. A.]
in den innersten Kern dieses Staatswesens, Kénigtum, Adel und evangelische Kirche,
ideologisch verwirren und geistig paralysieren.« Ebd., S. 108.

474 | Ebd., S. 124.

14.02.2026, 16:44:23.

187


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

188

Politischer Pessimismus

Uberzeugung vertritt: »Denn Juden bleiben immer Juden. Wihrend der Kom-
munist sich bessern und indern kann [...]. Gerade der assimilierte Jude ist
der wahre Feind. Es hat gar keinen Zweck, die Parole der Weisen von Zion als
falsch zu beweisen.«**

Es lisst sich somit restimieren, dass sich diese Theorie, mit der ausgeprag-
ten Selbstinszenierung des Autors, der Asthetisierung von Gewalt und Kon-
flikt sowie Verallgemeinerungen, welche Ambivalenzen nicht abbilden und
besondere Aufmerksambkeit auf negative Sachverhalte verwenden, in das ideal-

typische Modell einer politischen Haltung fiigt.

5.8 RESUMEE

Die Kritik von Schmitt am Projekt der Moderne und an der Gestalt der mo-
dernen Gesellschaft ist fundamental; die Deutung eines geschichtlichen
Fortschritts sowie einen Anlass fiir Optimismus verneint er grundsitzlich.
So bleibt abschliefend zu konstatieren, dass Schmitts Schriften dem idealty-
pischen politischen Pessimismus auffallend entsprechen: Der Staatsrechtler
vertritt eine pessimistische Anthropologie, welche den Menschen als ein min-
destens gefihrliches Wesen definiert; eine Spezies, die sich permanent selbst
bedroht. Der historische Prozess von Entpolitisierung und Neutralisierung
wird als Niedergang beschrieben, da in dessen Folge die politische Einheit und
Souverinitit verloren gehen. Schmitt bedauert jenes Verschwinden einer sou-
verdnen Instanz und idealisiert den absolutistischen Staat und die europiische
Staatenordnung des 17. und 18. Jahrhunderts. Jedoch bleibt diese Form des
Staates ein historischer Sonderfall. Im Zentrum seiner pessimistischen Ge-
schichtsdeutung steht die Wahrnehmung des Verlustes an politischer Einheit
und der Hegemonie des Okzidents: »Im Laufe eines halben Jahrhunderts hat
Europa seine Stellung als Mittelpunkt der Weltpolitik verloren. Das ist die Zeit,
in der meine wissenschaftlichen Arbeiten entstanden sind.«**

Entscheidend ist, die politische Feindschaft bleibt Teil der von Schmitt be-
schriebenen Welt, und damit ist der Ernstfall, im Sinne von kriegerischen Aus-
einandersetzungen, potenziell immer moglich. Dreht man diesen Gedanken
um, zeigen sich die Widerspriiche und Kontingenzen, die nach Schmitt die
Moderne auszeichnen, die insofern problematisch werden, dass untergriindig
die Notwenigkeit fortbesteht, widerspruchsfrei zwischen Freund und Feind
entscheiden zu miissen. Dahinter steht ein Geschichtsbild, das die Historie
entlang der Unterscheidung von Freund und Feind beschreibt und jeden in-
nerweltlichen Telos ausschliefit. Je nach Kontext begriindet Schmitt diese

475 | Schmitt 1991, S. 12.
476 | Schmitt 1988, S. 269.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

5. Carl Schmitt

Bedeutung des Politischen anthropologisch, historisch-empirisch, norma-
tiv, geschichtsphilosophisch oder mit der Substanz von Vélkern, welche sich
antagonistisch gegeniiberstehen. Dariiber hinaus fundiert Schmitt sein Ge-
schichtsbild theologisch, entsprechend lassen sich sowohl eine sikulare pessi-
mistische Philosophie der Geschichte als auch eine Theologie der Geschichte,
im Sinne eines theologischen Pessimismus, aus Schmitts Publikationen re-
konstruieren. Die theologische Geschichtstheorie interpretiert dabei den Ka-
techon — den Auf- und Niederhalter des Antichristen — so, als sei dessen welt-
geschichtliche Aufgabe, die Eschatologie aufzuschieben: ein Ereignis, das von
christlicher Seite eigentlich herbeizuwiinschen ist. Anders formuliert: Diese
pessimistische Geschichtstheorie versucht die Apokalypse aufzuschieben. So-
mit entwirft Schmitt einen apokalyptischen Zeithorizont; statt aber das apo-
kalyptische Ende der Geschichte herbeizusehnen, hofft diese pessimistische
Geschichtstheorie die Herrschaft des Antichristen und damit die Erlésung
hinauszégern zu kénnen und somit die Menschheit im diesseitigen Elend von
Feindschaft und kriegerischen Konflikten festzuhalten. Aber auch diesen Auf-
halter des Weltendes kann Schmitt im 20. Jahrhundert nicht benennen.

Mit Blick auf die von Schmitt diskutierten Losungen lisst sich konstatie-
ren, dass er nach dem Zweiten Weltkrieg keiner politischen Institution mehr
zutraut, innenpolitisch Ordnung zu stiften, d.h. tiber den Ausnahmezustand
zu entscheiden und somit auflenpolitisch iiber Freund und Feind zu entschei-
den. Als Zeitkommentator eréffnet Schmitt eine Perspektive auf das 20. Jahr-
hundert, die keine Lésungen fiir die aufgeworfenen Probleme mehr zu bieten
scheint. Die Zeitdiagnose beschreibt eine Welt, in der eine kontrollierte Form
politischer Feindschaften durch das Verschwinden innenpolitischer Souveri-
nitit und die Auflésung der Staatlichkeit nicht mehr stattfinden kann. Gleich-
zeitig verschwindet das Politische jedoch nicht aus dieser Welt: Schmitts zen-
tralem Argument zufolge ist immer mit dem Schlimmsten, der Vernichtung
der eigenen Existenz zu rechnen. Sozialitit wird hier als Kampfmodus ent-
worfen. Diese paranoide Systematik schliefft nicht-bedrohte Formen mensch-
lichen Zusammenlebens dezidiert aus und ist auch gerade deshalb pessimis-
tisch. Das selbst geschaffene Krisenszenario entfaltet theorieimmanent eine
Gesetzmifigkeit, welcher Schmitts Einheitskonzepte staatlicher Souverinitit
nicht begegnen kann. Schmitt bezieht sich normativ-positiv auf den souveri-
nen Staat, obwohl er selbst reflektiert, dass es sich um ein iiberkommenes Mo-
dell politischer Ordnung aus der Zeit vor der Franzdsischen Revolution han-
delt. Dieses wollte er bewahren bzw. wiederherstellen und die Unméglichkeit,
bzw. die daraus erwachsene Verzweiflung®’, kénnen seine Parteinahme fiir
den faschistisch qualitativ totalen Staat erkliren. Nach dem Scheitern dieser

477 | Vgl. zu diesem Zusammenhang von Pessimismus und politischen Entscheidun-
gen: Stern 1963a, S. 319.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

190

Politischer Pessimismus

politischen >Lésung« konstatiert Schmitt, die Zeit der europdischen Staatlich-
keit sei voriiber und die Bipolaritit der Welt des Kalten Krieges einer Vielheit
von neuen Freund- und Feind-Konstellationen niher als einer befriedeten
Einheit der Welt. Die pessimistische Prognose entsteht auch, weil Schmitts
Schriften Selbstreflexion, welche die Beschrinkung der eigenen Erkenntnis
thematisiert, aussparen. Alle Gegengewichte, die Schmitt aufzeigt, werden
letztlich verworfen, da sie der unberechenbaren Dynamik des Politischen nicht
gewachsen sind.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

6.1 VORBEMERKUNGEN

Auf die Frage, »Meinen Sie, dafl die Griechen eine verlockende und plausible
Alternative bieten?« antwortet Michel Foucault mit einem »Nein«. Sein An-
liegen sei nicht »die Geschichte der Losungen« zu schreiben, sondern eine
»Genealogie von Problemenc, und erginzt:

»Mein Ausgangspunkt ist nicht, dass alles bdse ist, sondern dass alles geféhrlich ist,
was nicht dasselbe ist wie bdse. Wenn alles gefahrlich ist, dann haben wirimmer etwas
zu tun. Deshalb fiihrt meine Position nicht zur Apathie, sondern zu einem Hyper- und
pessimistischen Aktivismus.«!

Diese Aussage wirft eine Reihe von Fragen auf: Zunichst scheint es zweifel-
haft, wie Pessimismus und Aktivismus theoretisch stringent zu verbinden
sind, zumal Foucault nicht auf die Wiedergeburt einer besseren Welt nach dem
Untergang der Gegenwartsgesellschaft, im Sinne eines paleginetischen Pes-
simismus, hofft. Ist ein »pessimistischer Aktivismus« oder »pessimistischen
Hyper-Aktivismus«? als widerstindige Praxis im pessimistischen Bewusstsein
der unaufhebbaren Gefihrlichkeit nicht sinnlos? Was genau versteht Foucault

1 | Foucault 1987b, S. 268. »Der Pessimismus der Rechten besteht darin zu sagen:
Schaut, wie niedertrachtig die Menschen sind. Der Pessimismus der Linken sagt:
Schaut, wie abscheulich die Macht ist! Kdnnen wir diesem Pessimismus entkommen,
ohne der revolutionaren Versprechung, der Ankiindigung des Abends oder des Morgens
aufdem Leim zu gehen? Ich glaube, das ist es, um was es heute geht.« Foucault 2005q,
S. 200f.

2 | So lautet eine andere deutsche Ubersetzung dieses Interviews. Foucault 2005aj,
S. 465. Aufgrund der zum Teil inhaltlich variierenden Ubersetzungen bestimmter Texte
Foucaults und der damit verbundenen Interpretationsméglichkeiten habe ich mich be-
wusst daflir entschieden, ggf. aus mehreren Versionen zu zitieren. Dies gilt insb. fiir den
Text »Das Subjekt und die Machte, den ich mittels dreier Ubersetzungen zitiere: Foucault
1987a, Foucault 2005ad, Foucault 2005ac.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

192

Politischer Pessimismus

iiberhaupt unter »meine Position«, wollte er sich doch nie dauerhaft auf einen
Standpunkt festlegen lassen? Dariiber hinaus erscheint es denkbar, dass der
Autor Foucault die Fremdzuschreibung Pessimismus einfach annimmt, d.h.
im Sinne der postmodernen Denkbewegung des Konjunktivs. Die Bezeich-
nung pessimistischer Aktivismus spielt dann gewissermaflen mit der Para-
doxie und wendet die Bedeutung eines polemischen Vorwurfs konstruktiv.®
Schlielich stammt diese Antwort aus dem Jahr 1982 und damit aus der letz-
ten Schaffensphase der sogenannten »Sphinx der Postmoderne«*, die sich -
der Selbstdeutung Foucaults sowie der Mehrheitsmeinung der Rezipienten fol-
gend — von den Schriften der 1960er-(Wissen) und bis Mitte der 1970er Jahre
(Macht) durch den neuen Fokus auf das Selbst bzw. Subjekt unterscheidet.®
Funf Jahre zuvor (1978) lisst sich Foucault noch wie folgt zitieren:

»Und wennich nicht sage, was zu tun ist, so nicht, weil ich glaube, es gebe nichts zu tun.
Im Gegenteil, ich denke, daf es tausend Dinge zu tun, zu erfinden, zu planen gibt von
denen, die - in Kenntnis der Machtbeziehungen, in die sie verwickelt sind - beschlossen
haben, ihnen zu widerstehen oder ihnen zu entkommen. So gesehen beruht meine ge-
samte Forschung auf dem Postulat eines unbedingten Optimismus.«®

Wiederum ein Plidoyer fiir politischen Aktivismus, wenn dieser aber so ein-
deutig aus den Schriften Foucaults herauszulesen ist — wie er selbst immer
wieder betont —, stellt sich die Frage, warum sein Denken wiederholt als pessi-
mistisch klassifiziert wurde? Im Vergleich zur oben zitierten Aussage fillt die
widerspriichliche Verwendung der Termini Optimismus und Pessimismus
auf. Ausgehend von diesen (scheinbar?) widerspriichlichen Selbstinterpreta-
tionen wird hier die Frage gestellt, inwiefern und zu welchen Teilen die Theo-

3 | Siehe zum Pessimismus-Vorwurf an Foucault Kapitel »Die blichen Verdachtigen«
und insb. Jiirgen Habermas: Habermas 1985, S. 302, FN 26.

4 | N.N. 1993, S. 226.

5 | Foucault 2008c, S. 10. Die drei Begriffe Wissen, Macht und Selbst(-Verhéltnisse)
représentieren gewissermafien drei Phasen oder Linien der »Geschichte der Wahrheite.
Diese Aufteilung schldgt Foucault selbst in »Subjekt und Macht« vor. Vgl. Foucault
2005ad, S. 269ff. Vgl. hierzu insh. Dreyfus und Rabinow 1987, S. 295ff und Deleuze
1987, S. 69ff. Neben dieser Deutung wurde aber ebenso eine thematische Vierteilung
der Schriften gefordert. Vgl. Fink-Eitel 1989, S. 14f. Unabhé&ngig von den unterschied-
lichen Gliederungen sind Wissen Macht und Subjektivitat in allen Schriften Foucaults
als gleichzeitige Bezugnahme immer schon préasent. Vgl. Honneth 2004, S. 24. Da die
Dreiteilung innerhalb der Foucault-Rezeption gewissermafien hegemonial ist, wird sie
hier zunéachst libernommen, um die damit verbundenen eventuellen Verschiebungen in
Bezug auf seinen politischen Pessimismus abbilden und hinterfragen zu konnen.

6 | Foucault 2008a, S. 117.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

rie(n) Foucaults Ausdruck eines politischen Pessimismus (bzw. Optimismus)
sind? Fraglich ist auch, wie sich Foucault selbst — vor dem Hintergrund seiner
Schriften — widerspruchfrei als >optimistisches Subjekt< konstituieren kann.
Ich vertrete die These, dass Foucault mit den beiden Sinnstiftungen pessi-
mistischer Aktivismus und unbedingter Optimismus jeweils einer Selbsttiu-
schung anheim gefallen ist: Der unbedingte Optimismus ist aus den Schriften
Foucaults bis Mitte der 19770er Jahre schwerlich herauszulesen, im Gegenteil
entspricht gerade die Mikrophysik der Macht in weiten Teilen dem Modell des
politischen Pessimismus. Bis zu diesem Punkt konstruieren die Schriften
Foucaults eine Welt, in der politische Losungen und emanzipatorische Praxen
— wie wir weiter unten sehen werden — keine Erfolgsaussichten haben oder
nicht stattfinden kénnen. Als Foucault seine Position als pessimistischen Ak-
tivismus auslegt, hat er seine Analytik der Macht bereits stark relativiert und
gleichzeitig die Souverinitit und Freiheit des Einzelnen ganz neu konzipiert
und damit seine vorherige pessimistische Position signifikant modifiziert.

Methodisch verfolge ich die Genealogie der Schriften in sechs Unterka-
piteln, die den sechs idealtypischen Kategorien des politischen Pessimismus
entsprechen.” Da Foucault seine Gegenstinde, Methoden und theoretischen
Einsichten wiederholt verindert, werden die Texte in chronologischer Reihen-
folge analysiert, um die heterogenen Aussagen, die damit verbundenen Wi-
derspriiche und die immanente Entwicklung dieser Autorenschaft darstellen
und gewichten zu kénnen. Die Methoden und Ergebnisse der historischen
Analysen Foucaults sollen und kénnen hier nicht als solche zur Disposition
gestellt werden, vielmehr interessieren die mit den Studien einhergehenden
Deutungen der modernen Gesellschaft und die pessimistische bzw. optimisti-
sche Konstruktionsleistung der Schriften.®

6.2 NEGATIVER FORTSCHRITT

Eine pessimistische Position erschopft sich nicht in einem Verfallsnarrativ u.a.
weil aus einer Niedergangsbeschreibung nicht zwingend eine pessimistische
Prognose folgt. Gleichwohl ist die Wahrnehmung eines Niedergangs in pessi-
mistischen Konstruktionen ein dominantes Moment, gerade weil die Warnung

7 | Siehe hierzu Kapitel »Eine Anatomie des politischen Pessimismuss«.

8 | Jede Geschichtsschreibung ist subjektive (Re-)Konstruktion, entsprechend befrage
ich die von Foucault geleistete Darstellung von Geschichte, Gegenwart und Zukunft.
Durch meine Beobachtung zweiter Ordnung konstruiere ich mithin konstitutiv einen
Werkszusammenhang - der auch anders mdglich ist, und erschaffe den Gegenstand
der Untersuchung, wie jede wissenschaftliche Untersuchung, selbst -, um Foucaults
Argumentation an seiner theorieimmanenten Standpunktlogik zu vermessen.

14.02.2026, 16:44:23.

193


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

194

Politischer Pessimismus

vor der Degeneration eine Problematik erzeugt, die eine negative Weltsicht und
damit den Mahnruf quasi empirisch begriindet. Vor diesem Hintergrund stellt
sich die Frage, ob sich Foucaults historische Analysen vom Narrativ des Nieder-
gangs leiten lassen?®

Foucaults gesamtes Forschungsunternehmen lisst sich als Versuch einer
detaillierten historischen Analyse der abendlindischen Kultur charakteri-
sieren.’ Oder wie Foucault einen fiktiven Gesprichspartner am Ende der
»Archiologie des Wissens« fragen ldsst: als Suche nach dem »historisch-trans-
zendentalen Schicksal des Abendlandes«." Wobei Foucault gerade den zeitdia-
gnostischen Anspruch seiner historischen Analysen immer wieder hervorhebit:
»Ich versuche eben zu diagnostizieren: die Gegenwart zu diagnostizieren.«'?
Werksgeschichtlich betrachtet wandelt sich der konkrete Gegenstand, an dem
Foucault seine Zeitdiagnostik entwickelt, und die Genese der Moderne, ver-
standen als das »Schicksal des Abendlandes«, rekonstruiert: In den Schrif-
ten der 1960er Jahre fokussieren sich die Analysen auf Formen des Wissens
(Wahnsinn/Vernunft, Medizin, Humanwissenschaft), in den 197oer Jahren
auf Machtverhiltnisse (vermittelt durch das Gefingnissystem und die Sexuali-
tit), und ab Ende der 1970er Jahre bis zu seinem Tod 1984 stehen das Selbst/
Subjekt im Zentrum seines Denkens. Gleichwohl sind die Themen Wissen,
Macht und Selbst sehr stark miteinander verbunden, und unabhingig von dem
jeweiligen inhaltlichen Gegenstand verwendet Foucault als analytisches Raster
ein konstantes Epochenschema.

Auffallend ist dabei zunichst die Mittelalter-Liicke, keine der groflen Stu-
dien befasst sich mit diesem langen Zeitraum. Die 1000 Jahre die mit Mittel-
alter iiberschrieben werden kénnen, sind sozusagen der blinde Fleck in Fou-
caults historischer Darstellung. Die Arbeiten setzen entweder ungefihr im
Jahr 1500 ein oder beziehen sich auf die Antike, konkret auf das antike Grie-
chenland, das Frithchristentum, die Patristik, also die 1000 Jahre zwischen

9 | Darliber hinaus bietet ein solches Vorgehen den Vorteil, im Durchgang durch diese
prominenten Schriften in Foucaults historische Argumentation und Theorie einzufiihren.
10 | Vgl. Joas und Kndbl 2004, S. 496. Foucault selbst schreibt in diesem Zusammen-
hang: »Ich kdnnte sie als eine Analyse der fiir unsere Kultur charakteristischen kultu-
rellen Tatsachen definieren.« Foucault 2001j, S. 776. Im Spatwerk wird Foucault die-
ses Forschungsinteresse auf die antiken Gesellschaften ausdehnen und ebenfalls die
gegenwartige Relevanz unterstreichen. »lch bemiihe mich um eine Diagnose der Gegen-
wart; ich versuche zu sagen, was wir heute sind und was das, was wir heute sagen, be-
deutet.« Ebd., S. 776.

11 | Foucault 2013, S. 299.

12 | Foucault 1974b, S. 13.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

500 v. Chr. und 500 n. Chr.”® Bereits »Wahnsinn und Gesellschaft« beginnt
mit der frithen Neuzeit, dh. dem Ausgang des Mittelalters.”* Diesen Start-
punkt wihlt er ebenso in »Die Ordnung der Dinge« und stellt sich die Aufga-
be, die Geschichte »der europdischen Ratio seit der Renaissance bis in unsere
Tage« zu verfolgen, um den Glauben an den ununterbrochenen Fortschritt
der Vernunft zu dekonstruieren.® Der franzosischen Tradition der geschicht-
lichen Klassifizierung entsprechend, folgt der Renaissance im 17. Jahrhundert
»das Zeitalter der Klassik<« — d.h. die Periode vom Ende der Renaissance bis
zur Revolution«.’® Die fiir Foucault spannendste Zeit bzw. die Phase, auf die
seine Studien die grofite Aufmerksambkeit richten, ist die »Schwelle der Mo-

dernitit«,”

also die im 18. Jahrhundert einsetzende Transformationsphase,
durch die die Menschheit »von einer Welt in eine andere iibergegangen« ist.®
Die Ubernahme dieses historischen Periodisierungsschliissels und die damit
verbundene Engfiithrung der Untersuchungen zeigen, dass Foucault bei allen
Revisionen der geschichtswissenschaftlichen Methoden die herausragende
Bedeutung der Aufklirung und der Franzosischen Revolution anerkennt.”
Auffallend ist jedoch, dass die historischen Darstellungen Foucaults nach der
Uberschreitung der Modernititsschwelle gegen die Deutung eines geschicht-
lichen Fortschritts Partei ergreifen.

Bis hier bleibt zu konstatieren, dass Foucault mit dem Epochenschema
Renaissance, Klassik, Moderne operiert.?® Dass mit diesem Zeittableau die

13 | Vgl. zu Foucaults Darstellung der Antike: Foucault 2008¢ und Foucault 2007b. Die
Einsicht in diese historische Strukturierungspraxis Foucaults verdanke ich Wolfgang
Efbach: Vgl. ERbach 2010, ab 21. Vorlesung: Ill. Morphologie.

14 | Vgl. Foucault 2007c, S. 19f.

15 | Vgl. Foucault 2012, S. 25.

16 | Ferry und Renaut 1987, S. 84.

17 | Foucault 2005q, S. 198. »Im Grunde habe ich nur einen einzigen historischen Unter-
suchungsgegenstand: die Schwelle der Modernitét.«, S. 199. Spéater wird Foucault seine
Analyse zeitlich zuriickgewandt bis auf die Antike ausweiten: »Auch wenn die Aufklarung
eine sehrwichtige Phase unserer Geschichte und der Entwicklung der politischen Techno-
logien war, glaube ich, dafd wir auf sehr viel entferntere Vorgange zuriickgehen miissen,
wenn wir verstehen wollen, kraft welcher Mechanismen wir zu Gefangenen unserer eige-
nen Geschichte geworden sind.« Foucault 1987a, S. 245.

18 | Foucault 2005q, S. 197.

19 | Vgl. hierzu beispielsweise: Foucault 1992, S. 28. oder Foucault 1990, S. 55-69.
20 | Bezieht man jene Einteilung auf die Uberlegungen aus »Die Ordnung der Dinge«,
begriindet sich die Aufteilung durch eine Verdnderung der episteme, d.h. die magebli-
chen Wissensordnungen, welche die Erkenntnis strukturieren und damit determinieren.
Episteme bilden das erkenntnistheoretische Fundament, auf welchem sich die fiir das
Zeitalter spezifischen Diskurse ausbilden.

14.02.2026, 16:44:23.

195


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Erzihlung eines negativen Fortschritts der europiischen Rationalitit einher-
geht, soll im Folgenden an drei Werken »Wahnsinn und Gesellschaft, »Uber-
wachen und Strafen« und »Der Wille zum Wissen« exemplarisch gezeigt
werden.”! Die Kritik einer linearen Fortschrittserzihlung durch Foucault re-
klamiert in ihrer methodischen Selbstbeschreibung lediglich, die Briiche und
Diskontinuititen der geschichtlichen Entwicklung aufzuzeigen. Allerdings
wird dieser Anspruch dadurch konterkariert, dass eine Gegenerzihlung oder
Gegengeschichte entwickelt wird, die als historischen Entscheidungs- und
Knotenpunkt nicht das »Gewimmel der Diskontinuititen«,? nicht die Kon-
tingenz und Ambivalenz von positiven und negativen Ereignissen analysiert,
sondern als Metaerzihlung die Entgrenzung und Universalisierung einer ne-
gativen Rationalitit (re-)konstruiert. Gerade dieses tragische Narrativ verleiht
den wissenschaftlichen Darstellungen erst ihre Bedeutung und Faszination.
Umgekehrt wiirden die Ausfithrungen ohne die zugrunde liegende Dramatur-
gie ihre politische Brisanz verlieren — ganz zu schweigen von ihrem Unterhal-
tungswert. Zu belegen ist weiterhin, dass Foucaults Analysen diese Entartung
der Ratio bis in die zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts diagnostizieren, obwohl
die Untersuchungen der historischen Quellen in den Hauptwerken um das
Jahr 1850 enden und entsprechend zeitlich dariiber hinausgehende Aussagen
aus wissenschaftlichen Griinden nicht erlauben.

In »Wahnsinn und Gesellschaft« schreibt Foucault die Geschichte einer
Ausschlieffung, indem er den >verniinftigen< Umgang mit dem Wahnsinn in
Europa von der Renaissance bis zur ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts ver-
folgt.”* Bereits im Vorwort wird explizit die Aufgabe gestellt, in der Tradition
Friedrich Nietzsches »die Dialektik der Geschichte mit den unbeweglichen
Strukturen der Tragik [zu, Anm. d. A.] konfrontieren.«** Eingeleitet wird der
Text programmatisch mit einem ironischen Zitat von Fjodor Dostojewskij:
»Man wird sich seinen eigenen gesunden Menschenverstand nicht dadurch

21 | Zudem werden die diese Publikationen flankierenden Interviews und Aufséatze her-
angezogen. An der Auswahl der drei Untersuchungsgegenstdnde Wahnsinn, Verbrechen
und Sex zeigt sich auch Foucaults Praferenz fiir wissenschaftlich marginalisierte bzw.
stigmatisierte Themen.

22 | Foucault 2013, S. 13.

23 | Vgl. hierzu auch Foucault 2001b, S. 235f. Anfang der 1960er Jahre glaubte Fou-
cault auch noch, historische Urspriinge sinnvoll benennen zu kdnnen: »Man muf in der
Geschichte jenen Punkt Null der Geschichte des Wahnsinns wiederzufinden versuchen,
an dem der Wahnsinn noch undifferenzierte Erfahrung, noch nicht durch eine Trennung
gespaltene Erfahrung ist.« Foucault 2007c, S. 7.

24 | Foucault 2012, S. 10f. Vgl. zu Foucaults Nietzsche-Interpretation: Rehmann 2004
sowie Ferry und Renaut 1987.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

beweisen kénnen, daR man seinen Nachbarn einsperrt.«* Die anschlieRende
Analyse der tragischen »Geschichte des Ausschlusses« versucht der abendlin-
dischen Vernunft genau dies nachzuweisen und den sogenannten »Punkt Null
der Geschichte des Wahnsinns wiederzufinden«.? In der Renaissance leben
die Wahnsinnigen — nach Foucault — noch in der Gesellschaft, d.h. sie sind
in einem gewissen Sinne integriert, weil »[...] der Wahnsinn im gesellschaft-
lichen Blickfeld als isthetische oder alltigliche Gegebenheit gegenwirtig
ist;[...]«.” Die »Geisteskrankens, >Schwachsinnigens, >Irrens, sWahnsinnigenc
usw. werden zwar verspottet oder verjagt, aber nicht systematisch durch Inter-
nierung ausgegrenzt. Der Wahnsinn hat als »Offenbarungsfunktion«, d.h. als
»Erlebnis im Zustand der Freiheit« noch eine Stimme innerhalb der Gesell-
schaft.?® »Bis ungefihr 1650 ist die abendlindische Kultur fiir diese Formen
der Erfahrung seltsam aufnahmebereit gewesen.«*

25 | Foucault2007c, S. 7. Im Vorwort schreibt Foucault: »Die Geschichte dieser grofRen
Trennungslinie wéhrend der Entwicklung des Abendlandes miissen wir schreiben und
in ihrer Kontinuitat und in ihrem Wechsel verfolgen; zugleich miissen wir sie aber auch
in ihrer tragischen Versteinerung erscheinen lassen.« Ebd., S. 10. Und weiter heifit es:
»Man muf in unserer Kultur von den sténdig sich bewegenden und obstinaten Formen
der Repression sprechen und nicht nur, um die Chronik der Moral und der Toleranz zu
verfassen, sondern um als Grenze der abendlandischen Welt und als Ursprung ihrer
Moral die tragische Abtrennung der glicklichen Welt der Lust an den Tag zu bringen.
Man muf schliefflich und endlich von der Erfahrung mit dem Wahnsinn sprechen.« Ebd.,
S. 10. Foucault definiert seinen wissenschaftlichen Ansatz, im Sinne der »grofien nietz-
scheanischen Forschungen die Dialektik der Geschichte mit den unbeweglichen Struk-
turen der Tragik« zu konfrontieren. Ebd., S. 11.

26 | Ebd., S. 7. »Die Lepra verschwindet, die Leprakranken sind fast vergessen, aber
die Strukturen bleiben. Oft kann man an denselben Orten zwei oder drei Jahrhunderte
spéater die gleichen Formeln des Ausschlusses in verbliffender Ahnlichkeit wiederfin-
den. Arme, Landstreicher, Straflinge, und »verwirrte Kopfe« spielen die Rolle, die einst
der Leprakranke innehatte, und wir werden sehen, welches Heil von diesem Ausschlufl
fir sie selbst erwartet wird oder fiir diejenigen, die sie ausschlieBen. Mit einem ganz
neuen Sinn und auf einer vollig anderen Entwicklungsstufe bestehen die Formen fort,
insbesondere jene bedeutendere Form einer rigorosen Trennung, die in sozialen Aus-
schluB, aber geistiger Reintegration besteht.« Ebd., S. 19, 22f. Der Fokus der Analyse
liegt auf Frankreich, allerdings beansprucht Foucault dariber hinaus, eine gesamteuro-
péaische Entwicklung zu beschreiben: »In anderen Ldndern vollzieht sich die Internierung
in anderen Formen, a8t sich aber fiir die gleiche Epoche nachweisen.« Ebd., S. 77.

27 | Foucault2001b, S. 236.

28 | Foucault 1968, S. 104. und Foucault 2007c, S. 67.

29 | Foucault 1968, S. 104.

14.02.2026, 16:44:23.

197


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

Dies dndert sich in der franzosischen Klassik, die den Beginn einer »gro-
Re[n] Gefangenschaft« markiert.’® Entscheidend fiir diese Entwicklung ist das
Entstehen der Hospitiler, in die alle Arten von Auflenseitern, Kriminellen,
korperlich Kranken, Arbeitslosen und eben die sogenannten Wahnsinnigen
eingeschlossen werden. Durch eine solche ausschlieRende Einschliefung bzw.
einschliefende Ausschliefung wird vor allem der Wahnsinn zum Schweigen
gebracht. Foucault interpretiert diese neue Form der Segregation als fur alle
Gesellschaften des Abendlandes und damit fiir die gesamte »moderne Zivi-
lisation« umfassend.* Die nichste und entscheidende Zisur erfolgt der Be-
trachtung Foucaults folgend schlieflich im Zuge der Transformation vom 18.
zum 19. Jahrhundert. Erst jetzt entsteht ein wissenschaftlicher Diskurs, wel-
cher den Wahnsinn als Geisteskrankheit begreift, und dieser Einschnitt ist der
zentrale Punkt der Argumentation.* Von nun an werden die Wahnsinnigen
systematisch und flichendeckend von den anderen Internierten separiert; es
erfolgt eine differenziertere und feinere Trennung — die Isolierung des »Elends
von der Unvernunft«.** Foucault beschreibt den Prozess, durch den »Wahn-
sinn und Geisteskrankheiten keine unmittelbare Bedeutung mehr besaflen
und zum Gegenstand rationalen Wissens wurden [...]«, anhand der Grin-
dung der Psychiatrien und Irrenhiuser (von Foucault exemplifiziert an den
Reformkonzepten der Mediziner Philippe Pinel und Samuel Tuke), in denen
der Wahnsinn von nun an ausschlieftlich unter seinesgleichen weilt, als Objekt
der medizinischen Wissenschaften. Die Pointe der Argumentation ist, dass
die Entstehung von Asylen und die >psychiatrische Sorge< um den Wahnsinn
keineswegs einen geschichtlichen Fortschritt bedeutet, im Sinne einer Huma-

30 | Foucault2007c, S. 68.

31 | Ebd., S. 363.

32 | Esfindet sich keine stringente oder eindeutige Definition des Begriffes »Diskurs«
im Werk von Foucault. Aligemein Idsst sich konstatieren, dass ein Diskurs nicht von
einem Subjekt gefliihrt wird, sondern der Diskurs ist eine Gesetzméafigkeit, die Aussage-
moglichkeiten und dies nach bestimmten Regeln vorgibt. Der Diskursbegriff hat sich in
Foucaults Werk stark gewandelt und erreichte seinen theorieimmanenten Bedeutungs-
hohepunkt in der »Archdologie des Wissens«. In spateren Texten wurde der Diskurs der
Macht untergeordnet: »Die Macht vollzieht sich iber den Diskurs, denn der Diskurs ist
selbst ein Element in einem strategischen Dispositiv aus Machtbeziehungen. Ist das
klar? [...] Der Diskurs ist eine Reihe von Elementen, die innerhalb eines allgemeinen
Machtmechanismus operieren. Darum muss man im Diskurs eine Folge von Ereignissen,
zum Beispiel von politischen Ereignissen sehen, die der Macht als Vehikel dienen [...].«
Foucault 2003f, S. 595.

33 | Joas und Kndbl 2004, S. 498. »Die historische Forschung hat denn auch die von
Foucault postulierte »groe Einsperrung« in der zweiten Hélfte des 17. Jahrhunderts
mehrheitlich als Mythos zuriickgewiesen.« Sarasin 2006, S. 31. Vgl. hier auch FN 22.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

nisierung. Im Gegenteil, das Asyl ist ein Raum totaler Uberwachung, Zwang
und Disziplin.** Die Trennung der Wahnsinnigen von den Armen, Verbrechern
oder Kranken hatte lediglich die Funktion, letztere vor ersteren zu schiitzen.
Die medizinische Psychiatrie fithrt nicht zu einer >menschlicheren Behand-
lungs, sondern ist lediglich der »Wiichter, um die anderen vor der konfusen
Gefahr zu schiitzen, die durch die Mauern der Internierung schwitzte.«* Die
moderne Gesellschaft kommuniziert jetzt zwar wieder mit dem Wahnsinn, im
Gegensatz zum Zeitalter der Klassik, aber Gehor finden die Wahnsinnigen nur
unter den von der medizinischen Vernunft diktierten Bedingungen — einer
»Kolonisierung durch Medizin und Psychiatrie«*. Aus dem Wahnsinn wird
eine Geisteskrankheit: »Was als >geisteskrank< bezeichnet wird, ist nur ent-
fremdeter, in eben jene Psychologie, die ihn erst ermdglicht hat, entfremdeter
Wahnsinn.«* Die >wirkliche« tragische Erfahrungsform des Wahnsinns lisst
sich nun nur noch selten wahrnehmen, was Foucault als Verlust beschreibt
und dabei vitalistische Argumente bemiiht.*®

»Seit dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts manifestiert sich das Leben der Unver-
nunft nur noch im Aufblitzen von Werken wie Hdélderlins, Nervals, Nietzsches oder Ar-
tauds, die unendlich irreduzibel auf jene Alienationen sind, die heilen, weil sie durch
ihre eigene Kraft jenem gigantischsten moralischen Gefangenendasein widerstehen,
das man gewdhnlich, wahrscheinlich in einer Antiphrase, die Befreiung der Irren durch
Pinel und Tuke nennt.«3°

34 | »Der Ausschluf® des Wahnsinnigen ist beispielsweise einer der unzadhligen Macht-
effekte des rationalen Diskurses.« Foucault 2005q, S. 200.

35 | Foucault2007c, S. 363.

36 | Foucault 2003d, S. 102. »Es gibt keine gemeinsame Sprache, vielmehr es gibt sie
nicht mehr.« Foucault 2007c, S. 8.

37 | Foucault 1968, S. 116.

38 | Siehe hierzu auch: »Diese Alienation bezeichnet den ProzeB, in dem das Subjekt
durch eine doppelte Bewegung seiner Freiheit verlustig geht: durch die natiirliche Bewe-
gung seines Wahnsinns und die juristische Aberkennung seiner Rechte, die ihn unter die
Gewalt eines anderen geraten 1aft. [...] Als im neunzehnten Jahrhundert entschieden
wird, dafd der Mensch der Unvernunft ins Hospital gebracht wird, und als gleichzeitig
die Internierung zu einem Akt der Therapie wird, mit dem auf die Heilung eines Kranken
abgezielt wird, geschieht das durch einen Gewaltakt, der diese verschiedenen Themen
der Alienation und jene vielfaltigen Gesichter des Wahnsinns zu einer konfusen Einheit
reduziert, denen der klassische Rationalismus stets die Méglichkeit zu erscheinen ge-
geben hatte.« Foucault 2007c, S. 128.

39 | Ebd., S. 536. Foucault sagt 1962 in einem Interview, dass ihn »eine gewisse Form
der Gegenwart des Wahnsinns in der Literatur« zu der Studie motiviert habe. Foucault
2001b, S. 235.

14.02.2026, 16:44:23.

199


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

200

Politischer Pessimismus

Foucaults Darstellung romantisiert vor dem Hintergrund des Superlativs, des
»gigantischsten moralischen Gefangenendasein[s]«, die Unvernunft und da-
mit die Renaissance als das Zeitalter, das dem Wahnsinn noch eine Stimme
gab. Nur noch die Schriften weniger Literaten erlauben in der Moderne, »der
Erfahrung des Wahnsinns eine Tiefe und ein Offenbarungsvermégen zuriick-
zugeben, die durch die Einschliefung vernichtet worden waren.«* Die mo-
derne Vernunft etabliert eine Hierarchie zwischen sich und dem Wahnsinn —
»ein Ungleichgewicht, das nicht mehr beseitigt werden kann.« Der Wahnsinn
nimmt in der Beziehung zu sich selbst einen Objektstatus ein und wird seiner
selbst »entfremdet«.*

Im Umkehrschluss benétigt die Vernunft die einschliefende Ausschlie-
Rung des Wahnsinns, um sich selbst konstruieren zu kénnen.* Anders for-
muliert: Der Wahnsinn wird als Objekt der Vernunft geschaffen, und gleich-
zeitig erschafft die Vernunft das verniinftige Subjekt, welches den Wahnsinn
erkennt.® Das verniinftige Wissen zwingt in der Folge jeden Menschen in die
bindre Logik von Vernunft und Wahnsinn: »Wenn du nicht wie jedermann
bist, bist du abnormal, wenn du abnormal bist, bist du krank.«* Dass jeder
Wahrheitsanspruch auf der Primisse baut, selbst nicht unwahr und ebenso
wenig nicht-wahnsinnig zu sein, ist erkenntnistheoretisch nicht zu bestreiten,

40 | Ebd., S. 237.

41 | Foucault2007c, S. 461.

42 | Darlber hinaus weist Foucault der Internierung eine 6konomisch/politische posi-
tive Funktion nach, die an eine marxistische Argumentation erinnert: »Aber auferhalb
der Krisenzeiten gewinnt die Internierung einen anderen Sinn. lhre repressive Funktion
wird durch eine neue Nitzlichkeit ergénzt. Es geht nicht mehr darum, die Arbeitsscheu-
en einzusperren, sondern darum, den Eingesperrten Arbeit zu geben und sie so in den
Dienst der allgemeinen Prosperitdt zu stellen. Folgende Alternative stellt sich klar: bil-
lige Arbeitskrafte in den Zeiten der Vollbeschéaftigung und der hohen Lohne; in Zeiten
der Arbeitslosigkeit jedoch Resorption der MiRigganger und Schutz der Gesellschaft
gegen Agitation und Aufstdnde.« Ebd., S. 85. Foucault legt also den Schluss nahe, dass
es nicht nur die Logik der Vernunft ist, die den Wahnsinn und alles andere interniert,
sondern, dass die Bourgeoisie ihren 6konomischen Nutzen aus der Internierung zieht.
Vgl. ebd., S. 76. Foucaults Abkehr vom Marxismus ist indes verbunden mit einer pessi-
mistischen Verschiebung: Im Glauben an eine kommunistische Gesellschaft konnte er
noch naiv davon ausgehen, dass Psychopathologien das Produkt der kapitalistischen
Entfremdung sind und folgern: »Wahre Psychologie« miisse »sich wie alle Humanwissen-
schaften das Ziel setzen, den Menschen von seiner Entfremdung zu befreien.« Foucault
2001k, S. 25. Zur ideengeschichtlichen Verwandtschaft von Foucaults Machtkonzept
mit Karl Marx: Vgl. Foucault 2005k, S. 228ff.

43 | Vgl. Foucault 2008a, S. 48.

44 | Foucault 2005¢, S. 189.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

pessimistisch wird jene Einsicht jedoch durch die von Foucault vorgenomme-
ne zeitdiagnostische Verallgemeinerung dieser GesetzmiRigkeit: »All diese
fur Gesellschaften konstitutiven Gegensitze reduzieren sich heute in Europa
auf den einfachen Gegensatz zwischen >normal< und >pathologisch«.«* So ra-
dikalisiert Foucault, in einem Interview vom 16. Juni 1973, seine Analyse tiber
den Wahnsinn:

»Heute entwickelt sich die Welt auf ein Klinikmodell hin, und die Regierung ibernimmt
eine therapeutische Funktion. [...] Die Welt ist eine grofie Anstalt, in der die Regieren-
den die Psychologen und das Volk die Patienten sind. Tag fiir Tag erweitert sich die Rolle
der Kriminologen, der Psychiater und all derer, die das geistige Verhalten der Menschen
untersuchen. Deshalb ist die politische Macht dabei, eine neue Funktion zu liberneh-
men, ndmlich die therapeutische.«*®

Die Historie des Wahnsinns ist in dieser Darstellung augenscheinlich ein
negativer Fortschritt, weil zwar eine Rationalisierung des Wissens und der
Machttechniken zu beobachten sind, aber der Wahnsinn seiner urspriing-
lichen Selbsterfahrung beraubt wird.” Dass die Suche nach diesem >Punkt
Null< der Erfahrung des Wahnsinns dem Hinterherlaufen einer Fata Morga-
na gleichkommt, wird Foucault spiter erkennen und betonen, dass auch der
Wahnsinn immer schon unter den Bedingungen der Macht gedacht werden
muss.*® Dennoch, der Sieg der Vernunft erscheint im Narrativ von Wahnsinn
und Gesellschaft als Niederlage, weil die urspriinglich tragische Erfahrungs-
form des Wahnsinns durch die moderne Vernunft verdringt, ausgegrenzt und
zunehmend verunmdglicht wird.* Der Wahnsinn ist in der Moderne nur noch
als Pathologie erfahrbar.>® Gleichzeitig zeigt diese Schilderung, dass auch die

45 | Foucault 2001j, S. 773. »Mit anderen Worten, der Gegensatz zwischen Wahnsinn
und Vernunft dient als Ersatzgegensatz, der es gestattet, alle alten Gegenséatze unserer
Kultur in den stets gleichen, souverdnen Hauptgegensatz zwischen dem Normalen und
dem Pathologischen zu iibersetzen.« Ebd., S. 773.

46 | Foucault 2002i, S. 539f.

47 | Vgl. Foucault 2007c, S. 29. »[D]as Verhaltnis von Vernunft und Unvernunft ist fiir
die Kultur des Abendlandes eine der Dimensionen ihrer Urspriinglichkeit.« Unterstellt
ist damit, dass eine »Urspriinglichkeit« im Umgang mit dem Wahnsinn im historischen
Verlauf verlorenging. Ebd., S. 9. Weitere Selbstdeutungen der Aktualitat der eigenen
Beobachtung: Vgl. Foucault 2005q, S. 189.

48 | Vgl. Kohler 1992, S. 160.

49 | »Foucault schreibt eine Dekadenzgeschichte des Wahnsinns am Leitfaden einer
urspriinglichen Erfahrung des Wahnsinns, dessen Urspriinge und Verheifungen sich in
den Tiefen der Geschichte verlieren.« Brinkmann 2004, S. 85.

50 | Vgl. Foucault 2001j, S. 774.

14.02.2026, 16:44:23.

201


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

202

Politischer Pessimismus

Vernunft nur durch den Wahnsinn sich ihrer selbst versichern kann, »ein kul-
turelles Faktum, das der abendlindischen Welt seit dem neunzehnten Jahr-
hundert eigen ist.«’!

»Wahnsinn und Gesellschaft« basiert auf dem Narrativ eines negativen
Fortschritts, der als Erzihl-Form ebenfalls die Studie »Uberwachen und Stra-
fen« trigt. Die Schrift zum Gefingnissystem beginnt mit der dreieinhalbsei-
tigen Schilderung einer grausamen Hinrichtung im Jahre 1757, direkt im An-
schluss zitiert Foucault den peniblen und rigiden Tagesablauf »fiir das Haus
der jungen Gefangenen in Paris« im Jahr 1838:°% »Das eine Mal eine Leibes-
marter, das andere Mal eine Zeitplanung.«>* Diese beiden exemplarischen
Szenen liegen lediglich acht Jahrzehnte auseinander, illustrieren aber den fun-
damentalen Kontrast im Umgang mit den Kriminellen, der nicht nur als eine
Verinderung der okzidentalen Strafpraxis, sondern dariiber hinaus als eine
tiefgreifende Transformation der Machtmechanismen zu interpretieren ist.>*
Die direkte Gewaltanwendung der Marter war typisch fiir das rachstichtige
Strafsystem des klassischen Zeitalters, aber diese Technologie der Macht, die
sich der eigenen Michtigkeit durch Verausgabung vergewissern muss, schwin-
det um 1800 zunehmend.® Es entwickelt sich eine komplett neue Form der
Machtaustibung, und sie wird hegemonial: Ein »Machtsystem, das in einer Ge-
sellschaft wie der unseren einheitlich als disziplinarisch bezeichnet werden
kann, das heifdt, das Disziplinarsystem ist die allgemeine Form, in der Macht
sich abspielt, sei sie nun im Staatsapparat lokalisiert oder diffus in einem all-
gemeinen System.«>® Die Disziplin beschreibt eine Subjektivierungsform,
»die eine permanente Kontrolle und liickenlose Uberwachung«” erlaubt, in-
dem Raum und Zeit strukturiert werden, Personen hierarchisch gegliederte

51 | Foucault 2007c, S. 550.

52 | Foucault 2010, S. 12.

53 | Ebd,, S. 14.

54 | Wichtigist hier der Hinweis, dass Foucault offiziell nicht den Anspruch erhebt, eine
Theorie der Macht zu formulieren, seine Texte aber letztlich genau darauf hinauslaufen.
55 | Foucault 2005f, S. 144 »Die Maschen des Netzes waren zu grof}, so dass zahllose
Dinge, Elemente, Verhaltensweisen und Prozesse der Kontrolle durch die Macht ent-
gingen.« Foucault 2005k, S. 231.

56 | Foucault 2015, S. 313f. Anzumerken ist hier, dass Foucault seine Machtdefini-
tion permanent weiterentwickelt hat und in spéteren Texten die Disziplinarmacht ledig-
lich als eine Form der Machtausiibung verstanden wissen méchte. Im weiteren Verlauf
mochte Foucault auch nicht mehr 1&nger von der »Macht«, sondern von »Machtbezie-
hungen« sprechen. Allerdings verwenden seine Texte bis zu dieser Erkldrung mehrheit-
lich den Terminus Macht und setzen die Begriffe Macht, Machtverhéltnis, Gewalt, Herr-
schaft usw. weitergehend undifferenziert synonym. Vgl. Lemke 2009, S. 479.

57 | Foucault 2005k, S. 234.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Positionen zugewiesen bekommen und die Effizienz aller gesellschaftlichen
Prozesse gesteigert wird:

»Wir kdnnen sagen, dass die Disziplin das einheitliche technische Verfahren ist, durch
welches die Kraft des Korpers zu den geringsten Kosten als »politische« Kraft zuriickge-
schraubt und als nutzbare Kraft gesteigert wird. Das Wachstum einer kapitalistischen
Wirtschaft hat die Eigenart der Disziplinargewalt hervorgerufen, deren allgemeine For-
meln, deren Prozeduren zur Unterwerfung der Krafte und der Kdrper, deren »politische
Anatomie«in sehrunterschiedlichen politischen Regimen, Apparaten oder Institutionen
eingesetzt werden kdnnen.«58

Bis Mitte der 1970er Jahre erscheint die Disziplin zudem eingebettet in ein
System der Macht, »als eine permanente Strategie, die man auf der Grundlage
des Biirgerkrieges denken muss.«* Disziplin ist sozusagen eine Strategie im
Biirgerkrieg um die bzw. der Macht. Dieses Machtkonzept entwickelt der fran-
zosische Philosoph ausgehend von Nietzsche und fasst Macht mit den Kate-
gorien »Kampf«, »Konfrontation, »Schlacht« und »Krieg«. Foucault bestimmt
vor jenem Hintergrund, dass Macht nicht dauerhaft besessen oder erobert wer-
den kann, dass sie alle gesellschaftlichen Sphiren durchdringt und sich so-
mit nicht in der staatlichen Souverinitit und dem Gesetz erschépft. Foucaults
Machtdefinition bricht weiterhin mit der Vorstellung, Macht und Wissen wiren
unabhingig voneinander. Stattdessen gibt er mit Nietzsche zu bedenken, dass
»[...] hinter jedem Wissen, jeder Erkenntnis letztlich ein Machtkampf steckt.
Wissen ist nicht frei von politischer Macht, sondern eng mit ihr verwoben.«*
D.h. Wissen produziert Macht und umgekehrt, somit gibt es »kein Wissen, das
nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert.«

Davon ausgehend stellt sich die Analyse »Uberwachen und Strafen« die all-
gemeine Aufgabe, die »Geschichte der Machtverhiltnisse und der Erkenntnis-
beziehungen« zu schreiben, um am konkreten Gegenstand des Gefingnisses
vorzufithren, wie Machtverhiltnisse »eine Reihe positiver und nutzbringender
Effekte« zeitigen.®? Die Disziplinarmacht des Strafsystems wirkt — wie der zi-
tierte Einstieg des Buches verdeutlicht — im 19. Jahrhundert nicht mehr primir
durch die Marter auf den Korper des Delinquenten, sondern ist subtiler und
perfider geworden. Anhand der Gestaltung und Gliederung von Raum und
Zeit wirkt die Macht in verinderter Form, nicht mehr um die Kérper zu zer-
storen, sondern durch unterwerfende Disziplinierung Subjekte zu schaffen

58 | Foucault 2010, S. 284.
59 | Foucault 2015, S. 311f.
60 | Foucault2002c, S. 706.
61 | Foucault 2010, S. 39.
62 | Ebd., S. 34f.

14.02.2026, 16:44:33.

203


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

204

Politischer Pessimismus

und deren Handlungen zu steuern.®® Folter und Todesstrafe werden seit dem
Ende des 18. Jahrhunderts zunichst nicht-6ffentlich und dann immer weniger
eingesetzt, stattdessen steigt die Anzahl der Internierungen in Gefingnissen.
Die Einsperrung wird in dieser Phase iiberhaupt erstmalig zur hegemonialen
Strafform. Innerhalb der geschlossenen Riume des Gefingnisses herrschen
Administration und Wirter im Rahmen einer gewissen Autonomie, die aber
in eine gesamtgesellschaftliche Logik eingebettet ist:

»Jedoch liegt die Wurzel dieser Autonomie gerade in der Tatsache, da man vom Ge-
fangnis erwartet, »niitzlich« zu sein, in der Tatsache, dafd die Freiheitsberaubung, die ein
gesetzlicher Entzug eines idealen Gutes sein sollte, von Anfang an eine positive Rolle zu
spielen hatte: Transformationen an den Individuen vorzunehmen.«5*

Konkret erfolgt die sintentionale< Transformation der Internierten durch
Disziplinierung, d.h. Dressur und Zurichtung. »Statt einer globalen, auf die
Masse zielenden Kontrolle bedurfte es einer Kontrolle jedes Einzelnen in sei-
ner Leiblichkeit und seinem gesamten Tun.«% In diesem Zusammenhang ist
anzumerken, dass das Gefingnissystem durch alle »fruchtbaren< Reform-
perioden«® hindurch bei der Erreichung des offiziellen Ziels, »vom Gesetz
definierte Vergehen«®” zu reduzieren, erfolglos bleibt. Die Titer werden nach
der Haft weiter als Delinquenten durch eine »Reihe von Stigmatisierungen«
verfolgt und damit aktiv die Transformation zu nicht-kriminellen intelligib-
len Subjekten verhindert. Aber Foucault zufolge ist auch die Entstehung eines
solchen Delinquentenmilieus ein Ziel der etablierten Macht. Erklirt wird dies
dadurch, dass das offizielle Ziel, die »Straftaten zu unterdriickenc, lediglich
vorgeschoben ist, in Wirklichkeit ziele das Gefingnissystem darauf, »die Uber-
schreitung des Gesetzes in einer allgemeinen Taktik der Unterwerfungen

63 | Die Uberwachungist derweil Teil einer iibergeordneten Steigerungslogik der Macht:
»[U]m aus den Kdrpern das Maximum an Zeit und an Kréften herauszuholen, werden
die komplexen Methoden der Zeiteinteilung, der kollektiven Dressuren, der Ubungen,
der zugleich globalen und detaillierten Uberwachungen eingesetzt. [...]| Wenn der 8ko-
nomische Aufstieg des Abendlandes auf die Verfahren zuriickzufiihren ist, welche die
Akkumulation des Kapitals ermdglicht haben, so kann man vielleicht sagen, dafd die Me-
thode zur Bewéltigung der Akkumulation von Menschen die politische Uberholung der
traditionellen, rituellen, kostspieligen, gewaltsamen Machtformen ermdglicht haben,
die alsbald obsolet wurden und von einer verfeinerten und kalkulierten Technologie der
Unterwerfung/Subjektivierung abgeldst wurden.« Ebd., S. 282f.

64 | Ebd., S. 318.

65 | Foucault 2005k, S. 232.

66 | Foucault 2010, S. 349.

67 | Ebd., S. 350.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

zweckmiflig zu organisieren [...]. Die >Niederlage< des Gefingnisses ist von
daher zu verstehen.«®® Foucault markiert die Begriffe »fruchtbare< Reform-
perioden« und »Niederlage< des Gefingnisses« mit Anfithrungszeichen, um
anzuzeigen, dass zwar das offizielle Ziel nicht erreicht wird, dafiir aber ein
anderes: »Das Strafsystem ist ein Apparat zur differenzierten Behandlung der
Gesetzwidrigkeiten, nicht zu ihrer globalen Unterdriickung.«* Es wird damit
ein intentionaler Zusammenhang konstruiert: Kriminalitit besitzt einen »ge-
wissen ckonomischen und politischen Nutzen«: »Je mehr Kriminelle, desto
mehr Verbrechen. Je mehr Verbrechen, desto grofler die Angst in der Bevolke-
rung. Und je grofer die Angst in der Bevilkerung, desto akzeptabler und wiin-
schenswerter das System der polizeilichen Kontrolle.« Der »wirtschaftliche
Nutzen« entsteht wiederum durch die von kriminellen »Zuhiltern« organi-
sierte »Prostitution«, deren »Profite in Richtung 6konomischer Kreisliufe wie
des Hotelwesens und auf Bankkonten« gelenkt werden.” Es erscheint mehr als
fraglich — soll hier aber dahingestellt bleiben —, ob diese Begriindung ausreicht,
um den Fortbestand des Strafsystems zu erkliren.

Die Analyse beansprucht dariiber hinaus, einen gesamtgesellschaftlichen
Zusammenhang aufzudecken, der sich seit dem klassischen Zeitalter durch
eine »fortschreitende Ausweitung der Disziplinarsysteme« auszeichnet.”
Das auffilligste Anzeichen dessen ist die »Mutation des Strafwesens an der
Schwelle zur Moderne«’?, welche sich an der paradigmatischen Form des Pan-
optikums ablesen lisst. Die Architektur des Panoptikums erlaubt mittels der
Umbkehrung der Theatersituation totale Uberwachung: »Nun, genau das pas-
siert in der Moderne: Die Verkehrung des Anblickes in Uberwachung.«”® Die
isolierten Insassen sind nunmehr der zentralen und potenziell permanenten
Beobachtung durch die Wichter ausgesetzt.”* Wenig iiberraschend ist dann
der Hinweis: »Die Sichtbarkeit ist eine Falle.«’> Denn es entsteht ein System

68 | Ebd., S. 351.

69 | Ebd., S. 113.

70 | Foucault 2005k, S. 238.

71 | Foucault 2010, S. 269.

72 | Ebd,, S. 178.

73 | Foucault 2015, S. 42.

74 | Vgl. Foucault 2010, S. 256ff. »Das liickenlose Strafsystem, das alle Punkte und alle
Augenblicke der Disziplinaranstalt erfalt und kontrolliert, wirkt vergleichend, differenzie-
rend, hierarchisierend, homogenisierend, ausschlieffend. Es wirkt normend, normierend,
normalisierend.« Ebd., S. 236.

75 | Ebd., S. 257. »Das Panopticon ist vielseitig einsetzbar: es dient zur Besserung von
Straflingen, aber auch zur Heilung von Kranken, zur Belehrung von Schiilern, zur Uberwa-
chung von Wahnsinnigen, zur Beaufsichtigung von Arbeitern, zur Arbeitsbeschaffung fir
Bettler und MiBigganger.« Ebd., S. 264.

14.02.2026, 16:44:23.

205


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

206

Politischer Pessimismus

vollkommender Kontrolle und Uberwachung, mit dem Ziel, die Gefangenen
zu politisch und dkonomisch intelligiblen Subjekten zu formen.”®

Die historische Untersuchung endet mit Quellen, die um das Jahr 1850
datieren, gleichwohl konstatiert Foucault explizit, dass sich am »Prinzip der
Strafhaft« und »Machtmaschinerie« als panoptische Uberwachung und Diszi-
plinierung seit 150 Jahren nichts geindert habe: »[E]ine ausgekliigelte Technik
der Normenkontrolle« hat sich »ungebrochen bis heute entwickelt.«” Eine Ein-
schitzung, die methodisch fragwiirdig erscheint, zumal die Spanne zwischen
1850 und 1975 nicht untersucht wird. Dessen ungeachtet entspricht diese Dia-
gnose jedoch dem Anspruch der Untersuchung, »die Geschichte der Gegen-
wart zu schreiben.«”® Vergleichbar zur leitenden These in »Wahnsinn und Ge-
sellschaft« widerspricht Foucault dabei allen historischen Deutungen, die das
westlich-atlantische Projekt der Moderne als positive Zasur auslegen, denn die
»Aufklirungs, welche die Freiheiten entdeckt hat, hat auch die Disziplinen er-
funden.«’® Die Internierungspraxis und dariiber hinaus die abendlindischen
Gesellschaften als Ganzes sind seit 1800 nur vordergriindig fortschrittlicher,
im Sinne von aufgeklirter, humaner, demokratischer usw. geworden. Stattdes-
sen wirken hinter dem Riicken der Menschen die »impliziten Systeme«]...] »die
ohne unser Wissen unser alltigliches Verhalten bestimmen« — »eine Art per-
manenter Unterdriickung im Alltagsleben.«® Im Zuge der Abkehr von einer
sich martialisch-verausgabenden Bestrafungspraxis haben sich die Machttech-
niken insgesamt verdndert, in Form der Disziplin sind sie effektiver, subtiler
und produktiver geworden.?! Foucault méchte eine rein negative, d.h. auf nega-
tive Wirkungen beschrinkte Analyse der Macht aufgeben und gerade die pro-

76 | »Und letzten Endes zeitigt die Gefdngnisarbeit doch einen 6konomischen Effekt,
indem sie Individuen produziert, die nach den allgemeinen Normen einer industriellen
Gesellschaft mechanisiert sind. [...] Fabriziert werden Maschinen-Individuen, aberauch
Proletarier.« Ebd., S. 311. Wobei sich die Frage aufdrangt, inwiefern Foucault in die-
ser Studie seinem eigenen Ziel gerecht wird, die Macht nicht negativ anhand von Uber-
wachung, Verboten und Unterdriickung zu beschreiben. In »(berwachen und Strafen«
bleibt Foucault in weiten Teilen einer negativen Deutung von Macht als Zwang und Re-
pression verhaftet.

77 | Ebd., S. 382. Vgl. auch, S. 350.

78 | Ebd., S. 43.

79 | Ebd., S. 285.

80 | Foucault 1974b, S. Buchumschlag; Foucault 2008a, S. 97.

81 | In seinen Vorlesungen zur »Gouvernementalitdt« revidiert Foucault 0.g. Ansichten
und vertritt die These, dass die grenzenlose Disziplinierung und Kontrolle ebenso un-
d6konomisch und unproduktiv seien, zur Effizienzsteigerung verwandeln gouvernemen-
tale Machttechniken in der Moderne durch das Prinzip der Freiheitlich und Freiwilligkeit
vor allem Fremdzwdange in Selbstzwénge. Vgl. Foucault 2014 und Foucault 2006.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

duktiven erschaffenden Aspekte der Macht herausstellen.®? Entscheidend ist,
dass diese Entwicklung nicht nur die kriminellen Gefingnisinsassen betrifft,
sondern alle Menschen in der »modernen Gesellschaft«.®* Die im 18. Jahrhun-
dert entwickelten Machttechniken durchdringen den Gesellschaftskorper in
seiner Gesamtheit. Als »Disziplinarindividuum« werden die Menschen in der
»Disziplinargesellschaft«® durch »ein Arsenal dieses Komplexes aus Macht/
Wissen« tberhaupt erst als Subjekte geschaffen: »Der erkennbare Mensch
(Seele, Individualitit, Bewusstsein, Gewissen, Verhalten ...) ist Effekt/Objekt
dieser analytischen Erfassung, dieser Beherrschung/Beobachtung.«® Ziel der
»analytischen Erfassung« durch die Macht ist es, »die Gesellschaftskrifte zu
steigern — die Produktion zu erhdhen, die Wirtschaft zu entwickeln, die Bil-
dung auszudehnen, das Niveau der 6ffentlichen Moral zu heben; zu Wachstum
und Mehrung beizutragen.«*

»Wir sind weit weniger Griechen, als wir glauben. Wir sind nicht auf der Bihne und nicht
auf den R&ngen. Sondern eingeschlossen in das R&derwerk der panoptischen Maschi-
ne, das wir selbst in Gang halten - jeder ein Rddchen.«&7

In der panoptischen Gesellschaft sitzen die Menschen nicht linger auf den Tri-
btinen und beobachten die wenigen auf der Bithne, sondern jeder ist Teil und
wirkt mit an den alles durchziehenden Machtbeziehungen. Jeder kann jeden
tiberwachen und wird im Umbkehrschluss permanent iiberwacht. Das Subjekt
bzw. die Individualitit, schreibt Foucault, wird in dieser Gesellschaft somit
nicht nur unterworfen, sondern durch die Machttechnik der Uberwachung
erst hergestellt, und der erkennbare Mensch ist der Effekt solcher Machtver-
hiltnisse, an denen er selbst mitwirkt. Zwischen dem Machtausiibenden und
demjenigen, der Macht erfihrt, kann nicht mehr unterschieden werden: »Der-
jenige, welcher der Sichtbarkeit unterworfen ist und dies weif}, iibernimmt
die Zwangsmittel der Macht und spielt sie gegen sich selbst aus; er interna-
lisiert das Machtverhiltnis, in welchem er gleichzeitig beide Rollen spielt; er
wird zum Prinzip seiner eigenen Unterwerfung.«*® Inwiefern Foucault einen
Ausweg aus diesem Zusammenhang aufzeigt, wird in Kapitel »Fluchtpunkt

82 | »So daBich all das, was in der»Ordnung des Diskurses«die Verhéltnisse der Macht
zum Diskurs als negative Mechanismen von Verknappung dargestellt hat, sehr gern Uber
Bord werfen wiirde.« Foucault 1978b, S. 105.

83 | Foucault 2010, S. 393.

84 | Ebd., S. 276.
85 | Ebd., S. 394.
86 | Ebd., S. 267.
87 | Ebd., S. 279.

88 | Ebd., S. 260.

14.02.2026, 16:44:23.

207


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

208

Politischer Pessimismus

Subjekt« diskutiert, in »Uberwachen und Strafen« bleibt die Méglichkeit, der
totalen Uberwachung und Disziplinierung zu entkommen, jedenfalls auffillig
unthematisiert.

Festzuhalten Dbleibt: Die Rationalisierung des Strafvollzuges muss in
einem grofleren Zusammenhang gesehen werden, denn die im Gefingnis
eingesetzten Mechanismen wirken auf alle Bereiche der modernen Gesell-
schaft. Um dies zu illustrieren, verwendet Foucault die Metapher des Archipels
und merkt an, das »Kerker-Archipel iibertrigt nun diese Technik vom Justiz-
apparat auf den gesamten Gesellschaftskorper« und diagnostiziert die »All-
gegenwart der Disziplinaranlagen und der Kerkerapparate«.®* Dem Gleichnis
zufolge verteilen sich die Gefingnisse dezentral tiber den gesamten Raum,
wie die Inseln eines Archipels, deren Gravitationsfelder auf die umliegenden
Bereiche wirken. Das Gefingnis war somit nur ein exemplarisches Beispiel
fur Disziplinarmichte, welches alle okzidentalen Gesellschaften erkliren soll.
Die Disziplinarmacht und die mit ihr einhergehende »Normalititskontrolle«
stoppen nicht an den Gefingnismauern, was sich anschaulich an der »Diszi-
plinartechnik« in Schulen zeigt, »die eine permanente Kontrolle und liicken-
lose Uberwachung erméglicht.«*® Normenkontrolle und Disziplinierung sind
Techniken der Macht, die ebenso in Kasernen, Schulen, Internaten, Spitilern,
Psychiatrien, Fabriken, Sittlichkeitsvereinen, Arbeitersiedlungen, Wohnhei-
men, Asylen, Lehrlingsheimen, Waisenhiusern, Wohlfahrtsgesellschaften
usw. universell geworden sind.”!

An dieser Stelle wird offensichtlich, wie umfassend der Gesellschafts-
begriff und der zeitdiagnostische Anspruch von »Uberwachen und Strafen«

89 | Ebd., S. 385f. »Davon abgesehen glaube ich allerdings, daf die Techniken der
Macht im Laufe der Geschichte iibertragbar sind, von der Armee zur Schule und so wei-
ter. Inre Geschichte ist relativ autonom gegeniiber der Entwicklung der 6konomischen
Prozesse.« Foucault 2008a, S. 114. Anzumerken ist in diesem Zusammenhang, dass
Alexander Issajewitsch Solschenizyn 1973 - also zwei Jahre vor »Uberwachen und Stra-
fen« - sein Werk »Der Archipel Gulag«in Frankreich publizierte. Vgl. SolZenicyn 1999.
90 | Foucault 2005k, S. 234.

91 | Vgl. Foucault 2010, S. 383 und 385. Siehe zu den Dimensionen dieser Entwick-
lung auch: S. 175ff. sowie 257f. In jenem Zusammenhang erscheint auch der Machtbe-
griff seltsam unterkomplex, so definiert Foucault Macht teilweise in einer Art, dass ihr
produktiver, diffuser, nicht-subjektiver Charakter kaum zu erkennen ist: »Alle Welt weif
schlieBlich auch, dass die Gesetze von den einen gemacht und den anderen aufgezwun-
gen werden. [...] Denn wenn man sich die Dokumente ansieht, dann ist man erstaunt
darlber, mit welchem Zynismus die Bourgeoisie des 19. Jahrhunderts sehr genau sagte,
was sie tat, was sie tun wollte, und warum. Fiir sie, die die Macht innehatte, war der
Zynismus eine Form von Stolz.« Foucault zufolge »[...] sto8t man offen lesbar auf eine

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

einzuschitzen ist, denn der Begriff Gesellschaft bezeichnet alle Dimensionen
einer Machtordnung:

»Wir leben in der Gesellschaft des Richter-Professors, des Richter-Arztes, des Richter-
Padagogen, des Richter-Sozialarbeiters; sie alle arbeiten fiir das Reich des Normativen;
ihm unterwirft ein jeder an dem Platz, an dem er steht, den Kdrper, die Gesten, die Ver-
haltensweisen, die Fahigkeiten, die Leistungen.«%?

Diese negative Diagnose ist im Prisens verfasst, womit Foucault im letzten
Kapitel von »Uberwachen und Strafen« unzweideutig Aussagen iiber die
Gegenwartsgesellschaft der 1970er Jahre trifft.”® Nicht eine kontinuierliche
Verbesserung zeichnet demnach die moderne Gesellschaft aus, ein Fortschritt
wird nicht komplett bestritten, aber die »Verallgemeinerung der Disziplinar-
anlagen« beschreibt einen negativen Fortschritt.** Foucault interpretiert den
Ubergang zur modernen Strafpraxis zweifelsohne nicht als Verbesserung,
sondern als »dunkle Kehrseite«®® der Entwicklung: er skizziert zwar eine Ra-

absolut bewusste, organisierte und reflektierte Strategie in einer Masse unbekannter
Dokumente, die den wirklichen Diskurs einer politischen Aktion bilden. Die Logik des
Unbewussten muss daher durch eine Logik der Strategie ersetzt werden.« Foucault
2002j, S. 886f.

92 | Foucault 2010, S. 392f. Gleichwohl betont Foucault am Ende von »(berwachen
und Strafen«»das Geféngnis als Relaisstation in einem allgemeinen Netz der Disziplinen
und Uberwachungen, das Geféngnis als Maschine in einem panoptischen System. Das
soll nicht heien, daf nichts verdndert weden kann oder daf es fiir eine Gesellschaft
wie die unsrige ein fur allemal unverzichtbar ist.« Ebd., S. 394. Wie Foucault sich einen
solchen Ausweg denkt und wie dieser Lésungsansatz vor den von ihm aufgeworfenen
Problemen zu bewerten ist, wird im Kapitel »Fluchtpunkt Subjekt« eingehend diskutiert.
93 | Dies abstreitend will Foucault die Tragweite seiner Aussagen retrospektivin einem
Interview nicht in dieser Universalitat verstanden wissen: »Ich analysiere stets sehr ge-
naue und genau lokalisierte Phdnomene: zum Beispiel die Bildung von Disziplinarsyste-
men in Europa des achtzehnten Jahrhunderts. Ich tue das nicht, um zu sagen, die west-
liche Zivilisation sei in jeder Hinsicht eine Zivilisation der Disziplin.« Focault 2008a,
S. 112f. An dieser Stelle sei auf die Diskrepanz der Aussagen lediglich verwiesen.

94 | »Ich habe in der Tat den Eindruck, dass wir in einer Gesellschaft mit einer Diszipli-
narmacht leben, das heifit mit Apparaten, deren Form die Beschlagnahme, deren Ziel
die Konstituierung von Arbeitskraft und deren Instrument der Erwerb von Disziplin oder
Gewohnheiten ist. Mirscheint, dass sich seit dem 18. Jahrhundert die Apparate zur Her-
stellung von Disziplin, zur Annahme von Gewohnheiten immer starker vermehrt, verfei-
nert, spezialisiert haben.« Foucault 2015, S. 322. Auch an anderer Stelle unterstreicht
erdie gegenwartig-zeitdiagnostische Dimension seiner Studien. Vgl. ebd., S. 59.

95 | Foucault 2010, S. 285.

14.02.2026, 16:44:23.

209


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

210

Politischer Pessimismus

tionalisierung der Machtausiibung, aber als negativen Steigerungsprozess in
eine dystopische Gegenwartsgesellschaft, der totalen Uberwachung. Dabei
erinnert die Zeitdiagnose in ihrer diisteren Universalitit an George Orwells
Schilderungen im Roman »1984«.%

Das dritte Buch, in welchem die Analyse dem Narrativ eines negativen
Fortschrittes folgt, ist »Der Wille zum Wissen«. Hier stellt Foucault sich die
Aufgabe: »Ich suche nach den Griinden, aus denen die Sexualitit in unserer
zeitgendssischen Gesellschaft fortwihrend hervorgerufen wird — anstatt unter-
driickt zu werden.«*” Fokussiert werden hierzu die miteinander verbundenen
Machtformen: Sexualitit und Bio-Politik.”® Folgt man Foucault, ist das Indivi-
duum durch die Normierung von Sexualitit gezwungen, sich selbst als Subjekt
einer Sexualitit zu konstituieren. Vergleichbar zur Disziplin ist die normierte
Sexualitit somit eine Technologie der Macht, mit der Einzelne sowie die Gat-
tung beherrscht werden:

»Wir hingegen leben in einer Gesellschaft des»Sexes« oder vielmehr der»Sexualitat: die
Mechanismen der Macht zielen auf den Kdrper, auf das Leben und seine Expansion, auf
die Erhaltung, Ertlichtigung, Erméchtigung oder Nutzbarmachung der ganzen Art ab. [...]
Am Ende des 18. Jahrhunderts entstand aber auch (aus Griinden, die noch zu bestim-
men sein werden) eine ganz neue Technologie des Sexes, die zwar von der Thematik der
Siinde nicht ganz unabhangig war, sich jedoch im wesentlichen dem kirchlichen Bereich
entzog. Vermittelst der Padagogik, der Medizin und der Okonomie machte sie aus dem
Sex nicht nur eine Laiensache, sondern eine Staatsache. Oder besser: eine Angelegen-
heit, in der sich der gesamte Gesellschaftskdrper und fast jedes seiner Individuen der
Uberwachung unterziehen muBte.«%°

Auch diese »Mutation liegt an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert«',
womit das Epochenschema konstant bleibt. Wissen und Macht erscheinen
wiederum aufs Engste mit einander verbunden, und die Moderne wird relativ

96 | Vgl. hierzu: Brieler 1998, S. 337ff.

97 | Foucault 1983, S. 143.

98 | In »Der Wille zum Wissen« wird der Begriff »Bio-Politik« mit Bindestrich geschrie-
ben. Vgl. ebd., S. 138. Agamben hingegen verwendet den Begriff in »Homo sacer«in der
Schreibweise »Biopolitik«. Vgl. Agamben 2002, S. 12. Da sich beide Konzepte signi-
fikant unterscheiden, habe ich entschieden die jeweilige Schreibweise beizubehalten.
99 | Foucault 1983, S. 142 und 115. »Um das 18. Jahrhundert herum entsteht ein poli-
tischer, 6konomischer und technischer Anreiz, vom Sex zu sprechen. Und das nicht so
sehr in Form einer allgemeinen Theorie der Sexualitat, sondern in Form von Analyse,
Buchfiihrung, Klassifizierung und Spezifizierung, in Form von quantitativer oder kausa-
ler Untersuchungen.« Ebd., S. 29.

100 | Ebd., S. 116.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

konventionell mit der Sikularisierung assoziiert. Die theologische Beichte der
stindhaften Sexualitit erscheint mit Blick auf die >Modernititsschwelle< als ein
vormodernes Verfahren, Wissen iiber den Sex zu generieren — wobei das Para-
dox darin besteht, dass der eigentlich zu unterbindende Sex auch in der vormo-
dernen Beichte erst kommunikativ erschaffen wurde. Foucault rekonstruiert
in schnellen Schritten die »grofRen Entwicklungslinien des Sexualititsdisposi-
tives«, d.h. die »positiven, wissensproduzierenden, diskursvermehrenden,
lusterregenden und machterzeugenden Mechanismen« der »Technologien des
Sex«.'? Die Argumentation negiert weder die moderne Bedeutung der Siinde
noch die Reglementierung der Sexualitit, aber sie richtet sich gegen die Vor-
stellung, dass die Sexualitit in der Moderne generell unterdriickt werde und
die Aufhebung dieser Repression eine befreite und gliickliche Sexualitit jen-
seits der Macht zur Folge hitte. »Das Wesentliche liegt darin, daf seit drei Jahr-
hunderten der abendlindische Mensch an den Imperativ gebunden ist, alles
itber seinen Sex zu sagen; [...].«'® Der im Zuge der Kulturrevolution von 1968
und im Kontext der Psychoanalyse populiren >Repressionshypothese«< entgeg-
net Foucault somit, dass die Hoffnung einer >befreiten Sexualitit< auf einer
naiven Selbsttiuschung griindet, weil das >freie Sprechenc« iiber die Sexualitit
keineswegs eingeschrinkt werde, geschweige denn eine Befreiung bedeuten
wiirde.'®* Sexualitit ist nicht ohne Machtverhiltnisse denkbar: So unterwerfen
sich die modernen Subjekte der Macht gerade aufgrund ihres sexuellen Verhal-
tens und der Artikulation ihrer Begierden und Wiinsche. Anders formuliert,
das Sexualdispositiv beherrscht den Einzelnen durch die omniprisente Auf-

101 | Ebd., S. 147. Der Dispositiv-Begriff ist folgendermafien definiert »Das, was ich
mit diesem Begriff zu bestimmen versuche, ist erstens eine entschieden heterogene
Gesamtheit, bestehend aus Diskursen, Institutionen, architektonischen Einrichtungen,
reglementierenden Entscheidungen, Gesetzen, administrativen Mafnahmen, wissen-
schaftlichen Aussagen, philosophischen, moralischen und philanthropischen Lehr-
sétzen, kurz, Gesagtes und Ungesagtes, das sind die Elemente des Dispositives. Das
Dispositiv selbst ist das Netz, das man zwischen diesen Elementen herstellen kann.«
Foucault 20034, S. 392.

102 | Foucault 1983, S. 76.

103 | Ebd., S. 28f. »Ich hatte den Eindruck, dass die westliche Kultur von einer Entwick-
lung, einer Uberentwicklung des Diskurses iiber die Sexualitat, der Sexualtheorie, der
Sexualwissenschaft, des Wissens iiber Sexualitat gepragt war.« Foucault 2003j, S. 698.
104 | Foucault will aufzeigen, »wie es der Hinterhdltigkeit der Sexualitdt und der Dis-
positiv stiitzenden Macht gelingen konnte, uns dieser kargen Alleinherrschaft des Sex
zu unterwerfen; wie es ihnen gelingen konnte, uns an die endlose Aufgabe zu binden,
sein Geheimnis zu zwingen und diesem Schatten die wahrsten Gestandnisse abzurin-
gen. Die bittere Ironie dieses Dispositives ist: es macht uns glauben, daf es darin um
unsere »Befreiung« geht.« Foucault 1983, S. 153. Vgl. auch S. 75.

14.02.2026, 16:44:23.

211


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

212

Politischer Pessimismus

forderung, iiber die eigene Sexualitit Auskunft zu geben und sich dadurch als
Subjekt einer Sexualitit zu konstituieren. Hinter den Imperativen des Sexes
wirkt die Macht »an der Anreizung, Verstirkung, Kontrolle, Uberwachung,
Steigerung und Organisation der unterworfenen Krifte«.!® Die Fremd- und
Selbstiiberwachung, der Subjektivierungszwang, »sagen zu miissen wer man
ist«, wirkt viel stirker als jedes Verbot: Je genauer die Sexualitit befragt und
definiert wird, desto stirker wird jeder Einzelne subjektiviert und in der Folge
ort- und kontrollierbar. Dabei geht Foucault offensichtlich von einer direkten
Ubersetzung der Machtstrukturen in das Bewusstsein des Einzelnen aus.

Die unmittelbare Folge der inflationidren Gestindnispraxis ist die perfor-
mative Herstellung von Begierde.' Das >natiirliche Begehren« existiert {iber-
haupt nicht, und die Macht ist auch nicht das, was das Begehren unterdriickt,
wie Sigmund Freud und Wilhelm Reich glaubten. Hinter der »Logik der Be-
gierde und des Begehrens« verbergen sich Machtmechanismen, und dies gilt
ebenso fiir die Kategorie »Trieb«, letzterer entsteht ebenfalls im »Wechselspiel
zwischen Korper und Gesetz, zwischen dem Leib und den kulturellen Mecha-
nismen, die eine Kontrolle des Volkes sicherstellen.«”” Dies geschieht insbe-
sondere dadurch, dass die an den Einzelnen wie den gesamten Gesellschafts-
korper herangetragenen sexuellen Fremdzwinge, durch die Verpflichtung der
permanenten Selbstpriifung, zu Selbstzwingen werden.'”® Vor dem Hinter-
grund dieser »Lebensmacht«® ist in der Moderne alles von Interesse, was
tiber den Sex gesagt wird und werden kann. Die Macht steigert und verviel-
filtigt mittels dieses Wissens tiber den Sex das Leben, »um es im Einzelnen

105 | Ebd., S. 132.

106 | Vgl. ebd., S. 146. »Man sollte sich nicht tduschen: unterhalb der grofien Serie
bindrer Oppositionen (Kdrper - Seele, Fleisch - Geist, Instinkt - Vernunft, Triebe - Be-
wusstsein), die den Sex auf eine rein vernunftlose Mechanik zu beziehen schienen, hat
das Abendland nicht nur und nichtin erster Linie den Sex einem Rationalitatsfeld zuge-
schlagen - was sicherlich nicht sonderlich bemerkenswert gewesen waére, so sehr sind
wir seit den Griechen an derartige »Eroberungen« gewdhnt -, sondern uns nahezu voll-
standig - uns, unserer Korper, unsere Seele, unsere Individualitat, unsere Geschichte
- unter das Zeichen einer Logik der Begierde und des Begehrens geraten lassen.« Ebd.,
S. 80.

107 | Foucault 2005k, S. 225.

108 | »Die Verpflichtung zum Gestdndnis wird uns mittlerweile von derart vielen ver-
schiedenen Punkten nahegelegt, sie ist uns so tief in Fleisch und Blut ibergegangen,
dafi sie uns gar nicht mehr als Wirkung einer Macht erscheint, die Zwang auf uns ausiibt;
im Gegenteil scheint es uns, als ob die Wahrheit im geheimsten unserer selbst keinen
anderen Anspruchc<hegt, als den, an den Tag zu treten; [...].« Foucault 1983, S. 63.
109 | Ebd., S. 132.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

zu kontrollieren und im Gesamten zu regulieren.«'* In Ubereinstimmung
zu der vorangegangenen Diagnose in »Uberwachen und Strafen« beschreibt
Foucault die Reichweite dieser Technologien der Macht als fiir das gesamte
»Abendland«™ dominant, weil die Menschen zunehmend vom Sexualititsdis-
positiv beherrscht wiirden. Der Einzelne ist demnach nicht nur das Produkt
der Uberwachung und Disziplinierung durch die Mechanismen des »Kerker-
systems«, sondern ebenso das Ergebnis der aufgrund der Macht erzeugten und
tiberwachten Sexualitit.

Das moderne »Sexualititsdispositiv« dient der »Steigerung der kollektiven
und individuellen Krifte.«!'? Die dahinterstehenden Machtverhiltnisse diffe-
renzieren sich seit dem 17. Jahrhundert in zwei Hauptformen: Die Disziplinar-
macht, »die den Kérper als Maschine zentriert«, d.h. die »Machtprozeduren
der Disziplinen: politische Anatomie des menschlichen Kérpers.« Jene Macht zielt
auf der Mikroebene direkt auf die Physis jedes Einzelnen. Erginzt wird diese
Technologie durch eine zweite Makro-Form der Macht, die auf den gesamten
»Gattungskorper« fokussiert:

»Die Fortpflanzung, die Geburten- und die Sterblichkeitsrate, das Gesundheitsniveau,
die Lebensdauer, die Langlebigkeit mit allen ihren Variationsbedingungen wurden zum
Gegenstand eingreifender Mafinahmen und regulierender Kontrollen: Bio-Politik der
Bevélkerung.«!*3

Die Bio-Politik bzw. Bio-Macht markiert die Schwelle, ab welcher die Macht
davon absieht, »sterben zu machen und leben zu lassen«, und beginnt, »leben
zu machen oder in den Tod zu stofen«.!™ Statt extensiv durch gesetzlich-legali-
sierte Tétungen und Verstiimmelung von Kérpern zu wirken, verlegt sich die
Macht auf »die sorgfiltige Verwaltung der Kérper und die rechnerische Pla-
nung des Lebens«.'® Verglichen mit »Uberwachen und Strafen« ist die Macht

110 | Ebd., S. 132f.

111 | Ebd., S. 80.

112 | Ebd,, S. 30. »Insgesamt geht es darum, die Machtstrategien zu bestimmen, die
diesem Willen zum Wissen immanent sind. Am Fall des Sexualitat soll die »Politische
Okonomie« eines Willens zum Wissen dargestellt werden.« Ebd., S. 76.

113 | Ebd., S. 136. »Und was bedeutet Bevolkerung? Die Bevdlkerungist eine Gruppe,
die nicht einfach nur aus vielen Menschen besteht, sondern aus Menschen, die von bio-
logischen Prozessen und Gesetzen durchdrungen, beherrscht und gelenkt sind.« Fou-
cault 2005k, S. 235.

114 | Foucault 1983, S. 134. Die Begriffe Bio-Macht und Bio-Politik werden von Fou-
cault teilweise synonym verwendet. Siehe zu einer moglichen begrifflichen Abgrenzung
der beiden Kategorien insb. Gehring 2006, S. 11 bis 14.

115 | Foucault 1983, S. 135.

14.02.2026, 16:44:23.

213


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

214

Politischer Pessimismus

wiederum subtiler, listiger und produktiver geworden. Entscheidend ist die
Erweiterung der Machtwirkung vom individuellen Kérper auf den gesamten
biopolitischen Gesellschaftskérper.'® Die Macht zielt seit der »biopolitischen
Modernititsschwelle«! sowohl auf die Quantitit als auch auf die Qualitit des
Lebens. Dieser neue Typus von Macht sammelt Wissen tiber die Lebewesen,
iiber die Geburt, den Tod, die Seuchen, die Krankheiten, die Gesundheit, und
vor allem die Sexualitit.

Vor dem Hintergrund dieses Wandels der »grofle Technologie der Macht
im 19. Jahrhundert« ist das »Sexualdispositiv« nur eine Wirkungsweise der
Macht, gleichwohl eine »der wichtigsten«."® Sexualitit ist ein Instrument
der Macht, um den Gesellschaftskérper zu optimieren, und in diesem Sin-
ne spricht Foucault von den produktiven und positiven Eigenschaften der
Macht." Der Sex {ibernimmt eine Scharnierfunktion zwischen den beiden
»politischen Technologien des Lebens«'?°, den »Disziplinartechniken« auf der
Mikroebene und biopolitischen »Regulierungsverfahren« auf der Makroebe-
ne,'?! d.h. zwischen dem disziplinierten Kérper des Einzelnen und dem re-
gulierten Gattungskorper. Foucault differenziert und erweitert somit seinen
Machtbegriff mithilfe von »Der Wille zum Wissen«, wobei anzumerken ist,
dass die Disziplinarmacht historisch ilter ist, weil sie sich bereits vor der Mo-
dernititsschwelle beobachten lisst, wohingegen das Entstehen der Bio-Politik
diese Schwelle kennzeichnet. »Wir haben also zwei Serien: die Serie Korper —
Organismus — Disziplin — Institution; und die Serie Bevolkerung — biologische

116 | Der an dieser Stelle in »Der Wille zum Wissen« eingefiihrte und fiir die Genese
des Werkes wichtige Begriff »Bio-Politik« wird hier definiert als: Der »Eintritt des Lebens
und seiner Mechanismen in den Bereich der bewufiten Kalkiile und die Verwandlung
des Macht-Wissens in einen Transformationsagenten des menschlichen Lebens.« Ebd.,
S. 138.

117 | Ebd., S. 138.

118 | Ebd., S. 136.

119 | »Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atom einer»ideologischen« Vorstellung
der Gesellschaft; es ist aber auch eine Realitat, die von der spezifischen Machttechno-
logie der»Disziplin« produziert worden ist. Man muf3 aufhdren, die Wirkungen der Macht
immer negativ zu beschreiben, als ob sie nur»ausschliefens, »unterdriicken, »verdran-
gens, »zensierene, »abstrahieren¢, »maskierens, »verschleiern« wiirde. In Wirklichkeit ist
die Macht produktiv; und sie produziert Wirkliches. Sie produziert Gegenstandsberei-
che und Wahrheitsrituale: das Individuum und seine Erkenntnis sind Ergebnisse dieser
Produktion.« Foucault 2010, S. 249f.

120 | Foucault 1983, S. 140.

121 | Ebd., S. 141.»[...] der Sex er6ffnet den Zugang sowohl zum Leben des Korpers wie
zum Leben der Gattung. Er dient als Matrix der Disziplinen und als Prinzip der Regulie-
rungen.« Ebd., S. 141.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Prozesse — Regulierungsmechanismen — Staat.«** Die Macht des Sexualitits-
dispositivs zielt in der Moderne sowohl auf das Leben des Einzelnen wie auf
das der Bevolkerung, dadurch wird das Leben der Menschen insgesamt ratio-
nalisiert, d.h. gesichert, geordnet, optimiert, normiert.'?*

Die Folge ist eine »Normalisierungsgesellschaft«, welche die Subjekte nach
Sexualititsnormen abrichtet.”* Mit der Diagnose der Disziplinierungs- und
Normalisierungsgesellschaft verabschiedet sich die Mikrophysik der Macht
von Theorien, die Machtverhiltnisse iber Gesetze, Verbote, Repression und
staatliche Souverinitit erkliren.!”® »Um die konkrete Analyse von Machtver-
hiltnissen zu betreiben, muss man das juristische Modell der Souverinitit
aufgeben.«!?® Stattdessen werden moderne Machtverhiltnisse 1976 von Fou-
cault ganz allgemein als »die Vielfaltigkeit von Krifteverhiltnissen, die ein Ge-
biet bevilkern und organisieren [..]J« beschrieben.'”” Eine Analyse der Macht
entlang des Gesetzes wird aufgegeben, weil die juridische Verfasstheit eines
Gemeinwesens lediglich die Funktion hat, den unter der Oberfliche tobenden
»Biirgerkrieg« der Macht zu verschleiern. Das Schlagwort »Mikrophysik der

122 | Foucault 2001f, S. 295.

123 | »Wirhingegen leben in einer Gesellschaft des»Sex«odervielmehr der>Sexualitat:
die Mechanismen der Macht zielen auf den Kérper, auf das Leben und seine Expansion,
auf die Erhaltung, Ertiichtigung, Ermachtigung oder Nutzbarmachung der ganzen Art
ab.« Foucault 1983, S. 142.

124 | »Eine Normalisierungsgesellschaft ist der historische Effekt einer auf das Leben
gerichteten Machttechnologie.« Ebd., S. 139. »Die Normalisierungsgesellschaft ist
eine Gesellschaft, in der sich entsprechend einer orthogonalen Verkniipfung die Norm
der Disziplin und die Norm der Regulierung miteinander verbinden.« Foucault 2001f,
S. 299. Auch Bio-Politik oder Lebensmacht erscheint dann im Licht eines negativen
Fortschritts: »Die Eliminierung durch die Marter wird so durch Methoden einer Asep-
tik ersetzt: Kriminologie, Eugenik, Aussondern der »Entarteten« [...]« Foucault 1976,
S. 105. Irritierend an Foucaults Darstellung ist, dass auch hier ein intentionaler Zusam-
menhang zwischen der Generierung von Wissen und den intentionalen Zielen der Macht
unterstellt wird. Wenn Machtverhaltnisse in der modernen Gesellschaft analytisch mit
Foucaults Konzept zu beschreiben sind, stellt sich die Frage, wie - und warum tiberhaupt
- diese Form von Macht Strategien und Taktiken verfolgen sollte. Jene Problematik wird
im Kapitel »Philosophie der Geschichte? »Ausweitung der Kampfzone« weiter verfolgt.
125 | Vgl. Foucault 1983, S. 101. Sowie Foucault 2005k, S. 225, S. 243. In »Uber-
wachen und Strafen« verfangt sich Foucault jedoch mit seinem Konzept der Disziplinar-
macht immer wieder in einem juristischen Machtkonzept und operiert implizit selbst
mit einer Vorstellung, die er spater als Repressionshypothese zuriickweisen wird. Vgl.
Lemke 1997, S. 126ff.

126 | Foucault 2003g, S. 165.

127 | Foucault 1983, S. 93.

14.02.2026, 16:44:23.

215


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

216

Politischer Pessimismus

Macht« deutet es bereits an, dass diese Analyseperspektive nicht den Staat oder
die Gesetzestexte fokussiert; diese sind gewissermafen Uberbau-Phinome-
ne.’”® Als Uberbau nicht unbedeutend, aber als Bedingung ihrer Méglichkeit
griindet die Macht des Staates und des Gesetzes auf einer Basis, genauer einem
Netz von Machtverhiltnissen, welche »am Anfang stehen« und alle sozialen
Bereiche wie Familie, Intim-Beziehungen, Arbeitsverhiltnisse, Wissenschaft
usw. durchziehen:'?

»[...] die Machtist nicht eine Institution, ist nicht eine Struktur, ist nicht eine Machtigkeit
einiger Machtiger. Die Macht ist der Name, den man einer komplexen strategischen Si-
tuationin einer Gesellschaft gibt. [...] Allgegenwart der Macht: nicht weil sie das Privileg
hat, unter ihrer unerschiitterlichen Einheit alles zu versammeln, sondern weil sie sich
in jedem Augenblick und an jedem Punkt - oder vielmehr in jeder Beziehung zwischen
Punkt und Punkt - erzeugt. Nicht weil sie alles umfafit, sondern weil sie von iiberall
kommt, ist die Macht iiberall.«*30

Machtverhiltnisse miissen demnach als komplexe Beziehungs- und Verwei-
sungszusammenhinge gedacht werden, ohne Anfang und Endpunkt. Macht
ist permanent in Bewegung und nicht an einem bestimmten Ort, in einer be-
stimmten Person oder Institution lokalisiert. Sie funktioniert in der Moderne
nicht im Sinne einer Top-down-Logik, sondern horizontal von vielen Punkten
und Positionen aus. Macht ist weder starr noch statisch, sie zirkuliert als an-
onymes polymorphes Krifteverhiltnis durch alle sozialen Verbindungen und
»jede[n] von uns«."! Es gibt keinen Kopf an der Spitze, mit dessen Beseitigung
bzw. Fall das Problem der Macht zu l6sen wire. Macht ist unhintergehbar, auch
der revolutionire Versuch, die Machtverhiltnisse oder die >Repression< durch
die herrschende Sexualmoral abzuschaffen, muss in dieser Welt mit der Etab-

128 | Vgl. Foucault 1978c, S. 39.

Die juristische Form der Macht verschwindet mit der Moderne selbstversténdlich nicht,
sondern: »Wir sind in eine Art Gesellschaft eingetreten, in der die Macht des Gesetzes
im Begriff ist, nicht zu regredieren, aber sich in eine viel allgemeinere Macht zu inte-
grieren: im Grofen und Ganzen die Macht der Norm.« Foucault 2003d, S. 100. Wei-
ter heifit es: »Und das impliziert ein ganz anderes Uberwachungs- und Kontrollsystem.
Eine unaufhorliche Sichtbarkeit, eine durchgehende Klassifizierung der Individuen, eine
Hierarchisierung, eine Qualifizierung, das Aufstellen von Grenzen und Erstellen von Dia-
gnosen. Die Norm wird zum Kriterium fiir die Unterteilung der Individuen.«

129 | Foucault 2005k, S. 229.

130 | Foucault 1983, S. 94. Dass Macht in dieser Konzeption doch alles umfasst bzw.
iberall vorkommt, legen jedoch solche Formulierungen nahe: »Die Machtbeziehungen
sind liberall.« Foucault 2005k, S. 244.

131 | Foucault 1983, S. 100.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

lierung einer neuen Machtordnung enden. Ob Foucault damit nun recht oder
unrecht hat, kann dahingestellt bleiben, wichtig ist hier, dass es eine pessimis-
tische Perspektive ist, zunichst und vor allem aus dem Blickwinkel derjeni-
gen, die auf eine einfache Losung hoffen, dass eine politische Umwilzung der
Verhiltnisse unmittelbar eine >bessere<, weil machtbefreite Welt schaffen wird.
Dariiber hinaus sensibilisiert Foucaults Einschitzung aber fiir die politischen
Handlungsbeschrinkungen in der modernen Welt. In der Version, die er da-
von entwirft, erkliren die anonymen Krifteverhiltnisse, die sich der Intention
der Subjekte entziehen, Handlungsbeschrinkungen und politische Einfluss-
losigkeit mit passivierenden Konsequenzen. Diese Interpretation erklirt dann
zumindest den Konservatismus-Verdacht, dem sich Foucault ausgesetzt sah.

Macht lasst sich an jedem Einzelnen beobachten, gewissermaflen als das
Resultat eines Sozialisationsprozesses, durch den jeder die komplexe Ord-
nungsstruktur der Gegenwartsgesellschaft initialisiert. Die Ausbildung eines
Habitus ist somit eine Unterwerfung unter die Machtverhiltnisse. Die »Mikro-
physik der Macht« bezeichnet diesen fiir Sozialitdt konstitutiven Prozess, der
Inkorporierung von Regeln und Normen, anhand derer es jedem Einzelnen
erst moglich wird, an sozialen Vollziigen teilzunehmen und ein Selbstverhilt-
nis zu entwickeln. Individualitit ist somit nicht eine erfolgreiche Suche nach
dem seigentlichenc Selbst, sondern das Produkt einer Machtordnung. Jene Er-
zihlung der »Mikrophysik der Macht« entpuppt sich in dieser Perspektive als
Verhingnis der modernen Subjektivitit, wobei die von Foucault aufgedeckten
Verschleierungstaktiken der Macht an das Narrativ eines Verblendungszusam-
menhanges des >falschen Bewusstseins«< erinnern und sich der Erzihlweise
verschworungstheoretischer Provenienz bedient. Verschwérungstheoretische
Elemente finden sich nicht in der Form, dass hinter dem Betrugszusammen-
hang die Verschworung einer Gruppe von Personen steht, aber insofern, als
sich die Machtverhiltnisse hinter dem Riicken der Subjekte in allen Sphiren
ausbreiten, die Freiheit systematisch unterminieren und perfiderweise dem
modernen Menschen vorgaukeln, sich durch emanzipatorische Praxen, wie
eine befreite Sexualitit, von der Macht lossagen zu konnen. Aber einen Zu-
stand jenseits der Macht kann es nie geben, was Foucault seinen Lesern immer
wieder in Erinnerung ruft. Die Schrift »Der Wille zum Wissen« endet folglich
mit einer Warnung vor der »Hinterlistigkeit« des Sexes und dem schwachen
Trost:

»Und trdumen miissen wir davon, daR man vielleicht eines Tages, einer anderen Oko-
nomie der Kérper und der Liiste, nicht mehr recht verstehen wird, wie es den Hinterhal-
tigkeiten der Sexualitat und der ihr Dispositiv stiitzenden Macht gelingen konnte, uns
dieser kargen Alleinherrschaft des Sexes zu unterwerfen; wie es ihnen gelingen konnte,
uns an die endlose Aufgabe zu binden, sein Geheimnis zu zwingen und diesem Schatten

14.02.2026, 16:44:33.

217


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

218

Politischer Pessimismus

die wahrsten Gestandnisse abzuringen. Ironie dieses Dispositives. Es macht uns glau-
ben, daB es darin um unsere »Befreiung« geht.«!32

Ausgehend von der »kargen Alleinherrschaft des Sexes« in der Gegenwartsge-
sellschaft lasst sich abschliefRend restimieren, dass die Rationalitit der Macht
einer Logik der Wissensmaximierung tiber das Sexuelle folgt, mit dem Ziel,
den Individual- sowie den Gattungskorper zu optimieren. Auf der Makroebene
wird durch das biopolitische Sexualititsdispositiv der Gattungskorper gestirkt,
entsprechend lisst sich hier keine Niedergangserzihlung im Sinne eines Ver-
falls und Schwichung der gesellschaftlichen Krifte konstatieren, sondern eine
permanente Steigerung und Optimierung der Macht. Auf der Mikroebene
zeitigen die »Hinterhiltigkeiten der Sexualitit« aber eine Unterwerfung des
Menschen zum Subjekt und zementieren dessen Unfreiheit. Mit dieser Deu-
tung einer negativen Rationalitit komplettiert Foucault die Argumentation
von »Wahnsinn und Gesellschaft« und »Uberwachen und Strafen« insofern,
als er die »groflen Postulate unserer Zivilisation«, d.h. die Versprechen des
Fortschritts, einer erneuten Uberpriifung unterzieht. Foucault legt sich selbst
sozusagen die Frage neu vor, ob »die Entfaltung der Formen und Inhalte des
Wissens eine der grofiten Freiheitsgarantien fiir die Menschheit« bedeutet? Er-
gebnis ist, dass statt der versprochenen Freiheiten durch das Wissen tiber die
Sexualitit neue »Unterwerfungseffekte« und »Herrschaftsfunktionen« entste-
hen: »Das fithrt zu einer vollstindigen Revision des Postulats, demzufolge die
Entwicklung des Wissens einen Garanten der Freiheit darstellt.«'** Foucault
warnt gerade vor dem Glauben an einen naiven Fortschritt des Wissens und
sensibilisiert fiir die negativen Entwicklungen, die seit dem 18. Jahrhundert die
westliche Zivilisation beherrschen.

Allerdings deuten die Schriften Foucaults die Moderne nicht als Ver-
schlechterung, in dem Sinne, dass das moralische oder kimpferische Vermo-
gen degeneriert. Entsprechend klagt Foucault auch nicht tiber den Niedergang
der souverdnen Staatlichkeit wie beispielsweise Carl Schmitt. Foucaults Ana-
lysen bestreiten aber trotzdem, dass die historische Entwicklung als positiver
Fortschritt gedeutet werden kann, die Entwicklung gleicht keinesfalls einer
»[...] ununterbrochenen Bewegung der europiischen Ratio seit der Renais-
sance bis zu unseren Tagen [...]«"*
seigentlichen< Intentionen von Aufklirung und Humanismus erfasst eine ne-
gative Rationalitit die Gebiete Wahnsinn, Verbrechen und Sexualitit.'*® Diese

— im positiven Sinne. Denn entgegen der

132 | Ebd., S. 153.

133 | Foucault2008a, S. 111.

134 | Foucault 2012, S. 25.

135 | Zu den Parallelen zwischen Foucault und der ersten Generation der Frankfurter
Schule siehe insh. Foucaults Einschatzung: Foucault 2008a, S. 79ff.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Rationalitit beschreibt Foucault als eine Selbstoptimierung, Ausdehnung und
Universalisierung von Machtverhiltnissen, welche zunehmend die Gesamt-
gesellschaft durchdringen und erst die Subjekte erschaffen, deren Befreiung
behauptet wird.*® Konstante bleibt dabei, dass »[...] das Abendland seit dem
klassischen Zeitalter eine tiefgreifende Transformation dieser Machtmecha-
nismen erlebt.«'¥” Die Studien dienen Foucault als exemplarische Beispiele,
um die Konstruktionsprinzipien der Moderne aufzudecken'®, welche in den
drei Schilderungen ausschliellich mit negativen Aspekten fiir die Subjekte
einhergehen. Foucaults Pointe ist, der groflen Erzihlung des Fortschritts ein
aber anzufiigen, um die negativen Verwerfungen der modernen Rationalitit
aufzuzeigen. Auf den drei Gebieten Wahnsinn, Verbrechen und Sexualitit fin-
det eine parallele Entwicklung statt, die gleichermaflen als eine Verschlechte-
rung gedeutet wird.”** Dabei nimmt Foucault Montagen vor, um die verdeck-
ten Wirkungen der Macht aufzudecken und jeweils vom exemplarischen Feld
ausgehend die Verfehlungen der modernen Gesellschaft — welche in diesem
Zusammenhang ein Synonym fiir die biirgerliche Gesellschaft ist — aufzuzei-
gen. Die Rationalisierung des Wahnsinns, des Gefingnisses und der Sexuali-
tit gehen in dieser Erzidhlung auf eine alles durchdringende Macht zuriick.
Negativ sind die Entwicklungen, weil sie die Freiheit zunehmend verunmég-
lichen, was am eindringlichsten in »Uberwachen und Strafen« beschrieben
wird, wo Foucault sich darauf festlegt, dass die »sorgfiltig kalkulierten Ver-
fahren« der Macht weit iiber das Gefingnis hinaus auf die »Fabrikation des
Disziplinarindividuums« zielen.*® Die Kategorie Niedergangsgeschichte des
idealtypischen Pessimismus findet sich in den Studien als Fortschritt mit
umgekehrten Vorzeichen, als negativer Fortschritt. Diese »tragische Erzihl-
struktur«* teilen alle drei untersuchten Schriften, und ohne jenes Narrativ
und den zeitdiagnostischen Anspruch wiren die Texte sicherlich nicht derart
kontrovers diskutiert worden. Hitte sich der Historiker damit begniigt, Aus-
sagen auf Basis der Quellen bis 1850 zu formulieren, wiren die Studien ge-
schichtswissenschaftliche Untersuchungen, die ein breiteres Publikum weit
weniger anziehen wiirden. Anders und stirker formuliert: Die Biicher wiirden
ohne diese tragische Narration und die Totalkonstruktionen tiberhaupt keinen

136 | »Das Verhdltnis zwischen der Rationalisierung und den Auswiichsen der politi-
schen Macht ist offensichtlich.« Foucault 1987a, S. 244.

137 | Foucault 1983, S. 132.

138 | Vgl. zu dieser Einschéatzung: Breuer 1985, S. 300.

139 | An dieser Stelle ist es noch einmal wichtig zu betonen, dass Foucaults Arbeiten
der spaten 1970er und der 1980er Jahre hier noch nicht beriicksichtigt wurden und im
Kapitel »Fluchtpunkt Subjekt« detailliert diskutiert werden.

140 | Foucault 2010, S. 397.

141 | White 2008, S. 48.

14.02.2026, 16:44:23.

219


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

220

Politischer Pessimismus

besonderen Eindruck hinterlassen. Aber gerade die These einer negativen Ent-
wicklung bis in die Gegenwart der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts erklirt
das provokative Potenzial.'*? Irritierend und zu kritisieren ist Foucault nicht
aufgrund der Zweifel an der bzw. den grofRen —Erzihlung(en) des Fortschritts,
sondern weil die Steigerungen der Macht und des Wissens in seinen Konst-
ruktionen zwar produktiv aber in der Konsequenz einseitig negativ beschrie-
ben werden. Wieso fithrt ein gerader Weg vom Gefingnissystem um 1830 bis
in die Gegenwart des »Kerkerarchipels«? Wenn »die Geschichte« kontingent
ist, warum bildet Foucaults Darstellung diese komplexen Verzweigungen und
heterogenen polykontexturalen Uniibersichtlichkeiten nicht ab? Warum wurde
nicht an den unzihligen historischen Anschlusspunkten von der fortschrei-
tenden Totalisierung der Disziplinierung abgewichen? Historisch betrachtet
gibt es viele Punkte, an denen Anderes geschieht und Abweichendes beobacht-
bar ist, was wiederum Foucaults Beobachtung irritieren miisste. Da die Schrif-
ten trotzdem eine fortschreitende Entwicklung durch mehrere Jahrhunderte
beschreiben, miissen Foucaults Konstruktionen eine enorme Spannung aus-
halten, zumal er selbst auf den Diskontinuititen und Briichen der Geschichte
beharrt und gleichzeitig eine deterministische Steuerung der Subjekte und
ihrer Geschichte durch die Imperative >der Macht« und entlang deren Ratio-
nalisierungslogik beschreibt. Foucaults Analysen bleiben damit untergriindig
einer negativen Rationalisierungserzihlung verpflichtet.

6.3 DER MENSCH OHNE EIGENSCHAFTEN — ANTHROPOLOGIE?

Insbesondere durch die kritische Rekonstruktion der humanistischen An-
thropologie in »Die Ordnung der Dinge« hat Foucault die Bezeichnungen
»anti-humanistisch«, »epistemologischer Antihumanismus«*® und »Post-
Humanismus« provoziert und daraus wurde die Einschitzung abgeleitet, die
Archiologie sei eine anti-anthropologische Methode.** Befeuert wurde die Zu-

142 | Dieses Erregungspotenzial illustriert exemplarisch Jacques Léonards Polemik,
welchen Foucault aufgrund seiner Verallgemeinerungen mit einem »wilden Reiter, der
mit hdngenden Zigeln durch drei Jahrhunderte galoppiert«, vergleicht. Zit. nach Fou-
cault 2005¢, S. 13.

143 | Marti 1988, S. 129.

144 | Vgl. zur Kritik bzw. Einschatzung Foucaults Position sei anti-anthropologisch bei-
spielsweise: Ferry und Renaut 1987; Herbrechter 2009 sowie Philipp Sarasin »Der Dis-
kursanalytiker nimmt nicht einfach nur einen anti-hermeneutischen, sondern genauer
noch einen anti-humanistischen, einen anti-anthropologischen Standpunkt ein.« Sara-
sin 2013.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

schreibung »Anti-Anthropologie« von Foucaults Polemik™ gegen die klassi-
sche Anthropologie sowie den vulgiren Interpretationen seiner Texte, die zum
Teil die irrige Annahme vertraten, mit dem »Verschwinden des Menschen«
sei das generelle Verschwinden der menschlichen Gattung prophezeit.'*¢ Die
Dezentrierung des Subjektes ist zweifellos gegen den Humanismus gerichtet,
aber geht damit automatisch eine Absage an jede Form von Anthropologie ein-
her?¥ Glaubt man Foucault, ja. In der »Archiologie des Wissens« wird der
Anspruch bekundet, »eine Methode historischer Analyse zu definieren, die
von dem anthropologischen Thema befreit ist« — frei »von jedem Anthropolo-
gismus«.*® Dieses Projekt ist insofern >gegliickts, als Foucaults Werk keine sys-
tematische Anthropologie erarbeitet. Dartiber hinaus wird auch kein >eigent-
liches Wesen« des Menschen positiv bestimmt, und von einem ahistorischen
Menschenbild, jenem »transzendentalen Narziffmus« in Foucaults Formulie-
rung, hat sich diese Theorie verabschiedet.¥

Gleichwohl ist es unzutreffend, anzunehmen, Foucaults Analysen wiren
ohne anthropologische Setzungen méglich. Gegen die Deutung mit der archdo-
logischen Diskursanalyse sei ein »anti-anthropologischer Standpunkt«'° ge-
wonnen, vertrete ich erstens die These, dass Foucaults kritische Analysen als
Bedingung der Moglichkeit anthropologischer Annahmen, im Sinne einer

145 | So bezeichnete Foucault den Humanismus als »kleine Hure«. Foucault 2001j,
S. 788.

146 | »Wenn ich sage, der Mensch habe aufgehdrt zu existieren, will ich natiirlich nicht
sagen, der Mensch als biologisches oder soziales Wesen sei von unserem Planeten ver-
schwunden.« Ebd., S. 790. Anzumerken ist, das Foucault die Begriffe Mensch, Indivi-
duum, Subjekt in verschiedenen Schriften unterschiedlich bzw. synonym verwendet.
Generell 1&sst sich diesbeziiglich mit Malte Brinkmann (ber Foucaults Begriffsverwen-
dung festhalten: »Die mikrophysikalischen bzw. diskursivierenden Techniken der Macht
und des Wissens produzieren im Umgang mit dem Korper und dessen natiirlichen Dis-
positionen das Individuum (als differenzierter Disziplinierungs- bzw. Diskursivierungs-
effekt) und das Subjekt (als sujet assujetti der modernen Disziplinar- bzw. Gestandnis-
wissenschaften). Man kann also in anthropologischer Perspektive eine aufsteigende
Linie in der Genealogie beobachten: vom Kdrper, zum Individuum, zum Subjekt.« Brink-
mann 2004, S. 86.

147 | »Grob gesagt, verfolgen Humanismus, Anthropologie und dialektisches Denken
gemeinsame Interessen.« Foucault2001g, S. 698. Von werksgeschichtlichem Interesse
ist, dass Foucault in seinen frihesten Schriften selbst eine humanwissenschaftliche
Position, die des»>wahren Humanismusy, fiir sich reklamierte. Vgl. Foucault 2001k, S. 25.
148 | Foucault 2013, S. 28.

149 | Ebd., S. 289. Vgl. hierzu auch Foucault 1994, S. 701.

150 | Sarasin 2013.

14.02.2026, 16:44:23.

221


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

222

Politischer Pessimismus

Wesensbestimmung des Menschen, voraussetzen.™ Die Kritik der humanis-

tischen Anthropologie verweist auf eine implizite Anthropologie Foucaults:
Eine positive Bestimmung des Menschen findet sich zwar nicht, aber die Pro-
blematisierung der durch (insbesondere humanistische) Wissens-/Machtord-
nungen vorgenommenen anthropologischen Bestimmungen griinden im Um-
kehrschluss auf dem blinden Fleck einer eigenen anthropologischen Setzung.
Oder in Abwandlung einer Aussage Foucaults formuliert: Es ist nicht méglich,
Anthropologie-Kritik zu betreiben, »ohne wenigstens verschwiegen einer An-
thropologie Raum zu geben, [...].«!>? Zweitens — so meine These — lassen sich
zwei anthropologische Ebenen in Foucaults Schriften rekonstruieren. So fin-
det sich zunichst ein Menschenbild, welches die Spezies konstant als Opfer
der Machtverhiltnisse portritiert. Foucault vertritt auf dieser historisch-ana-
lytischen Ebene eine pessimistische Anthropologie, welche emanzipatorische
Potenziale und optimistische Hoffnungen des Menschen wenn nicht negiert,
so doch dekonstruiert. Auf der normativen Ebene aber nimmt Foucault anth-
ropologische Setzungen vor, die der menschlichen Spezies enorme Entwick-
lungsmoglichkeiten >zum Besseren< unterstellen. Diese implizit voraus- und
mitlaufende optimistische Anthropologie ist wiederum die Bedingung der
Moglichkeit der Studien Foucaults als kritische Interventionen.

Menschliches Sein ist fiir Foucault nur innerhalb von sozialer Ordnung,
d.h. innerhalb von Machtverhiltnissen denkbar.!®* Aber bereits in »Wahnsinn
und Gesellschaft« erscheint die Ordnung der Vernunft problematisch, weil
damit eine Einschrinkung menschlicher Wesensarten einhergeht. Die Spra-
che, welche die moderne Psychiatrie den Wahnsinnigen gestattet zu sprechen,
ist die Sprache der Vernunft, d.h. die Unvernunft wird ihrer urspriinglichen
Stimme beraubt und in die Logik der Vernunft gezwungen. Aber warum ist
die »anthropologische Struktur mit ihren drei Begriffen — Mensch, Wahnsinn,
Wahrheit« {iberhaupt problematisch?** Wieso ist der Verlust der »tragische(n]
und kosmische[n] Erfahrung des Wahnsinns« zu kritisieren™* Erkenntnis-

151 | Dass Foucaults Analysen auf eine untergriindige Anthropologie verweisen, wurde
ebenfalls und u.a. von Jean Améry (»anarchistische[n] Anthropologie«zit.n. Marti 1988,
S. 125.), von Malte Brinkmann (»verschwiegene Anthropologie« und »geheime[n] Anth-
ropologie« Brinkmann 2004, S. 71) und Ulrich Brockling (»subversive[n] Anthropologie«
Brockling 2004, S. 78) konstatiert.

152 | Foucault 2012, S. 306.

153 | Foucault 1993b, S. 25.

154 | Foucault 2007c, S. 549.

155 | Ebd., S. 49. »Der Begriff »Erfahrung¢, dessen sich Foucault bereits in »Wahnsinn
und Gesellschaft (1962) an zentraler Stelle bedient hatte, wurde spater durch diskurs-
und machttheoretisches Vokabular ersetzt.« Kammler und Plumpe 1987, S. 187. Die
Kategorie menschliche Erfahrung wird aber auch in spédteren Werksphasen relevant

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

theoretisch betrachtet kann Foucault die implizite Anthropologie, welche den
Blick der Psychiatrie bestimmt™®, nur zuriickweisen, wenn er die Unterschei-
dung zwischen Vernunft/Unvernunft zieht und die Seite der Unvernunft als
positive Moglichkeit markiert. Die Vernunft bewirkt dem Ergebnis der Studie
zu Folge »Alienationen«, und umgekehrt leistet das »vereinzelte Aufblitzen«
des Wahnsinns Widerstand gegen die einseitige Totalisierung des Menschen
im »gigantischsten moralischen Gefangenendasein« der Vernunft. Die tragi-
sche Erfahrung des Wahnsinns verspricht Freiheit von den Zwingen der Ver-
nunft, was sich nach Foucault in den Schriften »Hoélderlins, Nervals, Nietz-
sches und Artauds« beobachten lisst.™ Aber erst durch die Parteinahme fiir
die paradoxe Konstruktion der »urspriinglichen Erfahrungsform« des Wahn-
sinns ist es moglich, von der »stummen Zerrissenheit des Menschen« zu spre-
chen und damit der Vernunft entgegenzuhalten, der Mensch kénne >mehr«
sein.’®® Dabei ist die Form dieser Unterscheidung eine anthropologische Fest-
legung, denn nur so ist es tiberhaupt moglich, die philosophischen, morali-
schen, medizinischen und psychiatrischen Medien der Menschenschaffung
als fehlerhafte Betriebsanleitung oder defizitire Baupline zuriickzuweisen.
Unterhalb der hegemonialen Definitionsversuche der Vernunft ist Foucault
zufolge »noch immer ein taubes tragisches Bewusstsein wach«*’, womit die
Argumentation selbst eine anthropologische Bestimmung vornimmt: So wird
seit der Renaissance die »tragische Gestalt des Wahnsinns fortschreitend in
den Schatten gedringt«, aber sie ist im Menschen noch nicht endgiiltig zer-
stort.’®® Zum Menschen gehort fiir Foucault die Moglichkeit des Wahnsinns
als alternative Erfahrungsform.

Die Argumentation ist erkenntnistheoretisch ambivalent: Einerseits diffe-
renztheoretisch konstruiert, zeigt Foucault, wie die moderne Verkettung von

bleiben und insb. in dem zweiten und dritten Band von »Sexualitdt und Wahrheit« wie-
derkehren, als »die Bedingung zu bestimmen, in denen das Menschenwesen das, was
es ist, was es tut, und die Welt, in der es lebt« problematisiertc (SW II, S. 18)«, zit.n.:
Ebd., S. 187.

156 | Foucault 2007c, S. 549.

157 | Ebd., S. 536. »Durch solche Traume versucht die Moral in Komplizenschaft mit
der Medizin sich gegen die in der Internierung enthaltenen, aber zu schlecht einge-
schlossenen Gefahren zu verteidigen. Die gleichen Gefahren faszinieren zur gleichen
Zeit die Vorstellungskraft und die Begierden. Die Moral traumt davon, sie zu verbannen,
aber es gibt etwas im Menschen, das davon trdumt, sie zu erleben, sich ihnen wenigs-
tens zu ndhern und ihre Phantasmen zu befreien.« Ebd., S. 365f.

158 | Ebd., S. 551. Spater reflektiert und korregiert Foucault die Annahme der »Unter-
driickung« des Wahnsinn. Vgl. Foucault 2005p, S. 92f.

159 | Foucault 2007c, S. 49.

160 | Ebd., S. 49.

14.02.2026, 16:44:23.

223


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

224

Politischer Pessimismus

Vernunft und Wahnsinn ein reziprokes Verhiltnis ist, in welchem die Vernunft
die Unvernunft als Bedingung der eigenen Moglichkeit benétigt. Gleichzeitig
rekurriert Foucault aber auf die >urspriingliche« Erfahrungsform des Wahn-
sinns, als einer »authentischen< Gréfe; im Sinne von »geheimen Wahrheiten
des Menschen« und einem »Punkt Null« der Erfahrung.® In »Wahnsinn
und Gesellschaft« argumentiert Foucault, dass im Wahnsinn »die geheimen
Wahrheiten des Menschen« zu finden sind und belastet die Argumentation
mit dieser ontologischen Setzung.'®* Foucault distanziert sich in den folgenden
Schriften von der Vorstellung, es gibe urspriingliche Erfahrungsformen, die
eine ahistorische Qualifizierung des Menschen erlauben, gleichwohl bleiben
die anthropologischen Setzungen als positiver Kontrast bestehen.

»Wahnsinn und Gesellschaft« untersucht das Andere der Vernunft, die
vier Jahre spiter folgende Studie »Die Ordnung der Dinge« befasst sich mit
dem Selben der Vernunft, wobei die These vertreten wird, dass das huma-
nistische Menschenbild des vernunftbegabten Subjektes als Zentrum aller
Erkenntnis eine ideengeschichtlich junge Erfindung ist, die bald wieder ver-
schwinden wird und soll. Foucaults historische Untersuchung zeigt, wie »epis-
teme« — vergleichbar zu den Paradigmen der Wissenschaftstheorie Thomas S.
Kuhns - in einer bestimmten historischen Situation determinieren, welche
Wahrheiten als Wahrheit wahrgenommen und anerkannt werden.'®® Die Be-
obachterposition dieser »Archiologie des Wissens«'®* soll erkliren, wie neue
Erkenntnislogiken durch »ein radikales Ereignis« entstehen und wieder ver-
gehen.'®® Aus einer solchen wissenschaftstheoretischen Perspektive heraus
kritisiert Foucault die modernen Humanwissenschaften und die Transzen-
dentalphilosophie: Deren Feststellungen entstehen unter den Primissen einer

161 | Ebd., S. 7. Vgl. hierzu auch S. 54 4ff.

162 | Ebd., S. 545. Dieser Essentialismus ist ein Restbestand einer Position, die Fou-
caultin seiner Einleitung zu Ludwig Binswangers »Traum und Existenz« vertrat. Vgl. Fou-
cault2001d, S. 107ff. Hier spricht Foucault vom Traum als Raum der »radikalen Freiheit«
und von der »authentischen Bedeutung« der Geisteskrankheit. »Was als »Geisteskrank-
heitc bezeichnet wird, ist nur entfremdeter, in eben jene Psychologie, die ihn erst er-
moglicht hat, entfremdeter Wahnsinn. Eines Tages mifite der Versuch unternommen
werden, eine Studie liber den Wahnsinn als Gesamtstruktur zu schreiben - iber den be-
freiten, aus der Entfremdung zuriickgeholten, gleichsam seiner urspriinglichen Sprache
zuriickgegebenen Wahnsinn.« Foucault 1968, S. 116.

163 | Vgl. Kuhn 1962. Siehe zum Vergleich Kuhn und Foucault insh.: Weinert 1982.
Foucault wird den Begriff »episteme« spater nur noch selten verwenden.

164 | Foucault 2012, S. 269.

165 | Foucault bleibt in »Die Ordnung der Dinge« die Begriindung fiir diese »Diskonti-
nuitat« der Entwicklung, d.h. »diese unerwartete Mobilitat der erkenntnistheoretischen
Dispositionen«, schuldig. Ebd., S. 269.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

historischen Erkenntnislogik (episteme) und konnen entsprechend nicht als
zeitlos-objektive Wahrheit gelten. Begriindet wird diese Kontingenz wissen-
schaftlicher Wahrheiten und damit die Nicht-Notwendigkeit einer bestimmten
Vorstellung vom Menschen durch einen historischen Vergleich. Foucault folgt
seinem Periodisierungsschliissel von Renaissance, Klassik, Moderne und ana-
lysiert jeweils die erkenntnistheoretischen Primissen dieser Epochen, mit dem
Ergebnis, dass drei Ubergiinge zu neuen episteme sichtbar werden. Der erste
Bruch fand demnach im 17. Jahrhundert statt, der zweite um 1800, und der
dritte soll, so die Prognose, in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts statt-
finden. Dabei dringt sich die Frage auf, wie Foucault diesen bevorstehenden
Umbruch des Wissens quasi von auflen und im Vorhinein beobachten kann,
wenn das Wissen einer Epoche doch in den Grenzen des episteme gefangen
ist? Obwohl es eine Position auflerhalb des Diskurses stringent gedacht nicht
geben kann, muss Foucault diese blind voraussetzen, um annehmen zu kén-
nen, dass seine Argumentation mehr ist als ein nur passiver Diskurseffekt.'®
Der Studie »Die Ordnung der Dinge« gemifl wurden in der Renaissance
Wahrheiten durch die Logik von Ahnlichkeit und Symmetrie ermittelt,'” in
der Klassik wandelte sich dieses episteme, nun wurden Tableaus entwickelt,

166 | Foucaults Archdologie hat ein erkenntnistheoretisches Problem. Vgl. Dreyfus
und Rabinow 1987, S. 117ff: Die Analyse operiert quasi psychoanalytisch, indem sie
den Humanwissenschaften die »unbewussten«<und widerspriichliche Bedingungen ihrer
Moglichkeit aufzeigt. Aberauch Foucaults Beobachtungistin einer Paradoxie gefangen:
Die Transformationsregeln des Diskurses, als Bedingung des Auftretens von Aussagen,
sind als Bedingung der Mdglichkeit transzendentale Setzungen. Dabei sind Foucaults
strukturalistische Analysebegriffe seltsam zeitlos (Diskurs, episteme, Struktur, Ele-
ment usw.), so als ob diese Begriffe keine Geschichte hatten und voraussetzungslos
auf zuriickliegende Wissensordnungen angewandt werden kdnnten. Wenn Foucault den
Mensch-Wissenschaften die kontingenten Bedingungen der Mdglichkeit inrer Wahrheit
vorrechnet, ist dies nur moglich in der Annahme, dass seine eigene Sprache wahr ist.
Wére sie es nicht, ware es nicht moglich, die Humanwissenschaften erkenntnistheo-
retisch zu kritisieren. Aber die Regeln des Sprechens, die Foucaults quasi ahistorisch
aufzeigt, sind blind fiir die eigenen Regeln des Sprechens, als blinder Fleck der Beob-
achtung wird dies konstitutiv tibersehen. Die Analyse beansprucht eine transzenden-
tale Beobachterposition, weil sie auf der Ebene der episteme operiert, gleichzeitig ist
sie aber Teil einer geschichtlichen Praxis, d.h. positiv-empirischer Teil der Welt. So re-
produziert Foucault selbst das »Doppel«, im Sinne eines »archdologischen Zirkels«, das
er an anderen Wissenschaften kritisiert. Diese Kritik der Erkenntnisméglichkeiten der
archdologischen Schriften haben insb. Hubert L. Dreyfus und Paul Rabinow liberzeu-
gend dekonstruiert. Ebd., S. 105-127.

167 | Vgl. Foucault 2012, S. 61ff.

14.02.2026, 16:44:23.

225


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

226

Politischer Pessimismus

welche der Logik der Reprisentation folgten.'® Mit dem ausgehenden acht-
zehnten Jahrhundert, also wiederum im Zuge der Modernititsschwelle!®,
entsteht nicht nur die Transzendentalphilosophie, sondern ebenso entwickeln
sich die neuen Wissenschaften Biologie, Philologie und Okonomie, so dass
sich die epistemische Logik der Geschichte bzw. Geschichtlichkeit durchsetzt,
d.h. Erkenntnisgegenstinde werden nach der »Funktion« und »Organisation«
ihrer Elemente analysiert und entsprechend der jeweiligen Disziplin, dem ge-
schichtlichen Ursprung des Lebens, der Sprache und der Arbeit aufgeklirt:'”
Der Mensch als vernunftbegabtes Subjekt ist wiederum die zentrale Erfindung
dieser wissenschaftlichen Revolution am Ende des 18. Jahrhunderts: »Vor dem
Ende des achtzehnten Jahrhunderts existierte der Mensch nicht.« [...] »es gab
kein erkenntnistheoretisches Bewufitsein vom Menschen als solchem.«”! An-
ders formuliert: Der Mensch wird erst durch die modernen Wissenschaften
konstruiert, und zwar als Zentrum aller Erkenntnis. Erst die Humanwissen-
schaften schufen ein Bewusstsein von der Existenz dieses Menschen. Foucault
fasst seine Argumentation in einem Interview prignant zusammen:

»Ich habe versucht, folgende Phdnomene zu analysieren. In dem wissenschaftlichen
Diskurs, den der Mensch seit dem 17. Jahrhundert fiihrte, erschien im Laufe des
18. Jahrhunderts ein neues Objekt: der »Mensch«. [...] Der Mensch erschien als mog-
liches Objekt der Wissenschaft - ndmlich der Humanwissenschaften - und zugleich als
das Wesen, das Erkenntnis erst moglich macht. Der Mensch gehért also einerseits als
mogliches Objekt zum Gegenstandbereich der Erkenntnis und galt zugleich in grund-
sétzlicher Weise als Ausgangspunkt jeglicher Erkenntnis.«!72

Der Mensch als Analysegegenstand ist demnach einerseits ein empirisches
Objekt, das positiv als Phinomen erforscht werden kann. Andererseits und
paradoxerweise muss dieser Mensch, als transzendentales Subjekt, als das
Apriori der Erkenntnis, vorausgesetzt werden bzw. sich selbst voraussetzen.

168 | Vgl. ebd., S. 82ff.

169 | »Gegeniiber der Ideologie markiert die kantische Kritik die Schwelle unserer Mo-
dernitat.« Ebd., S. 299.

170 | Vgl. ebd., S. 269ff.

171 | Ebd., S. 373. Weiterhin »[...] erkennt man, wenn man sich die Kulturen des 16., 17.
und 18. Jahrhunderts etwas genauer ansieht, dass der Mensch darin buchstablich keine
Rolle spielt.« Foucault 2001g, S. 698.

172 | Foucault 2001j, S. 778. Oder anders: »[S]ie deckt so ein transzendentales Feld
auf, in dem das Subjekt, das nie in der Erfahrung gegeben wird (weil es nicht empirisch
ist), das aber endlich ist (weil es keine intellektuelle Intuition gibt), in seinem Verhélt-
nis zu einem Objekt X alle formalen Bedingungen der Erfahrungen im allgemeinen be-
stimmt.« Foucault 2012, S. 300.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Noch einmal anders formuliert: Die Humanwissenschaften postulieren den
Menschen zeitgleich als empirisches Objekt eines positiven Wissens und als
transzendentales Subjekt der Erkenntnis. Der Mensch ist somit eine wider-
spriichliche Konstruktion, »eine seltsame, empirisch-transzendentale Dub-
lette«, wie Foucault schreibt.””® Das Paradoxon des Subjekt/Objekt-Menschen
lasst sich nicht einholen, weil die empirische Erfassung des Menschen nie
beim transzendental vorausgesetzten Subjekt ankommen kann.”*

Diese kritische Analyse demontierte insbesondere die Vorstellung und
Hoffnung, der Mensch konne hinreichend Wissen iiber sich selbst akkumu-
lieren, um sich und die Geschichte eigenstindig steuern zu konnen. Die in-
flationir zitierte Schlusspassage des Buches sensibilisiert vor diesem Hinter-
grund dafiir, dass die Konstruktion des vernunftbegabten Subjektes nicht den
Schlusspunkt der menschlichen Entwicklung bilden kann. Nichts anderes be-
sagt die metaphorisch-pathetische Prognose vom »Tod des Menschen«'”,
nach »der Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand.«¢
Eine bewusste Provokation, mittels der aufstrebende Akademiker die Denker
des humanistischen Existenzialismus verirgerte und die Verkaufszahlen des
Buches steigert:"”’

Wwo-

»Man braucht sich nicht sonderlich iiber das Ende des Menschen aufzuregen; das ist
nur ein Sonderfall oder, wenn Sie so wollen, eine der sichtbaren Formen eines weitaus
allgemeineren Sterbens. Damit meine ich nicht den Tod Gottes, sondern den Tod des
Subjekts, des Subjekts als Ursprung und Grundlage des Wissens, der Freiheit, der Spra-
che und der Geschichte.«!™8

Die Prognose eines »allgemeineren Sterbens« und der Tod der Freiheit des
Subjektes sind sicherlich, zumindest fiir diejenigen, die am Glauben an das
selbstbestimmte Subjekt festhalten, keine optimistischen Erwartungen. Aber
ist die Wissenschaftskritik Foucaults ohne anthropologische Festlegungen
moglich? Und wenn Foucault hier eine implizierte Anthropologie vertritt, ist
diese pessimistisch? Gegen Foucaults Selbstdeutung mochte ich zeigen, dass
seine Analysemethode die Frage nach der Conditio humana nur mit anderen

173 | Ebd., S. 384.

174 | Foucault illustrierte diesen Widerspruch an der Differenz von Empirisch/Tran-
szendental sowie Cogito/Ungedachtes und Zuriickweichen/Wiederkehr. Vgl. ebd.,
S.377-384.

175 | Siehe zur Kritik am »Tod des Menschen«: Ferry und Renaut 1987, S. 112f.

176 | Foucault 2012, S. 462.

177 | Vgl. zum Abgesang des Humanismus und mensch-zentrierten Denken: Ebd.,
S. 412.

178 | Foucault 2001c, S. 1002.

14.02.2026, 16:44:23.

227


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

228

Politischer Pessimismus

Begriffen stellt. An keiner Stelle der »Ordnung der Dinge« ist definiert, was der
Mensch stattdessen ist, vielmehr versucht die Analyse, anthropologische Set-
zungen zu unterlaufen, was allerdings nicht gelingt. Foucaults Kritik an den
Humanwissenschaften wird als Uberpriifung der »Erzeugung des Menschen
durch den Menschen«"”® und »Diskurs, den der Mensch seit dem 17. Jahrhun-
dert fithrt« vorgestellt. Bereits diese Formulierung belegt, dass Foucault den
Menschen in anderer Form permanent voraussetzen muss, um die anthropo-
logische Konstruktion des humanistischen Menschen kritisieren zu kénnen.
Aus systematischen Griinden hitte Foucault vielleicht die paradoxe Formulie-
rung >Der Diskurs, den der Diskurs seit dem 17. Jahrhundert fiihrt< wihlen sol-
len. Aber in der getitigten Aussage muss eine bestimmte Form des Menschen
vorausgesetzt werden, um die humanistische Anthropologie ablehnen zu kon-
nen. Selbstverstindlich gibt es nach Foucault kein Apriori des Subjektes und
kein transzendentales Wissen. »Die Ordnung der Dinge (Les mots et les choses)
ist ein einziger Sturmlauf gegen die Festlegung des Menschen in bestimmten
transzendentalen Grenzen.«'® Foucault argumentiert in diesem Zusammen-
hang strukturalistisch und wendet gegen die humanistische Philosophie ein,
dass »[...] die Moglichkeit des Menschen letztlich auf einer Menge von Struk-
turen beruht, die er zwar denken und beschreiben kann, deren Subjekt oder
souverines Bewusstsein er jedoch nicht ist.«®! Die Strukturen bestimmen,
welchen Handlungsspielraum die Menschen in der Welt haben, somit ist der
Mensch dazu verurteilt, als Beobachter die Welt passiv wahrzunehmen, ohne
steuernd eingreifen zu kénnen. Aber nicht nur die politischen und lebenswelt-
lichen Praxen, sondern das Denken selbst ist bis in die feinsten Veristelungen
von den Strukturen bestimmt.’®? Die geschichtlichen Bedingungen definieren,
wie die Welt wahrgenommen wird und diktieren den Zeichengebrauch. Wenn
ein Subjekt sich als souveridner Akteur und Schépfer von Zeichen interpretiert,
entspricht dies einer Selbsttiuschung, weil die Zeichen dem Einzelnen immer
schon vorgegeben sind und diese Illusion lediglich zulassen und damit vor-
tduschen.'®

Der Verweis auf die Entstehung des Menschen aus Strukturen impliziert
aber auch eine Historisierung des Menschen, und Foucaults geschichtliche

179 | Foucault 2008a, S. 84f.

180 | Schmid 2008, S. 16.

181 | Foucault2001j, S. 779.

182 | Diesen passiv-externen Schdpfungsprozess wird Foucault in »Uberwachen und
Strafen« folgendermaBen beschreiben »Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atom
einer»ideologischen« Vorstellung der Gesellschaft; es ist aber auch eine Realitat, die
von der spezifischen Machttechnologien der»Disziplin«produziert worden ist.« Foucault
2005q, S. 249f.

183 | Vgl. zu dieser Kritik: Frank 1984, S. 123.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Vermessung beschreibt den Menschen als ein ginzlich offenes und immer
verinderbares Wesen. Das bedeutet im Umkehrschluss eine Zuriickweisung
jeder abschlieRenden Definition des Menschen, eine Absage an die limitier-
te Erfahrungsform der modernen Vernunft, und erfordert somit eine eigene
anthropologische Setzung. Foucaults Apriori ist ein Mensch, der zwar immer
durch geschichtliche Bedingungen und Ordnungen eingeschrinkt ist, aber
gleichzeitig entlang von geschichtlichen Abfolgen modifizierbar. Dies bedeu-
tet insbesondere, dass der Mensch — das Subjekt in diesem Zusammenhang —,
immer das Produkt der Umwelt/Strukturen ist, bzw."®* Die Selbsterfahrung
des Menschen als qualitativ bestimmtes Wesen ist nur mdglich durch vorher-
gehend »Wissens-Serien«, die dem Menschen eingeschrieben werden miis-
sen, um den Menschen als Menschen tiberhaupt erst zu schaffen. Jene passive
Rolle des Menschen als Spielball und Verhandlungsmasse der geschichtlichen
Strukturen entspricht insofern einer pessimistischen Anthropologie, als der
Mensch in dieser Konstruktion immer ein Gefangener seiner eigenen Ge-
schichte ist, die er nur passiv und ohnmaichtig erfihrt, wobei seine Selbstbe-
freiung ausgeschlossen bleibt.

Wie hoch aber das Ausmaf der externen Formung des Menschen ist und
wie viel Moglichkeiten fiir das Subjekt in der Moderne bleiben, »sich selbst |...]
umzuformens, dazu hat Foucault unterschiedliche und widerspriichliche An-
gaben gemacht.”® Implizit muss die Kritik an der humanwissenschaftlichen
Anthropologie ein mehr an anthropologischen Moglichkeiten und damit ein
anderes Menschenbild voraussetzen. Durch die Kritik an der humanistischen
Anthropologie wird die anthropologische Frage somit wiederholt und damit
ein »anthropologischer Zirkel« gezogen.”®® Das, was untersucht und dessen
bisherige Vermessung kritisiert wird, muss gleichzeitig quasi transzendental
vorausgesetzt werden. Der Mensch erscheint in der gleichzeitigen Zurtickwei-
sung und verdeckten Neu-Stellung der anthropologischen Frage als eine Exis-
tenz, die sich durch die Geschichte immer neu konstituiert bzw. konstituiert
wird. Sein Selbst- und Weltverhiltnis ist fiir den Menschen immer fragil, um-
kiampft und unsicher.’®” Somit verfingt sich Foucault selbst in einer zirkuliren

184 | »Es gibt keine menschliche Handlung, die nicht strukturiert wére, noch gibt es
eine Struktur, die nicht signifikativ wére, das heifdt, die nicht als Qualitat der Psyche und
des Verhaltens eines Subjekts eine Funktion erfiillte. Kurzum, diese Position umfasst
drei zentrale Thesen: es gibt ein Subjekt; in der historischen und kulturellen Dimension
ist dieses Subjekt stets transindividuell; jede psychische Aktivitat und jedes Verhalten
des Subjektes sind stets strukturiert und signifikativ, das heifit funktionell.« Foucault
2001i, S. 1033.

185 | Foucault 2008c, S. 38.

186 | Vgl. Hierzu: Brinkmann 2004, S. 85. Und dartber hinaus: Brinkmann 1999.

187 | Vgl. Brinkmann 2004, S. 85.

14.02.2026, 16:44:23.

229


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

230

Politischer Pessimismus

Argumentation, dem erkenntnistheoretischen »Doppel-Problem«.'®® Wie wi-
derspriichlich Foucaults Aussagen zum Thema Anthropologie ausfallen, zeigt
derweil diese Aussage aus dem Jahr 1978:

»dafl die Menschen im Laufe ihrer Geschichte niemals aufgehért haben, sich selbst zu
konstruieren, das heiltihre Subjektivitat bestdndig zu verschieben, sich in einer unend-
lichen und vielfaltigen Serie unterschiedlicher Subjektivitdten zu konstituieren. Diese
Serie von Subjektivitaten wird niemals zu einem Ende kommen und uns niemals vor
etwas stellen, das »der Mensch«wére. Der Mensch ist ein Erfahrungstier: Er tritt stdndig
in einen Prozef3 ein, derihn als Objekt konstituiert und ihn dabei gleichzeitig verschiebt,
verformt, verwandelt - und der ihn als Subjekt umgestaltet.«!&

Die Aussage erscheint widerspriichlich, wenn man nach den Moglichkeiten
der Selbstkonstitution des Menschen fragt: Einerseits schaffen die »Menschen
[...] sich selbst«. Andererseits und im Widerspruch dazu wird der Mensch »als
Objekt konstituiert« und durch Prozesse passiv »verformt«, »verwandelt« und
»umgestaltet«. Dieser Gegensatz zeigt sich insbesondere, wenn die Texte von
vor 1978 mit jenen verglichen werden, die danach entstanden. Die historischen
Analysen bis »Der Wille zum Wissen« (19776) weisen den Menschen als passi-
ves Produkt der Strukturen aus. Pessimistisch ist diese anthropologische Pers-
pektive — meiner Analyse folgend —, weil die Menschen immer als Leidtragen-
de der Macht dargestellt werden, keine positiven Entwicklungen beschrieben
werden und die Menschen nie aktiv ihre Geschichte oder sich selbst gestalten.
Danach schwenkt die Perspektive um: Der Mensch erschafft sich nun - er-
staunlich ungehindert durch die Determinationen der Macht — mittels »Tech-
nologien des Selbst« und der »Sorge um Sich«.”® Damit wird explizit, was
zuvor der normative Hintergrund fiir Foucaults kritische Interventionen war.
In der Spitphase seines Werkes zeigt sich eine geradezu optimistische Hoff-

188 | »Indem Foucault den anthropologischen Menschen als psychologische Innerlich-
keit (WG), als organische Kdrperlichkeit (GK) und als vorstellendes Subjekt (OD) kritisch
in den Blick nimmt, reproduziert er das traditionelle Modell der Schichtenanthropolo-
gie.« Ebd., S. 85. D.h. in »Wahnsinn und Gesellschaft« befasst sich Foucault mit der
Unterscheidung Seele/Psyche, in »Geburt der Klinik« mit dem Korper/Physis und in »Der
Ordnung der Dinge« mit dem Geist/Kognition.

189 | Foucault 2008a, S. 84f.

190 | Im Anschluss an Epiktet verweist Foucault beispielsweise darauf: »In dem Mafe,
wie er frei und verniinftig ist - und frei, verniinftig zu sein -, ist der Mensch dasjenige
Wesen in der Natur, dem es aufgegeben ist, fiir sich selbst zu sorgen.« Foucault 2007b,
S. 66.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

nung auf mannigfache positive Entwicklungsmoglichkeiten, und der kiinftige
Mensch erscheint auffallend friedfertig.’”!

Ferner nimmt Foucault die anthropologische Verortung »Erfahrungstier«
vor. Die Bezeichnung »Tier« dient hier sicherlich auch dazu, Menschenbilder,
die den Menschen noch vom Tier unterschieden wissen wollen, zu kritisieren.
Dabei ist die Bezeichnung »Tier« eine implizite Referenz auf Nietzsche, und
dartiber hinaus auf biologistische Anthropologie und Evolutionstheorie. Die
menschliche Erfahrung ist wiederum in Foucaults Schriften omniprisent.’?
Die Relevanz zeigt sich durch die Werksgeschichte an der Fokussierung von
Thematiken wie Tod, Wahnsinn, Lust, Sex usw., wobei sich Foucault vor allem
fur >Extrem-Erfahrungens, d.h. Formen des existenziellen Wahrnehmens des
Selbst und dessen Endlichkeit begeistert.'”® Es findet sich so insbesondere in
den Texten der 1960er Jahre eine Spannung zwischen analytischem Struktu-
ralismus und gleichzeitiger empathischer Betonung des Gegendiskurses, der
Grenzerfahrung als quasi »eigentlich-urspriinglicher< Erfahrung des Selbst.
Durch Erfahrung gewahrleistet der Mensch nicht nur Umweltkontakt, entlang
von Erfahrung wird der Einzelne konstituiert bzw. konstituiert sich der Einzel-
ne selbst. Dass Foucault die im Frithwerk bereits angelegte sRumpf-Anthropo-
logie« in seiner letzten Schaffensphase ins Zentrum riickt, lisst sich mit Blick
auf die Texte der 198oer Jahre kaum bestreiten, welche ohne den emphatischen

191 | Hierauf wird im Kapitel »Fluchtpunkt Subjekt« detailliert eingegangen.

192 | Vgl. hierzu »Schriften in vier Banden. Dits et Ecrits, S. I. 29, 110, 126, 135, 149,
165, 177,189, 215-219, 235,272, 275,293, 322, 384,450, 466, 479, 513, 518, 529,
546, 673, 717, 805, 848, 897, 920, 1l 40f, 70, 133, 136, 209, 253, 354, 607, 649,
678, 111221 478, 552, 554, 937, IV 52, 259, 265f, 302, 470, 704, 731, 754, 871, 932,
943-959. Foucault 2005aa, S. 1076. »Die Erfahrung ist es, die Foucault von irgendwel-
chen anthropologischen Bestimmungen des *Menschen« abhdlt und ihn doch zu dieser
Bestimmung verleitet: Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Auch hier zeigt sich Foucault
geradezu besessen von dem Gedanken, daf ein Mensch nicht»identisch« mit sich sein,
sondern ein anderer werden solle.« Schmid 2008, S. 7.

193 | Foucault2005w, S. 175. Die Grenzerfahrungen, die Foucault propagiert, erhalten
ihren Sinn erst durch die Erfahrung der eigenen Existenz bzw. die Erfahrung der eigenen
Nicht-Existenz (»die Schwelle zum Tod« oder »die schwarze Wand des Todes«, Foucault
19744, S. 91). Ideengeschichtlich begibt sich Foucault dadurch in die Nahe des Exis-
tenzialismus sowie und insb. zu Martin Heidegger, der neben Nietzsche eine zentrale,
wenn auch implizite Referenz in seinen Texten ist. Die Sorge ist nicht zuféllig einer der
zentralen Begriffe in Heideggers fundamentalen Ontologie, von der Foucault stark ge-
pragt war. Vgl. hierzu Forst 1990, S. 146ff. Auch Heidegger wollte keine Anthropologie
formulieren, ein Anspruch, dem er nicht gerecht wurde, zumal die Kategorie des sich um
den Tod sorgenden Daseins nicht ohne ein Menschenbild vorzustellen ist.

14.02.2026, 16:44:23.

231


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

232

Politischer Pessimismus

Rekurs auf das Selbststeuerungsvermégen des Menschen, d.h. die »aktive
Form der Selbstbeherrschung«, nicht funktionieren wiirden.'*

Das alte/neue Interesse am Menschen spiegelt sich aber ebenso in der
Neu-Konzeption der Analytik der Macht und den hierfiir zentralen Kategorien
Widerstand und Freiheit: »Menschen erheben sich, das ist eine Tatsache. Auf
diesem Wege gelangt die Subjektivitit (nicht der groflen Minner, sondern je-
des beliebigen Menschen) in die Geschichte und haucht ihr Leben ein.«!*> Die
pessimistisch-strukturalistische Position ist in diesen Aussagen nicht wieder-
zuerkennen. In vorangegangenen Texten der 1970er Jahre hatte Foucault, wie
wir gesehen haben, unmissverstindlich insistiert, dass der Zusammenhang
genau umgekehrt zu denken ist: Nicht die menschliche Subjektivitit oder das
Individuum wirkt auf die Geschichte, sondern die Geschichte produziert die
Menschen als unterworfene Subjekte und oktroyiert Individualitit. »Das Indi-
viduum ist das Produkt der Macht.«*® Deshalb erscheint es aus der Perspektive
der »Mikrophysik der Macht« auch (vordergriindig) sinnlos, das menschliche
Subjekt zum Ausgangspunkt einer philosophischen Analyse zu erheben, ist
es doch lediglich ein Effekt der ihm vorausliegenden Diskurse bzw. Machtver-
hiltnisse. Glaubt man dem Autor von »Uberwachen und Strafen«, so findet
jede menschliche Erfahrung unter den Voraussetzungen und Bedingungen
von Machtverhiltnissen statt. Diese Macht erschafft Individualitit, indem sie
Korper und Geist gefangen nimmt, Normen implantiert und Unterwerfung
zum Subjekt erzwingt.”’ In jener Konstruktion wird zunichst der mensch-
liche Korper von der Macht in Besitz genommen und dadurch ein Individuum
geschaffen, und dessen Unterwerfung erschafft tiberhaupt erst das moderne
Subjekt. Von anthropologischer Bedeutung ist in diesem Zusammenhang die
Umkehrung der Kérper/Seele-Dichotomie:

194 | Foucault 2008c, S. 85. Demnach war es dem Homo sapiens in der Antike mog-
lich, als »Subjekt seine Herrschaft« {iber die »sexuelle Lust« und dariiber hinaus iiber
den eigenen Lebensentwurf zu behaupten. Foucault 2007b, S. 92f.

195 | Foucault 2005w, S. 178.

196 | Foucault 1978a, S. 229f.

197 | »Ich glaube, daf die Identitat eines der ersten Produkte der Macht ist, dieses
Typs von Macht, den wir in unserer Gesellschaft kennen. Ich glaube nédmlich fest an die
konstitutive Bedeutung der juristischen-politisch-polizeilichen Formen unserer Gesell-
schaft. Ist das mit sich selbst identische Subjekt mit seiner eigenen Historizitat, seiner
Genese, seinen Kontinuitaten, mit den bis zum letzten Tag seines Lebens verl&dngerten
Wirkungen seiner Kindheit etc. nicht das Produkt eines gewissen Typus von Macht, die
auf uns in alten juristischen und den neuesten polizeilichen Formen ausgeiibt wird?«
Foucault 2005q, S. 197.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

»Man sage nicht, die Seele sei eine lllusion oder ein ideologischer Begriff. Sie existiert,
sie hat eine Wirklichkeit, sie wird standig produziert - um den Kérper, am Korper, im
Korper - durch Machtausiibung an jenen, die man liberwacht, dressiert und korrigiert,
an den Wahnsinnigen, den Kindern, den Schiilern, den Kolonisierten, an denen, die man
an einen Produktionsapparat bindet und ein Leben lang kontrolliert. [...] Doch tédusche
man sich nicht: man hat an die Stelle der Seele, der Illusion der Theologen, nicht einen
wirklichen Menschen gesetzt. Der Mensch, von dem man uns spricht und zu dessen Be-
freiung man einlddt, ist bereits in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tieferist
als er. Eine »Seele«wohnt in ihm und schafft ihm eine Existenz, die selber ein Stiick der
Herrschaft ist, welche die Macht iiber den Kdrper ausiibt. Die Seele: Effekt und Instru-
ment einer politischen Anatomie. Die Seele: Gefangnis des Korpers.«!98

Zunichst dringt sich hier die Frage auf, wie Foucault diese Kritik an der Sub-
jektphilosophie vorbringen kann? Bedingung der Méglichkeit der Kritik ist ein
Beobachterstandpunkt, der es erlaubt, die >Wahrheit« zu sprechen. Aber jene
Einsicht in die Vor-Strukturiertheit des Subjektes bedingt eine Beobachter-
position auflerhalb der Vorgegebenheit der Zeichen, die es stringent gedacht
nicht geben kann. Foucault bezieht seine Erkenntniskritik somit nur einge-
schrankt auf'sich selbst."*?

Das Subjekt in »Uberwachen und Strafen« ist kein autonomer Herr, der
sich selbst steuert, sondern Knecht der neuen Technologien der Macht.?*® Der
Terminus »Unterwerfung« veranschaulicht den Pessimismus in Foucaults
Subjekttheorie, denn jedem subjektiven Bewusstsein gehen Machtstrukturen
voraus, und somit ist die Ausbildung normkonformer Personlichkeiten ein de-

198 | Foucault 2010, S. 41f.

199 | »lch versuche, mich aufierhalb der Kultur zu stellen, der wir angehdren, und ihre
formalen Bedingungen zu untersuchen, um sie einer Kritik zu unterziehen, und zwar nicht,
um ihre Werte herzuleiten, sondern um zu sehen, wie sie tatsachlich hat entstehen kon-
nen.« Foucault 2001j, S. 776. Hier stellt sich die Frage, wie ein solcher Beobachtungs-
standpunkt auBerhalb der eigenen Kultur/Gesellschaft iberhaupt eingenommen werden
kann? An anderer Stelle schreibt er hierzu: »Die Wahrheitist selbst Teil der Geschichte des
Diskurses und ist gleichsam ein Effekt innerhalb eines Diskurses oder einer Praxis.« Fou-
cault 20084, S. 47. Und weiter heifit es: »Einen wissenschaftlichen Diskurs halten, das ist
nichts, was in einen Bereich oberhalb oder auerhalb der Geschichte fiele, sondern ge-
hort zur Geschichte ebenso wie eine Schlacht, die Erfindung einer Dampfmaschine oder
eine Epidemie.« Ebd., S. 87. Hier entsteht ein Widerspruch zwischen dem weitreichenden
Deutungsanspruch und der Méglichkeit, solche Deutungen der eigenen Kultur, Geschich-
te, des wissenschaftlichen Diskurs usw. mit dem Anspruch auf »Wahrheitc vorzunehmen,
zumal Foucault selbst Teil seiner Untersuchungsgegensténde ist.

200 | Vgl. Foucault 2010, S. 379ff. »Das Subjekt ist, anders formuliert, Effekt der
Macht und Geféngnis des Kdrpers in einer Person.« Kneer 1996, S. 270.

14.02.2026, 16:44:23.

233


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

234

Politischer Pessimismus

miitigender Akt, eine Unterjochung usw. Das Subjekt wird in dieser Aussage
dann zum Spielball der Strukturen, vergleichbar zu Schopenhauers Willen, be-
stimmen die Strukturen, was ein Subjekt iiberhaupt sein kann. Allen, die noch
auf die Befreiung des Menschen aus der berithmten >selbstverschuldeten Un-
miindigkeit« hoffen, muss diese Einschitzung pessimistisch erscheinen. Sogar
die christliche Anthropologie hatte den Zusammenhang von Kérper und Seele
optimistischer gedeutet, denn wenn die Seele durch den Tod von den Zwingen
des Korpers befreit ist, besteht wenigstens im Jenseits die Moglichkeit auf gétt-
liche Erlésung. Mit Blick auf die Ideengeschichte des Pessimismus grenzt sich
Foucault mit dieser These auch von der gnostischen Vorstellung ab, die Seele
wiirde durch irdische Zwinge entfremdet und ihrer Moglichkeiten beraubt.?
Foucaults Theorie hat sich offiziell von solchen theologisch-metaphysischen
Spekulationen verabschiedet und dreht den diesseitigen Zusammenhang von
Kérper und Seele um.?? Spitestens seit dem 18. Jahrhundert nimmt die See-
le den Korper gefangen und nicht umgekehrt. Die »politische Anatomie des
Korper« zielt darauf, Kérper zum Zweck »einer ausnutzbaren Kraft« zu trans-
formieren, wozu der Einzelne sowohl »produktiver wie unterworfener Kérper«
sein muss.?” Die Seele meint hier die Machtstrukturen, die in das Bewusstsein
des Einzelnen, durch »[...] Prozeduren der Bestrafung, der Uberwachung, der
Zichtigung, des Zwanges [...]«, implantiert werden und die Seele des Einzel-
nen als schuldbeladen und strafwiirdig konstituieren.?’* Die Biomasse Korper
wird durch diese Seele eingekerkert. Der Rekurs auf die materielle Korperlich-
keit ist wiederum nicht ohne anthropologische Bestimmungen denkbar, wobei
nicht der >Kerker-Korper« das Problem ist, sondern dessen seelische Gefangen-
nahme. Der Kérper wird hier untergriindig — und vergleichbar zur Unvernunft
in »Wahnsinn und Gesellschaft« — als normativ-positive anthropologische Ka-
tegorie und im Gegensatz zur freiheitsberaubenden Seele vorausgesetzt. Diese

201 | Anti-gnostisch ist Foucaults Argumentation auch, weil die Genealogie, wie sie
Foucault in den 1970er Jahren vorstellt, Erldsung nicht durch Erkenntnis versprechen
kann, weil die Erkenntnis immerim Macht-Wissen-Komplex gefangen bleibt - wobei die-
se Einsicht sicherlich eine privilegierte Erkenntnisposition bedingt wie zeitigt.

202 | »Doch die wohl hartnackigste und méachtigste unter diesen Utopien, mit denen
wir die traurige Topologie des Kdrpers auszuldschen versuchen, ist der grofle Mythos
der Seele, aus dem sie seit den Anfangen der abendl&ndischen Geschichte schopfen.«
Foucault 2005d, S. 27.

203 | Foucault 2010, S. 37. »Die schéne Totalitat des Individuums wird von unserer
Gesellschaftsordnung nicht verstimmelt, unterdriickt, entstellt; vielmehr wird das In-
dividuum darin dank einer Taktik der Kré&fte und der Korper sorgféltig fabriziert.« Ebd.,
S. 278f.

204 | Ebd., S. 41f.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Setzung des >urspriinglichen Kérpers«*® erklirt auch, warum die Analyse des

Gefingnisses keineswegs eine positivistisch-historische Studie ist, sondern als
Anklage und Widerspruch gegen den modernen Strafvollzug angelegt. Frag-
lich erscheint bei diesen fast psychoanalytischen Einlassungen, wie stark Fou-
cault hier selbst noch an die »Repressionshypothese« glaubt, die er drei Jahre
spiter in »Der Wille zum Wissen« zu Grabe tragen wird.

Mit Blick auf diese heterogenen anthropologischen Aussagen erscheint eine
ideengeschichtliche Kontextualisierung und Systematisierung notwendig: Folgt
man Aristoteles, zeichnet sich der Mensch (bzw. der griechische Mann) bekannt-
lich als Zoon politikon aus. Hinter dieser anthropologischen Bestimmung steht
die Unterscheidung zwischen dem Naturzustand und der Rechtsordnung, wel-
che als Grundmodell der politischen Anthropologie seit der Antike hegemonial
ist. Idealtypisch zugespitzt trennt die Dichotomie von Natur- und Kulturzustand
die politischen Theorien: Der eine Pol idealisiert den Naturzustand als Garant
der Freiheit, und der andere hofft, auf die Friedenssicherung mittels einer poli-
tischen Ordnung. Das prominenteste Paar jener dichotomen Bewertung von
Naturzustand und Rechtsordnung sind Jean-Jacques Rousseau und Thomas
Hobbes, und an diesen idealtypische Antipoden lisst sich zeigen, dass Foucaults
Theorie weder der einen noch der anderen Partei entspricht.?’® Wie Rousseau
beurteilt auch Foucault in seinen Analysen die zivilisatorische Ordnung kritisch
und stellt sich die Aufgabe, herauszufinden, »kraft welcher Mechanismen wir
zu Gefangenen unserer eigenen Geschichte geworden sind.«*” Foucault arbei-
tet mit der Annahme, dass der Zivilisationsprozess und gerade der Ubergang
zur Moderne mit einer inflationiren Steigerung der Macht einhergehen und
dadurch menschliche Moglichkeiten negiert werden. Die Auswiichse und die
Pervertierung der Machtverhiltnisse begriinden in dieser Konstruktion die
Ubel in der Welt. Macht ist nach Foucault nicht generell bése oder dem »Wesen

205 | »Foucault spricht dann in der Tat auch (in der franzdsischen Ausgabe) von »les
corps eux-mémes« (Foucault 1975: 31); die deutsche Ubersetzung gibt Foucaults An-
leihen bei einer ursprungs- bzw. wesensmetaphorischen Begrifflichkeit nicht wieder.«
Kneer 1996, S. 270f, FN 14. Vgl. hierzu auch Visker 1991, S. 87f.

206 | In Foucaults politischer Theorie wird die Differenz von zoe und bios mit der Mo-
derne indifferent, wenn sich das Politische beginnt, des Lebens zu bedienen: »Aber die
»biopolitische Modernitatsschwelle« einer Gesellschaft liegt dort, wo es in ihren politi-
schen Strategien um die Existenz der Gattung selbst geht. Jahrtausende hindurch ist
der Mensch das geblieben, was er flir Aristoteles war: ein lebendes Tier, das auch einer
politischen Existenz fahig ist. Der moderne Mensch ist ein Tier, in dessen Politik sein
Leben als Lebewesen auf dem Spiel steht.« Foucault 1983, S. 138.

207 | Foucault 19874, S. 245.

14.02.2026, 16:44:23.

235


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

236

Politischer Pessimismus

nach ein Ubel, aber immer gefihrlich.2® Wenn Foucault betont, dass alles im-
mer gefihrlich ist, stellt sich die Frage, was die Ursache dieser Gefahr ist?*® Der
Mensch kann es in besagter Konstruktion nicht sein, weil er als passives Produkt
der Machtverhiltnisse dazu gar nicht die notwendige Handlungsfreiheit besitzt.
Als unterworfenes Subjekt der vorausgehenden Macht kann er nicht ursichlich
das Ubel verantworten. Aber gegen Rousseau verweist Foucault —jedenfalls nach
»Wahnsinn und Gesellschaft« — darauf, dass es den Naturzustand im Sinne
eines »Ursprungs« oder »Nullpunktes« nie gegeben hat, weshalb es sinnlos ist,
wie Rousseau zu sagen, »der Mensch ist von Natur aus gut«.?”® Auch in seinen
spiteren Schriften weist Foucault den Gedanken zuriick, »[...] daR es ein We-
sen oder eine Natur des Menschen gebe [...]«.!! Der Mensch ist weder gut noch
schlecht, sondern kontingent. Somit ist der Mensch aber auch nicht von Natur
aus gefihrlich, die Gefahr besteht darin, dass sich — wie Foucault im Spitwerk
konkretisiert — Machtverhiltnisse zu Herrschaftsverhiltnissen verhirten.?? Die
Machtverhiltnisse werden in diesem theoretischen Kosmos nicht als kontingent
gedacht; ihre genaue Ausgestaltung der Machtverhiltnisse variiert zwar im Lau-
fe der Geschichte, aber eine Gesellschaft, d.h. menschliches Zusammenleben
ohne Macht kann es nicht geben, wobei gleichzeitig die Machtverhiltnisse als
Begriindung fiir die negative Zeitdiagnostik angefiihrt werden. Foucault ope-
riert mit dieser Annahme auf einer implizit-normativen Ebene, welche den
Mensch selbst nicht als Problem denkt, sondern gesellschaftliche Verhiltnisse.
Letztere bedeuten aber nicht die Freiheit in Grenzen, sondern setzen der Frei-
heit permanent Grenzen. Eine Positionierung, die Foucault von Hobbes trennt,
weshalb Foucault in diesem Sinne zutreffend als » Anti-Hobbes« bezeichnet wur-
de.?® Der Mensch ist in Foucaults Theorie immer schon ein soziales Wesen, weil
Machtverhiltnisse und Sprache jedem Menschen vorausgehen; ihn als Subjekt
erst durch »Unterwerfung« erméglichen.”* Foucault problematisiert, dass jede

208 | »Das ist unlosbar mit einem anderen Prinzip verbunden, wonach die Macht, die
ein Mensch iber den anderen ausiibt, stets geféhrlich ist. Ich sage nicht, Macht sei
ihrem Wesen nach ein Ubel.« Foucault 2005w, S. 178.

209 | Foucault 1987b, S. 286.

210 | Rousseau 1998, S. 115, Anmerkung IX.

211 | Foucault 1993b, S. 10.

212 | Vgl. Foucault 1993b, S. 25.

213 | Kohler 1992, S. 166. »Das »zoon-politikon¢, das »politische Tier, ist niemals der
Herr, sondern seit langem das sub-jectum, der Untertan der Macht.« Ebd., S. 167.

214 | »Wer sind wir, die wir diese Sprache sprechen, die sich uns ebenso aufdrangt wie
jene Mé&chte, die sich uns selbst, in unserer Gesellschaft, und anderen Gesellschaften
aufzwingen?« Foucault 2005q, S. 199. Weiterhin wendet Foucault gegen Hobbes ein,
dass Individuen niemals untereinander im Kriegszustand stehen, sondern dass Krieg
und Biirgerkrieg nur zwischen Gruppen moglich sind. Vgl. Foucault 2015, S. 50.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Ordnung durch Ausschluss von Moglichkeiten erkauft ist. Die ausgeschlossenen
Moglichkeiten bleiben uneinholbar, weil es kein Auflerhalb gibt, der Naturzu-
stand absoluter Freiheit niemals erreichbar ist und jede Ordnung mit neuen Ein-
schrinkungen einhergeht. Gerade am Verlust von menschlichen Méglichkeiten
durch politische Ordnungsstiftung, durch Disziplinierung, Regierung, Kontrol-
le, Zwang usw. entflammt Foucaults normative Kritik, so dass er 1978 das Ideal
benennt, wenigstens »nicht dermaflen regiert zu werden.«*"

Damit arbeitet Foucaults Theorie mit zwei anthropologischen Ebenen: Auf
der gewissermaflen realhistorischen Ebene des Seiendem vertritt er ein pes-
simistisches Menschenbild. Der Mensch war, ist und wird immer von Macht-
verhiltnissen unterworfen. Der Mensch ist ein Opfer der geschaffenen Ver-
hiltnisse und kann sich aus diesem Zusammenhang nicht befreien. Auf einer
zweiten, sozusagen idealistischen Ebene des >Sein-Sollens« vertritt Foucault
aber ein optimistisches Menschenbild. Als implizit zu bezeichnen ist diese
Anthropologie, weil die anthropologischen Priamissen nur an wenigen Stellen
benannt werden, die Analysen aber dennoch ihr kritisches Potenzial aus einer
unterstellten Moglichkeitsfiille an alternativen menschlichen Entwicklungs-

potenzialen schépfen:®

»Wir umkreisen da einen Satz von Marx: der Mensch erzeugt den Menschen. Wie ist das
zu verstehen? Meiner Ansicht nach ist das, was erzeugt werden soll, nicht der Mensch,
so wie ihn die Natur vorgezeichnet hat oder wie sein Wesen es vorschreibt; wir haben
etwas zu schaffen, das noch nicht existiert und von dem wir nicht wissen kdnnen, was
es sein wird.«®Y7

Die Legitimitit des Menschen wird nicht durch die Vergangenheit, den Na-
turzustand oder einen anderen Ursprung begriindet, sondern in die Zukunft
projiziert. Foucault legitimiert den Menschen in eine unbekannte und unsi-
chere Zukunft, es ist eine Wette, und damit — isoliert betrachtet — eine op-
timistische Perspektive. In dieser Forderung ist vorausgesetzt, dass das, was
hier »Mensch« bezeichnet, prinzipiell >mehr< sein kann als es ist oder war.
Womit nicht auf eine >eigentliche Natur< des Menschen verwiesen ist, aber
konstitutiv unterstellt wird, dass es eine historisch modifizierbare Form gibt,
die als Mensch zu bezeichnen ist. Dabei zeigt sich, dass Foucaults Anthropo-

215 | Foucault 1992, S. 12.

216 | Ziel des Forschungsunternehmens ist nach Foucaults Auskunft: »Vielmehr soll
bestimmt werden, was das Subjekt sein muf}, welchen Bedingungen es unterworfen
ist, welchen Status es haben muf3, welche Position es im Realen oder Imagindren ein-
nehmen muf, um legitimes Subjekt dieses oder jenes Typs der Erkenntnis zu werden.«
Foucault 1994, S. 699.

217 | Foucault 20084, S. 83.

14.02.2026, 16:44:23.

237


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

238

Politischer Pessimismus

logie nicht nach dem Was, sondern dem Wie fragt. Von Interesse ist nicht,
aufzukliren, Was der Mensch ist, sondern wie er gemacht wird. Erkenntnis-
theoretisch stringent gedacht bleibt nur diese Méglichkeit, wenn der Mensch
nicht als Substanz, sondern als Prozess zu denken ist:

»Das zentrale philosophische Problem ist wohl das der Gegenwart und dessen, was wir
ineben diesem Moment sind. Wobei das Ziel heute weniger darin besteht, zu entdecken,
als vielmehr abzuweisen, was wir sind. Wir miissen uns das, was wir sein kénnten, aus-
denken und aufbauen, um diese Art von politischem »double-bind« abzuschiitteln, derin
der gleichzeitigen Individualisierung und Totalisierung durch moderne Machtstrukturen
besteht.«?18

Auf eine Anthropologie kann die Analyse des franzosischen Philosophen of-
fensichtlich nicht verzichten. Ein weiterer Beleg ist folgende Einschitzung
Foucaults: »Letztlich ist das Leben — daher sein radikaler Charakter — das, was
zum Irrtum fihig ist. [...] Sie gilt es zu befragen hinsichtlich des singuliren,
aber erheblichen Irrtums, der bewirkt, dass das Leben mit dem Menschen zu
einem Wesen gefiithrt hat, das sich nie ganz an seinen Platz befindet, einem
Lebewesen, das dazu bestimmt ist zu »irren< und das letztlich zum >Irrtumc
bestimmt ist.«*® Giorgio Agamben glaubt in diesem Zusammenhang, dass
»hier mehr im Spiel ist als Pessimismus«.??® Dass es beides ist, ein ineinander
verschrinktes pessimistisch/optimistisches Menschenbild, hoffe ich, mit der
zweigeteilten Anthropologie Foucaults gezeigt zu haben.

Indirekt spielt Foucault gegen anthropologische Einheiten die mannig-
fachen Moglichkeiten des Menschseins aus; sozusagen die anthropologische
Differenz. Die Problematisierung der Unterwerfung und Schaffung des mo-
dernen Menschen operiert als Bedingung ihrer Méglichkeit mit einer impli-
ziten Anthropologie: »Der Mensch ist das nicht-festgestellte Tier.«**! Anders
formuliert: Der Mensch ist ein Méglichkeitswesen.??? Foucaults implizite An-
thropologie operiert mit dem Konjunktiv, der Mensch kann alles sein, und aus
dieser Position konfrontiert er untergriindig seine Analysegegenstinde und
kritisiert die mit Machtverhiltnissen konstitutiv einhergehende Einschrin-
kung. Wie bei Nietzsche wohnen dem Menschen somit positive Entwicklungs-
potenziale inne, weshalb diese zweite idealistische Anthropologie in Foucaults
Texten nicht als pessimistisch betrachtet werden kann.

218 | Foucault 1987a, S. 250.

219 | Foucault 2005a, S. 557.

220 | Agamben 2013b, S. 429.

221 | Kohler 1992, S. 176.

222 | »Alle meine Untersuchungen richten sich gegen den Gedanken universeller Not-
wendigkeitim menschlichen Dasein.« Foucault 2005ah, S. 961.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

6.4 WIDER DES IDENTITATSZWANGS

Was ist das Ideal, der normative Mafistab, an dem Foucault seine Analyse-
gegenstinde misst, um iiberhaupt Kritik artikulieren zu kénnen??** Dass Ha-
bermas Foucaults Mafistab nicht rekonstruieren konnte, bedeutet sicherlich
nicht, dass die archiologischen und genealogischen Analysen ginzlich ohne
einen solchen funktionieren, sondern lediglich, dass dieses Ideal einer Be-
griindungsleistung durch kommunikative Vernunft in Habermas’ Perspektive
nicht gentigt. Foucaults Schriften gewihren sowohl direkt als auch indirekt
Einsicht auf die normativ-positive Seite seiner Unterscheidungen — diese nor-
mativen Kontrastfolien gilt es hier zu rekonstruieren. Prizise betrachtet kann
allerdings nicht von der einen Kontrastfolie gesprochen werden, sondern viel-
mehr von mehreren Kontrastfolien, die in unterschiedlichen Schriften durch-
scheinen. Die implizit-doppelte Anthropologie Foucaults verrit bereits viel
iiber dessen Ideale, welche wiederholt modifiziert werden, aber immer auf
die Kontingenz der Identitit verweisen. In den Schriften bis in die Mitte der
1970er Jahre ist dieses Ideal meist latent angedeutet, in der letzten Schaffens-
phase wechselt die Analyseperspektive und befasst sich mit dem Subjekt bzw.
Selbst, um die Moglichkeiten der »Freiheit der Menschen« zu bestimmen:

»lch glaube an die Freiheit der Menschen.« [...] »Was mir am Humanismus nicht behagt,
ist, dass er eine bestimmte Form unserer Ethik zum Muster und Prinzip der Freiheit er-
klart. Ich glaube, dass es mehr Geheimnisse gibt, mehr mégliche Freiheiten und weitere
zukiinftige Erfindungen, als wir uns dies im Rahmen des Humanismus vorstellen kdnnen,
wie er dogmatisch auf allen politischen Positionen verkiindet wird, von der Linken {iber
die Mitte bis hin zur Rechten.«?2*

Was Foucault unbeirrt ablehnt, ist jede Form universeller Moral — eine sol-
che war, ist und wire eine »Katastrophe«.??> Ebenso hat sich der franzésische
Philosoph relativ konsequent geweigert, eine alternative Ordnung oder Utopie
konkret auszuformulieren.?*® Gleichwohl ist eine normative Position die Vor-
aussetzung fiir die archéologische — sowie die folgende genealogische — Kritik
der Moderne; als »gliicklicher Positivist« klassifiziert sich Foucault deshalb zu

223 | Vgl. Habermas 1986, S. 103-108 oder Habermas 1985, S. 279-343.

224 | Foucault 2005ah, S. 965.

225 | »Die Suche nach einer Form der Moral, die fiir alle annehmbar ware - in dem
Sinne, dass alle sich ihr zu unterwerfen hétten -, erscheint mir als eine Katastrophe.«
Foucault 2005I, S. 872.

226 | »Sobald ein Programm vorliegt, wird es zum Gesetz, d.h. es verbietet andere Ent-
wiirfe und Erfindungen.« Foucault 1984, S. 92.

14.02.2026, 16:44:23.

239


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

240

Politischer Pessimismus

Unrecht.?”” Die wertende Positionierung zeigt sich an der politischen Partei-
nahme Foucaults fiir marginalisierte Individuen und soziale Gruppen: eben
jene, die den Mafistiben einer universellen Moral und den Anforderungen
der »Normalisierungsgesellschaft« nicht entsprechen. Im Vorwort »Das wah-
re Geschlecht« zum Fall Herculine Barbin skizziert Foucault — ungew6hnlich
positiv — die Situation in den Klosterschulen des 19. Jahrhunderts, weil die in
diesen Rdumen herrschende Monosexualitit des Weiblichen Abweichung und
damit Freiheit erlaubt. M6glich war die zunichst nicht-determinierte Existenz
Barbins aufgrund des

»[...]gllckliche[n] Limbus einer Nicht-ldentitédt, den paradoxerweise das Leben in jenen
abgeschlossenen, engen und warmen Gesellschaften beschiitzte, in denen man das
seltsame, verbindliche und zugleich verbotene Gliick hat, nur ein einziges Geschlecht zu
kennen, und darum kdnnen dessen Abstufungen, Maserungen, Halbschatten und schil-
lernde Farbentdne als eigentliche Natur ihrer Natur angenommen werden.«?28

Den positiven Kontrast zur Gesellschaft auflerhalb der Klostermauern bildet
diese idealisierte Einschitzung der Situation innerhalb des geschlossenen
Raums, welche die »eigentliche Natur ihrer Natur« nicht negiert. Foucault
tbernimmt verhiltnismiflig unkritisch die Charakterisierung Barbins, der
zufolge innerhalb der Klosterinternate niemand nach ihrem/seinen >wahren
Geschlecht« fragte, und erst der medizinisch-juristische Diskurs das Ungliick
iiber diese nichteindeutige Existenz brachte.?” »Das grausame Spiel der Wahr-
heit« beginnt mit der universalen Moral des >wahren Geschlechtes<, woraus
eine medizinische Diagnose folgt und abschlieRend ein juristisches Urteil, im
Sinne einer Fremdbestimmung des Geschlechtes. Moral, Medizin und Recht
haben Barbin aller »Geniisse beraubt«, indem diese modernen Wertsphiren
eine »wahre[n]< und »endgiiltige[n]« Identitit« oktroyierten.?*® Die Festlegung
des Geschlechtes, in der Logik der Zwei-Geschlechtlichkeit, ist eine unnétige
Einengung der abendlindischen Ordnung der Dinge, was Foucault ablehnt.?*!

Foucaults Analyse entwickelt diese Kritik wiederum entlang des Narratives
eines negativen Fortschritts: »Es hat sehr lange gedauert, bis man einklagte,
dafl ein Hermaphrodit ein einziges, ein wahres Geschlecht haben sollte. Jahr-
hundertelang gestand man ihm einfach zwei zu.«**? Die Festlegung des >wah-
ren Geschlechtes<, d.h. die Dichotomie zwischen dem eindeutig Minnlichen

227 | Foucault 2013, S. 182.
228 | Foucault 1998, S. 14f.
229 | Vgl. ebd., S. 13.

230 | Ebd., S. 14.

231 | Vgl. ebd., S. 7.

232 | Vgl. ebd., S. 7f.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

oder Weiblichen, ist in dieser Darstellung eine historisch junge Entwicklung
und eine Verschlechterung, weil ein solcher Identititszwang in vormodernen
Gesellschaften nicht existierte. Hinter diesem historischen Vergleich steht das
normative Ideal eines identititslosen Subjekts, welches real verwirklicht in den
abgeschlossenen Riumen bestimmter Kloster und Internate fiir eine begrenz-
te Zeit gelebt werden konnte. Womit die Frage aufgeworfen ist, wie Foucault
diese Riume bzw. Orte denkt, an denen die Freiheit der Nicht-Identitit exis-
tieren kann?

Foucault hat solchen »Gegenriumen« den Namen »Heterotopien« gege-
ben. Der Begriff bezeichnet in medizinischen Kontexten »eine anomale Lage
von Zellen«, was insofern zutreffend ist, als die wenigen Texte und Aussagen
zur Heterotopie innerhalb von Foucaults Werk eine besondere Lage besitzen.?*
Zur Rekonstruktion des weitestgehend impliziten Ideals, mit dem die Analy-
sen Foucaults operieren, sind die Aussagen zu Heterotopie duflerst aufschluss-
reich: Das Konzept der Heterotopie korrespondiert mit der Utopie, ist deren
Konkretion und gleichzeitig gegen utopische Ideale gerichtet, die >nirgendwo<
im Raum existieren. Utopische Gegenentwiirfe sind nach Foucault immer
schon diskreditiert, weil sie sich aus Elementen der bisher herrschenden Ord-
nung konstruieren.?** Die Heterotopien brechen mit dieser Logik, durch die
materielle Verortung in Raum und Zeit sind sie wirkliche »Gegenorte«, »tat-
sichlich verwirklichte Utopien, in denen all die anderen realen Orte, die in der
Gesellschaft existieren, zugleich reprisentiert, in Frage gestellt und ins Gegen-
teil verkehrt werden.?*> Mit dem Konzept der Heterotopie setzt Foucault auf
viele kleine dezentrale und experimentelle Gegenentwiirfe. Heterotopien sind
»Gegenrdume« innerhalb der herrschenden Ordnung, »die vollkommen an-
ders sind als die iibrigen Orte, die sich allen anderen widersetzen und sie in ge-
wisser Weise sogar ausldsen, ersetzen, neutralisieren oder reinigen sollen.«*
Als Gegenorte bieten sie alternativen Lebensformen Obdach, ohne durch die
Ortlichkeit bereits zu determinieren oder determiniert zu sein. Das Besondere
an einer Heterotopie ist somit, dass sie einen wirklichen Ort innerhalb der
Normalitits- und Disziplinargesellschaft darstellt — einen Schutzraum, wie es

233 | Defert 2005, S. 74. Den Begriff Heterotopie verwendet Foucault lediglich Mitte der
1960er Jahre in zwei Radiovortragen Foucault 2005j und in der Einleitung »Die Ordnung
der Dinge« Foucault 2012, S. 24. Danach wird der Terminus fast nicht mehr gebraucht,
mit folgenden Ausnahmen: Foucault 2005z, S. 337 sowie Foucault 2005ae, S. 935-942.
234 | Vgl. Foucault 1974b, S. 124f.

235 | Foucault 2005ae, S. 935. »Der Raum, in dem wir leben und der uns anzieht, so
dass wir aus uns selbst heraustreten, der Raum, in dem die eigentliche Erosion unseres
Lebens, unserer Zeit und unserer Geschichte stattfindet, dieser Raum, der uns zerfrisst
und auswéscht, ist seinerseits heterogen.« Ebd., S. 934.

236 | Foucault 2005i, S. 10.

14.02.2026, 16:44:23.

241


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

242

Politischer Pessimismus

das katholische Internat fiir Herculine Barbin war. Die Heterotopie ist eine
Nische in der hegemonialen Mehrheitskultur und damit eine Zuriickweisung
der dominanten Lebenswirklichkeit.

Faktisch kénnen Heterotopien diverseste Riume bzw. Orte sein: »Zum
Beispiel Girten, Friedhofe, Irrenanstalten, Bordelle, Gefangnisse, die Dorfer
des Club Méditerranée und viele andere.«*’ Viele andere bedeuten konkret:
Jesuiten-Kolonien, (»in denen die menschliche Vollkommenheit tatsichlich
erreicht war«), Ehebetten, Kinos, ein orientalischer Teppich, Kloster, Biblio-
theken, Motels, Burgen, ein Jahrmarkt, Theater, Kniste, Museen, Archive, Ge-
nossenschaftsmodelle, ein Schiff usw.?*® Diese romantisierten »vollkommen
anderen Riume« konnen offenbar »duferst vielfiltige Formen annehmen«**,
und diese Reihung Foucaults erinnert seltsam ironisch an die von Jorge Borges
erstellte fiktive chinesische Enzyklopidie. Foucaults Theoretisierung benennt
gleichwohl inhaltliche Kategorien, um Heterotopie zu definieren.?*® Zentral ist
die Eigenschaft, wonach sich Heterotopien durch eine Funktion in Relation
zur Gesellschaft auszeichnen, ihr »eigentliche[s] Wesen« ist es, »alle anderen
Riume in Frage« zu stellen.?* Es ist ein Ort, an dem die Ordnung der Unter-
scheidung von normal/anormal, verniinftig/unverniinftig usw. fiir eine ge-
wisse Zeit aufgehoben ist und alles méglich, aber nicht notwendig erscheint.
Heterotopien entlarven »die gesamte {ibrige Realitit als Illusion« oder schaffen
»im Gegensatz zur wirren Unordnung unseres Raums eine vollkommene Ord-
nung.«**

Anzumerken ist, dass Foucault eine historische Transformation der He-
terotopien konstatiert: einen Ubergang von »Krisenheterotopie« (»Initiation,

237 | Ebd., S. 11.

238 | Das Schiff als Metapher der Beweglichkeit ruht nie fiir immer in einem Hafen.
»Das Schiff ist die Heterotopie par excellence.« Ohne Schiffe »versiegen« alle Trdume.
»An die Stelle des Abenteuers tritt dort die Bespitzelung und an die Stelle der glanzvol-
len Freibeuter die h&ssliche Polizei. Ebd., S. 21f.

239 | Ebd,, S. 11.

240 | 1. Heterotopien sind universal, d.h. sie existieren in allen Gesellschaften. 2. He-
terotopien wandeln sich im historischen Prozess, d.h. sie sind zeitabh&ngig, verdndern
und bewegen sich, entstehen und vergehen, sind also endlich. 3. Heterotopien kénnen
an einem »Ort mehrere R&ume zusammen« bringen. 4. Heterotopien zeichnen sich durch
einen anderes Zeitbewusstsein im Verhaltnis zur Gesellschaft aufierhalb aus (Heteroch-
ronien), beispielsweise Museen, Archive und Bibliotheken. 5. Heterotopien besitzen ein
»System der Offnung und AbschlieRung«, wie Organisationen bestimmen sie, wer Zu-
gang erhdlt und wer nicht. Vgl. ebd., S. 11-18.

241 | Ebd., S. 19.

242 | Ebd., S. 19. Vgl. Foucault 2005ae, S. 941.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Pubertit, Defloration«)** zur »Abweichungsheterotopie« (z.B. Sanatorien, psy-
chiatrische Anstalten, Gefingnisse) im 20. Jahrhundert.?** Letztere befinden
sich an den »Réndern« der Gesellschaft und sind »fiir Menschen gedacht, die
sich im Hinblick auf den Durchschnitt oder die geforderte Norm abweichend
verhalten.«*® Demnach gewihrleisten Heterotopien, dass die >Nicht-Norma-
len< bzw. Anormalen in bestimmte Riume (aus)geschlossen werden, sie be-
sitzen also eine Funktion fiir die Normalisierungsgesellschaft. An dieser Stelle
soll dahingestellt bleiben, inwiefern die Heterotopie ein subversiver Freiraum
innerhalb der durch die Theorie konstruierten »Disziplinargesellschaft« sein
kann, ohne der Macht nicht vollig unterworfen zu sein. Dessen ungeachtet
erfilllen die Abweichungsheterotopien eine positive Funktion fiir Foucaults
Theorie, indem sie Kontingenz bezeugen. Das Abweichende wird zwar ausge-
schlossen, aber gerade jene Mafinahme beweist, dass die Norm der Normalitit
immer eine Illusion ist. Im Folgenden mochte ich zeigen, wie stark das Raum-
konzept der Heterotopie auf Foucaults verborgene Anthropologie verweist und
mit dieser verbunden ist.

Als Heterotopie benennt Foucault wie oben ausgefiihrt u.a. »Friedhofe, Ir-
renanstalten, Bordelle, Gefingnisse«?*; was ist das Spezifische dieser Riume
— sozusagen der kleinste gemeinsame Nenner? Das Besondere solcher Orte
sind die moglichen menschlichen Erfahrungsformen:* Der Friedhof erin-
nert an die Endlichkeit, den menschlichen Tod, die Irrenanstalt schliefit den
Wahnsinn ein/aus, das Bordell steht in unmittelbarem Zusammenhang mit
dem nicht-monogamen, nicht-reproduktiven o. 4. Sexuellen, und das Gefing-
nis reagiert auf abweichend-kriminelles Verhalten,*® indem es interniert und

243 | Defert 2005, S. 85.

244 | Foucault 2005i, S. 12. Vgl. Foucault 2005ae, S. 936f.

245 | Foucault 2005i, S. 12.

246 | Ebd., S. 11.

247 | Wahrnehmbar ist diese Nicht-Notwendigkeit der bestehenden »Ordnung der
Raume« durch menschliche Erfahrung, d.h. anhand faktischer physischer Erfahrungen:
»Eines ist jedenfalls sicher: Der menschliche Korper ist der Hauptakteur aller Utopien.
[...] Der Korper ist der Nullpunkt der Welt, der Ort, an dem Wege und Raume sich kreu-
zen.« Foucault 2005d, S. 31 und 34. Siehe zum Zusammenhang von Heterotopie und
Erfahrung: Vgl. Chlada 2005.

248 | Inwiefern Foucault das Verbrechen selbst idealisiert, ist fragwiirdig, er selbst hat
es bestritten. Foucaults politisch-praktische Parteinahme fiir die Inhaftierten ist zwar
eindeutig, dass er darlber hinaus Kriminalitat als Kontrakt zur Disziplinargesellschaft
idealisiert, lasst sich dagegen theoretisch stringent nicht konstatieren, weil das Ge-
fangnis der Ort der absoluten Disziplin ist und das Verbrechen selbst ein intentionales
Produkt der Macht, zumindest den Aussagen aus »Uberwachen und Strafen« zufolge.

14.02.2026, 16:44:23.

243


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

244

Politischer Pessimismus

diszipliniert.** Somit verweist die Heterotopie unmittelbar auf die anthropo-
logischen Primissen Foucaults, denn die »ganz anderen Orte« widersprechen
»gewohnlichen Erfahrungen«.”®® Tod, Wahnsinn, Sex und Delinquenz sind
aufleralltigliche Dimensionen menschlicher Existenz, die im Rahmen von
heterotopischen Rdumen anders erfahrbar sind als in den normalisierten Riu-
men der modernen Gesellschaft, beispielsweise im Bordell das animalische,
nicht-verniinftige Moment des Sex.?”! Die Normalisierungsgesellschaft weist
diesen dionysischen Formen des Erlebens einen engumgrenzten und genau
bestimmten Platz, meist am Rande zu. Gegen eine solche Einengung, Aus-
grenzung und Marginalisierung ist die »Destruktion des Subjektes«?? gerich-
tet, als eine Uberschreitung der gesellschaftlichen Normen durch alternati-
ve Erfahrungen, die das »Ubertreten des Verbotenen«** propagiert und die
»Aufbrechung aller Verbote und EinschlieBungen«®** begriiffit. Gemessen an
den Mafdstiben der Normalisierungsgesellschaft sind Tod, Wahnsinn, Sex und
Delinquenz >Extremerfahrungens, aus Foucault’scher Perspektive »die reinste
und nackteste Erfahrung des Auen«.”® Dieses dionysische Plidoyer benennt
an anderen Stellen auch den (Drogen-)Rausch und den Traum, als Erfahrun-
gen, die besondere Einsichten versprechen. Diesen Intensititsgrad menschli-
chen Erlebens sucht und idealisiert Foucaults Theorie: »Ich denke da an alle

Entsprechend lasst sich sagen, dass der Foucault von 1966 das Gefangnis als Hetero-
topie bezeichnen kann, der Foucault aus »Uberwachen und Strafen« aber nicht mehr,
jetzt sind das Gefangnis und das Verbrechen Produkt und Teil der universellen Macht
und kein Ort alternativer Erfahrungsformen mehr.

249 | In den 1960er Jahren verabschiedete sich Foucault zunehmend vom Kontrast-
mittel »Wahnsinn« und der damit verbundenen positiven Identifikation. Foucault glaubt
nicht mehr an die »urspriingliche Authentizitatc des Wahnsinns, wie in »Wahnsinn und
Gesellschaft« vertreten wurde. Gerade der franzdsische Text von 1961 unterscheidet
sich signifikant von der deutschen Erstausgabe von 1969, so modifiziert er diesen fir
die deutschsprachige Ausgabe und schlieft mit einem vollig anderen Resiimee: Fou-
caultpladdiertzuvor explizit fiir die alternative Erfahrungsform der Vernunft, als befreien-
de Erfahrung jenseits der Zwangsmoral der Vernunft. Vgl. Brieler 1998, S. 73.

250 | Defert 2005, S. 75.

251 | Vgl. zur Bedeutung der Analyse der »grundlegende[n] Erfahrung« »Wahnsinn,
Krankheit, Tod, Verbrechen, Sexualitat usw.« siehe: Foucault 1987a, S. 245.

252 | Foucault 1974b, S. 114f.

253 | »All diese Gegenstadnde sind zweifellos weit mehr als nur theatralische Beigaben
derZigellosigkeit. Ihre Form umgreift eigentlich den Raum, in dem sich die Beziehungen
von Begehren und Wissen abspielen. Sie geben einer Erfahrung Gestalt, in der die Uber-
tretung des Verbotenen das Licht freisetzt.« Foucault 19744, S. 66.

254 | Foucault 1974b, S. 115.

255 | Ebd.,, S. 63.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Erfahrungen, die unsere Zivilisation verworfen hat oder nur in der Literatur
zulift.«*® D.h. das »Thema der Grenzerfahrung, in denen das Subjekt sich
selbst tiberschreitet, an den Grenzen seiner eigenen Unméglichkeit sich selbst
als Subjekt auflost, ganz wesentlich Bedeutung hatten. Das war fiir mich eine
Art Ausweg zwischen dem Hegelianismus und der philosophischen Identitit
des Subjekts.«®’

Die Fiirsprache fiir die Uberschreitung des normalisierten Subjekt-Seins
ist dabei augenscheinlich von Nietzsches Konzept des Ubermenschen inspi-
riert, was bei Foucault auf die modifizierte Formel »Ent-Subjektivierung« ge-
bracht ganz praktisch bedeutet: mich selbst durch auferalltigliche Erfahrun-
gen »von mir selbst loszureiflen, mich daran zu hindern, derselbe zu sein.«**®
Die Anormalen sind in Foucaults Darstellung nicht nur tragische Gestalten,
sondern Zeugen alternativer Erfahrungen menschlicher Existenz jenseits des
Normalen. Nietzsche haderte bekanntlich mit der Moderne und der Zivilisa-
tion als solcher, weil seiner Uberzeugung nach die Schwachen begiinstigt wer-
den und die Starken, die potenziellen Ubermenschen, in ihren Méglichkeiten
beschnitten werden. Gegen Nietzsche ergreift Foucault somit Partei fiir Opfer,
Ausgeschlossene, Ohnmaichtige und Schwache — die vermeintlichen Verlierer
des Modernisierungsprozesses.?’

Trotz Foucaults Polemik gegen die Repressionshypothese in »Der Wille
zum Wissen« illustrieren viele zuvor geschriebene Texte, wie schwer es sei-
nen theoretischen Ausfithrungen fillt, sich von der Hoffnung auf ein »aufler-
halb< von Machtverhiltnissen zu 16sen — gerade die positive Bezugnahme auf
existenzielle Erfahrungsformen belegt, wie stark Foucaults Denken trotz aller
Abweichungen im ideengeschichtlichen Kontext der 1960er und 19770er Jahre
verhaftet ist. Er operiert an diesen Stellen selbst mit der von ihm spiter kriti-
sierten Repressionstheorie, was sich exemplarisch an Frithschriften wie »Vor-
rede zur Uberschreitung« oder »Wahnsinn und Gesellschaft« studieren lisst.
Der Werkschronologie folgend zeigt sich jedoch, wie diese Position modifiziert
wird und Foucault im Spitwerk dazu tibergeht, emanzipatorische Erfahrungs-
rdume des Selbst innerhalb selbst gesetzter Grenzen zu denken.

256 | Ebd., S. 115.

257 | Foucault 2008a, S. 28.

258 | Ebd., S. 27. »Die Gewohnheit kommt immer von der Natur, denn in der mensch-
lichen Natur gibt es die Gewohnheit, Gewohnheiten anzunehmen.« Foucault 2015,
S. 322f. Daraus folgert Foucault, dass die Macht »[...] die heimtiickische, alltégliche,
gewohnheitsméfige Form der Norm [...]« annimmt, darunter »versteckt« (S. 325) ist und
sich den Menschen aufzwingt. Daraus erklart sich der positive Bezug auf das Nicht-All-
tagliche, d.h. die auBeralltégliche Erfahrung.

259 | Vgl. Foucault 2008b.

14.02.2026, 16:44:23.

245


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

246

Politischer Pessimismus

Wie gezeigt, insistiert Foucaults politische Anthropologie und daraus ab-
geleitet sein normatives Ideal darauf, dass der Mensch ein anderer sein kann
und soll; die Heterotopien sind wiederum die Orte fiir eine solche subversive
und emanzipatorische Praxis. Die Praxis der Freiheit soll dem Menschen alle
Moglichkeiten offen halten, sozusagen die Kontingenz menschlicher Existenz
auf Dauer stellen.?®® Sich nie einschrinken lassen (miissen) und immer wie-
der neu erfinden ist die Kontrastfolie, mit der Foucault die moderne Gesell-
schaft konfrontiert. Im Sinne dieser Problematik positioniert sich Foucaults
Forschungsprojekt gegen die moderne Gesellschaft und diagnostiziert, dass in
der Gegenwart alle Kimpfe um die eine Frage kreisen:

»Wer sind wir?« [...] »Das Hauptziel dieser Kdmpfe ist nicht so sehr der Angriff auf diese
oder jene Machtinstitution, Gruppe, Klasse oder Elite, sondern vielmehr eine Technik,
eine Form von Macht. Diese Form von Macht wird im unmittelbaren Alltagsleben spiir-
bar, welches das Individuum in Kategorien einteilt, ihm seine Individualitat aufprégt,
es an seine ldentitat fesselt, ihm ein Gesetz der Wahrheit auferlegt, das es anerkennen
muf und das andere in ihm anerkennen miissen.«?%!

Gegen dieses »Gesetz der Wahrheit« verweist Foucault — wie gezeigt — einer-
seits auf alternative Erfahrungsformen des Selbst an den Grenzen der moder-
nen Gesellschaft. Anderseits insistiert er seit Mitte der 1970er Jahre auf das
alternative, nicht-moderne »Spiel der Wahrheit« und damit weit weniger auf
extensiv-unkontrollierte Erfahrungsformen des Selbst. Letztere findet er wie-
derum einerseits in den >Wurzeln« der abendlindischen Geschichte, bei >den
Griechens, anderseits in seiner Gegenwart in nicht-westlichen Gesellschaften,
insbesondere in Iran und Japan. Diese Verschiebung des normativen Kont-
rastes steht in Zusammenhang mit der Verlagerung von der Archiologie zur
Genealogie, welche die Hoffnung auf heterotopische Orte und dionysische Er-
fahrungen innerhalb der Moderne ausléscht. Die genealogische Analyse der
Macht offenbart eine Welt, in der auch die Heterotopien den Bedingungen der
Macht gehorchen, von diesen durchdrungen und kontrolliert sind. Diese Ein-

260 | »Die Menschen trdumen von Befreiungsmaschinen. Aber es kann per Definition
keine Freiheitsmaschinen geben. Ich glaube nicht, dass die Strukturvon Dingen Freiheit
zu garantieren vermag. Freiheit ist Praxis. Keine Funktionsweise ist an sich befreiend.
Freiheit muss ausgeiibt werden. Nur Freiheit garantiert Freiheit.« Foucault 2005z,
S. 330f.

261 | Foucault 1987a, S. 246. Foucault definiert Sozialitat stark iber Kampfe und
unterscheidet explizit drei Arten von Kdmpfen, die gegen »Herrschaft«, die gegen »Aus-
beutung« und »die gegen all das, was das Individuum an es selbst fesselt und dadurch
andere unterwirft (Kdmpfe gegen Subjektivierung, gegen Formen von Subjektivitat und
Unterwerfung).« Ebd., S. 247.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

sicht lisst sich insbesondere an der Distanzierung vom Wahnsinn beobach-
ten: Wahnsinn ist fiir Foucault spitestens seit Ende der 1960er Jahre keine
urspriingliche Erfahrung mehr, sondern nur noch ein Ausdruck der mensch-
lichen Existenz, den die Macht gewihrt. Gleiches gilt fiir die Delinquenz: Das
Verbrechen —wie es in der Schrift »Uberwachen und Strafen« beschrieben wird
—ist nur scheinbar eine Abweichung von der Macht und Erfahrung von Norm-
uiberschreitung. In >Wirklichkeit< ist es eine bewusste Strategie der Macht, dass
Verbrechen iiberhaupt existiert. Die Macht schafft die Delinquenz zu ihren Be-
dingungen und Zwecken. Folgerichtig ist auch die Vorstellung einer befreiten
Sexualitit eine Illusion, der die Repressionshypothese aufgesessen ist.

»Es ist lllusion zu glauben, der Wahnsinn - oder die Delinquenz oder das Verbrechen
- spréche zu uns aus einer absoluten AuBerlichkeit heraus. Nichts ist unserer Gesell-
schaft stérker innerlich, nicht ist den Wirkungen ihrer Macht stérker innerlich als das
Ungliick eines Wahnsinnigen oder die Gewalttatigkeit eines Kriminellen. Mit anderen
Worten, man istimmerim Inneren. Der Rand ist ein Mythos. Das Wort von auerhalb ist
ein Traum, den man immer weitertrdumt. Man versetzt die »Wahnsinnigen«ins Draufien
der Kreativitat oder der Monstrositdt. Und doch sind sie im Netz gefangen, formen sich
und funktionieren in den Dispositiven der Macht.«252

Trotz dieser pessimistischen >Einsicht« in die Unausweichlichkeit der Macht
und der Unmdglichkeit alternativer Erfahrungsformen (Wahnsinn, Delin-
quenz, Sex), setzt Foucault seine Suche nach positiven Moglichkeiten der
Selbsterfahrung fort: Denn der Mensch »muss gliicklicher sein kénnen, er
muss die Menge an Lust, zu der er in seinem Dasein fihig ist, vergréflern kon-
nen. Schliellich hat man nicht soviel Lust in seinem Dasein. Man muss sie in
recht grofler Ferne suchen, und sie ist recht selten.«**

Lust und Gliick — im Gegensatz zur pessimistischen Anthropologie des Lei-
dens und Ungliickes — sind menschliche Erfahrungsformen, auf deren Suche
es Foucault in die »grofRe Ferne« des antiken Griechenlands und nicht-west-
liche Gegenwartgesellschaften verschligt. Hierbei interessiert zunichst der al-
ternative Umgang mit Sexualitit, gerade weil die Sexualitit eine der zentralen
Strategien ist, derer sich die moderne okzidentale Macht bedient. Foucaults
Defitismus und die Hermetik seiner Machtkonstruktion haben die Theorie
Mitte der 19770er Jahre auf eine Position festgelegt, die emanzipatorische Pra-
xen in der modernen Gesellschaft zunichst ausschlie8t. Den in den spiteren
Werken durchscheinenden Ausweg bietet ein kulturalistischer Riickgriff auf
vor- und aufermoderne Selbstverhiltnisse. Trotz des Dementis, die Griechen

262 | Foucault2003d, S. 102.
263 | Foucault 2002e, S. 993.

14.02.2026, 16:44:33.

247


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

248

Politischer Pessimismus

stellen keine »verlockende und plausible Alternative« dar,?** faszinieren Fou-
cault die Selbsttechniken der Antike, das Tugendideal und die Differenzierung
der Rollen einer Person in sexuellen Angelegenheiten. Es geht Foucault si-
cherlich nicht um eine romantische >Riickkehr< zum Gesellschaftsmodell des
antiken Griechenlands, gleichwohl konstatiert er, dass sich von den antiken
Techniken der Selbst-Konstruktion lernen lisst. Ziel der antiken Praxis der
»Sorge um sich« war es, die Luste zu kontrollieren, um seinen Kérper und
damit sich selbst zu regieren. Das Selbst schafft seine eigene Freiheit sozu-
sagen kraft Selbstbeherrschung und erhebt sein Leben dadurch zum Kunst-
werk. Foucault eskapiert mit dem zweiten und dritten Band von »Sexualitit
und Wahrheit« in die Vergangenheit, um zu zeigen, wie in einer bestimmten
historischen Phase bestimmte Einzelne sich ein Selbst erschufen — Machtwir-
kungen durch Fremdzwinge spielen in diesen spiteren Analysen allerdings
eine untergeordnete Rolle. Die »Ethik der Existenz« wird in jener Darstellung
nicht als Befehl aufgezwungen, sondern aus persénlich-isthetischen Griin-
den gewihlt. Foucaults positiver Bezug auf die griechischen Selbstpraktiken
griindet auf der Priamisse, diese historische Sozialordnung wire mit einem
Minimum an Zwang verbunden. Es geht Foucault, wie er wiederholt betont,
nicht um eine Eins-zu-Eins-Kopie der antiken Techniken des Selbst tibertra-
gen in die Jetztzeit, aber der Bezug auf die griechische Antike dient ihm als
Kontrast, um Probleme der Gegenwart und alternative Losungsansitze aufzu-
zeigen. Insgesamt plidiert Foucault mit dem Kontrastbild »Sorge um sich« fiir
eine Konzeption der Freiheit, die an liberale Gleichgewichtstheorien erinnert,
die die Freiheit des Einzelnen als Bedingung einer stabilen und gerechten Ge-
sellschaft betrachtet.

In Uberschneidungen zur Bedeutung der antiken Selbstpraktiken im Spit-
werk interessiert sich Foucault verstirkt fiir nicht-westliche Gesellschaften, in
welchen er fiir das Abendland verlorengegangene Formen der »Spiritualitit«?®
und neue Impulse fiir sein Denken findet: »Wenn es eine Philosophie der Zu-
kunft gibt, dann muss sie auflerhalb Europas entstehen, oder sie muss als Fol-
ge von Begegnungen und Erschiitterungen zwischen Europa und Nichteuropa
entstehen.«?*® Verbunden ist damit ebenso eine Neubestimmung der Philoso-
phie, im Sinne von »Geistigkeit«, welche »jene Suche, Praxis, und Erfahrung
[...], durch die das Subjekt an sich selbst die notwendigen Verwandlungen voll-

264 | Foucault 1987b, S. 268.

265 | Foucault deutetinsb. den Zen-Buddhismus als Praxis gegen die moderne Subjek-
tivitat. Vgl. Foucault 2003i, S. 745, 779. Siehe zur politischen Bedeutung der»Spiritua-
litdtcweiterhin: Foucault 2001h, S. 29, 88, 320, 359f., 452, 802, 810, Foucault 2002i,
S. 992, Foucault 2003i, S. 745, 779, 868, 870, 887, 937, 989f, Foucault 2005aa, 38,
99, 365, 505, 772, 893f., 969, 984.

266 | Foucault2003h, S. 781.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

zieht, um Zugang zur Wahrheit zu erlangen«*¥, bezeichnet. Die damit verbun-
denen spirituellen »Suchverfahren« sind in der Moderne verlorengegangen.
In Foucaults heterogenen Aussagen erscheint »Spiritualitit« bzw. Geistigkeit
als »Ensemble« von »Praktiken und Erfahrungen, die Liuterung, Askese, Ver-
zicht, Umwendung des Blicks, Lebensverinderung usw.«, welche Quelle von
Widerstand gegen die erzwungene moderne Subjektivierung sein kénnen.?*®
Als positiver Kontrast fiir in die Krise geratene Gesellschaften des Westens
dient Foucault u.a. die »politische Spiritualitit« der religios motivierten Revo-
lution in Iran, die er zunichst sehr positiv beschreibt.?*® Bezogen auf die Pro-
blematik des Subjektes wihnt der Autor von »Uberwachen und Strafen« in
diesem politisch-theologischen Widerstand eine »spirituelle Erfahrungs, die
eine »Verinderung ihres subjektiven Daseins« ermdglicht.?”° Bedingung der
Moglichkeit der positiven Wahrnehmung »einer Reihe 6stlicher Gesellschaf-
ten« ist die kulturalistische Unterstellung, dass auflerhalb des Okzidents die
Machtverhiltnisse nicht derart hermetisch und limitierend wirken. In diesem
Kulturromantizismus zeigen sich nicht zuletzt theologische Restbestinde in
Foucaults Denken. Pessimistisch bedauert wird hier der >Verlust< an theolo-
gischer Orientierung. Die »Spiritualitit« ist ideengeschichtlich betrachtet eine
vormoderne Form des Wissens, welches durch theologische oder mystische
Annahmen begriindet wird. Foucaults Dekonstruktion der modernen rationa-
len Form der Erkenntnis sensibilisiert u.a. dafiir, dass die Vernunft nicht eine
»objektive« sein kann, sondern dass jedes Wissen immer Teil von Machtkons-
tellationen ist und umgekehrt. In den Texten zur Iranischen Revolution schligt
diese Relativierung der Erkenntnisméglichkeiten um, in eine affirmative Be-
jahung der spirituellen Erkenntnis, zum Zweck des politischen Aktionismus.

Zugespitzt auf die Dimension der Sexualitit konstatiert Foucault, es han-
dele sich schlicht um den Gegensatz zwischen zwei Gesellschaften, jenen, die
einen wissenschaftlichen Diskurs {iber Sexualitit fithren, und denen, die Se-
xualitdt als Kunst betreiben. Foucault bedauert die westliche »scientia sexua-
lis«, die fortwahrend nach der »Wahrheit tiber das Geschlecht oder die Sexuali-
tit des Individuums« fragt, statt wie im Orient »die Lust so weit wie mdglich

271 Nach Foucault ist es das Verdienst der nicht-westlichen

zu intensivieren«.
Gesellschaft (sowie des alten Roms und des antiken Griechenlands), »[...] eine
Kunst auszubilden — eine Kunst der Produktion einer Art von Lust, die man

innerhalb der sexuellen Beziehungen oder mit den Geschlechtsorganen so in-

267 | Foucault 2009, S. 32.

268 | Ebd., S. 32. Vgl. Foucault 2003b, S. 937.

269 | Foucault 2003k, S. 870. Vgl. zur Kritik an Foucaults Interpretation der Ereignisse
inlranv.a.: Lau 2005.

270 | Foucault2003b, S. 937.

271 | Foucault2003j, S. 701.

14.02.2026, 16:44:23.

249


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

250

Politischer Pessimismus

tensiv oder so stark oder so dauerhaft wie moéglich machen méchte. [...] Der
Diskurs, dem man zumindest seit dem Mittelalter im Westen findet, unter-
scheidet sich davon véllig. Im Westen haben wir keine erotische Kunst.«*?
Weil dieses kiinstlerische Wissen iiber die Sexualitit kein rational-wissen-
schaftliches Wissen ist, sondern ein dsthetisches, so die Unterstellung, ist das
Verhiltnis von Wissen und Macht ein anderes, ein besseres. Aber mit dieser ro-
mantisierenden Parteinahme fiir die »Intensitit der Lust« fillt Foucault selbst
der Repressionshypothese anheim.?”* Wie die »politische Spiritualitit< oder die
>Asthetik der Existenz< nach antikem Vorbild funktioniert auch die >ars eroti-
ca< als positive Alternative, weil diese weitergehend ohne die Implikaturen von
freiheitseinschrinkenden Machtbeziehungen vorgestellt werden. Die Intensi-
vierung der Lust, die Foucault in nicht-westlichen Gesellschaften wihnt, ver-
weist wiederum auf sein Ideal existenzieller Kérper- und Selbsterfahrung.’*
Neben diesen positiven Ankniipfungen in vor- und aufer-modernen Ge-
sellschaften bezieht sich Foucault spitestens seit 1978 — fiir einige Rezipienten
tiberraschenderweise— ebenso positiv auf die Tradition der Aufklirung. Die-
se Bezugnahme korrespondiert mit der griechischen »Asthetik der Existenz«
und anti-rationalen »Spiritualitit« insofern, als auch hier das zentrale Motiv
in der Zuriickweisung duflerer Machtanspriiche auf das Individuum griindet.
Gleichwohl irritiert der Import dieser ideengeschichtlichen Traditionsbestin-
de, wenn man sich Foucaults Kritik an der Aufklirung in vorangegangenen
Schriften vergegenwirtigt: Wurde die Aufklirung zuvor als universales und
deterministisches Subjektivierungsverfahren und Teil eines Rationalisie-
rungsprozesses, der konstitutiv zu einer ungemeinen Expansion von Normali-
sierungs- und Disziplinarmacht, einem »Machtexzef«?” fiihrt, zuriickgewie-
sen, deutet Foucault die der Aufklirung eigenen »kritische[n] Haltung« nun als
Tugend.”® Die kritische Haltung ist eine spezifisch moderne »Denkungsart«
und als solche ko-evolutionires »Gegenstiick zu den Regierungskiinsten« des
Abendlandes: »Was Kant als Aufklirung beschrieben hat, ist eben das, was ich

272 | Ebd., S. 701.

273 | Ebd., S. 702.

274 | Weiterhin sind diese Passagen fiir die Begriindung einer historischen Ver-
schlechterung aufschlussreich, weil die Unterscheidung zwischen »scientia sexua-
lis« und »ars erotica« letzteres mit vormodernen und nicht-westlichen Gesellschaf-
ten positiv assoziiert. Vgl. ebd., S. 701. Diese Parteinahme gegen die okzidentale
»scientia sexualis« findet sich ebenso in »Der Wille zum Wissen«. Vgl. Foucault 1983,
S. 73-76. Zu einer negativen Zukunftserwartung wird diese Wertung, wenn sie auf Fou-
caults Prognose - »[...] in Wirklichkeit ist die gesamte Welt dabei, sich zu verwestlichen«
- bezogen wird. Foucault 1974b, S. 11.

275 | Foucault 1992, S. 20.

276 | Ebd., S. 9.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

als Kritik charakterisiere: als die kritische Haltung, die man im Abendland als
besondere Haltung neben dem grofien historischen Prozefl der Regierbarma-
chung der Gesellschaft auftauchen sieht.«*”” In dieser Darstellung reflektiert
Foucault relativ konventionell, aber fiir ihn bemerkenswert, dass Kritik, Wi-
derstand und Freiheit konstitutive Teile der Ideengeschichte des Projektes der
Moderne sind. Diese Verlagerung und rhetorische Entschirfung deutet bereits
die Umstellungen an, die in den folgenden Jahren die Schriften bestimmen
werden. Foucault bringt dies auf die Formel: »[DJie Kunst, nicht dermafien
regiert zu werden.«*”® Ziel der kritischen Haltung ist eine Entsubjektivierung,

im Sinne einer »Entunterwerfung«.?””

Die Hoffnung, nicht »dermafien regiert
zu werden, bedeutet, »nicht dermaflen« auf eine Identitit festgelegt zu wer-
den. Foucault plidiert fiir eine »historisch-philosophische Praktik«??, die es
ermdglicht, sich durch die »Befragung der Machteffekte« von diesen in ge-
wissem Mafe loszulésen. Ziel sei es, den »[...] Nexus von Macht-Wissen zu
charakterisieren, mit dem sich die Akzeptabilitit eines Systems — sei es das
System der Geisteskrankheiten, der Strafjustiz, der Delinquenz, der Sexualitit
usw. — erfassen 1it.«?®! Damit umfasst Foucault sinngemif seine bisherigen
Untersuchungen und deutet sie retrospektiv als kritische Praktik gegen den
hegemonialen Macht-Wissen-Komplex und plidiert fir eine »kritische Onto-
logie unserer selbst«:

»Die kritische Ontologie unserer selbst darf beileibe nicht als eine Theorie, eine Dokt-
rin betrachtet werden, auch nicht als stédndiger, akkumulierender Korpus von Wissen;
sie muf als eine Haltung vorgestellt werden, ein Ethos, ein philosophisches Leben, in
dem die Kritik dessen, was wir sind, zugleich die historische Analyse der uns gegebenen
Grenzen ist ein Experiment der Méglichkeiten ihrer Uberschreitung.?82

Gegen die Einschrinkungen und Unterwerfungen durch subjektivieren-
de oder totalisierende Machttechniken wird die Forderung auf ein Mehr an
menschlich-individuellen Méglichkeiten des Selbst erhoben:

277 | Ebd,, S. 16f.

278 | Ebd,, S. 12.

279 | Ebd., S. 15. »Ich bezog mich nicht auf eine Art fundamentalen Anarchismus, nicht
auf eine urspriingliche Freiheit, die sich schlechterdings und grundlegend jeder Regie-
rungsentfaltung widersetzt. Ich habe davon nicht gesprochen - aber ich will es nicht
absolut ausschliefen.« Ebd., S. 52f.

280 | Ebd., S. 27.

281 | Ebd,, S. 33.

282 | Foucault 1990, S. 53.

14.02.2026, 16:44:23.

251


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

252

Politischer Pessimismus

»Dieses philosophische Ethos kann als Grenzhaltung charakterisiert werden. [...] Und
diese Kritik wird insofern genealogisch sein, als sich nicht aus der Form unseres Seins
das ableitet, was wir unmdglich tun und wissen kdnnen; sondern sie wird in der Kontin-
genz, die uns zu dem gemacht hat, was wir sind, die Moglichkeit auffinden, nicht l&nger
das zu sein, zu tun oder zu denken, was wir sind, tun oder denken.«?83

Die Hoffnung auf eine bessere Zukunft bedingt demnach eine permanente
Kritik des gegenwirtigen und historischen menschlichen Seins, diese kriti-
sche Arbeit soll erméglichen, unserer Freiheit eine Gestalt zu geben.?®*
Hauptinteresse im Leben liegt darin, jemand anders zu werden, als man am
Anfang war [..] das Spiel lohnt sich solange wir nicht wissen, wie es aus-
geht.«®® Aus der Angst, eine globale Forderung oder universale Moral aufzu-
stellen, folgt das Ideal des Nicht-Festlegens und der permanenten Destruktion
des Selbst bzw. Neu-Konstruktion des Selbst. Denn trotz aller Fehlschlige und
Riickfille in »gefihrlichste[n] Traditionen« hilt Foucaults Kritik der Moder-
ne den Anspruch, »dem System der gegenwirtigen Realitit zu entkommenc,
aufrecht. Fiir den Einzelnen entsteht durch die »Asthetik der Existenz« die
Aufforderung einer permanenten individuellen Verdnderung, welche mittels
selbstgeschaffener Regeln und Gesetze zu kontrollieren ist. Damit positioniert
sich Foucault in Abgrenzung zur abendlindischen Vorstellung, das Subjekt
sei eine Identitit und pladiert mit Uberschneidungen zu fernéstlichen Tradi-
tionsbestinden fiir die Prozesshaftigkeit von Individualititen. Der normative
Mafstab kann auch als Non-Konformitit bezeichnet werden, als eine prozess-
hafte Identitit, die sich immer wieder von sich selbst entfernen soll. Die Er-

»Das

fahrungen des Menschen sind somit ein Mittel zum Zweck, keine dauerhafte
Identitit auszubilden. Auf die Frage nach dem perfekten Zustand des Schrei-
bens antwortet Foucault: »Wo alles sehr schnell von einem zum anderen iiber-
geht, eine Art von Fieberhaftigkeit und Chaos herrscht.«?*¢ Dieses Ideal scheint
mir auch auf den Idealzustand/-prozess der Subjektkonstruktion iibertragbar.
Anormale, Heterotopien, existenzielle Erfahrungsform, antike Selbsttechni-
ken, ostliche Spiritualitit, Sexualkunst und kritische Haltung verdeutlichen
einerseits, wie heterogen die Kontrastfolien in Foucaults Analysen ausfallen.
Andererseits verweist diese willkiirlich anmutende Reihung auf einen ge-
meinsamen Nenner: Immer geht es um die Zuriickweisung von subjektspe-
zifischen Eigenschaften, um die Kontingenz der eigenen Identitit: »Nun, es
kénnte wahrscheinlich auch anders sein. So liele sich der Moglichkeitssinn
geradezu als die Fihigkeit definieren, alles, was ebenso gut sein kénnte, zu

283 | Ebd., S. 48f.
284 | Vgl. ebd., S. 53.

285 | Foucault 2005ah, S. 959-966.
286 | Foucault 2005q, S. 195.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

denken und das, was ist, nicht wichtiger zu nehmen als das, was nicht ist.«**
Das Ergebnis dieser Haltung ist ein Mensch ohne Eigenschaften. Was das Un-
spezifische und Fluide, was in ilteren Formen von Kulturkritik noch als ein
Modernititsproblem erscheint, ist bei Foucault zu einer »postmodernen Uto-
pie«*® geworden. Foucault will, dass keine Eigenschaft dauerhaft eine Person
bindet, er flirtet immer mit dem Offenen und Undefinierten — was seine Wir-
kung auf die Queerbewegung erklirt.®® Jeder soll mehrere unterschiedliche
Leben leben konnen. Implizit hofft Foucault auf die »Selbstverkennung des
Subjektes«, weil jede Festlegung immer schon einer Verkennung der eigenen
Moglichkeiten gleichkommt.?®. Auf eine Formel gebracht: Das Ideal lautet
nicht >Finde dich selbsts, sondern »Verindere dich«.

Carl Schmitt reagierte auf derartiges romantisches Ausweichen mit dem
Rekurs auf die politische Einheit, d.h. die staatliche Souverinitit. Foucaults
politische Theorie zielt gerade darauf, jede Einheit, d.h. im Kontext dieser
Theorie das moderne Subjekt, aufzulésen.?®! Erst durch jene Absage an eine
eigene Identitit und Selbstkonstruktion des Einzelnen wird Freiheit fiir Fou-
cault greifbar. Es geht ihm um permanente Perspektivverschiebungen, im Sin-
ne des >immer anders zu sein«?*? In Foucaults Texten eine normative Setzung,
an der er jede politische Legitimitit bemisst. Foucault will unterschiedliche
Lebensentwiirfe leben und unterschiedliche Rollen innehaben. Wie Schmitts
Romantiker weicht er der >Wirklichkeit< aus, um sich nicht festzulegen.?** Fou-

287 | Musil 1970, S. 17.

288 | Vgl. Schroer 1996, S. 136ff.

289 | Das positive Ideal des Nicht-Festlegens, des Nicht-identisch-Seins mit sich
selbst praktizierte Foucault selbst: Einerseits durch seine Selbstinszenierung als Phi-
losoph mit der Maske, also dem Ausweichen und der Negierung der eigenen Autoren-
schaft. Andererseits findet sich diese Haltung implizit im Werkszusammenhang, als
permanentes Neuansetzen, thematische Neuorientierung und darin, vorangegangene
theoretische Uberzeugungen fallenzulassen.

290 | Foucault 2003j, S. 697.

291 | Auch die Einheit einer persdnlichen Identitat hat Foucault wiederholt abgelehnt:
Vgl. Foucault 2005q, S. 189.

292 | Vgl. hier zu beispielsweise die Aussagen in: Foucault 2008a, S. 29.

293 | »Der Romantiker weicht der Wirklichkeit aus, aber ironisch und mit der Gesinnung
derIntrige. Ironie und Intrige sind nicht die Stimmungen eines Menschen auf der Flucht,
sondern die Aktivitdt eines Menschen, der, statt neue Wirklichkeiten zu schaffen, die
eine Wirklichkeit gegen eine andere ausspielt, um die jeweilig gegenwértige, begrenzen-
de Wirklichkeit zu paralysieren. Ironisch entzieht er sich der beengenden Objektivitat
und schiitzt sich davor, auf irgendetwas festgelegt zu werden; in der Ironie liegt der Vor-
behalt aller unendlichen Mdglichkeiten. So wahrt er sich seine innere, geniale Freiheit,
die darin besteht, keine Mdglichkeit aufzugeben.« Schmitt 1998, S. 82.

14.02.2026, 16:44:23.

253


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

254

Politischer Pessimismus

caults Ideal ist ein Romantiker im Sinne Schmitts: »So wahrt er sich seine
innere, geniale Freiheit, die darin besteht, keine Méglichkeit aufzugeben.«***
Und weil Ordnung immer schon den Horizont anderer menschlicher Mog-
lichkeit begrenzt und die Geschichte, in Foucaults Darstellung, als eine Ge-
schichte der Ordnung erscheint, werden alle historischen Entscheidungen und
Erscheinungen problematisch. Immer setzt sich eine Ordnung durch, welche
die Moglichkeit der Moglichkeit fiir den Einzelnen beendet, und das ist fiir
Foucault ein Problem. Alles ist historisch geworden und damit auch prinzipiell
anders denk- und entsprechend modifizierbar. Letztlich ist dies eine sehr indi-
vidualistische Position des personlichen Lebensstils.

6.5 PHILOSOPHIE DER GESCHICHTE? -
»AUSWEITUNG DER KAMPFZONE«

Der Autor des Buches »Archiologie des Wissens«, erklirt jeder Form einer »glo-
balen Geschichte«, den alten Philosophen der Geschichte und Teleologien eine
unmissverstindliche Absage.” Jede Geschichtsauffassung, die annimmt,
dass die Ereignisse auf einen »zentralen Kern« zuriickzufiihren wiren, die
einen allgemeinen und kontinuierlichen »Transformationstyp« unterstellt und
die Geschichte in »Einheiten« gegliedert, d.h. in »Stadien oder Phasen« denkt,
ist erkenntnistheoretisch zweifelhaft und veraltet.”® Stattdessen méchte die
»Archiologie des Wissens« ebenso wie die spitere »Genealogie der Macht« die
Diskontinuitit, also die Briiche, Unregelmifigkeiten, Irrtiimer, Zufille, das
Uberraschende und Unvermutete untersuchen:

»Es handelt sich darum, diese Geschichte in einer Diskontinuitat zu analysieren, die
keine Teleologie von vornherein reduzieren wiirde; sie in einer Streuung festzustellen,
die kein vorher bestehender Horizont umschlieBen kdnnte; sie sich in einer Anonymitat
entfalten zu lassen, der keine transzendentale Konstitution die Form des Subjektes auf-
erlegen wiirde; sie flir eine Zeitlichkeit zu 6ffnen, die nicht die Wiederkehr einer Morgen-
rote versprache.«®%’

Gegen die Vorstellung von »linearen Genesen«*®, »iibergreifenden Kontinui-
titen«®*® und einer teleologischen »Morgenréte« versucht Foucault zu zeigen,

294 | Ebd., S. 82.
295 | Foucault 2013, S. 28.
296 | Ebd., S. 19.

297 | Ebd., S. 289.
298 | Foucault 2002g, S. 166.
299 | Ebd., S. 172.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

dass die Geschichte nicht »einer wohldefinierten Linie von A nach B folgt«, sol-
che Konstruktionen bauen konstitutiv auf einer »triigerischen Evolution (der
Mythos der Evolution als Stiitzpfeiler der Geschichte).«*°° Deshalb sein Appell:
»Wir miissen uns vor einer allzu simplen, linearen Auffassung von Geschichte
hiiten.«**! Konkret sind damit die »geschlossene Totalitit« der »Teleologie der
Vernunft und der »Fortschritt des Bewusstseins« als Endziel der Geschich-
te gemeint.’” Geschichte, verstanden als Geschichtsphilosophie in Hegelia-
nischer Tradition lehnte Foucault entsprechend ab.>® Diese Kritik zielt somit
direkt auf die aufklirerische Tradition, welche den geschichtlichen Prozess als
kontinuierliche Steigerung von Vernunft und Rationalitit interpretiert. In Ab-
grenzung lautet das offizielle Ziel, die Kontingenz der geschichtlichen Ent-
wicklung zu untersuchen — ein methodischer Ansatz, der sich der Dichotomie
von Geschichtsoptimismus und -pessimismus entziehen kénnte.***

Allerdings wird Foucault diesem Selbstanspruch in vielen Texten nicht
gerecht und entwickelt kontrir zur telelogischen Geschichtsphilosophie eine
Form von Gegen-Philosophie der Geschichte, die ebenfalls ein Bewegungsge-
setz der Geschichte propagiert. Jene Form der Geschichtstheorie ist sicherlich
keine Geschichtsteleologie der »Morgenréte«, sondern eine Theorie der Ge-
schichte als endloser Krieg. Anhand der Widerspriiche zwischen den metho-
dologisch/erkenntnistheoretischen Postulaten und den faktischen Analysen
und Prognosen mdochte ich zeigen, wie die Fokussierung der Machtfrage mit
einer pessimistischen Philosophie der Geschichte einhergeht. Werkgeschicht-
lich manifest wird diese Fundierung der Geschichte im Konfliktmodus mit
dem methodischen Ubergang von der »Archiologie des Wissens« zur »Genea-
logie der Macht«.3%

300 | Foucault2001j, S. 777.

301 | Ebd., S. 777.

302 | Foucault 1974b, S. 79.

303 | »Es ist wahr, dafd ich fiir diese Art von Geschichte iiberhaupt keinen Sinn habe!«
Foucault 2005q, S. 201. Vgl. hierzu Foucault 2008a, S. 39 und vgl. zur Ablehnung einer
teleologischen Geschichtsauffassung auch Foucault 2013, S. 16f, 33.

304 | Diese Selbstdeutung Foucaults wird auch in der Rezeption zum Teil bestéatigt,
beispielsweise durch Ulrich Brockling: Foucault »[...] identifiziert keine allgemeinen Be-
wegungsgesetze der Geschichte und verzichtet auf grofle Erzdhlungen von Fortschritt
und Verfall, [...].« Brockling 2010, S. 408.

305 | Bereits in der »Arch&ologie des Wissens« argumentiert Foucault, dass Diskurse
immer in politische Praxis eingebunden sind. Ein Diskurs ist »[e]in Gut, das infolgedes-
sen mit seiner Existenz (und nicht nur in seinen »praktischen Anwendungen«) die Frage
nach der Macht stellt. Ein Gut, das von Natur aus der Gegenstand eines Kampfes und
eines politischen Kampfes ist.« Foucault 2013, S. 175. Den anthropologischen Pessi-
mismus, der mit der drch@ologischen Methode verbunden ist, habe ich oben herausge-

14.02.2026, 16:44:23.

255


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

256

Politischer Pessimismus

»Ich glaube, dass das, worauf man sich beziehen muss, nicht das groRe Modell der
Sprache und der Zeichen, sondern das des Krieges und der Schlacht ist. Die Geschicht-
lichkeit, die uns mitreifit und uns bestimmt, ist kriegerisch; sie ist nicht sprachlicher
Natur.«306

Die Bestimmung der Geschichtlichkeit als kriegerisch fithrt zu einer pessi-
mistischen Philosophie der Geschichte, die sich exemplarisch ausgehend von
der Analyse »In Verteidigung der Gesellschaft« rekonstruieren lasst. Theoreti-
scher Ausgangspunkt dieser Vorlesung tiber den Kriegsdiskurs ist die Umkeh-
rung der These von Carl von Clausewitz, welcher »den Krieg als die Fortset-
zung der Politik mit anderen Mitteln« interpretierte. Dreht man diese Formel
um, ist Politik »die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln«.>” Foucaults
Forschungsfrage lautet deshalb: »Wie, seit wann und auf welche Weise hat
man begonnen, sich vorzustellen, dass der Krieg in Machtbeziehungen funk-
tioniert, dass ein ununterbrochener Kampf den Frieden aushohlt und dass
zivile Ordnung grundsitzlich eine Schlachtordnung ist?«**® Der franzésische
Philosoph beantwortet diese Frage ausgehend vom sogenannten »historisch-
politischen Diskurs«*®, d.h. anhand des Gegendiskurses des englischen Biir-
gertums gegen die souverine Macht und des Aufbegehrens des franzésischen
Adels gegen den absolutistischen Konig — also jeweils mit der »Infragestellung
der kéniglichen Macht« durch ein bestimmtes historisches Wissen von Kamp-
fen und kriegerischen Auseinandersetzungen.’'® Die Untersuchung startet
wiederum mit dem Ende des Mittelalters und den europdischen Religionskrie-
gen. Ideengeschichtlich dient Thomas Hobbes als prominenter Antipode, wel-
cher das »Gewaltmonopol des Staates« gegen den »Naturzustand« vertrat und
den »Leviathan« durch Vertragsschluss begriindete.*" Die Anti-Hobbes’sche
»Gegen-Geschichte«*!? betont, dass die Entstehung des europiischen Staates

arbeitet, sicherlich finden sich ebenso pessimistisch-geschichtsphilosophische Aus-
sagen in den Texten vor 1970. Da Foucault aber seine Theorie radikalisiert, indem er
dem Diskursbegriff die Machttheorie voraussetzt, werde ich mich hier auf diese Texte
konzentrieren, um die pessimistische Theorie der Geschichte zu klaren. Zu Foucaults
Selbstbegriindung des Methodenumbaus und den zeitgeschichtlichen Zusammenhang
mit 1968 siehe: Foucault 2005p, S. 85-90.

306 | Ebd., S. 88.

307 | Foucault 2001f, S. 32.

308 | Foucault 2003g, S. 167.

309 | Foucault 2001f, S. 65.

310 | Ebd., S. 77.

311 | Vgl. ebd., S. 107ff.

312 | Ebd., S. 98. Foucaults Sympathien gelten dem Gegendiskurs, der »Infragestel-
lung der kdniglichen Macht« (S. 77). Im Gegensatz zu Schmitt, der sich klar auf Hobbes

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

nicht auf dem vertraglichen Konsens tiber die Herrschaft des Gesetzes griin-
det und ebenso wenig den Beginn einer befriedeten Ordnung bedeutet. Im
Gegenteil: »[D]as Gesetz ergibt sich aus wirklichen Schlachten, Siegen, Mas-
sakern, Eroberungen, die ihr genaues Datum und ihre Schreckensfiguren ha-
ben; es geht aus angeziindeten Stidten und verwiisteten Landschaften hervor
und wird mit jenen beriihmten Unschuldigen geboren, die im heraufziehen-
den Tag im Todeskampf liegen.«*"® Entscheidend ist nun, dass mit dem Gesetz
der »Lirm der Waffen« nicht verstummt ist.** Der Krieg setzt sich — jener vom
Grauen faszinierten Darstellung folgend — innerhalb der rechtlichen Ordnung
des Staates fort.

An dieser Stelle zeigt sich ebenfalls ein Unterschied zu Carl Schmitt, der
Hobbes und das Zeitalter der absolutistischen europiischen Staaten wegen
der kriegshegenden Fihigkeit bewundert. Stilistisch verbindet Schmitt und
Foucault sicherlich ein diisteres Pathos, aber das Gewaltmonopol des Staates,
das Schmitt mit Hobbes als eine Verbesserung begreift, erscheint in Foucaults
Darstellung als eine Liige.*”® Foucault zitiert Autoren wie Edward Coke, John
Lilburne, Henri de Boulainvilliers, Louis-Gabriel Du Buat-Nancay, um zu zei-
gen, dass das Gewaltmonopol den Krieg mitnichten zu einem ausschlieflli-
chen Phinomen der AufRenpolitik erhebt.’™ Stattdessen lisst sich ab ca. 1650
zum ersten Mal in der Menschheitsgeschichte eine antirémische Geschichts-

bezieht und weiterhin die Autoren der Gegenrevolution und Restauration wie Donoso
Cortés als positive Referenz nennt. Schmitt und Foucault trennt somit die politische
Verortung, ersterer steht auf der Seite der staatlichen Macht, des Souverans, letzterer
auf der Seite der Gegenmacht, der Revolution und der Unterlegenen im Kampf gegen
die Souveranitat.

313 | Ebd., S. 67.

314 | Ebd., S. 67. Diese These hatte Foucault bereit 1973 in seiner Vorlesung »Die
Strafgesellschaft« vertreten. Foucault 2015, S. 40ff.

315 | Foucault und Schmitt treffen sich in der Ambition oder Geste, stets die verbor-
genen Gewaltverhéltnisse unter der Oberfladche der Normalitdt aufzeigen zu wollen. Die
Pramissen beider Theorien schliefen eine friedliche Normalitat konstitutiv aus: »Die
Geschichte stofit immer auf Krieg, aber die Geschichte kann iber diesen Krieg nie end-
giltig hinauskommen, [...]« Foucault 2001f, S. 206. Foucault beansprucht mit jener
Pramisse von Macht/Herrschaft und Kampf/Krieg eine »ewige Wahrheit, eine erkennt-
nistheoretische Position, die es nach ihm eigentlich nicht geben kann. Vgl. Foucault
2002g, S. 178.

316 | »Tatséchlich braucht Foucault, anders als sein bekanntes Preislied auf das »Ge-
wimmel der Urspriinge« und die »Vielfalt der Herkiinfte« erwarten 1&48t, immer starke
Griinderfiguren, Diskursbegriinder, in denen sich der Autor selbst bespiegelt. Es gibt
einen starken heroischen und monumentalischen Zug in dieser Geschichte, die durch-
aus kritisch, ja subversiv sein will.« Raulff 1999.

14.02.2026, 16:44:23.

257


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

258

Politischer Pessimismus

schreibung rekonstruieren; eine Geschichtsdeutung, die nicht die herrschen-
de Macht verklart und legitimiert, sondern die Geschichte, d.h. das Wissen
um die Geschichte, selbst als Mittel des Kampfes gegen die bestehende Herr-
schaft instrumentalisiert.’” Es ist die Vorstellung eines >Rassenkampfes<, der
die europiischen Gesellschaften in zwei entgegengesetzte Lager spaltet — al-
lerdings wird die Kategorie >Rasse« hier noch nicht in dem biologischen Sinne
verwendet, der ihr im 19. Jahrhundert zukommen wird. Der Begriff sRassens,
im Plural, bedeutet im Kontext des 16. und 17. Jahrhundert den Antagonismus
rivalisierender Gruppen, die Sprache, Religion, Privilegien und/oder Lokalitit
trennen.

Unter der Oberfliche des philosophisch-juridischen Diskurses, welcher
die souverine Macht und das Gesetz legitimiert, offenbart sich an der Basis
der historisch-politische Diskurs. Die mannigfachen kriegerischen Auseinan-
dersetzungen, von denen der historisch-politische Diskurs erzihlt, widerspre-
chen den offiziellen Deutungen einer befriedeten Gesellschaft und belegen
die »[...] fundamentalen und andauernden Irrationalitit an der Basis, einer
nackten Irrationalitit [...]«.*®. Der philosophisch-juridische Diskurs ist der
der Herrschenden, und deren Motivation ist es, den Glauben zu verbreiten,
dass sich »[a]n die Stelle einer ganz und gar von kriegerischen Beziehungen
durchzogenen Gesellschaft [...] nach und nach ein mit militirischen Institu-
tionen ausgestatteter Staat gesetzt« hat’" Gegen diese Legitimierung von
Herrschaftsverhiltnissen richtet sich der historisch-politische Diskurs; diese
Gegenrede stellt den fortdauernden Konflikt heraus und erklirt »den Krieg
zum dauerhaften Grund fiir simtliche Machtinstitutionen.«** Tief in den
Gesellschaftskérper eingeschrieben ist demnach die Asymmetrie zwischen
Herrschern und Beherrschten, und auch in den kommenden Jahrhunderten
wird dieser Krieg fortbestehen, weil die Machthaber permanent um ihre Vor-
rangstellung fiirchten miissen und die Unterworfenen gleichzeitig hoffen, ihre
Position zu verbessern. Der Krieg ist laut diesem Diskurs der »heimliche Mo-

317 | Vgl. Foucault 2001f, S. 92. Umgekehrt legt diese Rekonstruktion Foucaults den
Schluss nahe, dass die Geschichte des Mittelalters und der Antike von den Herrschen-
den geschrieben wurde, um mit jenem Wissen sich selbst zu legitimieren und konkurrie-
rende Herrschaftsanspriiche zu delegitimieren oder ganz zu verschweigen.

318 | Ebd., S. 73. »Alles in allem ist im Gegensatz zum philosophischen-juristischen
Diskurs, der sich am Problem von Souveranitat und Gesetz ausrichtet, dieser Diskurs,
der das Fortdauern des Krieges in der Gesellschaft entschliisselt, ein wesentlich histo-
risch-politischer Diskurs, ein Diskurs, bei dem die Wahrheit als Waffe fiir einen Parti-
sanensieg funktioniert, ein dister kritischer und zugleich intensivmythischer Diskurs.«
Foucault 2003g, S. 170.

319 | Ebd,, S. 167.

320 | Ebd., S. 167f. Vgl. hierzu auch Foucault 2001f, S. 67.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

tor fiir die Institutionen, die Gesetze und die Ordnung.«** Staat und Rechts-
ordnung erscheinen jener Perspektive folgend immer nur als oktroyiert von
der herrschenden Gruppe und nur solange gesichert, bis der nichste Gegen-
angriff folgt.

Der argumentative Kniff in Foucaults Darstellung ist, dass allein die >real-
historische« Existenz des »historisch-politischen Diskurses« belegt, dass das
Gewaltmonopol und die Rechtsordnung keine vollig harmonische Gesell-
schaftsordnung geschaffen haben. Auch die im Weiteren (re-)konstruierte
Geschichte zeigt, dass der konfliktire Antagonismus des >Rassenkriegs< nicht
zur Ruhe kommt. Im 19. Jahrhundert teilt sich der historisch-politische Dis-
kurs in die Varianten Klassenkampf und moderner Rassismus und gipfelt im
20. Jahrhundert im Stalinismus und Nationalsozialismus. Wichtig ist, dass
mit den Vorstellungen von >Klasse< und >Rasse« die Bio-Politik an der Schwelle
zur Moderne entsteht. Der Plot der entsprechenden Vorlesung Foucaults l4sst
sich folgendermafen zusammenfassen: Der >Rassenkrieg« schligtin den »ras-
sistischen Diskurs« um, zuvor funktionierte der >Rassenkrieg« als Gegen-Ge-
schichte, ab jetzt verfolgt der rassistische Diskurs eine »globale Strategie sozia-
ler Konservativismen« und wird zum »Staatsrassismus«.*?* Der Diskurs iiber
die >Rassen< und deren kriegerischer Antagonismus wird somit zu einem Mit-
tel zur Verteidigung der Gesellschaft gegen Feinde. Die herrschende Macht,
d.h. die Staatssouverinitit, instrumentalisiert nun den historisch-politischen
Diskurs zur Einheitsstiftung und nutzt die modernen Mittel der Bio-Politik,
um das Leben der Bevolkerung qualitativ und quantitativ zu steigern, um wie-
derum gegen neue Feinde, »andere Rassen, Unter- oder Gegen-Rassen« im
Dauerzustand des Biirgerkrieges bestehen zu konnen. Losgetreten wird da-
mit ein Prozess, »ein innerer Rassismus permanenter Reinigung [sic!], der zu
einer der grundlegenden Dimensionen der gesellschaftlichen Normalisierung
wird.«*?® Bemerkenswert ist an dieser Stelle auch die Bedeutung des Staates,
welcher in Foucaults Machttheorie bisher eine sekundire Rolle spielte. »In
Verteidigung der Gesellschaft« konstatiert Foucault die »Verstaatlichung des
Biologischen« und riickt den Staat stirker in den Fokus seiner Machtanaly-
se.’** Ziel der staatlichen Nutzung biopolitischer Techniken ist vordergriindig

die biologische »Reinheit der Rasse«*?, aber letztlich erlaubt die biopolitische

321 | Foucault2003g, S. 168.

322 | Vgl. Foucault 2001f, S. 81f und 281f.

323 | Ebd., S. 81.

324 | Ebd., S. 282. »Der Staat und die Universalitat des Staates sind zugleich der Ein-
satz und das Schlachtfeld des Kampfes.« Ebd., S. 266.

325 | Vgl. ebd., S. 101.

14.02.2026, 16:44:23.

259


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

260

Politischer Pessimismus

»Vereinnahmung des Lebens«*? eine Steigerung der Kraft des Staates, d.h. der
»zentrierten, zentralisierten und zentralisierenden Macht«.?”

Ulrich Raulff schrieb iiber diese Geschichts(re-)konstruktion: »Martia-
lisch, monumentalisch, mythisch: Michel Foucault erfand die Historie, von der
Friedrich Nietzsche triumte.«*”® In der Tat ist der Text von einem rhetorisch
verschirften Ton geprdgt, der die Dramatik der Entwicklung unterstreicht.
Gleichzeitig lasst Foucault eine Historie entstehen, die der Erzihlung einer
positiven Verbesserung in der Geschichte der europiischen Moderne diamet-
ral entgegensteht. Entscheidend ist die Frage, ob Foucault eine pessimistische
Geschichtstheorie vertritt, indem er selbst >die Geschichte« als fortwihrenden

Kampf und Krieg begreift?

»Gesetz bedeutet nicht Befriedung, denn unterhalb des Gesetzes wiitet der Krieg in
allen Machtmechanismen, selbst den geregeltsten weiter. Der Krieg ist der Motor der
Institutionen und der Ordnung, und selbst der Friede erzeugt in seinen kleinsten R&-
derwerken stillschweigend den Krieg. Anders gesagt: man mufl aus dem Frieden den
Krieg herauslesen: Der Krieg ist nichts anderes als die Chiffre des Friedens. Wir stehen
miteinanderim Krieg; eine Schlachtlinie zieht sich durchgéngig und dauerhaft durch die
gesamte Gesellschaft, und diese Schlachtlinie ordnet jeden von uns dem einen oder
anderen Lager zu. Es gibt kein neutrales Subjekt. Man ist zwangslaufig immer jemandes
Gegner.«%?°

Wer spricht hier? Sind es Foucaults Griinderautoren des geschichtlich-politi-
schen Diskurses oder ist es Foucault selbst? Wenn es seine eigene Position
ist, lasst sich eine pessimistische Perspektive schwer anzweifeln. Allerdings
beschrinkt sich Foucault teilweise darauf, lediglich den Kriegsdiskurs zu zi-
tieren, ohne sich selbst zu positionieren. In diesen Passagen erweckt die Dar-
stellung den Eindruck, es handle sich nur um eine positivistische Geschichts-
schreibung, die berichtet, wie sich die Auseinandersetzung zugetragen hat.
Dem obigen Zitat folgend heifst es auf der nichsten Seite: »Soweit eine erste,
wenn auch sehr unscharfe Charakterisierung dieser Art von Diskurs.«** Fou-
cault bemiiht sich hier um Distanz, und auch bei den einleitenden Uberle-
gungen zur Vorlesung differenziert er zwischen zwei Modellen der Machtana-
lyse: 1. »Vertrag-Oppression« (juridisches Modell)« und 2. »Krieg-Repression
oder Herrschaft-Repression«, und er bekennt: »Es ist klar, dafl alles, was ich

326 | Ebd., S. 282.

327 | Ebd.,, S. 80.

328 | Raulff 1999.

329 | Foucault 2001f, S. 67. Vgl. hierzu &hnliche Formulierungen: Ebd., S. 324f und
Foucault 2003g, S. 168.

330 | Foucault 2001f, S. 68.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

im Laufe der vergangenen Jahre gesagt habe, vom Modell Kampf-Repression
geprigt war.«** Dann folgt eine Selbstrelativierung mit dem Bekenntnis zur
Notwendigkeit, die »beiden Begriffe »Unterdriickung« und >Krieg« betrachtlich
[zu, Anm. d. A.] modifizieren, wenn nicht vielleicht sogar fallenzulassen«.**
Diese Modifikation der Machtanalyse wire insofern konsequent, als der pro-
duktive Charakter der Macht sich schwer aus den Analysekategorien »Unter-
driickung« und »Krieg«, gefangen in der simplen Dichotomie von Herrscher
und Beherrschten, herauslesen lisst. Somit kénnte gegen die Unterstellung
einer pessimistischen Philosophie der Geschichte eingewendet werden, dass
Foucault in »In Verteidigung der Gesellschaft« wissenschaftliche Distanz und
Neutralitit wahrt, lediglich die Beobachtungen von anderen beobachtet, ohne
selbst Partei zu ergreifen, und die martialischen Formulierungen dem unter-
suchten Gegenstand geschuldet sind.

Aber gelingt diese Beobachtung zweiter Ordnung ohne Positionierung?
Entspricht jene neutrale Position iiberhaupt Foucaults Selbst- und Wissen-
schaftsverstindnis? Teilt Foucaults Machttheorie nicht die Logik eines kon-
fliktdren Antagonismus, und ist der Zusammenhang von Macht und Wissen
nicht unhintergehbar? Foucaults Rekonstruktion in »In Verteidigung der Ge-
sellschaft« sensibilisiert fiir die Kontinuitit von Kimpfen innerhalb der Staats-
und Rechtsordnung, und gleichzeitig kann sich die »Genealogie der Macht«
nicht auf eine neutrale Position zuriickziehen. Im theoretischen Kosmos der
Foucault’schen Genealogie erfiillt Wissen immer eine Legitimierungs- oder
Delegitimierungsfunktion von Macht bzw. innerhalb von Herrschaftsverhilt-
nissen — zwei Kategorien, die in vielen Texten synonym verwendet werden.
Jedes Wissen ist »perspektivische und strategische Wahrheit«***, was insbe-
sondere fiir wissenschaftliches Wissen gilt. Die Diskurse der Wissenschaft
gehorchen nicht einer autonomen Logik, sondern sind immer eingebunden
in politische Prozesse, d.h. Wissen erschafft und stabilisiert bestimmte Macht-
verhiltnisse. Es gibt kein Wissen ohne Macht und keine Macht ohne Wissen
— es handelt sich um einen zirkuliren Verweisungszusammenhang.’** Wei-
terhin versteht Foucault das durch seine Forschung generierte Wissen als Teil
eines politischen Kampfes gegen den hegemonialen Diskurs, reprisentiert
durch die Philosophie und das Recht, entsprechend seines Selbstverstind-
nisses: »Die Genealogien sind gerade Anti-Wissenschaften.« Sie richten sich
gegen die etablierte Wissenschatft:

331 | Ebd.,, S. 34.

332 | Ebd,, S. 34.

333 | Foucault2003g, S. 169.
334 | Vgl. Foucault 2010, S. 39.

14.02.2026, 16:44:33.

261


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

262

Politischer Pessimismus

»[G]egen die zentralisierenden Machtwirkungen, die mit der Institution und dem Funk-
tionieren eines im Innern einer Gesellschaft wie der unsrigen organisierten wissen-
schaftlichen Diskurses verbunden sind. [...] Den Machtwirkungen, wie sie einem als
wissenschaftlich betrachteten Diskurs eigen sind, muf} die Genealogie den Kampf
ansagen.«3%%

In Foucaults zugespitzten Formulierungen erscheinen Erkenntnis als
>Schlacht« und der Diskussionspartner als der >Gegner«.*** Diesem Wissen-
schaftsverstindnis entsprechend operiert die Geschichtsanalyse selbst in
Kriegsvokabular und Kategorien physischer Auseinandersetzung.*” Das mi-
litdrische Vokabular wird in der Zeitdiagnostik fortgeschrieben, indem die
Gegenwart als »Schlacht« und gemifl der »Logik der Schlacht« gefasst wird.
Gemessen an diesem erkenntnistheoretischen Standpunkt kann die genea-
logische Analyse keine Neutralitit beanspruchen. Dass Foucault wiederum
nicht auf der Seite des philosophischen-juridischen Diskurs stehen méchte,
ist unmissverstindlich: »Um die konkrete Analyse von Machtverhiltnissen
zu betreiben, muss man das juridische Modell der Souverinitit aufgeben.«*3®
Das juridische Modell ist bekanntlich die Beschreibungsform des herrschen-
den Diskurses, der seine Machtstellung zu verteidigen versucht und deshalb
immer Partei im Gesellschaftskrieg ist.** Beziiglich der Legitimierung des
Gesetzes und der Souverinitit kritisiert Foucault, dass es in der Geschichte
des Okzidents einen historisch-politischen Gegendiskurs gibt, und mit letzte-
rem teilt er die Uberzeugung, dass jedes Wissen, jede Wahrheit, eine Waffe im

Krieg um Macht sei.’*

335 | Foucault 2001f, S. 23f.

336 | Ebd., S. 27f.

337 | So setzt sich Foucault selbst das Ziel: »AnschlieRend werde ich die Geschich-
te dessen schreiben missen, was sich im 19. Jahrhundert zugetragen hat, und werde
zeigen mussen, wie man durch eine Reihe von Offensiven und Gegenoffensiven, von
Wirkungen und Gegenwirkungen zu dem sehr komplexen aktuellen Stand der Kréfte und
dem derzeitigen Profil der Schlacht kommen konnte. Der Zusammenhang ergibt sich
nicht aus der Aufdeckung eines Vorhabens, sondern aus der Logik der Strategien, die
einander gegenliberstehen.« Foucault 2005s, S. 80.

338 | Foucault 2003g, S. 165.

339 | »Die Hegelsche Dialektik und all jene Diskurse, denke ich, die ihr gefolgt sind,
miissen - das werde ich zu zeigen versuchen - als von Philosophie und Recht betrie-
bene Kolonisierung und autoritére Befriedung eines historisch-politischen Diskurses
verstanden werden, der zugleich Feststellung, Ausrufung und Praxis des Gesellschafts-
krieges war.« Foucault 2001f, S. 77.

340 | Vgl. ebd., S. 28 und Foucault 2002g, S. 188ff. Deshalb ist von der Vermehrung
des Wissens auch nicht die endgiiltige Emanzipation, die »universelle[n] Wahrheit« zu

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

»Die Geschichte stofit immer auf Krieg, aber die Geschichte kann {iber diesen Krieg
nie endgultig hinauskommen; sie kann den Krieg weder jemals einddmmen noch seine
Grundgesetze finden, noch ihm Grenzen auferlegen, ganz einfach, weil der Krieg selbst
dieses Wissen stiitzt, durch dieses Wissen hindurchgeht, es durchzieht und bestimmt.
Dieses Wissen ist immer nur eine Waffe in diesem Krieg oder allenfalls ein taktisches
Dispositiv innerhalb dieses Krieges. Der Krieg wird durch die Geschichte, durch die ihn
erzahlende Geschichte hindurch gefiihrt. Und die Geschichte kann ihrerseits immer nur
den Krieg, den sie selbst fiihrt oder der durch sie hindurchgeht, entziffern.«34

Diese Position in »In Verteidigung der Gesellschaft« deckt sich mit der ge-
nealogischen Methode und wird durch den Verweis auf blofle Zitation nicht
relativiert.* Wissen ist demnach gefangen in der Logik des Krieges. Die
menschliche Geschichte kann iiber jenen Zusammenhang »nie endgiiltig hi-
nauskommenc, was die Absage an jede positive Teleologie bedeutet. Foucault
prognostiziert damit auch die Kontinuitit kriegerischer Auseinandersetzun-
gen. Krieg bewegt die Geschichte und ist fiir diese Theorie das dynamische
Element, welches geschichtlichen Wandel erklirt. Im Juni 1975, also im Vor-
feld der Vorlesung, bekennt Foucault sich sehr explizit zur erkenntnistheoreti-
schen Fundierung seiner Theorie in der Logik des Krieges:*#

»Ich glaube, im Anschluf an Nietzsche, dafl die Wahrheit in Begriffen des Kriegs ver-
standen werden muf3. Die Wahrheit der Wahrheit ist der Krieg. Die Gesamtheit der Me-
chanismen, durch die die Wahrheit sich durchsetzt, sind Machtmechanismen, die ihr
ihre Herrschaft (pouvoir) sichern.«3**

Und auf die Nachfrage »Ist es ein permanenter Krieg?« antwortet Foucault:
»Ich denke ja.«** Foucault fundiert seine Geschichtstheorie damit in existen-
ziellen Auseinandersetzungen des »permanenten Krieges« und des »stin-
digen, universellen Krieges innerhalb der Gesellschaft«.>*¢ Das Sein ist ent-

erhoffen oder »die heitere Herrschaft iiber die Natur; im Gegenteil, es vermehrt stdndig
Risiken, so dass die Gefahren zunehmen«. Ebd., S. 189.

341 | Foucault 2001f, S. 206.

342 | »Der Biirgerkrieg ist die Matrix aller Machtkdmpfe, aller Machtstrategien und
folglich auch die Matrix aller Kdmpfe um und gegen die Macht.« Foucault 2015, S. 29.
343 | Vgl. hier beispielsweise auch: »Wenn man sich tatsachlich darauf einlasst, sieht
man, dass das Grundelement der Krieg ist.« Ebd., S. 44.

344 | Foucault 2005q, S. 202.

345 | Ebd., S. 202f.

346 | Vgl. Foucault 2015, S. 43. »Ich glaube, dass das, worauf man sich beziehen muss,
nicht das grofRe Modell der Sprache und der Zeichen, sondern das des Krieges und der
Schlacht ist. Die Geschichtlichkeit, die uns mitreit und uns bestimmt, ist kriegerisch;

14.02.2026, 16:44:23.

263


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

264

Politischer Pessimismus

sprechend immer an Macht gebunden, womit eine (historische) Ontologie
der Macht behauptet wird. Macht ist die nicht negierbare Kategorie in dieser
Theorie, soziale Verhiltnisse ohne Macht kann es nicht geben, und so wer-
den Geschichte, Gegenwart und Zukunft zur »immerwihrenden Schlacht«.3¥
Eine solche ontologische Setzung der Macht als Wahrheit des Krieges bean-
sprucht dariiber hinaus, zeitlose und jederzeit giiltige Wahrheit zu sein, so
dass mit dieser Total-Konstruktion der Frieden als andere Seite jener Unter-
scheidung dauerhaft unerreichbar ist. Vor diesem Aussagezusammenhang er-
scheint Foucaults Geschichtsdenken in weiten Teilen kompatibel mit dem des
historisch-politischen Diskurses. Auch innerhalb der Rechtsordnung miissen
»in allen Machtmechanismen« die Zeichen des Krieges herausgelesen werden,
und die »Schlachtlinie ordnet jeden von uns dem einen oder anderen Lager
zu.« »Der Krieg ist der Motor der Institutionen und der Ordnung«, d.h. die
faktische Auseinandersetzung treibt die Geschichte an, und diese »Schlacht-
verliufe« erkliren die geschichtlichen Verinderungen.**® Anders formuliert:
Krieg ist der endlose Beweger der Geschichte.*® In den Schriften, die diese
Botschaft transportieren, ist Foucaults Weltsicht pessimistisch: Es ist immer
mit dem Schlimmsten zu rechnen, mit der existenziellen Vernichtung durch

sie ist nicht sprachlicher Natur. Machtbeziehungen, nicht Sinnbeziehungen.« Foucault
2003e, S. 192. Foucault geht unmissversténdlich davon aus, dass »der Biirgerkrieg der
Macht innewohnt, sie durchdringt, sie belebt, sich iberall in ihr ausbreitet. Zeichen da-
fiir hat man eben in Form der Uberwachung, der Drohung, im Besitz einer Armee, kurz
in all den Zwangsinstrumenten, die die etablierte Macht sich zu ihrer Auslibung zulegt.
Die tagtagliche Machtausibung muss man als einen Biirgerkrieg betrachten kénnen:
Macht auszuiiben ist eine bestimmte Art, Biirgerkrieg zu fiihren, und all die Instrumente,
die Taktiken, die man hier ausmachen kann, miissen in den Begriffen des Biirgerkriegs
zu analysieren sein.« Foucault 2015, S. 53. »Der Biirgerkrieg ist die Matrix aller Macht-
kampfe, aller Machtstrategien und folglich auch die Matrix aller Kdmpfe um und gegen
die Macht.« Ebd., S. 29. Vgl. hierzu auch Foucault 2003a, S. 407.

347 | Foucault 2010, S. 38. »In diesem Modell ist ein Ende des Kampfes ebenso wie
ein Ausstieg aus gesellschaftlichen Machtverhdltnissen nicht vorgesehen. Das »Andere«
der Schlacht existiert nicht - aus diesem Grunde muf} auch jeder politische Akt, der
einen Friedenszustand proklamiert, als eine bestimmte Strategie einer aktuell stattfin-
denden Schlacht begriffen werden (vgl. auch Deleuze 1987: 46).« Kneer 1996, S. 243.
348 | Foucault 2001f, S. 67.

349 | Vgl. hierzu ebenfalls: »Es ware falsch, wenn man der iiberkommenen Vorstellung
anhinge, wonach der allgemeine Krieg sich am Ende in seinen Widerspriichen erschpft,
auf die Gewalt verzichtet und darin einwilligt, sich selbst durch die Gesetze des Land-
friedens zu unterdriicken. Die Regel ist vielmehr die kalkulierbare Lust am Gemetzel und
die Hoffnung auf Blut. Sie gestattet es, das Herrschaftsspiel stdndig von neuem zu be-
ginnen; sie setzt eine peinlich genaue Wiederholung in Szene.« Foucault 2002g, S. 177.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

den Feind. Eine zukiinftige Entwicklung zum >Gutenc« ist ausgeschlossen, weil
die menschliche Geschichte in Kriegsverhiltnissen gefangen bleibt.*°

Auffillig ist in diesem Zusammenhang die verkiirzte Vorstellung der ge-
schichtlichen Kontingenz. Wieso aber sind Macht, Gewalt und Herrschaft
nicht ebenfalls kontingent zu denken? Wieso ruft Kontingenz iiberhaupt Kon-
flikte hervor? Auch die Aufhebung von Macht kann in jenem Theoriekosmos
nur durch Machtausiibung erfolgen — gewissermaflen wie jede Beobachtung
nur mittels einer neuen Beobachtung ersetzt werden kann. Aus dem Wissens-
Macht-Komplex schlieflt Foucault offiziell, dass metahistorische ebenso wie
objektiv wahre Aussagen unmdglich sind — womit sich die Argumentation
auf die Paradoxie einlisst, dass die These nur wahr ist, wenn sie unwahr ist.
Allerdings wird dieses Kontingenzbewusstsein auf einer zweiten Ebene von
der Notwendigkeit der Macht tiberlagert. Kontingenz verstanden als Nicht-Not-
wendigkeit der geschichtlichen Entwicklung miisste prinzipiell alles offen las-
sen, d.h. die Option fiir die beste wie die schlechteste aller méglichen Welten.
Aber diese Ungewissheit tiber kiinftige Entwicklungen der Geschichte lassen
viele Aussagen Foucaults nicht zu.*! Die Methode Genealogie schliefit diese
Ungewissheit aus und fliichtet in negative Gewissheit. Geschichte, Gegenwart
und Zukunft werden durch diese Theorie immer als konfliktir-kriegerisch vor-
gestellt. Wo der Geschichtsoptimismus Kontingenz durch positive Notwendig-
keit auszuschalten sucht, unterliuft Foucault sein eigenes Postulat der Dis-
kontinuitit durch negative Kontinuitit. Ausgehend von der »Archiologie des
Wissens« miisste diese Theorie der Geschichte, wenn sie keine Philosophie der
Geschichte sein will, jedoch jeweils beide Optionen anerkennen, Kooperation
und Konflikt, Konsens und Dissens, Frieden und Krieg. Aber die Grundstel-
lung der genealogischen Methode schliefét eine solche Perspektive aus, indem
sie sich auf den Universalismus des Krieges festlegt:

»Die Menschheit schreitet nicht langsam von Kampf zu Kampf voran, bis sie zu einer
universellen Gegenseitigkeit fande, in der Regeln fiir immer an die Stelle des Krieges
traten; sie fasst jede Gewalttatigkeit in ein Regelsystem und bewegt sich so von einer
Herrschaft zur anderen. [...] Das grofle Spiel der Geschichte dreht sich um die Frage,
wer sich der Regeln bemdchtigt; wer an die Stelle derer tritt, die sie fiir sich nutzen; wer
sie am Ende pervertiert, in ihr Gegenteil verkehrt und gegen jene wendet, die sie einst
durchsetzten, werin den komplizierten Apparat eindringt und ihn so funktionieren lasst,
dass die bisherigen Herrscher nun von ihnen beherrscht werden.«3%2

350 | Auf den sich hier aufdrdngenden Vergleich zu Schmitt werde ich weiter unten
eingehen.

351 | Foucault2001f, S. 206.

352 | Foucault 2002g, S. 177.

14.02.2026, 16:44:23.

205


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

266

Politischer Pessimismus

In solchen Aussagen zeigt sich das pessimistische Moment dieser Theorie: Auf
Grundlage der eigenen kriegerischen Machttheorie prognostiziert Foucault
einen nicht endenden Kreislauf von Gewalttitigkeiten, die in Regelsysteme
uberfithrt werden, dann notwendigerweise pervertieren und zu neuen Gewalt-
titigkeiten fithren, auf die quasi gesetzmiflig neue Regelungsversuche folgen,
die dann scheitern werden usw. Diese pessimistische Prognose wurde zwei
Jahre nach der »Archiologie des Wissens« und fiinf Jahre vor »In Verteidigung
der Gesellschaft« versffentlicht und verspricht keine »Morgenréte«, aber statt
die Kontingenz des geschichtlichen Prozesses retrospektiv zu untersuchen
und sich »triigerischen« Zukunftsspekulationen zu enthalten, fithrt Foucault
hier die Gegenrede — gegen jeden Geschichtsoptimismus. Konsequent ist der
Einwand gegen die Hoffnung einer »universellen Gegenseitigkeit« als Schluss-
punkt der Geschichte. Gleiches gilt fiir die Absage an die Geschichtsphiloso-
phie von Ursprung und Ende sowie jede Metaphysik.** Mit diesem Zweifel am
Telos konnte es die Argumentation belassen, aber Foucault verzichtet auf den
Riickzug in eine skeptische Position und stellt allen geschichtsphilosophischen
Hoffnungen eine ebenfalls geschichtsphilosophische, aber negative Zukunfts-
erwartung entgegen. Wiirde die Genealogie zu dem Ergebnis gelangen, dass
Kriege die bisherige Menschheitsgeschichte mitbestimmt haben, und dass
auch fir die Zukunft kriegerische Auseinandersetzungen nicht auszuschlie-
Ren sind — mit welchem Argument kénnte dem widersprochen werden? Aber,
wenn die geschichtliche Entwicklung nicht determiniert ist, wenn es keinen
Sinn macht, das Ende oder den Anfang der Menschheit zu suchen, wie kann
Foucault dann die pessimistische Prognose vom ewigen Zusammenhang von
Gewalttatigkeit und Herrschaft stellen? Er konstruiert mit dieser Festlegung
eine verborgene Kontinuititslinie der geschichtlichen Entwicklung, die meta-
historische Kontinuitit des Konfliktes, Kampfes und Krieges. Die Festlegung
auf einen Sinn bzw. Unsinn >der Geschichte« als ewiges Wechselverhiltnis von
Herrschaft und Kampfirritiert gerade bei einem Autor, der sich immer wieder
die Aufgabe stellt, eine nicht deterministische Form von Historie zu schreiben:

»Wenn es weder in eine Geschichtsphilosophie noch in eine historische Analyse umkip-
pen will, muR es sich im Immanenzfeld der reinen Singularitat halten. Also Bruch, Dis-
kontinuitat, Singularitat, reine Beschreibung, unbewegliches Tableau, keine Erklarung,
kein Ubergang - Sie kennen all das.«3%*

Erklartes Ziel ist es, sich vor Kausalititsbehauptungen, die »Unausweichlich-
keit oder Notwendigkeit«*>* implizieren, zu hiiten. Offensichtlich besteht aber

353 | Ebd., S. 168-171.
354 | Foucault 1992, S. 36.
355 | Ebd,, S. 36.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

zwischen den zitierten Stellen ein Widerspruch, d.h. zwischen diesen me-
thodologischen Postulaten und den Ergebnissen und abgeleiteten Prognosen
der historischen Analysen. Jenes Paradox reicht bis in die Erkenntnistheorie:
»Erkenntnis kann den zu erkennenden Dingen nur Gewalt antun; sie kann
sie nicht wahrnehmen, akzeptieren, sich mit ihnen oder sie mit sich identifi-
zieren.«*® Erkenntnis ist ein Verhiltnis zu den Dingen gekennzeichnet durch
»Gewalt, Herrschaft und Macht«®”’, d.h. Erkenntnis ist in dieser Theorie im-
mer ein Gewaltakt im Kampf um Deutungshoheit.’*® Entsprechend ist gerade
die Erkenntnis der Geschichte bestimmt durch Gewalt, Herrschaft und Macht
und nur verstehbar durch die Analyse der »Kidmpfe, der Strategien und der
Taktiken«:

»Die Geschichte hat keinen Sinn, was nicht heifit, dass sie absurd oder ohne Zusam-
menhang wére. Sie ist im Gegenteil verstehbar, und sie muss bis in ihre kleinste Einzel-
heit analysiert werden kdnnen: doch geméaR der Verstehbarkeit der Kdmpfe, der Strate-
gien und der Taktiken.«3%°

So nutzt beispielsweise die »etablierte Macht« das Strafwesen als eine »Strate-
gie«, um die eigene Machtposition im permanenten Biirgerkrieg zu sichern.?*
Offenbar assoziiert und verwendet Foucault die Vorstellung von geschicht-
lichem Sinn hier aber als die Hoffnung auf einen positiven Telos oder den
Fortschritt des Wissens usw. Diese verkiirzte Auffassung tibersieht wiederum,
dass es auch einen negativen geschichtlichen Sinn gibt: die »Verstehbarkeit der
Kampfe, der Strategien und der Taktiken«. Jene Zuschreibung von Sinnlosig-
keit beansprucht somit genauso, »Sinn« aus der Beobachtung der Geschichte
ableiten zu konnen, andernfalls wire die Kategorie der Verstehbarkeit sinn-
los.*!

356 | Foucault2002c, S. 679.

357 | Ebd., S. 679.

358 | »Wenn wir Erkenntnis wirklich begreifen wollen, wenn wir wirklich wissen wollen,
was ist, wenn wir ihre Wurzel und Fabrikation erfassen wollen, miissen wir uns vielmehr
an den Politiker halten und uns klarmachen, dass es sich um Verhéltnisse des Kampfes
und der Macht handelt.« Ebd., S. 682f. »[D]er perspektivische Charakter der Erkenntnis
resultiert nicht aus der menschlichen Natur, sondern aus dem polemischen und strate-
gischen Charakter der Erkenntnis. Man kann von einem perspektivischen Charakter der
Erkenntnis sprechen, weil hier ein Kampf stattfindet und weil Erkenntnis das Ergebnis
dieses Kampfes ist.« Ebd., S. 684.

359 | Foucault 2005p, S. 88.

360 | Vgl. Foucault 2015

361 | Foucault radikalisiert damit seine bereits in den 1960er Jahren artikulierte ge-
schichtsphilosophische Deutung: »Verstehen Sie, was ich sagen will? Die Méglichkeit

14.02.2026, 16:44:23.

267


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

268

Politischer Pessimismus

Die Genealogie rekonstruiert weiterhin, wie Strategien und Taktiken ge-
zielt eingesetzt werden, womit die Fragen aufgeworfen sind, wie und warum
die Macht Strategien oder Taktiken verfolgt bzw. als Strategie beobachtbar
ist?*%21982 schreibt Foucault hierzu, dass er der Wie-Frage »vorliufig den Vor-
zug« gibt und die Fragen des »Was« und »Warum« nicht vermeiden oder ne-
gieren, sondern »nur anders stellen« mochte.’®® In weiten Teilen argumentiert
Foucault funktionalistisch entlang der Wie-Fragen und zeigt wie die Macht
bzw. in Machtverhiltnissen verschiedene Techniken verwendet werden, und
dass sich Dispositive der Macht wandeln.*** Ausgangspunkt des strategischen
Modells der Macht ist die These, dass »es einer der grundlegendsten Ziige
der abendlindischen Gesellschaften ist, dafl die Kraftverhiltnisse, die lange
Zeit im Krieg, in allen Formen des Krieges, ihren Hauptausdruck gefunden
haben, sich nach und nach in der Ordnung der politischen Macht eingerich-
tet haben.«*®® Die Macht ist »ein Krifteverhiltnis in sich selbst«.**® Die natur-
wissenschaftliche Metapher des »Krifteverhiltnisses«, welches Selbstreferenz
auszeichnet, kann als eine Art Autopoiesis der Macht vorgestellt werden.

Der Frage, wie und warum ein Krifteverhiltnis Strategien verfolgt, weicht
Foucault aber aus, zumal die Antwort erhebliche Schwierigkeiten mit sich
bringt. Wenn Foucault nicht auf die Handlungen einzelner Subjekte verweisen
mochte — was er erst in Texten der 198oer Jahre explizit tut —, bleibt der ent-sub-
jektivierten Theorie nur, auf die Eigendynamik, »ein anonymes Denken; ein
Wissen, das kein Subjekt hat, Theoretisches, das keine Identitit besitzt [...]«, zu
rekurrieren.’” Die Macht ist folglich kein menschliches Subjekt, sie ist auch
nicht auf die Intentionen einzelner Handelnder zuriickrechenbar, sondern als
»die Vielfiltigkeit von Krifteverhiltnissen, die ein Gebiet bevolkern und or-

der Kontrolle fihrt zur Idee des Zwecks. Tats&chlich hat die Menschheit keine Zwecke.
Sie funktioniert, sie kontrolliert ihr Funktionieren und bringt stdndig Rechtfertigungen
fiir diese Kontrolle hervor. Wir miissen uns damit abfinden, da es nur Rechtfertigungen
sind. Der Humanismus ist nur eine von ihnen, die letzte.« Foucault 1974b, S. 30.

362 | »Wo die Soziologen nur das stumme oder unbewusste System der Regeln sehen,
wo die Epistemologen nur schlecht kontrollierte ideologische Wirkungen sehen, glaube
ich, dass man Strategien der Macht sehen kann, die vollkommen kalkuliert, beherrscht
sind.« Foucault 2005ac, S. 251. Foucault schreibt hierzu iiber die Macht, »sie ist eine
permanente Strategie, die man auf der Grundlage des Biirgerkrieges denken musse«.
Foucault 2015, S. 311f. Vgl. zum Strategie/Macht-Verhaltnis auch Foucault 2007a,
S. 25.

363 | Foucault 2005ac, S. 251.

364 | Vgl. Breitenstein 2012, S. 258.

365 | Foucault 1983, S. 102.

366 | Foucault 2001f, S. 31. Vgl. zu dieser Metapher auch Foucault 2003g, S. 166.
367 | Foucault 20050, S. 20.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

ganisieren« konstruiert.**® Unterstellt ist aber, dass bestehende Macht-/Herr-
schaftsverhiltnisse nach Selbsterhaltung und Ausdehnung streben. Anders
formuliert: Es muss eine Art >Wille< zur Selbsterhaltung des Macht-Systems
vorausgesetzt werden, warum sonst sollte die Macht >aus sich heraus«< Strate-
gien und Taktiken verfolgen?*® So sieht Foucault beispielsweise im Rassismus
die Funktion, dass »der Tod der Anderen die biologische Selbst-Stirkung be-
deutet.«*”° Ausgehend vom zweiten Band des »Kapitals« und in Ubereinstim-
mung mit Karl Marx und Friedrich Engels operiert die Genealogie der Macht
vor diesem theoretischen Hintergrund mit der funktionalistischen Annahme:

»Die urspriingliche, wesentliche und dauerhafte Funktion dieser lokalen und regionalen
Machte liegt in Wirklichkeit in der Herstellung von Effizienz, von Fahigkeiten von Produ-
zenten eines Produktes. [...] Diese Machtmechanismen und Machtverfahren miissen wir
als Techniken verstehen, also als Verfahren, die erfunden und verbessert und standig
weiterentwickelt werden.«37

Das Streben nach Effizienz, Optimierung und Selbststeigerung der Michte ist
nur durch die Unterstellung eines Willens zur Selbsterhaltung zu erkliren.
Strategien und Techniken kann aber nur ein Subjekt entsinnen, das irgend-
eine Form von Bewusstsein besitzt. Muss Foucault Machtverhiltnissen des-
halb nicht implizit Intentionen und Bewusstsein zurechnen, mittels derer sie
die Diskurse und Subjekte steuern? An einigen Stellen formuliert Foucault
im Sinne einer solchen Ubertragung von vormals subjektiven Eigenschaften
auf Machtverhiltnisse: »Die Machtbeziehungen sind gleichzeitig intentional
und nicht-subjektiv.«*”’? Und weiter konstatiert er: Es gibt »[...] keine Macht, die
sich ohne eine Reihe von Absichten und Zielsetzungen entfaltet. Doch heifit
das nicht, daf sie aus der Wahl oder Entscheidung eines individuellen Sub-
jektes resultiert.«*”? In dieser Konstruktion sind Machtverhiltnisse als plural,

368 | Foucault 1983, S. 93. »Ganz allgemein glaube ich, daf die Macht sich nicht aus-
gehend von (individuellen oder kollektiven) Willen bildet, auch nicht, daf sie sich von
Interessen ableitet. Die Macht bildet sich und funktioniert ausgehend von Méchten, sie
errichtet sich auf Vielfaltigkeiten von Machtfragen und -wirkungen.« Foucault 1978b,
S. 111.

369 | Hier liegt die Vermutung nahe, dass die Macht so etwas wie einen »Trieb« zu
Selbsterhaltung und Selbstoptimierung besitzen muss, um im permanenten Ausnah-
mezustand, d.h. im permanenten Kriegszustand, als den Foucault Politik interpretiert,
im ewigen Kampf gegen innere und dufiere Feinde bestehen zu kénnen.

370 | Foucault 2001f, S. 305.

371 | Foucault 2005k, S. 229f.

372 | Foucault 1983, S. 95.

373 | Ebd., S. 95.

14.02.2026, 16:44:23.

269


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

270

Politischer Pessimismus

anonym, dezentral, nicht-subjektiv usw. zu denken und dabei gleichzeitig als
intentional — nach »bewussten Kalkiilen« — zu verstehen.** Offensichtlich ver-
fingt sich die Genealogie der Macht damit in der Konstruktion einer grofien
Erzihlung, wenn die auf der Mikroebene agierenden Michte, vergleichbar zur
>unsichtbaren Hands, durch ihre Strategien und Taktiken die Disziplinar- und
Normalisierungsgesellschaft erschaffen bzw. von dieser gesteuert werden.
Uber alle kriegerischen Auseinandersetzungen hinweg hat sich eine bestimm-
te Form von Macht durchgesetzt und gesteigert und die »feinsten und entle-
gensten Elemente[n]« der Gesellschaft festgesetzt und durchdrungen.””” Um
dieses Verhingnis zu erkliren, tibertrigt Foucault Attribute, Eigenschaften
und Begriffe, die mit der Subjektphilosophie verbunden sind, auf die Macht; in
der Folge unterstellen die Formulierungen Foucaults der Macht quasi subjekti-
ve Motive und Handlungsoptionen.””® Durch diese doppelte Uberfrachtung der
Machtverhiltnisse, als Biirgerkriegsverhiltnis und strategisch/taktische Qua-
si-Akteure, entsteht subkultan eine pessimistische Philosophie der Geschichte.

Foucaults Rekurs auf den Krieg als Analysekategorie politischer Macht und
deren Wesen erinnert stark an die Argumentation Schmitts, so dass zu eruie-
ren ist, was jenes antagonistische Verstindnis der Politik bzw. des Politischen
mit Schmitts Begriff des Politischen verbindet. Aufschlussreich ist in diesem
Zusammenhang, dass Foucault sich in den Notizen zur Vorlesung »Sicherheit,

374 | Ebd., S. 138.

375 | Foucault 2010, S. 277. Habermas hat im »Philosophischen Diskurs der Moder-
ne« bereits darauf hingewiesen, dass Foucaults Kritik des empirisch/tranzdentalen
Doppels der humanistischen Subjektphilosophie gleichermafien seine Analyse trifft.
»Kurzum, Foucaults Genealogie der Humanwissenschaften tritt in einer irritierenden
Doppelgestalt auf. Einerseits spielt sie die empirische Rolle einer Analyse von Macht-
technologien, die den gesellschaftlichen Funktionszusammenhang der Wissenschaft
vom Menschen erkldren sollen; dabei interessieren Machtverhéltnisse als Entstehungs-
bedingungen und als soziale Effekte wissenschaftlichen Wissens. Dieselbe Genealogie
spieltandererseits die transzendentale Rolle einer Analyse von Machttechnologien, die
erklaren sollen, wie wissenschaftliche Diskurse liber den Menschen iiberhaupt moglich
sind; dabei interessieren Machtverhaltnisse als Konstitutionsbedingungen fiir wissen-
schaftliches Wissen.« Habermas 1985, S. 322.

376 | »Die Macht selbst avanciert bei Foucault zu einem Subjekt im GroBSformat.«
Kneer 1996, S. 271. Diese These hatte Manfred Frank bereits 1984 mit Blick auf die
Diskurs-Theorie vertreten: »Erreicht wurde aber durch die eben gegebene Formulierung,
daf das, was bislang als Leistung des konstitutiven Subjekts angesehen wurde, nun-
mehr der Struktur selbst zugeschrieben werden muf: ndmlich die F&higkeit der Selbst-
reflexion und die Fahigkeit der praktischen Veranderung.« Frank 1984, S. 127f.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Territorium, Bevolkerung. Geschichte der Gouvernementalitit« an einer Stelle
explizit auf Schmitt bezieht:*”’

»Die Analyse der Gouvernementalitat als singuldre Allgemeingiiltigkeit impliziert, da
»alles politisch«ist. Traditionellerweise hat dieser Ausdruck zwei Bedeutungen:

- das Politische ist definiert durch die gesamte Interventionssphére des Staates [...].
Zu sagen, daf alles politisch ist, heifit, dafl der Staat iiberall ist, direkt oder indirekt.

- das Politische ist definiert durch die Allgegenwart eines Kampfes zwischen zwei Fein-
den [...] Diese weite Definition ist diejenige von K. [sic!] Schmitt.

Die Theorie des Freundes.

Kurz gesagt, zwei Formulierungen: Alles ist politisch aus der Natur der Dinge heraus;
alles ist politisch durch die Existenz der Feinde.

Es geht jedoch eher darum, zu sagen: Nichts ist politisch, alles ist politisierbar, alles
kann politisch werden. Die Politik ist nicht mehr und nicht weniger als das, was mit
dem Widerstand gegen die Gouvernementalitat entsteht, die erste Erhebung, die erste
Konfrontation.«3"®

Zur Interpretation dieser Aussage ist zunichst die Anmerkung wichtig, dass
die Definition aus dem Jahr 1978 stammt, und damit genau aus der Umbruch-
phase in Foucaults Konzeption der Macht, nach welcher der franzésische
Philosoph dazu iibergeht, Macht bzw. politische Macht verstirkt entlang der
Begriffe Regierung und Gouvernementalitit zu analysieren und nicht linger
mittels der Kategorien Schlacht, Krieg usw. Weiterhin zeigt sich an der Beleg-
stelle —und dariiber hinaus in anderen Schriften — das systematische Problem,
dass keine definitorische Unterscheidung von der Politik und dem Politischen
vorgenommen wird, sondern die Begriffe synonym Verwendung finden, um
Machtverhiltnisse in allen gesellschaftlichen Sphiren zu bezeichnen. Dass
nach Foucault alles politisierbar ist bzw. mit politischer Macht in Verbindung
stehen kann, also ein Ereignis in einem Kraftfeld von Machtverhiltnissen ist,
erklirt sich bereits aus der erkenntnistheoretischen Verbindung von Macht
und Wissen, nach der »[...] hinter jedem Wissen, jeder Erkenntnis letztlich ein
Machtkampf steckt. Wissen ist nicht frei von politischer Macht, sondern eng

377 | »[...] (dies ist nach unserer Kenntnis Ubrigens der einzige Text, in dem Foucault
auf Carl Schmitt anspielt)«. Foucault 2014, S. 568.
378 | Foucault2014, S. 568.

14.02.2026, 16:44:23.

271


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

272

Politischer Pessimismus

mit ihr verwoben.«*”® Die Verwendung der Termini Machtkampfund politische
Macht zeigt weiterhin die nicht vorhandene systematische Trennung zwischen
der politischen Sphire bzw. dem politischen System und anderen Bereichen, in
denen Macht ausgelibt wird. Gemaf seiner Mikrophysik der Macht wire eine
solche Trennung auch unhaltbar, weil Macht eben nicht auf die Funktionslogik
der Politik im Sinne eines autopoetischen Systems beschrinkt ist. Das Politi-
sche bzw. die politische Macht findet ihren Ausgang nicht nur im Staat oder
dem politischen System, sondern geht diesem voraus und iiber ihn hinaus.**°
Das Politische bzw. die politische Macht erscheint in Foucaults Notiz im
Jahr 1978 als der Widerstand gegen die Regierungstechnik der Gouvernemen-
talitit.’®! Entscheidend ist nun, dass jene Definition des Politischen Widerstand
voraussetzt. Wenn alles potenziell politisierbar ist, bedeutet dies, dass jeder
Lenkungs- oder Steuerungsversuch von Menschen bzw. Subjekten verweigert
werden kann. Erst aus solchen Konfrontationen entsteht das, was Foucault
als das Politische bzw. die Politik, im Sinne eines konfrontativ-dynamischen
Wechselverhiltnisses versteht. In einer Gesellschaft der totalen Unterwerfung
der Subjekte durch eine totale Disziplin konnte es demnach gar keine Politik
bzw. keine Politisierung geben, weil es keinen Widerstand geben konnte. Um
dies theoretisch-stringent zeigen zu konnen, entfernt sich Foucaults Macht-
konzeption in ihrer genealogischen Entwicklung von Aussagen, die eine totale
Unterwerfung und Passivitit des Subjektes behaupten oder nahelegen.*® Da-

379 | Foucault 2002c, S. 706.

380 | Der Staat ist nach Foucault wiederum eine heterogene Struktur von Regierungs-
praxen oder Regierungsweisen. Vgl. Foucault 2006, S. 19. »Es besteht mithin eine
Gleichsetzung von Machtform und politischen Strukturen. Ich glaube jedoch nicht,
dass die Macht angemessen als etwas beschrieben werden kann, das in den Staats-
apparaten lokalisiert ware.« Foucault 2015, S. 312. Ein aufschlussreicher Satz, denn
politische Struktur meint hier den Staat, wobei auch Schmitt betont: »Der Begriff des
Staates setzt den Begriff des Politischen voraus.« Schmitt 2002, S. 20.

381 | Als Regierung bezeichnet er »die Gesamtheit von Institutionen und Praktiken,
mittels derer man die Menschen lenkt, von der Verwaltung bis zur Erziehung.« Foucault
2008a, S. 116. Siehe hierzu das Kapitel »Fluchtpunkt Subjekt.

382 | Vgl. zusolchen Aussagen insb.: Foucault 2010, S. 39f. In diesem Buch wird nuran
wenigen Stellen auf die Moglichkeit von Widerstand hingewiesen, stattdessen erscheint
Macht primér als Disziplinarmacht, der die Subjekte nichts entgegensetzen kénnen. Vgl.
Foucault 2005k, S. 233. Die einschldgigen Ausfiihrungen zur Macht in »Der Wille zum
Wissen« gehen dann detailliert auf den Aspekt des Widerstands ein: »Wo es Macht gibt,
gibt es Widerstand.« Foucault 1983, S. 96. Aus dieser Einsicht resultiert 1982 die Be-
stimmung von Machtverhéltnissen als Spiel, in welchem die »Freiheit sehr wohl als die
Existenzbedingung von Macht« erscheint. Foucault 1987a, S. 256 - worauf ich im fol-
genden Kapitel noch eingehe.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

mit alles politisiert werden kann, muss sich jemand widersetzen. Wenn das
Subjekt als vollkommen unterworfen, als bloRer Machteffekt, vorgestellt wird,
scheint dies nicht méglich.

Widerstand ist wiederum gekoppelt an die Erwartung der »Allgegenwart
eines Kampfes zwischen zwei Feinden«. Politische Macht impliziert somit die
Feindschaft. Warum Foucault Schmitts Theoretisierung des Politischen als
»Die Theorie des Freundes« auffasst, ist an dieser Stelle unverstindlich, zumal
er mit »K. [sic!] Schmitt« das Politische nicht aus der Freundschaft, sondern
primir auf der Seite der Feindschaft entfaltet.’®® Dies beweist insbesondere
seine (Re-)Konstruktion in »In Verteidigung der Gesellschaft«, entlang der
These, dass der Krieg und damit die Feindschaft gerade nicht aufgrund der
Ordnung des absolutistischen Staates enden, sondern innerhalb des okzidenta-
len Staates als Biirgerkrieg fortgesetzt werden. Nach Foucault ist die politische
Macht nun gerade nicht auf die »gesamte Interventionssphire des Staates« zu
reduzieren, wie es der philosophisch-juridische Diskurses vorschligt. Die de-
zentralen Machtrelationen entziehen sich der direkten Kontrolle eines »souve-
rinen Staates<. Schmitt betont nun — wie Foucault anmerkt — zwar, dass das
Politische als Allgegenwart eines Kampfes zwischen Feinden zu verstehen sei,
aber daraus zieht er den gegenteiligen Schluss und positioniert sich norma-
tivim Lager des philosophischen-juridischen Diskurses. Schmitt stilisiert das
okzidentale Staatssystem des 17. und 18. Jahrhunderts zum Garanten des inne-
ren Friedens und der gehegten Feindschaft bzw. Kriegsfiihrung. Die beiden
Autoren trennt damit eine normative Positionierung: Foucault kritisiert mit
dem politisch-historischen Diskurs die Verhirtung von Machtverhiltnissen
zu Herrschaftsverhiltnissen und den Fortbestand des Krieges, wohingegen
Schmitt die verlorengegangene staatliche Souverinitit und damit die »voll-
stindige Befriedung«*** innerhalb des Staates zuriicksehnt und entsprechend
fur ein staatliches Entscheidungsmonopol iiber die Feindschaft votiert.

Das Verhiltnis der beiden Anndherungen an das Politische zeigt sich wie-
derum, wenn wir uns der Definition des Politischen im Wortlaut nach Schmitt
entsinnen, als »Unterscheidung von Freund und Feind«, welche »den duflers-
ten Intensititsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer Assoziation oder
Dissoziation bezeichnet; [...]«.>®® Das Politische ist demnach nicht die Unter-
scheidung von Krieg und Frieden — worauf ich gleich noch eingehen werde —,
sondern von Freund und Feind, ein Verhiltnis allerdings, das den dufersten

383 | »Foucault 16st das Politische zur Seite des Konfliktes hin auf und unterschléagt
damit das Moment des Konsenses, in dem er nur einen voribergehenden Waffenstill-
stand oder taktischen Spielzug im Rahmen des fortwahrenden Kampfes erkennen
kann.« Brockling 2010, S. 416.

384 | Schmitt 2002, S. 46.

385 | Ebd., S. 26f.

14.02.2026, 16:44:33.

273


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

274

Politischer Pessimismus

Intensititsgrad der Dissoziation im kriegerischen Kampf mit dem Feind er-
reicht. Eine Mdglichkeit, die auch Foucaults Genealogie der Macht als Kriegs-
verhiltnis immer mitdenkt. Beide sind sich einig, dass auch innerhalb der
modernen Gesellschaft das Politische in eine Auseinandersetzung mit kriege-
rischen Mittel gesteigert werden kann, und dass es vielleicht méglich ist, einen
Feind zu besiegen, aber nie endgiiltig die Feindschaft zu tiberwinden. Auch
Foucaults Annahme, dass alles politisiert werden kann, ist ein Weckruf an eine
Moderne, die hofft, der politischen Feindschaft oder der Macht entkommen zu
kénnen, wofiir entsprechend die Umkehrung der These von Clausewitz sensi-
bilisiert, wonach die Politik bzw. das Politische »die Fortsetzung des Krieges
mit anderen Mitteln«®¢ ist.

Das Politische im Sinne Schmitts und seine Uberlegungen zum Ausnah-
mezustand und Biirgerkrieg zeigen wiederum, dass das Bedrohungsszenario
der Ordnungszersetzung durch physische Kdmpfe und Krieg ebenfalls fiir ihn
omniprésent ist. Biirgerkrieg entsteht bei Schmitt aus Mangel an Souverdnitit,
d.h. souverinen Entscheidungen bzw. Entscheidungsmoglichkeiten, bei Fou-
cault als Begleiterscheinung jeder scheinbaren Souverinitit. Dabei reflektiert
Foucault, dass politische Macht nie so umfassend sein kann, dass eine politi-
sche Einheit vollumfingliche Kontrolle ausiibt.>®” Entscheidend ist nach Fou-
cault, dass Macht potenziell von tiberall kommt, und in den 1970er Jahren be-
deutet diese Schlussfolgerung fiir ihn: »Im Herzen der Macht herrscht mithin
ein kriegerisches Verhiltnis und keines der Aneignung.«**® Foucault betont,
dass politische Macht bzw. Politik auf einem »Ungleichgewicht der Krifte, wie

38 griindet, wodurch sich die antagonistische

es sich im Krieg manifestiert«
Dynamik der Feindschaft erklirt, die sich in den nur scheinbar friedlichen
Bereichen des Sozialen fortsetzt. Der Vergleich von Foucault und Schmitt of-
fenbart die Gemeinsambkeit, dass das Politische bzw. politische Macht in der
Konsequenz beharrlich auf den Krieg und damit auf eine physische Auseinan-
dersetzung gerichtet ist. In letzter Konsequenz ist Sozialitit fiir beide Denker
immer antagonistisch, im Sinne von kriegerisch, woraus in beiden Theorien
eine pessimistische Philosophie der Geschichte resultiert. Macht bzw. das
Politische wird immer als das Bewegungsgesetz der menschlichen Geschichte

identifiziert und damit zur Voraussetzung von Sozialitit.

386 | Foucault2001f, S. 32.

387 | Damit wird die Position revidiert, die Macht vornehmlich {iber die Disziplin er-
klart: »Disziplin istim Grunde der Machtmechanismus, liber den wir den Gesellschafts-
korper bis hin zum kleinsten Element, bis hin zu den sozialen Atomen, also den Individu-
en, zu kontrollieren vermogen.« Foucault 2005k, S. 233.

388 | Foucault 2015, S. 310f.

389 | Foucault 2001f, S. 32.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Der Vergleich offenbart aber auch einen ausschlaggebenden Unterschied:
Foucault analysiert die politische Macht als Krieg, genauer als Fortsetzung des
Krieges mit anderen Mitteln.**° Politik ist Krieg, der in unterschiedlichen For-
men in der Gesellschaft stattfindet, nicht immer als physische Auseinander-
setzung, aber immer im Sinne der Logik des Krieges als Konfrontation und
Schlacht, innerhalb derer Strategien und Taktiken verfolgt werden. Dies ent-
spricht jedoch nur bedingt dem politischen Antagonismus von Freund und
Feind in der Version Schmitts. Die Feindschaft kann nach Schmitt im Ext-
remfall bis zum Krieg gesteigert werden, muss aber nicht. Nach Schmitt ist
das Politische nicht gleich dem Krieg. Zwar denkt der politische Pessimismus
Schmitts den Krieg immer als Worst-Case-Option mit, aber er analysiert das
Politische nicht als Krieg: »[...] das Politische liegt nicht im Kampf selbst, der
wiederum seine eigenen technischen, psychologischen und militirischen Ge-
setze hat [...]«.**! In Foucaults Schriften der 19770er Jahre funktioniert politi-
sche Macht nach denselben Gesetzen wie der Krieg. So gesehen ist Foucaults
Theorie jener Zeit radikaler und damit pessimistischer als Schmitts Begriffs-
bestimmung des Politischen, zumal letzterer die Chance fiir eine Hegung des
Krieges durch den Staat grundsitzlich offen lasst.

Gleichwohl ist hier (wiederum) anzumerken, dass Foucault sich Ende der
1970er Jahre von dem Modell des Krieges als der primiren Analysekategorie
der Macht verabschiedet** und Gewalt und kriegerischen Kampf nur noch als
Extremfall von Macht definiert.’*® Foucaults Machtanalyse im Spitwerk er-
kennt die Performanz der politischen Macht: »Es geht jedoch eher darum, zu
sagen: Nichts ist politisch, alles ist politisierbar, alles kann politisch werden.«***
Soziale Verhiltnisse kénnen ins Politische gesteigert werden, aber Macht muss
— jetzt auch bei Foucault — nicht die Form von Krieg und Herrschaft anneh-
men. Damit beziehen Schmitt und Foucault in diesem Punkt schlieilich sehr
dhnliche Positionen. Wenn Foucault Macht 1982 schliefslich als >Spiel« defi-

390 | Ebd., S. 32.

391 | Schmitt 2002, S. 37.

392 | Irritierend ist dann Foucaults Einsicht: »Das Modell des Krieges sitzt wie ein Para-
sitauf den Diskussionen iiber politische Themen. [...] Wer lange genug proklamiert:»Ich
kadmpfe gegen einen Feinds, wird der diesen »Feind«dann nicht auch als solchen behan-
deln, wenn es - was jederzeit geschehen kann - tatsachlich zu einer kriegerischen Situ-
ation kommt? [...] Man sollte lieber annehmen, daf diejenigen, mit denen man uneinig
ist, sich getduscht haben oder daf man selbst nicht verstanden hat, worauf sie hinaus
wollten.« Foucault 2008a, S. 121f. Darauf wird im n&chsten Kapitel Bezug genommen.

393 | Vgl. Foucault 1987a, S. 255 und 259.

394 | »Die Politik ist nicht mehr und nicht weniger als das, was mit dem Widerstand
gegen die Gouvernementalitat entsteht, die erste Erhebung, die erste Konfrontation.«
Foucault 2014, S. 568.

14.02.2026, 16:44:23.

275


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

276

Politischer Pessimismus

niert, scheint sie nicht einmal mehr zwingend die Form einer politischen Aus-
einandersetzung annehmen zu miissen.

Die pessimistische Perspektive erhilt Foucaults Theorie bis zum Ende der
1970er Jahre dadurch aufrecht, dass die Machtverhiltnisse generell aus Kriegs-
und Kampfverhiltnissen abgeleitet werden.*” »Die Krifte, die in der Geschich-
te am Werk sind gehorchen weder einer Bestimmung noch einer Mechanik,
sondern nur den Zufillen des Kampfes.«**® Durch diese geschichtsphilosophi-
sche Festlegung verengt Foucault seinen Machtbegriff auf Konflikt und Krieg,
demgemif} verliert er den Blick fiir die Herstellung von Konsens und Legi-
timitdtsglauben als positive Kategorien von Sozialitit und Anerkennung. In-
tensititsgrade zwischen Krieg und Frieden, Unterwerfung und Behauptung,
Normalitit und Ausnahme, sind nicht mehr erkennbar. Politische Verfahren
zu Konsens- und Entscheidungsfindungen, Werte, Normen usw. entstehen in
dieser Perspektive nicht, weil sie fiir ein friedliches Miteinander niitzlich, ja
konstitutiv sind, sondern weil sie der herrschenden Macht dienlich sind, sich
selbst zu erhalten. Der Staat, demokratische Prozesse, nackte Gewalt, hierar-
chische Ordnungsmuster, Parlamentsdebatten, Verfahren in der 6ffentlichen
Verwaltung — alles wird undifferenziert unter Strategien und Taktiken in krie-
gerischen Machtkiampfen subsumiert.

»Man mufl die universelle Schlacht neu denken und dabei der Perspek-
tive der Apokalypse entkommen.«*’ Die Vorstellung, jede alltigliche Praxis
sei Teil eines fortwihrenden kriegerischen Machtkampfes, ist nicht apokalyp-
tisch im Sinne der christlichen Theologie der Geschichte.’® Der Apokalypse
als Telos der Geschichte ist Foucault entkommen, denn die Geschichte steuert
nicht auf die letzte Entscheidungsschlacht zu, sondern ist immer schon und
immer fort die Kontinuitit von Schlachten. Ein Happy End kann es in dieser
Perspektive nicht geben, weil »eine rationale, beherrschbare Geschichte« de-
zidiert ausgeschlossen wird.*® Foucaults Geschichtsbild ist eine eigenwillige
Kombination: Einerseits denkt er Geschichte als linearen Verlauf ins Unend-
liche: Es gibt keinen Telos, weil Diskontinuititen unaufhérlich aneinander an-
schliefen. Andererseits verabschiedet sich die Theorie nur vordergriindig von
einer Vorstellung von Kontinuitit: Es gibt keine natiirlichen Verldufe und keine
Wiederkehr nach bestimmten Mustern, mit der Ausnahme des Krieges. Zwar

395 | »In gewisser Weise wird auf dieser Biihne immer dasselbe Stiick gespielt, jenes
Stiick namlich, das Herrscher und Beherrschte unabléssig auffiihren.« Foucault 2002g,
S. 176.

396 | Ebd., S. 180.

397 | Foucault 2005q, S. 200.

398 | »Die Kréfte im Spiel der Geschichte gehorchen weder einer Bestimmung noch
einer Mechanik, sondern dem Zufall des Kampfes.« Foucault 2002g, S. 180.

399 | Foucault 2005w, S. 176.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

ist Foucaults Geschichts- und Zeitvorstellung linear und zukunftsoffen, ein
nahender Untergang wird nicht prognostiziert; gleichzeitig jedoch dominiert
innerhalb des linearen Zeithorizontes die Bestindigkeit des Antagonismus des
Krieges, der zur existentiellen Auseinandersetzung gesteigerten Feindschaft.
Der Krieg und damit der Antagonismus kehren unabwendbar in der Mensch-
heitsgeschichte wieder. Es ist die lineare Zeitvorstellung einer kontinuierli-
chen, unendlich verstreichenden Zeit ohne Ziel, die aber dominiert ist vom
kriegerischen Antagonismus.

Ein so idealtypischer Pessimist, wie es bis hierher scheint, ist Foucault
letztlich nicht. Ende der 1970er und Anfang der 198oer Jahre findet eine Mo-
difikation der Machttheorie statt, die auch die pessimistische Grundstellung
beriihrt. Das nichste Kapitel wird sich mit den expliziten und impliziten
Selbstkorrekturen Foucaults befassen, um zu kliren, inwiefern hierdurch die
pessimistische Perspektive abgeschwicht, revidiert oder in ihr Gegenteil ver-
kehrt wird. Bis hierhin lisst sich aber zusammenfassen: Die menschliche Ge-
schichte kennt keine Aufhebung. Vergleichbar zu Schopenhauers Empfehlung
erblickt Foucaults Genealogie des Krieges »in aller Geschichte stets dasselbe
[...], wie ein Kaleidoskop, bei jeder Drehung, stets dieselbe Dinge unter anderen
Konfigurationen [...]«.*?* Sozialitit ist unaufléslich konfliktir als ewige Fort-
setzung des Krieges.

6.6 FLUCHTPUNKT SUBIJEKT

Die theoriestrategischen und thematischen Neuausrichtungen in Foucaults
Texten der 1980er Jahre wurden mit unterschiedlichen Begriffen iiberschrie-
ben, als »bedeutsame Verschiebungen«*”! und »Wende«*?, oder noch stirker
als »radikale theoretische und konzeptionelle Briiche«** und »subjekttheoreti-
sche Kehre«*** interpretiert — je nachdem, ob die Kontinuitit oder Diskontinui-
tit der Schriften bezeugt werden soll.*® Foucault selbst hat die Verinderung
im zweiten Band von »Sexualitit und Wahrheit« lediglich als »theoretische

400 | Schopenhauer 1988, S. 474, § 233.

401 | Ferry und Renaut 1987, S. 83.

402 | Kohler 1992, S. 171f.

403 | Fink-Eitel 1990, S. 373.

404 | Vgl. Visker 1991, S. 104f.

405 | Thomas Lemke lokalisiert die Modifikation der Theorie bereits 1976 ausgehend
von den Studien »Wille zum Wissen« und »In Verteidigung der Gesellschaft«. Vgl. Lemke
1997.

14.02.2026, 16:44:23.

277


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

278

Politischer Pessimismus

Verschiebung« charakterisiert.*® Der Rezeption gaben diese Verinderungen
Ritsel auf und entfachen bis heute andauernde Diskussionen tiber die werk-
geschichtliche Stringenz. Nach der Publikation von »Sexualitit und Wahrheit
1. Der Wille zum Wissen« 1976 folgte jedenfalls acht Jahre keine weitere Mono-
graphie; im Todesjahr Foucaults 1984 erschienen dann plétzlich zwei Folge-
binde von »Sexualitit und Wahrheit«, die sich entgegen der urspriinglichen
Planung den antiken Selbst- und Sexualpraktiken widmen.*”’ Dass sich in
diesen Studien etwas veridndert hat, zeigen insbesondere die inzwischen in-
flationir zitierten subjektphilosophischen Formeln: »Asthetik der Existenzc,
»Leben als Kunstwerke, »Ethik der Selbstsorge«, »Sorge um sich« »Techniken
des Selbststilisierung«. Irritierenderweise fordert Foucault nun eine perma-
nente Kritik, als Arbeit an der Freiheit des Menschen, d.h. eine »[...] Konstitu-
tion unserer selbst als autonome Subjekte [...]«.*®® Damit zeigt Foucault einen
Fluchtweg auf, den seine Machttheorie der 19770er Jahre fast ganz verstellt hat-
te. In Foucaults theoretischem Kosmos war es jetzt moglich und wiinschens-
wert, dass jeder Einzelne sein Leben durch Selbstsorge autonom gestaltet.
Auffallend ist, dass der Autor, der nicht gefragt werden wollte, >wer er
ist, und >auch nicht der Gleiche bleiben< wollte**?, nun in Interviews retro-
spektive Sinnstiftungen seiner Autorenschaft vornimmt, indem er sich um
die Systematisierung seines Werkes sorgt.”® Der damit korrespondierenden
hegemonialen >Werksphasen-Lesart« folgend liegt der Fokus im Spitwerk auf
den Kategorien Subjekt bzw. der Ethik des Selbst. Ob die damit verbundene
>Modifikation< Auswirkungen auf den oben konstatierten politischen Pessi-
mismus hat, wird in diesem Kapitel diskutiert. Ich vertrete die These, dass

406 | Foucault2008c, S. 12. Siehe zu weiteren Selbstdeutungen Foucaults, beispiels-
weise: Foucault 2005r, S. 854 oder Foucault 20051, S. 859f. Glaubt man Foucaults
Biographen, ist die Verdnderung der Theorie und der Analysen mit einer personlichen
Krise bzw. neuen Erfahrungen in den Jahren 1976 und 1977 zu erkl&ren. Vgl. Eribon
1999, S. 395. Die Modifikation wird u.a. auf Foucaults Drogenerfahrung und SM-Sex in
Kalifornien zurtickgefiihrt. Vgl. Miller 1995, S. 370ff.

407 | Vgl. Foucault 2008c und Foucault 2007b. Ein vierter Band »Die Gestandnisse
des Fleisches« wurde ebenfalls angekiindigt, die Publikation dann aber testamenta-
risch untersagt.

408 | Foucault 1990, S. 46.

409 | Foucault 2013, S. 30.

410 | Die retrospektive Sinnstiftung relativiert auch die Bedeutung der Machtanalyse:
»Zundchst mochte ich darlegen, was das Ziel meiner Arbeit wahrend der letzten 20 Jahre
war. Es war nicht die Analyse der Machtphdnomene und auch nicht die Ausarbeitung der
Grundlagen einer solchen Analyse. [...] Nicht die Macht, sondern das Subjekt ist des-
halb das allgemeine Thema meiner Forschung. Aber die Analyse der Macht ist selbstver-
sténdlich unumgénglich.« Foucault 1987a, S. 243.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Foucault einen Umbau der Theorie und Zeitdiagnostik vornimmt, wodurch
die oben konstatierte pessimistische Philosophie der Geschichte sukzessive
verschwindet und in den 198oer Jahren durch eine optimistische Subjekttheo-
rie ersetzt wird. Somit konnen einige Erklirungs- und Begriindungsprobleme
der Theorie ausgerdumt werden, allerdings entstehen ebenso — gemessen an
den vorangegangenen Texten — neue Widerspriiche und Inkonsistenzen. Dass
die kriegerische Genealogie erklirungsbedurftig erscheint, zeigt ein exem-
plarisches Eingestindnis Foucaults aus dem Juli 1977. Auf die Frage: »Wer
kimpft? Und gegen wen?« stellt sich notwendig. Du kannst hier nicht Fragen
nach dem Subjekt oder eher nach den Subjekten entgehen.« Antwortet Fou-
cault: »Richtig, und das beschiftigt mich auch. Ich weif nicht so recht, wie
ich da herauskommen kann.«*! Eine Losung hierfiir sucht Foucault zunichst
in einer Umstellung und Erweiterung der Machtanalyse.”? »Uberwachen und
Strafen« provoziert durch die Zeitdiagnose, dass die Disziplinarmacht die
fur die Moderne hegemoniale Form der Machtausiibung darstellt. Bereits die
komplementir entstandene Vorlesung »In Verteidigung der Gesellschaft« und
die Schrift »Der Wille zum Wissen« bessern hier nach, so werden in diesen
Texten die Mikro-Dimension der Disziplinarmacht um die Makro-Dimension
der normalisierenden Bio-Macht erweitert, die Produktivitit von Machtverhalt-
nissen betont und Widerstand als Element von Macht thematisiert. Allerdings
werden die Machtbeziehungen hier immer noch als omniprisent beschrie-
ben und gleichzeitig undifferenziert mit Gewalt und Herrschaft gleichgesetzt
und zum ewigen kriegerischen Antagonismus erklirt. Von der Freiheit des
autonomen Subjektes handeln die Analysen entsprechend (noch) nicht. Am
Ende der 1970er Jahre hilt Foucault zwei Vorlesungen zur »Geschichte der
Gouvernementalitit«*® und korrigiert bzw. erweitert dadurch seine bisherige
Konzeption der Analytik der Macht nochmals.** Foucault beschreibt Macht

411 | Foucault 20034, S. 407.

412 | »Foucault erkennt, dass weder die juristische noch die von ihm zundchst favo-
risierte kriegerische Konzeption der Macht der »Besonderheit der Machtverhdltnisse«
(S. 255) gerecht wird.« Lemke 2005, S. 336.

413 | Die Vorlesungen zur Gouvernementalitdt wurden in die deutschsprachige Fou-
cault-Rezeption der 1980er und frithen 1990er Jahre nicht systematisch mit einbezo-
gen. Das Gouvernementalitats-Konzept ist fragmentarisch geblieben, lasst sich aus
den beiden Vorlesungen rekonstruieren und wurde von Foucault nicht weiter verfolgt,
sondern zugunsten des Ethik-Projektes zuriickgestellt, welches ebenfalls mit dem Kon-
zept von Regierung/Flihrung arbeitet, d.h. der Selbstregierung und -Fihrung. Vgl. zur
Bedeutung der Gouvernementalitatinsb.: Lemke 1997.

414 | Der Begriff »Gouvernementalitat« ist ein Kunstwort, zusammengesetzt aus Re-
gieren (»gouverner«) und Denkweise (»mentalité«) und kann ganz allgemein als »Regie-
rungsdenken« ibersetzt werden. Lemke 2009, S. 470. Gegen diese Ubersetzung betont

14.02.2026, 16:44:23.

279


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

280

Politischer Pessimismus

hier entlang der Kategorien Regierung und Fithrung, welche eine (theorieim-
manente) Relativierung der totalitiren Disziplinarmacht erlauben und in den
folgenden Schriften die Handlungsmoglichkeiten des Subjektes vergroflern.
Konkret zielen die Gouvernementalitits-Vorlesungen auf die Beantwortung
von zwei Fragen, erstens, wie ist der europdische Staat entstanden und wie
hat er sich entwickelt?®> Zweitens, und dies ist das Entscheidende, gilt es die
Verbindung von Staat und modernem Subjekt aufzukliren? »Gouvernemen-
talitidt« bezeichnet einen Komplex von Taktiken und Strategien des Regierens;
eine neue 6konomische Form der Machtausiibung, deren Hauptziel die Bevdl-
kerung ist.”® »Unter Regierung verstehe ich die Gesamtheit der Institutionen
und Praktiken, mittels derer man die Menschen lenkt, von der Verwaltung bis
zur Erziehung.«*” Das Adjektiv »lenkt« zeigt an, dass die Menschen bzw. das
Subjekt hier noch weitestgehend als Effekt einer externen Steuerung gedacht
wird.”® Der Regierungsbegriff wird in der Vorlesung entlang der Genese des
europdischen Staates rekonstruiert, d.h. es geht um die Rekonstruktion des
Prozesses, durch den das Wissen iiber die Fithrung von Menschen Teil der
staatlichen Kalkiile geworden ist. Der Regierungsbegriff ist aber weiter gefasst
und bezeichnet die 6konomisch motivierte Lenkung/Fithrung von Menschen
durch den Staat bzw. andere Menschen in allen sozialen Sphiren sowie eine
Autoregierung der Subjekte, die sich von (externer)Disziplinierung unterschei-
det.*? Verkiirzt gesagt geht es um den 6konomischen Einsatz von Macht. Der
Regierungsbegriff erklirt zunichst, wie die Etablierung des Staates mit Sub-

der Herausgeber der Vorlesungen, Michel Sennelart, dass »Regierungsmentalitat« nicht
zutrifft, weil der Begriff aus dem franzdsischen Wort »gouvernemental« abgeleitet ist,
was »die Regierung betreffend« meint. »Unter Gouvernementalitat verstehe ich die Ge-
samtheit, gebildet aus den Institutionen, den Verfahren, Analysen und Reflexionen, den
Berechnungen und den Taktiken, die es gestatten, diese recht spezifische und doch
komplexe Form der Macht auszuiiben, die als Hauptzielscheibe die Bevdlkerung, als
Hauptwissensform die politische Okonomie und als wesentliches technisches Instru-
ment die Sicherheitsdispositive hat. Zweitens verstehe ich unter »Gouvernementalitét:
die Tendenz oder die Kraftlinie, die im gesamten Abendland unabldssig und seit sehr
langer Zeit zur Vorrangstellung dieses Machttypus, den man als »Regierung« bezeichnen
kann, gegenliber allen anderen - Souveranitat, Disziplin - gefiihrt und die Entwicklung
einer ganzen Reihe spezifischer Regierungsapparate einerseits und einer ganzen Reihe
von Wissensformen andererseits zur Folge gehabt hat.« Foucault 2005e, S. 171. Vgl.
hierzu auch: Foucault 2014, S. 162f.

415 | Vgl. zu Foucaults Staatsverstédndnisses: Heidenreich 2011.

416 | Vgl. Foucault 2014, S 162.

417 | Foucault 20084, S. 118.

418 | Vgl. Foucault 2014, S. 269.

419 | Vgl. Foucault 1993a, S. 40-44.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

jektivierungsprozessen korrespondiert, womit sich die Zeitdiagnose indert,
denn die Bedeutung der sogenannten »Disziplinargesellschaft« wird relati-
viert, indem Foucault nun vom »Zeitalter der Gouvernementalitit« und der
»Absicherungsgesellschaft« spricht.*® Diese ist nach der Einschitzung des
franzosischen Philosophen gegenwirtig — d.h. in den 1970er Jahren — im Ent-
stehen und »toleriert dagegen eine Reihe unterschiedlicher, abweichender und
sogar gegensitzlicher Verhaltensweisenc, insofern diese nicht gefdhrlich fiir
die bestehenden Macht- bzw. Herrschaftsverhiltnisse sind.*! Dies bedeutet
aber nicht, dass eine »Gesellschaft der Disziplin durch eine, sagen wir, Regie-
rungsgesellschaft« ersetzt wird; Foucault gibt die Disziplin als einen Macht-
typus nicht auf, sondern Disziplin ist nur noch eine mégliche Variante von
Macht: »In Wirklichkeit hat man ein Dreieck: Souverinitit — Disziplin — gou-
vernementale Fithrung«.*? D.h. die Souverinitit bezeichnet Macht als Gehor-
sam gegeniiber dem Gesetz. Die Disziplin bezeichnet eine Machtausiibung
mittels Uberwachung und Bestrafung, und gouvernementale Fithrung eine
Machtaustibung durch die (Selbst-)Regierung der Menschen. Wichtig ist, dass
sich die Machttypen nicht in einer historischen Folge ablésen, sondern in ein
und derselben Gesellschaft erginzen. Dadurch wird der zuvor verworfene sou-
verin-juridische Machttypus rehabilitiert und gleichzeitig die Neuentdeckung
»Gouvernementalitit« auf Augenhohe etabliert. Im Umbkehrschluss relativiert
Foucault die Relevanz der Disziplinarpraktiken in modernen Gesellschaften,
diese sind nunmehr nur eine Variante der Machtausiibung. Auffallend ist in
diesem Zusammenhang, dass in den Gouvernementalitits-Vorlesungen den
Zentralkategorien Krieg und Schlacht eine marginale Bedeutung zukommt
und das kriegerische Modell der Macht und damit der geschichtsphilosophi-
sche Pessimismus nur an sehr wenigen Stellen durchscheinen, beispielsweise
hier:

420 | »Wir leben im Zeitalter der Gouvernementalitat, [...].« Foucault 2005e, S. 172.
»Die Disziplin, die so effizient war, um die Macht aufrechtzuerhalten, verlor einen Teil
ihrer Wirksamkeit. In den industrialisierten Landern gerat die Disziplin in die Krise.«
Foucault 2003c, S. 672. »Es gibt mehr und mehr Kategorien von Leuten, die nicht unter
dem Zwang der Disziplin stehen, so dass wir die Entwicklung einer Gesellschaft ohne
Disziplin denken missen. Die herrschende Klasse ist stets durchdrungen von der alten
Technik. Es ist jedoch evident, dass wir uns in der Zukunft von der Disziplinargesell-
schaft von heute trennen missen.« Foucault 2005f, S. 145. Spéter korrigiert er sich
selbst: »Wennich von der»Disziplinargesellschaft. spreche, dann darf man dies nichtim
Sinne einer»disziplinierten Gesellschaft« verstehen.« Foucault 2005¢c, S. 20.

421 | Foucault 2005y, S. 141.

422 | Foucault 2005e, S. 171.

14.02.2026, 16:44:23.

281


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

282

Politischer Pessimismus

»Man kann sogar sagen, dafS sich diese pastorale Macht, ihre Bedeutung, ihre Stérke,
sogar die Tiefe ihrer Verwurzelung an der Intensitat und Vielzahl der Unruhen, Revolutio-
nen, Unzufriedenheiten, Kdmpfen, Schlachten, Kriege, blutigen Kriege bemessen, die
um sie herum, fiir sie und gegen sie gefiihrt wurden.«*?

Alle diese kriegerischen Auseinandersetzungen in der abendlindischen Ge-
schichte waren bis ins 18. Jahrhundert Kimpfe, »[...] um zu wissen, wer tatsich-
lich das Recht haben soll, die Menschen zu regieren, die Menschen in ihrem
tiglichen Leben zu regieren, sogar im Detail und in der Materialitit, die ihre
Existenz bildet [...]«.*** Entscheidend ist, dass das Pastorat, »das Priludium der

Gouvernementalitit«*?

, zunichst im Krieg erobert werden musste, um tiber-
haupt iiber andere Menschen ausgetibt zu werden, entsprechend ist dieser Ty-
pus von Macht noch eingebettet in die Genealogie des Krieges. Voraussetzung
jeder Regierungskunst ist der Sieg in einer existenziellen Auseinandersetzung
und damit die (temporire) Unterwerfung der verfeindeten Gruppe. Ebenfalls
in Ubereinstimmung mit der Subjekttheorie der Genealogie durchdringt die
Macht das Subjekt, das Subjekt entsteht tiberhaupt erst durch Unterwerfung.

Das Pastorat ist eine »Individualisierung durch Unterwerfung«:

»Das Pastorat ist also von daher das Préludium der Gouvernementalitat. Es ist ebenso
durch die so spezifische Konstituierung eines Subjektes das Préludium der Gouver-
nementalitat, eines Subjekts, dessen Verdienste auf analytische Weise identifiziert
werden, eines Subjekts, das kontinuierlichen Gehorsams-Geflechten unterworfen ist -
eines durch die Gewinnung der Wahrheit, die ihm auferlegt wird, subjektivierten Subjek-
tes. Nun gut, ich denke, es ist diese typische Konstituierung des modernen abendlan-
dischen Subjektes, die bewirkt, dal das Pastorat zweifellos einer der entscheidenden
Momente in der Geschichte der Macht in den abendléndischen Gesellschaften ist.«*2°

Die Subjektivierung »durch ein ganzes Geflecht von Knechtschaften«*” ver-
bleibt innerhalb des Pessimismus der genealogischen Subjekttheorie. Wenn
in der Moderne die Gouvernementalitit dem Pastorat folgt und somit »Freiheit
oder bestimmte Formen der Freiheit« moglich werden, sind diese durch die
Marktmechanismen bestimmt und werden nur solange gewihrleistet, wie die
sFreiheiten« niitzlich bzw. »nicht gefihrlich sind«.*® Die Freiheit ist nach Fou-

423 | Foucault 2014, S. 219. Was der Unterschied zwischen »Kriege« und »blutigen
Kriege«ist, bleibt dahingestellt.

424 | Foucault 2014, S. 219.

425 | Foucault 2014, S. 268.

426 | Foucault2014, S. 269.

427 | Foucault 2014, S. 268.

428 | Foucault 2005y, S. 141.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

cault »zugleich Ideologie und Technologie der Regierung«.*” Demgemif stellt
sich die Frage, ob die »geschickter und subtiler« agierende Macht der Gouver-
nementalitit nicht noch perfider und tiefer auf das Subjekt wirkt?*° Zumal die
Selbstregierungstechniken immer noch extern aus vorausgehenden Macht-
und Herrschaftsverhiltnissen oktroyiert werden, denen das Subjekt unterwor-
fen ist. Die >freiwillige« Ubernahme von Regierungstechniken schafft noch
kein »freies Subjekt<. Freiheit ist in diesem Kontext nur eine Strategie der Herr-
schaft, um bestimmte Ziele zu erreichen. Flankiert wird jene Annahme durch
die Diagnose, dass auch heute noch die Regierung der Menschen umkimpft
ist; »Probleme der Gouvernementalitit und die Techniken des Regierens« sind
in unserer Gegenwart »zum einzigen realen Raum des politischen Kampfes
und der politischen Gefechte geworden«.®!' In diesen Formulierungen klingt
der Antagonismus durch, der Foucault zu seiner oben skizzierten determinis-
tisch-pessimistischen Position fithrte. Wenn um die Ausiibung dieser oder
jener Regierungstechniken gekimpft werden muss, sie also nur eine kontin-
gente Moglichkeit im immerwihrenden >Gefecht« um die Macht darstellen,
bleibt es bei einem geschichtsphilosophischen Modell, das sich letztlich auf die
Unaufhebbarkeit von Kimpfen und Kriegen festlegt.

Erstaunlicherweise beruft sich Foucault aber in seinen gesamten schrift-
lichen und miindlichen Wortmeldungen von 1980 bis zu seinem Tod kein
einziges Mal mehr auf das Modell des Krieges als Analyseinstrument der
Macht.®? Vielmehr moniert er nun sogar: »Das Modell des Krieges sitzt wie
ein Parasit auf den Diskussionen iiber politische Themen. [...] Man sollte lie-
ber annehmen, dafl diejenigen, mit denen man uneinig ist, sich getiuscht ha-
ben oder daff man selbst nicht verstanden hat, worauf sie hinaus wollten.«*?
Diese Kritik erscheint zwiespiltig, verschweigt sie doch vollig, dass er selbst
hierzu beigetragen hat. Milde ausgedriickt: eine Inkonsistenz, gemessen an

429 | Foucault2014, S. 78.

430 | Foucault 2005y, S. 141.

431 | Foucault 2005e, S. 172.

432 | Wenn der Krieg genannt wird, dann um historische Kriege zu bezeichnen, vor al-
lem den Zweiten Weltkrieg oder den Kalten Krieg. Vgl. Foucault 2005aa, S. 48, 61, 64
73-75, 88, 118, 128, 138, 160, 163, 170, 205, 208, 245, 250, 291, 319f., 323, 328,
405, 413, 418-420, 428, 442, 454, 459, 563, 573, 633, 645, 658, 717, 726, 845,
907,923,943, 944, 1001f. 1024. Lediglich im Zuge der Auseinandersetzung des polni-
schen Staats mit der Gewerkschaft Solidarno¢ spricht er von Krieg bzw. Biirgerkrieg und
koppelt diesen Zustand an die Tétung von Menschen, d.h. Krieg ist hier nicht mehr der
Normalzustand einer Gesellschaft, sondern ein Ausnahmezustand, der durch systema-
tische Totung definiert ist. Vgl. Foucault 2005u, S. 405.

433 | Foucault 2008a, S. 121f.

14.02.2026, 16:44:23.

283


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

284

Politischer Pessimismus

der Aussage von 1975, dass >die Wahrheit der Wahrheit der Krieg ist«.®* Unter
der Hand wird dadurch die fatalistische Perspektive auf die Gegenwartsgesell-
schaft konzeptionell und rhetorisch abgeschwicht*®, bis kaum noch etwas von
der kriegerischen Hermetik der Macht bleibt. Fiir die Frage des politischen
Pessimismus entscheidend ist die stille Revision des kriegerischen Modells
der Macht, welches nicht linger das Prinzip der Macht darstellt. In scheinbar
beildufigen Bemerkungen konstatiert der franzgsische Philosoph nun: Macht
ist nicht konstitutiv »auf der Seite der Gewalt und des Kampfes«, und Macht
ist nicht durch die »kriegerische [...] Weise des Handelns« bestimmt.®¢ Jene
AuRerung interpretiere ich so, dass Foucault den Pessimismus des kriegeri-
schen Antagonismus als theorie-immanentes Problem der produktiv-schaffen-
den Machtkonzeption erkannt hat und versucht, diesen Determinismus durch
Relativierung zu 16sen. Flankiert und erginzt wird dieses theoriestrategische
Mangver durch die normative Bejahung eines kreativen, subversiven und auto-
nomen Selbst. Kiirzer: Die Totalitit der Macht wird relativiert und das Subjekt
gestirkt. In den Texten der 1980er Jahre ist es irritierenderweise moglich, dass
Subjekte eigenstindig Regierungstechniken auf sich anwenden, ohne dass ein
direkter Zwang von aufien wirkt. So kann Foucault deutlich besser erkliren,
wie Subjektivierungsprozesse erfolgen, wie Subjekte Regierungstechniken an-
wenden und die Herstellung von Konsens und Legitimitit ansatzweise den-
ken.*” Um Differenzierung bemiiht, definiert Foucault viele Begriffe seiner
Analytik neu. Bisher wurden die Begriffe Herrschaft und Macht in Foucaults
Texten weitestgehend synonym verwendet, ein Defizit, welches er durch klare

434 | Vgl. Foucault 2005q, S. 202f.

435 | Foucaultlobt beispielsweise die Verbesserung des Umgangs der Gesellschaft mit
Senioren (Vgl. Foucault 2005m, S. 459.) ebenso wie soziale Bewegungen als den Ga-
ranten von positiven politischen Veranderungen, (Foucault 2005t, S. 923f.) und wendet
sich sogar gegen die eigene These des total unterworfenen Menschen: »Das unterschei-
dende Merkmal der Macht besteht darin, dass bestimmte Menschen mehr oder weniger
umfassend die Fithrung anderer Menschen véllig bestimmen kdnnen - jedoch nie er-
schopfend oder zwingend. [...] Es gibt keine Macht ohne potenzielle Weigerung oder
Auflehnung.« Foucault 2005x, S. 218. Auch die hier vertretene Lesartvon »Uberwachen
und Strafen« lehnt der Autor Foucault ab: »lch weifs nicht, wie Sie auf den Gedanken
kommen, ich hielte Verdnderungen fiir unméglich, denn was ich untersucht habe, war
immer mit politischem Handeln verbunden. Uberwachen und Strafen ist ein einziger
Versuch, diese Frage zu beantworten und zu ermitteln, wie sich neue Denkweisen bil-
den.« Foucault 2005ah, S. 964.

436 | Foucault 1987a, S. 254.

437 | Foucault befiirwortet in dem Gesprach »Politik und Ethik« ein Konsensmodell der
Politik als »regulatives Prinzip«, jede Machtbeziehung zu befragen. Vgl. Foucault 2005y,
S. 722f.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Definitionen auszuriumen versucht.”® »In meiner Machtanalyse gibt es drei
Ebenen: strategische Beziehungen, Regierungstechniken, und Herrschafts-
zustinde.«*? Worauf diese Unterscheidung zielt, ist nicht nur definitorische
Trennschirfe, sondern ein Intensititsmodell von Machtverhiltnissen, das
vorab fehlte. Nach diesem dreiteiligen Modell differenziert Foucault zunichst
»Machtbeziehungen als strategische Spiele zwischen Freiheiten«, »Macht
heiflt: strategische Spiele.«*** Machtbeziehungen sind demnach Spiele, bei
denen Akteur A die Handlungen von Akteur B bestimmen mochte und B die
Moglichkeit hat, zuzustimmen oder abzulehnen oder wiederum versuchen
kann, das Verhalten von A zu bestimmen.*"' Auffallend ist auch die begriffliche
Verschiebung von Machtverhiltnis als Krieg zu Machtverhiltnisse als Spiel.
Bei strategischen Spielen steht etwas >auf dem Spiels, aber nicht unmittelbar
das Leben der Handelnden. Es geht darum, die Wahrscheinlichkeiten von
Handlungen durch Handlungen zu beeinflussen. Die Strategien und Taktiken
werden somit ausgehend von den Akteuren erklirt, und in »strategischen Spie-
len« gibt es immer die Moglichkeit fiir den Einzelnen, »Nein« zu sagen. Damit
hilt ein klassisches subjektzentriertes Handlungsmodell Einzug, welches sich
deutlich von der Darstellung der Macht als anonymem Krifteverhiltnis unter-
scheidet.*** Strategische Spiele bzw. Beziehungen bilden sozusagen die Basis
von Sozialitit, d.h. ein konstitutiver Bestandteil von menschlichen Interaktio-
nen. Somit bleibt Macht die nicht-negierbare Kategorie dieser Sozialtheorie*®,

438 | Vgl. hier auch: Lemke 2005, S. 338.

439 | Foucault 2005g, S. 900.

440 | Ebd., S. 899.

441 | Vgl. ebd., S. 900.

442 | Wobei Foucault nicht zwischen Handlungen und Verhalten differenziert, wobei
sich generell die Frage stellt: Der Machtbegriff wird bei Foucault so ausgeweitet, dass
Macht bereits ausgeiibt wird, wenn Alter in irgendeiner Weise die Handlungsoptionen
von Ego verédndert, d.h. sowohl beschrankt als auch erweitert. Womit allerdings die Fra-
ge im Raum steht, was mit diesem Machtbegriff analytisch gewonnen ist oder ob man
nicht klassisch-soziologisch mit Max Weber von Handlung sprechen kann. »Es gibt also
nicht etwas wie die Macht oder einen Stoff der Macht, der in globaler, massiver oder
diffuser, konzentrierter oder verteilter Form existierte; es gibt Macht nur als von den
reinenc auf den »anderen« ausgeiibte. Macht existiert nur in actu, auch wenn sie sich,
um sich in ein zerstreutes Moglichkeitsfeld einzuschreiben, auf permanente Strukturen
stutzt.« Foucault 1987a, S. 254.

443 | »In Gesellschaft leben bedeutet: Es ist stets méglich, dass die einen auf das
Handeln anderer einwirken. Eine Gesellschaft »ohne Machtbeziehungen« wdre nur eine
Abstraktion. [...] Denn dass es keine Gesellschaft ohne Machtbeziehungen geben kann,
bedeutet keineswegs, dass die bestehenden Machtbeziehungen notwendig sind oder

14.02.2026, 16:44:23.

285


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

286

Politischer Pessimismus

jedoch unterscheidet sich die Umschreibung von strategischen Spielen signi-
fikant von einer totalen Unterwerfung unter Herrschaftsverhiltnisse.

Der andere Pol dieses Intensititsmodells der Macht sind Herrschaftszu-
stinde, die institutionalisierte Machtverhiltnisse darstellen, quasi erstarrte
Ungleichheitsverhiltnisse. »Herrschaft ist eine globale Machtstruktur, [...]«,
die sich »[...] iiber lange geschichtliche Zeitriume zwischen Gegnern heraus-
gebildet und verfestigt hat.«*** Es sind blockierte Machtbeziehungen, in denen
der jeweilige Gegner seiner Widerstandsmoglichkeiten beraubt ist. Diese
Herrschaftszustinde reichen »[...] bis in die kleinsten Verdstelungen der Ge-
sellschaft [...]« und entsprechen damit dem, was Foucault bisher in den meis-
ten Fillen als Macht bezeichnet hat.*#

SchlieRlich existieren zwischen den Spielen der Macht und den Zustinden
der Herrschaft »Regierungstechnologien«.**¢ Dieser dritte Typus von Macht
bezeichnet sowohl die Fithrung von Untergebenen wie auch komplexen Insti-
tutionen. Regierungstechnologien gehen iiber die situative und ergebnisoffene
Form von strategischen Spielen hinaus, sind sozusagen normalisierte Macht-
verhiltnisse, die sich durch ein gewisses Maf an struktureller Etablierung von
einfachen Spielen der Macht abheben, ohne unmittelbar die Unbeweglichkeit
und Bestidndigkeitvon Herrschaftszustinden anzunehmen. Gleichwohl tendie-
ren Regierungstechnologien dazu, Herrschaftszustinde zu werden.*¥ Macht
ist mithin deshalb »gefihrlich«, weil immer die Gefahr besteht, dass strategi-
sche Spiele in Herrschaftsverhiltnissen erstarren und damit Handlungsmég-
lichkeiten fiir den Einzelnen verschwinden bzw. unmdglich werden.**® Gefihr-
lich bedeutet dann nicht, dass Machtverhiltnisse »etwas an sich Schlechtes
sind, wovon man sich frei machen miisste.«*** Stattdessen hofft Foucault dar-
auf, dass es gelingt, sich selbst die »Rechtsregeln, die Fithrungstechniken und

dass Machtinnerhalb der Gesellschaft ein unabwendbares Schicksal darstellt, sondern
dass es ein stdndiger»Agonismus« zwischen ihnen und der intransitiven Freiheit zu ana-
lysieren, herauszuarbeiten und in Frage zu stellen, ja dass diese sogar die eigentliche
politische Aufgabe jeglicher sozialen Existenz darstellt.« Foucault 2005ad, S. 289.
444 | Ebd., S. 293.

445 | Ebd., S. 293.

446 | Foucaults Revision des Machtbegriffes verdankt viel der Theorie von Hannah
Arendt, die ebenfalls zwischen Macht und Herrschaft unterscheidet. Foucault 2005y,
S. 721f.

447 | Vgl. Foucault 2005ac, S. 298.

448 | Vgl. Foucault 2005aj, S. 465. »Macht ist folglich an sich weder gut noch schlecht.
Sie ist etwas Gefahrliches. Wenn man Macht ausibt, rihrt man nicht an das Bése, son-
dern an eine geféhrliche Materie, deren Missbrauch also stets méglich ist und mehr
oder weniger schwerwiegende negative Folgen haben kann.« Foucault 2005r, S. 855.
449 | Foucault2005g, S. 899.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

auch die Moral zu geben, das ethos, die Sorge um sich, die es gestatten, inner-
halb der Machtspiele mit dem Minimum an Herrschaft zu spielen.«*° Die mit
den Gouvernementalitits-Vorlesungen eingefithrten Kategorien Regierung
und Fiihrung werden in diesem Zusammenhang weiterentwickelt und ver-
mitteln nicht nur zwischen strategischen Spielen und Herrschaftszustinden,
zwischen Macht und Wissen, sondern insbesondere zwischen externen Macht-
bzw. Herrschaftsverhiltnissen und dem Subjekt. Durch Selbst-Fithrung soll
sich das Subjekt regieren und von Fremdzwingen befreien. Weiterhin wertet
Foucault — gegen die eigene Beteuerung — Machtspiele normativ positiv und
Herrschaftsverhiltnisse negativ. Der Regierungsbegrift fungiert als Vermitt-
lungsinstanz zwischen der Makroebene (Herrschaftsverhiltnis) und der Mi-
kroebene (strategische Spiele), womit es Foucault moglich wird, verschiedene
Grade von Machtverhiltnissen zu reflektieren. Nicht nur gibt es ausgehend
vom neu geschaffenen Intensititsmodell unterschiedliche Grade von Macht
(Spiel, Regierung, Herrschaft), gleichzeitig fligt Foucault seinem Modell die
Komponente des Widerstandes als mdégliche Option und dynamische Kom-
ponente hinzu, d.h. Macht soll nicht mehr ausschliefilich als »Beherrschung
oder Herrschaft« verstanden werden, sondern es ist nun notwendig, »|...] sie
stets als eine Beziehung in einem Feld von Interaktionen zu betrachten, sie in
einer unljslichen Beziehung zu Wissensformen zu sehen und sie immer so zu
denken, daf man sie in einem Moglichkeitsfeld und folglich in einem Feld der
Umbkehrbarkeit, der méglichen Umkehrungen sieht.«*!

»Denn wenn es stimmt, daf® es im Kern der Machtverhéltnisse und als deren standige
Existenzbedingung das Aufbegehren und die widerspenstigen Freiheiten gibt, dann gibt
es kein Machtverhdltnis ohne Widerstand, ohne Ausweg oder Flucht, ohne eventuelle
Umkehrung.«#52

Foucaults Theorie benétigt das Moment des Widerstandes innerhalb von
Machtverhiltnissen, um Wandel und Verinderung im historischen Prozess
iiberhaupt erkliren zu kénnen.*? Gerade, weil Macht mindestens zwei Partei-
en voraussetzt, die einen Konflikt austragen, muss es die Option von Wider-
stand geben, was in der total kontrollierten und gelihmten Gesellschaft der
Disziplin unméglich erscheint.** Diese positive Hervorhebung des Wider-

450 | Ebd., S. 899.

451 | Foucault 1992, S. 40.

452 | Foucault 1987a, S. 259.

453 | Expliziter Teil der Machtkonzeption wird Widerstand spatestens mit der Schrift
»Der Wille zum Wissen«: Vgl. Foucault 1983, S. 96f.

454 | Die Inkonsistenz dieser Argumentation zeigt sich, wenn man in Rechnung stellt,
dass jeder Widerstand »eigentlich« nur Machteffekt sein kann, weil er sich doch nurim

14.02.2026, 16:44:23.

287


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

288

Politischer Pessimismus

standes erginzt dariiber hinaus die journalistische Begleitung der Iranischen
Revolution:

»Wenn Gesellschaften durchhalten und lebendig bleiben, das heifit, wenn die Machte
darin nicht»absolut absolut«sind, so weil hinter der Akzeptanz und dem Zwang, jenseits
der Drohung, der Gewalt und der Uberredung jener Augenblick méglich bleibt, in dem
das Leben keinen Handel mehr zuldsst, die M&chte alle Macht verlieren und die Men-
schen sich trotz Galgen und Maschinengewehren erheben.«*%®

Davon ausgehend erscheinen dem >pessimistischen Hyper-Aktionismus« des
Spatwerks kein Ausweg und keine Umkehrung prinzipiell ausgeschlossen.
Bevor wir uns abschliefend dem Fluchtpunkt der Theorie »Ethik des Selbst«
zuwenden, ist es wichtig, die vollzogene Distanznahme und Umstellung der
Machttheorie herauszustellen. Foucault verabschiedet sich — zwar weitestge-
hend implizit — vom kriegerischen Antagonismus und dem mit seiner Macht-
konzeption einhergehenden Determinismus.*® Macht wird jetzt als ein Mittel,
um Handlungsmoglichkeiten anderer Individuen zu beeinflussen, vorgestellt,
welches zwar »Kampfstrategie« bleibt, sich aber nicht auf Gewalt- oder Zwangs-
verhiltnisse reduzieren lisst.*” Gewalt genauso wie Konsens kénnen Teil von
Macht sein, aber niemals der erschépfenden Analyse von Macht dienen. Ent-
sprechend ist Macht nur im absoluten Extremfall nackte Gewalt oder Krieg
und kann durchaus auch die Form eines Konsenses besitzen.*® Die Trennung
von Macht und Herrschaft griindet in der neuentdeckten Freiheit der Subjekte:

Rahmen der herrschenden Verhdltnisse entwickeln kann und immer in Machtkonstella-
tionen zurtickfiihren muss.

455 | Foucault 2005w, S. 175.

456 | »Dort wo die Determinierungen geséttigt sind, existiert kein Machtverhéltnis,
wenn der Mensch in Eisen gekettet ist (da handelt es sich um ein physisches Zwangs-
verhaltnis), sondern nur dann, wenn er sich bewegen und im Grenzfall entweichen kann.
Macht und Freiheit stehen also nichtin einem AusschlieBungsverhaltnis gegeniiber (wo
immer Macht ausgeiibt wird, verschwindet die Freiheit), sondern innerhalb eines sehr
viel komplexeren Spiels: in diesem Spiel erscheint die Freiheit sehr wohl als die Exis-
tenzbedingung von Macht (sowohl als ihre Voraussetzung, da es der Freiheit bedarf, da-
mit Macht ausgeiibt werden kann, wie auch als ihr standiger Trdger, denn wenn sie sich
vollig der Macht, die auf sie ausgelibt wird, entzdge, wiirde auch diese verschwinden
und dem schlichten und einfachen Zwang der Gewalt weichen), aber sie erscheint auch
als das, was sich nur einer Ausiibung von Macht entgegenstellen kann, die letztendlich
darauf ausgeht, sie vollkommen zu bestimmen.« Foucault 1987a, S. 255f.

457 | Vgl. ebd., S. 259 u. 254f.

458 | »Die der Macht eigene Verh&ltnisweise wére somit weder auf der Seite der Ge-
walt und des Kampfes, noch auf Seiten des Vertrages und der Willensbande (die allen-

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Freiheit ist die Voraussetzung von Macht, also funktioniert Macht nicht tiber
(direkte) Repression: »Macht kann nur tiber »freie Subjekte< ausgeiibt werden,
insofern sie >frei< sind [...].«**° Freiheit ist die Bedingung der Moglichkeit von
strategischen Spielen und unterscheidet Macht von Herrschafts- und Gewalt-
verhiltnissen. Das >freie Subjekt« in Anfiihrungszeichen kann so gedeutet
werden, dass es eine Freiheit in Grenzen ist: in den Grenzen, die in jeder Ge-
sellschaft existieren und die von den jeweiligen Herrschaftsverhiltnissen be-
stimmt sind. Gleichwohl — und hier schwenkt Foucaults Analyseperspektive
um 180 Grad — kann sich das Subjekt immer widersetzen.**® Die Kehrtwende,
die Foucault jetzt vornimmt, stellt ein autonomes Subjekt vor, welches sich
selbst durch eigene Praktiken wie die »Sorge um sich« und »Technologien des
Selbst« konstituiert und regiert. Auch Widerstand erklirt die Theorie ausge-
hend vom Subjekt, demnach ist >Subjektivierung durch Unterwerfung« kei-
ne endgiiltige Unterwerfung: »Die Individuen, die versuchen, die Freiheit der
anderen zu kontrollieren, zu bestimmen und zu begrenzen, sind selbst frei,
und sie verfiigen {iber bestimmte Instrumente, um die anderen regieren zu
konnen. All dies beruht also auf der Freiheit, auf der Beziehung des Selbst auf
sich selbst und auf der Beziehung zu anderen.«*¢! Bisher postulierte Foucault
Macht und Wissen ausschliefllich als dem Menschen vorausgesetzte Struktu-
ren, die sich der Kontrolle und Steuerung des subjektiven wie kollektiven Wil-
lens nicht nur entzogen, sondern das Subjekt und damit dessen Wille wurde
erst durch die Unterwerfung unter die Strukturen erschaffen und geformt.
Entsprechend konnte sich der Einzelne auch nicht widersetzen, und folgerich-
tig war eine Gestaltung der Geschichte ausgeschlossen.*®

In diesem Zusammenhang argumentiert Foucault, dass der Mensch zwar
in einer durch-machteten Welt lebt, deshalb aber nicht aus der Verantwortung

falls ihre Instrumente sein kénnen) zu suchen, vielmehr auf Seiten dieser einzigartigen,
weder kriegerischen noch juridischen Weise des Handelns: des Gouvernement.« Ebd.,
S. 254. Wiirde man auf theoretische Stringenz bestehen, kdnnte man kritisch nach-
fragen, ob nicht Konsens und Legitimitét bereits Effekte und Wirkungen der Macht sind.
459 | Foucault 2005ac, S. 257.

460 | »Wenn man die Genealogie des Subjektes in der abendlandischen Kultur unter-
suchen will, muss man nicht nur die Herrschaftstechniken, sondern auch die Selbst-
techniken beriicksichtigen.« Foucault 2005ab, S. 210.

461 | Foucault 2005g, S. 901.

462 | Diein den 1980er Jahren vorgenommenen Modifikationen zeigen sich - wie oben
bereits angesprochen - auch in der Zeitdiagnose u.a. zeichnet sich die Gegenwart nun
durch eine »schwere Krise im westlichen Verstandnis der Subjektivitdt« aus. Foucault
2005ac, S. 246.

14.02.2026, 16:44:23.

289


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

290

Politischer Pessimismus

fiir seine eigene Existenz entlassen ist.*** Unterstellt ist damit eine Kraft, eine
Art Wille, in jedem Einzelnen, wodurch es moglich ist, sich dem Zugriff der
Macht bis zu einen bestimmten Punkt zu entziehen. Hiermit erfolgt schlief3-
lich eine Umgestaltung, die in der handlungstheoretischen Umstellung bereits
angelegt war: die Einfithrung der Perspektive des Subjektes. Das Subjekt war
bisher passive und willige >Knetmasse« der Macht, und die gesamte Argumen-
tation betonte daher die Unsinnigkeit, das Subjekt zum Ausgangspunkt einer
wissenschaftlichen Analyse zu erkliren. Mit den neuen Begriffen Regierung
und Fithrung ist es zunichst moglich zu beschreiben, wie Subjekte von der
Macht gefithrt werden, wie Subjekte andere Subjekte fithren und schliefllich
wie sich das Subjekt selbst fithrt und auffithrt.** Daraus erwichst letztlich der
normative Auftrag, sich selbst eigenverantwortlich zu fithren. Mit der Fokus-
sierung auf neue Subjektivierungspraxis und Eigenverantwortung soll sozu-
sagen der Befreiungsschlag aus der Hermetik der genealogischen Weltkonst-
ruktion gelingen: »Wir miissen nach neuen Formen der Subjektivitit suchen
und die Art von Individualitit zuriickweisen, die man uns seit Jahrhunderten

463 | »Man muf die Wechselwirkung zwischen diesen beiden Technikformen - Herr-
schaftstechniken und Selbsttechniken - untersuchen. Man muf die Punkte analysie-
ren, an denen die Herrschaftstechniken Gber Individuen sich der Prozesse bedienen,
in denen das Individuum auf sich selbst einwirkt. Und umgekehrt mufl man jene Punkte
betrachten, in denen die Selbsttechnologien in Zwangs- oder Herrschaftsstrukturen in-
tegriert werden. Der Kontaktpunkt, an dem die Form der Lenkung der Individuen durch
andere mit der Weise ihrer Selbstfiihrung verkniipft ist, kann nach meiner Auffassung
Regierung genannt werden. In der weiten Bedeutung des Wortes ist Regierung nicht
eine Weise, Menschen zu zwingen, das zu tun, was der Regierende will; vielmehr ist sie
immer ein bewegliches Gleichgewicht mit Ergédnzungen und Konflikten zwischen Tech-
niken, die Zwang sicherstellen und Prozessen, durch die das Selbst durch sich selbst
konstruiert oder modifiziert wird« (Foucault, Michel (1993): About the Beginning of the
Hermeneutics of the Self. In: Political Theory 21, S. 188-227, 203f; Ubersetzung T.L,
zit.n. Brockling et al. 2000, S. 29.

464 | »Der Ausdruck Fiihrung« (conduite) vermag in seiner Mehrdeutigkeit das Spezi-
fische an den Machtbeziehungen vielleicht noch am besten zu fassen. »Fiihrung« heifit
einerseits, andere (durch mehr oder weniger strengen Zwang) zu lenken, und anderer-
seits, sich (gut oder schlecht) aufzufiihren, also sich in einem mehr oder weniger offe-
nen Handlungsfeld zu verhalten. Machtausibung besteht darin, »Fiihrung zu lenken,
also Einfluss auf die Wahrscheinlichkeit von Verhalten zu nehmen. Macht gehort letzt-
lich weniger in den Bereich der Auseinandersetzung zwischen Gegnern oder der Verein-
nahmung des einen durch den anderen, sondern in den Bereich der»Regierung«in dem
weiten Sinne, den das Wortim 16. Jahrhundert besaf.« Foucault 2005ad, S. 286.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

aufzwingt.«*®> Mit dieser Forderung wird explizit, was bereits zuvor implizit
in seinem Menschenbild und den daraus abgeleiteten Idealen angelegt war.*6¢

Das Projekt »neue Formen der Subjektivitit zustande bringen« verfolgen
die Binde zwei und drei von »Sexualitit und Wahrheit«, entlang der Frage,
inwiefern >bessere< Formen von Subjektivierung in der griechischen Antike
durch eine »Praxis des Selbst«*” und eine »Asthetik der Existenz« gegliickt
sind.*® Im Zentrum der Untersuchungen steht, wie sich Individuen in der
Antike durch »Wahrheitsspiele« als Subjekte (selbst-)konstituieren, und an-zu-
erkennen.*®® Dabei ist anzufiigen, dass eine Eins-zu-Eins-Kopie der antiken
Praxen in die Gegenwart keine Losung verspricht, dennoch glaubt Foucault,
von den Griechen lernen zu kénnen. Von einem souverinen, stiftenden Sub-
jekt mochte Foucault zwar nicht ausgehen, fligt seiner bisherigen Subjekti-

<<470, wie er

vierungstheorie (»[...] aus der Perspektive von Zwangspraktiken [...]
selbst einrdumt) aber eine zweite Option hinzu: Subjektivierung erfolgt nim-
lich auch durch »Praxis des Selbst«*!, wie sie die griechisch-romische Antike

gekannt hat:

»Man kdnnte das als eine asketische Praxis bezeichnen, wenn man Askese in einem sehr
allgemeinen Sinne fasst, also nicht im Sinne einer Moral des Verzichts, sondern in dem
einer Einwirkung des Subjekts auf sich selbst, durch die man versucht, sich selbst zu
bearbeiten, sich selbst zu transformieren und zu einer bestimmten Seinsweise Zugang
zu gewinnen.«472

465 | Foucault 2005ac, S. 250f.

466 | Allerdings kann man Foucault mit Agamben fragen, wie unter den herrschenden
Bedingungen (der Disziplinar- und Normalisierungsgesellschaft, »[...] die heute iberall
den politischen Raum verwandelt, Giberhaupt noch legitim oder auch nur méglich [ist,
Anm. d. A.], subjektive Technologien und politische Techniken auseinanderzuhalten?«
Agamben 2002, S. 16.

467 | Foucault 2005h, S. 275.

468 | Foucault 2008c, S. 19f. »Was die Griechen interessierte, was ihr Thema war, das
war die Konstitution einer Ethik als eine Asthetik der Existenz. Nun frage ich mich also,
ob unser heutiges Problem gewissermafien nicht &hnlich ist, angenommen, daf} die
meisten von uns nicht mehr glauben, daf} die Ethik auf die Religion gegriindet ist, und
dafd wir kein Gesetzessystem wollen, das in unser Privatleben, in unser moralisches und
personliches Leben eingreift.« Foucault 1984, S. 71.

469 | Vgl. Foucault 2008¢c, S. 10-13.

470 | Foucault2005h, S. 274.

471 | Ebd., S. 275.

472 | Ebd., S. 275.

14.02.2026, 16:44:23.

291


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

292

Politischer Pessimismus

In diesem gedanklichen Zusammenhang definiert Foucault das Projekt »Se-
xualitit und Wahrheit« als »philosophische Ubung: es ging darum zu wissen,
in welchem Mafle die Arbeit, sein eigenen Gedanken zu denken, das Denken
von dem losen kann, was es im Stillen denkt und inwieweit es ihm ermdogli-
chen kann, anders zu denken.«*”? Die Bezugnahme auf die Antike ist geleitet
von der Annahme, dass es hier Praktiken des Selbst gab, von deren Rekonst-
ruktion moderne Subjekte profitieren kénnen. Zwar erfolgte die Subjektivie-
rung auch in der Antike »ausgehend von einer Anzahl von Regeln, Stilen, Kon-
ventionen«”*, aber sicherlich nicht durch eine vollige Unterwerfung. Damit
unterstellt Foucault, dass im geschichtlichen Prozess autonomere Subjektivie-
rungsformen verloren gegangen sind, welche heute zur Bewiltigung aktueller
Problematiken niitzlich wiren. Ideengeschichtlich betritt er damit ausgetrete-
ne Pfade, bereits Nietzsche, vor ihm der vom Hellenismus begeisterte deutsche
Wissenschaftsdiskurs des 19. Jahrhunderts und davor die Renaissance hatten
sich positiv auf die griechische Kultur bezogen und hier eine Alternative zur
Gegenwart gewihnt. Am Ende seines Schaffens will Foucault jedenfalls weit
in die Vergangenheit zuriick, um »ein geschichtliches Bewusstsein unserer
gegenwirtigen Situation« zu gewinnen und aufzukliren, »kraft welcher Me-
chanismen wir zu Gefangenen unseren eigenen Geschichte geworden sind.«*>

»Mir féllt auf, daB Kunst in unserer Gesellschaft zu etwas geworden ist, das nur Gegen-
stande, nicht aber Individuen oder das Leben betrifft. [...] Aber kdnnte nicht das Le-
ben eines jeden ein Kunstwerk werden? [...] Wir miissen uns selbst als ein Kunstwerk
schaffen.«47®

Eine Lebenskunst wird damit zum Ideal und utopischen Fluchtpunkt der
Theorie, so dass Foucault damit immer noch eine negative historische Ent-
wicklung konstatiert und eine kritische Zeitdiagnose vertritt, die Situation

473 | Foucault2008c, S. 16.

474 | Foucault 2005n, S. 906.

475 | Foucault 1987a, S. 2441,

476 | Foucault 1987b, S. 273f. »Warum sollt nicht jeder einzelne aus seinem Leben ein
Kunstwerk machen kénnen?« Foucault 1984, S. 80. Michael Pauen hat zum Verhéltnis
von Kunst und Pessimismus Folgendes bemerkt: »Kunst wird zum eigentlichen Flucht-
punkt jener Theorien, die der Wissenschaft den Anspruch auf substanzielle Wahrheit,
der Wirklichkeit die Fahigkeit einer Wende zum Bessern streitig machen.« Pauen 1992,
S. 941. Und weiterhin merkt er Gber den Pessimismus der zweiten Hélfte des 18. und
ersten des 19. Jahrhunderts an: »Wenn eine Rettung vor den zerstorerischen Tendenzen
der Gegenwart liberhaupt maglich ist, dann - so glauben konservative und linke Kritiker
- sind es in erster Linie die Kiinste, von denen die Erneuerung ausgehen kann.« Pauen
1997a, S. 173.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

aber ist nicht linger ausweg- und hoffnungslos. Denn es gab eine historische
Situation, in der die Menschen noch nicht oder nicht so sehr durch die eigene
Geschichte gefangen waren und ihr Leben als Kunstwerk gestalten konnten:
In der griechischen Antike war es den (méinnlichen und freien) Bewohnern
der Polis méglich, »[...] ihrer Existenz die schonste und vollendetste Form |[...J«
zu geben.”’” Vor diesem romantisierten und gegeniiber sozialen Unterschie-
den unsensiblen historischen Bild soll die Asthetik der Existenz eine Erweite-

478 Nicht eine weitere

rung von Freirdumen fiir das moderne Subjekt erlauben.
Zwangspraxis der Subjektivierung erkennt Foucault darin, sondern eine >Pra-
xis der Selbstformierung des Subjektes<. Die Asthetik der Existenz ist ein Ideal
von Subjektivitit, das nicht von aufen gestiftet oder erzwungen werden kann,
sondern von jedem selbst geschaffen werden muss.”® Vor diesem Hintergrund
erklirt sich, warum Foucault wiederholt mit der Kampfvokabel »neoliberal«
kritisiert wurde und zudem mit der Frage konfrontiert, ob diese Selbsttechni-
ken nicht blof eine neue Machttechnik sind, die er nicht hinreichend kritisch
reflektiert?

Die Asthetik der Existenz hat jedenfalls nichts mit Ausschweifungen und
einem hedonistischen Kontrollverlust gemein, vergleichbar zu Nietzsches Pos-
tulat des Selbstgesetzgebers geht es um Entsagung, Verzicht und Asketismus.
Entsprechend ist das Thema der Folgebinde von »Sexualitit und Wahrheit«
nur vordergriindig Sexualitit.®® Die individuellen Praktiken zur Regulie-
rung der Erndhrung, der Gesundheit, der Lust usw. sind Formen der Selbst-
regierung, welche nicht nach der Mafgabe universeller Verbote oder einer to-
talitiren Moral verfolgt werden: »Es geht nicht um die Frage, was unter den
Begierden, die man verspiirt, oder den Akten, die man begeht, erlaubt oder
verboten ist, sondern um die Klugheit, die Reflexion, den Kalkiil in der Vertei-
lung und Kontrolle seiner Handlungen.«*®! Der griechische Mann beweist mit
seiner Einschrinkung Freiheit im Sinne einer reflexiven Freiheit und damit
die dsthetische Qualitdt seines Lebensentwurfes, d.h. »[...] auf eine Stilisierung

477 | Foucault 2008c, S. 315.

478 | Wobei Foucaultin einem Interview die Defizite der griechischen Gesellschaft klar
benennt. Vgl. Foucault 1987b, S. 270.

479 | Der naheliegende Gedanke, dass auch jede Asthetik letztlich eine Frage der
Macht ist, bleibt dabei seltsam unthematisiert. Was schdn und hésslich, etwas oder
jemand ist, was ein dsthetische ansprechender Lebensentwurf ist usw., die Entschei-
dung darlber obliegt, ausgehend von der Machttheorie, der Kontingenz der jeweiligen
Herrschaftsordnung. Damit ist die Asthetik kulturabhéngig und in den jeweiligen Be-
dingungen gefangen.

480 | Vgl. ebd., S. 265f.

481 | Foucault2008c, S. 71f.

14.02.2026, 16:44:23.

293


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

294

Politischer Pessimismus

der Haltung und eine Asthetik der Existenz.«*®? Durch die Ethik kann jeder
seinem Leben eine Qualitit geben, ohne sich zu unterwerfen — so zumindest
Foucault. Somit verlagert Foucault sein Denken auf das Selbstverhiltnis des
Einzelnen bzw. das Subjekt. Wobei das Gliick des Einzelnen — wie oben be-
merkt — zum Maf3stab der Kritik avanciert.

Anzumerken ist, dass Foucaults Rekonstruktion der antiken Selbstprak-
tiken zwischen ca. 500 v. Chr. bis 500 n. Chr. entlang des Narratives einer
negativen Entwicklung erfolgt: Der Vergleich der griechischen Antike mit der
frithchristlichen Epoche offenbart Verinderungen im Umgang mit der Moral
durch das Christentum, was als historische Verschlechterung gedeutet wird,
weil die in der griechischen Antike entwickelten freiheitlichen Praktiken der
Selbstsorge verunméglicht werden.*®® Was sich durch das Christentum 4n-
dert, sind weniger die konkrete Moral als deren Begriindung und Funktion.
Das Christentum reguliert den Sex durch Verbote, im Gegensatz dazu waren
es im antiken Griechenland optionale Ratschlige, die fiir den kontrollierten
Umgang mit Sexualitit und sich selbst geniigten — so zumindest Foucaults
Rekonstruktion: »Aber im Grunde wire man in der griechischen und rémi-
schen Antike niemals auf den Gedanken gekommen, von jemanden totalen,
absoluten und bedingungslosen Gehorsam gegeniiber einem anderen zu ver-
langen.«** Im Wissen um die politisch-rechtliche Situation von Frauen, Kin-
dern, Sklaven und Fremden in der antiken Welt irritiert diese Einschitzung.
Entscheidend ist fiir jene Geschichtskonstruktion, dass Foucault die griechi-
sche Variante nicht als Zwang deutet, sondern als freiheitliche, freiwillige und
somit positive Praxis der Selbstregulation und Selbstverantwortlichkeit. Die
Griechen tibten zwar Verzicht und entsagten bestimmten Freiheiten, aber im-
mer vor dem selbstgesetzten Ziel, »[...] sich selbst zum moralischen Subjekt
seiner Lebensfithrung umzuformen.«*> Mit dem Christentum entsteht eine
Machttechnik, die »[...] nicht zum Ziel hat, eine souverine Selbstbeherrschung
zu begriinden, was man im Gegenteil erwartet, ist Demut und Erniedrigung,
eine Selbstablosung und die Herstellung einer Beziehung zu sich selbst, die
auf die Zerstérung der Form des Selbst abzielt.«*® Das Christentum schafft

482 | Ebd., S. 122.

483 | »Die klassische Antike kannte keine Problematisierung der Selbstkonstitution
als Subjekt; seit dem Christentum hingegen wurde die Moral von einer Theorie des Sub-
jektes mit Beschlag belegt.« Foucault 20051, S. 872.

484 | Foucault 2003j, S. 709. Die erste Verschlechterung stellt bereits die rdémische
»Kultur des Selbst« dar, deren Gewissensprifungen den Anfang der Entwicklung zu all-
gemeinen Verhaltensnormen markieren. In der romischen Gewissenspriifung erscheint
derTrieb als eine externe und negativ zu béndigende Kraft.

485 | Foucault 2008c, S. 38.

486 | Foucault 2005af, S. 159.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

eine externe Autoritit, die »pastorale Macht« und damit neue »Machtmecha-
nismen, um diese neuen moralischen Imperative einzutrichtern«.**’ Fiir Fou-
cault bedeutet das Pastorat, welches den bedingungslosen Gehorsam und die
Abhingigkeit des Einzelnen vom Hirten verlangt, den Verlust an Freiheit des
Einzelnen und die Unterwerfung unter die Regeln der Herde.”® Dies lisst sich
auf die Formel bringen: In der Antike Selbstbeherrschung, seit dem Christen-
tum Selbstverleugnung.*®’

Insgesamt analysiert Foucault in den Folgebinden »Sexualitit und Wahr-
heit« auffallend unabhingig von externen Machtverhiltnissen. Das zeigt sich
gerade daran, dass die Selbst-Schaffung und Selbstbeherrschung der Subjekte
nicht als passive Unterwerfung unter externe Imperative begriffen wird, son-
dern als >optionaler Ratschlag« relativ losgel6st von Machtverhiltnissen erfolgt.
In mehreren Interviews hat Foucault solche Selbstsubjektivierungstechniken
als positive politische Alternative fiir unsere Gegenwart herausgestellt und da-
durch seinen politischen Pessimismus der 19770er Jahre relativiert. Weil Sub-
jektivitat historisch entstanden und nicht naturgegeben ist, kann sie — dies
ist die Neuerung — durch die Subjekte selbst verindert werden. Foucault zieht
hier quasi die Konsequenz aus seiner geschichts- und kulturpessimistischen
Position: Kulturelle Praxen sind einem permanenten historischen Wandel aus-
gesetzt und werden auch kiinftig verindert.

»Ich glaube nicht, dass man in eine Geschichte eingeschlossen ist; im Gegenteil, meine
ganze Arbeit besteht darin zu zeigen, dass die Geschichte von strategischen Beziehun-
gen durchzogen ist, die infolgedessen beweglich sind und die man verandern kann.«*%0

Damit verabschiedet sich der spite Foucault vom Determinismus, der seine
Positionen zuvor ausgezeichnet hatte. Dass Freiheit und Widerstand in der
Spitphase konstitutiver Teil dieser Theorie der Macht sind, zeigt der Rekurs
auf die Regierung des Selbst als Kunstwerk seiner selbst. Durch sinngebende
Praxen sollen die antiken wie modernen Subjekte die eigene Lebensfithrung
meistern und ihre personliche Existenz mit einer isthetischen Qualitit aus-
statten. Praxis bedeutet in diesem Zusammenhang ein Tun, um seiner selbst
willen. Diese Tugend der Praxis ist ein Selbsterziehungsprogramm, das zur
Selbstregierung befihigen soll. Somit endet Foucaults Philosophie mit einem
Imperativ, den auch viele andere Lehren aufstellen: Man sollte sich um sich

487 | Foucault 2003j, S. 705f.

488 | Vgl. Foucault 2005x, S. 192-194. Siehe auch: Marti 1988, S. 143.

489 | Vgl. zu dieser Verdnderung: Foucault 2007b, S. 92-94. Vgl. hierzu: Marti 1988,
S. 132 und 135.

490 | Foucault 2005r, S. 852.

14.02.2026, 16:44:23.

295


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

296

Politischer Pessimismus

selbst kiimmern.*' Durch Meditation, Bewusstwerdung, Askese und andere

Techniken dieser Art abstrahiert das Subjekt zunichst von sich und wird sich
selbst als Objekt bewusst. Anhand von sorgenden Techniken soll das Subjekt
eine gelassene Haltung herstellen, die es erlaubt, sich selbst zu regieren, mit
den Zielen, Autonomie, Souverdnitit und Verantwortlichkeit iiber sich selbst
Zu gewinnen.

Notwendige Bedingung dieser Ethik ist subjektive Freiheit, die es ermdg-
lichen soll, eine »[...] Form des Verhiltnisses zu sich [auszuarbeiten, Anm. d.
Al], die es dem Individuum gestattet, sich als Subjekt einer moralischen Le-
bensfithrung zu konstituieren.«** Foucault entwickelt hierfiir keinen Katalog
mit festgeschriebenen moralischen Grundsitzen, stattdessen gilt wiederum
das Ideal der Selbstverantwortung, d.h. die Gestaltung der eigenen Freiheit,
deren konkrete Form im Sinne einer ethischen Ausgestaltung jeder letztlich
selbst bestimmen muss. Foucault hofft somit auf eine nicht-normative Ethik
des Selbst und erklirt das Subjekt zum letzten Widerstandspunkt gegen die
Herrschaftsverhiltnisse.

Subjektivierung lisst sich von jetzt an nicht mehr auf behavioristische
Konditionierung durch Kontrolle, Dressur, Disziplin und Normalisierung re-
duzieren und muss entlang von subjektiven Konzepten der Lebensfiihrung
analysiert werden. Bis zu diesem werksgeschichtlichen Punkt** hatte das Sub-
jekt keine wirkliche Wahl: Entweder unterwarf es sich der Disziplinar- und
Normalisierungsmacht oder es verschwand jenseits der Grenze im Reich des
Wahnsinns, der Anormalitit, der Delinquenz oder des Todes. Gemif des Fou-
cault’schen Eudimonismus ist nun jeder Einzelne aufgerufen, seines >Gliickes
Schmied« zu werden und moglichst viele verschiedene Lebensentwiirfe selbst
zu erschaffen und zu praktizieren. Jedem Subjekt wird somit implizit der Auf-

491 | Foucault hat diesen Zusammenhang durchaus gesehen: Vgl. Foucault 2007b,
S. 62f.

492 | Foucault 2008c, S. 315.

493 | Auf die Frage nach der Ethik der Sorge um sich (»Diese Spiele der Wahrheit be-
ziehen sich nicht mehr auf eine Zwangspraxis, sondern auf eine Praxis der Selbstformie-
rung des Subjekts.«) antwortet Foucault: »Richtig. Man kdnnte das als eine asketische
Praxis bezeichnen, wenn man Askese in einem sehr allgemeinen Sinne fasst, also nicht
im Sinne einer Moral des Verzichts, sondern in dem einer Einwirkung des Subjekts auf
sich selbst, durch die man versucht, sich selbst zu bearbeiten, sich selbst zu transfor-
mieren und zu einer bestimmten Seinsweise Zugang zu gewinnen. Ich begreife Askese
hier in einem weiteren Sinne als beispielsweise Max Weber, aber es liegt dennoch auf
derselben Linie.« Foucault 2005h, S. 275.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

trag gegeben, seine Existenz zum selbstgestalteten Gegenentwurf zu den be-
stehenden gesellschaftlichen Normen zu isthetisieren.**

Spannend ist an dieser Stelle auch der direkte Vergleich zwischen Schmitt
und Foucault. Schmitts etatistische Position kritisiert die Romantiker, den
Liberalismus und damit die moderne Subjektivitit, weil der Einzelne zu viel
Freiheit >genieflt«. Dem diametral entgegengesetzt richtet Foucault seine an-
archistische Kritik gegen die moderne Subjektivierungsform, die viel zu viele
freiheitliche Praxen und Méoglichkeiten ausschlieft.*® Gleichwohl erscheint
eine freie bzw. befreite Existenz des Einzelnen nun méglich, die Macht ist
nicht linger allmichtig, und damit ist nicht jeder Widerstand hoffnungslos.*¢

»Ich glaube fest an die menschliche Freiheit. Habe ich nicht bei meiner Befragung der
psychiatrischen und Strafinstitutionen vorausgesetzt und bekréaftigt, dass man da he-
rauskommen konnte, indem ich zeigte, dass es dabei um ab einem bestimmten Zeit-
punkt und in einem bestimmten Kontext geschichtlich ausgebildete Formen handelte,
ging es nicht darum zu zeigen, dass diese Praktiken in einem anderen Kontext liber-
wunden, weil willklirlich und unwirksam gemacht werden kénnen sollten? [...] Es haut
mich um, feststellen zu miissen, dass Leute in meinen historischen Untersuchungen die
Behauptung eines Determinismus sehen konnten, aus dem es kein Entrinnen gibt.«*%7

Wie oben erldutert und belegt, erwecken die Texte der 1960er und 1970er
Jahre durchaus den hier von Foucault bestrittenen Eindruck von Determinis-
mus und Unfreiheit. Glaubt man Foucault diese retrospektive Selbstdeutung,
muss man tiber einige Inkonsistenzen und Widerspriiche hinwegsehen. Soll
hingegen der Vorwurf eines deterministischen Pessimismus gegen diese sub-
jektphilosophische Kehrtwende und emphatische Betonung der Freiheit auf-

494 | Das Subjekt als Fluchtpunkt, im Sinne einer»Selbstermachtigung des Subjektes«
ist eine Exit-Strategie in pessimistischen Konstruktionen, die sich beispielsweise auch
bei Georg Lukacs und Ernst Bloch findet. Vgl. Pauen 1997a, S. 166 und 169.

495 | Diese neue Perspektivierung erscheint inkonsistent vor dem Hintergrund der
Macht- und Subjekttheorie. Weiterhin lebt die Méglichkeit einer emanzipatorischen
Selbstsorge von Voraussetzungen, die sie nicht garantieren kann, weil sie nur in einer
Gesellschaft moglich ist, die eben nicht zu starren Herrschaftsverhaltnissen geronnen
und in der die Disziplin nicht omnipréasent ist.

496 | »Aber ich bin auch nicht einverstanden, wenn man sagt, es sei unniitz, sich zu
erheben, weil doch alles beim Alten bleibe.« Foucault 2005w, S. 178. Als positives
Beispiel dienen die alternativen Lebensentwiirfe der Schwulen-Gegenkultur, welchen
Foucault attestiert, ihre Lebenskunst selbst schaffen zu kénnen, nicht durch die Ent-
deckung des eigentlichen Selbst, sondern durch kreative Erschaffung einer »schwule[n]
Lebensweise«. Siehe hierzu: Foucault 2005t, S. 909ff.

497 | Foucault 2005r, S. 854f.

14.02.2026, 16:44:23.

297


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

298

Politischer Pessimismus

rechterhalten werden, wire die Argumentation schliissig, dass der Biirgerkrieg
der Macht untergriindig immer noch die Welt definiert, in der die nunmehr
sich selbst regierenden Subjekte leben. Es konnte weiterhin angefithrt werden,
dass diese Subjekte ausgehend von Foucaults Machttheorie nur als voraus-
gegangene Unterwerfung denkbar sind und die Selbst-Konstituierung in der
von Foucault vorgestellten Welt unmdglich bleibt.*® Kritisierbar sind dann die
theoretische Inkonsistenz und die dirftige Begriindung der Foucault’schen
Moralphilosophie als »Asthetik der Existenz«.*® Weiterhin bleibt es fraglich,
wie es dem Selbst iiberhaupt moglich ist, freiheitliche Selbstregierungstechni-
599) von extern verordneten Subjektivierungsverfahren
(»Zwangspraktiken«) zu unterscheiden. Muss die von Foucault positiv gewer-
tete Selbstsorge nicht in letzter Konsequenz auch als oktroyierte Praxis gedacht
werden? Zu kritisieren ist die »Ethik des Selbst« zudem als eine triviale Selbst-
kunst und unpolitische Flucht ins Private, welche einer kleinen Elite vorbe-
halten bleibt.>" Kurz: Soll der Pessimismus im gesamten Werk nachgewiesen
werden, besteht entweder die Moglichkeit, das Spatwerk weitestgehend zu ig-
norieren oder Foucault mitsamt seiner performativen Selbstwiderspriichen zu
umzingeln. Ein Werk dieses Umfangs und mit dieser Anzahl an Neuanfin-
gen lisst sich letztlich nur durch einen hermeneutischen Gewaltakt auf einen
homogenen Sinn festlegen, so dass auch diese Rekonstruktion des Pessimis-
mus im Ergebnis zwiespiltig bleibt: Der deterministische Pessimismus findet
sich in den Texten der 1970er Jahre, wird danach aber durch die optimistische
Wendung relativiert. Der von Foucault selbst problematisierte und abgestritte-
ne Pessimismus wird zunichst anhand einer Revision der Machttheorie abge-
schwicht und durch eine Stirkung der subjektiven Potenz und die Hoffnung
auf eine dsthetisch begriindete Moral noch weiter geschmalert. Der radikale

ken (»Praxis des Selbst«

498 | Vgl. beispielsweise: »Ich glaube, die Individualitat ist heute vollstandig von der
Macht kontrolliert, und ich glaube, dass wirim Grunde durch die Macht selbst individua-
lisiert sind.« Foucault 2005ag, S. 71.

499 | Axel Honneth und Habermas stdren sich durchgangig an der mangelnden nor-
mativen Fundierung von Foucaults Theorie, die es ihm verunmdglicht, Giberhaupt zu dif-
ferenzieren zwischen verschiedenen Machtsystemen und letztlich in einen »heillosen
Relativismus« miindet. Vgl. Honneth 2004, S. 24. Siehe zum Dezisionismus-Vorwurf
insb.: Wolin 1986. Richard Wolin kritisiert Foucault - rhetorisch zugespitzt - aufgrund
dessen »Haltung nazistischer Selbstsiichtigkeit« und moniert die »Haltung einer nach
auRen gerichteten aggressiven Selbstiiberhéhung« (Ubersetzung Jan-Paul Kliinder),
Ebd., S. 84f.

500 | Foucault2005h, S. 274f.

501 | Zum Privatismus-Vorwurf an die Asthetik der Existenz als einen der Ersten: Vgl.
Kammler 1986, S. 203f. Vgl. zu einem kurzen Uberblick dieser Diskussion: Biebricher
2005, S. 213ff.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Individualismus, den Foucault vorschligt, wird in seiner Vielschichtigkeit und
Heterogenitit als politisch vollig unproblematisch vorgestellt; Foucault glaubt
offenbar, dass eine »Asthetik der Existenz« geniigt, um ein relativ konfliktfrei-
es Miteinander zu gewihrleisten. Somit blickt Foucault optimistisch in eine
Zukunft, in der itberkommene Moralkodices verschwinden und sich die Sub-
jekte selbst steuern.

Ideengeschichtlich sind theoretische Umstrukturierungen innerhalb einer
Philosophie kein Einzelfall, bereits Augustinus gab seine gnostischen Uber-
zeugungen auf; aus zwei Gottern wurde ein allmichtiger Gott und, um das
Ubel in der Welt zu erkliren, wurde der Mensch mit freiem Willen ausgestat-
tet. Auch Foucaults Vorbild Nietzsche wandelte seinen Pessimismus in den
1880er Jahren mit der Hoffnung auf den Ubermenschen. Ubertragen auf den
Fall Foucault wird die Macht nun nicht mehr als allmichtig dargestellt und
das Subjekt frei, sich selbst zu schaffen und Widerstand zu leisten. Die ge-
samte Theorie erscheint weniger hermetisch, deterministisch und fatalistisch,
weil das Machtkonzept in der ausdifferenzierten Form die Intensitit von Spie-
len der Macht, Regierung und Herrschaft reflektiert. Wichtig ist weiterhin,
dass Foucault versucht, das Subjekt dsthetisch zu rechtfertigen. Technische
Rationalisierung ist in dieser Wahrnehmung nicht linger Teil der Losung,
sondern das Problem. Die Lésung sucht Foucault in der Asthetisierung einer
bestimmten Technikvariante, der Technik des Selbst, als Asthetik der Selbst-
bestimmung, indem das Leben des Individuums dessen privater Gestaltung
anempfohlen wird.

6.7 DiE PERFORMANZ DES PESSIMISMUS

Die Pramisse, dass sich eine idealtypische >pessimistische Haltung< durch
die drei Charakteristika Verallgemeinerung, Asthetisierung des Schreckens
und Selbstinszenierung des Autors auszeichnet, lisst sich exemplarisch an
verschiedenen Stellen in den Schriften Foucaults rekonstruieren. Reizvoll an
seinen Texten ist der Bruch mit eingeschliffenen Wahrnehmungsmustern
und Denkgewohnheiten, sowie die damit verbundene Argumentationsstrate-
gie, kontra-intuitive Thesen zu verteidigen. Dass diese aber nicht ohne Verall-
gemeinerungen erfolgen, zeigt sich gerade am Machtbegriff der 1970er Jahre
und dessen Verengung auf Konflikt und Krieg. Der Hang zu generalisieren-
den Aussagen zeigt sich weiterhin in Ausfithrungen, die Machtverhiltnisse
als dualen Antagonismus von »Herrscher und Beherrschte«®” beschreiben,

502 | Foucault2002g, S. 176.

14.02.2026, 16:44:23.

299


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

300

Politischer Pessimismus

welche eine Zeitdiagnose von der Herrschaft sder Bourgeoisie< aufwirmen’®

oder das Gefingnis wie die Anstalt als Metapher fiir die Gegenwartsgesell-
schaft oder die ganze Welt einsetzen.*** Mit solchen Zuschreibungen fillt Fou-
cault weit hinter seine eigene Reflexion zurtick, die doch gerade dafiir votiert,
dass Macht nicht von Gruppen okkupiert und dualistisch gefasst werden kann.
Solcherlei >Fauxpas«< finden sich an vielen Stellen, beispielsweise, wenn Fou-
cault die staatlichen Mafnahmen im Zuge der Ereignisse im Jahr 1968 mit
dem Faschismus der 1940er Jahre vergleicht sowie eine Zunahme des Faschis-
mus diagnostiziert>® und den »dufersten Ernst [proklamiert, Anm. d. A.]: das
Aufspiiren aller Arten von Faschismus [...], angefangen bei den enormen Fa-
schismen, die uns umringen und zermalmen, bis hin zu den winzigen, die
die tyrannische Bitterkeit unserer alltiglichen Leben ausmachen.«*°¢ Ich lese
die Aussage als eine grobe Verallgemeinerung, eine Verdichtung einer kom-
plexen Gegenwart auf wenige negative Aspekte und somit als Ausdruck einer
pessimistischen Haltung. Optimismus lisst sich aus verallgemeinerten Cha-
rakterisierungen wie »umringen und zermalmen« und »tyrannische Bitterkeit
unserer alltiglichen Leben« kaum herauslesen. Wenig differenziert erscheint
auch die Begriffsarbeit, so werden die zentralen Kategorien (in den 19770er Jah-
ren) Macht und Herrschaft nicht unterschieden. Die Analysen operieren un-
reflektiert mit Allfaktoren wie das »Abendlands, die »Michte des Westens«®?,
die »Macht«, die »Bourgeoisie«*®® usw. Der Preis, den diese deterministische
Wirklichkeitskonstruktion zahlt, ist ein politischer Pessimismus, der Konsens
und Legitimitit nur als Ausdruck eines »falschen Bewusstseins«< deuten kann.
Dadurch werden alle lebensweltlichen Sinnstiftungen zu Oberflichenphino-
menen, die Foucault mit der Geste der Geheimnis-Liiftung »aufhebts, indem
die totale Unterwerfung des Menschen unter das »eigentliche Tiefenphino-
men, das »System, »aufgeklirt« wird.’*® Dabei scheint Foucault bis Anfang
der 1970er Jahre die Repressionshypothese selbst fortzuschreiben, deren Re-

503 | »Keine Herrschaftsform ist je so fruchtbar und folglich auch so geféhrlich und so
tief verwurzelt gewesen wie die der Bourgeoisie. Es wird nicht reichen, dass man sich
liberihre Niedertracht ereifert; sie wird nicht verschwinden wie die Flamme einer Kerze,
die man ausbldst: Das rechtfertigt eine gewisse Traurigkeit; gerade deshalb muss man
so viel Frohlichkeit, Hellsicht und Hartnackigkeit wie méglich in den Kampf hineintra-
gen.« Foucault 2002j, S. 894.

504 | Vgl. Foucault 2002d, S. 540.

505 | Vgl. Foucault 1972, S. 129.

506 | Foucault 1978a, S. 230. Siehe zu diesem Zitat und der Belegstelle: Brieler 1998,
S. 343.

507 | Foucault 2005k, S. 231.

508 | Foucault2002a, S. 894.

509 | Foucault 2001e, S. 665.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

vision aber in »Der Wille zum Wissen« nicht reflektiert wird. Weiterhin ist
das Gesetz als Instrument der »etablierten Macht« nur die Zurschaustellung
der Macht, die »eigentliche« Macht wird hinter dem Riicken der Subjekte quasi
im Geheimen durch Disziplinartechniken ausgeiibt. Die Verallgemeinerung
in »Der Wille zum Wissen« zeigt sich wiederum daran, dass die >Anti-Repres-
sionsthese« — im Gegensatz zu fritheren Untersuchungen Foucaults — kaum
mit historischen Quellen belegt ist. Volker Gerhardt hat Nietzsches Stil als
»verbale Kraftmeierei«®® bezeichnet, eine Einschitzung, die auch auf man-
che Texte Foucaults zutrifft — ausgenommen sind hiervon die beiden letzten
Binde von »Sexualitit und Wahrheit«.’!! Die rhetorischen Zuspitzungen stei-
gern sicherlich das Lesevergniigen, und fraglos sind der radikale Ton und die
kiampferischen Provokationen keine beliebigen Zufilligkeiten, sondern Teil
der Inszenierung, welche die negativen Aspekte der Moderne und die Abwege
der Rationalitit kritisieren. Pessimistisch ist der dadurch gesponnene Narrativ,
weil die geschichtliche Entwicklung entlang einer Verallgemeinerung des Ne-
gativen als einheitliches Prinzip der Macht konstruiert wird. Die Abgrenzung
der Mikrophysik der Macht von >grofien Erzihlungenc« gliickt nur vordergriin-
dig, da Foucaults Studien im Ergebnis ebenfalls eine allgemeine Geschichte,
die der Steigerung der Macht, konstatieren. Da sich dieser >kritische Ansatz«
mithin selbst der Utopie beraubt, wird die Hoffnung auf eine machtfreie Welt
als naiv zurtickgewiesen. Pessimistisch wird eine solche Weltkonstruktion
spitestens, wenn die Genealogie die Menschheitsgeschichte selbst im kriegeri-
schen Antagonismus gefangen nimmt.

Weiterhin ist das Panoptikum eine Metapher, mittels welcher der tech-
nisch-rationale Schrecken der Uberwachung nicht nur veranschaulicht, son-
dern ebenso performativ erzeugt wird durch die Diagnose, das Panoptikum
sei der Operationsmodus nicht nur des Gefingnisses, der Schulden, der Kaser-
nen, sondern der gesamten Gesellschaft:

»Wir leben in einer panoptischen Gesellschaft. Sie haben hier Uberwachungsstruktu-
ren, die absolut verallgemeinert sind; das Strafvollzugssystem, das System der Recht-
sprechung sind ein Teil davon, und die Psychologie, die Psychiatrie, die Kriminologie,

510 | Gerhardt 1992, S. 153.

511 | »In seinen letzten Biichern hat sich Foucaults Schreibweise sehr gewandelt: sie
ist ruhig geworden, leidenschaftslos, »gedampftc sagt Maurice Blanchot, nichterner,
Gilles Deleuze.« Eribon 1999, S. 480. Generell Isst sich konstatieren, dass es nicht
die theoretischen Konsistenz ist, durch die Foucaults Analysen ihre Wirkmé&chtigkeit
gewannen, sondern aufgrund der besonderen Gegenstédnde und deren rhetorische
Présentation.

14.02.2026, 16:44:23.

301


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

302

Politischer Pessimismus

die Soziologie, die Sozialpsychologie sind Wirkungen. Hier, im allgemeinen Panoptis-
mus der Gesellschaft, ist die Geburt des Gefangnisses anzusiedeln.«!2

Ob dies nun zutrifft oder nicht, bleibt dahingestellt, auf den Leser wirkt die-
ser generalisierte Anspruch, die »dunkle Kehrseite« der Moderne aufzuzei-
gen, beunruhigend.’® Die globale These, die Gegenwartsgesellschaft sei zur
panoptischen Gesellschaft verallgemeinert, griindet wiederum auf einer Ver-
allgemeinerung Foucaults, die eine Asthetisierung des damit verbundenen
Schreckens nicht leugnen kann. Die fiir den Pessimismus charakteristische
Asthetisierung des Schreckens zeigt dariiber hinaus die Auswahl der For-
schungsthemen, denn Foucault behandelt prinzipiell Themen, die zuvor in der
akademischen Auseinandersetzung nur einen marginalisierten Platz hatten
und anriichig waren: Wahnsinn, Verbrechen, Sexualitit, Anomalitit usw. Da-
mit vertrete ich freilich nicht die Auffassung, dass Anormalitit, Sexualitit usw.
schrecklich oder Ahnliches sind, sondern dass diese Themen durch Norma-
lisierungsprozesse an den Rand gedringt und somit als obszon stigmatisiert
werden bzw. wurden. Ausgehend von solchen Stigmatisierungen schreibt Fou-
cault die »Gegen-Geschichte« der >Opfer< der modernen Geschichte und soli-
darisiert sich mit seinen Forschungsgegenstinden, d.h. den AusgestofRenen
der Geschichte, Wahnsinnigen, Perversen, Kriminellen usw., wobei Foucault
im Gegensatz beispielsweise zum Pessimismus Schopenhauers aber keine
Mitgefiihlsethik propagiert. Der offensive Bezug auf problematische Aspekte
der modernen Gesellschaft geht sicherlich mit der politischen Intention ein-
her, eingeschliffene Wahrnehmungen in Frage zu stellen und umzudrehen.
Gleichzeitig kann sich aber Foucault bei der Lektiire der historischen Quellen
nicht »[...] dem Schock jener Wérter und jener Leben [...]« entziehen, durch die
[...] fiir uns immer noch ein Effekt von Schénheit und Schauer entsteht.«** In
einem Interview bekennt Foucault diesbeziiglich: »Ich habe Ihnen von Grenz-
erfahrungen erzihlt: das ist das Thema, das mich wirklich faszinierte. Wahn-
sinn, Tod, Sexualitit, Verbrechen sind fiir mich erregende Dinge.«’"® Der Hang
zu Themen wie Wahnsinn, Gefangenschaft und Ausschluss usw., in Kombi-
nation mit der eingestandenen >Erregung< und >Leidenschaft« des Autors, ver-
stirkt die Wahrnehmung, hier wiirden Sachverhalte besonders aus- und her-
ausgestellt. Diese Affinitit zeigt sich exemplarisch an der Gegeniiberstellung
der Strafpraxen zu Beginn von »Uberwachen und Strafen« und insbesondere
an der Foucault’schen Rekonstruktion des Falles »Pierre Riviére«. Gleiches gilt

512 | Foucault 2002k, S. 545.
513 | Foucault 2010, S. 285.
514 | Foucault 20014, S. 12.
515 | Foucault 20084, S. 70.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

fiir die Erotisierung der Machtpraxen der Uberwachung, des Zwangs und der
Kontrolle:

»Ich sage gerade, wenn man Liebe macht, hat man es mit Machtbeziehungen zu tun. All
die Machtbeziehungen sind so sehr mit Erotik beladen. [...] Es macht so sehr Lust, Be-
fehle zu erteilen. Es macht genauso Lust, Befehle zu erhalten. Diese Lust an der Macht
gilt es zu untersuchen.«51

Auch hier interessiert vor allem die Performanz der Aussage, denn durch diese
Zuschreibung gewinnt Macht fiir Foucault eine pornographische Dimension,
im Sinne einer Normiiberschreitung und Zurschaustellung.’” Auffallend ist
weiterhin, dass Foucault seine Inszenierung des Schreckens durchaus variiert:
In »Uberwachen und Strafen« ist es die explizite und intensive Zurschaustel-
lung der Strafpraxen sowie die martialische rhetorische Umschreibung, die auf
den Leser wirken. In »Die Ordnung der Dinge« ist es hingegen der niichterne
und teilnahmslose Stil, mit dem Foucault das »Verschwinden des Menschen,
d.h. des humanistischen Menschenbildes prognostiziert, welcher zusitzliche
Resonanz erzeugte und die Humanisten um Jean-Paul Sartre provozierte.*'®

Die enge Verbindung von martialischer Rhetorik und Selbstinszenierung —
als drittes Charakteristikum der pessimistischen Haltung — illustriert schlief3-
lich die folgende Deutung besonders eindringlich:

»lch mdchte, dass meine Biicher Skalpelle, Molotowcocktails oder Minengiirtel sind und
dass sie nach Gebrauch wie ein Feuerwerk zu Asche zerfallen. [...] ich bin schockiert bei
dem Gedanken, dass man mich einen Schriftsteller nennen kénnte. Ich bin ein Handler
von Instrumenten, ein Verfasser von Rezepten, ein Wegweiser von Zielen, ein Karto-
graph, ein Verrater von Pldnen, ein Waffenfabrikant [...].«31°

Die Selbstdarstellung ist augenscheinlich eine Reminiszenz an Nietzsche, der
bekanntlich Philosophie mit dem Hammer betreiben wollte oder sich selbst als

516 | Foucault2002e, S. 997.

517 | Ein solches pornographisches Interesse am Wahnsinn, Verbrechen und Sexuellen
lasst sich wiederum ebenso auf der Seite der Rezipienten - also auch bei mir - vermu-
ten. Vgl. zu einer entsprechenden iiber die Darstellung von Sexualitat hinausgehenden
Pornographie-Definition: Hester 2014, S. 181-191.

518 | »Vor allem seine Haltung einer stoischen, leidenschaftslosen Distanz, mit der
er am Ende seiner 1966 verdffentlichten Ordnung der Dinge prognostiziert, »dafl der
Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand« (Foucault 1974: 462),
hat zu einem regelrechten Aufschrei gefiihrt.« Kneer 1996, S. 164.

519 | Foucault 2002a, S. 894f. »Ich bin ein Sprengmeister. Ich fabriziere etwas, das
letztlich einer Belagerung, einem Krieg, einer Zerstérung dient.« Foucault 2005q, S. 187.

14.02.2026, 16:44:23.

303


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

304

Politischer Pessimismus

Dynamit deutete. Unweigerlich glorifiziert Foucault mit dieser kriegerischen
Metaphorik aber auch Gewalt. Der Kontext der Aussage lisst jedenfalls nicht
auf Ironie schliefen. Mit solchen Ausfithrungen inszeniert sich der Autor
selbst: Als Akteur in einer politischen, d.h. kriegerischen Auseinandersetzung
sieht sich Foucault im kimpfenden Lager und schmeichelt seinem eigenen
Heroismus: »Mit dem GIP beschiftige ich mich genau deshalb, weil ich eine
effektive Arbeit dem universitiren Geschwitz und den Biichergekritzel vor-
ziehe.«*® Die Anklage des Geschwitzes von wissenschaftlichen Diskussionen,
parlamentarischen Debatten, biirokratischen Aushandlungsprozessen usw.
ist ein Gemeinplatz der Kulturkritik und spielt das Gesprich gegen die (de-
zisionistische) Entscheidung und Handlung aus. Flankiert wird dies von der
obligatorischen Intellektuellen-Schelte.’” Gerade die Selbststilisierung in der
Pose des politischen Aktivisten ist aufschlussreich, da jener die Unterschei-
dung zwischen Wissenschaft und Politik sowie die von Theorie und Praxis
vorausgeht und klar jeweils letztere positiv konnotiert wird.’?? Diese kriege-
rische bzw. aktivistische Selbstdeutung erscheint nur konsistent mit Blick
auf die Machttheorie der genealogischen Phase, widerspricht jedoch zugleich
Foucaults eigenen Postulaten eines fréhlichen Positivismus und wissenschaft-
licher Genauigkeit. So inszeniert er sich bisweilen ebenfalls als »gliicklicher
Positivist«’?; in »der Aura des positivistischen Historikers«, wenn er »die
peinliche Genauigkeit des Wissens«*** deklariert und auf die »mit bitterer Kon-
sequenz betriebene Gelehrsamkeit« pocht.’?

Paradox ist an Foucaults Unterscheidung von Theorie und Praxis freilich
zweierlei: Erstens lisst seine geschichtliche Gegenwartstheorie die politischen
Handlungsmdglichkeiten, die der Autor praktisch fiir sich beansprucht, nur
sehr bedingt zu. Zweitens zeigt sich damit ein verbreitetes Paradox pessimisti-
scher Positionen, denn den modernen Subjekten werden Handlungsméglich-
keiten, um ihre Gegenwart zu bestimmen, abgesprochen, der Verfasser dieser
Botschaft selbst aber ist davon seltsam ausgenommen und steht bereits — trotz
der so defitistischen Bedingungen — erfolgreich mitten im Kampf fiir die
srichtige Sache-.

Interessant sind dariiber hinaus die beiden widerspriichlichen Verortun-
gen vor dem Hintergrund der These, dass der Autor tot, d.h. nicht in der Form

520 | Foucault 2002b, S. 374. Siehe auch: Foucault 2015, S. 364.

521 | Vgl. beispielsweise: Ebd., S. 229f.

522 | »Was ich mache, ist keineswegs Philosophie. Es ist auch keine Wissenschaft, von
der man die Rechtfertigungen oder Beweise verlangen kdnnte, die man zu Recht von
einer Wissenschaft verlangt.« Foucault 2005¢, S. 187.

523 | Foucault 2013, S. 182.

524 | Foucault 1974b, S. 69.

525 | Zit. nach Rohbeck 2004, S. 144,

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

existent ist wie alltagsweltlich angenommen. Sehr verkiirzt gesagt, vertritt
Foucault die strukturalistische These®*, dass der »Autor« eine zu vernachlissi-
gende Grofle ist, der Sinn entsteht nicht durch den individuellen Schépfungs-
akt eines Subjektes und ist nicht anhand einer hermeneutischen Analyse zu
rekonstruieren, sondern der Sinn ist lediglich der Effekt oder das Ergebnis
von — dem Subjekt vorausgehenden — diskursiven und materiellen Strukturen.
Weshalb Foucaults zeitweilige Darstellung als Anonymus, als »Philosoph mit
der Maske« konsequent ist.’”” Dazu passt, dass Foucault sich fast nie selbst in
seinen Biichern zitiert, so wird der Eindruck von Kontinuitit und der Identitit
einer Autorenschaft implizit negiert. Ungeachtet der guten Griinde, mit denen
die Stringenz von Autorenschaften und Werken oder gar die unbeeinflusste
Schépfung durch ein Subjekt angezweifelt werden kann, treibt Foucault ein
paradoxes Spiel: Einerseits verneint er, Autor zu sein, méchte schlicht nicht da
sein und nur die Texte sprechen lassen. Andererseits gibt er rastlos-obsessiv
Interviews, um an den Interpretationen seines Schaffens steuernd beteiligt zu
sein. Dabei gesteht er, dass all seine Biicher aus personlichen Erfahrungen
heraus geschrieben wurden’?® und beruft sich auf diese, um als Experte zu
gelten.’” Foucault antwortet in Interviews fortlaufend auf Fragen nach seiner
Biographie, seiner intellektuellen Sozialisation, dem Zusammenhang seines
Werkes und seiner politischen Weltanschauung — eben genau auf die Fragen,
deren Sinnhaftigkeit er erkenntnistheoretisch anzweifelt. Muss er sich bei der
Beantwortung der Fragen nicht selbst als Identitit voraussetzen, als Ausgangs-
punkt einer Textproduktion, deren Intention er durch die Interviews zu illust-
rieren versucht? Dem Grundsatz: »De nobis ipsis silemus: De re autem — Uber
uns selbst wollen wir schweigen, allein die Sache moge sprechen« wird Fou-
cault somit nicht gerecht. Allerdings erhilt die Bezeichnung »Philosoph mit
der Maske« somit performativ eine neue Sinndimension. Die Inszenierung
als >Nicht-Autor< ist, unabhingig von ihrer erkenntnistheoretischen Begriin-
dung betrachtet, eine geschickte Werbestrategie. Der »Autor mit der Maske«
ist der Name eines Versteckspiels, denn Foucault beteuert lautstark, nicht da
zu sein, um aufjeden Fall gesucht, aber um keinen Preis gefunden zu werden.
Nichts fasziniert und interessiert so sehr wie das Unbekannte und Verborge-
ne. Jene Selbstinszenierung funktioniert sinngeméf vergleichbar mit Alfred
Hitchcocks dramaturgischem Objekt oder Person »MacGuffin, der im Film

526 | Foucault wollte nicht als Strukturalist gelten oder erkannt werden, aber es gibt
doch einige wenige Stellen, an denen er diese Orientierung bzw. Herkunft bestétigt. Vgl.
Foucault 2013, S. 21.

527 | Vgl. Foucault 1985, S. 27ff. Oder je nach Ubersetzung als »Der maskierte Philo-
soph«. Foucault 2005b, S. 128ff.

528 | Vgl. Foucault 2008a, S. 32.

529 | Vgl. Foucault 2002f, S. 962.

14.02.2026, 16:44:33.

305


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

306

Politischer Pessimismus

als Begriff dafiir steht, Handlungen bzw. Ereignisse in Gang zu bringen, ohne
von eigentlichem Nutzen zu sein, denn: Das Geheimnis darf um keinen Preis
geliiftet werden, sonst wire die Spannung dahin.>*

SchlieRlich lasst sich Foucaults Selbstbild als Ausdruck einer pessimisti-
schen Haltung deuten, insofern er sich offen zum »Negativismus« bekennt.>*!
Dies trifft zu, da sich die Schriften der 1960er und 19770er Jahre auf destruktive
Kritik beschrinken, d.h. es werden globale Probleme benannt, ohne Lésungs-
ansitze tiberhaupt zu erwigen: »Aus Griinden, die zutiefst mit einer politi-
schen Wahl — im weiten Sinne des Wortes — zusammenhingen, will ich auf
keinen Fall die Rolle von jemandem spielen, der Lésungen vorgibt.«>* Die Ab-
sage an intellektuelle Politikberatung kann als demokratisch und partizipato-
risch interpretiert werden oder als Verantwortungslosigkeit. Wichtig sind fiir
die hier fokussierte Fragestellung aber lediglich die Konstruktionsleistung der
Theorie und die Selbstverortung des Autors Foucault in ihr. Bis zum Zeitpunkt
dieser Aussage zielte Foucaults Theorie nur auf die Problematisierung des Ge-
gebenen, ohne den Anspruch zu erheben, Lésungsstrategien zu kennen bzw.
fur jene >zustindig< zu sein. Die Antwort auf die Frage, wie die politischen
Probleme der Disziplinar- und Normalisierungsgesellschaft zu l6sen sind und,
ob eine weitere Verschlechterung abgewendet werden kann, bleibt die Theorie
zunichst schuldig. Ausgehend von der Hermetik der genealogischen Welt-
konstruktion erscheint eine solche politische Losung — wie im Kapitel »Ge-
schichtsphilosophie« dargelegt — sogar unméglich. Foucault inszeniert sich
derweil als Quertreiber und mochte sich dabei nicht festlegen lassen: »Ich bin
Experimentator und kein Theoretiker.<*>** Eine Einschitzung, die unbedingt
zutrifft, zumal die Studien immer wieder neu ansetzen und die vorangegan-
genen Ergebnisse und Positionierungen hinter sich lassen. Konstant erschei-
nen indessen vor allem die Problematisierung und Kritik an der modernen
Subjekt-Konstitution. Dabei erinnert der — oben rekonstruierte — normative
Mafdstab der Nicht-Identitit ironischerweise (oder absichtlich?) an Foucaults
eigenen Lebensentwurf, welcher auffillig dem von ihm selbst gewiinschten
Gegenentwurf einer nonkonformen und inkonsistenten Selbstgestaltung
entspricht. Fast stffisant lasst sich folgern, dass der normative Maf3stab der
Theorie direkt auf die Person des Autors ausgerichtet ist. Foucaults Autoren-
schaft ist die Genealogie eines Ausweichens, eines Neuansetzens und Nicht-
Festlegens. Die Kritik und wiitende Entriistung, die er auf sich gezogen hat,
ist so betrachtet weniger Ausdruck eines generellen Antihumanismus als der

530 | Siehe zum dramaturgischen Kunstgriff des MacGuffin insb.: Wulff 2012.
531 | Foucault 1976, S. 129.

532 | Foucault 20084, S. 105.

533 | Ebd., S. 24.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

situativ-spielerischen Selbstinszenierung, beispielsweise als Nihilist, genealo-
gischer Krieger oder Romantiker der Identititskonzepte.

Der Autor Foucault wollte sich bei keiner Naivitit erwischen lassen
gleichwohl zeigt die Rekonstruktion der Schriften die vielen Verschiebungen,
die Foucault selbst riickblickend als »ein stindiges Uberpriifen« erklirt.>®
Auf die Frage, was beziiglich seiner ilteren Biichern tiberholt ist, antwortet
er selbstreflexiv: »Vieles ist gewifd tiberholt. Mir ist durchaus bewusst, daf ich
sowohl im Verhiltnis zu den Dingen, fuir die ich mich interessiere, als auch
zu dem, was ich bisher gedacht habe, meine Position verschiebe.«**® Foucault,

534
’

so lasst sich mit Foucault sagen, war Experimentator. Ein Autor, der ein Expe-
riment, einen Essay wagte. Ein Essay ist ein Versuch, sozusagen ein Selbst-
behauptungsversuch eines Subjektes. Dort hinein fiigt sich schlieflich auch
Foucaults Pliadoyer fiir einen pessimistischen Aktivismus. Die Passivitit, Ver-
zweiflung, Ohnmacht und Resignation des Pessimismus kann und will ein
solch kritisches Denken in letzter Konsequenz nicht durchhalten. Diese Ambi-
valenz illustriert insbesondere folgende Selbstdeutung:

»Es kommt vor, dass die Leute diese Anstrengung einer Reproblematisierung als einen
»Antireformismus« nehmen, der auf einem Pessimismus von der Art»nichts wird sich an-
dern« beruht. Genau das Gegenteil ist der Fall. Es ist die Bindung an den Grundsatz,
dass der Mensch bis in seine stummsten Praktiken hinein ein denkendes Wesen ist, und
dass das Denken nicht das ist, was uns veranlasst, an das zu glauben, was wir denken,
und auch das zuzugeben, was wir tun; sondern das, was uns dazu bringt, genau das zu
problematisieren, was wir selbst sind. Die Arbeit des Denkens besteht nicht darin, das
Ubel zu entlarven, das allem, was existiert, im Geheimen innewohnen wiirde, sondern
die Gefahr zu erahnen, die in allem droht, was gewdéhnlich ist, und alles das zur Frage
zu machen, was festgefigt ist. Der»Optimismus« des Denkens, wenn man dieses Wort
verwenden méchte, ist, dass es kein goldenes Zeitalter gibt.«5%7

Der »Pessimismus von der Art >nichts wird sich dndern« wire — wie oben
dargelegt — die einleuchtende Konsequenz aus der Macht- und Diskurstheorie.
Dies mdchte Foucault allerdings weder so sehen noch eingestehen. Jener Wi-
derspruch zeigt sich gerade in der zitierten Aussage: Die »Gefahr zu erahnen,

534 | Diese Formulierung habe ich von Georg Kohler iibernommen. Vgl. Kohler 1992,
S. 176.

535 | Foucault 1987a, S. 244.

536 | Foucault 2008a, S. 23. »Trotzdem sagen die Leute, die mich lesen, und beson-
ders diejenigen, die von meiner Arbeit etwas halten, oft Iachelnd: »Im Grunde weifit du
genau, daf alles, was du sagst, nur Fiktion ist.c Ich antworte stets: »Natiirlich; da es
etwas anderes wdre, davon kann gar keine Rede sein.« Ebd., S. 28.

537 | Foucault 2005aj, S. 751.

14.02.2026, 16:44:23.

307


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

308

Politischer Pessimismus

die in allem droht, was gewdhnlich ist« — ein paranoider Gedanke, der kein
Innehalten, keine Entspannung erlaubt und in jeder Normalitit die Bedrohung
und in jeder Ausnahme die Befreiung suchen lisst. Die desillusionire Uber-
zeugung, dass es weder in Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft ein »gol-
denes Zeitalter gibt« bzw. geben wird, erscheint je nach Perspektive realistisch
oder als Form eines Pessimismus, der jede Hoffnung auf eine nicht-konflikti-
re Welt im Keim erstickt. Dabei ist der Aufruf zur permanenten Problematisie-
rung fiir Foucaults Schaffen durchaus reprisentativ. Diese >kritische Haltung«
des Denkens muss die Art, »wie die Menschen ihr Verhalten (ihre sexuelle Ak-
tivitdt, ihre Strafpraxis, ihre Haltung gegeniiber dem Wahnsinn usw.)« struk-
turierend »problematisieren«.”® Wie ich versucht habe zu zeigen, erwichst aus
der Kritik der Geschichte der sexuellen Aktivititen, der Strafpraxis und des
Wahnsinns die Erzihlung eines negativen Fortschritts. Einerseits verweist die
»Reproblematisierung« des Gegebenen und die damit verbundene Geschichts-
deutung auf eine Kontrastfolie, deren Imperativ fordert, »genau das zu prob-
lematisieren, was wir selbst« sind. Aufs Engste ist damit eine politische Anth-
ropologie verbunden, deren Grundsatz auf dem Glauben beruht, der Mensch
kénnte und sollte immer ein anderer sein, der er aber noch nie war, ist oder
sein wird. Damit kippt Foucaults »Anstrengung einer Reproblematisierung«
in eine Gegenerzihlung, die nicht nur die Gefahr, sondern in allem ein Ubel
erblickt. Dies belegt gerade die Umdeutung der Machtverhiltnisse zur pessi-
mistischen Geschichtsphilosophie des »ewigen Kampfes«, die ein »goldenes
Zeitalter« fiir Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft vehement ausschlie-
Ren muss. Aus dem Determinismus und der Hermetik jener Konzeption der
Macht versucht sich Foucault mittels eines Umbaus, d.h. einer Schwichung
der Macht und gleichzeitiger Stirkung der Handlungsmoglichkeiten des Sub-
jektes zu retten. Foucault hat sich in vielen Auerungen mit der Frage ausei-
nandergesetzt, ob er eine pessimistische Position vertritt und hat dies immer
verneint; und selbst das Zugestindnis des pessimistischen Aktivismus muss
als eine implizite Verneinung verstanden werden: Der pessimistische Aktivis-
mus gibt die Handlungsmdoglichkeit nicht auf und wehrt sich gegen die totale
Ohnmacht und Erschépfung, in die Foucault das moderne Subjekt eingesperrt
sieht. Es ist ein Optimismus in Anfithrungszeichen.

6.8 RESUMEE

Abschliefend bleibt ein ambivalentes Fazit: Foucaults Schriften sind weder ein-
deutig pessimistisch noch optimistisch, gewissermaflen konnen sie als ein op-
timistischer Pessimismus bezeichnet werden. Foucault bleibt ein Chamileon:

538 | Foucault 2005ai, S. 751.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault

Je nach Betrachtung einzelner Schriften und Passagen werden die politischen
(Un-)Moglichkeiten von positiven Verinderungen diametral entgegengesetzt
beschrieben. Erschwert wird jene (Re-)Konstruktionsleistung eines argumen-
tativen Zusammenhangs sicherlich dadurch, dass Foucault sein Theorie- und
Forschungsdesign wiederholt selbst verworfen hat, um auf Basis von Modifika-
tionen einen neuen Anfang zu wihlen. Es ist schon erstaunlich, wie stark sich
die Texte dieses Autors unterscheiden, einerseits inhaltlich, wenn beispielswei-
se »Uberwachen und Strafen« — das sicherlich defitistischste Buch — mit den
Texten des Spitwerkes verglichen wird. Andererseits zeigt der Vergleich nicht
nur die inhaltliche Variation, sondern ebenso die Wandlung des Stils und Ton-
falls; so tritt Foucault teilweise als niichterner Analytiker auf, der Argumente
und Begriffe abwigt, dann wieder als pathetisch-prophetischer Ankliger, der
keine Zuspitzung auslisst.

Foucault lisst sich weiterhin — und eindeutiger als Schmitt und Agam-
ben — als Kulturpessimist definieren. Die Historizitit seines Denkens steht
metaphysischen und theologischen Begriindungen diamental entgegen. Ein-
schrinkend ist anzumerken, dass die Definition der Geschichte und Macht
als Kriegsverhiltnis teilweise metaphysisch anmutet und der positive Bezug
auf die politische Spiritualitit der Iranischen Revolution nicht frei von theo-
logischen Restbestinden ist.

Was sich letztlich erschliefit, ist die eingangs vorgestellte widerspriichliche
Selbstdeutung Foucaults: Wenn er 1982 bekundet, einen »hyper- und pessi-
mistischen Aktivismus«>*? bzw. »pessimistischen Hyperaktivismus« vertreten
zu haben, hat der Autor die subjektphilosophische Wende bereits vollzogen.
Im theoretischen Kosmos kommt dem Subjekt nun eine ungeahnte Hand-
lungspotenz zu, und die Moglichkeit, die eigenen Geschicke in Grenzen selbst
zu steuern. Mehr noch, Foucault vertraut mit der »Ethik der Existenz« relativ
optimistisch auf die Friedfertigkeit des Menschen, ein kooperatives Miteinan-
der und somit auf die Konfliktarmut des Politischen. Andernfalls wiren die
Maxime, das Leben als Kunstwerk zu gestalten, und der Appell, alternative
Lebensentwiirfe zu praktizieren, unerreichbar. In der zuvor von Foucault be-
schriebenen Welt der Normierung und Disziplinierung hitte die »Ethik der
Existenz« jedenfalls keine Entfaltungschance. Von Krieg und Schlacht als Mo-
tor der Geschichte oder Logik der Machtverhiltnisse spricht Foucault auffal-
lenderweise seit den 198oer Jahren tiberhaupt nicht mehr. Stattdessen wandelt
sich die duistere Hermetik — Widerstand und freiheitliche Praxen riicken ins
Zentrum der Theorie, womit der defitistische Pessimismus einem aktivisti-
schen Optimismus im Spatwerk weicht. Das Bewusstsein sowie der Korper des
Einzelnen zeichnen sich durch die Potenz aus, das eigene Leben durch Selbst-

539 | Foucault 1987b, S. 268. Friedrich Nietzsche spricht von einem aktiven Nihilis-
mus, was deutliche Verbindungen zu Foucaults pessimistischen Aktivismus aufweist.

14.02.2026, 16:44:33.

309


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

310

Politischer Pessimismus

subjektivierung zu verindern und dariiber hinaus das Miteinander positiv zu
beeinflussen.

Im auffallenden Kontrast dazu steht die von ihm vorgenommene Weltkons-
truktion der 1970er Jahre, welche Foucault 1978 irritierenderweise der ideen-
geschichtlichen Tradition »eines unbedingten Optimismus«**° zuschreibt. Bis
zu diesem Punkt wurde anhand der Theorie eine menschliche Geschichte und
Gegenwart konstruiert, die sich durch eine deterministische Universalitit von
Machtverhiltnissen auszeichnete, welche den Gesetzen des Biirgerkrieges ge-
horchen. Der einzelne Mensch war als Subjekt solcher Machtverhiltnisse nicht
nur unterworfen, sondern tiberhaupt erst durch diese Unterwerfung moglich.
Die Geschichte wiederum ist in einer unendlichen Wiederholung von Kamp-
fen und Kriegen um Macht gefangen, ohne dass es Hoffnung gibe, jenem fa-
talen Kreislauf zu entkommen. Kurz: Der Pessimismus war bis in die spiten
19770er Jahre in den Texten Foucaults virulent und evident.

Der Widerspruch bzw. die Verschiebung zeigt, wie stark Foucault seine
Position verdndert, relativiert und neu konstituiert. Von einer politischen
Theorie Foucaults, im Sinne einer stringenten Konstruktion, lisst sich so-
mit keineswegs sprechen. Auf die Frage, ob Foucault einen politischen Pes-
simismus vertritt, lautet die Antwort »Jein«. Sind diese Mehrdeutigkeit und
Unsicherheit nicht ertriglich, so bleiben zwei Optionen: Erstens, die spi-
ten Schriften stirker zu gewichten, dann erscheint Foucault als Autor eines
subjektphilosophischen Optimismus. Die Bedingung jener Mdoglichkeit ist
jedoch die Relativierung der Texte der 1960er und 197yoer Jahre. Alternativ
besteht die Moglichkeit, Foucault auf seine deterministische Machttheorie
festzulegen und einen politischen Pessimismus zu diagnostizieren. Dies
wiirde bedeuten, insbesondere die Aussagen, die zeitlich zwischen dem Text
»Nietzsche, die Genealogie, die Historie« und der Vorlesung »In Verteidigung
der Gesellschaft« getitigt wurden, stirker zu gewichten und auf einer solchen
Basis die Widerspriichlichkeit und Inkonsistenz der spiteren Texte herauszu-
stellen. Beide Optionen kénnen nicht wirklich zufrieden stellen. Eine gewalt-
same Synthetisierung des Textkorpus zum >reinen« politischen Pessimismus
wird an dieser Stelle somit nicht erzwungen, weil gerade die Verwandlung des
Pessimismus in Optimismus zeigt, wie kontingent jede Weltwahrnehmung
sein kann. Die Frage des Pessimismus ist im Fall Foucaults eine Frage des
Zeitpunktes. So wandelt sich die politische Ohnmacht des totalunterworfenen
Subjektes zur Omnipotenz des postmodernen Subjektes. Sozial- und geistes-
wissenschaftliche Theorien konstruieren Wirklichkeit und unterscheiden
sich in der Art und Weise, wie sie die Welt beobachten — eine Einsicht, die,

540 | Foucault2008a, S. 117.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

6. Michel Foucault 31

auch Foucault teilt.>*" Er selbst weist mit seinem Gesamtwerk derweil perfor-
mativ nach, dass das Wie seiner Geschichtsschreibung vom »Gewimmel der
Diskontinuititen«>* bestimmt ist.

541 | Vgl. ebd., S. 28. Auch die Beobachtung der Beobachtung ist kontingent, was Fou-
cault ebenfalls gesehen hat: »Einziges Gesetz sind alle von diesem Buch mdglichen Les-
arten.« Foucault 1984, S. 140.

542 | Foucault 2013, S. 13.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

7.1 VORBEMERKUNGEN

In auffallend vielen Texten {iber Giorgio Agamben findet sich der Verweis, er
sei zurzeit einer der meistdiskutierten und einflussreichsten Philosophen.!
Weil diese These inflationir vertreten wird, diirfte sie ihren Wahrheitsanspruch
mittlerweile performativ hergestellt haben, und so behaupte ich hier demzu-
folge ebenfalls die Bedeutung Giorgio Agambens.? Pessimist ist Agamben
laut seinem Selbstverstindnis aber nicht, so antwortet er auf die Frage: »Sie
schreiben in >Homo sacer< von einer biopolitischen Katastrophe, die uns bevor-
steht, wenn wir unsere politischen Kategorien nicht tiberdenken. Sind Sie ein
Apokalyptiker?«:

»Wenn ich abervon Biopolitik als einer Katastrophe spreche, dann meine ich keine Apo-
kalypse. Wie Benjamin sagte, die Katastrophe ist immer die Gegenwart, die Situation,
in der wir uns befinden. Die gegenwartige Politik erscheint mir als katastrophal, und
deswegen seheich die Notwendigkeit, eine neue Schliisselpolitik zu denken. Es geht mir
nichtim Geringsten um apokalyptische Prophezeiungen, sondern um die Art und Weise,
wie wir in der gegenwartigen Zeit auf die Katastrophe, in der wir leben, reagieren kon-
nen. Die Leute sagen manchmal, ich sei zu pessimistisch. Das verstehe ich nicht. [...]
Ich bin nicht im Geringsten pessimistisch. Ich bin allerdings ein bisschen misstrauisch
gegeniiber zu guten Gefiihlen.«3

Obige Selbsteinschitzung, kein Pessimist zu sein, verbindet Agamben mit vie-
len anderen Autoren, die ebenfalls eine Verstrickung in eine pessimistische

1 | Belege fiir die These der zeitgeschichtlichen Bedeutung des Philosophen Agamben
sind beispielsweise: Scheu 2006, S. 350, Lembcke 2009, S. 560f, Haverkamp 2001
usw.

2 | Diese Bedeutung verdankt Agamben vor allem der breiten Rezeption seiner Homo-
sacer-Reihe. Bis Mitte der 1990er Jahre war Agamben vornehmlich mit Texten zur Kunst,
Asthetik und Literatur in Erscheinung getreten.

3 | Agamben 2010c.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

314

Politischer Pessimismus

Weltanschauung bestreiten.* Gleichwohl werden Diagnosen und Prognosen
massenmedial vor allem beachtet, wenn die Information einen Unterschied
bedeutet, der einen Unterschied macht.’ Die Diagnose, dass sich nichts Un-
gewohnliches ereignet, oder die Prognose, dass kiinftig nichts zu befiirchten
ist, ist gemifd dieser Aufmerksamkeitskonomie eine weniger relevante Infor-
mation als vielmehr die Warnung, dass wir uns auf den Abgrund einer »bio-
politischen Katastrophe« zubewegen bzw. bereits den Abgrund iiberschritten
haben. Letzteres ist die leitende These von Agambens Homo-sacer-Projekt.

Mit Blick auf Agambens Pessimismus-Dementi erscheint zunichst der Satz
irritierend, der »guten Gefithlen« das Misstrauen ausspricht. Ohne sich hier
in den Bereich der Psychologie vorzuwagen, lisst sich Folgendes anmerken:
Erstens ist diese Erklirung ungewdhnlich fiir einen Wissenschaftler, zumal
gerade jene Profession das Eingestindnis einer gefithlsabhingigen Erkennt-
nis tunlichst vermeidet. Zweitens entspricht das Misstrauen gegeniiber »guten
Gefiihlen« einer Haltung, der zufolge Wohlbefinden immer triigerisch und
gefihrdet ist. Positiven Empfindungen und Umweltwahrnehmungen scheint
Agamben zu misstrauen, so lisst sich schliefien, weil eine Verschlechterung
nur eine Frage der Zeit oder bereits gegenwirtig eine Selbsttiuschung anzu-
nehmen ist. Davon ausgehend vertrete ich, trotz des Einspruchs Agambens,
die These, dass seine politische Philosophie einem politischen Pessimismus
das Wort redet.®

Analog zu den vorangegangenen Analysen der Schriften Carl Schmitts
und Michel Foucaults befrage ich die Texte Agambens entlang der sechs ideal-
typischen Kategorien: Niedergangserzihlung und die damit verbundene Zeit-
diagnose, Kontrastfolie, Zukunftsszenario, Anthropologie, pessimistische Phi-
losophie der Geschichte und Haltung. Weiterhin beziehe ich verstreute und
zeitlich versetzte Aussagen aufeinander, bringe sie sozusagen miteinander in
Dialog, und (re-)konstruiere durch diese Systematisierung einen Zusammen-
hang der Schriften, welcher im Homo-sacer-Projekt und den begleitenden Pu-

4 | Zu erkléren ist jene verbreitete Abgrenzung vom Pessimismus u.a. dadurch, dass
pessimistische Wahrnehmungen als deterministisch, im Sinne von defétistisch gel-
ten und damit der Wahrheitsanspruch eines Wissenschaftlers in Zweifel gezogen wird.
Weiterhin sind viele, die als Pessimisten bezeichnet werden, um politische Handlungs-
fahigkeit bemiiht oder betreiben eine Form von intellektueller Politikberatung. Die
Klassifizierung als pessimistisch steht dann vermeintlich dem aktionistischen Moment
entgegen - das Gegenteil hierzu ist Foucaults Selbstdeutung des »pessimistischen
Hyperaktionismuse«.

5 | Nach der Informationsdefinition von Gregory Bateson: »Informationen bestehen
aus Unterschieden, die einen Unterschied machen.« Bateson 1987, S. 123. Sowie Luh-
manns Uberlegungen zum System der Massenmedien: Vgl. Luhmann 2004.

6 | Siehe zu dieser These das Kapitel »Die liblichen Verdachtigen«.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

blikationen von Agamben selbst explizit betont wird.” Teilweise besitzen die
Texte und Aussagen Agambens jene inhaltliche Kohirenz allerdings gar nicht.
Die Schriften lassen insbesondere durch kryptische Formulierungen Fragen
offen, und gleichzeitig verschwimmen die Aussagen in der paradoxen Denkfi-
gur der »Zone der Ununterscheidbarkeit«®. Entsprechend zielt meine Unter-
suchung ebenfalls darauf, diese Widerspriiche und Unklarheiten der Philoso-
phie der Ununterscheidbarkeit zu benennen.’

7.2 DAS LAGER UND DAS SPEKTAKEL ALS NIEDERGANG

Agambens politische Philosophie und die damit eng verbundene Zeitdiagnos-
tik griinden auf der Erzihlung eines Niedergangs. Begriindet wird diese Wahr-
nehmung einerseits mit der Hegemonie einer politisch-rechtlichen Logik der
Souverinitit und andererseits mit dem Primat der kapitalistischen Okono-
mie.!” Die Beschreibung eines politisch-rechtlichen Verfalls ist der dezidierte
Anspruch von »Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben«."
Hier setzt sich Agamben das Ziel, den >Ursprung:« jeder politischen Ordnung
und damit der menschlichen Zivilisation aufzuklidren und dariiber hinaus mit
dem biopolitischen Paradigma des Lagers »den Schliissel zum historisch-poli-
tischen Schicksal des Abendlandes« zur Verfiigung zu stellen.'
Ausgangspunkt ist die von Aristoteles entliehene Unterscheidung von z5&/
bios und die daraus folgende Einordnung: »Die Griechen kannten fiir das, was

7 | Vgl. hierzu beispielsweise: Agamben 2010a, S. 13, Agamben 2012b, S. 12, Agam-
ben 2015b, S. 263ff.

8 | Aufdie Theoriefigur der Ununterscheidbarkeit verweisen alle Kategorien Agambens,
im Folgenden wird diese vorgestellt und abschlieBend im Kapitel »Haltung« detailliert
diskutiert und kritisiert.

9 | Wenn eine stringente Wiedergabe der Aussagen nicht moglich ist, werde ich dies
kenntlich machen. Ansonsten arbeite ich frei nach Martin Luther, der mit Blick auf un-
klare Bibelstellen bemerkte, diese miissten dann eben durch die eindeutigen Stellen
miterklart werden.

10 | Vgl. zu letzterem insb.: Agamben 2010a, S. 311ff.

11 | Dieser 1995 in italienischer Sprache erschienene Text bildet den Auftakt des Ho-
mo-sacer-Projektes, einer mittlerweile abgeschlossenen Reihe, welche sich auf neun
einzelne Titel verteilt. Der letzte Band »The Use of Bodies« liegt zum Zeitpunkt der Fertig-
stellung dieser Dissertation noch nicht in deutscher Ubersetzung vor.

12 | Agamben 2002, S. 191. Agamben fasst diesen Anspruch in den folgenden drei
Thesen: »1. Die originare politische Beziehung ist der Bann (Der Ausnahmezustand
als Zone der Ununterscheidbarkeit zwischen Aufen in Innen, AusschlieBung und Ein-

14.02.2026, 16:44:23.

315


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

wir mit dem Begriff Leben ausdriicken, kein Einzelwort.«'* In den gesproche-
nen Sprachen der Gegenwart »verschwindet« nach Agamben diese Einsicht
in die konstitutive Trennung des Lebens." Aber, obwohl eine solche Spaltung
des »einschliefenden Ausschluss[es]« des Lebens sprachlich nicht mehr repra-
sentiert wird, sei sie dennoch von fundamentaler und damit ungebrochener
Bedeutung fiir die abendlidndische Politik. Dies erklirt Agamben folgender-
maflen: »Die fundamentale Leistung der souverdnen Macht ist die Produktion
des nackten Lebens als urspriingliches politisches Element und als Schwelle
der Verbindung zwischen Natur und Kultur, z6€ und bios.«*® Erst durch den
souverdnen Akt der Trennung wird eine politische Ordnung méglich, und
entsprechend konstituiert sich seit der Antike jede politische Macht durch die
Unterscheidung von zo& und bios.!® Zo6é bezeichnet das »natiirliche Leben,
also »die einfache Tatsache des Lebens«, welches nicht weiter qualitativ be-
stimmt und durch den souverinen »Bann« ausgeschlossen wird.” Im Gegen-
satz dazu ist unter bios die Form des qualitativ bestimmten, d.h. 6ffentlichen,
rechtlichen, kulturellen, Lebens der Biirger in der pélis zu verstehen. Diese
anthropologische Grenzziehung von z5& und bios markiert also die Geburts-
stunde der pélis und gleichzeitig die Trennung des Lebens von seiner Form.
So wird das »natiirliche Leben« als »konstitutives Auflen« aus dem Bereich
des Politischen ausgeschlossen, allerdings bleibt es nicht ohne Beziehung zum

schlieBung). 2. Die fundamentale Leistung der souverdnen Macht ist die Produktion des
nackten Lebens als urspriingliches politisches Element und als Schwelle der Verbin-
dung zwischen Natur und Kultur, zo& und bio. 3. Das Lager und nicht der Staat ist das
biopolitische Paradigma des Abendlandes.« Ebd., S. 190.

13 | Ebd,, S. 11.

14 | Agamben 2006b, S. 13. Vgl. hierzu ebenfalls: Agamben 1994, S. 251.

15 | Agamben 2002, S. 190. Die Erschaffung von zwei unterschiedlichen Formen des
Lebens ist demnach der »Ursprung« der Politik. Die Kategorie des »Ursprungs« ist er-
kenntnistheoretisch zweifelhaft, was Agamben in seiner Schrift »Signatura rerum. Zur
Methode« (Agamben 2009a) auch reflektiert. Paradoxerweise erhebt er dennoch in ver-
schiedenen Texten den Anspruch, einen solchen Nullpunkt identifizieren zu kénnen -
siehe hierzu auch die Ausfiihrungen im Unterkapitel »Haltung«. Weiterhin hat Agamben
diese These im letzten Band des Homo-sacer-Projektes aktualisiert und bekréftigt: Vgl.
Agamben 2015b, S. 263.

16 | Die »originére politische Beziehung«ist nach Agamben diese einschlieRende Aus-
schlieBung des Lebens, welche urspriinglicher ist als die Schmittsche Opposition zwi-
schen Freund und Feind.« Agamben 2002, S. 120. Agamben behauptet, dass zundchst
das »nackte Leben« geschaffen werden muss und erst dadurch die pélis entsteht, damit
innerhalb der pélis bzw. durch die pélis zwischen Freunden und Feinden differenziert
werden kann.

17 | Agamben 2006b, S. 13 und Agamben 2002, S. 11.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

bios, durch die »einschliefende Ausschlieffung« entsteht das »nackte Lebenc,
welchem »in der abendlindischen Politik das einzigartige Privileg zu [kommt,
Anm. d. Al], das zu sein, auf dessen Ausschliefung sich das Gemeinwesen
der Menschen griindet.«'® Wie sich im Folgenden zeigen wird, ist diese Unter-
scheidung fiir Agamben ein Siindenfall, der am Anfang jeder politisch-recht-
lichen Ordnung steht und ihre Entwicklung vorherbestimmt.”

Entscheidend ist, dass die »souverdne Macht« durch die Unterscheidung
eine »Schwelle, als »Verbindung zwischen Natur und Kultur, z6€ und bios,
erschafft. Auf dieser Schwelle kann nicht eindeutig bestimmt werden, ob das
Leben natiirlich/z6é oder kultiirlich/bios ist — es ist ununterscheidbar. Das Le-
ben in der »Zone der Ununterscheidbarkeit« nennt Agamben das »nackte Le-
ben«—dessen Triger er auch mit dem Terminus Homo sacer bezeichnet.? Klar
zu trennen ist deshalb zwischen dem »natiirlichen Leben« und dem »nackten
Leben«: »Nicht das einfache natiirliche Leben, sondern das dem Tode ausgesetzte
Leben (das nackte oder heilige Leben) ist das urspriingliche politische Element.«*!
Mit dem »nackten Leben« wird ein dritter Lebens-Begriff eingefiihrt; ein Le-

18 | Ebd., S. 17. In diesem Zusammenhang ist Johannes Scheu zuzustimmen, dass
Agambens Uberlegungen, trotz des Betonens eines »einschlieBenden Ausschluss[es]«,
die Ambivalenz von Inklusion und Exklusion, sowie deren Intensitdtsgrade nicht er-
fassen. Inklusion wird von Agambens Analyse vollkommen vernachldssigt, so dass der
»einschlieBende Ausschluss« letztlich nur die »Vollexklusion« des nackten Lebens, als
»konstitutives Aufien« der Gesellschaftsgriindung, beschreibt. Scheu 2008, S. 295 und
298.

19 | Vgl. Agamben 2013a, S. 292.

20 | Agamben 2002, S. 14. Agamben versucht mithilfe dieser Figur die modernen La-
gergefangenen zu fassen, die aus der Rechtsordnung einschliefend ausgeschlossen
sind und gleichzeitig doch mehr als nur biologisches Leben sind. Beim Homo sacer
handelt es sich um eine Figur bzw. einen Rechtsbegriff aus der romischen Strafrechts-
tradition: Eine solche aus der Rechtsordnung ausgestoene Person galt als vogelfrei,
durfte also zwar jederzeit von jedermann straffrei getdtet werden, aber gleichzeitig
nicht den Géttern geopfert werden. Nach Agamben bedeutet das, dass diese Personen
»der Gottheit in Form des Nichtopferbaren libereignet und in Form des Totbaren in der
Gemeinschaft eingeschlossen« waren. Ebd., S. 98. Agambens Argumentation verfahrt
hier teilweise in sehr schnellen Schritten, so dass fiir den Leser der Eindruck entstehen
kann, z0é und »nacktes Leben« wiirden sich entsprechen, was aber irrefiihrend ist. Vg|.
ebd., S. 17. In der deutschen Ubersetzung des Homo sacer wird Agambens Lebens-Be-
griff mit »nacktes Leben« bezeichnet. Der Ubersetzer erwéhnt aber den Bezug zu Walter
Benjamins Begriff des »blofRen Lebens«. Ebd., S. 199. Das »nackte Leben« wird in ande-
ren Schriften Agambens aber ebenfalls mit »bloBes Leben« {ibersetzt und bezeichnet in
dieser Theorie somit dasselbe: Vgl. Agamben 2006b.

21 | Agamben 2002, S. 92.

14.02.2026, 16:44:23.

317


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Politischer Pessimismus

ben, das durch eine »einschlieffende Ausschlieung« entsteht und ununter-
schieden auf der Schwelle zwischen den Polen z5& und bios oszilliert. Die
Metapher der Schwelle bezeichnet hier wiederum eine Theoriefigur, die sich
anschaulich als Ttirschwelle vorstellen ldsst, denn auf einer Tiirschwelle kann
ebenfalls nicht klar gesagt werden, ob eine Person im oder auferhalb des Hau-
ses steht, also sich drinnen oder draufien befindet. Dieses Bild entspricht dem
nackten Leben, welches durch den Akt des einschliefenden Ausschlusses als
Gegenstand und Substrat der politischen Ordnung erschaffen wird. Das Poli-
tische und damit die rechtliche Ordnung leben sozusagen von nichts anderem
als dem Leben, das jene Form der AusschlieBung inkludiert.”> Anders formu-
liert: Das nackte Leben ist nicht ginzlich ohne Beziehung zum bios, sondern
verharrt in dessen Bann, der es auf seine blofle Lebendigkeit reduziert.
Unterschlagen wird durch die hier eingelassenen Ursprungs- und Natiir-
lichkeitsvermutungen jedoch, dass die zo& bereits eine Konstruktion des bios
ist. Diese Verwendung der Termini »Ursprung« und »urspriingliche[s] politi-
sche[s] Element« von Agamben, ohne eine Abgrenzung durch Anfiihrungszei-
chen oder sonstige Erliuterungen, ist irritierend, zumal der italienische Phi-
losoph in seiner retrospektiven Methodenschrift »Signatura rerum. Uber die
Methode« die Unmdoglichkeit des Ursprungs sehr wohl reflektiert?® und darii-
ber hinaus bereits bei der Abfassung von »Homo sacer 1« aufgrund der Lektiire
der Philosophie Jacques Derridas um das Paradox der Ununterscheidbarkeit
des Anfangs wissen musste. Auch der Begriff der Natur bzw. des natiirlichen
Lebens und damit die Unterscheidung von Natur und Kultur ist eine kulturel-
le Konstruktion, welche erst retrospektiv, also nach der Griindung der pdlis,
moglich ist. Dabei ist diese Unterscheidung paradoxerweise gleichzeitig die
Griindungsszene der pélis, d.h. die Unterscheidung kann erst nach der Unter-
scheidung getroffen werden und muss doch bereits eingefithrt sein, damit
sie erfolgen kann — es muss sozusagen in der Zone der Ununterschiedenheit
unterschieden werden. Die Paradoxie des Anfangs miisste Agambens Theorie,
die sich sicherlich nicht zufillig auf die dekonstruktivistische Denkfigur der
»Zone der Ununterscheidbarkeit« beruft, prinzipiell bewusst sein, aber durch
die von Agamben vollig unproblematisiert eingefiihrten Kategorien »natiir-
lich«, »urspriinglich«, »eigentlich«, »authentisch«* etc. fillt diese politische

22 | Vgl. ebd., S. 37.

23 | »In der genealogischen Fragestellung wird der Zugang zur Vergangenheit, den die
Tradition verdeckt und verdréngt hat, nur durch die geduldige Arbeit ermdglicht, mit der
die Suche nach dem Ursprung verabschiedet und durch die Aufmerksamkeit auf den
Anbruchspunkt ersetzt wird.« Agamben 2009a, S. 127. Vgl. ebd., S. 103ff.

24 | Als exemplarisches Beispiel: »Als das Authentische und das Gute unter den Men-
schen noch iiber einen abgeteilten Bereich verfiigten (noch teilnahmen), war das Leben
auf der Erde sicher unendlich viel schéner (wir haben noch Menschen kennengelernt,

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

Theorie immer wieder hinter erkenntnistheoretische Gemeinplitze zuriick.”
So ist die Paradoxie der Ununterschiedenheit eine Form, auf die Agambens
politische Philosophie einerseits griindet, in der sich seine Argumentation
aber andererseits immer wieder verfingt. Anders als beispielsweise die Sys-
temtheorie Niklas Luhmanns operiert die Theorie des Homo sacer nicht mit
einer biniren Logik, sondern entziffert in der Zone der Ununterscheidbarkeit
etwas Drittes. Aus Perspektive der systemtheoretischen Beobachtungstheorie
ist Agamben entgegenzuhalten, dass die Zone der Ununterscheidbarkeit als
Blackbox tiberhaupt keine Beobachtung zuldsst: Denn wo keine Unterschei-
dung getroffen werden kann, kann auch nicht bezeichnet und damit beobach-
tet werden.

Irritierend ist zudem, dass Agamben das Leben im oikos ebenfalls dem
»natiirlichen Leben« der zo6é zurechnet; sicherlich sind oikos und pélis im
antiken Modell zwei grundverschiedene Sphiren, allerdings ist das Leben im
oikos doch so weit qualifiziert, dass es auch in dieser Konstruktion dem >na-
tiirlichen Leben« nicht entsprechen kann.?® Unstimmig erscheint schlieRlich
Agambens These, dass das »natiirliche nackte Leben«” in der antiken Welt
und bis zur Franzdsischen Revolution »politisch belanglos war«, wenn doch
der »einschlieRende Ausschluss« des Lebens die Bedingung der Moglichkeit
jeder politischen Ordnung sein soll. Zudem spricht Agamben hier vom >na-
turlichen nackten Lebens, eine Kategorie, die den Unterschied zwischen dem
nackten und natiirlichen Leben wiederum aufhebt bzw. kombiniert.”® Diesen
methodischen und systematischen Problemen stellt sich Agambens Analyse
allerdings nicht und spricht von der >urspriinglichen< Unterscheidung des Le-
bens als einem einseitigen Vergehen des Souverins am natiirlichen Leben?,

die am Authentischen teilhatten), [...].« Agamben 2003a, S. 18. Siehe zur Authentizitat
bei Agamben auch: Agamben 2004c, S. 131 und 149.

25 | Vgl. in diesem Zusammenhang insb. Lidemann: »Da der Gesellschaft (wie jedem
anderen»System) ihr eigenes Aufien nur nachtréglich und nur von innen her zugénglich
- und damitals solches unzugénglich - ist, bleibt sie darauf angewiesen, ihr»Aufen«und
»Vorherc mit den Mitteln des Systems zu fingieren. [...] Auch Agambens »Ausnahmezu-
stand«stellt so nichts anderes dar als die nachtrégliche Reprasentanz eines Ursprungs,
der als realer fehlt, oder umgekehrt: der Ausnahmezustand ist hier diejenige Metapher,
unter der sich die Gesellschaft ihr eigenes Nicht-Sein, den Naturzustand als Krieg aller
gegen alle, vorstellbar macht.« Lidemann 2003, S. 237. Siehe auch: Lidemann 2004
sowie zur »grundlosen Griindung« (Derrida) ebenfalls Lachert 2007, S. 208.

26 | Vgl. Agamben 2002, S. 197.

27 | Vgl. ebd., S. 136.

28 | Vgl. ebd., S. 136.

29 | 2015 betont Agamben selbst: »It is important not to confuse bare life with natural
life.« Agamben 2015b, S. 263.

14.02.2026, 16:44:23.

319


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

320

Politischer Pessimismus

womit mindestens implizit eine vorhistorische Einheit von z5& und bios unter-
stellt ist: Wie sonst kann das Leben von seiner Form getrennt werden, wenn es
nicht vorher, quasi im >Ursprungs, mit dieser verbunden war?°

Agambens politische Philosophie griindet nun auf der Schwelle, auf wel-
cher das »nackte Leben« dem Tode ausgesetzt wird. Diese Zone der Ununter-
scheidbarkeit entsteht durch eine Ausnahme, die der Souverin schafft. Um
jene Grindungsszene zu erkliren, bedient sich Agamben des berithmten
Diktums Carl Schmitts: »Souverin ist, wer iiber den Ausnahmezustand ent-
scheidet.«’! Schmitt und Agamben fasziniert das Paradox eines Souverins,
der gleichzeitig innerhalb und auRerhalb der Rechtsordnung steht. Ubertra-
gen auf Agambens Systematik erschafft sich jeder Souveridn selbst, mittels
der Unterscheidung zwischen zoe/bios und der Entscheidung, das natiirliche
Leben durch einen einschlieffenden Ausschluss in nacktes Leben zu verwan-
deln.*? Der Ausnahmezustand markiert die weder rein rechtliche noch rein
faktische Grenze, eine Grauzone oder ein Niemandsland zwischen Leben und
Recht — bzw. Leben und Politik.*

»Der Ausnahmezustand ist das Dispositiv, das in letzter Instanz die beiden Seiten der
rechtlich-politischen Maschine zum Ausdruck bringen und zusammenhalten muf und
dabei eine Schwelle der Unentscheidbarkeit errichtet, zwischen Anomie und Nomos,
Leben und Recht, auctoritas und potestas.«3*

Auch hier zeigt sich ein systematisches Problem, weil Agamben Politik und
Recht >ununterschiedenc in den bios subsumiert und die andere Seite dieser
Unterscheidung als Natur oder Faktum ausweist. Jene Unschirfe der Begriffe
erinnert wiederum an die teilweise uneindeutige Unterscheidung von natiir-
lichem und nacktem Leben. Der Ausnahmezustand ist hier — wie bei Schmitt
— die Voraussetzung fiir Souverinitit. Erst »durch den Ausnahmezustand
»schafft und garantiert< der Souverin »die Situation<, deren das Recht fiir seine
eigene Geltung bedarf.«<*> Anders formuliert: Der Ausnahmezustand bewirkt
durch den einschliefenden Ausschluss die »Schaffung und Bestimmung des
Raumes selbst, in dem die juridisch-politische Ordnung tiberhaupt gelten

30 | Auf diese Problematik komme ich im Kapitel »ldeale« zuriick.

31 | Schmitt 2009b, S. 13. Vgl. hierzu: Agamben 2002, S. 25ff.

32 | »Tatsdchlich vollzieht die Opposition im selben Zug eine Einbeziehung des ersten
in das zweite, des nackten Lebens in das politisch qualifizierte Leben.« Ebd., S. 17.

33 | Beide Unterscheidungen verwendet Agamben wie auch die These, dass der Aus-
nahmezustand ebenfalls »auf der Grenze zwischen Recht und Politik angesiedelt« ist.
Vgl. Agamben 20044, S. 7.

34 | Ebd., S. 101.

35 | Agamben 2002, S. 27.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

kann.«*® Fiir den Souverin bedeutet dies, dass er gleichzeitig innerhalb und
auflerhalb der Rechtordnung steht. Die Ausnahme definiert so gesehen »die
Struktur der Souverinitit«, d.h. der Souverdn und das nackte Leben verharren
beide in der Zone der Ununterschiedenheit, bzw. auf der Schwelle im Aus-
nahmezustand,” wobei der entscheidende Unterschied ist, dass der Souverin
seine Allmacht damit erlangt, wohingegen das nackte Leben auf der Schwelle
vollkommen ohnmichtig ist.*®

Den zeitdiagnostischen Ausfithrungen Agambens dient die souverine
Macht gleichermafen als Synonym fiir den Staat, das Rechtssystem oder das
politische System — und umgekehrt. Von diesem ununterscheidbaren Macht-
zusammenhang geht dann in der Moderne die rechtsvorenthaltende bzw.
rechtsentziehende Dynamik aus, welche rechtsfreie Zonen erschafft, in denen
menschliches Leben der Gewalt preisgegeben ist. Damit dhnelt Agambens
Darstellung stirker der idealtypischen Konstruktion des souverinen Staates
durch Schmitt als Foucaults Mikrophysik der Macht, eines anonymem poly-
kontexturalen Krifteverhiltnisses, ohne den einen Souverdn und geldst von
der juridischen Form der Macht.** Allerdings bleibt bei Agamben bisweilen

36 | Ebd., S. 29.

37 | Ebd., S. 28. »Es gibt da eine Grenzfigur des Lebens, eine Schwelle, wo sich das Le-
ben zugleich auferhalb und innerhalb der Rechtsordnung befindet, und diese Schwelle
ist der Ort der Souveranitat.« Ebd., S. 37. Agamben richtet seine gesamte Theorie auf
die »Schwelle der Ordnung«, auf die eindeutige Ubergangszone, in der die Ubergénge
flieRend sind und nie exakt gesagt werden kann, wo man sich befindet. Die Kategorien
»Leben«, »Homo sacer«, »Schwelle, »Ausnahmezustand« und auch das »Lager« werden
von Agamben alle als »Zonen der Ununterschiedenheit« definiert, worauf ich im Kapitel
»Haltung« weiter eingehe.

38 | Vgl. ebd., S. 94. Die Griindungsszene in Form der souveranen Unterscheidung im-
pliziert wiederum, dass der Anfang nichts anderes ist als die souverdne Entscheidung.
Die dadurch unterstellte souverane Einheitist sozusagen eine Hilfskonstruktion, um an-
geben zu kdonnen, wer die»urspriingliche« Trennung des Lebens verantwortet. Gleichzei-
tig fungiert die imaginierte souverdne Einheit als Bedingung der Mdglichkeit einer recht-
lichen Ordnung. Zwar steht der Souverdn im Ausnahmeraum der Schwelle, ist also nicht
auf eine Einheit festzulegen, sondern ununterschieden lokalisiert, zwischen faktischer
und rechtlicher Situation; gleichwohl spricht Agamben von der »souverdanen Macht« als
einer Einheit, die durch einen dezisionistischen Akt die Zone der Ununterscheidbarkeit
einrichtet. Jene Schwelle ist der Ort der Souveranitét, und weil die souverdne Macht die-
sen Raum erschafft, kann sie hier nach eigenem Ermessen (iber das Leben entscheiden.
39 | Anzumerken istin diesem Kontext, dass Agamben in »Homo sacer 1« Macht klar als
Souverdnitat herausstellt und an die Ausnahme koppelt; im zweiten Buch »Ausnahme-
zustand« fiihrt er dann den Begriff der »Regierung« ein, wobei die Souveranitat weiter
die entscheidende Rolle in dieser Konstruktion des Politischen spielt. In »Herrschaft

14.02.2026, 16:44:23.

321


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

322

Politischer Pessimismus

unklar, wer oder was die Macht ist bzw. wie diese genau ausgeiibt wird. Zwar
betont er an einer Stelle in Homo sacer, dass die Grenze zur »Thanatopolitik«
im modernen Staat flexibel ist und die Unterscheidung zuvor unterschiedene
Bereiche aufhebt: »Sie ist beweglich und verschiebt sich in immer weitere Be-
reiche des sozialen Lebens, wo der Souverdn immer mehr nicht nur mit dem
Juristen, sondern auch mit dem Arzt, dem Wissenschaftler, dem Experten
und dem Priester symbiotisiert.«*’ Eine Formulierung, welche an die polykon-
texturale Machtausiibung erinnert, die Foucault am Ende von »Uberwachen
und Strafe« beschreibt.” Abgesehen von jener Belegstelle erscheint Machtaus-
tbung in diesem Text aber immer als souverdner Akt, einer in sich homoge-
nen und zentralorganisierten Einheit. An anderer Stelle schreibt er in diesem
Sinne vom »juridico-political system«, welches sich in eine »killing machi-
ne«* verwandelt. Gleichzeitig schildert Agamben, mithilfe der Ausdehnung
des Ausnahmezustandes, einen Verfallsprozess des Rechts, das seine eige-
ne normale Anwendung verunméglicht.® Schmitt prognostizierte das Ende
des Zeitalters der Staatlichkeit, und Agamben sieht die »groflen staatlichen
Strukturen in einem Prozefl der Auflosung«, wodurch die Produktion des
nackten Lebens jedoch eine zusitzliche Steigerung erfihrt.** D.h. in seinem
Uberlebenskampf klammert sich der Leviathan an die Regierungstechnik der
Ausnahme von der formal noch geltenden Rechtsordnung. Der ausschlagge-

und Herrlichkeit« hingegen spricht Agamben iiberhaupt nicht mehr von der Souverani-
tat und riickt den Regierungsbegriff klar ins Zentrum seiner theologiegeschichtlichen
Aufkldrung der Genealogie der politischen Ordnung. »Unsere Untersuchung hat ndmlich
gezeigt, dafl das wahre Problem, das zentrale Arkanum der Politik nicht die Souveréni-
tat, sondern die Regierung, nicht Gott, sondern die Engel, nicht der Kénig, sondern die
Minister, nicht das Gesetz, sondern die Polizei ist - kurz, die Regierungsmaschine, die
letztere bilden und in Bewegung halten.« Agamben 2010a, S. 330. Ein Widerspruch
zum Buch »Homo sacer«, welches das »arcana imperii« im durch den Souverén geschaf-
fenen »nackten Leben« wahnt. Allerdings ist diese (mdgliche) Inkonsistenz nicht ent-
scheidend fiir die Frage, ob Agamben einen historischen Niedergang beschreibt. Vgl.
ZurVerschiebung von Souveranitatzu Regierung in den Schriften Agambens siehe insb.:
Fligel-Martinsen 2011, S. 23ff.

40 | Agamben 2002, S. 130.

41 | Vgl. hierzu: Scheu 2008, S. 301 FN 10.

42 | Agamben 2015b, S. 265.

43 | Vgl. Lachert 2007, S. 210.

44 | »Heute, da die groen staatlichen Strukturen in einem Prozef der Aufldsung gera-
ten sind und der Notstand, wie das Benjamin vorausahnte, zur Regel geworden ist, wird
es Zeit, das Problem der Grenzen und der origindren Strukturen der Staatlichkeit erneut
und in einer neuen Perspektive aufzuwerfen.« Agamben 2002, S. 22. »Die Geburt des
Lagers in unserer Zeit erscheint aus dieser Sicht wie ein Ereignis, das den politischen

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

bende Unterschied zwischen Schmitt und Agamben ist dabei die normative
Perspektive auf den Souveridn. Schmitt idealisiert die staatliche Souverinitit
bis zum faschistischen Fiithrerstaat. Agamben hingegen lehnt jede Form von
Souverdnitit, ob nun demokratisch oder totalitir begriindet, ab, weil kein Staat
und keine Rechtsordnung das Leben wirklich schiitze. Die souverine Willkiir
kann kein Rechtssystem beschrinken. Um diese Problematik tiberhaupt erst
fassen zu konnen, versucht Agamben mit und gegen Foucault den »verbor-
genen Kreuzungspunkt zwischen dem juridisch-institutionellen Modell und
dem biopolitischen Modell der Macht« herauszustellen:

»Und was sie [Agambens Analyse, Anm. d. A.] als eine der wahrscheinlichen Folgen hat
festhalten missen, besteht genau darin, dafs die beiden Analysen nicht getrennt wer-
den kénnen und daf die Einbeziehung des nackten Lebens in den politischen Bereich
den urspriinglichen - wenn auch verborgenen Kern - der souverdnen Macht bildet. Man
kann sogar sagen, daf die Produktion eines biopolitischen Kérpers die urspriingliche
Leistung der souverdnen Macht ist. In diesem Sinn ist die Biopolitik mindestens so alt
wie die souverane Ausnahme. Indem der moderne Staat das biologische Leben ins Zen-
trum seiner Kalkiils riickt, bringt er blofl das geheime Band wieder ans Licht, das die
Macht an das nackte Leben bindet, und kniipft auf diese Wiese (gemaf einer hartnécki-
gen Entsprechung zwischen Modernem und Archaischem, die man in den verschiedens-
ten Bereichen antrifft) an das Unvordenkliche der arcana imperii an.«*®

Entscheidend ist — von kritischen Einwinden absehend — zunichst, dass die
politische Souverinititim Ausnahmezustand griindet und seit jeher zwischen
bios und zo& unterscheidet. Die dadurch bedingte Produktion des biologischen
Korpers ist die »urspriingliche Leistung« der souverdnen Macht, wodurch Poli-
tik nach Agamben schon immer Biopolitik ist. Eine Begrifflichkeit, welche die
Theorie wiederum von Foucault entlehnt. Allerdings beschreibt Agambens
Biopolitik-Konzept nicht den produktiven Prozess der Steigerung des Lebens,
sondern kreist um die potenzielle T6tbarkeit des Lebens. Biopolitik wird in

Raum der Moderne als solchen in entscheidender Weise pragt. Es taucht zu einem Zeit-
punkt auf, da das politische System des modernen Nationalstaates, [...], in eine fort-
dauernde Krise gerdt und der Staat beschlieft, die Sorge um das biologische Leben zu
einer seiner direkten Aufgaben zu machen.« Ebd., S. 184.

45 | Ebd., S. 16. Agamben schaltet sich mit der These der Entsprechung von Moder-
ne und Archaischem indirekt in die Sakularisierungsdebatte ein, und zwar durch die
implizite Einschdtzung, die Moderne héatte keine wesentlichen Neuerungen gebracht,
aufer eine Eskalation der Biopolitik, welche allerdings seit der Antike Bestandteil der
Zivilisation war.

14.02.2026, 16:44:23.

323


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

324

Politischer Pessimismus

dieser Darstellung in der Moderne ginzlich zur »Thanatopolitik«.* Gesund-
heitspolitik, Familienpolitik, statistische Erfassung der Lebenserwartung, me-
dizinische Innovationen usw. — dies alles gewinnt in Agambens Darstellung
nur Relevanz, wenn sich die Produktion von »nacktem Lebens, d.h. jederzeit
totbarem Leben, behaupten lisst.” Denn das »Feld schlechthin der modernen
Biopolitik« markiert nach Agamben »das Konzentrationslager und die Struk-
tur der groflen totalitiren Staaten des 20. Jahrhunderts.«*® Dies sei eine Leer-
stelle in Foucaults Forschung, so Agamben, die das Homo-sacer-Projekt zu
schliefen beabsichtige. Foucaults und Agambens Theoretisierung von Biopoli-
tik unterscheiden sich folglich an zentralen Stellen: 1. Nach Foucault markiert
die Entstehung der Biopolitik den Ubergang zur Moderne, nach Agamben liegt
der >Ursprung« der Biopolitik in der Antike, als Griindung der ersten polis. 2.
So beschreibt Foucault Biopolitik als eine Machtform, die das Leben steigert;
Agamben spricht zwar an einer Stelle von der »Moglichkeit, das Lebens sowohl
zu schiitzen« und direkt zu erginzen, »wie auch seinen Holocaust zu autori-
sieren«®; de facto beschreibt seine Analyse dann aber ausschlieflich letzteres,
die Erschaffung von tétbarem Leben. 3. Die Mikrophysik der Macht ist darum
bemiiht, Machtverhiltnisse nicht {iber die Souverinitit des Staates zu erkliren
und trennt zwischen der Disziplinarmacht, welche auf den Korper des Einzel-
nen zielt, und der Biopolitik, welche den gesamten Bevélkerungskorper formt.
Agamben philosophiert primir iiber die Schaffung von nacktem Leben durch
die souverine Macht. Entsprechend ist Biopolitik auf den Souverin zuriick-
rechenbar und richtet sich gleichermafen auf den Kérper des Einzelnen, wie
den der Gattung.

Im 20. Jahrhundert — so Agambens Diagnose — verschirft sich die Situa-
tion, hier erfihrt das Leben seine véllige Vereinnahmung durch den Souverin.
Bereits seit dem Ende des 19. Jahrhunderts und vor allem seit dem Ersten Welt-
krieg ist ein zunehmendes Auftreten von rechtsleeren bzw. rechtfreien Riu-
men festzustellen.® Diese Lager markieren den fatalen Wendepunkt, denn
»das nackte Leben, urspriinglich am Rand der Ordnung angesiedelt«, wird
»im Gleichschritt mit dem Prozef, durch den die Ausnahme tiberall zur Regel
wird«®!, zum Fluchtpunkt jeder Politik. Nach Agamben kumuliert moderne
Biopolitik im Verhingnis des Konzentrationslagers. Die damit verbundene

46 | Ebd., S. 130. An anderer Stelle skizziert Agamben Macht mit den Begriffen »Re-
pression« und »Absonderung«, was ihn von Foucaults Position, zumindest nach »Der
Wille zum Wissen«, trennt. Agamben 2005b, S. 85.

47 | Vgl. Sarasin 2003b, S. 59.

48 | Agamben 2002, S. 14.

49 | Ebd., S. 13.

50 | Vgl. Agamben 2006b, S. 37f.

51 | Agamben 2002, S. 19.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

Uminterpretation des Konzeptes der Biopolitik — bei gleichzeitiger Betonung
der »Konsequenten Fortfithrung« der Intentionen Foucaults — zeigt, ebenso
wie die Bezugnahme auf Schmitts Theorie des Ausnahmezustandes, dass die
Theorie diese Referenzautoren primir nutzt, um die eigene Zeitdiagnose zu
plausibilisieren.

Das Lager ist der sichtbare Ausdruck eines permanenten Ausnahmezu-
standes, der Raum, in dem die Rechtsordnung suspendiert ist, und damit ist
prinzipiell immer alles méglich.’? Der Souverin, der diese Rdume schafft, zieht
sich in der Moderne geradezu inflationir auf jenes Instrument zuriick, eine
Dynamik, die Agamben als »unaufhaltsame Steigerung« charakterisiert.>
Was zuvor lediglich als Ubergang zuriick zu >normalen und geordneten«< Ver-
hiltnissen gedacht wurde, wird nun als dauerhafte Institution zementiert.
Der Ausnahmezustand wurde von Schmitt noch als eine Ubergangsphase
zur normalen Rechtsordnung beschrieben, fiir Agamben ist die Ausnahme
in der Moderne zur Regel geworden.** Damit bezieht er sich auf Walter Ben-
jamins geschichtsphilosophische These, welche »nichts von ihrer Aktualitit
verloren« hat:* »Die Tradition der Unterdriickung belehrt uns dariiber, dass
der »Ausnahmezustands, in dem wir leben, die Regel ist.«*® Uberlegungen, die
Benjamin 1940 mit Blick auf den Faschismus konstatiert, werden von Agam-
ben zugespitzt und auf die 199oer Jahre angewendet und die pessimistische
Zukunftsprognose einer »unaufhaltsame[n] Steigerung« gewagt. Dariiber hi-
naus behauptet Agamben eine »Komplizenschaft« und »innerste[n] Solidaritit
zwischen Demokratie und Totaliarismus [sicl]«, d.h. durch das Paradigma des
Lagers erscheinen in dieser Theorie die Staatsformen Demokratie und Dik-
tatur ununterscheidbar.”’ »Aus rein politischer Sicht sind Faschismus und

52 | Vgl. ebd., S. 48.

53 | Agamben 20044, S. 9.

54 | Die historische Ausdehnung der Ausnahme beschreibt Agamben insb. im Text
»Ausnahmezustand«. Vgl. ebd., S. 17 bis 31. Dies ist eine der wenigen Stellen, bei
denen sich Agamben auf eine ausfihrlichere geschichtlich-empirische Beweisfiihrung
einldsst, allerdings bezieht er sich dafiir nur auf sechs Staaten, differenziert nicht zwi-
schen der Schaffung einer Rechtsnorm der Ausnahme und der faktischen Anwendung
wie den Zeitraum der Anwendung, ignoriert gegenldufige Tendenzen einer zunehmenden
Verrechtlichung und Biirokratisierung im 20. Jahrhundert und unterscheidet ebenso we-
nig zwischen der totalen Suspendierung einer Verfassung vor 1945 und den Ausnahme-
regelungen im Zuge des 11. Septembers 2011.

55 | Agamben 1994, S. 253.

56 | Benjamin 1974, S. 697, zit.n. Agamben 1994, S. 253.

57 | Agamben 2002, S. 20. »Trotzdem muf auf der historisch-philosophischen Ebene,
die ihr eigen ist, an der These entschieden festgehalten werden; denn sie allein erlaubt
es, uns angesichts der neuen Realitdten und der unvorhergesehenen Konvergenzen die-

14.02.2026, 16:44:23.

325


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

326

Politischer Pessimismus

Nazismus keine Zustinde, die iiberwunden wiren; noch immer steht unser
Leben in ihrem Zeichen.«*® Somit beschrinkt sich die Argumentation nicht
auf >rein< paradigmatische Aussagen, wie Agamben immer wieder beteuert,
sondern vermischt sie mit geschichtlichen Ereignisse, um eine sukzessive
Ausweitung von Ausnahmezonen seit dem frithen 20. Jahrhundert bis in die
Gegenwart zu beweisen.*® Die Niedergangsbegriindung wird damit zwiespil-
tig, einerseits argumentiert Agamben paradigmatisch, dass die urspriingliche
Trennung bereits einen Verlust bedeutet, d.h. dass schon die Griindung der
abendlindischen Kultur in der pdlis problematisch ist. Andererseits diagnos-
tiziert Agamben mit Verweis auf zeitgeschichtliche Ereignisse und Mafinah-
men eine nochmalige Verschlechterung im 20. Jahrhundert. Aufgrund der im
Lager zur Regel gewordenen Ausnahme erfihrt die Biopolitik eine kontinuier-
liche Steigerung zur normalen Regierungspraxis, wodurch jede andere Politik
eine »dauerhafte Verdunkelung erlitten«® hat. Der Holocaust und »Der Archi-
pel Gulag« sind die folgerichtige Konsequenz, in der abendlindischen Politik
seit jeher angelegt ist und somit keine Diskontinuitit, im Sinne eines Riickfalls
in die Barbarei bedeutet. In der Moderne riickt das nackte Leben ins Zentrum
der politischen Kalkiile, und die Willkiir der Ausnahme wird zur Normalitit,
wodurch wiederum das rechtlich geschiitzte Leben zur Ausnahme wird:

»Angesichts des unaufhaltsamen Niedergangs, in dem sich unsere demokratischen
Institutionen befinden, muss der Versuch der Moderne, Legalitat und Legitimitat zur

ses Jahrtausends zu orientieren und das Feld fiir jene neue Politik frei zu machen, die im
Wesentlichen noch zu erfinden bleibt.« Ebd., S. 21.

58 | Agamben 20034, S. 59.

59 | Den Beginn der Ausweitung des Ausnahmezustandes stellt demnach die preufi-
sche Schutzhaft und das Gesetz iiber den Belagerungszustand von 1851 dar, wobei das
Lager nicht dem Strafrecht entstammt, sondern auf das Kriegsrecht zuriickzufiihren ist.
Vgl. Agamben 2002, S. 175ff. In Agambens Darstellung fiihrt das zu Analogien, die zu-
mindest im deutschsprachigen Wissenschaftsdiskurs wahrscheinlich nicht mehrheits-
fahig sind: »Man tut gut daran, nicht zu vergessen, dafd die ersten Konzentrationslager
nicht das Werk des Naziregimes waren, sondern der sozialdemokratischen Regierun-
gen; und sie haben 1923, nach der Ausrufung des Ausnahmezustandes, nicht nur auf
der Grundlage der Schutzhaft Tausende militanter Kommunisten interniert, sondern in
Cottbus-Sielow auch ein »Konzentrationslager fiir Ausl&nder« geschaffen, das vor allem
gefliichtete Ostjuden aufnahm und somit als erstes Lager fiir die Juden in unserem Jahr-
hundert betrachtet werden kann (auch wenn es offensichtlich kein Vernichtungslager
war).« Ebd., S. 176.

60 | Agamben 20044, S. 103.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

Deckung zu bringen, um die Legitimitat der Herrschaft im positiven Recht begriindet zu
kénnen, als gescheitert betrachtet werden.«5!

Von der Rechtsordnung ist somit keine Rettung zu erhoffen, der Niedergang
der Sphiren Recht und Politik erscheint Agamben, entsprechend des Ideal-
typus des politischen Pessimismus, unaufhaltsam. Legitimitit hat sich an der
Legalitit bzw. die Politik hat sich am Recht vergiftet. Politische Macht ist nicht
ohne den Ausnahmezustand und damit das Lager moglich, was fiir Agamben
bedeutet, dass kein politisches System funktionieren kann, »ohne sich in eine
tédliche Maschine zu verwandeln.«®? Entsprechend bezieht Agamben die poli-
tische Maxime des Lagers nicht nur auf kriegerische Auseinandersetzungen,
ethnische Sduberungen und die Regierungspraxis totalitirer Regime, sondern
ebenso explizit auf Guantanamo, Abu Ghraib, Fluchtlingscamps auf Lampe-
dusa sowie Intensivstationen in Krankenhiusern, Gated Communities und
internationale Zonen auf Flughifen.®® Frauen, Kinder, Sklaven in der antiken
polis, Vogelfreie im Mittelalter, KZ-Haiftlinge, Fliichtlinge sowie Terrorver-
dichtige sind alle gleichermafen der sichtbare Ausdruck des nackten Lebens.
Entsprechend sind — nach Agamben — auch die Demokratien westlicher Pri-
gung in der Logik einer zur Regel gewordenen souverinen Ausnahme mit bio-
politischer Zielsetzung gefangen. Die damit einhergehende Steigerungs- und
Entgrenzungslogik bedingt, dass die »sogenannten demokratischen«® Staaten
den Schrecken der nationalsozialistischen KZs durch eine »nie dagewesene[n]
Gewalt« noch iibertreffen: »Ja, der Ausnahmezustand hat heute erst seine welt-
weit groflte Ausbreitung erreicht.«® Die Katastrophe ist damit bereits eingetre-
ten, und gleichzeitig rechnet Agamben mit der weiteren Eskalation:

»Denn was wir heute vor unseren Augen haben, ist ein Leben, das als solches einer nie
dagewesenen Gewalt ausgesetzt ist, die doch gerade in den banalsten und profansten
Formen auftritt. Unser Zeitalter ist dasjenige, in dem ein Ausflugswochenende auf den
européischen Autobahnen mehrTote produziert als eine Kriegsaktion; [...] Das Lager als
entortende Verortung ist die verborgene Matrix der Politik, in der wir auch heute noch
leben und die wir erkennen lernen miissen, in den zones d’attente unserer Flughdfen wie
in manchen Peripherien unserer Stadte.«%®

61 | Agamben 20154, S. 11.

62 | Agamben 2002, S. 184.

63 | Vgl. Agamben 2006b, S. 40f.

64 | Agamben 20044, S. 9.

65 | Ebd., S. 102.

66 | Agamben 2002, S. 124 und 185.

14.02.2026, 16:44:23.

327


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

328

Politischer Pessimismus

Soweit, so schlecht. Mit jenen Ausfithrungen zur Theorie des Homo sacer
kénnte die Analyse des durch Agamben beschriebenen Niedergangs schlie-
Ren, allerdings beschrinkt sich diese Beobachtung nicht auf politisch-rechtli-
che Sachverhalte, wie beispielsweise den »Niedergang der Politik«*, den »Nie-
dergang der modernen Demokratie« und den »unaufhaltsamen Niedergang
des Nationalstaates«®. Die Anklage erstreckt sich auf alle Sphiren der moder-
nen Gesellschaft, unter besonderer Beriicksichtigung der Wirtschaft, und lisst
insbesondere die Grenze zwischen Politik und Wirtschaft verschwimmen.
Agamben moniert eine generelle Entfremdung in der »Massengesellschaft
des Konsums und des Hedonismus«®, den »derzeitigen Triumph der Okono-
mie {iber jeden anderen Aspekt des gesellschaftlichen Lebens«”, und diagnos-
tiziert, dass alle Bereiche gesellschaftlicher Praxen von einer Dynamik der per-
manenten Ausnahme determiniert sind.”? Es ist eben nicht nur das Politische
bzw. die Politik betroffen,”” das nackte Leben ist »inzwischen iiberall die vor-
herrschende Lebensform geworden«.”® Entscheidend ist, dass im Kontext die-
ser Kritik eine theoretische Verschiebung erfolgt — nicht der politische Souve-
ran und die einschliefend-ausschlieffende Logik des Rechts sind in Agambens
jingeren Darstellungen die Verursacher oder zumindest nicht die alleinigen
Verursacher, sondern ebenso das kapitalistische Wirtschaften. Um dies zu be-
schreiben, bezieht sich Agamben auf Guy Debords »Die Gesellschaft des Spek-
takels« und lobt dessen »prophetische Hellsichtigkeit«.”* In den »postdemo-
kratischen Spektakel-Gesellschaften«’ ist demnach die Entfremdung durch

67 | Agamben 2008, S. 39.

68 | Agamben 2006b, S. 21.

69 | Agamben 2002, S. 20f. »Deshalb gerét heute weltweit jede Herrschaft, die feste
Fundamente voraussetzt, ins Wanken, und eine Weltmacht nach der anderen fallt der
spektakuldr-demokratischen Herrschaft zu, in der sich die Form des Staates vollendet.
Was die Nationen der Welt, mehr noch als 6konomische Zwénge oder technologische
Entwicklungen, zu einer Schicksalsgemeinschaft werden lasst, ist die Entfremdung des
sprachlichen Seins, die Entwurzelung aller Vilker aus ihrem sprachlichen Lebensraum.«
Agamben 20034, S. 76.

70 | Agamben 20054, S. 20.

71 | Vgl. Agamben 2013a, S. 302. Diese Zeitdiagnose erkléart auch die Idee des Fort-
schrittes zum Komplizen des »biopolitischen Projektes« Agamben 2006b, S. 34.

72 | Vgl. zur Unterscheidung von Politik und Politischem insb.: Marchart 2010, S. 221ff.
73 | Agamben 2006b, S. 15.

74 | »Die Biicher Debords bilden die luzideste und unnachsichtigste Analyse der For-
men des Elends und der Knechtschaft einer Gesellschaft - jener des Spektakels, in
der wir leben - deren Herrschaft sich heute liber den ganzen Planeten erstreckt.« Ebd.,
S. 65.

75 | Agamben 2002, S. 20.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

den »Triumph der Ware« so weit fortgeschritten, dass der »Alptraum« wahr ge-
worden ist, so dass die »Filschung der gesamten gesellschaftlichen Produktion
sich nun einem Status absoluter und verantwortungsloser Herrschaft iiber das
gesamte Leben annihern kann.«’® Damit nimmt Agamben eine signifikante
Umstellung bzw. eine Korrektur vor — nicht der Souverin, sondern die Pro-
duktionsbedingungen beherrschen, dieser Formulierung folgend, das Leben.
Daran anschliefend entwickelt Agamben eine Kapitalismuskritik, eine »theo-
logische Genealogie der Okonomie«’
Wirtschaftens vormals religioser Strategien bedient, um universell zu wirken.
Unsere Gegenwart ist dadurch gekennzeichnet, dass sie »sich der diistersten
aller Religionen, der Religion des Geldes, blind verschrieben hat«, und dahin-
ter steht die »globale Herrschaft des 6konomischen Paradigmas«.”® Mit Debord
glaubt Agamben an die »Enteignung und Entfremdung menschlicher Gesel-
ligkeit« aufgrund kapitalistischer Warenproduktion und der »Akkumulation
von Bildern«’®. D.h. die Moderne ist eine Gesellschaft des Spektakels, und als
solche eine perfekt konstruierte Maschine. Daraus erwichst wiederum ein
politisches Problem, das Agamben mit der »Maschinerie des Mehrheitswil-
lens und der von den Medien ausgelibten Meinungskontrolle« beschreibt, so
dass auf diese Weise jede demokratische Willensbildung zur fremdgesteuerten
Akklamation entartet.®® Infolgedessen wird jede Kritik und jeder Widerstand
zur »Simulationen« und »eilige[n], parodistische[n] Inszenierung, welche die
»echte« Kommunikation zwischen den Menschen verunméglicht.®!

7 nach der sich die herrschende Form des

76 | Agamben 2006b, S. 65 und 67. Siehe zur Nicht-Entfremdung bzw. »Authentizitate
durch die Einheit von Tradition und dem Akt ihrer Uberlieferung in »mythisch-traditio-
nellen Systemen«: »Eine Nichtentsprechung, ein Abstand zwischen dem Akt der Uber-
lieferung und dem Uberlieferten, sowie die vom Akt der Uberlieferung unabhéngige
Wertschatzung fir ihren Gegenstand werden erst ab dem Moment sichtbar, in dem die
Tradition ihre lebendige Kraft verliert; gemeinsam werden sie zum Fundament eines
Phdnomens, das charakteristisch ist fiir nicht-traditionelle Gesellschaften: die Akku-
mulation der Kultur.« Agamben 2012a, S. 142.

77 | Agamben 2008, S. 19.

78 | Agamben 2015¢, S. 39.

79 | Agamben 2003a, S. 72.

80 | Agamben 2006b, S. 71.

81 | Ebd., S. 71. Die Herrschaft der kapitalistischen Logik bewirkt ebenso »die Entfrem-
dung der Sprache selbst, der sprachlichen und kommunikativen Natur des Menschen«.
Ebd., S. 73. »W&hrend namlich im ancien regime die Entfremdung des kommunikativen
Wesens des Menschen im Wesentlichen darin bestand, dass dieses als Voraussetzung,
als gemeinsamer Grund zu fungieren hatte, ist es in der spektakuldren Gesellschaft
die Kommunikativitat selbst, die Sprache selbst als Gattungswesen, die in einer auto-
nomen Sphére separiert wird. Was die Mitteilung [comunicazione] verhindert, ist die

14.02.2026, 16:44:23.

329


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

330

Politischer Pessimismus

Jene Aussagen Agambens wirken teilweise unsystematisch, zeigen aber,
dass er sich einer Variante der Entfremdungstheorie bedient. Hinter dieser
Kapitalismuskritik steht die marxistische Unterscheidung von Tausch- und
Gebrauchswert, d.h. Agamben geht davon aus, dass unter den Bedingungen
der kapitalistischen Produktion alles in Tauschwert verwandelt wird und somit
zur Ware bzw. Warenverhiltnissen verkommt. Deshalb gibt es immer weniger
Moglichkeiten, von den Dingen »Gebrauch« zu machen, weil sie in der Sphire
des Konsums den Menschen entzogen sind, was fiir Agamben beispielswei-
se auch menschliche Kérper, die Sexualitit und die Sprache mit einschlief3t.
Unter kapitalistischen Bedingungen werden die Dinge quasi von ssich selbst<
entfremdet und in die »abgesonderte Sphire verschoben«, mit der Folge, dass
[...] jegliche[r] Gebrauch auf die Dauer unméglich wird.«®? »Die Extremform
dieser Enteignung des Gemeinsamen ist das Spektakel, und das heifit, die Poli-
tik, in der wir leben.«® Hier »[...] erlangt die Marktwirtschaft ihren Status
absoluter und von jeglicher Verantwortung entbundener Souverinitit tiber das
gesamte gesellschaftliche Leben.«® Und {iiber allem herrscht eine Art kapi-
talistischer Wille, mit dem Ziel, »konkret und mit voller Absicht«, das »Leben
seiner Potenz zu berauben [depotenziare]« und eine Politik hervorzubringen,
die eine »Enteignung des Gemeinsamen« bewirkt.®® Dass hiermit ebenfalls
eine Niedergangswahrnehmung verbunden ist, machen Agambens Ausfiih-
rungen unmissverstindlich deutlich:

»Die heutige Politik ist das verheerende experimentum linguae, das auf dem ganzen
Planeten Traditionen und Bekenntnisse, Ideologien und Religionen, Identitaten und Ge-
meinschaften zerstiickt und entleert. [...] Entgegen allem Anschein droht die Organisa-
tion des Global-Demokratisch-Spektakul&ren, die sich so immer deutlicher abzeichnet,
in Wirklichkeit die schlimmste Tyrannis zu werden, die in der Geschichte der Mensch-
heit je dagewesen ist. Widerstand und Dissens werden ihr gegenlber de facto immer

Mittelbarkeit [comunicabilita] selbst, die Menschen sind durch das getrennt, was sie
vereint. Die Journalisten und Mediokraten (und die Psychoanalytiker in der Sphére des
Privaten) sind der neue Klerus dieser Entfremdung der sprachlichen Natur des Men-
schen.« Ebd., S. 74.

82 | Agamben 2005b, S. 79. Das »Spektakuldre und der Konsum [sind] die beiden Sei-
ten einer einzigen Unmoglichkeit des Gebrauchs.« Ebd., S. 79f.

83 | Agamben 2006b, S. 73.

84 | Agamben 2003a, S. 73.

85 | Agamben 2006b, S. 69 und 81. Eine vergleichbare Konsumkritik auf Basis der
Unterscheidung von Verbrauch/Gebrauch findet sich bereits 1956 bei Glinther Anders’
»Die Antiquiertheit des Menschen«, wobei es fraglich bleibt, ob Agamben dieser Kritik
Signifikantes hinzufugt. Vgl. Anders 1956. Siehe zu dieser Einschatzung auch: Geulen
2015, S. 217.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

schwieriger sein, um so mehr, als es - nun schon immer ersichtlicher - ihre Aufgabe sein
wird, das Uberleben der Menschheit auf einer fiir den Menschen bewohnbaren Erde zu
steuern.«8¢

Mit Blick auf die Systematik der Theorie ist ungeklirt, in welchem Abhingig-
keitsverhiltnis kapitalistisches Wirtschaften, respektive das sogenannte »Gko-
nomische Paradigma« und politische Souverinitit, d.h. der biopolitische No-
mos des Lagers stehen, die doch beide »derzeit« die »Zerstérung des Lebens«
bewirken. Die Ausfiihrungen in Homo sacer 1 legen den Schluss nahe, dass
die souverine Macht unabhingig von 6konomischen Notwendigkeiten agiert.
Es ist die »ordinire« Leistung des Souverins, die biopolitische Unterscheidung
einzufiithren, und es wiirde gar keinen Sinn machen, vom politischen Sou-
verin zu sprechen, wenn die Souverinitit letztlich im Bereich des Okonomi-
schen zu finden ist, die als modern-kapitalistisches Wirtschaften in der Antike
zudem nicht zu beobachten ist. Mit der These der »globalen Herrschaft des
dkonomischen Paradigmas« wird jedoch behauptet, dass die Politik nur Uber-
bau und als solche abhingig von der ckonomischen Basis sei:

»In Ermangelung historischer Aufgaben ist das biologische Leben zum letzten politi-
schen Auftrag des Abendlandes erklart worden. Es zeigt sich also, dass die Herrschaft
des 6konomischen Paradigmas mit dem einhergeht, was man seit Foucault fiir gewdhn-
lich Biopolitik nennt: die Besorgung des Lebens als eminent politische Aufgabe.«®7

Agamben trennt nicht streng zwischen politischer und 6konomischer Macht-
ausiibung. Aber unter Biopolitik versteht er — in Abgrenzung zu Foucault, wie
oben dargelegt — eine Differenz, die bereits mit der Griindung der ersten pé-
lis durch den Souverin etabliert wurde. Dies wird von Agamben durch das
mindestens gleichwertige Paradigma der Okonomie erginzt. Im Text »Herr-
schaft und Herrlichkeit« wird sowohl die Politik als auch die Okonomie auf
den Begriff des Regierens zuriickgefiithrt, welcher genuin aus dem Bereich der
Theologie stammen soll. Allerdings bleibt hier das Verhiltnis von Souverinitit
und Regierung im Bereich der politisch-rechtlichen Ordnung ungeklirt. Dass
jener Widerspruch innerhalb dieses Theoriesettings aufzuldsen ist, wird hier
bestritten.®® Denn paradoxerweise diagnostiziert Agamben in jiingeren Wort-
meldungen zudem eine »Verdringung des Politischen durch die Okonomie«

86 | Agamben 2006b, S. 75ff.

87 | Agamben 2015¢c, S. 39.

88 | Vgl. Agamben 1994, S. 252 und 256. Auch hier werden Souveranitét (als auch das
Gesetz) wie der Kapitalismus gleichermaRen als Grund des Ubels der Welt genannt. Das
Wechselverhdltnis wird derweil nicht erortert. Vgl. ebd., S. 252 und 256.

14.02.2026, 16:44:23.

331


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

332

Politischer Pessimismus

und »die gegenwirtige Vorherrschaft des Okonomischen«®’, was wiederum
einen Widerspruch zur These einer Dominanz des Nomos des Lagers nach
Mafigabe des politischen Souverins darstellt.

Eindeutigkeit ist aber nur bedingt der theoretische Anspruch dieser Phi-
losophie, die ihre Bemiithungen in jiingeren Publikationen primir auf die
Rekonstruktion moderner Begriffe aus theologischen Wurzeln verlegt. Aus
diesem Sakralisierungs- und Sikularisierungszusammenhang entwickelt
Agamben eine umfassende Kritik der Gegenwartsgesellschaft, die bisweilen
auf Systematik und begriffliche Trennschirfe, zugunsten der holistischen
These einer globalen Entfremdung, verzichtet:

»Der Kapitalismus sorgt dafiir, dass jede menschliche Tatigkeit verfremdet wird. Ich
lebe in Venedig, einer Stadt, die der Massentourismus in ein komplettes Museum ver-
wandelt hat. Wie durch diese totale Musealisierung die Bewohner einer Stadt zu Frem-
den in ihrem eigenen Leben werden, so trennt der totale Konsumkult die Dinge und die
Menschen von ihrem wahren Gebrauch.«%°

Der Massentourismus beraubt die Menschen ihrer Heimat und ist nichts wei-
ter als eine Zeremonie der kapitalistischen Religion.”® Positive ckonomische
Aspekte kénnen dem Tourismus demnach — so lisst sich schlieflen — nur dieje-
nigen abgewinnen, die sich >selbst«< bereits hinreichend fremd geworden sind.
Hinter dieser Kritik der falschen Religion und des falschen Gebrauchs steht
ein Authentizititsglaube Agambens. Die Kritik der Musealisierung basiert auf
der Idealisierung vormoderner Gesellschaften, in denen der Inhalt der Tradi-
tion und die Art der Uberlieferung unmittelbar zusammenfallen. Durch den
Verlust der Lebenskraft der Tradition gewinnt die Kultur erst einen eigenstin-
digen Stellenwert — so zumindest Agambens Kritik. Die Kultur hat ihre »le-
bendige Bedeutung verloren« und wird nur noch angeeignet und in Museen
ausgestellt oder in Archiven verborgen und biif$t demzufolge ihre handlungs-
orientierende Funktion fiir die Menschen ein und beraubt sie ihrer Bezugs-
punkte.®?

89 | Agamben 2015¢, S. 39.

90 | Agamben 2006¢, S. 169. Zur Kulturkritik der Musealisierung siehe ebenfalls Max
Horkheimer: »Selbst die Liebe, die erotische Sehnsucht ist aufgrund des technischen
Fortschrittes iiberholt, denn geschlechtlicher Genuf wird durch die Pille leichter erfiill-
bar als der Appetit durch kultivierte Nahrung. Kunst und Poesie, die ehemals Liebe,
Trauer, Hoffnung zum Ausdruck brachten wie bei Romeo und Julia, Faust und Gretchen,
sind museal geworden.« Horkheimer 1971, S. 5.

91 | Vgl. Agamben 2005b, S. 82.

92 | »Der Bruch der Tradition, fiir uns heute ein fait accompli, eréffnet in Wirklichkeit
eine Zeit, in der es keine Mdglichkeit der Verbindung zwischen dem Alten und dem Neu-

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

Auf dem damit verbundenen Authentizititsglauben griindet beispiels-
weise auch Agambens Kritik der Pornographie. Erotik wird demnach unter
kapitalistischen Produktionsbedingungen zur Ware, und die Geschichte der
»erotischen Fotografie« zeigt nach Agamben, dass der »romantische, beinahe
triumerische Gesichtsausdruck« des Modells verloren geht: »Die Pornostars
blicken heute wihrend der intimsten Liebkosungen entschieden ins Objekt,
wobei sie zeigen, daf} sie sich mehr fiir den Zuschauer als fiir ihren Partner in-
teressieren.«” Fiir Agamben wieder ein Zeichen des Niedergangs, wobei die
Pornographie die »Vorrichtung« ist, die sich wie keine andere der »authentisch
profanatorischen Absicht« widersetzt.*

Dahinter steht eine Kulturkritik — in Superlativenformuliert, um die Trag-
weite unserer Misere deutlich zu machen:

»Es hat noch nie eine so strenge Kontrolle der Menschen gegeben. Die Kontrollinstru-
mente reichen von Markenartikeln, die man kauft, um besonders individuell zu erschei-
nen, Uberden psychologischen Anpassungsdruck am Arbeitsplatz bis hin zu Scheckkar-
ten, Computer-, TV-, Navigations-, Handy-Geraten und digitalen Ausweisen. Fast jede
Minute Ihres Lebens I&sst sich liberpriifen, wo immer Sie sich aufhalten - so etwas ist
noch nie da gewesen.«%

Diese Beobachtung der Kontrolle durch Technik erscheint nicht véllig unplau-
sibel, allerdings reduziert Agamben alle technischen Moglichkeiten auf ihre
negative Seite, Positives wird nicht benannt, und damit bedient die Argumen-
tation das klassische Repertoire der Kulturkritik, um eine Erfahrungs- und
Identititskrise zu festzustellen.”® An anderer Stelle gesteht Agamben sogar sei-

en gibt auBer der endlosen Anhaufung des Alten innerhalb einer Art monstrésen Archivs
oder aber der Entfremdung, die mit den Mitteln ins Werk gesetzt wird, die eigentlich der
Uberlieferung dienen sollten.« Agamben 2012a, S. 143. Vgl. zur Kritik an dieser Argu-
mentation Agambens: Liska 2008, S. 18.

93 | Agamben 2005b, S. 87f.

94 | Ebd., S. 91. Agamben sieht ebenfalls eine Analogie zwischen der Biopolitik und
der Sexualpraktik des Sadomasochismus: »Die wachsende Bedeutung des Sadomaso-
chismus in der Moderne hat ihre Wurzeln in diesem Tausch; denn der Sadomasochimus
ist genau diejenige Technik der Sexualitat, die das nackte Leben des Partners zutage
fordert.« Agamben 2002, S. 144.

95 | Agamben 2006¢, S. 168.

96 | Vgl. hierzu auch »Heute wissen wir, dass zur Zerstérung der Erfahrung die friedliche
Alltagsexistenz in einer GrofRstadt vollkommen ausreicht. Denn der Alltag des zeitge-
ndssischen Menschen enthélt fast nichts mehr, das in Erfahrung Gibersetzbar wére. [...]
Jede Rede liber die Erfahrung muf heute von der Beobachtung ausgehen, daf sie nichts
ist, dessen wir habhaft werden kdnnen. Denn so wie der zeitgendssische Mensch seiner

14.02.2026, 16:44:23.

333


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

334

Politischer Pessimismus

nen »unbindigen HafR« auf das »Mobiltelefon«, welches »die Beziehung zwi-
schen den Menschen noch abstrakter gemacht hat«, und diagnostiziert, dass
die »Videotiberwachung die offentlichen Rdume der Stadt zu Innenriumen
eines riesigen Gefingnisses werden« lisst.” Auffallend ist bei all diesen Ein-
schitzungen die Universalitit des Geltungsanspruches und die implizite Be-
hauptung, bevorzugt Einblicke in >nicht-entfremdete<, >wahre< oder sonstige
authentische< Zusammenhinge zuhaben. Mittlerweile ist demnach die ganze
Welt zum Kleinbiirgertum verkommen und vollkommen sinnentleert gewor-
den: »Seit die Sinnlosigkeit die Kellergew®lbe verlassen hat, ist ihre Zurschau-
stellung alltidglich geworden: nichts gleicht dem Leben der neuen Menschheit
mehr als ein Werbefilm, aus dem alle Spuren des beworbenen Produktes ge-
loscht wurden.«*® Der gegenwirtige Mensch scheint derart entfremdet, weil
er sich allzu sehr an das Seiende hilt. Dabei tiberschligt sich Agambens Auf-
regung iiber diese Gegenwart férmlich: »Es ist, als ob der Knecht, der Herr ge-
worden ist, nicht wilsste, wozu er dienen konnte, wenn nicht zur grenzenlosen
Vermehrung des Dienstes und der Knechtschaft.«*

Wie kann Agamben »jede menschliche Titigkeit« als »verfremdet« darstel-
len und gleichzeitig behaupten, den »wahren Gebrauch« der Dinge zu kennen,
wenn er doch selbst aus und gefangen in der Gesellschaft des universellen
Spektakels beobachtet? Woher Agamben diese Einsichten gewinnt, wird von
ihm nicht aufgeklirt. Gleiches gilt fiir die Superlative, wie beispielsweise »noch
nie« in der Menschheitsgeschichte oder »den es in der Menschheitsgeschichte
je gab«!®, die Agamben inflationir bemiiht. Die exemplarischen Zitationsstel-
len sollen illustrieren, auf welchen Unterscheidungen und Setzungen seine
Zeitdiagnostik griindet. Aussagen solcher Art gibt es in den Texten Agambens
sehr viele, allerdings verspricht eine noch detailliertere Auflistung an dieser
Stelle keinen zusitzlichen Erkenntnisgewinn, zumal die Frage, ob Agambens

Biographie beraubt worden ist, so ist er seiner Erfahrung enteignet worden (espropria-
to della sua esperienza). Das Unvermégen, Erfahrungen zu machen und mitzuteilen,
ist vielleicht sogar eine der wenigen Gewiheiten, liber die er beziliglich seiner selbst
verfligt.« Agamben 2004b, S. 23. »Ich denke, dass die Identitétskrise heute der Dauer-
zustand jeder Nation, jedes Volks ist. Das gilt ganz besonders fiir Deutschland. Wenn
ich durch eine deutsche Stadt gehe, durch Berlin zum Beispiel, denke ich, dass diese
Stadt nur den Namen gemeinsam hat mit jener, die vor dem Krieg Berlin hie3. Das ist
vielleicht wegen der Zerstérungen so, jedenfalls ist die Stadt heute ein Raum ohne Ge-
dachtnis. Deshalb braucht man wohl so viele so genannte Denkmale.« Agamben 2006¢,
S. 169.

97 | Agamben 2008, S. 29 und 40.

98 | Agamben 2003a, S. 60.

99 | Agamben 2015¢c, S. 39.

100 | Agamben 2008, S. 39.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

Theorie einem Verfallsnarrativ anhingt, eindeutig beantwortet ist." In der
Kombination des Lager-Paradigmas mit jener weitgestreuten Kulturkritik ent-
steht der Eindruck, dass der Autor die Grundzutaten der Kulturkritik unsys-
tematisch reproduziert. Die Niedergangsgeschichte ist wiederum, im Unter-
schied zu Schmitt und Foucault, nur eingeschrinkt anhand historischer
Ereignisse und eines Epochen-Clusters >belegt¢, sondern vielmehr entlang des
Paradigmas des »Lagers« und der Kategorien »nacktes Leben«, »Ausnahmex,
»Biopolitik«, »6konomisches Paradigma« erortert.*2

Pessimistisch blickt Agamben auf die bisherige Geschichte und restimiert,
ausgehend von der »urspriinglichen Trennung« des Lebens von seiner Form:
»Die vierundzwanzig Jahrhunderte, die seither verflossen sind, haben keine
anderen als vorliufige und unwirksame Losungen gebracht.«'® Durch diese
negative Darstellung der Menschheitsgeschichte werden potenziell feststell-
bare Unterschiede ununterscheidbar, damit verlieren auch historisch-basale

101 | Hier sei noch eine weitere Belegstelle zitiert, weil sie schlicht zu exemplarisch
ist, um nicht genannt zu werden: »Dieser Spaltung setzt die neue unpersonliche Identi-
tét nicht etwa die Illusion der Einheit, sondern die einer unendlichen Vervielfachung
der Masken entgegen. Indem sie das Individuum mit einer rein biologischen, asozialen
Identitat verschweifit, erdffnet sie ihm die Mdglichkeit, im Internet all jene Masken und
zweiten und dritten Leben anzunehmen, von denen keine ihm je wirklich zugehdren wird.
Dazu gesellt sich die hemmungslose, fast schon unverschamte Lust, von einer Maschine
erkannt zu werden, unbelastet von den affektiven Verstrickungen, die mit der Anerken-
nung durch einen anderen Menschen unweigerlich einhergehen. Je mehr der Grofistadt-
bewohner die Vertrautheit mit den anderen verloren hat, je weniger er es vermag, sei-
nesgleichen in die Augen zu schauen, umso trostlicher ist die virtuelle Vertrautheit mit
dem Dispositiv, das gelernt hat, ihm bis auf die Retina zu blicken. Je weiter der Verlust
jederwirklichen Identitdt und Zugehdrigkeit fortgeschritten ist, umso befriedigender ist
es, von den unzéhligen, nur geringfligig sich unterscheidenden Varianten der Grofen
Maschine erkannt zu werden: vom Drehkreuz am U-Bahn-Eingang, vom Geldautomaten,
von der Kamera, die ihn freundlich betrachtet, wenn er die Bank betritt oder durch die
Strafien geht, von der Vorrichtung, die sein Garagentor 6ffnet, vom zukiinftigen obliga-
torischen Personalausweis, der ihn immer und iiberall als das erkennbar macht, was er
ist. Ich existiere, wenn mich die Maschine erkennt oder zumindest sieht; ich bin leben-
dig, wenn die Maschine, die keinen Schlaf kennt, sondern immerzu wacht, mein Leben
verbirgt; ich werde nicht vergessen, wenn das Grofle Ged&chtnis meine numerischen
Daten gespeichert hat.« Agamben 2010b, S. 92f.

102 | Historische Belege finden sich durch die Zitation der christlichen Theologen
und teilweise zur Geschichte des 20. Jahrhunderts, aber darliber hinaus synthetisiert
Agamben die Geschichte seit der Antike entlang seines Paradigmas zu einer langen ge-
schichtlichen Linie.

103 | Agamben 2002, S. 21.

14.02.2026, 16:44:23.

335


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

336

Politischer Pessimismus

Differenzierungen wie Antike, Mittelalter, Moderne ihre Bedeutung. Es geht
Agamben darum, den >Ursprung« der abendlindischen Politik zu benennen
und von dort eine direkte Linie in die Gegenwart, »in das Zeitalter des Spek-
takels und des absoluten Nihilismus«'%*, zu ziehen. Davon ausgehend warnt
Agamben vor einer »beispiellose[n] biopolitische[n] Katastrophe«®® und diag-
nostiziert, dass »in Europa wieder Vernichtungslager 6ffnen (was bereits ein-

zutreten beginnt)«!% und prognostiziert den »weltweiten Biirgerkrieg«!?.

7.3 IDEALE

Vor dem Hintergrund dieser Niedergangswahrnehmung und Zeitdiagnos-
tik stellt sich die Frage, mit welchem Ideal Geschichte und Gegenwart kon-
frontiert werden, um zu einer solchen Beurteilung zu gelangen? Zunichst
ist das beobachtungsleitende Kontrastmittel »Lebens-Form«®® zu nennen.
Verbunden sind damit positive Beziige auf die Kategorien »Rest« und »Zeu-
genschaft«, welche im Folgenden skizziert und systematisiert werden sollen.
Die Lebens-Form ist weiterhin verbunden mit den Konzepten der »Profanisie-
rung« und »Geschiftslosigkeit«. Da diese beiden vor allem Handlungsalter-
nativen beschreiben, werden sie im Kapitel »Die kommende Gemeinschaft?«
thematisiert, in welchem die Prognosen Agambens fiir eine »kommende Poli-
tik« diskutiert werden.'® Ferner wird meine (Re-)Konstruktion zeigen, dass

104 | Agamben 20034, S. 76.

105 | Agamben 2002, S. 198.

106 | Agamben 2006b, S. 28. Oder auch: »Ja, der Ausnahmezustand hat heute erst
seine weltweit grofte Ausbreitung erreicht.« Agamben 2004a, S. 102.

107 | Ebd., S. 103. »Es spricht also einiges dafiir, dass die Gestalt, in der die Mensch-
heit ihrer Vernichtung entgegen geht, die Gestalt des planetarischen Kleinbiirgertums
ist.« Agamben 2003a, S. 61. Ein weiteres Beispiel fiir eine solche negative Gegenwarts-
deutung: »Und wenn wie es heute nunmehr geschehen ist, das natiirliche Leben voll-
standig in die pdlis einbezogen ist, verschieben sich diese Schwellen, wie wir sehen
werden, lber die dunkle Grenzen, die das Leben vom Tod trennen, hinaus, um einen
lebenden Toten zu bezeichnen, einen neuen homo sacer [uomo saro].« Agamben 2002,
S. 140.

108 | Je nach Verlag oder Zeitschrift wird dieser Begriff mit bzw. ohne Bindestrich ge-
schrieben. Ich habe mich entschieden die Variante »Lebens-Form« zu verwenden, um
die von Agamben erhoffte Verbindung zu betonen.

109 | Die systematische Darstellung der von Agamben vorgeschlagenen alternativen
Politikformen ist eine Konstruktionsleistung meinerseits, weil gerade dieser Autor sei-
ne Aussagen hierzu iiber verschiedene Schriften verteilt hat und die unterschiedlichen
Konzepte nur lose miteinander verbunden sind.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

Agambens Ideale und seine Erwartung an eine »kommende Politik« einerseits
sehr eng miteinander verbunden sind sowie andererseits, dass die Beziige zwi-
schen den genannten Begriffen in dieser poetischen Philosophie nicht syste-
matisch ausgearbeitet sind.

Der erste Teil des Homo-sacer-Projektes endet mit der Feststellung: »Vom
Lager gibt es keine Riickkehr zur klassischen Politik.«® In diesem Sinne
schlieRt ebenfalls der zweite Band »Ausnahmezustand« mit der Uberzeugung:
»Vom tatsdchlichen Ausnahmezustand, in dem wir leben, ist es nicht méglich,
in den Rechtszustand zuriickzukehren, [...]«." Jede Politik und jedes Rechts-
system ist demnach in der Logik der souverinen Ausnahme gefangen, und
jeder Emanzipationsversuch wird zwingend zu neuen Ausnahmezustinden
fuhren, welche die Dynamik des sogenannten Lager-Dispositives wiederho-
len. Ein solch pessimistischer Determinismus prophezeit allen »Revolutionen,
Aufstinden und neuen Verfassungen«'? und entsprechend auch allen Refor-
men und sozialen Bewegungen, die auf der Basis der bestehenden politischen
Ordnung und mit dem Mittel des Rechtes fiir eine bessere Politik kimpfen,
das Scheitern im Ausnahmeraum des Lagers:"® »And it will not be possible
to think another dimension of politics und life if we have not first succeeded
in deactivating the apparatus of the exception of bare life.«™ Von dieser >Ge-
wissheit< ausgehend und den Umstand ignorierend, dass das Denken einer an-
deren Politik demnach erst nach dem Ende des einschlieffenden Ausschlusses
des nackten Lebens mdglich ist — was jedoch noch nicht eingetreten ist —, dis-
kutiert Agamben die Méglichkeit einer Uberwindung der rechtlich-politischen
Trennung des Lebens von seiner Form:

»Sollten wir, statt endlos zwischen Abschaffung und Beibehaltung des Rechts, des Ge-
setzes hin- und herzuschwanken, nicht eher versuchen, die Beziehungen zwischen Le-
ben und Recht, zwischen Recht und Gewalt anders und genauer zu denken? Etwa so wie
die Franziskaner-Mdnche: Sie verstanden ihre Regel gerade nicht als Gesetz, sondern
als Lebensform, als Gestaltung ihres Zusammenlebens, ibrigens bei einem Verzicht auf

110 | Ebd., S. 197. Weiter heifit es: »Nur eine Politik, die der fundamentalen biopoli-
tischen Spaltung des Abendlandes Rechnung tragt, wird diese Oszillation anhalten
konnen und dem Biirgerkrieg, der die Volker und Staaten teilt, ein Ende setzen.« Ebd.,
S. 189.

111 | Agamben 20044, S. 102.

112 | Agamben 2015c, S. 40.

113 | Bemerkenswert ist, dass dieser Diagnose- und Prognosekomplex die oft mit der
Moderne verbundene Verrechtlichung und Birokratisierung aller Lebensbereiche als
Schimdre »enttarnt.. Denn in»Wirklichkeit« ist es gerade das Gegenteil, die Zunahme von
rechtsfreien Rdumen (Lagern), zu konstatieren - so zumindest Agamben.

114 | Agamben 2015b, S. 264f.

14.02.2026, 16:44:23.

337


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

338

Politischer Pessimismus

die Idee von Eigentum. Sie haben das Recht nicht auf das Leben angewandt, sondern
iiberschritten, ohne es abzuschaffen.«!!%

Die Isolierung des Lebens von seiner Form durch das Gesetz und die darauf
griindende politische Ordnung soll demnach aufgehoben werden durch die
Lebens-Form: »Ein politisches Leben, das sich an der Idee der Gliickseligkeit
orientiert und in einer Lebens-Form zusammengehalten wird, ist denkbar nur
nach der Emanzipation von dieser Trennung, als unwiderrufliche Abkehr von
jeglicher Souverinitit.«"'® Es geht um nicht weniger als ein komplett anderes
Verstindnis des menschlichen Lebens.'” Der Herausforderung, Gliick und
Gluckseligkeit zu definieren, stellt sich Agamben in diesem Kontext nicht,
sondern tiberlidsst es den Imaginationen und Assoziationen des Lesers und der
Leserinnen, jene Kategorien zu konkretisieren. Die »Emanzipation von dieser
Trennung« bezeichnet wiederum die Revision der >urspriinglichen< Unter-
scheidung von bios und zo&. Dies bedeutet einerseits, dass eine Rehabilitie-
rung oder Riickkehr zur politischen Organisationsform der Antike hier — im
Gegensatz zu anderen kulturpessimistischen Entwiirfen — dezidiert ausge-
schlossen wird. Andererseits erscheint auch kein anderer politischer Losungs-
ansatz der letzten »vierundzwanzig Jahrhunderte«'® als Alternative, weil die
Lebens-Form, die sich Agamben wiinscht, die andere Seite von jeder Form von
Politik ist, die es in der abendlindischen Geschichte jemals gab." »Unter dem
Begrift Lebens-Form verstehen wir dagegen ein Leben, das niemals von sei-
ner Form geschieden werden kann, ein Leben, in dem es niemals moglich
ist, etwas wie ein bloRRes Leben zu isolieren.«'?* Die »kommende Politik« der
Lebens-Form produziert kein nacktes Leben, weil sie gar nicht zwischen z6&
und bios trennt, sondern die Einheit von Leben und Recht durch Uberschrei-
tung denkt. Das Konzept der Lebens-Form zielt auf die Aufhebung bzw. die
»>Unwirksammachung« der bisherigen okzidentalen Geschichte und stellt die
Aufgabe, kiinftig hinter die >urspriingliche« Trennung des Lebens zuriickzu-
kehren. Das dahinterstehende Ideal impliziert, dass Sozialitit nicht rechtlich

115 | Agamben 2006¢, S. 168.

116 | Agamben 1994, S. 254, Vgl. weiterhin: Agamben 2006b, S. 17.

117 | »Die gesamte Auffassung vom Leben muss hinterfragt werden, wenn das Leben
tatsdchlich als Vermdgen gedacht werden soll, das seine eigenen Formen und Verwirk-
lichungen stetes lbersteigt.« Agamben 2013c, S. 330.

118 | Agamben 2002, S. 21.

119 | Die Ordensregeln der Ménche des Mittelalters sind in diesem Sinne keine Politik
und werden im Kapitel »Die kommende Gemeinschaft?« diskutiert.

120 | Agamben 2006b, S. 13. Vgl. hierzu: Agamben 1994, S. 251.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

geregelt werden miisste, und entsprechend glaubt Agamben mit dieser ima-
ginierten Form des Zusammenlebens, dass dies auch nicht notwendig ist.'?!

Was Agamben als Lebens-Form charakterisiert, erscheint derweil auch
fur ihn selbst schwierig, dies konkret zu beschreiben. Jene Form des Lebens
bezeichnet demnach »Lebensmaglichkeiten« als reine »Potenz«.'”? Mit der
»Potenz« bedient sich Agamben wiederum der aristotelischen Unterscheidung
von Akt und Potenz. Der Akt bezeichnet die realisierte Moglichkeit, wohinge-
gen die Potenz das Offene, noch nicht Entschiedene, die nicht realisierte Mog-
lichkeit bezeichnet. Diese Alternative zur bisherigen Politik assoziiert Agam-
ben nun mit dem »Denken« als Erfahrung einer reinen Mittelbarkeit:

»Denken nennen wir das Band, das die Lebensformen in einen unaufldslichen Zusam-
menhang setzt, als Lebens-Form konstituiert. Darunter verstehen wir nicht den indivi-
duellen Gebrauch eines Organs oder einer psychischen Fahigkeit, sondern eine Erfah-
rung, ein experimentum, deren Gegenstand der potentielle Charakter des Lebens und
des menschlichen Verstandes ist. Denken bedeutet nicht einfach, von dieser oder jener
Sache, von diesem oder jenem Inhalt des sich vollziehenden Denkens, sondern zugleich
von der eigenen Rezeptivitat erfasst zu sein, in jedem Gedachten der Erfahrung einer
reinen Potenz des Denkens zu machen.«!3

Im »Denken« identifiziert Agamben das »einheitliche Zentrum einer kom-
menden Politiks; eine Art spirituelle Kollektiv-Intellektualitit, die unaufhor-
lich das Leben mit seiner Form verbindet.'* Diese Erfahrung des Denkens ist
nicht im Sinne Immanuel Kants zu verstehen, das hier vorgestellte »Denken«
steht in klarer Opposition zum subjektiven Vernunftgebrauch, zur Ration und
zum modernen Wissen. Denken meint hier »Erfahrung einer reinen Potenz«
des Denkens. Wobei »rein« aus theologisch-christlichen Beziigen stammt,
im Sinne einer >reinen, quasi gottlichen Kraft«. Derart entriickt, ist solchem
»Denken« selbst die Mitteilung von Inhalten gefihrlich, weil diese direkt mit
Zwecken verbunden sind. Die unscharfen Konturen jener »kommende[n]

121 | Die dieser Annahme zugrunde liegenden anthropologischen Setzungen werden
im Kapitel »Anthropologie« besprochen.

122 | Agamben 2006b, S. 13. An anderer Stelle bedient sich Agamben zur Beschrei-
bung der Lebens-Form der von Dante entlehnten Figur der multitudo, als »eines Tatig-
seins [...], das in jedem Akt seinen eigenen shabbat verwirklicht und in jeder Tatigkeit
die eigene Untéatigkeit und Potenz auszustellen vermag.« Agamben 2013d, S. 426. Sie-
he zum Romantikverdacht gegeniiber dem Konzept der Lebens-Form insb.: Lidemann
2003, S. 242.

123 | Agamben 2006b, S. 17f.

124 | Vgl. Agamben 1994, S. 256.

14.02.2026, 16:44:23.

339


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

340

Politischer Pessimismus

Politik«'* lassen sich vielleicht als kollektive Reflexivitit verstehen, die véllig
von konkreten Inhalten entleert ist, »also ein Leben, in dem es, so wie es ge-
lebt wird, um das Leben selbst, ein Leben der Méglichkeit geht.«'* Eine solch
»reine Politik« muss jeder Form von Zwecksetzung entsagen, weil Ziele im-
mer gleichbedeutend sind mit Sinnvernichtung, da so viel anderes ebenfalls
méglich ist bzw. moglich erscheint.'”” Jede Festlegung und Eingrenzung ist in
dieser Perspektive ein Verlust an Mdéglichkeiten. »Einem Wort, das nicht ver-
pflichtet, nicht befiehlt noch etwas verbietet, sondern nur sich selbst spricht,
entspriche ein Handeln als reines Mittel, das ohne Bezug auf ein Ziel, nur sich
selbst zeigt.«'*® Somit stellt jene »reine Politik« radikal auf Kontingenz ab, als
ein Handeln bzw. Denken, das seinen Sinn in sich selbst trigt und nie auf ein
Ergebnis, ein Produkt oder Ahnliches ausgerichtet sein darf. Stattdessen soll
eine Moglichkeit gefunden werden, durch gedanklichen Austausch sich gegen-
seitig der Moglichkeitsfiille des Denkens zu versichern. »Mit anderen kom-
munizieren kénnen wir nur {iber das, was in uns wie in den anderen Potenz
geblieben ist, und jede Mitteilung [comunicazione] ist [...] vor allem Mitteilung
nicht eines Gemeinsamen [comune], sondern einer Mittelbarkeit [comunicabi-
lita].«'* Die kollektive Referenzialitit als Denken der Mittelbarkeit muss somit
immer in der Schwebe bleiben, weil die »reine Potenz« sich in jedem Augen-
blick verfliichtigt, in dem eine Mdoglichkeit gewihlt wird. Die »reine Potenz«
und das »reine Mittel« sind immer von der Veralltiglichung bedroht, was
Agamben ebenfalls anmerkt: »Nichts ist aber so zerbrechlich und so prekir
wie die Sphire der reinen Mittel.«** Das Verb »rein« deutet es an, diese Poli-
tik bzw. dieser Kontrast wird als vollig unschuldig dargestellt. Da sie sich fiir
nichts entscheiden darf bzw. kann, belastet sie sich nicht mit den Folgen einer
Entscheidung; verharrt in der Zone der Ununterscheidbarkeit, aus der heraus
alles, was das Politische bzw. die Politik bisher auszeichnet, vollkommen >un-
rein< erscheinen muss.

Mit Schmitts politischem Pessimismus liefle sich hiergegen argumen-
tieren, dass auch eine >reine Politik« keine Entpolitisierung und Neutralitit
verspricht, letztlich ist auch diese >kommende Politik« gezwungen, zwischen
Freund und Feind zu unterscheiden, womit sich ein klarer Unterscheid jener
beiden Form von Pessimismus zeigt. Die Lebens-Form ist die Gegenseite der
Entfremdung, welche die gegenwirtige Form des Leben unter den Bedingun-

125 | Agamben 2006b, S. 20.

126 | Agamben 1994, S. 255.

127 | Vgl. zur Diskussion der Verwirklichungschancen dieser Politik: Marchart 2010,
S. 221ff.

128 | Agamben 20044, S. 104.

129 | Agamben 2006b, S. 18f.

130 | Agamben 2005b, S. 85.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

gen der Biopolitik und der >Herrschaft des 6konomischen Paradigmas«< (aus)
zeichnet. Agamben hilt seiner Gegenwart nun vor, dass eine friedliche Le-
bensweise moglich ist, weil Sozialitit ontologisch betrachtet auch jenseits von
Freund-Feind-Konstellationen denkbar ist. Denn die Lebens-Form leben, wiir-
de bedeuten, das »eigentliche Sein< zu leben. Dagegen erscheint Schmitt die
Entpolitisierung als ontische Tduschung seines »>Zeitalters, weil aus ontologi-
schen Griinden immer eine Politisierung folgen kann. Der Heidegger-Schiiler
Agamben plidiert fiir eine Seinsweise, die sich v6llig von den Niederungen der
politischen Sphire befreit und sich erhaben in der Zone der beliebigen Potenz
einrichtet.”® Dieses Ideal erklirt auch den moralischen Duktus der Analysen
Agambens. Das transzendentale Offenhalten aller Méoglichkeiten dient seiner
Weltbeobachtung als Kontrastfolie, gegen jede Festlegung, gegen jede subjek-
tive Identitit, gegen jede Machtausiibung, gegen jedes zweck- und wertratio-
nales Handeln usw., damit entwickelt Agamben einen transhistorischen Maf3-
stab, der die bisherige Geschichte und damit unsere Gegenwart derart defizitir
erscheinen lisst. Die Lebens-Form bezeichnet eine Einheit, die vor bzw. nach
der Unterscheidung von bios und z&g, also vor und nach der uns bekannten
Form von rechtlich-politischer Organisation, méglich sein soll.

Wobei sich die Frage aufdringt, ob die »reine Mittelbarkeit« als Mittel ohne
Zweck nicht der Quadratur des Kreises gleicht. Zumal das Denken der Mittel-
barkeit das Ziel verfolgt, eine Lebens-Form zu erschaffen, also gegen Unter-
scheidung von bios und zo€ gerichtet ist und somit nicht ziellos, sondern sehr
wohl im Rahmen von Mittel-Zweck-Kalkulation operiert.’*? Weiterhin miisste
sich dieses Denken der »reinen Potenz« in irgendeiner Form der Sprache be-
dienen, aber Agamben sieht in der Sprache dieselbe Logik der einschlieflenden
Ausschliefung am Werk wie in der rechtlich-politischen Sphire.** Erschwe-
rend kommt hinzu, dass die Sprache unter den Bedingungen der »Gesellschaft
des Spektakels« vollkommen Teil des Problems geworden ist: »Das alte Haus
der Sprache (und mit ihm die literarische Tradition, auf der die Satire griindet)

131 | Weiterhin weisen Agambens Uberlegungen zur Lebens-Form, teilweise bis in
den Wortlaut hinein, klare Parallelen zu Heideggers Ausfiihrungen zum Dasein im § 9
in »Sein und Zeit« auf. Vgl. Heidegger 2006, S. 41-45. Siehe zu dieser These: Geulen
2009, S. 179.

132 | »Die Tatigkeit, die dabei herauskommt, wird so zu einem reinen Mittel, das heifit
einer Praxis, die, obschon sie hartndckig an ihrer Natur als Mittel festhalt, sich von der
Verbindung mit einem Ziel emanzipiert, vergnigt ihren Zweck vergessen hat und jetzt
als Mittel ohne Zweck auftreten kann. Die Schopfung eines neuen Gebrauches ist also
fiir den Menschen nur méglich, wenn er einem alten Gebrauch entscharft, unwirksam
macht.« Agamben 2005b, S. 84.

133 | Vgl. Agamben 2002, S. 30ff.

14.02.2026, 16:44:23.

341


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

342

Politischer Pessimismus

ist nunmehr von oben bis unten korrumpiert und manipuliert.«'** Spitestens

hier zeigt sich die Schwierigkeit: Wie kann Agamben diese Diagnose stellen,
ohne sich in einem Selbstwiderspruch zu verfangen? Wenn die Sprache kons-
titutiv mit der Trennung von bios und z6€ einhergeht, und wenn die Sprache
heute derart »korrumpiert und manipuliert« ist, wie kann Agamben seine kri-
tische Analyse in sprachlicher Form {iberhaupt artikulieren? Zwei Losungen
erscheinen hier denkbar: Erstens konnte Agamben {iber Erkenntnisméglich-
keiten auflerhalb der Sprache verfiigen oder, zweitens, seine kritischen Ein-
schitzungen zur Sprache sind falsch.

Anzumerken ist mit Blick auf das Ideal der Leben-Form, dass Agamben, im
Gegensatz zu Foucaults Rekurs auf die Erfahrung, keine neue Identititspolitik
oder irgendeine Utopie eines Korpergefiihls vorschligt.'®® Die Materialitit der
Korperlichkeit verspricht keinen Ausweg:

»Auch der Begriff des »Korpers«ist, wie der des Sexes und der Sexualitat, immer schon
in ein Dispositiv eingefalt und sogar immer schon biopolitischer Kérper und nacktes
Leben, und nichts in diesem Kérper und in der Okonomie seiner Liiste scheint uns einen
festen Boden und Halt gegen die Anspriiche der souverdnen Macht zu gewéhren.«!36

Die Absage erscheint nur folgerichtig, zumal die souverine Macht das Le-
ben und damit die Korper so vollstindig kontrolliert »wie nie zuvor« in der
menschlichen Geschichte. Aber wie das emanzipatorische Projekt der Lebens-
Form ohne den Bezug auf biologischen Kérper und leibliche Praxen moglich
sein soll, bleibt offen. Zunichst wirkt es, als ob hier die fast ausweglose Gefan-
genschaft der Korper in den Dispositiven der Macht radikalisiert wird, indem
eine »andere Okonomie der Liiste«'” vollkommen ausgeschlossen wird. Aber
gleichzeitig und paradoxerweise will Agamben »aus dem biopolitischen Kor-
per, aus dem nackten Leben selbst den Ort machen, an dem sich eine ginzlich
in nacktes Leben umgesetzte Lebensform herausbildet und ansiedelt, ein bios,
der nur seine zoé ist.«!*® Die Befreiung scheint somit nur auferhalb des bios
denkbar, aber wie die Emanzipation gerade vom nackten Leben, das ohnmich-
tig der Willkiir des Souverins ausgeliefert ist, ihren Ausgang nehmen soll,
muss hier zunichst dahingestellt bleiben. Unklar bleibt weiterhin, wie diese
Verbindung mit Bezug auf den biologischen Korper und gleichzeitig ohne
den »Begriff des >Korpers« zu denken ist. Der Triger, sozusagen das Subjekt

134 | Agamben 2006b, S. 68. Siehe zur Entfremdung der Sprache« u.a. auch: Agam-
ben 20034, S. 76.

135 | Vgl. Geulen 2009, S. 115f.

136 | Agamben 2002, S. 196.

137 | Ebd., S. 197.

138 | Vgl. ebd., S. 197.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

der Lebens-Form, soll der Homo sacer sein, somit sympathisiert Agamben —
wie Foucault — mit den Opfern und Verlierern der menschlichen Geschichte,
wohingegen Schmitt Agambens Utopie der Lebens-Form, die ihren Ausgang
beim Homo sacer nimmt, entgegenhalten wiirde: »Ein Leben, das gegeniiber
sich selbst nichts mehr hat als den Tod, ist kein Leben mehr, sondern Ohn-
macht und Hilflosigkeit.«’** Ohne Schmitt zuzustimmen, bleibt in Agambens
Konstruktion in der Tat ungeklirt, wie dieses Denken »festen Boden und Halt
gegen die Anspriiche der souverinen Macht«* bietet und wie es in irgendeine
Form von politischem Handeln iiberfithrt werden kann? Der politische Sou-
verdn schafft den Homo sacer und entscheidet iiber ihn. Gemessen an Agam-
bens eigenen Aussagen versprechen Denken und Intellektualitit dem Homo
sacer, der im Lager vegetiert, wenige Chancen auf eine faktische Verbesserung
seiner Situation. Dass die Erlduterungen hierzu geheimnisvoll anmuten, ist
wiederum kein Zufall, sondern die Formulierungen sind der Tatsache geschul-
det, dass sich Agamben stark auf theologische Formulierungen und Narrative
stiitzt. Letzteres wird schlieflich auch anhand der Kategorien Rest und Zeu-
genschaft demonstriert.

Mit »Rest« bezeichnet Agamben einen Uberschuss, eine Nicht-Identitit,
die mit jeder Einheit einhergeht, insbesondere mit jedem politischen Volk.
Entliehen ist diese Kategorie aus den Bibelstellen der Paulusbriefe (Rém 11,

1-206), welche die messianische Errettung des Restes des Volkes Israels verspre-
chen.’

»Ich begann dariiber nachzudenken, wie ein Volk als »Rest« gedacht werden kann, nicht
als etwas Substanzielles, auch nicht im Sinne unserer gegenwértigen demokratischen
Tradition, also als etwas, das mit Mehrheit und Minderheit zu tun hat, sondern als etwas,
das immer dbrig bleibt. Damit entkommt man dem Gegensatz von Mehrheit und Minder-
heit, denn auch dieser wiirde einen Rest hinterlassen und dieser »Rest« wére das Volk
als politisches Konzept.«4?

Agamben betont, dass der Rest das ist, was »iibrig bleibt«.® Der Rekurs auf
den Rest als >Volk bzw. des Volkes« als Rest entzieht sich — dhnlich wie die Le-
bens-Form — der politischen Sphire in hegemonialen Darstellungen, mit ihren
vielfiltigen Problemen, angefangen bei der Entscheidungsfindung durch
Mehrheitsentscheidung etc. Die damit einhergehende Kritik verweist nach-
vollziehbar darauf, dass jedes >Volk« eine widerspriichliche Kategorie darstellt,

139 | Schmitt 2002, S. 95.

140 | Agamben 2002, S. 196.

141 | Vgl. Agamben 2006a, S. 66. Vgl. Finkelde 2007, S. 56f.

142 | Agamben 2010c.

143 | Vgl. zur politischen Konzeption des Restes insb.: Hetzel 2007, S. 107ff.

14.02.2026, 16:44:23.

343


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

344

Politischer Pessimismus

die einerseits als »reiner Ursprung jeder Identitit« vorausgesetzt werden und
gleichzeitig permanent performativ hergestellt werden muss, durch den Aus-
schluss dessen, was es nicht ist."** Das >Volk« ist immer unerreichbar, und es
hat auch keinen >Ursprungs; in jedem Volk gibt es eine Kluft der Nicht-Identi-
tit der Gemeinschaft mit sich selbst, die es anzuerkennen gilt.

Das bedeutet, dass jede Identitit einen gescheiterten Versuch darstellt, weil
sie immer einen Rest produziert, der mit ihr nicht identisch ist und sie deshalb
von sich selbst trennt. Agamben bemiiht in der Folge Walter Benjamin, um zu
bestimmen, was in theologischen Zusammenhingen mit dem Rest gemeint
ist, wer dazu zihlt und wer nicht. Der Rest eines Volkes ist demnach keine
»zihlbare Menge« oder eine Identitit,"® — was naheliegend erscheint — son-
dern: »Das ausgewdhlte Volk — jedes Volk — definiert sich im entscheidenden Augen-
blick notwendigerweise als einen Rest, als ein Nicht-Alles.«"

Wie ist die Definition des Volkes als »ein Nicht-Alles« zu verstehen? Kri-
tisiert wird durch diese Dekonstruktion der politischen Gemeinschaft das
Denken in Einheiten und die damit verbundenen Identitits- und Substanz-
kategorien. Agambens Theorie des ausgesonderten Restes geht derweil von
Bibelstellen aus, in denen Paulus zwischen Juden und Nicht-Juden sowie zwi-
schen Juden des Hauches und Fleisches differenziert. Diese Trennungen sind
nicht identisch und fithren in der wechselseitigen Anwendung aufeinander
jeweils zu einer »doppelten Negation«. D.h. es gibt Juden, die »nicht Nichtju-
den« sind, sowie Nicht-Juden, die »nicht Nichtjuden« sind. Agambens Quasi-
Dialektik will damit iiber die Opposition von A/Nicht-A hinaus auf das Dritte,
eine doppelte Negation, die Paradoxie eines Restes als »nicht Nicht-A«. Diese
Aussonderung der Aussonderung oder »Teilung der Teilung« ist der Rest eines
Volkes, das ununterscheidbar nur im Sinne eines »Nicht-Alles« zu bestimmen
ist.

Deshalb bezieht sich Agamben auf die Figur des Restes, diese »erlaubt im
besonderen, unsere antiquierten und vielleicht unverzichtbaren Begriffe von
Volk und Demokratie aus einer neuen Perspektive heraus zu iiberdenken.«*®
Agamben reagiert damit in gewisser Weise auf eine erkenntnistheoretische
Verunsicherung; seine Kritik zeigt, dass jedes Volk in einer Paradoxie fundiert

144 | Agamben 2006b, S. 33.

145 | Vgl. Agamben 20064, S. 67.

146 | Ebd., S. 67f. Der entscheidende Augenblick ist der Moment der messianischen
Errettung, d.h. die »wirkliche Ausnahme«, den Agambens Paulus Rekonstruktion in der
Jetztzeit verortet, was ich im Kapitel Geschichtsphilosophie weiter diskutieren werde.
147 | Ebd., S. 63f. Auf Seite 64 findet sich hierzu eine Grafik, die vielleicht zum besse-
ren Versténdnis beitragt.

148 | Ebd., S. 70.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

ist: Als Identitit, die aber »[...] nie mit sich identisch sein kann«."® Der Rest
markiert genau diese Bruchstelle im Volk und wird deshalb von Agamben
zum »einzig realen politischen Subjekt«!*® erhoben. Damit bedient sich jene
Dekonstruktion einer Denkfigur, welche es doch irgendwie erlaubt, die Ein-
heit in der Differenz zu identifizieren.’ Wiederum geht Agamben von der
»urspriingliche[n] Struktur des Politischen« aus, die zwischen z5& und bios
trennt, um zu folgern:

»Das Volk tragt also den fundamentalen biopolitischen Bruch immer schon in sich. Es
ist das, was nicht eingeschlossen werden kann in das Ganze, dessen Teil es ist, und was
der Gesamtheit nicht angehéren kann, in die es immer schon eingeschlossen ist.«!%2

Somit enthilt jedes Volk im »Inneren notwendig den fundamentalen biopoli-
tischen Bruch, eine Zone der Ununterscheidbarkeit, einen Rest, der in der
Unterscheidung von z5& und bios nicht aufgeht. Diese »Spaltung« ist nach
Agamben »urspriinglicher [...] als jede von Freund und Feind«, wobei der
Prozess der Trennung von bios und z6é zur Schaffung des Volkes ebenfalls
»einem nicht endenden Biirgerkrieg« entspricht.”® So ist auch das, »was Marx
Klassenkampf nennt«, nach Agamben:

»[...] bei rechtem Hinsehen nichts anderes als dieser inwendige Krieg, der jedes Volk
entzweit und der erstdann ein Ende haben wird, wenn, in der klassenlosen Gesellschaft
oderim Reich des Messias, Volk [Popolo] und Volk [popolo] in eins fallen und es ein Volk
im eigentlichen Sinne nicht mehr geben wird.«!54

Damit behauptet Agamben, dass der Rest mehr ist als ein Mittel zur Dekons-
truktion. Der Rest — so die messianischen Anspielungen — soll als »Rettungs-
instrument«'> alle Differenzen iiberwinden. Anders formuliert: Legitimer
Ausgangspunkt der von Agamben vorgeschlagenen politischen Praxen soll
der Rest sein, der jenseits von Mehrheit und Minderheit angesiedelt ist, diese

149 | Ebd., S. 70.

150 | Ebd., S. 70.

151 | »Der »Muselmann« wird fiir Agamben dort Ausdruck messianischer, nicht auf
eine ldentitat verweisender Menschlichkeit, wo er aller Menschlichkeit beraubt ist, und
gleichzeitig taucht fiir Agamben bei Paulus die Rede vom »messianischen Rest« dort auf,
wo jedes Identitatsdenken im Namen des Messias durch eine »Teilung der Teilung« zer-
brochen wird.« Finkelde 2007, S. 57.

152 | Agamben 2006b, S. 33.

153 | Ebd., S. 33.

154 | Ebd., S. 33.

155 | Geulen 2015, S. 221.

14.02.2026, 16:44:23.

345


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

346

Politischer Pessimismus

Differenz quasi aufhebt in einer Zone der Ununterscheidbarkeit. Fiir unseren
Zusammenhang entscheidend ist, dass die messianische Kategorie des Restes
als Kontrast dazu fiihrt, dass alle Staatswesen und die bekannten politischen
Gemeinschaften als illegitim erscheinen.'®

SchlieRlich ist auf Agambens Konstruktion des Zeugen zu verweisen,
von welcher er sich eine sogenannte »Wegmarke« fiir eine Ethik nach Ausch-
witz erhofft.’ Ob Agamben diesem Anspruch mit seiner Theoretisierung
der Zeugenschaft gerecht wird, dariiber lisst sich streiten, zumal er Ethik als
»Lehre vom gliicklichen Leben« definiert, ohne jenen Ansatz weiterzuverfol-
gen.®® Allgemein definiert, versucht eine Ethik, Regeln zu formulieren, als
Antwort auf die Frage, wie wir leben wollen oder sollen. Ethik ist die Theo-
rie der Moral. Hierfiir fragt Agamben zunichst sehr basal, wie iiberhaupt ein
Zeugnis von Auschwitz moglich ist. Unmoéglich erscheint ihm eine Ethik, die
noch in Kategorien wie gut und bose denkt, moralische Verhaltenscodes auf-
stellt oder gar in juristischen Kategorien operiert. Die Ethik muss also, wie die
»kommende Politik«, zunichst vom Recht befreit werden. Durch einen etymo-
logischen Exkurs in die Antike versucht Agamben zu beweisen, dass »Schuld
und Verantwortung zu iibernehmen« gleichbedeutend damit ist, »den Bereich
der Ethik zu verlassen.«!®® Auch die »Wiirde« des Menschen ist nach den Er-
fahrungen von Auschwitz als Kategorie einer Ethik unhaltbar geworden. Was
in Auschwitz geschah, ist insgesamt nicht verstehbar, weil die Frage nach dem
»warum« an dem Ausmafl der Verbrechen scheitert — so Agamben.

Davon ausgehend, versucht sich Agamben an der Paradoxie, die Nicht-Ver-
stehbarkeit zu akzeptieren und gleichzeitig aufzuheben. Thr Fundament findet
diese neue Ethik ausgerechnet im nationalsozialistischen Vernichtungslager
selbst, in der hier produzierten extremsten Form des nackten Lebens, dem
sogenannten »Muselmann«. Hiermit sind Lagerinsassen bezeichnet, die sol-
che Schrecken erlitten haben, dass der Verstand und die Instinkte erloschen
sind. Der Begriff Muselmann entstammt der Bezeichnungspraxis in Konzen-
trationslagern, wobei in unterschiedlichen Lagern unterschiedliche Begriffe
gebraucht wurden, deren Herkunft sich nur bedingt historisch rekonstruieren
lasst. Unabhingig davon sieht Agamben im Muselmann den Schliissel einer
neuen Ethik: »Der Muselmann, in dem sie ihre extreme Formulierung fin-

156 | Was Agamben mit der obligatorischen Verhdngniserzahlung begriindet: »In die-
ser Perspektive ist unsere Zeit nichts anderes als der erbitterte und methodisch durch-
gefiihrte Versuch, die Spaltung, die das Volk entzweit, dadurch zu schlieflen, dass das
Volk der Ausgeschlossenen radikal eliminiert wird.« Agamben 2006b, S. 34.

157 | Agamben 2003c, S. 9. Siehe zu Agambens Theorie des Zeugen auch: Schmidt
2007b, S. 90ff.

158 | Agamben 2003c, S. 21.

159 | Ebd., S. 21.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

det, ist der Wichter an der Schwelle einer Ethik, einer Lebensform, die dort
beginnt, wo die Wiirde endet.«'® Verstindlich ist diese Aussage nur in dem
Wissen darum, dass das »vollstindige Zeugnis« des Muselmanns gerade in
der Unmoglichkeit besteht, von seiner eigenen Vernichtung Zeugnis ablegen
zu kénnen. In Agambens Logik haben die Uberlebenden die »eigentliche« Ver-
nichtung nicht erlebt, und diejenigen, welche die Shoa erlebt haben, zeugen
fur die Unmoglichkeit des Zeugnisses. So entsteht eine Liicke zwischen der
Unmbéglichkeit des wirklichen Zeugnisses und dem Zeugnis der Uberleben-
den, letztere bezeichnet Agamben als »Pseudo-Zeugen« eines Zeugnisses
ohne Autoritit. »Die >wirklichen< Zeugen, die >vollstindigsten Zeugen« sind
diejenigen, die kein Zeugnis abgelegt haben und kein Zeugnis hitten ablegen
konnen. Es sind die, die >den tiefsten Punkt des Abgrundes beriithrt habens, die

Muselminner, die Untergegangenen.«'*!

Diese von >Eigentlichkeitsvorstellun-
gen< ausgehende Klassifizierung zwischen Vernichteten und Uberlebenden
befremdet. Jedenfalls soll der Muselmann der »wirkliche Zeuge« sein, weil
er die Entsubjektivierung bis zum duflersten Punkt erlitten hat. Aber Agam-
ben bleibt an dieser Stelle nicht stehen, sondern spinnt ein Wechselverhiltnis
von Uberlebenden und Muselmann, von »Subjektivierung und Entsubjektivie-
rung, der Humanisierung und Enthumanisierung«'®?, welches sich schlieR-

lich in der Paradoxie der Zone der Ununterscheidbarkeit aufhebt:

»Weil es Zeugnis nur gibt, wo es eine Unmaglichkeit zu sagen gab, weil es einen Zeugen
nur gibt, wo eine Entsubjektivierung stattfand - deswegen ist der Muselmann tatsach-
lich der vollstindige Zeuge, deswegen ist es nicht mdglich, den Muselmann vom Uber-
lebenden zu trennen.«163

Am Ende des Textes hebt Agamben die beschriebene Trennung von Musel-
mann und Uberlebendem somit wieder auf und konstatiert, »da der Musel-
mann sich in einer absoluten Ununterscheidbarkeit von Faktum und Recht,
Leben und Norm, von Natur und Politik bewegt.«'** Somit ist der Muselmann
der Idealtypus des Homo sacer, und somit in einem Mafle der Ununterscheid-
barkeit von Mensch und Unmensch, Leben und Tod preisgegeben wie kein
Lebewesen zuvor. Als Homo sacer steht der Muselmann auf der Schwelle, auf
welcher die Grenze zwischen Mensch und Unmenschen verschwimmt. Mit
der Ethik, die ihren Ausgang in der Zone der Ununterscheidbarkeit nimmt,
bedient sich Agamben wiederum eines Kontrastmittels, dass darauf zielt,

160 | Ebd., S. 60.

161 | Ebd., S. 30.

162 | Ebd., S. 138.

163 | Ebd., S. 138.

164 | Agamben 2002, S. 194.

14.02.2026, 16:44:23.

347


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

348

Politischer Pessimismus

Gegensitze und Unterscheidungen tiberhaupt verschwimmen zu lassen. Der
Muselmann ist der extremste Versuch, aus dem Menschen alles Menschliche
zu beseitigen. Dies anzuerkennen und damit dem Muselmann alles Mensch-
liche abzusprechen, dagegen wehrt sich Agambens Ethik, die stattdessen, auf
der Schwelle der Ununterscheidbarkeit von Mensch und Tier, Mensch und Un-
mensch, Leben und Tod usw., nach »einer Ethik, einer Lebensform« Ausschau
hilt. Diese Ethik einer Lebens-Form nach Auschwitz soll nicht zwischen bios
und z5¢ trennen und damit verhindern, dass nacktes Leben »abgetrennt wer-
den und zu Grunde gehen muf$, damit ein menschliches Leben Subjekten als
eigenes zugeschrieben werden kann«.'®® Hier zeigt sich wiederum die Verbin-
dung zwischen Lebens-Form und dem Zeugnis des Muselmanns: Agambens
Ethik nach Auschwitz ruft den Muselmann als Zeugen der Anklage auf, um die
Unmoglichkeit einer trennscharfen Abgrenzung von Mensch und Unmensch,
bios und z6€ zu beweisen: »Denn keine Ethik darf sich anmafen, einen Teil
des Menschlichen auszuschliefen, so unangenehm und schwer es auch sein
mag, ihn anzuschauen.«'*® Dariiber hinaus beweist das »Subjekt des Zeugnis-
ses« nach Agamben, dass »iiberhaupt jede Subjektivitit ein Rest ist«.¥’ Jene
Zeilen am Ende des Buches stellen den Versuch dar, eine inhaltliche Klam-
merung zwischen der Theorie des Restes eines Volkes und der Subjektivitit
als Rest vorzunehmen. Jedes Volk und jedes Subjekt griinden nach Agamben
auf dem Versprechen eines »télos«, der sich aber immer als triigerische und
gewaltsame Konstruktion erweist. Weil dieser Endzustand nicht erreichbar ist
und zwingend mit dem Ausschluss des Nicht-Identischen einhergeht, womit
auch immer ein Rest produziert wird, der die »irreduzible Kluft«'*® bezeugt.
SchlieRlich inszeniert Agamben mit dem Muselmann eine »Ikone des Lei-
169, welcher alleine »wahres Zeugnis« von Auschwitz ablegen kann bzw.
konnte. Jesus Christus musste gekreuzigt werden, und Agambens Muselmann
uibertrifft den Messias noch, indem er die schlimmste Entmenschlichung und
entsetzlichsten Leiden, die es in der Menschheitsgeschichte jemals gab, er-
fahrt. An dieser Stelle zeigt sich, wie juristisch-politische durch theologisch-
spirituelle Konzepte ausgetauscht werden, und wie Agambens Konstruktion
mit der christlichen Vorstellung von Errettung durch Leiden korrespondiert.

dens«

Agamben sikularisiert bzw. profanisiert die Leidensgeschichte Christi und die

165 | Agamben 2003c, S. 138.

166 | Ebd., S. 55. In gewisser Weise geht es Agamben darum, den Menschen jenseits
des Humanen zu denken, worauf ich im Kapitel »Die anthropologische Maschine« noch
einmal eingehe.

167 | Ebd., S. 138.

168 | Ebd., S. 139.

169 | Finkelde 2007, S. 57.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

christliche Zeugenschaft, so dass sich das Zeugnis von Auschwitz und das
Zeugnis von Jesus Christus annihern.

Die Kombinationen und das essayistische Vorgehen Agambens illustrie-
ren, dass es nicht um einen konkreten Gegenentwurf geht, der im Rahmen
des Bestehenden angesiedelt ist und entsprechend auch nicht nach diesen Re-
geln konstruiert ist. Vielmehr verbinden jene Ideale die Hoffnung auf eine
Aufhebung bzw. das »Unwirksam machen« der menschlichen Zivilisation
in ihrer bisherigen Gestalt. Diese Ideale stellen einen Kontrast her, welcher
es erlaubt, die Defizite der Gegenwart in der oben dargestellten Form zu er-
kennen. Die Lebens-Form zeigt die gewaltsame Trennung von bios und z6¢
durch den einschlieffenden Ausschluss des Rechts. Der Rest imaginiert eine
Gemeinschaft, die »nicht alles ist«; eine Konstruktion, die Gemeinschaft neu
imaginiert. Erkennbar werden hierdurch vor allem die Mingel aller sonstigen
Formen von Gemeinschaft. Das Zeugnis des Muselmanns fungiert schlief3-
lich als Richtschnur, an der sich der Abgrund der Schaffung des Menschen
durch Ausschluss zeigt sowie auch die Grenze anderer Ethiken. Infolgedessen
erklirt sich, wieso die Gegenwart von Agamben derart negativ beschrieben
wird: »Im Zeichen des >Als-ob-nicht« zu leben heifét, alle rechtlichen und so-
zialen Eigenschaften abzulegen, ohne dass dieses Ablegen eine neue Identitit
begriindet.«”° Wie Agamben diese Nicht-Identitit politisch umzusetzen hofft,
wird im folgenden Kapitel diskutiert.

7.4 DIE KOMMENDE GEMEINSCHAFT?

Was kann tiberhaupt noch getan werden, in einer Zeit, in der »Politik voll-
stindig Biopolitik geworden ist«”!> Die Antworten, die Agamben hierauf gibt,
sind im Weiteren zu priifen und umfassen die Profanisierung, die kommende
Gemeinschaft einer beliebigen Singularitit sowie die Verwirklichung der Le-
bens-Form im Kloster des Mittelalters.

170 | Agamben 2015c, S. 40.

171 | Agamben 2002, S. 128. Eine Darstellung dessen, was Agamben als politische
Losung betrachtet, zeigt, wie eng in diesem Theoriekosmos normativ-fiktives Ideal und
vage Andeutungen einer alternativen Politik verbunden sind - und bisweilen in eins fal-
len. Hierzu konstatiert Daniel Loick: »Zu den notorischen Unklarheiten der politischen
Philosophie Agambens gehort die Frage nach den Alternativen zu der von ihm so dras-
tisch kritisierten abendléndischen politischen Rationalitdt.« Loick 2011c, S. 194. So
gestaltet es sich schwierig, eine trennscharfe Unterscheidung zwischen der Kontrastfo-
lie, also dem Ideal und der alternativen Politik vorzunehmen, zumal die Verweise auf die
»kommende Politik« der Lebens-Form weit verstreut iiber die Schriften des italienischen

14.02.2026, 16:44:23.

349


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

350

Politischer Pessimismus

Zunichst ist anzumerken, dass sich konkrete Vorschlige fiir einzelne Politik-
felder in Agambens Texten fast nicht finden, und wenn, so beispielsweise Uber-
legungen zur Lésung des Nahost-Konfliktes oder zum »lateinischen Imperiums,
dann tragen diese vor allem zur Entzauberung des Autors bei.””? Stringent nach
Agambens Theorie argumentiert konnen sich lokale Alternativen den globalen
Imperativen nicht entziehen und bieten somit keinen Ausweg.””? Alle uns be-
kannten politisch-rechtlichen Institutionen sind — wie oben bereits dargelegt
— diskreditiert. Eine Verbesserung kann es demnach unter den Bedingungen
der gewaltsamen Verbindung von Recht und Leben nicht geben.” Insofern ist
Agambens (weitestgehende) Ablehnung, im Rahmen des Bestehenden Losungen
aufzuzeigen, konsequent, und demgemif hat er die Hoffnung auf den politi-
schen Kampf oder eine Revolution bereits aufgegeben. Dem Recht ist nicht durch
neues Recht und dem Souverin nicht durch eine bessere Souverinitit zu ent-
kommen, vielmehr nimmt diese pessimistische Kausalitit an, dass jeweils eine
denkbar schlechte Welt durch eine neue, ebenfalls schlechte, ersetzt wird.””” Jede

Philosophen verteilt sind. Agambens politische Philosophie wird hier zun&chst in Bezug
auf die entworfene Alternative untersucht, um anschlieBend die der gesamten Konst-
ruktion zugrunde liegende Anthropologie und Geschichtstheorie darzustellen und den
damit verbundenen politischen Pessimismus herauszustellen.

172 | Vgl. zu Agambens Idee, wie Jerusalem als Hauptstadt zweier Staaten zu denken
ist: Agamben 2006b, S. 28-31. Weiterhin hat Agamben vorgeschlagen, die Europdische
Union durch ein »Lateinisches Imperium« zu ersetzen. Dies basiert auf der Annahme,
dass »die kapitalistische Produktionsweise, die sich nach der industriellen Revolution
durchzusetzen begann, in den Landern des Mittelmeerraums auf Hindernisse und Wi-
derstdnde gestofen ist.« Die mediterrane Lebens-Form der Geschéftslosigkeit wider-
setztsich demnach derLogik des kapitalistischen Marktes, womit Agamben mindestens
latent Nationalcharaktere heraufbeschwdrt. Entlang der Unterscheidung Gebrauch/Be-
sitz entwirft Agamben die Alternative einer »Geschéftslosigkeit«: »Sie bezeichnet weder
Nichtstun noch Mufe, sondern eine besondere Form der Tatigkeit, die darin besteht, die
Werke der Okonomie, des Rechts, der Biologie und so weiter zu deaktivieren und aufer
Kraft zu setzen, um sie einem neuen Gebrauch zu 6ffnen.« Agamben 2015c, S. 40.

173 | »Globalisierung, Lokalisierung - wo man sie findet, sind sie schon kombiniert
und integriert in Machtstrategien. Die globalen Rdume und die lokalen Zonen stehen in
einem sehr komplexen Zusammenhang.« Agamben 2006¢, S. 169.

174 | »Doch solange keine véllig neue - das heiflt nicht mehr auf die exceptio des nack-
ten Lebens gegriindete - Politik da ist, wird jede Theorie und jede Praxis in eine Sack-
gasse steckenbleiben, und der»schéne Tag« des Lebens wird das politische Biirgerrecht
nur Uber Blut und Tod erlangen oder in der vollkommenen Sinnlosigkeit, zu der es die
Spektakel-Gesellschaft verdammt.« Agamben 2002, S. 21. Siehe auch 188ff.

175 | »Wird die Macht nur von der konstituierenden Gewalt umgestirzt, geht sie un-
weigerlich aus der unausgesetzten, end- und ausweglosen Dialektik von konstituieren-

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

politische Strategie, im Sinne von Mittel- und Zweckrelationen, ist selbst Teil der
modernen Rationalitit, die es durch Weltentsagung zu iiberwinden gilt.”* Agam-
bens Uberlegungen zu Alternativen bedeuten: »Flucht und Riickzug«.”” Damit
vertritt er im Rahmen der bestehenden Verhiltnisse einen politischen Pessimis-
mus, der jedweder politischen Handlungsalternative das Scheitern prophezeit.
Die erhoffte Verbindung von Leben und Form ist somit nicht als Verande-
rung oder Gestaltung der modernen Gesellschaft vorstellbar, sondern nur in
Abgrenzung denkbar. Eine Strategie, das Leben und die Form zu verbinden, ist

die sogenannte Profanisierung."”

»Aus meiner Sicht wiirde ich also sagen: Der Kapitalismus - die Gesellschaft, in der wir
leben - treibt jene Absonderung, die die Religion definiert, ins Extrem. Das Heilige und
das Profane sind nicht mehr klar voneinander geschieden. Was wir heute vielmehr vor-
finden, istdie Trennung jedes Gegenstands, auch jeder menschlichen Aktivitat, von sich
selbst: die reine Form einer absoluten Trennung.«!"®

Die These der »Trennung jeder menschlichen Aktivitit, von sich selbst« ope-
riert wiederum mit einer Eigentlichkeitskonstruktion und erzihlt die Ge-
schichte eines Verlustes. Mit der Wahrnehmung einer Entfremdung bzw.
»Absonderung« des menschlichen Welt- und Selbstverhiltnisses in kapitalisti-
schen Gesellschaften scheint hier unterstellt, dass es frither anders, d.h. >bes-
ser« gewesen ist. Interessant ist nun die Unterscheidung von Heiligem und
Profanem. Profanisierung lisst sich mit Entweihung oder Entwiirdigung tiber-
setzen und ist in Agambens theoretischem Kosmos eine positive Kategorie
und klar von Sikularisierung zu unterscheiden. Sikularisierung bedeutet fiir
Agamben lediglich, dass Macht aus der gottlichen in die menschliche Sphire
itbergeht, ohne dass die Macht als solche angetastet wiirde.’® Die Profanierung
hingegen schaftt das Sakrale nicht ab, sondern transformiert durch einen Ritus

der und konstituierter, rechtssetzender und rechtswahrender Gewalt in anderer Gestalt
wieder hervor.« Agamben 2015¢c, S. 40.

176 | »Darum wird die kiinftige Politik, sofern iiber sie hier eine Voraussage zuléssig ist,
nicht mehr Kampf um die Eroberung oder die Kontrolle des Staates seitens neuer oder
alter sozialer Subjekte sein, sondern Kampf zwischen dem Staat und dem Nicht-Staat
(der Menschheit), uniiberwindliche Trennung zwischen den beliebigen Singularitaten
[singolarita qualunque] und der staatlichen Organisation.« Agamben 2006b, S. 78.
177 | Agamben 2015c, S. 40.

178 | Wobei der Terminus Strategie von Agamben sicherlich abgelehnt werden miisste,
beruht doch eine Strategie, ebenso wie eine Taktik, auf Mittel/Zweck-Kalkulationen,
was dem Postulat der reinen Mittelbarkeit entgegensteht.

179 | Agamben 2009b.

180 | Vgl. Agamben 2005b, S. 74.

14.02.2026, 16:44:23.

351


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

352

Politischer Pessimismus

sakrale Dinge in profane, wodurch diese wieder dem menschlichen Gebrauch
zur Verfligung stehen.® Profanisierung bezeichnet, in Anlehnung an theo-
logisch-rechtliche Riten im antiken Rom, ein Verfahren, durch welches eine
Riickgabe von Dingen aus der sakralen Ordnung an den alltiglichen Gebrauch
moglich sein soll. Hinter dieser Verwendung des Begriffes Gebrauch steht die
Unterscheidung von Gebrauch und Konsum bzw. anderen »entfremdetenc For-
men von Benutzung. Profanisierung ist sozusagen Agambens Gegenkonzept
zu Sdkularisierung. Profanisierung »entkriftet die Vorrichtungen der Macht
und gibt dem allgemeinen Gebrauch die Riume zuriick, welche die Macht
konfisziert hatte.«®? Profanisierung bedeutet eine Befreiung der Dinge, die
»der Kapitalismus«< genommen hat: »Der Gebrauch, dem das Heilige zuriick-
gegeben wird, ist ein besonderer Gebrauch, der nicht mit dem utilitarischen
Konsum zusammenfillt.«!#* Die »kapitalistische Religion« wiederum iiberant-
wortet alles »dem Konsum und der Zurschaustellung«®*, wodurch die Din-
ge fur die Menschen unbenutzbar werden. Profanierung hebt, beispielsweise
durch das kindliche Spiel, im Tanz oder bei einem Fest, diese Entfremdung
auf. Durch das Spiel soll es etwa moglich sein »das Tor zu einem neuen Gliick«
zu 6ffnen.'®™ Agamben romantisiert vor allem das kindliche Spiel als eine un-
schuldige Praxis des Gebrauches gegen das als »falsch und unterdriickend«'8
empfundene Verhiltnis, welches der moderne Mensch zu den Dingen unter-
hilt. Die Profanisierung soll also durch Handlungen wie Spiel, Tanz oder Fest
erfolgen, d.h. mittels einer Form des »reinen Gebrauches«, welcher nicht auf
ein bestimmtes Ziel gerichtet ist, sondern reine Mittelbarkeit ist."¥” Dahinter
steht die Hoffnung, Dinge anders oder tiberhaupt wieder gebrauchen zu kén-
nen, ohne dass sich die Logik von Nutzung, Konsum, Souverinitit, Gewalt

181 | Vgl. ebd., S. 70. Nach Agamben »wurden heilige Dinge, etwa Opfergaben, der
alltédglichen Benutzung durch die Menschen entzogen und an heiligen Orten vom Alltag
getrennt. Aber es gab eine Rechtsprozedur, durch die sie den Menschen zuriickgegeben
werden konnten, und die nannte man Profanierung. Das geopferte Tier zum Beispiel
durfte verspeist werden. Profanierung ist die Riickfiihrung des Heiligen in den freien
Gebrauch durch Menschen.« Agamben 2006¢, S. 169.

182 | Agamben 2005b, S. 75.

183 | Ebd., S. 73.

184 | Ebd., S. 74.

185 | Ebd., S. 74. »Wie die nicht mehr befolgte, sondern gespielte religio die Tiir zum
Gebrauch 6ffnet, so werden die Gewalten der Wirtschaft, des Rechts und der Politik,
durch das Spiel entschérft, das Tor zu einem neuen Glick.« Ebd., S. 74.

186 | Ebd., S. 73.

187 | »Waére es nicht die beste Strategie, uns mit dem Dispositiv des Rechts zu konfron-
tieren - und zu versuchen, einen neuen méglichen Gebrauch des Rechts zu erfinden?
Mit anderen Worten: Kdnnen wir mit dem Recht spielen?« Agamben 2009b.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

usw. wiederholt. Letztlich soll diese Form der Profanisierung gerade das Recht
neutralisieren, gewissermafien von seiner Gewaltformigkeit ldutern.

Eine Schwierigkeit dieses Ansatzes resultiert aus Agambens Zeitdiagnose,
nach der das Heilige und das Profane heute nicht mehr unterschieden werden
kénnen.!®® Darauf angesprochen erklirt Agamben:

»Natirlich habe ich keine Gebrauchsanweisung. Aber dass es schwierig ist, heift ja
nicht, dass es unmdglich ist. Denken wir zum Beispiel an die Spiele der Kinder - man
weifl Ubrigens, dass fast alle Kinderspiele auf alte religiose Rituale zurtickzufiihren sind.
Kinder wenden einen speziellen Gebrauch - und ein solcher ist das Spiel - auf Dinge
an, die zuvor in anderen Sphéaren abgesondert waren. Wie etwas dem allgemeinen Ge-
brauch zuriickgeben, was abgetrennt war in der kapitalistischen Religion? Das ist unser
Problem.«!8°

Diese Antwort 16st jedoch das logische Problem nicht, dass der sakrale Bereich
zunichst identifiziert werden muss, um die Dinge zu profanisieren. Vor jenem
Hintergrund ist auch Agambens Kritik am Tourismus zu verstehen, welcher
den »Kultus und den Hochaltar der kapitalistischen Religion darstellt«, nach
Agamben die »verzweifelte Erfahrung, die es gibt, [weil hierdurch, Anm. d. A\]
unwiderruflich die Fihigkeit des Benutzens und jegliche Méglichkeit des Pro-
fanierens verloren«'? ist. Dartiber hinaus sind auch die Moglichkeiten, durch
Profanisierung die Dinge dem »wahren Gebrauch« zuriickzugeben, iiberall
prekir, weil der Kapitalismus mit ansteigender Tendenz die Dinge dem Ge-
brauch entzieht. Das Perfide des kapitalistischen (wie sozialistischen) »Me-
dienspektakels«! ist nach Agamben die Schaffung eines »pseudo-heiligen Be-
reichess, in dem »Nicht-Profanisierbare[s]« entsteht, also eine Sakralisierung,
welche eine Profanisierung gar nicht mehr erlaubt.”®? Kapitalismus, so schreibt
Agamben mit Bezug auf Benjamin, ist eine Religion,

»eine »Kultreligion, vielleicht die extremste, die es je gegeben hat. [...] Eben weil der
Kapitalismus mit allen seinen Kraften nicht die Erlésung, sondern die Schuld, nicht die
Hoffnung, sondern die Verzweiflung beabsichtigt, zielt er als Religion nicht auf die Ver-
wandlung der Welt, sondern auf ihre Zerstorung.«'%3

188 | Vgl. ebd.
189 | Ebd.

190 | Agamben 2005b, S. 83.
191 | Ebd., S. 74.

192 | Ebd., S. 90.

193 | Ebd., S. 77f.

14.02.2026, 16:44:23.

353


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

354

Politischer Pessimismus

Diese und andere Umsetzungsschwierigkeiten scheint Agamben selbst zu se-
hen, wenn er erginzt: »Die Profanierung des Nicht-Profanierbaren ist die poli-
tische Aufgabe der kommenden Generation.«"* Dadurch wird die intendierte
Losung in Richtung einer ungewissen Zukunft vertagt. Jedenfalls bleibt offen,
wie die gegenwirtige Katastrophe, >in der wir lebens, ganz akut durch Profa-
nisierung gelindert werden kann, wenn dies doch die Aufgabe kiinftiger Ge-
nerationen sein soll. Im Moment ist jedenfalls keine unmittelbar umsetzbare
Losung vorhanden und Profanisierung ganz aktuell kein politischer Ausweg.
Neben der Profanisierung beruft sich Agamben auf eine weitere Varian-
te einer kommenden Politik, die sogenannte »beliebige Singularitit«, deren
Konturen er in der Schrift mit dem programmatischen Titel »Die kommende
Gemeinschaft« andeutungsweise umreifit. Der Titel stellt zweierlei zur Dis-
position: das Kommende und die Gemeinschaft. Die Verheifung des Kom-
menden ist ein Versprechen, welches ideengeschichtlich hiufig als das eines
kommenden Reiches oder des Messias anzutreffen ist. Mit dem zweiten Be-
griff folgt Agamben einer poststrukturalistischen Auseinandersetzung tiber
Gemeinschaftsbildung, die vor allem von Jacques Derrida, Jacques Ranciere
und Jean-Luc Nancy geprigt ist.”® Der Titel »Die kommende Gemeinschaft«
und das Religios-Assoziative des Textes belegen zunichst, wie stark Agamben
mit seinen Uberlegungen an den franzésischen Diskurs anschlieft, der vom
Poststrukturalismus zuriick auf Emile Durkheim und Georges Bataille ver-
weist. Gerade letztere Autoren befragten Gemeinschaftsbildung hinsichtlich
der Bedeutung des Sakralen in modernen Gesellschaften.””® Ausgangspunkt
und Gegenstand dieser Theorien der Gemeinschaft »waren Riten, Feste, ge-
meinschaftliche Mythen und Spiele — also all jene im engeren Sinne nicht-ra-
tionalen Handlungszusammenhinge.«!*” Das sind nicht zufillig gerade jene
Praxen, die Agambens Profanisierungskonzeption bemiiht, welche sich auf
ein intuitives, unbewusstes Moment und die Preisgabe der Vernunft verlisst,
womit Agamben letztlich die Mythologisierung von Weltbeziigen befiirwortet.
Ansatzpunkt von Agambens Gemeinschaftsbildung soll dem Text »Die
kommende Gemeinschaft« folgend die Sprache selbst sein. Allerdings ist die
Sprache immer schon mitschuldig an der Unterscheidung von z5& und bios
und muss dementsprechend aus ihrer reduzierten Form gelést werden. Es geht
Agamben um eine neue, bisher undenkbare Form politischer Kommunikation
und Gemeinschaftsbildung. Die Sprache muss sozusagen neu gedacht wer-
den, als reine Mitteilsamkeit, um das Band zwischen Leben und Form wieder

194 | Ebd., S. 78.

195 | Vgl. Gertenbach et al. 2010, S. 158ff.
196 | Vgl. ebd., S. 155ff,

197 | Ebd., S. 155.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

als Lebens-Form herzustellen. Ferner soll es dem »potenziellen Sein, also der
kommenden Gemeinschaft, gelingen, alle Moglichkeiten offen zu halten:

»Gemeinschaft und Méglichkeit identifizieren sich restlos, denn als Innewohnen eines
gemeinschaftlichen Prinzips in jeder Médglichkeit ist Funktion des notwendig potentiel-
len Charakters jeder Gemeinschaft. Unter immer schon in actu gegebenen Lebewesen,
die immer schon dieses oder jenes wdren, oder als diese oder jene Identitat bestimmt,
indersie ihre ganze Moglichkeit erschdpfen, konnte es keine Gemeinschaft geben, son-
dern nur Koinzidenzen und faktische Teilungen.«!%

Die potenzielle Gemeinschaftsstiftung soll die sogenannte »beliebige Singu-
laritit« stiften: »Im eigentlichen Sinne beliebig ist das Sein, das zum Nicht-
sein fihig ist, das die Potenz zur Impotenz hat, sein eigenes Unvermdgen
vermag.«'® Das Sein oder die Singularitit — die Begriffe werden synonym
verwendet und sind ihrerseits wieder Synonyme fiir Lebens-Form — siedelt
Agamben wiederum in der Zone der Ununterscheidbarkeit zwischen Einzel-
nem und Allgemeinem an. Davon ausgehend wird der paradox anmutende
Auftrag gegeben, die »Passivitit selber, die reine Potenz (nicht zu denken)« zu
denken.?® Das Konzept wird etwas verstindlicher, wenn man beriicksichtigt,
dass Agamben mit Unterscheidungen Heideggers arbeitet, Gemeinschaft nur
auf der Ebene des Seins denken mochte — und damit gelost von dem Seienden
sowie den Ausschliissen, die mit jedem Ubergang zum Akt konstitutiv einher-
gehen. Was Agamben vorschligt, ist eine Form von Gemeinschaft ohne ein
Wesen, ohne konkrete Eigenschaften und somit ohne Trennungen, sozusagen
eine grenzenlose Gemeinschaft.?! »Dieses Sein ist, anders als es die grund-
legende Unterscheidung der abendlindischen Ontologie verlangt, weder Es-
senz noch Existenz, sondern eine Entstehungsweise; kein Sein, das auf diese
oder jene Weise existiert, sondern ein Sein, das seine Seinsweise ist.«*2 Dieses
nie Festgelegte, immer Prozesshafte einer Seinsweise ist somit lokalisiert im
Zwischen-Raum, zwischen dem Einzelnen und Allgemeinen, Individuellen
und Universellen, zwischen Essenz und Existenz und Idee und Materialitit.
All jene Differenzen werden im beliebigen Sein aufgehoben — so Agambens
Versprechen. Nicht zufillig ist auch das Kontrastmittel Lebens-Form als die
Schwelle ein synthetisches Da-zwischen, zwischen dem individuellen und kol-
lektiven Dasein, zoé und bios, konstruiert. Die praktische Méglichkeit dieser
Synthese voraussetzend, beteuert Agamben: »Das kommende Sein ist das be-

198 | Agamben 1994, S. 255.
199 | Agamben 2003a, S. 37.
200 | Ebd., S. 39.

201 | Vgl. ebd., S. 23.

202 | Ebd., S. 31.

14.02.2026, 16:44:23.

355


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

356

Politischer Pessimismus

liebige Sein.«*” Weiterhin geht er davon aus: »[Bleliebiges Sein und Begehren
stehen in einem urspriinglichen Verhiltnis.«*** Kursiv geschrieben ist die Lie-
be, in beliebig, weil Agamben die Liebe, vergleichbar zur Nichstenliebe, ins
Zentrum seines Gemeinschaftsideals riickt: »Eine Singularitit, die als solche
ausgestellt wird, ist beliebig, d.h. liebenswert.«**® Die Liebe, von der Agam-
ben spricht, ist »niemals auf diese oder jene Eigenschaft des Geliebten (das
Blond-, Klein-, Zart-, Lahm-Sein) [gerichtet, Anm. d. A.], noch sieht sie im Na-
men einer faden Allgemeinheit (der universellen Liebe) davon ab: Sie will die
Sache mit all ihren Pridikaten, ihr Sein, so wie es ist.«*°® Damit diese Anerken-
nung des So-Seins moglich ist, soll die Sprache von dem in sie eingelassenen
Zwang, Subjekte und Identititen zuzuordnen, befreit werden. Agamben hofft

auf die »bedingungslose Gemeinschaft ohne Subjekt«,’

welche er mit »pla-
netarischem Kleinbiirgertum« verbindet, das eine Art klassenlose globale Ge-
meinschaft bilden kénnte. Die Bedingung dafiir ist, dass es gelingt »die Sinn-
losigkeit der individuellen Existenz«**® anzuerkennen. Die damit verbundene
kommende Politik wire dann eine sprachliche >MIT-Teilung der Seinsweises,
die alle Identititen und Differenzen gleichzeitig fortschreibt und aufhebt in
einer ununterscheidbaren Gemeinschaft. Dieser Endzustand der Geschichte,
in dem sich die Menschen ohne Identititszwang nur noch ihrer gegenseitigen
Harmlosigkeit versichern®®”, ist nicht ohne bestimmte anthropologische und
geschichtsphilosophische Setzungen denkbar — worauf ich in den kommen-
den Kapiteln detailliert eingehen werde. Die Gemeinschaft des Seins versucht
Agamben jedenfalls zu verwirklichen, indem er hofft, allen bisherigen Formen
der politischen Vergemeinschaftung »einfach den Riicken«*® kehren zu kén-
nen:

»lch halte die Zeit fir gekommen, dieses iberholte Modell aufzugeben, um unser Den-
ken auf etwas zu richten, was man»destituierende«beziehungsweise »aufhebende Kraft:
nennen konnte - das heifit auf eine Kraft, die die Form einer konstituierten Gewalt

203 | Ebd., S. 9. Vgl. Loick 2011c, S. 209.

204 | Agamben 20034, S. 9.

205 | Ebd., S. 10. Vgl. zur Nachstenliebe auch: Agamben 20064, S. 122.

206 | Agamben 2003a, S. 10.

207 | Ebd., S. 61.

208 | Ebd., S. 59.

209 | Hans-Peter Kriiger hat Agambens Ansatz wie folgt zusammengefasst: »Gebe man
die Dinge davon frei, sich unter Identitdtszwang 6konomisch und staatlich verwertbar
darstellen zu miissen, und gebe man die Sprache frei, grammatikalischen Subjekten
Eigenschaften prédizieren zu missen, kénne die Grenze der Dinge unter einer Aureole
im AuReren verriickt werden.« Kriiger 2009, S. 28.

210 | Agamben 2015c, S. 40.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

schlechterdings nicht annehmen kann. [...] Fiir die destituierende Kraft miissen véllig
andere Strategien ersonnen werden, deren ndhere Bestimmung eine kommende Politik
zu leisten hat.«!!

Damit verabschiedet diese Vision alle rationalisierten und institutionalisier-
ten Verbindungen, die unsere Gegenwart — Agambens Zeitdiagnose zufolge
—auszeichnen und verwirft ferner alle liberalen, kommunitaristischen und so-
zialistischen Gegenkonzepte von Vergemeinschaftung: »Denn die kommende
Politik ist nicht mehr der Kampf um die Eroberung oder Kontrolle des Staates,
sondern der Kampf zwischen dem Staat und dem Nicht-Staat (der Menschheit);
sie ist die uniiberwindbare Teilung in beliebige Singularititen und staatliche
Organisation.«*? Auch in jener Formulierung bleibt die Gestalt der kommen-
den Politik undeutlich. So wundert es nicht, dass die praktische Ausgestaltung
und Durchfithrung dieser »kommenden Politik, also »deren nihere Bestim-
mung«, wie die der Profanisierung, zur kiinftigen Aufgabe erklirt wird, die
aber bereits in der Jetztzeit beginnen soll. Schlieflich verspricht der Text »Die
kommende Gemeinschaft« vor allem das »Kommen« einer besseren Welt,
ohne zu bestimmen, wie sie konkret aussieht. Agamben beantwortet die Frage,
wie diese nebulésen Andeutungen konkret in Politik zu tibersetzen sind, mit
dem Verweis auf die »Untitigkeit«*":

»Nicht die Arbeit, sondern die Untatigkeit und die Entschépfung sind insofern das Para-
digma der kommenden Politik (wobei kommend nicht mit zukiinftig verwechselt werden
darf). Die Erlosung (Tikkun), von der das Buch handelt, ist kein Werk, sondern eine be-
sondere Art der Sabbatruhe. [...] Untatigkeit heifit nicht Trdgheit, sondern katagesis -
sieist eine Tatigkeit, in der das Wie das Was vollkommen ersetzt hat, in der das formlose
Leben und die unbelebte Form in einer Lebensform zusammenfallen.«2!4

Daraus folgt die politische Empfehlung Agambens, auf die »Katastrophe der
Gegenwart« mit »Riickzug und Flucht« in die »Untitigkeit« zu antworten.?!®
Untitigkeit ist hier definiert als Geschiftslosigkeit: »[...] eine besondere Form

211 | Ebd., S. 40.

212 | Agamben 2003a, S. 79.

213 | »Gegen die naive Emphase, die die Moderne auf Produktivitat und Arbeit legt
(und die ihr den Zugang zur Politik als eigentlichsten Dimension des Menschen dauer-
haft versperrt hat), wird hier der Politik ihre zentrale Untétigkeit wiedergegeben - die
Tatigkeit, die darin besteht, alle menschlichen und gottlichen Werke unwirksam zu ma-
chen.« Agamben 2010a, S. 13.

214 | Agamben 20034, S. 105.

215 | Ebd., S. 105. Dieser Ausweg ist eng mit Agambens Geschichtsphilosophie ver-
bunden, woraufich im Kapitel »Messianischer Pessimismus« eingehen werde.

14.02.2026, 16:44:23.

357


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

358

Politischer Pessimismus

der Titigkeit, die darin besteht, die Werke der Okonomie, des Rechts, der Bio-
logie und so weiter zu deaktivieren und aufler Kraft zu setzen, um sie einem
neuen Gebrauch zu 6ffnen.«*® Die Untitigkeit versteht Agamben als eine Exit-
Option, die es erlaubt, so zu tun »Als-Ob-Nicht, als ob die Geltung des Rechts
ohne Bedeutung wire. Quasi ein Schwebezustand der Ununterscheidbarkeit,
in dem alle Eigenschaften aufgehoben und alle Geltungen ohne Bedeutung
sind und das Leben untrennbar mit seiner Form verbunden ist. Agamben
versucht offenbar die kommende Gemeinschaft durch theologische Analo-
gien (Sabbat und die Malakha) sprachlich zu fassen. Das Verhingnis unserer
Gegenwart wird in diesem Zusammenhang als so umfassend dargestellt, dass
nur noch die »Flucht« in einen ganz anderen Realititszusammenhang bleibt:

»Hierher riihrt die ohnmachtige Allgemeingiiltigkeit des beliebigen Seins, die man we-
der mit Apathie noch mit Promiskuitat oder Resignation verwechseln sollte. Einzig und
allein im leeren Raum des Beispiels kommunizieren diese blofen, von jedweder Ge-
meinsamkeit und Identitdt entbundenen Singularitaten: Sie haben sich aller Identitaten
entduBert, um sich das Zeichen (Zusammenzeichen E), die Zugehdrigkeit selber anzu-
eignen. In Trickstern und Tagedieben, Gehilfen und Cartoons begegnen uns die ersten
Exemplare der kommenden Gemeinschaft.«?’

Die »ohnmichtige Allgemeingiiltigkeit des beliebigen Seins« scheint somit ein
anderes Wort fiir Lebens-Form zu sein, welche ebenfalls dem Souverin ohn-
michtig gegeniibersteht. Realhistorische Sozialtypen der Lebens-Form wie des
beliebigen Seins sind dann die Leidenden und Leidtragenden moderner Ver-
hiltnisse, beispielsweise der Fliichtling, Tagedieb, Ultrakomat6se usw. Es sind
die ohnmichtigen Formen des Lebens in der Moderne, auf die Agamben seine
Hoffnungen griindet. Gleichwohl vereinen die Uberlegung zur Profanisierung
und beliebigen Singularitit der kommenden Gemeinschaft, dass Agamben
diese als Losung fiir die durch seine Zeitdiagnose aufgeworfene Problematik
prisentiert, allerdings nicht im Sinne einer politischen Gebrauchsweisung,
sondern nur in Form von vorldufigen Uberlegungen.

Vergleichbar verfihrt auch die Ruckbesinnung auf die »Hochste Armut«.
In dieser Schrift versucht Agamben, in den Ordensregeln und den damit
verbundenen Lebensentwiirfen der Ménche des Mittelalters Ankniipfungs-
punkte fiir eine positive politische Praxis finden. Die Ausfithrungen lassen
sich folgendermaflen zusammenfassen: Die zu schaffende Lebens-Form hat
einen >realhistorischen« Vorldufer im mittelalterlichen Kloster: »Um es noch
einmal zu sagen, es geht nicht um die Riickkehr zum franziskanischen Ideal,
wie es einmal war, sondern darum, es auf neue Weise zu gebrauchen [...]«,

216 | Agamben 2015c, S. 40.
217 | Agamben 20034, S. 16.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

d.h. irgendwie aus der Gesellschaft »[...] auszusteigen, um eine radikal andere
Lebensgemeinschaft oder, was meiner Ansicht nach dasselbe ist, eine radikal
andere Politik zu begriinden.«*#

Wie Foucault konstruiert Agamben ein Ideal aus einer vergangenen Epo-
che: Foucault méchte die Asthetik der Existenz nach antikem Vorbild in einer
modernen Form neu begriinden und Agamben den Lebensentwurf der Mon-
che im Kloster des Mittelalters in die Moderne transformieren.’”® Anzumer-
ken ist hier die unterschiedliche Wahrnehmung des Christentums und des
Klosters durch Foucault und Agamben. Foucault deutet die Klosterzelle als
Ausgangspunkt der Rationalisierung und Disziplinierung und nicht als deren
Gegenkonzept.??® Agamben wiederum schlielt positive Anleihen beim anti-
ken Modell dezidiert aus.?”! Stattdessen offenbart seine historische Konstruk-
tion des Klosters eine singulir in der Menschheitsgeschichte anzutreffende
Verwirklichung der Lebens-Form.??* Das Kloster erscheint Agamben als He-
terotopie und nicht als Disziplinaranstalt von Kérper und Seele und ebenso
wenig als Keimzelle der den Kapitalismus tragenden Rationalisierungslogik.??
Den Ménchen gelang das scheinbar Unmoégliche: ein anderer Umgang mit
dem Gesetz und der Norm, die Regelung des Zusammenlebens als eine auf
Regeln gegriindete Lebensgemeinschaft.??* Agamben differenziert zwischen
Regel und Gesetz, wobei das Gesetz weiterhin negativ besetzt ist, und kommt
zu dem Ergebnis, dass sich das Leben der Ménche der Anwendbarkeit des Ge-

218 | Agamben 2015¢, S. 40.

219 | »Gegenstand der vorliegenden Untersuchung ist der - am exemplarischen Fall
des Monchtums studierte - Versuch, eine Lebens-Form zu schaffen, das heifit ein Le-
ben, das mit seiner Form so innig verbunden ist, dass es von ihr nicht mehr unterschie-
den werden kann.« Agamben 2012b, S. 9.

220 | Vgl. Foucault 2015, S. 121ff.

221 | Vgl. Agamben 2002, S. 197.

222 | Hierbei bezieht sich Agamben nur auf die Ordensregeln, die historischen Schwie-
rigkeiten der Anwendung und des Zusammenlebens im Kloster spielen in dieser Dar-
stellung keine Rolle.

223 | Das Herausragende an den Ménchen ist schon die Griindung, als dass sie »das
erste und einzige Beispiel fiir einen Gesellschaftsvertrag ist, in dem sich eine Gruppe
von Menschen der Autoritdt eines dominus bedingungslos unterwirft, indem sie ihm die
Gewalt ibertragt [...]«. Agamben 2012b, S. 80f.

224 | »Doch wenigstens bis zum heiligen Benedikt ist die Regel keine Norm, sondern
die Lebensgemeinschaft (das Zénobium, koinos bios), die aus einem Beispiel resultiert
und in der, folgt man ihrer Logik bis in letzte Konsequenz, das Leben jedes einzelnen
Moénches darauf angelegt ist, paradigmatisch zu werden und sich als Lebensform zu
konstituieren.« Agamben 20094, S. 26.

14.02.2026, 16:44:23.

359


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

360

Politischer Pessimismus

setzes entzieht.?” Hinter dieser Unterscheidung Gesetz bzw. Recht auf der
einen und Regel auf der anderen Seite, steht der oben beschriebene Verhing-
niszusammenhang des Gesetzes und die damit verbundene Uberzeugung,
dass universelle Normen Gewalt bedingen und zwingend zu Ungerechtigkeit
fiihren.

Agamben mo6chte im Anschluss an die Franziskaner die Méglichkeit eines
Habitus als Lebens-Form ergriinden. Dieses Leben bzw. diese Lebens-Form
zeichnete sich dadurch aus, dass sie als »z6nobitisches Projekt« ein gemeinsa-
mes Leben ist und kein Einsiedlerdasein, wobei die Gemeinsamkeit deshalb so
vorbildlich funktionierte, weil es kein Eigentum gab, sondern alles von allen
gebraucht wurde. Beispielgebend fiir das Ideal des Lebens der Monche ist das
Leben Jesu Christi, welchem diese wiederum durch den eigentumslosen Ge-
brauches ihres Lebens fiir das geschenkte Leben danken. Anders formuliert:
Die Monche gebrauchten sein Leben, um es Gott zu widmen.?”® Durch die
Angleichung des Lebens an die Liturgie entstand nach Agamben ein harmoni-
sches Dasein als Lebens-Form.

Die Pointe ist wiederum, dass in der Zone der Ununterscheidbarkeit, jen-
seits aller Unterscheidungen der abendlindischen Kultur, zwischen Leben
und Form, etwas Hoheres, die Lebens-Form verwirklicht wird. Mit dem Unter-
schied, dass Agamben diesmal nicht nur die normative Geltung betont, son-
dern die historische Faktizitit im Franziskanerkloster: »In dem uns interes-
sierenden Zusammenhang kann das Franziskanertum also definiert werden
— als der Versuch, ein den Bestimmungen des Rechts véllig entzogenes menschliches
Leben und Handeln zu verwirklichen.«*” Insgesamt zeigt der Text, wie Agamben
eine historische Phase, das Kloster im Mittelalter, zum >Goldenen Zeitalter<
verklirt, welches in der Moderne verloren gegangen ist. Eine »Riickkehr« wird
zwar ausgeschlossen, aber eine Neuentdeckung erscheint gleichwohl vielver-
sprechend: »Die Zukunft Europas ist seine Vergangenheit — freilich unter der
Bedingung, dass es auf ihrer Héhe ist.«*®® In diesem Sinne gilt es, sich des
monchischen Ideals zu besinnen und hiervon neuen Gebrauch zu machen.?”

225 | Vgl. Agamben 2012b, S. 48.

226 | Vgl. ebd., S. 10. »Der Liturgisierung des Lebens entspricht eine integrale Ver-
lebendigung der Liturgie. Insofern ist der Monch das Wesen, das nur von seiner Lebens-
form bestimmt wird, so dass die Vorstellung eines unwiirdigen Monchs letzten Endes ein
Widerspruch in sich ist.« Ebd., S. 160.

227 | Ebd., S. 152.

228 | Agamben 2015c, S. 39.

229 | »Ich verstehe unter Vergangenheit vielmehr etwas, was noch bevorsteht und was
dem herrschenden Geschichtsbild entrissen werden muss, damit es sich ereignen kann.
Wenn ich mich mit der Genealogie des Ausnahmezustands beschéftigt habe, dann des-
halb, weil ich verstehen wollte, was um mich herum geschah; wenn ich die ménchischen

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

Allerdings konstatiert Agamben selbst, dass der Eigentumsverzicht der Mi-
noritenbriider ihnen kaum Schutz bieten konnte vor den kurialen Juristen und,
dass sich die Lebensfithrung der Ménche sich schliellich selbst »immer tiefer
in die juristische Begrifflichkeit [verwickelt, Anm. d. A.], von der sie schlief3-
lich iiberwiltigt und besiegt werden«.?*® Es war ein unzulinglicher Versuch,
wie Agamben schreibt.”! Der reine Gebrauch einer Lebens-Form durch Welt-
und Eigentumsentsagung steht unvermittelt und untiberbriickt den Zwingen
von Recht, Politik und Okonomie ohnmichtig gegeniiber — zumindest gemes-
sen an der von Agamben entworfenen politischen Philosophie. Dies sind die
Optionen des »Modell[s] des Ausweges«**?, welche nach der Absage an das
»Modell des Kampfes«, im Sinne der politischen Auseinandersetzungen um
Herrschaft, noch bleiben:

»Die beliebige Singularitat, die sich die Zugehdrigkeit selbst, das In-der-Sprache-Sein
selbst zu eigen machen will und dafir jede Identitét, jede Bedingung von Zugehdrigkeit
ablehnt, ist der neue Protagonist einer kommenden Politik, weder subjektivisch noch
gesellschaftlich konsistent. Wo immer diese Singularitaten friedlich ihr gemeinsames
Sein bekunden werden, dort wird ein Tienanmen sein und - friher oder spater - werden
die Panzer auffahren.«233

Das, was Agamben vorschligt, fithrt letztlich zu politischer Ohnmacht und
Passivitit, weil keine politische Handlung denkbar erscheint, die sich nicht
diskreditiert, indem sie in die souverine und 6konomische GesetzmiRigkeit
zuriickfillt oder dieser unterlegen sein muss.”** Die skommende Politik« als
reine Mittelbarkeit ist in der Welt, die Agamben konstruiert, immer gefihr-
det, so lisst sich pessimistisch mit Agambens politischem Pessimismus an-
nehmen, weil permanent eine Selbstauflosung durch Zweckrationalitit droht.
Innerhalb und mit dieser pessimistischen Konstruktion erscheint es denkbar,

Ordensregeln untersucht habe, dann deshalb, weil sie mir die Méglichkeit einer kom-
menden politischen Praxis zu eréffnen schienen. Im Ubrigen muss ich gestehen, dass
ich Gberhaupt nicht damit einverstanden bin, wenn Sie sagen: »die westliche, das heifit
fortschrittsglaubige Philosophie«. Mir ist kein ernst zu nehmender Philosoph bekannt,
der sich als progressiv, als fortschrittlich bezeichnet hatte.« Ebd., S. 40.

230 | Agamben 2012b, S. 189.

231 | Vgl. ebd., S. 196.

232 | Agamben 2015c, S. 40.

233 | Agamben 2006b, S. 79. Vgl. hierzu auch: Agamben 2003a, S. 80.

234 | Oliver Marchart spricht in diesem Zusammenhang von »passivierende[n] Impli-
kationen«. Marchart 2010, S. 222. »Denn wo der Spektakelstaat total und das Lager
omniprésent wurde, bleibt nur die messianische Hoffnung - aber kein Spielraum fir
politisches Handeln.« Ebd., S. 232.

14.02.2026, 16:44:23.

361


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

362

Politischer Pessimismus

dass sich Souverdnitit und Biopolitik weiterhin stérungsfrei durchsetzen. Die
reine Politik verharrt dann untitig, als potenzieller Widerspruch, der aber im
Rahmen der bestehenden politischen Ordnung nicht artikuliert werden kann.
So schliefit auch der letzte Band des Homo-sacer-Projektes mit dem Appell,
eine alternative Politik zu erfinden: »It would be necessary to think an element
that, while remaining heterogeneous to the system, had the capacity to render
decisions destitute, suspend them, and render them inoperative.«**

Spannend ist hier das Verhiltnis der Zeitdiagnose zur Losung, bzw. der
Problem-Lésungs-Zusammenhang: Beide stehen nimlich véllig unvermittelt
nebeneinander. Die Probleme, die Agamben in der Gegenwart identifiziert,
erscheinen in dieser Gegenwart unldsbar. Die Alternativen, die prisentiert
werden, sind theologisch-inspirierte Ausblicke, deren konkrete Gestalt noch
nicht auszumachen ist.”*® In einem ganz anderen Kontext schreibt Agamben:

»Der franzdsische Terminus conjurer, beschwérene, vereint zwei entgegengesetzte Be-
deutungen in sich, »herbeirufencund »austreiben«. Vielleicht sind die beiden Bedeutun-
gen einander auch gar nicht entgegengesetzt, denn um etwas - ein Gespenst, einen
Damon, eine Gefahr - zu beschwdren, muf man es ja zuallererst erscheinen lassen.«?%7

Vielleicht hat Agamben selbst zunichst eine Gefahr heraufbeschworen, die
»biopolitische Katastrophe«, das »6konomische Paradigma« usw., um es zual-
lererst erscheinen zu lassen und ohne die Moglichkeit der Austreibung gleich-
wertig und -zeitig mit zu bedenken. Jedenfalls ist es auffillig, wie prizise und
verheerend Agambens Beschreibung des Status quo ausfillt und wie geheim-
nisvoll, vage und vertagend die bessere Alternative dargestellt wird. Auch nach
dem Abschluss des Homo-sacer-Projektes im Jahr 2015 vertrstet Agamben
also: »Eine Lebensform zu erfinden, die nicht auf der Tat und dem Eigentum
begriindet ist, sondern auf dem Gebrauch — noch so eine Aufgabe, der sich eine
kommende Politik verschreiben miisste.«**

235 | Agamben 2015b, S. 278f.

236 | So konstatiert auch Loick im letzten Satz seines lesenwerten Beitrags zu Agam-
ben Gegenstrategien: »lhr Terrain ist nicht das der Parlamente und Parteien, sondern
das der Lebensformen selbst; sie ware also eine genuin nicht-staatliche Politik, deren
Ziel in der Schaffung von Zonen jenseits des Einflussbereiches der Rechtsgewalt liegt.
Was aber ihre konkreten Gestalten, Taktiken und Aktionsformen sein kdnnen, ware, da-
bei bleibt es, »im wesentlichen noch zu erfinden«.« Loick 2011c, S. 211.

237 | Agamben 20094, S. 104.

238 | Agamben 2015c, S. 40. Siehe hierzu auch: »And if to constituent power there
correspond revolutions, revolts, and new constitutions, namely, a violence that puts
in place and constitutes a new law, for destituent potential itis necessary to think ent-
irely different strategies, whose definition is the task of the coming politicS. A power

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

7.5 DIE ANTHROPOLOGISCHE MASCHINE

Der Ausgangspunkt der politischen Philosophie Agambens und der damit ver-
bundenen Zeitdiagnostik ist die Differenz von bios und z6&. Ohne diese ein-
schliefend-ausschlieflende Unterscheidung des Lebens und der Form kann es
keine politisch-rechtliche Ordnung geben.?** In unserer Gegenwart, unter »der
Herrschaft des 6konomischen Paradigmas<, »tritt das menschliche Leben in
die Sphire der Gebrauchsgegenstinde und Werkzeuge ein.«**° Das menschli-
che Leben wird zum blofsen Mittel des Zwecks der 6konomischen Niitzlichkeit.
Die einleitende Skizze dieser nicht ganz neuen Kapitalismuskritik zeigt, wie
stark jene philosophische Betrachtung die Kategorie »menschliches Leben« in
ihr Zentrum riickt. Fiir meine Untersuchung stellt sich damit die Frage, wel-
ches Menschenbild Agambens Philosophie impliziert?

Die Differenzierung von bios und zd€ ist eine ideengeschichtlich promi-
nente Griindungsszene unterschiedlicher politischer Philosophien und Anth-
ropologien. Bereits Aristoteles — auf den sich Agamben explizit beruft — griin-
dete seine Bestimmung des Menschen, als »Zoon politikon« und »animal
rationale« (der Mensch ist das Vernunft- und sprachbegabte Lebewesen), auf
dieser Unterscheidung. Agamben folgend wird der Mensch als Zoon politikon
geschaffen, jedoch betont seine Theorie das Moment der gewaltsamen Tren-
nung des Lebens. Indem sich die Rechtsordnung bzw. das rechtlich-bestimmte
Leben (bios) durch einen einschlieffenden Ausschluss des natiirlichen Lebens
(z0€) bemichtigt, wird jenes quasi >unschuldige« Leben der willkiirlichen Ge-
walt im Ausnahmezustand anheimgestellt und verwandelt sich in etwas Drit-
tes, das nackte Leben.?”! Wie die bisherige Analyse gezeigt hat, positioniert sich
die politische Philosophie der Ununterscheidbarkeit eindeutig moralisch auf

that has only knocked down with a constituent violence will resurge in another form, in
the unceasing, unwinnable, desolate dialectic between constituent power and cons-
tituted power, between the violence that puts the juridical in place and violence that
preserves it.« Agamben 2015b, S. 266. Zuvor hatte Agamben noch Folgendes in Aus-
sicht gestellt: »Erst wenn der vierte, der Lebensform und dem Gebrauch gewidmete Teil
dieser Untersuchung abgeschlossen sein wird, kann die entscheidende Bedeutung der
Untatigkeit als eigentlich menschlicher und politischer Praxis in ihrem eigenen Licht
erscheinen.« Agamben 2010a, S. 13. Lebens-Form und Gebrauch werden von Agamben
in eine messianische Version integriert, welche die theorieimmanente Antwort auf den
diesseitigen politischen Pessimismus darstellt. Letztlich vertraut Agamben sich einem
selbstentwickelten Messianismus an, welchen ich im Kapitel »Messianischer Pessimis-
mus« diskutiere.

239 | Vgl. Agamben 2002, S. 17.

240 | Agamben 2015¢c, S. 39.

241 | Vgl. zu Agambens Anschluss an Aristoteles auch: Agamben 20134, S. 415.

14.02.2026, 16:44:23.

363


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

364

Politischer Pessimismus

der Seite dieses nackten Lebens und gegen den Souverin. Die Macht, der Staat,
die herrschende Ordnung usw. erscheinen aus einer solchen Perspektive im-
mer repressiv und schuldig. Steffen Herrmanns Einschitzung, dass Agambens
»kritische Theorie der Souverinitit ganz im Paradigma des Staatsdenkens von
Thomas Hobbes gefangen bleibt«**, ist insofern zuzustimmen, als das nack-
te Leben als ein vom Recht (einschliefend-)ausgeschlossenes schutzlos dar-
gestellt wird. Gleichzeitig assoziiert die Theorie — trotz ihrer Selbstverortung
in der Tradition Foucaults — Macht und Herrschaft implizit sehr stark mit der
Konstruktion eines souverinen Staates. Mit Hobbes teilt Agamben hingegen
keineswegs den positiven Rekurs auf den Staat und das Recht, beide werden
ausschliefllich negativ beschrieben. Der italienische Philosoph verabschiedet
»jede Theorie vom vertraglichen Ursprung der staatlichen Macht« ebenso wie
»jeden Versuch, die politische Freiheit auf den Biirgerrechten zu griinden«.?®
Stattdessen griindet jede Souverdnitit auf dem Ausnahmezustand und der
hier vollzogenen gewaltsamen Teilung des Lebens von seiner Form.*** Die
politisch-artifizielle Trennung zwischen der Form des Lebens (bios) und der
einfachen Tatsache des Lebens (z6&) wird somit in die Bevélkerung wie auch
jeden einzelnen Menschen eingeschrieben. Folgt man dieser lebensfixierten
Philosophie, ist jene >urspriingliche< Trennung nicht ein fir alle Mal etab-
liert, sondern muss von der sogenannten »anthropologischen Maschine« fort-
laufend vollzogen werden. Trotz der implizit unterstellten Einheit von Leben
und Form, Natur und Kultur sowie der expliziten Verwendung der Termini
Natur und Ursprung, argumentiert Agamben damit, dass er keineswegs von
einer urspriinglichen Verbindung ausgeht?* und will sich ebenso wenig auf
ein konkretes Menschenbild festlegen lassen. Vielmehr versucht er, jede posi-
tive Attribution von anthropologischen Eigenschaften zu unterlassen, weil es
»keine menschliche Essenz« gibt.*¢ Jede Wesensbestimmung, jede Identitit
fithre nur zu einer Differenz, welche immer einen Rest produziert.?” Deshalb
dreht Agamben die Beweisfithrung um und kritisiert die unterschiedlichen
Bestimmungen des Menschen, weil sie immer eine Trennung des Lebens be-

242 | Herrmann 2013, S. 39.

243 | Agamben 2002, S. 190.

244 | »Die fundamentale Leistung der souverdnen Macht ist die Produktion des nack-
ten Lebens als urspriingliches politisches Element und als Schwelle der Verbindung zwi-
schen Natur und Kultur, z6& und bios.« Ebd., S. 190.

245 | Vgl.Agamben 20094, S. 112f.

246 | Agamben 2006a, S. 65.

247 | »Blanchot hat einmal in Bezug auf das Buch von Antelme geschrieben, dafd der
Mensch das Unzerstorbare ist, das unendlich zerstort werden kann. Man denke iber die
paradoxe Struktur nach, die in dieser Formulierung steckt: Wenn der Mensch das Unzer-
storbare ist, das endlich zerstort werden kann, so bedeutet dies, daf es keine mensch-

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

deuten und damit einen Ausschluss (re-)produzieren: »Es scheint so, dafl in
unserer Kultur das Leben dasjenige ist, was nicht definiert werden kann, aber ge-
rade deswegen unablissig gegliedert und geteilt werden muf8.«**® Agamben vertritt
somit eine negative Anthropologie, in dem Sinne, dass er nicht an eine posi-
tive Bestimmung des Menschen glaubt.?* Allerdings folgt der Philosoph dem
Verzicht auf positive anthropologische Bestimmung nicht konsequent in allen
Texten und verkniipft seine anthropologische Dekonstruktion mit der Vorstel-
lung eines Telos des menschlichen Gliicks. Dergestalt entsteht eine ambivalen-
te Argumentation, einerseits rechnet Agamben der Geschichte und Gegenwart
die Kontingenz jeder anthropologischen Differenz vor, andererseits beruft er
sich in seiner kritischen Theorie normativ auf bestimmte Eigenschaften des
Menschen.

Zunichst und fiir die ontische Ebene ist zutreffend, was beispielsweise
Johan Hartle iiber Agamben bemerkt, dass »der Mensch vor allem als unbe-
stimmtes Tableau historisch-politischer Einschreibungen hervortritt. Was der
Mensch >wesenhafi« sei, bleibt unbeantwortet. Nicht jedoch, was historisch aus
ihm gemacht wurde.«*° So definiert Agamben seinen Lebensbegriff als leeren
Signifikanten®! und unterstreicht:

»Die Anthropogenese, die Menschwerdung des Tieres, hat sich nicht in grauer Vorzeit
ein fiir alle Mal vollzogen; sie ist ein Ereignis, das unabldssig geschieht, ein nicht ab-
geschlossener Prozess, in dem sich entscheidet, ob der Mensch menschlich wird oder
nicht menschlich bleibt beziehungsweise wieder wird.«2%2 An anderer Stelle prazisiert
Agamben: »Die Anthropogenese resultiert aus der Zasur und der Gliederung zwischen
Humanem und Animalischem. Diese Z&sur verlduft allererst im Inneren des Menschen.
[...] Insofern in ihr die Erzeugung des Humanen mittels der Opposition Mensch/Tier,
human/inhuman auf dem Spiel steht, funktioniert die anthropologische Maschine not-
wendigerweise mittels einer Ausschliefung (die immer auch ein Einfangen ist) und einer
EinschlieRung (die immer schon eine Ausschliefung ist).253

liche Existenz gibt, die zerstért oder wiedergefunden werden kénnte, dafl der Mensch
das ist, was unendlich zerstort werden kann, so bedeutet dies auch, dafd jenseits dieser
Zerstorung und in dieser Zerstorung immer ein Rest Gbrigbleibt, dafl der Mensch dieser
Restist.« Ebd., S. 65.

248 | Agamben 2014, S. 23.

249 | Vgl. hierzu u.a.: Hartle 2004 und Herrmann 2013.

250 | Hartle 2004.

251 | »Doch das Leben als solches ist ein leerer Oberbegriff, der, wie lvan lllich gezeigt
hat, sowohl eine Samenzelle als auch eine Person, einen Hund oder eine Biene, einen
Embryo oder eine Zelle bezeichnen kann.« Agamben 2015¢c, S. 39.

252 | Ebd., S. 39.

253 | Agamben 2014, S. 87 und 46.

14.02.2026, 16:44:23.

365


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

366

Politischer Pessimismus

Hier ist anzumerken, dass die eingefithrte Trennung von Tier und Mensch
teilweise synonym fiir die Unterscheidung z56& und bios eingesetzt wird und
damit eng mit den Differenzen Natur/Kultur und Leben/Form verbunden ist.
Den Prozess der Trennung des Menschlichen vom Tierischen in bzw. durch
die abendlandische Kultur bezeichnet Agamben als die »anthropologische Ma-
schine des Humanismus«.?** Die Spaltung verlduft im Menschen und scheidet
hier Menschliches vom Tierischen — womit Agamben anhand der Theoriefigur
des einschliefenden Ausschlusses einen Re-entry beschreibt. Zunichst wird
zwischen Mensch und Tier unterschieden und danach die Unterscheidung
von Mensch/Tier auf der Seite des Menschen wieder eingefiihrt. In diese so-
genannte »grundlegende metaphysisch-politische Operation«, welche die an-
thropologische Maschine vollzieht, wird demzufolge die Unterscheidung bios/
z6¢ fortlaufend in den Menschen eingeschrieben.?” Entsprechend griindet
nicht nur der Souverin auf dem (einschlieRenden) Ausschluss der zo6& (Natur),
sondern ebenso unsere Vorstellung vom Menschen. Ohne Wesen oder eine
Eigennatur ist der Mensch nicht positiv anhand bestimmter Eigenschaften zu
definieren, vielmehr nur negativ durch die Abgrenzung vom Tier zu begrei-
fen.?® Durch den Verweis auf die originir menschliche Sprachbegabung und
die Fahigkeit zum Logos glaubte die philosophische Tradition und okzidentale
Wissenschaft lange — und zum Teil noch heute —, den Menschen bestimmen
zu kénnen. Davon distanziert sich Agamben und sensibilisiert dafiir, dass die

254 | Ebd., S. 39. Wichtig ist der Hinweis, dass Agamben zwei Varianten der Mensch-
Bestimmung, eine Antike und eine Moderne benennt. Vgl. ebd., S. 46. Die anthropolo-
gische Maschine der Antike funktioniert »exakt spiegelverkehrt« zur modernen Version.
Die moderne anthropologische Maschine sondert bestimmte Menschen (»Schon-Hu-
manes«) als »Nicht-Humanes« aus. »Wenn die Maschine der Moderne das Aufien mittels
AusschlieBung eines Innen erzeugt, so wird hier das Innen mittels EinschlieBung eines
AuRen hervorgebracht, der Nichtmensch mittels EinschlieBung eines Aufen hervor-
gebracht, der Nichtmensch mittels Humanisierung eines Tieres.« Ebd., S. 47. D.h. die
Moderne = Exklusion von Teilen des Menschlichen. Die Antike = Inklusion von Teilen des
Nicht-Menschlichen.

255 | Zu erganzen ist, dass metaphysisch hier fiir philosophisch steht, und dass diese
Operation zumindest historisch auch und vor allem eine theologische Konstruktion war.
»Die Bedeutung der Philosophie - ich ziehe dieses Wort dem der Metaphysik vor - be-
steht darin, sich mit der Menschwerdung des Menschen auseinanderzusetzen.« Aga-
mben 2015¢c, S. 39.

256 | Womit sich der studierte Jurist Agamben, der das Gesetz so vehement ablehnt,
ironischerweise auf eine grundlegend juristische Argumentationsfigur beruft (beispiels-
weise die Wirde des Menschen). »Die Festlegung der Grenze zwischen Humanem und
Animalischem scheint so nicht eine Frage unter vielen zu sein, denen sich Philosophen
und Theologen, Wissenschaftler und Politiker widmen, sondern vielmehr eine grund-

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

so begriindete Trennung eine Konstruktion ist, die vor allem inmitten des
Menschen selbst verliuft und in ihm Menschliches vom Tierischen trennt:

»Die Teilung des Lebens in vegetatives und relationales, organisches und animalisches,
animalisches und humanes Leben durchzieht also wie eine bewegliche Grenze vornehm-
lich das Innere des Menschen, und ohne diese innerste Zasur wére die Entscheidung da-
riiber, was menschlich und was nicht menschlich ist, wahrscheinlich nicht méglich.«257

Der Mensch ist dasjenige Tier, das sich entlang einer Grenzziehung perfor-
mativ herzustellen vermag. Die Menschwerdung des Menschen im Menschen
ist derweil ein schizophrener Prozess, in dem das Tierische abgespalten wer-
den muss und gleichzeitig als konstitutives Anderes immer Teil des Menschen
bleibt. Diesem differenztheoretischen Ansatz folgend gentigt es nicht, die ver-
schiedenen Spezies positiv zu definieren. Erst die Spaltung Mensch/Tier er-
laubt es, »die Einheit des Lebens als hierarchische Gliederung einer Reihe von
oppositionellen Fihigkeiten und Funktionen zu konstruieren«.?® Anhand die-
ser Setzungen kommt es beispielsweise zu der bekannten Stufenfolge, welche
den Menschen als Krone der Schépfung ausweist.

Die hier skizzierte Anthropogenese bringt Agamben auf die Formel: »Der
Mensch muR sich, um menschlich zu sein, als Nicht-Mensch erkennen«®®,
womit nochmals die negative Bestimmung durch Abgrenzung vom Nicht-Hu-
manen herausgestellt ist. Um Mensch zu werden, muss der Mensch zunichst
definieren, was er nicht ist. Nur mittels der Abgrenzung vom Tier, Unmen-
schen usw. kann in unserer Kultur definiert werden, was der Mensch ist.?*°
Das, was wissenschaftlich wie alltagssprachlich als Mensch bezeichnet wird,
ist somit keine ontologische Identitit, sondern ein unsicherer Prozess, dessen
Ergebnis vollkommen offen ist.

In »Das Offene, der Mensch und das Tier« zitiert Agamben verschiedene
ideengeschichtliche Stationen des Trennungsprozesses von Animalisierung
bzw. Humanisierung und zeigt so die historische Wandelbarkeit und Kontin-
genz dieser Differenz auf. Das Offene ist — wie der Titel des Textes bereits

legende metaphysisch-politische Operation, durch die allein so etwas wie ein »Mensch«
bestimmt und hergestellt werden kann. Wenn animalisches und humanes Leben voll-
sténdig zur Deckung kdmen, waren weder der Mensch noch das Tier - und vielleicht auch
nicht das Gottliche - denkbar.« Agamben 2014, S. 31.

257 | Ebd., S. 26.
258 | Ebd., S. 24.
259 | Ebd., S. 38.

260 | Dies bedeutet, wie Janine Béckelmann betont, dass die Selbsterkenntnis durch
Abgrenzung der »Motor der menschlichen Erkenntnis« iiberhaupt ist. Bockelmann 2007,
S. 134.

14.02.2026, 16:44:23.

367


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

368

Politischer Pessimismus

andeutet — der Mensch, welcher auf der Schwelle zwischen Mensch und Tier,
z6€ und bios, Form und Nichtform steht. Eine Trennung und Feststellung von
Mensch und Tier ist dauerhaft nicht moéglich, stattdessen entsteht ein definito-
rischer Zwischenraum, eine »Zone der Ununterschiedenheit«*, als Schwelle,
auf welcher der Ultrakomatose, der Affenmensch, das Wolfskind, der Musel-
mann usw. angesiedelt sind.?®* Mit dem Verweis auf die anthropologische
Trennungslogik umgeht Agamben die Antwort auf die Frage nach >dem We-
sen< des Menschen und verweist wiederum auf die seine gesamte Philosophie
verbindende Theoriefigur der Ununterscheidbarkeit.

»Gerade weil das Humane jedesmal bereits vorausgesetzt wird, schafft die Maschine
eine Art Ausnahmezustand, eine Zone der Unbestimmtheit, wo das AuBen nichts als die
AusschlieBung des Innen und das Innen seinerseits nur die Einschliefung eines Aufien
ist.“263

Dass durch die einschliefend-ausschliefSende Grenzziehung Ununterscheid-
bares entsteht, lasst sich nach Agamben gegenwirtig daran ablesen, dass das
Lebendige des bzw. im Menschen soweit verinderbar geworden ist, dass nicht
mehr klar gesagt werden kann, was Tier/Natur und was Mensch/Kultur ist,
was politisch und was unpolitisch.

Trotz der theoretischen Kontingenz des Menschen hat die anthropolo-
gische Maschine diesen nun fortlaufend innerhalb von engen Grenzen ge-
schaffen. Die abendlindische Geschichte erscheint als eine Abfolge von ein-
schlieRenden Ausschliissen, durch welche das vegetativ-animalische vom
rational-menschlichen Leben beherrscht wird. Um Mensch zu sein, genauer
zu werden, muss der Mensch fortwihrend einen Teil seiner selbst (das Ani-
malische, den Trieb, das Irrationale usw.) unterdriicken, beherrschen und aus-

261 | Agamben 2014, S. 47.

262 | Agamben wertet die Grenze zwischen dem Menschen und dem Un-Menschen fiir
sein Theoriedesign weiter normativ: »Die Tatsache, dass der Mensch weder ein Wesen,
noch eine historische oderspirituelle Berufung, noch auch eine biologische Bestimmung
hat oder verwirklichen sollte, muss der Ausgangspunkt eines jeden ethischen Diskurses
sein.« Agamben 2003a, S. 43. Deshalb bezieht sich diese Ausnahme-affine kritische
Theorie auf den Muselmann - ein Wesen, in dem die Grenze zwischen Mensch und Un-
Mensch verschwimmt. Der Muselmann, der auf der Schwelle der Ununterscheidbarkeit
siedelt, ist der extremste Versuch, aus dem Menschen alles Menschliche zu beseitigen
und bezeugt doch die Unmdglichkeit einer trennscharfen Unterscheidung zwischen dem
Menschen und dem Un-Menschen, zwischen Kultur und Natur. Der Muselmann zeugt so-
mit nicht nurvon der, sondern darliber hinaus von der Unterscheidungsgrenze zwischen
Menschen und Un-Menschen.

263 | Agamben 2014, S. 47.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

schlieRen. Die Opposition vegetativ-animalisch/rational-menschlich verweist
auf ideengeschichtliche Differenzen, wie die von Uber-ich und Es oder Apolli-
nisches und Dionysisches. In dieser Tradition stehend betont Agamben, dass
im Prozess der Zivilisation der rationale Mensch das Animalische von sich
in-sich abspaltet, und in letzter Konsequenz versuche die Funktionsweise der
anthropologischen Maschine gar das Tierische im Menschen abzutéten.?*

Parallel zu dieser negativen Anthropologie, im Sinn einer negativen De-
finition mittels Abgrenzung, entwickelt Agamben jedoch ein zweites, positi-
ves Menschenbild: Der Mensch erscheint in den Darstellungen als potenziell
friedfertiges Wesen auf der Suche nach Gliick.2®® Allerdings war jener Mensch
bisher unfihig, seine Geschichte positiv zu beeinflussen. Dass Agambens ne-
gative Anthropologie nicht ohne basale anthropologische Setzungen artiku-
liert werden kann, zeigt schon u.a. seine Politik-Begriindung: »Politik gibt es
deshalb, weil der Mensch das Lebewesen ist, das in der Sprache das nackte
Leben von sich abtrennt und sich entgegensetzt und zugleich in einer ein-
schlieRenden AusschlieRung die Beziehung zu ihm aufrechterhilt.«**® Hier
weist sich, wie unmittelbar der Zusammenhang von diskursiven und politi-
schen Praxen gedacht wird: Der einschliefende Ausschluss des Lebens bedeu-
tet hier, dass das aus dem Recht exkludierte Leben unmittelbar der Gewalt
und dem Tod ausgeliefert ist.?” Die Sprache, zumindest in der Form, wie sie
bisher funktioniert, unterscheidet ebenfalls zwischen bios und z6¢ und grenzt
das nackte Leben der Un-Menschen ab. Die These vom Zusammenhang von
Politik und Sprache wiederum legt den Schluss nahe, dass die Sprache doch
naturhaft und wesenhaft dem Menschen entspricht, was Agamben auch ein-
rdumt: »Journalisten und Mediokraten sind die neuen Priester dieser Entfrem-
dung der sprachlichen Natur des Menschen.«**® Jene Kulturkritik fillt somit
auf Natiirlichkeitsbehauptungen zuriick und belegt, dass der Rekurs auf die
Kategorie Natur in Agambens Theorie nicht stringent erfolgt: Einerseits de-
konstruiert die anthropologische Theorie — wie gezeigt — solche Einordnungen.
Dies gilt an einigen Stellen auch fiir seine politische Philosophie:

264 | Die anthropologische Maschine, welche im Zusammenspiel mit der Logik der
Souveranitat seit der Antike die Menschheitsgeschichte bestimmt, ist derweil eine
geschichtsphilosophische Kategorie - was im kommenden Kapitel eingehend zu dis-
kutieren ist.

265 | »Die Geschichte ist der Kairos, in dem der Mensch die glinstige Gelegenheit im
Moment freier Entscheidung ergreift.« Agamben 2004c, S. 151.

266 | Agamben 2002, S. 18. Vgl. Agamben 2015b, S. 264.

267 | Vgl. zu diesem Zusammenhang insb.: Herrmann 2013, S. 37ff.

268 | Agamben 2003a, S. 76.

14.02.2026, 16:44:33.

369


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

370

Politischer Pessimismus

»Esist nicht der Naturzustand, der dem Staat vorausgeht, sondern es ist der Ausnahme-
zustand, in welchem der Souveran die Zone des Staates kreiert und die vorherige Situ-
ation als Naturzustand setzt. Die Setzung des Naturzustandes als »Kampf aller gegen
Alle« dient in der Struktur des »nomos« dazu, alle triebhaften, animalischen Teile des
Menschen als vormenschlich-unmenschliches Stadium aus dem Staat als Symbol des
wahrhaft Menschlichen auszuschlieRen.«6°

Demnach weify Agamben um die retrospektiv-paradoxe Imagination des Na-
turzustandes und miisste demnach auch erkennen kénnen, dass Natur eine
Zuschreibung aus der Beobachterposition des Kulturstandes ist. Dartiber hi-
naus griindet die Kategorie des »nackten Lebens« auf der Einsicht, dass die
Nacktheit des Lebens eben nicht gleich der Natiirlichkeit ist, sondern immer
»nachtriglich«”° zustande kommt. Andererseits und ungeachtet dessen spricht
Agamben von einer >urspriinglichen< Trennung des Lebens und suggeriert,
dass das Leben urspriinglich-naturhaft eine Einheit darstellt. Weiterhin bezieht
er sich unkritisch auf Natiirlichkeit, schreibt von der vorgingigen »Einheit des
Lebens oder vom »natiirliche[n] nackte[n] Leben«.?”! Von dieser Ambivalenz
innerhalb der Theorie zeugen auch die zitierte Entfremdungsbehauptung und
der Auftrag an eine »kommende Politik«, einen ganz neuen Bezug zur Spra-
che zu schaffen. Denn die Sprache, wie wir sie kennen, ist nach Agamben ein
»Folterapparat«?’?, weil sie fortlaufend durch gewaltsame Akte bios und zoé
trennt. Damit ist die Sprache immer schon mitschuldig an der Ungerechtigkeit
des (einschliefenden) Ausschlusses des nicht-menschlichen und nackten Le-
bens.?”? Im Folgenden méchte ich zeigen, dass diese Mehrdeutigkeit mit einer
zweiteiligen Anthropologie verbunden ist, welche abwechselnd die Argumen-
tation Agambens stiitzt.

269 | Bockelmann 2007, S. 141.

270 | Lidemann 2004, S. 185.

271 | Agamben 2002, S. 136.

272 | Agamben 2003b, S. 121. »Kafkas Legende in der Strafkolonie wird um vieles
klarer, wenn man begreift, dafd der Folterapparat, dervon dem friiheren Kommandanten
erfunden wurde, in Wirklichkeit die Sprache ist. [...] Das bedeutet, dafl auch die Spra-
che auf Erden und fiir die Menschen ein solches Werkzeug ist.« Ebd., S. 121. Der Kontext
der Aussage legt den Schluss nahe, dass die Sprache nicht nur in Kafkas Erzahlung ein
»Folterapparat« ist, sondern ebenfalls fir Agamben, zumal die »urspriingliche« Trennung
des Lebens von seiner Form eine sprachliche Operation darstellt.

273 | »[...] denn durch die Subjektivierung durch das Erlernen der Sprache spaltet der
Mensch zwar seine unmittelbaren Empfindungen und Erfahrungen von sich ab. Gleich-
zeitig jedoch bleibt dem Menschen durch die Abspaltung immer ein Rest von Erfahrung
erhalten, der vor der Sprache liegt und nicht durch sie ausgedriickt werden kann. Die-
ser Rest, der sich durch die Differenz zwischen phoné und 16gos ergibt, bezeichnet die

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

Neben der beschriebenen negativen Anthropologie, welche die Dekonst-
ruktion positiver Anthropologien erlaubt, operiert Agambens Analyse unter-
griindig selbst mit positiven anthropologischen Uberzeugungen. Als Schiiler
Heideggers — der sich ebenfalls offiziell von der Anthropologie lossagte — ver-
folgt Agamben den Weg der Selbstdeutung des Daseins entlang der Differen-
zen von Mensch/Tier. Dabei {ibernimmt Agamben die Leitunterscheidung
der Heidegger’schen Philosophie von ontologischem Sein und von ontischem
Seienden. Das Sein des Daseins muss immer zeitlich dynamisch und prozess-
haft betrachtet werden, deshalb skizziert Agamben in der Schrift »Das Offene«
verschiedene, theologische, philosophische, biologische usw. Stadien im onti-
schen Prozess der Bestimmung des Menschen. Gleichzeitig behauptet Agam-
ben mit seiner Theorie der anthropologischen Maschine, zum Fundament
der menschlichen Existenz gelangt zu sein, einem beweglichen Fundament.
Der Mensch ist auf der ontologischen Ebene undefiniert, wird aber ebendort
permanent definiert und neudefiniert, durch die Abgrenzung von dem, was
er nicht sein soll, dem Tier oder dem Un-Menschen. Diesen Prozess verfolgt
Agamben, um aus der ontischen Abfolge von Grenzziehungen die ontologi-
sche Ununterschiedenheit des Menschen zu belegen. So kann Agamben die
Anthropogenese des Menschen ontisch kritisieren und den ontologischen Be-
fund der Ununterscheidbarkeit positiv werten. Seinsmifig stehen dem Men-
schen alle Méglichkeiten potenziell offen. Damit spielt Agamben die ontologi-
sche Seite gegen die ontische Seite aus:

»Die Grofie - aber auch das Elend - des menschlichen Vermdgens besteht darin, dass
esauch undin erster Linie eine Potenzist, nicht zum Akt Gberzugehen, ein Vermdégen zur
Dunkelheit. Wenn man bedenkt, dass skdtos in Homers Griechisch zunachst die Dunkel-
heitist, die im Augenblick des Todes in den Menschen eindringt, lassen sich alle Folgen
jener amphibolischen Berufung der Potenz abschétzen.«?™

Das auf den Tod gerichtete Dasein zeichnet sich somit durch die Einsicht in die
Potenz des »Nichthandeln-Kénnen[s]« und des »Nicht-erkennen-Kénnen[s]«*>
aus. Dabei erinnern Agambens Ausfithrungen an Heideggers Suche nach dem
Sein, welches dieser ebenfalls am Rand der volligen Dunkelheit, in einem Be-
reich, der dem menschlichen Erkenntnisvermoégen gegenwirtig verschlossen
ist, vermutete.

Potenz durch die Differenz selbst, welche die Mdglichkeit des Sprechens (des Uber-
gangs in den Akt) beinhaltet, aber auch die Maglichkeit des Nicht-Sprechens, des Ver-
weilens, des Neu- und Anders-Denkens, der Revision und Reformulierung von Worten.
(Vgl. Agamben 2004: 12f).« Bockelmann 2007, S. 138.

274 | Agamben 2013c, S. 321.

275 | Ebd., S. 322.

14.02.2026, 16:44:23.

371


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

372

Politischer Pessimismus

»[S]o lasst sich behaupten, dass der Mensch dasjenige Lebewesen ist, dessen Existenz
auf eminente Weise in der Dimension der Potenz, der Macht und des Nicht-Kénnens
steht. Jedes menschliche Vermdgen ist gleichurspriinglich ein Unvermégen; [...] der
Mensch aber ist das Tier, das sein eigenes Unvermégen kann. Die Grofle seines Ver-
mdgens misst sich am Abgrund seines Unvermégens.«2'®

Die Potenz des Daseins erscheint als die Moglichkeitsfiille, aus der heraus es
sich erlebt und entwirft. Was konnte das grofite Unvermogen sein, wenn nicht
das Vermogen des eigenen Todes bzw. die Reflexion dessen, als ultimatives
Unvermogen, zum Akt iiberzugehen?”” Die Trennung von Potenz und Akt
entspricht der von Sein und Seiendem. Problematisch wird der Mensch fiir
Agamben nur auf der ontischen Ebene des Aktes, im Moment der Feststellung
und Festlegung. Hier erscheint der Mensch nicht »bei sich selbsts, sondern der
Welt bzw. dem >Manc« ausgeliefert und verfallen. Dagegen erscheint die ontolo-
gische Ebene des potenziellen Seins, der reinen Potenz, positiv, weil hier keine
Feststellungen eingefordert werden. Das Sein bzw. die Seinsweise verbiirgt,
dass immer alles moglich ist: »Fiir jeden Menschen kommt irgendwann der
Augenblick, in dem er dieses >ich kann« aussprechen muss, das sich auf kei-
nerlei Gewissheit stiitzt und auf keinerlei bestimmte Fihigkeit verweist — und
ihn dennoch vollstindig in Anspruch nimmt und aufs Spiel setzt.«*’® Damit
rekurriert Agamben auf die »Erfahrung der Potenz«, die jedes »Subjekt« un-
abwendbar macht; die »Erfahrung der Potenz« ist gewissermaflen seinsmiflig
vorherbestimmt:*°

»Verhaltensweisen und Formen menschlichen Lebens sind niemals von einer spezi-
fischen biologischen Anlage vorgeschrieben oder durch irgendeine Notwendigkeit
festgesetzt, sondern sie bewahren, wie sehr sie auch gewohnt, wiederholt und gesell-
schaftlich verpflichtend sind, doch immer den Charakter einer Méglichkeit, setzen also
immer das Leben selbst aufs Spiel. Aus diesem Grund ist der Mensch - insofern er also
Moglichkeitswesen [un essere di potenza] ist und tun und lassen, Erfolg haben oder
scheitern, sich verlieren oder zu sich finden kann - das einzige Wesen, in dessen Leben

276 | Ebd., S. 323f.

277 | Diese Unterscheidung von Potenz/Akt weist wiederum auf die Kontrastfolie Le-
bens-Form: »Wenn das Vermégen, nicht zu sein, jeder Potenz bereits urspringlich an-
gehort, dann ist allein derjenige wirklich vermégend, der im Augenblick des Ubergangs
zum Akt sein eigenes Vermégen-nicht-zu weder schlichtweg auflést noch hinter sich
zurticklgsst, sondern vielmehr das Vermégen-nicht-zu als solches in den Akt iibergehen
l&sst; allein derjenige also, der féhig ist, seine Potenz nicht nicht zu aktualisieren.«
Ebd., S. 328.

278 | Ebd., S. 314.

279 | Ebd,, S. 314.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

esimmer um die Gliickseligkeit geht, dessen Leben unweigerlich und schmerzhaft dem
Gliick anheimgestellt ist.«?8°

Diese Aussage irritiert, wenn man Agambens Kritik an der anthropologi-
schen Maschine bedenkt. Aber die Definition des >einzigen Wesens« setzt den
Menschen voraus und die Trennung vom Nicht-Menschen fort. Der Gliicks-
anspruch ist eine anthropologische Bestimmung, an der Agambens Ideal der
Leben-Form eine politische Ordnung misst. Mit dem Gliick bemiiht Agamben
eine anthropologische Kategorie, die es erlaubt, die menschliche Existenz mit
Sinnstiftung zu versorgen und auf diese zu verpflichten. Hier zeigt sich einer-
seits die ideengeschichtliche Anleihe bei Aristoteles, denn in dessen Folge de-
finiert Agamben das héchste Gut des Menschen als das Gliick.®' Andererseits
offenbart sich der Import aus der Philosophie Heideggers, mit welchem das
Leben immer auf dem Spiel steht, d.h. auf den Tod gerichtet ist. In jenem dies-
seitigen Dilemma gefangen, versucht Agambens Theorie dem Nihilismus zu
entkommen und erklirt die »Idee der Gliickseligkeit.«*? zum MaRstab fiir ein
dem Tod ausgeliefertes Leben.

»Dieser freie Gebrauch des Selbst, der keineswegs einschlieft, dass iiber die Existenz
wie Uber ein Eigentum verfigt werden kdnnte, wird einem wohl nur versténdlich, wenn
man ihn als Habitus und Ethos denkt. [...]. Ethisch ist jene Manier, die uns weder zustofit
noch begriindet, sondern hervorbringt. Von seiner eigenen Seinsweise hervorgebracht
zu werden, ist das einzige Gliick, dessen sich die Menschen versichern kdnnen. [...] Die
Uneigentlichkeit, die wir als unser eigenstes Sein zur Schau stellen, die Manier, die wir
gebrauchen, bringt uns hervor; sie ist unsere zweite gliicklichere Natur.«?83

Demnach findet sich auf der ontologischen Ebenen des Seins eine zweite
gliicklichere Natur des Menschen, eine Lebensweise, die dariiber aufklirt,
dass der Mensch eigentlich »uneigentlich« ist und somit auf >kein Wesen< oder
eine Identitit festgelegt.®® Auf der ontischen Ebene kritisiert Agamben die
Trennung von Kultur/Natur und die Limitierung von anthropologischen Mog-

280 | Agamben 2006b, S. 15. Vgl. Agamben 1994, S. 251f.

281 | Vgl. Agamben 2013d, S. 413.

282 | Agamben 1994, S. 254,

283 | Agamben 2003a, S. 32f. Zur Umdefinition und Umwertung der Heidegger'schen
Unterscheidung von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit durch Agamben siehe: Ebd.,
S. 17-20.

284 | Der Begriff Lebensweise ist folgendermafien definiert: »Er definiert ein Leben -
das menschliche Leben -, in dem die einzelnen Formen, Akte und Prozesse des Lebens
niemals einfach Fakten sind, sondern immer von allem Mdéglichkeiten des Lebens, im-
mer und vor allem potentielles Sein.« Agamben 1994, S. 251.

14.02.2026, 16:44:23.

373


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

374

Politischer Pessimismus

lichkeiten und beruft sich dabei auf die Seinsweise des Menschen.”® Letztere
ist der einzige Schliissel zum Gliick, womit alle anderen Ansitze zur Gliicksge-
winnung diskreditiert werden. Hierdurch erklirt sich ebenfalls die Konstruk-
tion der Lebens-Form: Die Lebens-Form ist an ein Gliicksversprechen gekop-
pelt und hierdurch begriindet. Dieser Zusammenhang verdeutlicht ebenfalls
den moralischen Impetus der politischen Philosophie Agambens — weil das
Ideal der Lebens-Form mit dem Gliick der Seinsweise gleichgesetzt wird, er-
scheint die gesamte Geschichte als Verfehlung an dem »Wesen, in dessen Le-
ben es immer um die Gliickseligkeit geht [...]«*%.

Obwohl die negative Anthropologie darauf pocht, dass es keine Gattungs-
eigenschaften des Menschen gibt, beruft sich die positive Anthropologie der
Seinsweise auf die »Erfahrung« dessen, »was als Moglichkeit in uns wie in
den anderen geblieben ist«.?” Die Formulierungen »geblieben ist« sowie die
»Erfahrung der Potenz« setzen voraus, dass die anthropologische Maschine
uns (noch) nicht alles genommen hat. Wieso aber kann dem menschlichen
Leben etwas bleiben, wenn es doch ein vollig leerer Begriff ist, wenn gar keine
Eigenschaften und damit auch keine urspriinglichen Méglichkeiten im We-
sen, Korper usw. des Menschen angelegt sind? Offensichtlich findet sich in
Agambens Argumentation ein Widerspruch zwischen einer positiven und ne-
gativen Bestimmung des Menschen. Ein anthropologischer Essenzialismus,
der auf eine positive Bestimmung des Menschen verweist, findet sich auch
in seiner Entfremdungstheorie, die das »Zerbrechen der Tradition«**® beklagt
und daraus ableitet, dass »sich der Mensch in keiner Weise mehr wiederzu-
erkennen vermag, [...]«.® Wiederum stellt sich die Frage, wie sich der Mensch
wiedererkennen kann, wenn er doch kein >eigentliches< Wesen hat?

Die Anthropologie des Gliickes der Lebens-Form zielt auf den Genuss des
Lebens jenseits der Dispositive des Leidens. Auf diese Hoffnung auf Gliick-
seligkeit wiirde Schopenhauers pessimistische Anthropologie nur erwidern:

285 | Zu weiteren Eigennatur-Behauptungen des Menschen siehe beispielsweise: »Der
Mensch ist das Lebewesen ohne eigenes Werk, da ihm keine besondere Berufung zu-
geschrieben werden kann. Folglich ist er ein Wesen der Méglichkeit, der blofRen Potenz.
Genuin menschlich ist einzig die Tatigkeit, die die Werke durch ihre Auferkraftsetzung
wieder der Méglichkeit und einem neuen Gebrauch 6ffnet.« Agamben 2015¢, S. 40.
Praxen der Profanisierung zur bloen Potenz sind dann die Dichtung, das Fest und das
Spiel, welche einen neuen Gebrauch erméglichen.

286 | Agamben 2006b, S. 15.

287 | Agamben 1994, S. 255.

288 | Agamben 20124, S. 148.

289 | Ebd,, S. 147.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

»Es giebt nur einen angeborenen Irrthum, und es ist der, daf® wir da sind, um gliick-
lich zu seyn [...]. Solange wir in diesem angeborenen Irrtum verharren, auch wohl gar
noch durch optimistische Dogmen in ihm bestérkt werden, erscheint uns die Welt voller
Widerspriiche.«?%0

Mit Blick auf Agambens pessimistische Weltkonstruktion wiirde das Absehen
vom Gliicksversprechen, der Seins- bzw. Lebensweise und dem damit verbun-
denen Optimismus jedenfalls einige Widerspriiche aufheben. Gleichwohl be-
ruft sich die Lebensphilosophie Agambens auf eine »Ontologie der Geschop-
fe« und verortet im Leben, dem formal leeren Signifikaten, die Potenz zum
Gliick und zum Guten. Diese Spannung innerhalb jener Konstruktion illust-
riert schliellich ebenfalls Agambens Anweisung zur Profanisierung des Tie-
rischen, mittels derer die Trennung von Tier/Mensch bekdmpft werden soll:

»Diese Spaltung trennt das Lebewesen von sich selbst und unterbricht die unmittelbare
Beziehung zu seiner Umwelt, das heilt zu dem, was Heidegger im Anschluf an Uexkiill
den Enthemmungsring nannte. Wird diese Beziehung unter- oder gar abgebrochen, ent-
stehen dem Lebewesen die Langeweile - das heifit die Fahigkeit, die unmittelbare Be-
ziehung mit dem Enthemmenden aufzuheben - und das Offene, also die Méglichkeit,
das Ens als Ens zu erkennen, eine Welt zu bauen. Doch mit dieser Moglichkeit ist un-
mittelbar auch die Moglichkeit der Dispositive gegeben, die das Offene mit Apparaten,
Gegensténden, gadgets, Firlefanz und technischem Gerat aller Art bevdlkern. Mittels
der Dispositive versucht der Mensch das von sich abgesonderte tierische Verhalten
leerlaufen zu lassen und so das Offene als solches, das Ens als Ens zu geniefen. Am
Ursprung jedes Dispositivs steht also ein allzumenschliches Gliicksverlangen.«2%!

Agambens Kritik beschreibt somit die >Verschworung der Werkzeuge< bzw.
Dispositive gegen >den Menschenc. Dispositive sind alles, »was irgendwie dazu
imstande ist, die Gesten, das Betragen, die Meinungen und die Reden der
Lebewesen zu ergreifen, zu lenken, zu bestimmen, zu hemmen, zu formen,
zu kontrollieren und zu sichern«®*?. Das Leben ist hingegen — wie Agamben
betont — schmerzhaft dem Gliick anheimgestellt. Schmerzhaft ist diese Be-
ziehung, weil die »Dispositive« das menschliche Leben ins Ungliick stiirzen.
Nicht zuletzt sensibilisiert Agambens Kulturtheorie fiir das Scheitern der
Gliickseligkeit. Das Ubel der Welt kommt bereits mit dem Dispositiv der Spra-
che in die Welt, mit der Sprache geht die »anthropologische Maschine des Hu-
manismus«** in Betrieb. Der Mensch ist demnach nicht von >Natur aus bése

290 | Schopenhauer 1997, S. 842.

291 | Agamben 2008, S. 30f.

292 | Ebd., S. 26.

293 | Vgl. Agamben 2014, S. 39 und 44.

14.02.2026, 16:44:23.

375


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

376

Politischer Pessimismus

oder gefihrlichs, sondern es sind die Gestelle, Werkzeuge, Maschinen, all das,
was mit Dispositiv {iberschrieben ist, was das >Ubel< erklirt. Dass den Men-
schen seinsmifig Konfliktarmut auszeichnet, darauf vertraut insbesondere
das Ideal der Lebens-Form. Auch die Hoffnung auf einen anderen Gebrauch
des Rechtes ohne Gewalt griindet auf der anthropologischen Annahme, dass
der Mensch dazu fihig ist, das Recht als Anerkennungsverhiltnis zu gebrau-
chen, ohne sein Gegeniiber zu tibervorteilen. Ohne den Zwang und die Gewalt
des Rechtes soll die Verwirklichung der Lebens-Form sozusagen die beste aller
moglichen Welten erschaffen.

Mit dem Dispositivbegriff bezieht sich Agamben auf Foucault und grenzt
sich gleichzeitig von diesem ab.*®* Der von Agamben in einen neuen Zu-
sammenhang gestellte Dispositivbegriff wird zum >bésen Gegenspieler« des
Menschen. Entlang der Dichotomie, »einerseits die Lebewesen (oder die Subs-
tanzen), andererseits die Dispositive«, zeigt Agamben, wie sich erstere von
letzteren »unablissig gefangen nehmen lassen.«®® Damit erscheint auch
»die Anthropogenese« in einem anderen Lichte: »Der Mensch muf sich, um
menschlich zu sein, als Nicht-Mensch erkennen.«?*® Allerdings schaffen die
»Dispositive« nach Agamben den Menschen und konstituieren das mensch-
liche Bild vom Tier und vom tierischen im Menschen. Wenn Agamben von
der Schaffung des Menschen mittels Abgrenzung von Tier bzw. Nicht-Mensch
spricht, erfolgt diese nicht durch einen autonomen Akt eines freien Subjekts.
Vor dem Hintergrund der >Anthropologie des natiirlichen Gliickes<lassen sich

297 als etwas

auch die verwendeten Metaphern, wie »Gestell« und »Maschine«
dem Menschen seinsmifig AufRerliches interpretieren. Die Schuld an der
Nicht-Verwirklichung, der dem Menschen zugeschriebenen Potenzen, tragen
somit die machtvollen Dispositive. Die Anthropogenese ist eine Fremdsteue-
rung durch Prozesse, iiber welche >der Mensch< noch nie Kontrolle ausgeiibt
hat. Dies ist schliefllich insofern pessimistisch, als »der Mensch« in seiner bis-
herigen Geschichte noch nie der Schépfer seiner selbst war. Gemessen am Op-

timismus der anthropologischen Gliickseligkeit hat die Geschichte der Mensch-

294 | »Eine klassische Definition findet sich bei Foucault nicht, aber Agamben fasst
den Begriff so: Ein Dispositiv stellt eine heterogene Gesamtheit dar, die potentiell alles
Erdenkliche, sei es sprachlich oder nicht sprachlich, einschlieft: Diskurse, Institutio-
nen, Gebdude, Gesetze, polizeiliche Manahmen, philosophische Lehrsatze. Das Netz
zwischen diesen Teilen spannt das Dispositiv. Das Dispositiv hat immer eine konkrete
strategische Funktion und ist immer in ein Machtverhé&ltnis eingebunden. Als solches
geht es aus einer Verschrdnkung von Macht- und Wissensverhéltnissen hervor.« Rei-
chelmann 2009.

295 | Agamben 2008, S. 26.

296 | Agamben 2014, S. 38.

297 | Agamben 2008, S. 35.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

heit in der Deutung Agambens weder diese Versprechen eingel6st noch die
Moglichkeiten fiir den sich selbst schaffenden Menschen erzeugt. Im Gegen-
teil definieren Dispositive fortlaufend, was der Mensch ist oder vielmehr nicht
ist. In diesem theoretischen Zusammenhang ist der Mensch nicht moralisch
bose, sondern vor allem Opfer und Leidtragender der ihm vorausliegenden und
ihn bestimmenden Machtverhiltnisse. »Heute jedoch scheint es keinen ein-
zigen Augenblick im Leben eines Individuums mehr zu geben, der nicht von
irgendeinem Dispositiv geformt, kontaminiert oder kontrolliert wire.«**® Das
Subjekt entsteht demnach im »Nahkampf« zwischen dem Lebewesen und dem
Dispositiv.?® Mit der Unterscheidung von Lebewesen und Dispositiv ist wiede-
rum die Differenz von Sein und Seiendem aufgerufen. Der moderne Mensch
wird somit zur zerrissenen Kreatur erklirt, einerseits ein Lebewesen, das zum
Gliick bestimmt ist, andererseits ein total unterworfener Leidender. Das Leben
ist nach Agamben nur soweit geschiitzt, »als es sich dem Recht auf Leben und
Tod des Souverins (oder des Gesetzes) unterwirft.«>°® Damit zeigen sich zwei
Parallelen zu Foucault: Erstens entsteht auch fiir Agamben das Subjekt durch
einen Unterwerfungs-Akt. In unserer Gegenwart diagnostiziert Agamben zu-
dem eine Desubjektivierung: »Die zeitgendssischen Gesellschaften verhalten
sich also wie trige Korper, die von gigantischen Prozessen der Desubjektivie-
rung durchlaufen werden, denen jedoch keine wirkliche Subjektivierung mehr
entspricht.«*” Nimmt man nun an, dass Agamben Emanzipation dhnlich wie
in den Spit-Schriften Foucaults denkt, so dass unterworfene Subjekte sich
auch widersetzen kénnen, zeigt sich, vor welche Schwierigkeiten Agamben
eine »kommende Politik« stellt. Denn die Desubjektivierung — so lisst sich fol-
gern — tilgt mit dem Subjekt auch den Ausgangspunkt von Widerstand gegen
die Dispositive. Zweitens: Vergleichbar zum Machtbegriff Foucaults und mit
Blick auf Agambens eigene Souverinititstheorie, rechnet diese Beschreibung
ebenfalls die Wirkungsweise der »strategischen Dispositive«** auf eine Art In-

298 | Ebd., S. 29. So dass »[...] der harmlose Biirger der postindustriellen Demokra-
tien [...], der pilinktlich ausflihrt, was ihm aufgetragen wurde, und zuldft, dafl sowohl
seine alltaglichsten Gesten, als auch seine Gesundheit, seine Zerstreuung und seine
Beschaftigung, seine Erndhrung und seine Wiinsche bis ins kleinste Detail von Disposi-
tiven gesteuert und kontrolliert werden.« Ebd., S. 40.

299 | Ebd., S. 27 und S. 33. Jede »Personale Identitat« erscheint dann als »Maskera-
de«. Denn die individuelle Signatur, d.h. die Personlichkeit des einzelnen Daseins, wird
im Daseins-Vollzug durch die anthropologische Maschine hergestellt, der die Lebewe-
sen bisher nichts entgegensetzen konnten. Der sogenannte »Nahkampf« ist eine histo-
rische Aneinanderreihung von Niederlagen.

300 | Agamben 1994, S. 252.

301 | Agamben 2008, S. 39.

302 | Agamben 2002, S. 43 und Agamben 2014, S. 24,

14.02.2026, 16:44:23.

377


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

378

Politischer Pessimismus

tention oder Gesetzmifigkeit zuriick. Unterstellt scheint damit durch Agam-
ben, dass Dispositive eine Steuerungsinstanz, eine Art nicht-menschliches Be-
wusstsein, besitzen. Nur so mag es erkliarbar sein, wieso Dispositive Strategien
und Taktiken verfolgen, die immer das nackte Leben als Ziel setzen.>®
SchlieRlich findet sich eine doppelte Anthropologie in Agambens Schrif-
ten. Eine negative Anthropologie der Dekonstruktion, die anderen Theorien
die Unzulidnglichkeit aufzeigt, welche entlang der Differenz von Mensch/Tier
in den Menschen eingeschrieben werden. Auf einer zweiten Ebene steht die
Annahme einer Seins-/Lebensweise des Gliickes, welche jenseits des Seien-
dem als s>reine Potenz zu sich selbst« findet und nicht fremden Gesetzen ge-
horcht. Durch diese wird es moglich, die Grenzziehung der »anthropologi-
schen Maschine« zu kritisieren. Jene Setzung macht Agambens Philosophie
zu einer kritischen Theorie, aber gleichzeitig belehrt diese politische Philoso-
phie und Zeitdiagnose die potenzielle Seinsweise des Gliickes permanent iiber
ihre diesseitige Unmoglichkeit. Gegen jene pessimistische Einsicht seiner
Weltbeschreibung hofft Agamben aber weiterhin auf eine messianische Ver-
sohnung der Pole von Leben und Form. Diese Ambivalenz soll im folgenden
Kapitel durch die gegenstrebige Fiigung einer pessimistischen Philosophie der
Geschichte und einer messianischen Geschichtstheologie analysiert werden.

7.6 MESSIANISCHER PESSIMISMUS

Der universelle Deutungsanspruch, den Agamben mit seiner politischen
Theorie erhebt, griindet auf geschichtsphilosophischen Pramissen. Vergleich-
bar zu Schmitt schwanken die Schriften zwischen einer diesseitig-pessimisti-
schen Philosophie der Geschichte und einer aus der jiidisch-christlichen Tradi-
tion entlehnten messianischen Vision. Allerdings entfernt sich Agamben noch
deutlicher als Schmitt von den theologischen Grundlagen und bezieht sich auf
eine Vielzahl sehr unterschiedlicher Traditionsbestinde, um daraus eine Art
geschichtsphilosophische Collage anzufertigen. Davon ausgehend ist im Wei-
teren zu diskutieren, in welchem Verhiltnis die Philosophie und die Theologie
der Geschichte in Agambens Texten stehen und was dies fiir den politischen
Pessimismus bedeutet.>**

303 | »Die daraus von Agamben abgeleiteten Folgen der aristotelischen Methode der
Definition sind fatal, weil sie eben eine strategische Verschiebung der Bedeutung des
Begriffes ermdglichen, die den Menschen im Sinne eines philosophischen, theologi-
schen, medizinischen und damit auch politischen Dispositives konstruiert - gemaf den
Zwecken, die der Machterhaltung des Souveréns dienen.« Bockelmann 2007, S. 134.

304 | Dass Agamben zu geschichtsphilosophischen Spekulationen neigt, illustrierten
Aussagen wie die folgende: »Die Geschichtsmdachte - Politik, Religion, Kunst und Phi-

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

Die Beweisfithrung in »Homo sacer« beginnt — wie gezeigt — mit der »ori-
giniren« Szene, einer urspriinglichen Trennung. Das Leben als die »Keimzel-
le«?® der souverinen Macht ist in jenem theoretischen Setting die Kategorie,
auf welche alle Unterscheidungen unserer Zivilisation zuriickzufithren sind.
Wichtig ist in diesem Zusammenhang der Begrift »originir«, der sowohl als
urspriinglich/authentisch als ebenso im Sinne von wesentlich/eigentlich tiber-
setzt werden kann.’* Welche Ubersetzung auch gewihlt wird, stets wird eine
Gesetzmifigkeit proklamiert, die unhintergehbar scheint: Jede Politik ist seit
jeher und immerfort in der Logik der souverinen Ausnahme gefangen und
dazu gezwungen, nacktes Leben zu erschaffen. Weil die Unterscheidung von
z6€ und bios den Siindenfall am Anfang, d.h. in der griechischen Antike mar-
kiert, entsteht die Exklusionsproblematik des nackten Lebens: »Die vierund-
zwanzig Jahrhunderte, die seither verflossen sind, haben keine anderen als vor-
liufige und unwirksame Losungen gebracht.«*” Diese Einschitzung presst
die gesamte Zivilisationsgeschichte und alle emanzipatorischen Projekte in
eine dichte Abfolge von Niederlagen. Keine politische Entscheidung, keine
Handlung und kein Ereignis in der Menschheitsgeschichte konnte demnach
der »urspriinglichen«< Separierung des Lebens von seiner Form eine Losung
entgegensetzen. In dieser Fassung reduziert sich der vermeintliche Fortschritt
auf eine massive Politisierung des Lebens, aus welcher in der Moderne eine
biopolitische Katastrophe erwichst. Flankiert wird jene Verhingniserzihlung
von der globalen Vision, dass alle politischen Regimes zum »Staat des inte-
grierten Spektakuliren« degenerieren.’® Diese Darstellung des okzidentalen
Demokratiemodells weist ebenso die Vorstellung von Verbesserungen sowie
die Idee des Fortschritts entschieden zuriick:

»Jeder informierte Historiker weif3, dass die Fortschrittsideologie nichts anderes ist als
eine der beiden Seiten - gleichsam die linke Hand - der kapitalistischen Ideologie, de-
ren Todeskampf wir gerade beiwohnen. Fatalerweise féllt er mit ihrer aberwitzigen und
furchterregenden Auspragung zusammen: der Idee eines unendlichen Wachstums des
Produktionsprozesses.«3%°

losophie -, die die Geschichte des Abendlandes gelenkt haben, sind spatestens seit
dem Ersten Weltkrieg nicht mehr imstande, die Vdlker Europas fiir bestimmte Ziele zu
mobilisieren.« Agamben 2015¢, S. 39. Hier drangt sich die Frage auf, inwiefern»die Ge-
schichtsméchte die Geschichte« lenken konnten, wenn nach Agamben doch die souve-
rdne Ausnahme seit der Antike die Geschichte determiniert.

305 | Agamben 1994, S. 252.

306 | Vgl. Loick 2011b, S. 12.

307 | Agamben 2002, S. 21.

308 | Agamben 2006b, S. 76.

309 | Agamben 2015¢c, S. 39.

14.02.2026, 16:44:23.

379


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

380

Politischer Pessimismus

Somit schliefdt sich Agamben der Wachstumskritik und Zukunftsdeutung an,
welche beispielsweise der Club of Rome bereits in den 1970er Jahren artikulier-
te, wobei Agambens zeitgendssische Prognose lingst den »Todeskampf« des
Kapitalismus erkennt. Der groflen Erzihlung vom grenzenlosen Wachstum
und Fortschritt wird somit die grofle Erzihlung der Grenzen des Wachstums
und damit des Endes des Kapitalismus entgegengehalten. Prognostizieren
kann Agamben diese globalen Zusammenhinge und kiinftigen Ereignisse,
weil seine politische Theorie eine geschichtsphilosophische Deutung impli-
ziert. So versucht er nicht nur, den Ursprung der menschlichen Zivilisation
aufzukliren, sondern auch mithilfe eines geschichtsphilosophischen Paradig-
mas zeit- und kontextunabhingige Muster zu benennen.*® Der Erklirungs-
anspruch der Schliisselkategorien — souverine Ausnahme, Biopolitik, nacktes
Leben und Lager — ist ein absoluter, der ein metahistorisches Bewegungsge-
setz behauptet. So sieht Agamben durch alle historischen Phasen hindurch die
Normalitit von Ausnahmesituationen, in denen das Leben zergliedert wird.
Demgemifl verschwimmen die Differenzen zwischen dem Homo sacer des
romischen Rechts und dem komatésen Patienten auf der Intensivstation eines
modernen Krankenhauses, und es wird moglich, »unabhingig vom Wesen der
dort begangenen Verbrechen«,*" gegenwirtige Fliichtlingslager und national-
sozialistische Vernichtungslager in eins fallen zu lassen. Anhand dieser Ver-
allgemeinerung, die den Kern, das Motiv, Ziel und Intention jeder Politik im
nackten Leben ausmacht, 16st sich die Differenz zwischen »Modernem und
Archaischem« auf.*"* Agambens Philosophie der Geschichte verweist auf Para-
digmen und bemiiht sich nicht um eine historische Beweisfithrung, sondern
zitiert Texte und Autoren quer durch Jahrhunderte, um jeweils die eigenen
Kategorien darin wiederzufinden und umstandslos in unsere Gegenwart zu
tibertragen. Mit dem Paradigma des Lagers geht ein gravierender Differenzie-
rungsverlust einher — welcher gerade fiir pessimistische Positionen charakte-
ristisch ist. Die genaue Genealogie der Ereignisse, die auch das 21. Jahrhundert
im Zeichen des Lagers erscheinen lidsst, wird von Agamben lediglich rudimen-

310 | Vgl. zu dieser Einschatzung beispielsweise: »Die biopolitische Wende der Moder-
ne, die umfassend und schicksalhaftist, besagt bei Agamben, dass das Lager unwider-
ruflich zum politischen Raum kat’exochen wird. Der Verweis auf Benjamins achte These
zum Geschichtsbegriff macht sichtbar: es geht um ein geschichtsphilosophisches Pro-
gramm, das aus der Zuspitzung der Argumentation seine Plausibilitat gewinnt.« Gehring
et al. 2008. Anzumerken ist hier, dass Agamben in seiner retrospektiven Methoden-
schrift der Deutung widerspricht, er wiirde iberhistorische Prinzipen identifizieren oder
Urspriinge benennen. Vgl. Agamben 2009a.

311 | Agamben 2002, S. 183.

312 | Ebd,, S. 16.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

tir aufgeklirt.*® Wenn der moderne Staat verstirkt das biologische Leben ins
Zentrum seiner Kalkiile riickt, sieht Agamben darin lediglich die Sichtbarwer-
dung einer untergriindig seit jeher bestehenden Logik, die politische Macht an
das Leben bindet.

Die Beweisfithrung Agambens zeigt weiterhin, dass es sich um einen dop-
pelten Differenzierungsverlust handelt: Erstens entsteht durch die Zeitdiagno-
se des Lagers ein sich unaufhoérlich ausdehnender Raum der Ununterscheid-
barkeit, der alle Differenzen (z.B. die der Funktionssysteme Politik und Recht)
in der modernen Gesellschaft entdifferenziert, so dass Agamben den Moderni-
sierungstheorien der Differenzierung die Beobachtung der Entdifferenzierung
bzw. Ununterscheidbarkeit entgegenhilt. Zweitens wird ein Differenzierungs-
verlust der Analyse Agambens erkennbar — so kann die Theorie beispielswei-
se den Wohlfahrtsstaat, die Verinderungen der modernen Familienstruktur,
steigende Lebenserwartungen, medizinische Entwicklungen oder Ahnliches
nicht als positive Aspekte erkennen. Agambens Perspektive auf das, was Bio-
politik alles sein kann und worauf sie zielt, ist derart verengt, dass ausschlief3-
lich die Produktion von >nacktem-tétbarem Leben« erkennbar ist.

Dass Agambens Zeitdiagnose mit einer Philosophie der Geschichte ver-
bunden ist, verdeutlichen auch Beschreibungen wie die »Tragikomddie der
Weltgeschichte«*, die Annahme, es gibe einen Prozess, der »heute die Welt-
geschichte beherrscht«®®, oder die Analyse einer seit Beginn der Zivilisation
laufenden »rechtlich-politischen Maschine«*'. Gerade letzterer ist interessant,
dass die Trennung des Menschen vom Tier keine historisch einmal vollzogene
Entscheidung ist, sondern ein Prozess, mit dessen Ende — so zumindest die
philosophische Tradition bis Hegel und Marx — das Ende der Geschichte ge-
kommen ist.* Dabei gibt es zwei Varianten fiir die Aufhebung der Mensch/
Tier-Differenz: 1. Die Versshnung von Mensch und Tier am Ende der Ge-
schichte, oder 2. die Vernichtung des Animalischen im Menschen.’”® Agam-
ben schreibt hierzu:

»Die traditionellen geschichtlichen Mdchte - Dichtung, Religion, Philosophie -, die so-
wohl in der hegelianisch-kojevschen als auch in der heideggerschen Perspektive das
historisch-politische Schicksal der Volker wach hielten, sind seit einiger Zeit in kultu-

313 | Vgl. Agamben 2004a, S. 7-41.

314 | Agamben 20034, S. 60.

315 | Ebd., S. 73.

316 | Agamben 20044, S. 101.

317 | »Die Geschichte der Menschheit ist der Prozess der»Entwicklung« des Menschen
zum Menschen, so dass die Vollendung der Entfaltung des Menschen im Menschen mit
dem Ende der Geschichte zusammenfallt.« Weiff 2002, S. 8.

318 | Vgl. Agamben 2014, S. 88.

14.02.2026, 16:44:23.

381


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

382

Politischer Pessimismus

relle Schauspiele und in private Erfahrungen verwandelt worden und haben jegliche
historische Wirksamkeit verloren. In Anbetracht dieser Verdunkelung bleibt als einzige
einigermafien seridse Aufgabe die Sorge und »integrale Verwaltung« des biologischen
Lebens, d.h. der Animalitit des Menschen selbst iibrig. Genom, globale Okonomie und
humanitére Ideologie sind die drei solidarischen Gesichter dieses Prozesses, in wel-
chem die Menschheitihre eigene Physiologie als letztes und unpolitisches Mandat nach
dem Ende der Geschichte zu iibernehmen scheint.«3!°

Wie die pessimistische Beschreibung des Verlustes (»verloren«) anzeigt, be-
dauert Agamben die Lihmung der traditionellen geschichtlichen Michte. Ob
allerdings das >wirkliche Ende< des hier behaupteten Endes der Geschichte,
die Verwaltung des biologischen Lebens die vollstindige Vernichtung des Ani-
malischen im Menschen besiegelt, darauf will sich Agamben nicht festlegen
lassen. Die Suggestion einer kommenden Gemeinschaft bzw. reinen Politik
verheifdt etwas anderes, aber gleichzeitig beschwort die »Verdunklung« die
schlimmsten Erwartungen. Widerspriichlich ist in diesem Zusammenhang
auch Agambens Position zur These des Posthistoire, denn irritierenderweise
spricht er sich an anderer Stelle gegen seine eigene Zeitdiagnose aus:

»Wir leben in keinem posthistorischen Zeitalter, in dem sich nichts mehr ereignen kann
oder soll. Vielmehr leben wir in einer Zeit, in der alles geschehen kann, in der nichts
Geringeres auf dem Spiel steht als die Rekapitulation aller historischen Méglichkeiten
des Abendlandes.«32°

Dessen ungeachtet vertritt Agamben im selben Interview auch folgende These:
»In Ermangelung historischer Aufgaben ist das biologische Leben zum letzten
politischen Auftrag des Abendlands erklirt worden.«** Der »letzte politische
Auftrag des Abendlands« scheint eine Abwandlung der geschichtsphilosophi-
schen Erzihlung des Endes der Geschichte, hier im Sinne eines Leerlaufens
der Geschichte. Gleichzeitig spricht Agamben durchaus vom Ende der gro-

319 | Ebd,, S. 86.

320 | Agamben 2015¢, S. 39. »Vor vielen Jahren hat ein hoher Funktionér des werden-
den Europas, der Philosoph Alexandre Kojéve, angenommen, dass der Homo sapiens
am Ende der Geschichte angekommen sei, und nun gebe es nur mehr zwei Mdglichkei-
ten: Den »american way of life, was Kojéve als posthistorisches Vegetieren verstand.
Oder den japanischen Snobismus, einfach weiter die leeren Rituale der Tradition zu ze-
lebrieren, die jeder historischen Bedeutung beraubt sind. Ich glaube, Europa kdnnte da-
zwischen die Alternative einer Kultur verwirklichen, die human und vital zugleich bleibt,
weil sie im Dialog mit der eigenen Geschichte steht und daraus neues Leben gewinnt.«
Agamben 2013e.

321 | Agamben 2015¢c, S. 39.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

Ren Erzihlungen — womit er selbst eine groe Erzihlung wiederholt.’?? Die
Menschheitsgeschichte ist bis zum jetzigen Zeitpunkt — so die nie revidier-
te eigene geschichtsphilosophische These aus dem ersten Band des »Homo
sacer« von 1995 — die seit den antiken Urspriingen fortgeschriebene Abfolge
von Herrschaftsverhiltnissen und damit die Aneinanderreihung von Katast-
rophen bis zur modernen-biopolitischen Eskalation im 20. Jahrhundert. Somit
bestimmt Agambens Theorie nicht nur den Anfang (Sprache/Ausnahme) der
menschlichen Geschichte, sondern ebenso dessen Ende, als » [...] Untergang,
der allen irdischen Regierungen und Institutionen droht [...]«*** Die Warnung
vor der biopolitischen Katastrophe und dem Untergang ist das Moment, durch
welches diese politische Philosophie ginzlich zur pessimistischen Philosophie
der Geschichte wird.*** Mit dem Paradigma »Nomos des Lagers« wird ein un-
gehinderter negativer Steigerungsprozess durch das 20. ins 21. Jahrhundert
behauptet, der in einer welthistorisch einzigartigen biopolitischen Katastrophe
gipfelt, welche die NS-Massenvernichtung noch in den Schatten stellt.’?> Diese
ist der Schlusspunkt der groflen Erzihlung vom nackten Leben und der Unter-

322 | »Inder Unmdglichkeit, ein neues »Werk des Menschen«zu definieren, geht es nun-
mehr darum, das biologische Leben als letzten und entscheidenden historischen Auf-
trag zu iibernehmen. Die Tatigkeit des Lebendigen gemaR dem Idgos ist Ubernahme
von und Sorge um jenes Erndhrungs- und Wahrnehmungsleben, iiber deren Ausschluss
die aristotelische Politik das ergon tou anthropou definiert hatte.« Agamben 2013d,
S. 421. »Fiir Agamben wie fiir Heidegger lauft die anthropologische Maschine, die der
eigentliche Motor der Geschichte war, heute im Leerlauf, insofern der Mensch im Zeit-
alter der Technik und der Biopolitik seine Vollendung, verstanden als radikale Trennung
des»Menschlichen<vom blofen Leben, erreicht hat.« Weift 2002, S. 13.

323 | Agamben 2012c, S. 31.

324 | Siehe hierzu auch folgende Aussage: »Denn anders als angekiindigt, wohnen
wir nicht dem Ende der Geschichte bei, sondern dem unermiidlichen Leerlauf der Ma-
schine, die in einer Art ungeheuerlicher Parodie der theologischen oikonomia das Erbe
der providentiellen Weltregierung angetreten hat, um die Welt - darin der urspriinglich
eschatologischen Bedeutung der Vorsehung treu - nicht zu retten, sondern in die Katas-
trophe zu fiihren.« Agamben 2008, S. 41. Die paradoxe Prophetie des »unermiidlichen
Leerlaufs der Maschine« beruft sich mit der »theologischen oikonomia«, »providentiel-
len Beziigen« und der »eschatologischen Bedeutung der Vorsehung« auf theologische
Zusammenhénge. Die besondere Tragik der Geschichte ist demnach, dass sie kein Ende
hat, es sei denn, die Menschheit gelangt zu einem anderen Zeitverstandnis im Sinne der
messianischen Zeit, durch die es zwar nicht méglich wird, die Geschichte zu beenden,
dafilir aber die bisherige Geschichte und das damit verbundene Zeitversténdnis zu er-
setzen. Darauf gehe ich weiter unten noch genauer ein.

325 | Siehe zu dieser Prognose: Agamben 2002, S. 198. Vgl. zu dieser Einschétzung
insb.: Marchart 2010, S. 224.

14.02.2026, 16:44:23.

383


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

384

Politischer Pessimismus

gang der okzidentalen Zivilisation. Letztere hat viele Jahrhunderte zwar mehr
schlecht als recht funktioniert, aber die Trennung von z5& und bios hat funk-
tioniert, weil die Zone die Ununterscheidbarkeit am Rand blieb. In der Mo-
derne wird das Lager jedoch zum Nomos des bios, wodurch sich der bios auf-
zulsen beginnt, was einst normal war, gerit jetzt in den Sog der Ausnahme:

»[E]ntscheidend ist vielmehr, dafl das nackte Leben, urspriinglich am Rand der Ordnung
angesiedelt, im Gleichschritt mitdem Prozef, durch den die Ausnahme dberall zur Regel
wird, immer mehr mit dem politischen Raum zusammenfallt und auf diesem Weg Aus-
schluR und Einschlu®, AuRen und Innen, z6€ und bios, Recht und Faktum in eine Zone
irreduzibler Ununterscheidbarkeit geraten.«328

Diese pessimistische Deutung beruft sich auf eine Beobachtung, die den eige-
nen Beobachtungsstandpunkt nur unzureichend reflektiert.*” Moglich wire
die vorzeitige Kenntnis tiber den >Todeskampf des Kapitalismus< und die >bio-
politische Katastrophe«lediglich fiir einen Beobachter, der nicht nur auerhalb
der Gesellschaft steht, sondern ebenso auflerhalb der Zeit. Dass es einen sol-
chen privilegierten Beobachtungspunkt, der eine zweifelsfreie Einsicht in zu-
kinftige Ereignisse erlaubt, in der modernen Gesellschaft nicht geben kann,
dartiber scheint sich Agamben nicht im Klaren zu sein. Um dieses erkenntnis-
theoretische Problem zu invisibilisieren, bedienen sich die Texte des italieni-
schen Philosophen immer wieder einer theologisch-messianischen Rhetorik.

Fluchtpunkt jener Konzeption des Endes der Geschichte, nach deren Ende,
steht wie gezeigt nicht eine >authentische« Trennung von Mensch und Tier,
sondern bleibt die Hoffnung auf das Abschalten der anthropologischen Ma-
schine und die Erfindung einer Lebens-Form. Agamben will den Menschen
und den Nicht-Menschen jenseits aller Trennung als Leerstelle, befreit von
allen Differenzen, denken — womit er immer wieder an die »Grenze des Sag-
baren« stoRt.’2

»Der Mensch war in unserer Kultur, wie wir gesehen haben, stets das Resultat einer
Teilung und zugleich einer Gliederung des Animalischen und Humanen, wobei einer der
beiden Begriffe jeweils auf dem Spiel stand. Die herrschende Maschine unserer Kon-
zeptionen des Menschen abzuschalten, bedeutet also nicht, nach neuen, effizienteren
und authentischeren Verbindungen zu suchen, als vielmehr, die zentrale Leere auszu-
stellen, den Hiat, der - im Menschen - den Menschen vom Tier trennt, bedeutet also,

326 | Agamben 2002, S. 19.
327 | Siehe hierzu das Kapitel »ldeale«.
328 | Hartle 2004.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

sich in dieser Leere aufs Spiel zu setzen: Aufhebung der Aufhebung, Shabbat sowohl
des Tieres als auch des Menschen.«32°

Die Formulierungen »unserer Kultur« und »stets« vereinheitlichen wieder-
um zweitausend Jahre Kulturgeschichte, von der griechischen Antike bis in
die Gegenwart. Durch diese negative Verallgemeinerung der bisherigen Ge-
schichte zur >Trennungs-Maschine<, in Kombination mit der Aussicht auf eine
komplett andere Welt, >der Aufhebungen der Aufhebungens, fillt Agambens
Geschichtsphilosophie auseinander. Vergleichbar mit der anthropologischen
Doppelbestimmung, operiert Agamben ebenfalls auf zwei geschichtsphiloso-
phischen Ebenen, zwischen einer pessimistischen Philosophie der Geschichte
und einer messianischen Theologie der Geschichte, wie der Terminus Shabbat
hier andeutet. Die Erzahlung von Ausnahme, Souverin, Lager und nacktem Le-
ben betont die Katastrophe der Moderne, wohingegen die messianische Theo-
logie auf eine ganz andere Welt hofft. Die messianische Zeit stellt nicht nur
den Fortschritt in der Zeit in Frage, sondern die Zeiterfahrung des Fortgangs
tiberhaupt. Hier zeigt sich wiederum der bereits angesprochene Kontrast in
der bzw. die Spannbreite der Theorie Agambens: Auf der einen Seite steht eine
vernichtende Zeitdiagnose, auf der anderen Seite ein theologisch-messiani-
sches Versprechen auf Erlésung. Agamben ist ein Denker der Extreme.
Differenziert zu betrachten ist, dass Agamben die Theologie der Geschich-
te in zweierlei Hinsicht in seine politische Philosophie integriert: Erstens
bemiiht er sich um einen eigenen Beitrag zur Debatte iiber die »Politische
Theologie« im Anschluss an Schmitt, Lowith, Blumenberg usw. Zweitens ver-
sucht der italienische Philosoph, ein messianisches Zeitverstindnis fir die
Gegenwart zu (er-)finden. In Anlehnung an Schmitt unterstreicht Agamben
also zunichst, dass die moderne Geschichtsphilosophie »eine Sikularisierung
der christlichen Theologie darstellt.«**° Weiterhin ist es aber nicht nur fiir die
moderne Geschichtsphilosophie hegelianischer Prigung charakteristisch,
»sondern [fiir] die ganze Moderne [...] eine intensive hermeneutische Ausein-
andersetzung mit dem Messianischen, insofern alle ihre entscheidenden Kon-
zepte mehr oder weniger bewufite Interpretationen und Sikularisierungen
eines messianischen Themas darstellen«.**! Die Moderne mit ihren vermeint-
lichen Errungenschaften und Innovationen hat also eigentlich nichts Neues
geschaffen, sondern lediglich einen alten Antwort-Frage-Zusammenhang des
Telos neu beschrieben. Alle philosophischen Denker operieren demnach —im
Zweifelsfall unbewusst — mit den fast zweitausend Jahre alten Kontrakten des
Apostels Paulus, womit die komplexe und heterogene abendlindische Geistes-

329 | Agamben 2014, S. 100.
330 | Agamben 20064, S. 113.
331 | Ebd., S. 113f.

14.02.2026, 16:44:23.

385


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

386

Politischer Pessimismus

geschichte von Agamben handstreichartig zu einer Randnotiz auf den Apostel
Paulus verdichtet wird.

Agambens eigentliches Argument in der Debatte um die Politische Theo-
logie ist aber der Verweis auf die Bedeutung der Okonomie. Erst das ideen-
geschichtliche Verstindnis von Theologie und moderner Okonomie erlaubt
demnach eine Erklirung unserer Gegenwart, denn den Argumentationen der
Biicher »Herrschaft und Herrlichkeit« und »Beamte des Himmels. Engel.« fol-
gend, entstammt nicht nur die moderne Politik, sondern auch die moderne
Okonomie der Theologie. Somit wird in Erginzung zunichst ein »doppeltes
Paradigma«**2 von politischer Theologie und skonomischer Theologie heraus-
gestellt. Die politische Theologie fithrt den souverinen Staat auf den allméich-
tigen Gott und den juristischen Ausnahmezustand auf das Wunder zurtick.
Die ckonomische Theologie erklirt die Verteilung und Organisation unseres
Wirtschaftens aus dem géttlichen Haushalt. Die Figur der oikonomia dien-
te demnach der frithen Theologie zur Erklirung der Trinitdt, der drei gott-
lichen Personen und der Organisation des gottlichen Heilsplans. Der Begriff
ist sozusagen eine Hilfskonstruktion, um sowohl die Verwaltung des gottli-
chen Lebens bzw. Haushalts als auch die géttliche Verwaltung der mensch-
lichen Geschichte zu entparadoxieren. Verwirrend ist an dieser Deutung, dass
Agamben selbst konstatiert, dass der »Terminus >oikonomia< im christlichen
Zeitalter auf den Bereich der Theologie tibertragen [wird, Anm. d. A.], wo er
nach allgemeiner Meinung die Bedeutung >gottlicher Heilsplan< annehmen
soll«.*® Demnach ist die Sikularisierung der oikonomia aus dem Theologi-
schen in den Bereich der modernen Wirtschaft eine Re-Sikularisierung, wur-
de der Begriff doch bereits in der Antike zur Bezeichnung alltiglicher Praxen
genutzt. Diesen Zusammenhang {ibergeht Agamben allerdings im Weiteren,
indem er einfach festlegt: »Unsere Analyse der Stellen, an denen der Termi-
nus >oikonomia« vorkommt, beschrinkt sich im Wesentlichen auf Texte des
zweiten und dritten Jahrhunderts, in denen der Begriff seine urspriingliche
Form erhilt.«®** Jener Befund schwicht die gesamte Argumentation des Bu-
ches »Herrschaft und Herrlichkeit«: Erstens erscheint es zweifelhaft, wie ein
Begriff eine »urspriingliche Form« erhalten kann. Zweitens zeichnet die poli-
tische sowie die 6konomische Theologie die Primisse aus, dass ein Begriff
oder eine Denkweise >urspriinglich< aus der Sphire des Religiosen entstammt
und im historischen Prozess in profane Zusammenhange transformiert wird.
Agamben verlegt somit den >Ursprung« in einen historischen Wandlungspro-
zess und schlussfolgert aus diesem selbstgeschaffenen ideengeschichtlichen
Zusammenhang, »[...] daf} die Theologie selbst 6konomisch und nicht politisch

332 | Agamben 20054, S. 21.
333 | Agamben 2010a, S. 35.
334 | Ebd., S. 41.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

ist und dafl sie erst in einem zweiten Moment — durch ihre Sikularisierung
— politisch wird. [...] [D]ie Geschichte [ist, Anm. d. A/] in letzter Instanz so-
zusagen kein politisches Problem, sondern ein wirtschaftliches«.> Mit die-
sem Verweis korrigiert er bisherige Fassungen der Politischen Theologie und
grenzt sich insbesondere von Schmitt ab: »Die theologische Entscheidung |[...]
ist eine mafigebliche Determinante fiir das Schicksal der Geschichte unserer
Kultur.«**¢ Das, was Agamben zuvor noch als These in den Raum stellt, wird in
jener Formulierung zur Gewissheit, die quasi transzendental abgesichert ist:
Weil die christliche Theologie das géttliche Leben mit dem Begriff der Oko-
nomie (Dreifaltigkeit und Heilsplan) beschreibt, glaubt Agamben, daraus das
»Schicksal der Geschichte unserer Kultur« voraussehen zu kénnen.

Diese heterogenen Aussagen zur Genealogie der ckonomischen Theo-
logie zeigen vor allem, dass Agamben die Chronologie von Ereignissen und
die ideengeschichtliche Genese nicht einheitlich beschreibt. Die Abkehr von
einem chronologischen Zeitverstindnis ist derweil der zentrale Punkt der von
Agamben entwickelten messianischen Theorie, die er in klarer Opposition
zum linearen Zeitverstindnis formuliert. Neben der Umschrift der politischen
Theologie zur ckonomischen Theologie will Agamben ein anderes Verstind-
nis der Zeit, als messianische Zeit, herstellen.’ Was dies im Kontext des poli-
tischen Pessimismus bedeutet, wird im Folgenden diskutiert.

Zunichst ist festzustellen, dass sich Agambens Messianismus undifferen-
ziert auf biblische wie profane Texte bezieht, d.h. der Apostel Paulus und Walter
Benjamin werden gleichwertig als die wichtigsten messianischen Schriftstel-
ler aufgefasst. Der Geltungsanspruch von Benjamins Uberlegung zu Gewalt
und Geschichte ist demnach derselbe wie jener der messianischen Botschaft
der Paulus-Briefe. Unklar bleibt bei der Lektiire Agambens bisweilen, ob er
als Philosoph schreibt, der theologische Texte diskutiert, oder ob er ein gliu-
biger Christ ist, der sich sozusagen mit einem >Philosophen-Pelz« tarnt. Teil-
weise verdeckt durch affirmative Zitation theologisch-frithchristlicher Texte®,
geht es dem italienischen Gelehrten aber sicherlich nicht um eine >bibeltreue
Auslegung« der Schrift.*® So hebt Agambens Interpretation auch die Diffe-
renz zwischen jiidischem und christlichem Messianismus auf, zumindest in
dem Sinne, dass diese gleichermafien und unterschiedslos in seiner Heilsvor-

335 | Agamben 2005a, S. 21.

336 | Ebd., S. 28.

337 | Siehe zu Agambens thesenstarken Interpretationen der messianischen Tradition:
Schneider 2008, S. 41-58. Sowie: Liska 2008, Schneider 2008, Geulen 2015, Schmidt
2014, Bielik-Robson 2010.

338 | Agamben 20104, S. 32ff.

339 | Strenger Katholik scheint Agamben derweil ebenso wenig zu sein: Vgl. Agamben
2009b, siehe auch: Finkelde 2007, S. 46. »Doch was ist der Glaube? Es besteht kein

14.02.2026, 16:44:33.

387


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

388

Politischer Pessimismus

stellung Bedeutung gewinnen.**® Glaubt man Agambens Selbstauskunft, ist
er nicht religiés im Sinne von gliubig.** Folglich propagiert er auch keinen
klassischen Messianismus, der auf die Wiederkehr Jesu Christi hofft, sondern
beschreibt einen Messianismus ohne Messias. »Gott oder das Gute, oder der
Ort haben keinen Ort, sondern sind das Statt-Finden der Dinge, ihre intims-
te AuRerlichkeit. Géttlich ist das Wurm-Sein des Wurms, das Stein-Sein des
Steins.«** Das klingt mehr nach Buddhismus als nach Christentum, und in
der Tat ist dieser Messianismus von theologischen Dogmen véllig losgeldst.**
Dennoch will Agamben glauben machen, dass uns »eine schwache messianische
Kraft mitgegeben«<** ist. Mit diesem Bekenntnis beginnt die Neu-Interpretation
des zweiten Briefs des Apostels Paulus an die Thessalonicher (Thessalonicher
2,1-10): »Das vordringlichste Ziel dieses Seminars [sc. aus dem das Buch her-
vorgegangen ist, Anm. d. A.] besteht darin, die Bedeutung, der Paulinischen
Briefe als grundlegenden messianischen Text der westlichen Kultur wieder-
herzustellen.«**

Die Notwendigkeit und (Vor-)Dringlichkeit, die Bedeutung des Messianis-
mus wiederherzustellen, erklirt sich aus Agambens eigener Zeitdiagnostik,
die eine Welt offenbart, in der es keine diesseitigen Losungsansitze mehr zu
geben scheint. Seinen Messianismus ersinnt Agamben somit nicht im luft-

Zweifel daran, dass heutzutage kein intelligenter Mensch mehr bereit ist, an die Ins-
titutionen, die Kirche eingeschlossen, und die existierenden Werte zu glauben, zumal
Letztere sich auf den Euro reduzieren lassen, wie wir das in Europa sehr schon sehen
konnten.« Agamben 2015¢, S. 40.

340 | Vgl. Liska 2008, S. 5.

341 | »Meine Biicher sind ganz und gar keine theologischen Gesten, sondern Konfron-
tationen mitderTheologie. Walter Benjamin hat einmal geschrieben: Mein Verhéltnis zur
Theologie ist wie das Verh&ltnis vom Léschpapier zur Tinte. Das Papier saugt die Tinte
auf, aber wenn es nach dem Tintenpapier ginge, gébe es keinen einzigen Tropfen mehr.
Genauso ist es mit der Theologie. Ich bin vollgesogen mit Theologie, aber dann gibt es
keine Theologie mehr; die ganze Tinte ist fort.« Agamben 2009b.

342 | Agamben 2003a, S. 19. »Offenbarung bedeutet nicht Offenbarung der Heiligkeit
der Welt, sondern Offenbarung ihres unabénderlich profanen Charakters.« Ebd., S. 83.
343 | Mitdem Messianismus ist [...] eine Erfahrung des Wortes angezeigt, das sich [...]
als reine und allgemeine Potenz des Sagens vorstellt und das fahig ist, einen feinen und
unentgeltlichen Gebrauch der Zeit und der Welt zu gewdhren.« Agamben 20064, S. 151.
Dass Agamben kein bibeltreuer oder katholischer Christ ist, zeigt sich auch, wenn er
iber die »Impotenz Gottes« sinniert. Vgl. Agamben 2003a, S. 35.

344 | Agamben 2006a, S. 154.

345 | Ebd., S. 11. Agamben bezieht sich positiv auf die »Zeiterfahrung« der Gnosis: »Die
Zeit der Gnosis ist folglich eine zusammenhangslose und nicht homogene Zeit, deren
Wahrheitim Moment unmittelbarer Unterbrechung liegt, [...]. Agamben 2004c, S. 145.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

leeren Raum, sondern in einer Gegenwart, die sich ihm zufolge durch eine
>biopolitische Katastrophe« auszeichnet, welche die Schrecken von Auschwitz
zu tibersteigen droht:

»Ich glaube, dass politisches Handeln sowohl in der theologischen als auch in der pro-
fanen Sphére erst wieder maglich ist, wenn das mysterium iniquitatis in seinen escha-
tologischen Kontext gestellt wird. Das Bose ist kein theologisches Schauerdrama, das
alles Handeln 1ahmt, undurchschaubar und zwielichtig werden Idsst, sondern ein histo-
risches Drama, in dem die Entscheidung eines jeden zahlt. [...] in diesem historischen
Drama fallen das eschaton - der Jiingste Tag - und die Gegenwart - die paulinische
»Jetztzeit - zusammen, in ihm kommt es schlieflich zur apokalyptischen Enthiillung der
Zweigeteiltheit des Lebens der Kirche wie auch jeder anderen profanen Institution. Ein
jeder ist dazu aufgerufen, in diesem sich unabléssig abspielenden Drama bedingungs-
los und bestimmt seinen Part zu iibernehmen. «346

Trotz der pessimistischen Einsicht in das historische Drama, in dem politi-
sches Handeln aktuell nicht méglich ist und jeder nur eine ihm zugewiesene
Rolle >bedingungslos und bestimmt« zu erfiillen hat, soll paradoxerweise die
Entscheidung eines jeden zihlen. Vor jenem Hintergrund ist die Erkenntnis
bzw. Erfahrung der »Struktur der messianischen Zeit«*¥ der letzte Ausweg,
denn politisches Handeln, im herkémmlichen Sinne, wird — wie Agamben
unablissig betont — immer wieder neue Ausnahmesituationen herstellen.’*®
In dem Sinne konsequenterweise setzt diese messianische Theorie auf einen
radikalen Bruch, nicht nur mit konkreten Erscheinungen der Moderne und
allen bekannten Formen des politischen Handelns, sondern gerade mit der
modernen Zeitauffassung, der »lineare[n] Zeit des Fortschritts«.’* »Als Zeit,

346 | Agamben 2015a, S. 58f.

347 | Agamben 20064, S. 36.

348 | Agamben will diesen Zusammenhang jedoch nicht als apokalyptisch verstanden
wissen: »Wenn ich aber von Biopolitik als einer Katastrophe spreche, dann meine ich
keine Apokalypse. Wie Benjamin sagte, die Katastrophe ist immer die Gegenwart, die
Situation, in der wir uns befinden. Die gegenwartige Politik erscheint mir als katastro-
phal, und deswegen sehe ich die Notwendigkeit, eine neue Schliisselpolitik zu denken.
Es geht mir nicht im Geringsten um apokalyptische Prophezeiungen, sondern um die
Art und Weise, wie wir in der gegenwadrtigen Zeit auf die Katastrophe, in der wir leben,
reagieren kdnnen. Und die einzige Méglichkeit, die wir haben, die Gegenwart wirklich zu
erfassen, ist, sie als das Ende zu denken. Das ist auch ein Gedanke von Benjamin. Sein
Messianismus ist vor allem so zu verstehen. Das Paradigma, um die Gegenwart zu ver-
stehen, ist die messianische Zeit.« Agamben 2010c.

349 | Agamben 2012a, S. 149. »lhrem Selbstverstdndnis nach unterscheidet sich
die Epoche der Moderne von vormodernen Zeiten dadurch, dass sie die Zeitordnungen

14.02.2026, 16:44:23.

389


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

390

Politischer Pessimismus

in der wir zu sein glauben, trennt sie uns von dem, was wir sind, macht uns
zu ohnmichtigen Zuschauern unserer selbst.«**® Die moderne Zeit entfrem-
det demnach von dem, >was wir eigentlich sind<. Was jenes >eigentliche« Sein
unseres Selbst ist, erldutert Agamben an dieser Stelle nicht. Seine pessimisti-
sche Gegenwartsbetrachtung konnotiert, dass die Menschen in der modernen,
linear-chronologischen Zeit ohnmichtige Zuschauer ihres Lebens sind.
Agambens von Benjamin inspirierter Messianismus bricht nun mit der
Linearitit und Chronologie der Zeit und damit auch mit der christlichen Er-
losungshoffnung im Jenseits sowie mit der Hoffnung auf eine diesseitige Er-
16sung in einer zukiinftigen perfekten Gesellschaft.®! Durch das Brechen
mit der Zeitauffassung soll ein anderes Verhiltnis von Geschichte und Zu-
kunft, die sogenannte »authentische Revolution« einer neuen »Erfahrung der
Zeit«®?, moglich werden. Damit widerspricht Agamben auch der Interpre-
tation der christlichen Zeitauffassung als »Zwischenzeit«, d.h. der Deutung,
welche messianische Zeit auf einem Zeitstrahl zwischen dem Antichristen
und der Gottesherrschaft verortet.’® Die messianische Zeit ist nach Agamben
keine Eschatologie, also nicht das Ende der Zeit, sondern eine Art Parallel-Zeit.
Errettung ist somit mittels eines Eingriffs in die Jetztzeit moglich — aber nicht
durch eine politische Revolution oder Ahnliches. Ausgehend von Benjamin de-

anderer Kulturen und Geschichtsepochen hinter sich lasst und das physikalische Zeit-
Konzept des linear irreversiblen >Zeitpfeils< zur verbindlichen Grundlage erhebt. Sie
unterstellt sich damit dem Diktat einer Zeit, die kontinuierlich, gleichméagig und irre-
versibel durch alle Ereignisse hindurchlauft und sie chronologisch messbar macht.«
Assmann 2013, S. 24f. In diesem Sinne konstatiert Agamben, dass eine Kultur und ihr
Geschichtsversténdnis ganz wesentlich durch ihr Zeitverstédndnis gepragt ist: »Jede Kul-
tur ist gleichermafien allererst eine bestimme Erfahrung der Zeit, und eine neue Kultur
istnicht méglich ohne eine Verdnderung dieser Erfahrung. Die eigentliche Aufgabe einer
authentischen Revolution besteht deshalb nie einfach darin, »die Welt zu verédndern«
sondern auch und vor allem darin, »die Zeit zu verédndern«<« Agamben 2004c, S. 131. Da
wirin der Zeit gewissermafen gefangen sind und damit auch unsere Sprache in Grenzen
operiert, bemiiht Agamben nun theologische Begriffe und Momente um seine Kairologie
beschreiben zu kdnnen. Gleichzeitig deutet der Begriff »authentisch« bereits an, dass
Agamben annehmen muss, auf einem Grund zu stehen, der auBerhalb der modernen
Gesellschaft liegt, der »authentischs, »eigentlich, »echtc und »rein« ist, denn anders ist
die Einsichtcin derart unverfalschtec Zusammenhange nicht zu erklaren.

350 | Agamben 2012c, S. 17f.

351 | Anzumerken ist in diesem Zusammenhang, dass Agamben ebenfalls die antike
Zeitauffassung des Kontinuums ablehnt. Vgl. Agamben 2004c, S. 133.

352 | Ebd., S. 131.

353 | »Der Mensch lebt immer bereits am Tag des Jingsten Gerichtes.« Agamben
20124, S. 149.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

finiert Agamben die messianische Zeit als Zeit des Ausnahmezustandes und
des Standesrechts, also die Zeit, »in der wir leben«.*** Die apokalyptische Ka-
tastrophe liegt somit nicht in der Zukunft und jenseits einer Zeiterfahrung,
strukturiert durch den »Prozef eines Zuvor und eines Danach«.** Die mes-
sianische Zeit ist demnach nicht die Zeit, die kommen wird, sondern, die, die
bleibt, es ist die Zeit des Zusammenfallens von Vergangenheit und Gegenwart,
in einem Nicht-Mehr-Kontinuum der Ununterscheidbarkeit. Nochmals anders
formuliert: Die messianische Zeit ist die Jetztzeit, eine Zeitwahrnehmung, die
sich im Zeichen der Aufhebung selbst erkennende Zeit.*® Was Agamben nun
vorschligt, ist eine Abkehr von der Zurechnung von Vorher-Nachher, Vergan-
genheit und Zukunft. Damit zeigt sich auch ein Unterschied zu Schmitt, wel-
cher der politischen Lihmung durch das Hoffen auf das Katechon entgehen
mochte und dazu bereit ist, die Ankunft des Messias aufzuschieben. Stattdes-
sen sehnt Agamben die messianische Zeit herbei®”, als eine andere Zeiterfah-
rung, die sich dem chronologischen Zeitverstindnis entzieht: »Denn die >Zeit,
die bleibt« zu leben, die >Zeit des Endes« zu erfahren, setzt einen grundlegen-
den Wandel unserer gewohnten Zeitvorstellung und -erfahrung voraus.«*>®
Das Problem der chronologischen Zeit ist demnach, dass sie zwar darge-
stellt, aber nicht erfahren werden kann. Die >wirkliche Erfahrung« der Zeit,

354 | Vgl. Agamben 2013a, S. 288.

355 | Agamben 2004c, S. 138. »Wollte man den Unterschied von Messianischem und
Apokalyptischem auf eine Formel bringen, kdnnte man sagen, dass das Messianische
nicht das Ende der Zeit, sondern die Zeit des Endes ist. Nicht das Ende ist messianisch,
sondern die Beziehung, in der jeder Augenblick, jeder kairos mit dem Ende der Zeit und
der Ewigkeit steht.« Agamben 2012c, S. 14.

356 | Vgl. Schneider 2008, S. 51.

357 | »Das katechon ist die Macht - das Reich, die Kirche, jede rechtlich verfasste Au-
toritdt -, die der Anomie, durch die die messianische Zeit gekennzeichnet ist, entgegen-
wirkt und sie verbirgt und so die Aufdeckung des »Geheimnisses der Anomie« hinaus-
schiebt. Mit der Enthiillung dieses Geheimnisses wird sichtbar, was die messianische
Zeit charakterisiert: die Unwirksamkeit des Gesetzes und die wesentliche lllegitimitat
jeder Macht. (Allem Anschein nach scheint sich eben das vor unseren Augen abzuspie-
len: dass die Staaten ganz unverhohlen wie Gesetzlose handeln, ldsst den Nomos in
neuem Licht erscheinen. Er erweist sich als die Enthiillung der Autonomie, die heute
die herrschenden Méachte selbst betrifft, in denen sich Staatsgewalt und Terrorismus zu
einem System zusammengeschlossen haben.).« Agamben 2015a, S. 52. Im Gegensatz
zu Schmitt sieht Agamben den Aufschub der messianischen Zeit nicht positiv. Das Ka-
techon als Reich oder Kirche steht auf der Seite des Gesetzes, und gerade gegen diese
geschichtsmachtigen Krafte positioniert sich Agamben. Vgl. zu Agambens Katechon-
Deutung auch Agamben 2012c¢, S. 26f.

358 | Ebd., S. 16.

14.02.2026, 16:44:23.

391


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

392

Politischer Pessimismus

d.h. »der Zugang zu einer authentischeren Auffassung von Geschichtlich-
keit«*?, soll nun die messianische Zeitwahrnehmung gewihtleisten. »Das
messianische Reich ist weder zukiinftig (das Millennium) noch vergangen
(das Goldene Zeitalter): es ist eine restliche Zeit.«*®® Mit der Kategorie des
Restes spielt Agamben direkt auf die biblische Prophezeiung an, dass nur ein
Rest des Volkes Israels errettet werden wird. Gleiches gilt fiir seine Uberlegun-
gen zur »wirklichen Ausnahme«®®: »Zur Zeit liegt das gliickliche Leben auf
dem selben Terrain, auf dem sich der biopolitische Kérper des Abendlandes
bewegt.«*** Demnach soll die Erlésung dort ansetzen, wo gegenwirtig auch
das groRte Unheil geschieht, im Ausnahmezustand.*®® Letzterer soll durch den
»wirklichen Ausnahmezustand«, den Zustand »messianischer Entsetzung
des Rechtes«, im Sinne Benjamins, aufgehoben werden.*** Die souverine Aus-
nahmelogik hat sich auf unserem Planeten so weit ausgebreitet, dass es kein
anderes Auflen mehr geben kann als messianische Entsetzung im »wirkli-
chen< Ausnahmezustand«*®. Das Kollabieren des Rechtssystems in der per-
manenten Ausnahme und die aus der »virtuellen Ausnahme« erwachsene
»biopolitische Katastrophe« erscheinen dann als notwendige Bedingung fiir

359 | Agamben 2004c, S. 140.

360 | Agamben 2003c, S. 139. »Wir missen aufhdren, die Prozesse der Subjektivie-
rung und Entsubjektivierung, das Sprechendwerden des lebenden Wesen und das Le-
bendigwerden des sprechenden Wesens - sowie die historischen Prozesse iberhaupt
- s0 zu betrachten, als ob sie ein telos hatten, wie es apokalyptisch oder profan, in
dem Lebender und Sprechender, Nicht-Menschen und Mensch - oder was auch immer
die Termini eines historischen Prozesses seien - sich in einer erreichten, vollendeten
Menschlichkeit verbinden, sich zu einer verwirklichten Identitat zusammenfiigen wur-
den.«Ebd., S. 138. Inwiefern Agamben dem Anspruch, keinen Endpunkt der Geschichte
zu postulieren, selbst gerecht wird, erscheint allerdings fraglich, da gerade die Uberle-
gungen zur »wirklichen Ausnahme« als messianische Zeit die Umrisse eines solchen te-
los beschreiben: »Das letzte, glorreiche telos des Gesetzes und der englischen wie der
profanen Macht ist es, auer Kraft gesetzt, unwirksam gemacht zu werden.« Agamben
2007,S. 72.

361 | Die »wirkliche Ausnahme« ist dann »exakt die Situation, die in der jlidischen Tra-
dition (und eigentlich in jeder genuinen messianischen Tradition) bei der Ankunft des
Messias eintritt.« Agamben 2002, S. 68.

362 | Agamben 2013b, S. 459.

363 | »Vom politisch-juristischen Standpunkt aus betrachtet ist der Messianismus
folglich eine Theorie des Ausnahmezustandes; nur wird ihn eben nicht die geltende
Autoritat ausrufen, sondern der Messias, der ihre Macht subvertiert.« Agamben 2002,
S. 68.

364 | Vgl. ebd., S. 65f.

365 | Ebd., S. 65.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

die Méglichkeit der messianischen Zeit.**® Hiermit reproduziert Agamben das
fiir viele pessimistische Positionen charakteristische, paradoxe Verhiltnis von
Untergang und Wiedergeburt. Offensichtlich will sich Agamben nicht damit
begniigen, den Untergang des Alten, im Sinne des Endes der westlichen Zeit-
auffassung, zu prophezeihen, sondern gleichzeitig eine messianische Verhei-
Rung auszusprechen.’”” Allerdings ist die sMorgenréte« nicht die einer diessei-
tigen politischen, rechtlichen oder staatlichen Ordnung, sie ist vielmehr eine
spirituelle Erlésung.

Die messianische Situation ist demnach die gegenwirtige Situation.*
»Denn die Zeit des Messias bezeichnet keine zeitliche Dauer, sondern eine

8

qualitative Transformation der gelebten Zeit.«**® Dieser Messianismus beruft
sich auf Gustave Guillaumes Theorie der »operativen Zeit«. Operative Zeit
meint die Zeit, welche das menschliche Gehirn benétigt, um eine Wahrneh-
mung zu realisieren bzw. ein Bild dieser in unserem Gehirn zu erschaffen.
Durch jene doppelte Zeit, von normaler Zeit und operativer Zeit, wird der Zeit-
ablauf fiir den Menschen {iberhaupt erst erfahrbar.’”° »Die Zeit des Messias
hingegen ist als operative Zeit, in der wir zum ersten Mal die Zeit begreifen,
die Zeit, die wir selbst sind. [...] Die Erfahrung dieser Zeit verwandelt unsere
Lebensweise, uns selbst von Grund auf.«*’! Inwiefern die operative Zeit fiir
das menschliche Gehirn kognitiv—physiologisch bewusst erfahrbar ist, sei hier
dahingestellt. Die operative Zeit wird von Agamben zur messianischen Zeit er-
klart und steht der chronologischen Zeit entgegen: Die »operative Zeit, die in
der chronologischen Zeit dringt, die diese im Innern bearbeitet und verwan-

366 | »Wir kdnnen die Situation unserer Zeit mit der eines versteinerten und gelahmten
Messianismus vergleichen, der, wie jeder Messianismus, das Gesetz vernichtet, um ihn
dennoch als ein Nichts der Offenbarung in einem permanenten und unendlichen Aus-
nahmezustand aufrechtzuerhalten, »der Ausnahmestand, in dem wir leben.« Agamben
20134, S. 303. Vgl. Agamben 2006b, S. 36.

367 | Vgl. Agamben 2004c, S. 147.

368 | Die Gegenwart ist die Zeit, die nach dem Jiingsten Gericht kommt, so Agamben:
»Das Besondere einer solchen Zeit - unserer Zeit - ist, dass gewissermafien alle - alle
Vélker und Menschen der Erde - sich in der Position des Restes wiederfinden. Das be-
deutet, recht betrachtet, eine bislang beispielslose Verallgemeinerung der messiani-
schen Situation, in der das, was anfangs nur behauptet wurde - die Abwesenheit des
Werkes, die beliebige Singularitat, der bloom - Wirklichkeit geworden ist.« Agamben
20034, S. 104.

369 | Agamben 2012c, S. 12.

370 | Demnach bendtigt die Kognition eine rdumliche/bildhafte Konstruktion von Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft, weil die Zeit zwar erfahren wird, aber nicht unmit-
telbar gesehen werden kann. Vgl. Agamben 2006a, S. 79.

371 | Agamben 2012c, S. 18.

14.02.2026, 16:44:23.

393


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

394

Politischer Pessimismus

delt, die Zeit, die wir bendétigen, um die Zeit zu beenden — in diesem Sinne:
die Zeit, die uns bleibt.«*’’> Ununterscheidbar ist diese messianische Rest-Zeit,
weil sie »eine Zone der absoluten Ununterscheidbarkeit zwischen Immanenz
und Transzendenz, zwischen gegenwirtiger und kiinftiger Welt«*”* herstellt,
und dabei bleibt die messianische Zeit der chronologischen Zeit durch einen
einschlieflenden Ausschluss als operative Zeit verbunden. Die messianische
Zeit ist eine Schwelle in der linearen Zeit, und auf dieser Schwelle des »mes-
sianischen Stillstandes der Ereignisse«*”*ist das Gewesene nicht mehr und das
Kommende noch nicht prisent. Agamben méchte dergestalt mittels der mes-
sianischen Zeit eine Beobachterposition einnehmen, welche gleichermaflen
innerhalb wie auflerhalb unseres Zeitgefiiges steht.

Etwas nachvollziehbarer wird diese Konstruktion durch Agambens Ver-
gleich der messianisch-operativen Zeit mit dem Sabbat: »Der Sabbat — die mes-
sianische Zeit — ist nicht ein weiterer, den anderen Tagen dquivalenter Tag. Es
ist vielmehr der innere Bruch in der Zeit, durch den man — um Haaresbereite
— die Zeit ergreifen und sie vollenden kann.«*”> Der Terminus Sabbat wird
in der ideengeschichtlichen Tradition auch gebraucht, um einen Zustand des
Menschen im posthistorischen Zustand, in dem keine Tétigkeit mehr austibt
und keine Werke mehr vollbracht werden, zu bezeichnen.””® Der Sabbat wie
die operative Zeit stellen einen Bruch in der Zeit dar, welcher sich der linearen
Zeitwahrnehmung entzieht.

Aber die messianische Zeit, die Jetztzeit des Sabbats, bleibt — wie Agamben
selbst konstatiert (»um Haaresbreite«) — immer unerreichbar. Zeit erscheint
in der Moderne als eine auf die Zukunft gerichtete irreversible Bewegung.
Die Zeit ist zwar immer nur in der Gegenwart erfahrbar, als Ubergang von
Vergangenheit in Zukuntft, aber als Jetztzeit ist die Gegenwart nicht feststell-

372 | Agamben 20064, S. 81. »Kurz: Es ist diese Zeit, diese Zeit, die bleibt, um die Zeit
zu Ende gehen zu lassen, in der Agamben nun die Struktur, die Reststruktur der mes-
sianischen Zeit findet.« Schneider 2008, S. 52. Oder nochmals anders von Agamben
formuliert: »Einerseits ist sie die Zeit, die die Zeit benétigt, um zu enden, anderseits
ist sie die Zeit, die uns bleibt, die Zeit, die wir benétigen, um die Zeit zu beenden, um
mit der gewohnten Zeitvorstellung abzuschliefen, uns von ihr zu befreien.« Agamben
2012c, S. 17.

373 | Agamben 20064, S. 36.

374 | Agamben 2004c, S. 148.

375 | Agamben 20064, S. 85. Auch die Gliederung des Buches »Die Zeit, die bleibt« in
sieben Kapitel erscheint vor diesem Hintergrund nicht zuféllig, nach dem sechsten Ka-
pitel folgt das Sabbat-Kapitel, welches mit »Schwelle oder Tornada« iberschrieben ist.
376 | Vgl. Agamben 2013d, S. 415.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

bar.”” Dieser Messianismus hofft deshalb auf die fliichtige »Verbindung von
Erinnerung und Hoffnung, Vergangenheit und Gegenwart, Fiille und Leere,
Ursprung und Ziel [in der messianischen Zeit, d.h. der operativen Zeit, Anm.
d. A.]. Die Moglichkeit, die Botschaft des Paulus zu verstehen, fillt mit der Er-
fahrung dieser Zeit vollstindig zusammen: Ohne diese Erfahrung bleibt jene
als toter Buchstabe zuriick.«*’®

Dass diese Form von Messianismus eine hohe Schnittmenge zur Kairo-
logie aufweist, bemerkt Agamben selbst, wenn er fordert, eine »qualitative
Verinderung der Zeit (eine Kairologie)«*® herzustellen, wobei das Verhiltnis
von kairés und chronos nicht in Opposition, sondern in Beziehung zueinan-
der zu denken ist: »Der kairés (es wire banal, hier einfach mit >Gelegenheit«
zu iibersetzen) verfiigt nicht tiber eine andere Zeit. Was wir ergreifen, wenn
wir einen kairds ergreifen, ist nicht eine andere Zeit, sondern nur eine zu-
sammengedringte und verkiirzte Zeit.«**" Gleichwohl kann die messianische
Heilung nach Agamben nur im kairds stattfinden. Die moderne physikalische
Zeitordnung soll in einer kairologisch-messianischen Entsetzung anders er-
fahren werden. Agamben geht es um den Augenblick, um die Jetztzeit, um
ein Unterlaufen eines routinierten linearen Zeitgefithls und die Revision der
konventionellen Darstellungsformen der Zeit.*®' Die messianische Zeit soll
das Subjekt aus dem Fluss der Zeit heraus- und damit die durch die moderne
Zeiterfahrung auferlegten Identititen und Zwinge aufheben.*® Damit geht es

377 | »Der Jetztpunkt der Gegenwart ist deshalb, wie Baudelaire sehr wohl wusste, ein
reiner Ubergang. An ihm bleibt nichts hdngen, auf ihm kann nichts aufbauen. Menschen
sind von ihrer sinnlichen Ausstattung her nicht fiir diese abstrakte Zeit gemacht. Im
Jetztpunkt kdnnen sie nicht leben; sie dehnen ihn deshalb aus durch riicklaufende Er-
innerung und vorlaufende Erwartung, um Platz zu schaffen fiirs Erleben, Erz&hlen, Er-
innern und Erwarten, Denken und Existieren.« Assmann 2013, S. 26.

378 | Agamben 20064, S. 11.

379 | Agamben 2004c, S. 152. »Kairos zeitigt damit eine spezifische Zeit, die Agamben
vor der herkdmmlichen, als »unverfiigbar« erfahrenen bzw. sich der Erfahrung entzie-
henden chronologischen Zeit vorzieht.« Loschenkohl 2011, S. 184. Birte Loschenkohl
bemerkt weiterhin (im Zusammenhang mit Agambens Hegel-Interpretation), dass Gliick
immer nur eine Momentaufnahme ist. Agamben will diese gliicklichen Augenblicke mes-
sianisch beleben, womit wiederum auf die potenzielle Anthropologie verwiesen ist. So
gesehen arbeitet Agamben an einer Verbindung von Messianismus und Kairologie. Vgl.
ebd., S. 177-193.

380 | Agamben 2006a, S. 82.

381 | Vgl. Alina Assmann spricht in diesem Kontext allerdings von Charles Baudelaire:
Assmann 2013, S. 26.

382 | Ein riickhaltloses Aussetzen der Gegenwart ohne die Vergegenwértigung von
Vergangenheit und Zukunft hat freilich ideengeschichtliche Vorlufer: »Fiir dessen

14.02.2026, 16:44:23.

395


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

396

Politischer Pessimismus

Agambens Zeittheorie um eine Emanzipation, die zunichst als eine geistig-
asthetische Wende der Ent- oder De-subjektivierung in der messianischen Zeit
vollzogen werden muss.

SchlieRlich soll dieser Messianismus ein Mittel zum Zweck des Aufder-
kraftsetzens der Gesetze der linearen Zeit sein.*®3 Die Chronologie wiirde dann
zwar weiter auf das gerichtet sein, was wir als Zukunft denken, und auch das
Gesetz wiirde weiter existieren, aber es wire eine »Geltung ohne Bedeutungx,
im Sinne einer Vollendung und Unterbrechung der Zeit. Der messianische Zu-
stand entspricht sicherlich nicht zufillig dem, was Agamben als die Lebens-/
Seinsweise der Lebens-Form beschreibt, einer >reinen Potenz< nicht zu Sein
und nichtim Aktein- und aufzugehen. Die messianische Zeit des Augenblickes
ist die Zeit der Lebens-Form, die nicht konsumiert, sondern von »den Dingen
Gebrauch« macht.*®* Die messianische Zeit ist die Zeit der Geschiftslosigkeit,
die zu allem das Verhiltnis des >reinen< Gebrauches unterhilt. Mit dem Ideal
der Untitigkeit und Geschiftslosigkeit des Menschen, als »Wesen der reinen
Potenz, das in keiner Identitit und keiner Titigkeit aufgehen«?® kann, soll die

fragmentierte, kaleidoskopartige Wahrnehmungsbilder erfanden die Kinstler des fri-
hen 20. Jahrhunderts neue, nicht-lineare, collageartige und kubistische Darstellungs-
formen. [...] Dieses &sthetische Konzept moderner Zeiterfahrung sah nicht nur von der
Dimension der Vergangenheit ab, sondern schloss auch alle Formen von Utopie, Verhei-
Rung, Hoffnung und Fortschritt aus.« Ebd., S. 30. In diesem Sinne geht es Agamben um
eine kiinstlerische Zeiterfassung. Er bewegt sich damit in einer ideengeschichtlichen
Tradition, welche die moderne Hoffnung auf einen diesseitigen Telos aufgegeben hat
und als einzigen Fluchtpunkt die Asthetisierung des Augenblickes in den Blick nimmt.
383 | Womit Agamben den Messianismus Benjamins fortschreibt: »In den Tagen des
Messias, die auch»der Ausnahmezustand, in dem wir leben«sind, kommtderverborgene
Grund des Gesetzes ans Licht, und das Gesetz selbst tritt in einen Zustand der perma-
nenten Aufhebung ein. In dem er diese Analogie herstellt, tut Benjamin nichts anderes,
als eine genuin messianische Tradition zum AuBersten zu treiben.« Agamben 2013a,
S.290. »Ich mdchte in der Tat die Hypothese aufstellen, dass die Formel »Geltung ohne
Bedeutung«nicht nur den Zustand der Thora vor Gott, sondern auch und vor allem unser
gegenwartiges Verhdltnis zum Gesetz - den Ausnahmezustand, in dem wir laut Benjamin
leben - ausmacht.« Ebd., S. 301.

384 | »Die eigentiimliche Eschatologie der franziskanischen Botschaft kommt nicht in
einer Lehre zum Ausdruck, sondern in einer Lebensform, durch die das Leben Christivon
Neuem in die Welt tritt, um nicht so sehr die historische Bedeutung der»Person«in der
Heilsékonomie, als vielmehr ihr Leben als solches zu erfiillen. [...] In ihrer Art, von den
Dingen Gebrauch zu machen, ist die »hdchste Armut« die Lebens-Form, die auf den Plan
tritt, wenn alle Lebensformen des Abendlandes ihre geschichtliche Vollendung erreicht
haben.« Agamben 2012b, S. 194.

385 | Agamben 2013d, S. 415.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

Sabbatruhe zum Dauerzustand in einer Zeit werden, die nicht mehr andauert.
Um diese nebulésen Andeutungen zu konkretisieren, bedient sich Agamben
der von Paulus entliehenen paradoxen Form des Als-ob-nicht:**¢ »Indem das
Messianische im Als-ob-nicht alles auf sich selbst bezieht, 16scht es dieses nicht
einfach aus, sondern 143t es voriibergehen, bereitet sein Ende vor. Es ist nicht
eine andere Gestalt, eine andere Welt, sondern das Vorbeigehen der Gestalt
dieser Welt.«**” Beispielsweise soll das Gesetz in der messianischen Situation
gelten, als ob es nicht gilt.*®® Mit der Konstruktion des »Als-ob-nicht« bedient
sich Agamben wiederum der Theoriefigur der Ununterscheidbarkeit; so soll
die chronische Zeit weitergefiihrt werden und gleichzeitig eine Unterbrechung
stattfinden.*® »Das Messianische ist nicht die Zerstérung, sondern die Deakti-
vierung und die Unausfithrbarkeit des Gesetzes.«**
mec« ereignet sich in einer Situation, in der die Ausnahme universell geworden
ist und das Gesetz bereits aufler Kraft gesetzt ist. Die modern-lineare Zeit wird
dann nicht einfach geléscht oder abgebrochen, sondern die messianische Zeit
istin ihrer Weltentsagung als eine Verschiebung der Zeit anwesend.*' Wo Fou-
cault in Heterotopien eine Sphire der Freiheit entdeckt, also Befreiung in der

Diese >wirkliche Ausnah-

386 | Zu solchen Andeutungen iiber die messianische Situation: »Wie unsre Stube jetzt
ist, so wird sie auch in der kommenden Welt sein; wo unser Kind jetzt schlaft, da wird
es auch in der kommenden Welt schlafen. Was wir in dieser Welt am Leibe tragen, das
werden wir auch in der kommenden Welt anhaben. Alles wird sein wie hier - nur ein klein
wenig anders.« Agamben 2003a, S. 51.

387 | Agamben 2006a, S. 35f. Und an anderer Stelle heiflit es »Das hos me, dasals ob
nichtc besagt, dass der eigentliche Sinn der messianischen Berufung die Widerrufung
jeder Berufung ist. Ebenso wie die messianische Zeit die chronologische Zeit nicht ein-
fach aufhebt, sondern von innen verwandelt, so widerruft die messianische Berufung
mittels des hos me, des als ob nichte, jede Berufung, entleert und verwandelt jede Er-
fahrung und Faktizitt von innen, um sie einem neuen Gebrauch zu 6ffnen (»gebrauchte
sie um so mehr).« Agamben 2012¢, S. 20.

388 | »Die These, die ich vorschlagen méchte, ist, dass das messianische Reich keine
Kategorie unter anderen innerhalb der religiosen Erfahrung, sondern dass sie vielmehr
deren Grenzbegriff darstellt. Der Messias ist die Figur, in der die Religion dem Problem
des Gesetzes begegnet und mit diesem endgliltig abrechnet.« Agamben 2013a, S. 291.
389 | »Esist dieser merkwiirdige Zwischenstatus des Rechts, das sozusagen zwischen
Tod und Leben, zwischen Geltung und Suspension schwebt, der es lohnenswert erschei-
nen lasst, die Dokumente des (theologischen und sdkularen) Messianismus im Kontext
einer Konzeptualisierung post-souveraner Gemeinschaftlichkeit zu untersuchen.« Loick
2011c, S. 205.

390 | Agamben 20064, S. 111. Vgl. hierzu auch: Agamben 2007, S. 71f.

391 | »Hier, genauso wie im Denken Benjamins, wo die messianische Zeit von der his-
torischen Zeit nicht chronologisch unterschieden wird, sind die Tage des Messias keine

14.02.2026, 16:44:23.

397


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

398

Politischer Pessimismus

rdumlichen Dimension erhofft, setzt Agamben auf die zeitliche Dimension,
quasi eine »Hetero-Chronotopie«*?, um den Zwingen unserer Gegenwart zu
entkommen. Im messianischen Augenblick soll es dann einer Lebens-Form
moglich sein, von Bediirfnissen und Absichten abzusehen, beispielsweise in
der nicht-intendierten Profanisierung des kindlichen Spiels.**

Im selben Mafle wie die Zone der Ununterscheidbarkeit den Raum der
Rechtsordnung irreduzibel, also unumkehrbar auflést, schiirt Agamben die
Erwartung und Hoffnung, dass nun die Zeit fiir eine Lebens-Form kommen
kénnte. So liegen Tragik und messianische Errettung bei ihm auffallend nahe
beieinander.*®* Um diese Verheifung tiberhaupt sprachlich fassen zu kénnen,
bedient sich Agamben theologischer Motive, Narrative und Andeutungen. Was
aber aus jener Verinderung der Zeitwahrnehmung — als sogenannter Kairos
einer »authentischen Revolution«** — folgt, bleibt unklar. Gesichert scheint
lediglich, dass auch die messianische Zeit sich nicht vollkommen der Chrono-
logie entziehen kann.*¢ Es stellt sich die Frage, ob der Genuss der messiani-
schen Zeit politisch nicht eine passivierende Vereinzelung und einen Riickzug
ins Spirituelle bedeutet?*’

Sicher ist, dass Agamben durch den weltentsagenden Fokus auf die Gegen-
wart alle Ambitionen, kiinftige Ereignisse zu antizipieren, aufgibt und damit
die Gestaltung und Planung von politischen Alternativen suspendiert. Gerade

zeitliche Abfolge, die zwischen der historischen Zeit und der kommenden Welt verortet
ist. Vielmehr sind sie gleichsam in der Form eines Aufschubs und einer Verschiebung
der Zeit unter dem Gesetz, und somit als Effekt einer fehlenden Zeit in der Geschichte
anwesend.« Agamben 2013a, S. 299.

392 | Assmann 2013, S. 37.

393 | »Wennichvon Lebensform spreche, meine ich kein anderes Leben, kein besseres
oder wahreres Leben als das, welches wir fiihren: Die Lebensform ist die allem Leben
innewohnende Geschaftslosigkeit, eine jedes Leben durchziehende Spannung, die die
soziale Identitdt und die rechtlichen, wirtschaftlichen und sogar korperlichen Gegeben-
heiten auer Kraft setzt, um einem anderen Gebrauch von ihnen zu machen.« Agamben
2015c, S. 40.

394 | Vgl. Bielik-Robson 2010, S. 124f.

395 | Agamben 2004c, S. 131.

396 | Vgl. Loschenkohl 2011, S. 192.

397 | Vgl. zu dieser Einschatzung auch: »Gegen Derridas Auffassung hebt Agamben
die von Benjamin inspirierte Dringlichkeit eines rettenden Eingriffs in einer punktuel-
len Jetztzeit hervor. Dabei spricht er jedoch gleichzeitig einer extremen Passivitat und
einem Lob der Ohnmacht das Wort, die diesen Appell neutralisieren und die Frage nach
dem>»Wie«des rettenden Umschlags an der Schaltstelle von Politik und Theologie unbe-
antwortet lassen.« Liska 2008, S. 7. Vgl. auch: Agamben 2004c, S. 150. Hier beschwort
Agamben den Genuss, mdchte »[...] der chronologischen Zeit der Pseudogeschichte

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

wirtschaftliches und politisches Handeln, wie Agamben es in seiner Version
der modernen Biopolitik und Okonomie beschreibt, bedingt eine solche Form
von Zeitorientierung. Mit der Absage an Mittel/Zweck-Kalkulationen und der
Preisgabe des Versuches einer Planung und Gestaltung kiinftiger Ereignisse,
begibt sich Agambens kontemplativ-messianische Zeiterfahrung in die politi-
sche Passivitit. Entscheidend fiir diesen politischen Pessimismus ist, dass die
messianische Zeit in der Gegenwart bereits prisent ist, aber — fiir jene Verhei-
Rung konstitutiv — bislang die in Aussicht gestellte Erlésung ausbleibt. So fasst
Agamben die Geschichte als »einen nicht endenden Biirgerkrieg«*®, der nicht
von der Unterscheidung Freund/Feind angetrieben wird, sondern von der sou-
verinen Trennung von bios und zoé. Dieser »nicht endende Biirgerkrieg«®
kann demnach nur aufgel6st werden in der »klassenlosen Gesellschaft oder im
Reich des Messias«*® Eine klassenlose Gesellschaft wird von Agamben nicht
thematisiert, sehr wohl aber eine messianische Zeit. Folgt man Agambens
Konstruktion und nimmt dann an, die messianische Zeiterfahrung kénne ge-
lingen, wiirde die von ihm beschriebene Gegenwart des Souverins, des Lagers,
der biopolitischen Katastrophe usw. fortbestehen. Trotz einer messianischen
Zeiterfahrung bliebe es vollkommen unklar, was dagegen getan werden kann.
Selbst durch die Erginzung der politischen Philosophie um einen messiani-
schen Riickzug verharrt jener politische Pessimismus versteinert und gelihmt
in einer Welt der permanenten Ausnahme. Dieser Messianismus verspricht
nicht mehr als eine kleine Verschiebung, in welcher sich das Eschaton der
Menschheit erschopft.!

Aufgrund einer solchen Vermischung von diesseitiger Untergangsprophe-
tie und messianischer Errettung entsteht ein eigenwilliges, geschichtstheolo-
gisches Amalgam.*?? Relativ unvermittelt stehen sich in dieser Weltkonstruk-
tion eine pessimistisch-diesseitige Geschichtsphilosophie und ein theologisch
inspirierter Messianismus gegeniiber. Letzterer ist keine Losung fiir die Pro-
bleme der diesseitigen Welt, da er eine Erlosung ohne Erlésung verspricht. Es

die kairologische Zeit der authentischen Geschichte entgegensetzen.« Sowie die Auf-
fassung, »wonach der eigentliche Ort des Genusses als urspringliche Dimension des
Menschen weder die punktuelle und kontinuierliche Zeit noch die Ewigkeit, sondern die
Geschichte ist.« Ebd., S. 151.

398 | Agamben 2006b, S. 33.

399 | Ebd.,, S. 33.

400 | Ebd., S. 33.

401 | Vgl. Agamben 20134, S. 308.

402 | »Aber eine Revolution, der nicht eine neue Chronologie, sondern eine qualitative
Veranderung der Zeit (eine Kairologie) entspringen wiirde, ware die an Folgen schwer-
wiegendste und die einzige, die von der Restauration nicht eingenommen werden kdnn-
te.« Agamben 2004c, S. 152.

14.02.2026, 16:44:23.

399


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

400

Politischer Pessimismus

ist ein Riickzug in eine andere Zeiterfahrung, die auf den Augenblick hoftt,
in dem »Erfahrung« méglich ist, aber eben nur einen Augenblick lang. Damit
aber geht die Schwierigkeit einher, dass die messianische Lésung nicht die
Probleme der Gegenwart 16sen kann. Jene Weltentsagung besiegelt die politi-
sche Ohnmacht und eine pessimistische Perspektive, die diesseits nicht mehr
zu erhoffen hat.

7.7 HALTUNG

»Die Umwelt, so wie wir sie wahrnehmen, ist unsere Erfindung.«*® Diese er-
kenntnistheoretische Uberzeugung Heinz von Foersters muss man in ihrer
Radikalitdt nicht teilen, um zu erkennen, dass der Pessimismus Agambens
anhand seiner Umweltwahrnehmung selbst erschaffen wird. Dabei wird die
oben rekonstruierte pessimistische Weltsicht mittels einer bestimmten Art der
Beobachtung und Beschreibung performativ hergestellt, d.h. durch die Artund
Weise, wie beobachtet wird: durch Verallgemeinerungen, eine Herausstellung
katastrophaler Ereignisse und eine Form von Selbstinszenierung des Autors,
welche die Limitierung seiner eigenen Beobachtungsmoglichkeiten verdeckt.
Diese Aspekte werden hier abschliefRend analysiert.

Agamben untersucht seine Forschungsgegenstinde mit der Hilfe von Para-
digmen, und daraus resultiert die Zeitdiagnose des Nomos des Lagers, wonach
der Ausnahmezustand in Konzentrationslagern gegenwirtig die normale Re-
gierungspraxis ist. Alle politischen Phinomene der Moderne sollen demzu-
folge mittels des Paradigmas des Lagers erklarbar sein. Dass dies nur durch
starke Verallgemeinerung gelingen kann, zeigt bereits, dass Agamben weder
zwischen einzelnen Staaten noch zwischen historischen Phasen und eben-
so wenig zwischen Demokratien und Diktaturen systematisch differenziert.
Agamben moniert in diesem Zusammenhang, falsch interpretiert worden zu
sein — er hitte lediglich paradigmatische Aussagen formuliert. Sicherlich ge-
lingt es mit der Hilfe von Paradigmen, Analogien zwischen vermeintlich ganz
unterschiedlichen Phinomen, Ereignissen usw. darzustellen. Gleichzeitig be-
dingt die Analyse mittels des Paradigmas, dass Unterschiede verschwimmen,
beispielsweise der zwischen Totalitarismus und Demokratie. Agamben mag
es bestreiten, aber seine Untersuchung ist nicht darauf angelegt, Unterschie-
de zwischen Staats- oder Regierungssystemen detailliert herauszuarbeiten,
sondern die Gemeinsamkeiten plakativ zuzuspitzen.*** Die Entwicklung der
Kategorie des Lagers erfolgt wesentlich auf der Grundlage der Konzentrations-
lager des Dritten Reiches, um die Form des Lagers von diesem historischen

403 | Foerster 1981, S. 40.
404 | Vgl. zu Agambens Verteidigung: Agamben 20094, S. 9-40.

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

Kontext und dem Ausmafl der spezifischen Vergehen zu losen. Das Paradigma
setzt eine umfassende inhaltliche Entleerung des Lagerbegriffes voraus, die
es erlaubt, die Geschichte vor und nach Auschwitz mithilfe dieses Begriffs zu
deuten. Dadurch werden bestimmte Strukturanalogien sichtbar, aber vor allem
wird mittels einer solchen Verallgemeinerung die komplexe und vielschichtige
Historie auf ein simples Muster reduziert. Gleichzeitig erzeugt Agamben mit
dieser zeitdiagnostischen Kategorie eine besondere Dringlichkeit, im Sinne
einer aktuellen Katastrophe. Macht, Herrschaft und Gewalt erscheinen auf-
grund jener Abstraktion ebenso wie kulturelle, politische, 6konomische usw.
Charakteristika als ununterscheidbar. Das Fragwiirdige der paradigmatischen
Methode ist aber weniger die strukturelle Analogie zwischen Demokratien und
totalitiren Staaten — diese lisst sich in einem bestimmten Umfang vielleicht
belegen. Das Problem ist, dass die Unterschiede zwischen Demokratien und
totalitiren Regimes ununterscheidbar werden. Das Paradigma, in der Variante
wie Agamben es gebraucht, eignet sich nicht, um Intensititsgrade zu denken.
Wie oben beschrieben, entsteht aus diesem Analyseverfahren eine geschichts-
philosophische Schilderung, die 2500 Jahre Zivilisationsgeschichte homogeni-
siert und seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts bis in die Gegenwart eine im-
mer weiter gehende Eskalation konstatiert, d.h. Agamben prophezeit, dass »die
Menschheit ihrer Vernichtung entgegen geht [...]«**. Dabei ist seine >histori-
sche Untersuchung« darauf angelegt, eine »Metaerzihlung«*°
So erarbeitet Agamben keine systematische Genealogie, sondern entwirft mit
dem Lager ein geschichtsphilosophisch-universalistisches Paradigma, vor dem
andere Ereignisse und Verinderungen in der menschlichen Kulturgeschichte
verblassen und nur noch als Oberflichenphinomene erscheinen.*”

Im Gegensatz zu Foucault — der in seinen Studien meist >nur< eine Spanne
von wenigen Hundert Jahren beschreibt — behauptet Agamben mit der >ur-
spriinglichen« Unterscheidung von bios/z0& eine zweieinhalb Jahrtausende
wihrende Kontinuitit. Auf die A-Historizitit dieses Vorgehens angesprochen,
antwortet Agamben:

zu entwickeln.

»Foucault sagte einmal etwas sehr Schones: Fir ihn war die historische Untersuchung
so etwas wie ein Schatten, den die Gegenwart auf die Vergangenheit wirft. Beiihm reicht
dieser Schatten meist bis ins 17., 18. Jahrhundert. Fiir mich ist der Schatten langer.
Nietzsche sagt, dass die philosophischste Zeit der Mittag ist, wenn die Schatten am
kiirzesten sind. Ich arbeite eher in der Ddmmerung, zur Zeit des Sonnenuntergangs, da

405 | Agamben 2003a, S. 61.

406 | Lyotard 1986, S. 14.

407 | Kritisch l&sst sich Agamben mit den Worten Foucaults - fragen: »Kénnen wir die
Intensitat der Gegenwart nur als Ende der Welt in einem Konzentrationslager denken?«
Foucault 2002h, S. 1023.

14.02.2026, 16:44:23.

401


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

402

Politischer Pessimismus

sind die Schatten sehr lang. Fiir mich reichen sie bis in eine weit entfernte Vergangen-
heit zuriick. Es besteht keine grofRe theoretische Differenz zwischen meiner Arbeit und
der Foucaults, es ist ein Unterschied in der Linge des historischen Schattens.«408

Um bei der Metapher des Schattens und des (Sonnen-)Untergangs zu bleiben,
lasst sich konstatieren, dass die Analyse Agambens zweifelsohne die Wahrneh-
mung von Vergangenheit und Gegenwart verdunkelt.

Die Tendenz zu Verallgemeinerungen zeigt sich aber auch in den tages-
politischen Statements Agambens: »Ein Europa, wie ich es mir wiinsche, kann
es erst geben, wenn das real existierende >Europac kollabiert ist.«**® Dieser ne-
gativen Totalisierung folgend, ist das ganze Projekt der europdischen Gemein-
schaft gescheitert; derart mangelhaft, dass es nicht einmal in Teilen zu retten
oder zu reformieren ist. Gemafl des Diktums, >Es gibt nichts Richtiges im Fal-
schens, sieht Agamben keine Moglichkeit, etwas Neues aufzubauen, bevor das
Bestehende untergegangen ist. Dass jene Wortmeldung keine zufillige Ver-
allgemeinerung ist, zeigt der Vergleich zur These seines Hauptwerkes: »[A]lle
Kategorien« der modernen Politik geraten »heute in eine eigentliche Zone der
Ununterscheidbarkeit«.® Da nun Agambens Kategorien allesamt — worauf
ich unten noch eingehen werde — in der Ununterscheidbarkeit fundiert sind,
schliefit er daraus, dass »gerade diese leeren und unbestimmten Begriffe den
Schliissel zum historisch-politischen Schicksal des Abendlandes standhaft [...]
hiiten«.*! Johannes Berger hat in einem anderen Zusammenhang geschrie-
ben: »Ganz wichtig ist, das Gefiihl zu vermitteln, an einer Zeitenwende zu
stehen und eine neue Epoche anbrechen zu sehen, die nach geistiger Fithrung
verlangt.«*'? Was Berger an Michael Hardts und Antonio Negris These in »Em-
pire« kritisiert, trifft auch Agamben, der immer wieder Katastrophen diagnos-
tiziert und prognostiziert und durch die Warnungen sich selbst und seinen
Deutungsangeboten unweigerlich eine besondere intellektuelle Fithrungsrolle
attestiert. Die Zirkularitit des damit verbundenen Problem-Losungs-Zusam-
menhangs (d.h. Agamben sinniert iiber Lésungen, die erst durch seine Pro-
blemkonstruktion entstehen) scheint er aber gar nicht zu beobachten. Als ein
Denker, »der aufs Ganze geht< und sich nicht mit einer Theorie mittlerer Reich-
weite begniigen mochte, fordert er nach der Erfindung dieser Problematik das
»Uberdenken simtlicher Kategorien unserer politischen Tradition.«*

408 | Agamben 2009b.

409 | Agamben 2015¢c, S. 39.
410 | Agamben 2002, S. 14.
411 | Ebd., S. 191.

412 | Berger 2003, S. 325.
413 | Agamben 2006b, S. 10.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

In diesem Zusammenhang ist auch die verwendete >Seins-< und >Eigent-
lichkeits-Rhetorik« wichtig.** Gerade die permanente Geste, den >eigentlichen
Sinn« »die Seinsstruktur< und den >Ursprung< von Zusammenhingen zu er-
kliren, erfordert den Willen, Verallgemeinerungen und Vereinfachungen vor-
zunehmen.*> Dass Agamben dazu gewillt ist, zeigt sich u.a. an seinen histori-
schen Beweisfithrungen, welche gerade nicht die heterogenen Verzweigungen
beschreiben, die sich in der Vergangenheit verlaufen, sondern jeweils umge-
kehrt einen Startpunkt identifizieren, von dem aus alle weiteren Unterschei-
dungen bis in die Gegenwart abzweigen (die Unterscheidung von bios/z6& oder
die »eigentliche Bedeutung« eines Begriffes usw.).

Die zeitdiagnostische Verallgemeinerungstendenz zeigt sich ebenso, wenn
jede Form von Sicherheitspolitik auf folgendes Ziel festgelegt wird: »Wo es
angeblich um Sicherheit geht, geht es in Wirklichkeit um Kontrolle und um
Macht.«*¢ Dies mag zum Teil zutreffen, aber eine derartige Perspektive er-
kennt nur das Negative und tibersieht beispielsweise, dass Sicherheitsmaf-
nahmen auch positiv beobachtet werden kénnen. Allerdings kommen diese
Aspekte in Agambens Darstellung nicht vor, sondern nur die illegitime Kont-
rollaustibung mittels einer iibergeordneten Machtlogik. Ein weiteres Beispiel
fur eine Generalisierung des Negativen ist diese Einschitzung: »Ganz offen-
sichtlich sind heute in Europa Krifte am Werk, die unsere Identitit manipu-
lieren wollen, indem sie die Nabelschnur zerstéren, die uns noch mit unserer
Vergangenheit verbindet.«*’ Jene These erinnert an Verschwérungstheorien.
Wer sollen diese >Krifte< sein und warum sollten sie ein solches Interesse ver-
folgen? Und wie konnen wir eine Identitit besitzen, wenn der Mensch doch
das Produkt der anthropologischen Maschine ist? Ohne diese Fragen zu be-
antworten, bemiitht Agamben weitere Zuspitzungen:

»Indem sie die deutschen Stadte bombardierten, wussten die Alliierten auch, dass
sie die deutsche Identitat zerstéren konnten. In gleicher Weise zerstoren Spekulanten

414 | Welche wiederum stark durch die Philosophie Heideggers beeinflusst ist. Der
Bezug auf Heidegger ist dabei den Schriften Schmitts, Foucaults und Agambens ge-
mein. Heidegger teilt mit Schmitt den Dezisionismus und die Unterscheidung von Sein/
Politisch und Seiendem/Politik. Vgl. hierzu Krockow 1958. Foucault wiederum nennt
Heidegger selbst - neben Nietzsche - als den Autor, der sein gesamtes Schaffen am
starksten gepragt hat. Agamben wiederum nahm an Seminaren des Denkers in den
1960er Jahren teil.

415 | Agamben 2003a, S. 12. Vgl. zur Identifizierung eines etymologischen Ursprungs
auch: Agamben 2012c, S. 10 oder zur »urspriinglichen Dimension des Menschene.
Agamben 2004c, S. 151.

416 | Agamben 2006¢, S. 168.

417 | Agamben 2013e.

14.02.2026, 16:44:23.

403


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

404

Politischer Pessimismus

heute mit Beton, Autobahnen, Hochgeschwindigkeitstrassen die italienische Land-
schaft. Damit wird uns nicht nur einfach ein Gut geraubt, sondern unsere historische
Identitat.«*18

Dieses Bekenntnis verdient hier nicht, weiter diskutiert zu werden, zumal es
auch ohne Interpretation belegt, zu welchen unterkomplexen Vergleichen und
Verallgemeinerungen Agamben bereit ist. In solchen Aussagen zeigt sich eine
Konstante: Die Briiskierung und das Schockieren der Etablierten. Falls dies in-
tendiert ist, sind derartige Thesen zu Identitit und Landschaft sowie Vergleiche
der Bombardierung seitens der Alliierten und dem Verhalten kapitalistischer
Spekulanten ein adiquates Mittel. Allerdings zeigt Agambens Gegenkonzept
der Geschiftslosigkeit, welches sich auf den >mediterranen Menschen-Typus<
stiitzt, d.h. Nationalcharaktere behauptet, dass solcherlei Verallgemeinerun-
gen tief ins Fundament dieser politischen Philosophie eingelassen sind.*?
Verabsolutierend ist diese Form von Philosophie auch deshalb, weil sie eine
Vielzahl von Gegenstinden und Disziplinen thematisiert, ohne die jeweiligen
Fachdiskurse zu berticksichtigen. Der studierte Jurist Agamben inszeniert
sich als Universalgelehrter, der sich undifferenziert zu den Problemstellun-
gen der Philosophie, Politikwissenschaft, Jurisprudenz, Theologie, Okonomie,
Geschichte, Literaturwissenschaft, Theaterwissenschaften, Kunstwissen-
schaften usw. duflert, ohne die jeweilige disziplinire Forschung zu beriick-
sichtigen.”® Besagter Eindruck wird noch gesteigert durch die Abfassung
von >Weltformelns, die indirekt auch den Eindruck vermitteln, die modernen
Wissenschaften kénnten ohne Weiteres ignoriert werden, da der Autor selbst
iiber eine allgemeine Synthese verfiigt. Generalisierungen sind zweifellos né-
tig, um tiberhaupt wissenschaftliche Theorien artikulieren zu kénnen, aber im
Fall der politischen Philosophie entsteht durch umfassende Generalisierungen
eine Deduktion, welche die Empirie gewissermaflen auslisst und stattdessen
eine Weltkonstruktion vorschligt, in welcher die Imperative der souverinen
Macht und kapitalistischen Okonomie jede Form von politischem Handeln
zum Scheitern verurteilen. Die Listung weiterer Verallgemeinerungen liele
sich noch fortfithren, allerdings ohne dass hiermit neue Erkenntnisse gewon-
nen wiirden. Abschliefend soll noch Agambens Einschitzung zur Fotografie
als exemplarischer Beleg genannt werden: »Ich glaube, es handelt sich ein-
fach darum: Die Fotografie ist fiir mich gewissermaflen der Ort des Jiingsten
Gerichts, sie stellt die Welt so dar, wie sie am letzten Tag, am Tag des Zorns

418 | Ebd..

419 | Vgl. Agamben 2015c »Ich glaube, Europa kdnnte dazwischen die Alternative einer
Kultur verwirklichen, die human und vital zugleich bleibt, weil sie im Dialog mit der eige-
nen Geschichte steht und daraus neues Leben gewinnt.« Agamben 2013e.

420 | Vgl. Loick 2011b, S. 15.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

erscheint.«**! Die gesamte Fotografie wird hier zum >Jiingsten Gericht« verab-
solutiert. Solche Aussagen verstéren im gegenwirtigen Wissenschaftsdiskurs,
und zur Dekonstruktion dieser Einschitzung gentigt die schlichte Frage: Wo-
her weiff Agamben, wie die Welt am Tag des Jiingsten Gerichts aussieht, und
was hat dies mit alltiglicher Fotografie zu tun?*?

Neben der Theoriestrategie der Verallgemeinerung und in Kombination
damit, bedient sich Agamben einer rhetorischen und stilistisch herausgenom-
menen Darstellung von negativen Phinomenen. Diese rhetorische Verschir-
fung zeigt beispielsweise die Kritik an der Diskursethik Karl-Otto Apels. Da
der Muselmann nach Agamben Ausgangspunkt einer Ethik nach Auschwitz
sein soll, aber an dem diskursiven Verfahren Apels aufgrund seiner Sprach-
losigkeit nicht teilnehmen kann, schligt Agamben zur Illustration dieser Pro-
blematik vor: »Stellen wir uns fiir einen Moment vor, wir kénnen dank einer
wunderbaren Zeitmaschine Professor Apel ins Lager versetzen, ihm zu einem
Muselmann fithren und ihn bitten, er mége auch hier seine Ethik der Kom-
munikation unter Beweis stellen.«*?* Diesen aggressiven Argumentations-Stil
pflegt Agamben auch, wenn er ein Fuflballspiel im nationalsozialistischen
Konzentrationslager zwischen SS-Aufsehern und Gefangenen zum Paradig-
ma des Fuflballspiels der Gegenwart erklirt:

»Aber auch unsere Scham hat hier ihren Ursprung, die wir die Lager nicht kennengelernt
haben und die wir doch, ohne zu wissen wie, bei jenem Spiel anwesend sind, das sich
in jedem Spiel in unseren Fufiballstadien wiederholt, in jeder Fernsehiibertragung, in
jeder alltaglichen Normalitat. Wenn es uns nicht gelingt, dieses Spiel zu begreifen, es
zum Aufhéren zu bringen, wird es niemals Hoffnung geben.«*24

Eine Inszenierung des Schreckens ldsst sich auch hier nicht leugnen, eben-
so wenig wenn der italienische Philosoph den Muselmanns als Prototyp des
Homo sacer beschreibt, der nicht mehr »zwischen dem Bif} der Kilte und der
Grausambkeit der SS zu unterscheiden«* weifS.

Weiterhin sind ebenfalls die zur Beweisfiihrung genutzten Vokabeln Teil
einer pessimistischen Haltung. Es sind u.a. Charakterisierungen wie »absolut
totbares Leben«, die »schrecklichen Insignien der Macht«*® oder »tédliche

421 | Agamben 2005b, S. 18, oder: »Das Leben aber, das nach dem Jiingsten Tag die
Erde erfiillt, ist schlicht das menschliche Leben.« Agamben 2003a, S. 13.

422 | Vgl. zu diesem Einwand: Kaube 2005.

423 | Agamben 2003c, S. 57.

424 | Ebd., S. 23.

425 | Agamben 2002, S. 194.

426 | Ebd., S. 95, 99.

14.02.2026, 16:44:23.

405


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

406

Politischer Pessimismus

Maschine«*”, die diese politische Philosophie inflationir nutzt. Auffallend
ist, dass Agamben hiufig von der »dunklen Bindung«, »dunklen Bedrohung,
»Verdunklung« »dem Schatten, den die Gegenwart auf die Vergangenheit
wirft«, »urspriinglich finstere Bedeutung«, »Verfinsterung«, von »dunklen
Schatten« schreibt sowie von einer »dauerhaften Verdunklung« und wihnt,
dass »die Politik heute eine fortwihrende Finsternis zu durchqueren« hat.*®
Offenbar dient jene Metaphorik der Dunkelheit dazu, beim Leser Assoziatio-
nen von Bedrohung zu wecken. Agamben schreibt hierzu weiterhin:

»Zeitgendssisch ist derjenige, der seinen Blick fest auf seine Zeit richtet, um nicht de-
ren Glanz, sondern deren Finsternis wahrzunehmen. Fiir denjenigen, derihre Zeitgenos-
senschaft erfahrt, sind alle Zeiten dunkel. Zeitgenosse ist, wer diese Dunkelheit sehen
kann, wer zu schreiben vermag, indem er die Feder in die Finsternisse der Gegenwart
taucht.«*?°

Die eben genannte Aussage verrit viel iiber die Inszenierung dieses Autors
sowie seinen politischen Pessimismus. Letzterer zeigt sich nicht nur in der
Wahrnehmung einer permanenten Bedrohung, sondern u.a. ebenso daran,
dass Agamben die »Ohnmacht« der Demokratie diagnostiziert®?, ohne eine
alternative politische Organisationsform vorzuschlagen. Neben solchen be-
drohlichen Beschreibungen mittels Begriffen fiir Dunkelheit orakelt der Au-
tor Agamben iiber Geheimnisse und Verschworungen, wenn er das »arcana
imperii«, das »Geheime Band«, das »Arcanume, den »geheimen Grund der
Souverinitit« ergriindet und gewissermaflen den >Schleier« liiftet.”! Die Geste
des >Schleierliiftens« zeigt sich dabei als Grundmotiv dieser Autorenschaft, die
darauf zielt, den >Schrecken hinter den Kulissen der modernen Gesellschaft«
als biopolitische Katastrophe zu enttarnen, was Agamben in unterschiedlichen
Variationen beschreibt, beispielsweise »in der Dringlichkeit der Katastrophex,
als »beispiellose biopolitische Katastrophe«*? usw. Die Inszenierung dahin-
ter setzt darauf, einen geheimen, meist Jahrhunderte lang verborgenen Zu-
sammenhang zu behaupten, um diesen dann umgehend zu enthiillen, wo-
bei vorausgesetzt wird, dass die Macht im »Geheimen«*? arbeitet: »Es ist der

427 | Agamben 2004a, S. 102.

428 | Agamben 2002, S. 8, 17, Agamben 2014, S. 86, Agamben 2015c, S. 39. Agam-
ben 2002, S. 98, 111, 190 und 14.

429 | Agamben 2010b, S. 26.

430 | Agamben 2002, S. 119.

431 | Ebd., S. 16, Agamben 2003c, S. 136, Agamben 1994, S. 253, Agamben 2006b,
S. 15.

432 | Agamben 2002, S. 22, 198.

433 | Agamben 2006b, S. 15.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

unsichtbare Souverin, der uns anblickt hinter den stumpfsinnigen Masken
der Michtigen, die uns, ob sie sich dessen bewusst sind oder nicht, in seinem
Namen regieren.«*** Anhand solcher Behauptungen kreiert Agamben die Er-
zdhlung einer politischen Verschworung, woraus ein aktuelles Bedrohungs-
szenario resultiert. Die Begrifflichkeiten der >Bedrohlichkeit« wiederum setzt
Agamben assoziativ ein, und gleichzeitig sollen die Vokabeln appellativ auf den
Leser wirken. Zumindest fithren sie unmittelbar zu der Frage, was politisch zu
tun ist, wenn die Bedrohung doch solche Ausmafie erreicht hat?

Dass Agamben diese Antwort schuldig bleibt bzw. bleiben muss, habe ich
oben dargelegt. Derweil trifft das Homo-sacer-Projekt das, was Derrida den
»neuerdings erhobenen apokalyptischen Ton in der Philosophie«*® nennt,
und die Inszenierung und Asthetisierung des Schreckens fiigt sich in ein ar-
gumentatives Gesamtkonzept, das zugunsten einer radikalen Zeitdiagnostik
auf Begriffsschirfe verzichtet. Um die »grofRen Geheimnisse der Menschheits-
geschichte< zu denken, bedient sich Agamben einer radikalen Komplexitits-
reduktion.®*

Der Autor Agamben prisentiert sich in der Art und Weise eines Priesters
bzw. Propheten; einerseits sagt er den Untergang (biopolitische Katastrophe)
und andererseits die Erlosung (messianische Zeit) voraus. Der allwissende
Gestus zeigt sich aber ebenso — wie oben bereits erwihnt — am Bemiihen, die
»eigentliche Bedeutung« von Begriffen und Sachverhalten zu ergriinden. Zu-
nichst verweist Agamben hierfiir darauf, dass ein Zusammenhang vergessen
und verdringt wurde, »[...] dass in Wirklichkeit etwas Anderes und Komple-
xeres [...]«*7 hinter den Dingen und den Einsichten des wissenschaftlichen
Diskurses liegt, um dann unmittelbar fiir sich den Verdienst in Anspruch
zu nehmen, den besagten >Ursprung« selbst aufzudecken. Zu diesem Zweck
folgt Agamben den historischen Hinweisen ein Stiick weiter in der Geschichte
zuriick®®, um den noch >eigentlicheren Ursprung« eines Begriffes oder Sach-
verhaltes aufzukliren. So extrahiert er beispielsweise die Biopolitik oder den
Ursprung des Regierungsbegriffes gegen Foucault aus antiken Quellen.®? In
diesem Zusammenhang hat wiederum Derrida Agamben vorgehalten, mit je-
ner Geste seine Referenzautoren noch zu iibertrumpfen, welche zwar ein Phi-

434 | Ebd., S. 17. Vgl. ebenso: Agamben 1994, S. 254,

435 | Vgl. Derrida 1985.

436 | Vgl. zu Montagen in Agambens Schriften: Didi-Huberman 2012, S. 63.

437 | Agamben 2013a, S. 294.

438 | Agambens Definition von Religion beruft sich beispielsweise auf eine Etymolo-
gie, die den Terminus auf »relegere« zuriickfiihrt, um eine noch »eigentlichere« Bedeu-
tung zu entschlisseln. Vgl. Agamben 2005b, S. 71.

439 | Weiterhinverfahrtauch die Beweisfiihrung in »Herrschaft und Herrlichkeit« in die-
ser Form: Vgl. Agamben 2010a, S. 32ff.

14.02.2026, 16:44:23.

407


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

408

Politischer Pessimismus

nomen beschrieben, aber nur »almost« entritselt haben. Die Entritselung der
surspriinglichen Bedeutung« wird dann von Agamben selbst vorgenommen.**
Mindestens widerspriichlich ist vor dem Hintergrund dieses argumentativen
Vorgehens, dass Agamben in seiner Schrift »Signatura rerum. Zur Methode«
beansprucht, tiberhaupt >keinen Ursprung< oder >Punkt Null« bestimmen zu
wollen, geschweige denn in vorangegangenen Schriften benannt zu haben.*"
SchlieRlich zeichnet sich eine pessimistische Haltung durch die Selbstin-
szenierung des Autors aus. Der Pessimismus zeigt sich in diesem Fall ins-
besondere an den apodiktischen Aussagen, welche die Schriften durchziehen,
beispielsweise folgende: »Ist das Gesetz einmal isoliert und zu einem selbst-
stindigen religiosen System erhoben worden, wird es dimonisch.«**? Damit
ist die selbstreferenzielle Operationsweise des Rechtssystems angesprochen,
welcher ebenfalls positive Aspekte attestiert werden kénnten, vom Juristen
Agamben aber nirgends beschrieben werden. Das optimistische Vertrauen
Agambens auf die Lebens- bzw. Seinsweise scheint im Umkehrschluss und
als Kontrast die pessimistische Einschitzung jedweder rechtlichen Regelung
zu erkldren. Die Limitierung der eigenen Beobachtungsméglichkeiten thema-
tisiert Agamben indes nicht, vielmehr >ddmonisiert« er jede Gesetzesordnung
in der Menschheitsgeschichte und spricht Prophezeiungen frei von Selbst-
zweifeln aus. Mit Deutungen solcher Art mimt Agamben den Sozialtypus des
Propheten. Dieser zeigt sich ebenso daran, dass theologische Begrifflichkeiten
nicht nur im Kontext der Analyse historischer Quellen eingesetzt werden, son-
dern ebenso, um seine politische Philosophie und Zeitdiagnostik quasi tran-
szendental anzureichern.*® Besonderes Stilmittel ist dabei das bloRe Zitieren
von theologischen Erklirungen, ohne dass eine eingehende Interpretation und
Positionierung folgen wiirden. Die Reflexion der eigenen Beobachterposition
findet derweil in dieser Theorie nur sehr eingeschrinkt statt und nie in der
Form, dass Agambens Sendungs- und Deutungsanspruch dadurch irgend-
wie eingeschrinkt oder in Frage gestellt wiirde. Dies gilt insbesondere fiir den

440 | Derrida 2011, S. 317. Agamben homogenisiert Foucaults Arch&ologie und Ge-
nealogie zudem iiber die Werksphasen hinweg. Siehe zur sogenannten »doppelten
Homogenisierung« Foucaults durch Agamben: Paul 2013, S. 54.

441 | Vgl. Agamben 2009a, S. 112. Siehe als Beispiele fiir Formulierungen, in denen
Agamben dezidiert den Anspruch erhebt, einen »Ursprung« oder die »urspriingliche Be-
deutung«aufzuklaren: Agamben 2010a, S. 41, Agamben 2012b, S. 10, Agamben 2002,
S. 16.

442 | Agamben 2007, S. 71.

443 | »Vor allem beruht das Charisma Agambens auf der Indienstnahme theologischer
Begriffe, die sein Denken in eine vielschichtige Tradition einbetten und ihm Tiefe und
Glanz verleihen, ihn aber auch den Versuchungen des Absoluten aussetzen.« Liska
2008, S. 5.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

Messianismus, welcher sich nicht darum bemiiht, den eigenen Status als dies-
seitiger Text, als kultur- und geschichtsabhingig zu reflektieren oder sonstige
Quellenkritik anzustrengen. Dartiber hinaus trigt Agamben seine These im
Homo-sacer-Projekt mit einer Ernsthaftigkeit vor, der ein ironisches Augen-
zwinkern vollkommen fremd ist, und so {iberrascht es nicht, dass er seine Zeit-
diagnose nie relativiert oder revidiert. Ironie konnte in diesem Zusammenhang
idealerweise zur Selbstreflektion und Distanzierung fithren, das Kontingenz-
bewusstsein schirfen, welches es erlaubt, den Geltungsanspruch der eigenen
Aussage einzuschrinken und somit den Pessimismus zu relativieren.

Ausgehend von dem meiner Analyse zugrunde gelegten normativen Ideal
des Kontingenz- und Komplexititsbewusstseins, erscheint Agambens Erkennt-
nistheorie bedenklich, weil sie mit einer marginalen methodischen Selbst-
iiberpriifung einhergeht. Die Lebens-Form, der Rest und der Zeuge sowie da-
ritber hinaus die gesamte politische Philosophie mit den zentralen Kategorien
Souverin, Lager, nacktes Leben usw. werden von Agamben in einer Zone der
Ununterscheidbarkeit verortet; auf dieser »Schwelle der Unbestimmtheit« sind
alle Unterscheidungen quasi aufgehoben.*** Auffallenderweise werden somit
sowohl die positiven Ideale als auch die kritischen Analysekategorien in dieser
Denkfigur fundiert, was sich wiederum mit Agambens Einschitzung deckt,
dass sowohl der Untergang als ebenso die Erlésung ihren Ausgangspunkt in
der Ununterscheidbarkeit der Ausnahme haben. Implizit unterscheidet Agam-
ben damit eine positive Ununterscheidbarkeit (Lebens-Form) und eine negati-
ve Ununterscheidbarkeit (Souverinitit).

René Aguigah ist nun unbedingt zuzustimmen, wenn er folgert: »Jacques
Derrida ist ein Denker der Differenz, sagt man; wenn das zutrifft, muss man
Giorgio Agamben als Theoretiker der Ununterscheidbarkeit bezeichnen.«**
Anzumerken ist mit Elke Lachert allerdings, dass Agambens Uberlegungen
zur Ununterschiedenheit ideengeschichtlich auf Derrida zuriickgehen.*¢ Was
aber bedeutet der Rekurs auf die ritselhafte Zone der Ununterscheidbarkeit
(alias die Schwelle, der einschliefende Ausschluss, die Grauzone, das Nie-
mandsland, die Ausnahme usw.) fiir Agambens Erkenntnistheorie? Allein
der Versuch, die Zone der Ununterscheidbarkeit zu definieren oder zu fassen,
gleicht der Quadratur des Kreises, zeichnet sich diese doch gerade dadurch
aus, dass sie nicht eindeutig zu bestimmen ist. Die Ununterscheidbarkeit ein-
schlieRender Ausschliisse zeigt, dass Agamben die Letztfundierung in der
Paradoxie ernst meint. Als Gegenkonstrukt zur imaginierten »urspriinglichen
Einheit« tiberzeugt die Fundierung der politischen Griindungszene in der Un-
unterscheidbarkeit. Plausibel ist es, den Anfang einer jeden Ordnung als Zone

444 | Vgl. Agamben 2012b, S. 188f.
445 | Aguigah 2010.
446 | Vigl. Lachert 2007, S. 207ff.

14.02.2026, 16:44:33.

409


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

410

Politischer Pessimismus

der Ununterscheidbarkeit zu beschreiben, weil die Griindung bzw. der Anfang
immer paradox ist. So zeigt etwa die Riickfithrung jeder politisch-rechtlichen
Ordnung auf die Ausnahme, dass die Begriindung der Entscheidung fiir eine
bestimmte Konstitution nicht widerspruchfrei innerhalb des Systems selbst
gefunden werden kann. Ein prominentes Beispiel fiir die Entparadoxierung
dieser Paradoxie ist die Systemtheorie Luhmanns, der zufolge jedes System aus
der Unterscheidung von System und Umwelt hervorgeht und als Bedingung
der Moglichkeit jene Unterscheidung auf der Seite des Systems wieder einfiith-
ren muss.*” Nur durch den »Kunstgriff« einer »nachtriglichen Reprisentanz
eines Ursprungs«**® imaginiert sich eine Ordnung bzw. ein System als Ein-
heit und mittels der damit verbundenen Konstruktion eines >dufleren Grun-
des«< tduscht sich dieses als Bedingung der Moglichkeit tiber die Kontingenz
der eigenen Existenz. Vor Agamben hat — neben Luhmann — bereits Derrida
jenen Zusammenhang erfasst und im Paradoxon des »grundlosen Grundes«
im Text »Der mystische Grund der Autoritit« beschrieben — allerdings bleibt
diese ideengeschichtliche Vaterschaft im Text »Homo sacer« unthematisiert.
Schlieilich ist die Paradoxie des Anfangs fiir Agamben vor allem Mittel zum
Zweck, die »urspriingliche Unterscheidung« der politischen Ordnung als einen
illegitimen Gewaltakt zu tiberfithren, weshalb Agamben dann immer wieder
selbst den Begriff des »Ursprungs« oder der »Urspriinglichkeit« bemiiht,
bleibt unverstindlich. Begriindet wird die Illegitimitit jeder Ordnung von
Agamben durch die unrechtmifige Produktion des der Tétung preisgegebe-
nen nackten Lebens, entlang der Trennung von bios und z6€, Recht und Natur
usw.; eine Logik, die unweigerlich und folgerichtig jede politische Ordnung in
die »biopolitische Katastrophe« fiihrt. So gesehen ist in diesem Theorieauf-
bau vor der Unterscheidung von Recht und Natur bereits entschieden, dass
jene Unterscheidung unrecht ist, folglich revidiert bzw. deaktiviert, d.h. in der
Lebens-Form aufgehoben werden sollte. Agamben imaginiert nun jenseits der
»urspriinglichen« Unterscheidung die Lebens-Form, welcher durch die Unter-
scheidung von Leben und Form Unrecht geschieht. Wiirde Agamben auf diese
normative Setzung als Anfang und Utopie des Ziels verzichten, kénnte seine
politische Philosophie den »Entartungsprozess des Rechtes«**
men. Seine Anthropologie mochte zwar keine Wesen des Menschen bestim-
men, aber ohne eine solche implizite Setzung wire es — wie oben beschrieben —
dieser politischen Philosophie nicht méglich, eine »Entfremdung< zu beklagen.

Aus der >urspriinglichen< Ununterscheidbarkeit erwichst weiterhin die
Problematik, dass Recht und Gewalt nicht unterschieden werden koénnen, wo-
raus die Diagnose folgt, dass das Recht insgesamt in der Moderne die ein-

nicht wahrneh-

447 | Vgl. Luhmann 1987, S. 242f.
448 | Lidemann 2003, S. 237.
449 | Lachert 2007, S. 209.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

schlieRend-ausschliefende Form von willkiirlicher Gewalt annimmt. Nach
Agamben kann in der »Zone der irreduziblen Ununterscheidbarkeit«*° keine
trennscharfe und eindeutige Unterscheidung vorgenommen werden, es kann
somit nicht gesagt werden, was »Auflen und Innen« ist.*! Der Terminus »ir-
reduzibel« verweist auf den nicht-ableitbaren und nicht-aufhebbaren Status
jener Zone innerhalb dieses Theoriedesigns. Die Ununterscheidbarkeit gerit
somit zur nicht negierbaren Kategorie in Agambens Konstruktion. Interessan-
terweise wird die Grenzbestimmung Ununterscheidbarkeit durch den Verweis
auf Ununterscheidbarkeit erklirt. Die Ununterscheidbarkeit der Grenze zwi-
schen Natur und Kultur, z6é und bios, ist durch die Schwelle markiert. Aber
die Grenze der Schwelle, welche in irgendeiner Form zu bestimmen sein miis-
sen, damit letztere wahrgenommen werden kann, wo sie beginnt und wo sie
endet, ist ununterscheidbar. Die Schwelle scheint iiberhaupt keine riumlich
feststellbaren Umgrenzungen zu haben und in der Opposition von Natur und
Kultur zu zerflieRen.

Die Denkfigur der Ununterscheidbarkeit oder Unentschiedenheit erinnert
derweil an das Experiment »Schrodingers Katze«, das der Physiker Erwin
Schrédinger 1935 vorstellte.*? Wichtig ist fiir unseren Zusammenhang, dass in
dieser Experimentanordnung zwei sich ausschlieRende Zustinde gleichzeitig
wahr sein konnen, solange niemand die Situation tiberpriift und in Augen-
schein nimmt. Konkreter: Aufgrund der Nicht-Einsehbarkeit einer Kiste ist
unklar, ob die dort eingesperrte Katze tot oder lebendig ist. Dies ist ein er-
kenntnistheoretisches Paradoxon der Ununterschiedenheit zwischen Leben
und Tod, welches erst durch eine empirische Uberpriifung aufzuldsen ist.
Somit ist die Katze, empirisch betrachtet, niemals tot und lebendig zugleich,
sondern da sie in der >Black Box« der Beobachtung entzogen ist, ist sie erkennt-
nistheoretisch fiir den externen Beobachter tot und lebendig zugleich, befindet

450 | Agamben 2002, S. 19.

451 | Ebd,, S. 19.

452 | Die Versuchsanordnung muss folgendermafien vorgestellt werden, wobei das da-
hinterliegende quantenmechanische Problem in unserem Zusammenhang zu vernach-
lassigen ist: Die Katze, eine winzige Menge radioaktiver Substanz, ein Detektor fiir die
beim Zerfall erzeugte Strahlung und eine tédliche Menge Blauséure in einem geschlos-
senen Behélter befinden sich fiir eine Stunde in einen abgeschlossenen, nicht einseh-
baren Raum; einer Kiste. In welcher Zeit die radioaktive Substanz in der Versuchszeit
zerfallt, kann nicht genau vorausberechnet werden. Der instabile Atomkern zerfallt nun
in einer bestimmten Zeit, mit einer bestimmten Wahrscheinlichkeit, und sobald der Gei-
gerzahler ein bestimmtes Maf an Strahlung anzeigt, wird das Gift freigesetzt, und die
Katze stirbt - oder eben nicht. Aber erst nach der Stunde, wenn die Kiste gedffnet wird,
|asst sich mit Sicherheit sagen, ob die Katze noch lebt. Solange und bis dahin ist die
Katze theoretisch gleichzeitig lebendig und tot.

14.02.2026, 16:44:23.

41


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

412

Politischer Pessimismus

sich in einer Zone der Ununterscheidbarkeit. Im Gegensatz zur Experiment-
anordnung bei »Schrédingers Katze« trennt Agambens Theorie der Ununter-
scheidbarkeit nicht zwischen empirischen Beobachtungen und theoretischen
Problemen, sondern lisst beides gewissermaflen ununterschieden in eins fal-
len.

Agamben bestreitet nun retrospektiv, dass seine paradigmatischen Aussa-
gen gleichzeitig empirische Tatsache in der gesamten Menschheitsgeschichte
und erkenntnistheoretische Letztfundierung zu sein beanspruchen. Die Un-
unterscheidbarkeit ist indessen eine erkenntnistheoretisch spannende Konst-
ruktion, soll sie doch iiber die Limitierung des Wissens und der Beobachtungs-
moglichkeiten aufkliren: Was im Lager geschieht, kann nicht sicher gewusst
werden, ob die Lebewesen tot oder lebendig sind, ist fiir den externen Beobach-
ter ununterscheidbar. Allerdings verwendet Agamben die Kategorie in der Art,
dass aus der Ungewissheit eine negative Sicherheit entsteht: Im Zweifelsfall
ist das Leben nicht unbestimmt zwischen Leben und Tod, sondern es ist vom
Schlimmsten auszugehen: »der Thontrapolitik« des dem Sterben preisgegebe-
nen Lebens. Aus Unwissenheit wird bei Agamben die Gewissheit, dass das
Schlimmste droht.

In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern, dass Agamben Sozialitit
von der Grenze, vom Extrem der Ausnahme her denkt. Mit Schmitt teilt er die
Uberzeugung, »[...| das Normale beweist nichts, die Ausnahme beweist alles;
[...]«*3. Die Normalitit ist langweilig, der Schrecken der Ausnahme interes-
santer und deshalb scheinbar auch >wirklicher«. Damit werden zwei Realitits-
Ebenen behauptet: der Uberbau, der nichts >wirklich< erklirt und der Unterbau
der Ausnahme, aus welchem die Normalitit abzuleiten bzw. in Frage zu stellen
ist. Dies zeigt sich beispielsweise an den Uberlegungen zur Ununterscheid-
barkeit der Souverinitit: Der Souveridn befindet sich zugleich innerhalb und
auferhalb der Rechtsordnung®*: »Ich, der Souverin, der ich auRerhalb des
Rechts stehe, erklire, daR es kein AuRerhalb des Rechts gibt.«*> Wenn es um
die Souverinitit geht, kann nicht bestimmt erklirt werden, ob der Souverin
innen oder auflen ist, und gleichzeitig bleibt unklar, wo genau die Grenze des
Rechtes verliuft.

So wie nicht eindeutig gesagt werden kann, ob der Souverin innerhalb oder
auflerhalb des Rechts steht, ist es ebenfalls nicht méglich, im Fall des Homo
sacer eindeutig zu benennen, ob dieser lebt oder bereits tot ist, ob er noch
menschlich oder schon unmenschlich ist. Ausgehend davon trennt Agambens
Analyse in den konkreten Anwendungsfillen (Ultrakomatose, Hitler, Fliicht-

453 | Ebd., S. 26.
454 | Vgl. zu dieser Argumentation: Lachert 2007, S. 208ff.
455 | Agamben 2002, S. 25.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

linge usw.®®) nicht zwischen einer theoretischen/erkenntnistheoretischen
und einer empirischen/historischen Beobachtung, was dazu fiithrt, dass das
Lager als Paradigma »unabhingig von den dort veriibten Verbrechen« einge-
setzt werden kann u.a. auch fiir Gated Communities der Oberschicht.*” Das
nationalsozialistische Vernichtungslager ist heute »das Paradigma des politi-
schen Raums selbst, in dem Augenblick, in dem die Politik Biopolitik wird
und in dem der homo sacer sich virtuell mit den Biirgern vermischt.«*® Im
virtuellen Ausnahmezustand sind dann schlicht alle Biirger der modernen De-
mokratie unterschiedslos und potenziell Homo sacer.*® Anhand dieses Dif-
ferenzierungsverlustes der Ununterscheidbarkeit kann Agamben unabhingig
davon, ob es empirisch betrachtet dazu kommt, dass Biirger in irgendein Lager
gesperrt werden, und unabhingig davon, ob der Lagerinsasse wirklich getétet
wird, die Zeitdiagnose der Universalitit der Ausnahme, des Nomos des Lagers,
stellen.

Das Denken mittels Paradigmen verhindert in der Folge, dass Agamben
seine eigene Position und Theorie erkenntnistheoretisch in der durch ihn
konstruierten Welt stringent verortet. Das Paradigma ist nach Agamben »eine
Erkenntnisform, die weder induktiv, noch deduktiv, sondern analogisch ist,
somit von einem Besonderen zu einem anderen Besonderen fortschreitet«. 6
Gewissermaflen als hoheres Drittes soll dieses Analyseverfahren dazu dienen,
die Unterscheidung von allgemein und konkret, Deduktion und Induktion,
Partikularem und Universellem, Objekt und Subjekt aufzuheben.*! Das Para-

digma zeigt Analogien auf und entspricht somit dem Beispiel:*6?

»Das Beispiel ist also weder besonders noch allgemein, sondern sozusagen ein singulé-
rer Gegenstand, der sich als solcher zu erkennen gibt, der seine Singularitdt zeigt. Nun

456 | Vgl. ebd., S. 193ff.

457 | Vgl. Agamben 2006b, S. 40.

458 | Agamben 2002, S. 184.

459 | Vgl. ebd., S. 121.

460 | Agamben 2009a, S. 37.

461 | »Kurz, es funktioniert als Paradigma im strengen Sinn des Wortes: ein einzelnes
Objekt, das, giiltig fir alle anderen Objekte seiner Klasse, die Intelligiblitdt des Ensem-
bles definiert, dem es zugehdrt und das es zugleich konstituiert.« Ebd., S. 20. »Das
analogische Dritte gewinnt sein Statut hiervor allem durch die Desidentifikation und die
Neutralisation der beiden ersten Positionen [A oder B, Anm. d. A.], die damit zugleich
voneinander ununterscheidbar werden. Das Dritte ist diese Nichtunterscheidbarkeit,
und der Versuch, es durch zweiwertige Zasuren zu bestimmen, muf notgedrungen auf
Nichtentscheidbarkeit stoffen.« Ebd., S. 24.

462 | Ebd., S. 21.

14.02.2026, 16:44:23.

413


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

414

Politischer Pessimismus

geht auch der tiefere Sinn jenes Wortes auf, das im Griechischen Beispiel bedeutet: pa-
ra-deigma, was sich daneben zeigt (was im deutschen Bei-spiel ebenfalls anklingt).«*63

Paradigmen haben demnach die Funktion, »[...] einen historischen Problem-
kontext zu konstruieren und in seiner Gesamtheit verstehbar zu machen. Das
hat zu Mifverstindnissen gefithrt — besonders bei Leuten, die mit mehr oder
weniger Redlichkeit davon ausgingen, meine Absicht sei lediglich, die historio-
graphischen Thesen und Rekonstruktionen vorzuschlagen.«** Das Problem
des >Mifdverstindnisses« lisst sich folgendermaflen aufkliren: Das von Agam-
ben verwendete Paradigma soll — laut ihm - von dem ausgenommen sein,
woflir es beispielhaft steht. D.h. das Paradigma (etwa des Lagers) ist derart
(sinn-)entleert, dass es nicht mehr fiir das Inhaltliche stehen soll, was es be-
zeichnet.**® Was konkret aus dieser Uberlegung der oben dargestellten — und
doch recht unmissverstindlichen — Zeitdiagnosen und Prognosen folgt, lisst
Agamben interessanterweise offen.

So bezieht sich Agamben bei seinen methodischen Gedankengingen auf
Thomas S. Kuhn und Foucault und reflektiert, dass letzterer die erkenntnis-
theoretische Frage als eine politische bzw. eine Frage der Macht auffasst.*6®
Allerdings bezieht Agamben jene Uberlegung im Weiteren nicht auf seine
eigene Erkenntnis, sondern reklamiert fiir sich eine wissenschaftlich entriick-
te Beobachterposition, die eine Limitierung der eigenen Erkenntnis durch die
Bedingungen der Macht nicht weiter thematisiert. Dies muss irritieren, wenn
man davon ausgeht, dass Agamben — wenn er sich selbst folgt — in einer Welt
schreibt, die total durchmachtet ist. Eine solche Entpolitisierung der Erkennt-
nistheorie wirft zudem die Frage auf, wie Agamben seine Kritik innerhalb der
Gesellschaft artikulieren kann? Ironischerweise bezeichnet Agamben selbst

463 | Agamben 20034, S. 15.

464 | Agamben 20094, S. 9.

465 | »Ein Beispiel wahlen ist darum ein komplexer Art, der voraussetzt, daf der
Terminus, der als Paradigma fungiert, deaktiviert wird, da man ihn also aus seinem
normalen Gebrauch abzieht, aber nicht, um ihn anderswohin zu verlegen, sondern im
Gegenteil, um die Regelordnung gerade dieses normalen Gebrauches zu zeigen, die
anderswie nicht gezeigt werden kann.« Ebd., S. 22. »Wo Agamben seine Verfahrens-
weise und Darstellungstechnik als ein Operieren mit Paradigmen bezeichnet hat, wird
dieses Dilemma ausformuliert. Als partikulare Beispiele sind Paradigmen fiir Agamben
von dem ausgeschlossen, was sie beispielhaft aufzeigen bzw. représentieren. Aus logi-
schen Grinden, die Agamben im Zusammenhang mit seiner Deutung der Schmitt’schen
Ausnahme schon in seinem Buch tiber den homo sacer entfaltet hat, sind Beispiele von
dem ausgenommen, was sie zeigen. Kraft seiner Funktion als Beispiel hat das Paradig-
ma nicht teil an dem, wofiir es beispielhaft steht.« Geulen 2015, S. 218.

466 | Agamben 20094, S. 17.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

»mannigfache Subjektivierungsprozesse« u.a. »de[n] Schreiber von Erzihlun-
gen, als eine mogliche Form der Gefangenschaft des Subjektes in Dispositi-
ven, ohne sich selbst in diesem Zusammenhang zu verorten oder mit einzu-
beziehen.*” Sich seltsam auRerhalb des Dispositiven wihnend, hilt Agamben
anderen Autoren vor: »Im Ubrigen sind diejenigen, die solche Reden fiihren,
ihrerseits ein Resultat des medialen Dispositives, in dem sie gefangen sind.«*®
Wie kann Agamben dies wissen? Zumal er selbst unter den Bedingungen der
von ihm geschilderten Welt der >Gesellschaft des Spektakels< schreibt, welche
»die kollektive Wahrnehmung manipulieren und sich des kollektiven Gedicht-
nisses und der gesellschaftlichen Kommunikation bemichtigen«?® Dessen
ungeachtet, beschreibt Agamben die Epistemologie als eine vom Politischen
unberiithrten Sphire, welche befriedet und harmonisch erscheint. Er sucht die
Letztfundierung in der Ontologie: »Die Intelligibilitit, um die es im Paradig-
ma geht, hat ontologischen Charakter. Sie bezieht sich nicht auf das kognitive
Verhiltnis zwischen einem Subjekt und einem Objekt, sondern auf das Sein.
Es gibt so etwas wie eine Ontologie des Paradigmas.«”° So endet Agambens
»Philosophische Archiologie«, welche »das Statut des erkennenden Subjekts
selbst bestimmt«*' bzw. dekonstruiert in einer Ontologie, die ihre eigene
Konstruktionsleistung nicht erkennen kann.

Der Beobachter Agamben und seine politische Philosophie kommen in
dieser Theorie der Moderne nicht vor. Der italienische Philosoph will kein Ein-
heitsdenker im Sinne des humanistischen Universalismus sein, gleichzeitig
ist er aber ebenso wenig bereit. seine Theorie konsequent differenztheoretisch
zu fundieren.

7.8 RESUMEE

»Ostern in Agypten« lautet der Titel eines kurzen Textes von Agamben. Auf
knappen zweieinhalb Seiten interpretiert der Autor das Lebenswerk des Dich-
ters Paul Celan als das Schaffen eines Juden, der sich nicht erinnern kann,
»jemals aus Agypten ausgezogen zu sein«.”? Mit dem ihm eigenen Willen
zur Verallgemeinerung verortet er Celans Dichtung — inklusive dessen psychi-
scher Konstitution — auflerhalb des Exodus, zeitlebens dazu verdammt, Pes-
sach in Agypten zu feiern. Aber es ist nicht nur Celan, dem nach Agamben der

467 | Agamben 2008, S. 27.
468 | Ebd., S. 37f.

469 | Agamben 2003a, S. 73.
470 | Agamben 20094, S. 38.
471 | Ebd., S. 111.

472 | Agamben 2011, S. 213.

14.02.2026, 16:44:23.

415


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

416

Politischer Pessimismus

Auszug in eine bessere Welt verwehrt bleibt. Es ist das Schicksal der modernen
Gesellschaft schlechthin, die Menschen, deren Befreiung einmal das erklirte
Ziel war, im Lager gefangen zu halten. Gemessen am Ideal der Lebens-Form
erscheint Agamben die Gegenwart als biopolitische Katastrophe. Hinter dem
empathischen Rekurs auf das Leben steht eine doppelte Anthropologie: So dis-
tanziert sich Agamben von jeder positiven Bestimmung des Lebens und zeigt,
wie der Mensch durch Dispositive in Abgrenzung vom Tier geschaffen wur-
de. Die Enthaltsamkeit von anthropologischen Wesensbestimmungen gelingt
Agamben lingst nicht in all seinen Schriften, implizit verbindet er das Ideal
der Lebens-Form bzw. Seinsweise mit einem Menschenbild, das auf Gliick und
Genuss gerichtet ist. Dabei schreibt Agamben stark suggestiv und prizisiert
die mit dem anthropologischen Ideal einhergehende Seins-Ontologie nur an
wenigen Stellen. Dieses Menschenbild erklirt derweil den moralischen Ton in
Agambens Texten. Uber jene Voraussetzungen klirt Agamben sich und den
Leser indes nur unzureichend auf. Ein Kritikpunkt, der ebenfalls die erkennt-
nistheoretische Selbstreflexion trifft, so wihnt sich Agamben auf einem privi-
legierten Beobachtungsposten, den es in der Welt, die er von dort aus priifend
betrachtet, aber gar nicht geben kann. Dessen ungeachtet pflegt Agamben eine
totalisierende Konstruktion von Sinnzusammenhingen — so entsteht eine Ver-
hingniserzihlung, welche das Bediirfnis nach universellen Erklirungen be-
dient. Sein Versuch, die ganz groflen Linien der Geschichte aufzuzeigen bzw.
sogar mitzuzeichnen, geht aber nicht nur einher mit einer stark reduzierten
Komplexitit, seine einseitige geschichtsphilosophische Diagnose verharrt per-
manent auf der negativen Seite und erkennt lediglich noch eine schreckenerre-
gende Funktionslogik der Moderne. Was dann bleibt, ist die Hoffnung auf ein
messianisches Wunder.

Jener Zusammenhang fithrt deutlich vor Augen, wie eng die Bausteine
Niedergang, Kontrast, alternative Politik, Anthropologie und Philosophie der
Geschichte in dieser Theorie miteinander verbunden sind bzw. sich verbinden
lassen und wie sich mithilfe besagter Idealtypen die Systematik seines politi-
schen Pessimismus erschliefit. Weiterhin konnte gezeigt werden, dass Agam-
ben, obwohl er eine teleologische Erzihlung von >Ursprung und Ende«<ablehnt,
ausgehend von der >urspriinglichen Trennung« des Lebens von der Form und
dem Scheitern der okzidentalen Zivilisation in der >biologischen Katastrophe<
eine grofle Erzihlung von Ursprung und Ende entwickelt. Weiterhin griin-
det auch die Zeitdiagnose des Nomos des Lagers auf einem geschichtsphilo-
sophischen Pessimismus, weil dem souverinen Gesetz gewissermaflen ein
geschichtsmichtiger Telos innewohnt. Jedes Rechtssystem ist demnach dazu
sverdammt¢, immer wieder neue Ausnahmeriume, also Lager, zu schaffen —
eine These, die auf negativ-teleologische Vorstellungen verweist. Ferner ist
auch die Kategorie der »messianischen Zeit« — trotz aller Uminterpretationen —
tiberhaupt nicht ohne ein teleologisches Versprechen artikulierbar, denn ohne

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

7. Giorgio Agamben

die Ausrichtung auf ein Ende und eine Verheiffung der Errettung in der >Jetzt-
zeits, verliert jeder Messianismus seinen Sinn.

Agambens Anspruch, einen diesseitig-politischen Ausweg aus dem biopoli-
tischen Desaster zu finden, scheitert an seiner tibermichtigen Konstruktion
des Souverdnititsprinzips und der ckonomischen Logik. Der von Agamben
erdachte >schwache Messianismus«< der Lebens-Form und die Profanierung
stehen der umfassenden >Konfiszierung« der Dinge und Menschen durch die
Macht unvermittelt gegentiber. In einer solchen Welt ist emanzipatorisches
Handeln, im Sinne einer politischen Verinderung und Verbesserung der Welt,
fur Agamben nicht mehr vorstellbar, und er sinniert iiber »Flucht und Riick-
zug«“”.

Im Theoriedesign wirkt die messianische Politik vor dem Hintergrund der
dazugehorigen Zeitdiagnose einerseits wie ein Fremdkorper und anderseits
konsequent. Der linearen Zeitauffassung steht dieser Messianismus ohnmich-
tig gegentiber. Gleichzeitig ist die messianische Erginzung der Theorie aber
geradezu folgerichtig, weil dadurch im Sinne der eigenen Standpunktlogik
die Ausweglosigkeit anerkannt wird, um mithin auf spirituelles Terrain aus-
zuweichen.”* Mit jenem politischen Pessimismus behauptet Agamben einen
besonderen Platz in der aktuellen politischen Philosophie. Der politische Pessi-
mismus zeigt sich insbesondere daran, dass es schwierig ist, sich eine stirkere
Diskreditierung der politischen Sphire vorzustellen. Zumal es keinen Raum
fur Alternativen geben kann, wenn es gleichgiiltig ist, auf welcher Rechts-
form die politische Ordnung griindet und mit welchen Intentionen politisches
Handeln erfolgt. Immerfort wird politisches Handeln die Form von Biopolitik
(Thanatopolitik) annehmen, Lager er6ffnen und nacktes Leben produzieren
und téten. Im Gegensatz dazu, bedient sich Agamben theologischer Texte und
Formulierungen, um seine Version einer messianischen Zeit ohne Messias zu
umreifien.

473 | Vgl. Agamben 2015¢c, S. 39f.

474 | Agamben 2012a, S. 149f. »Der permanente Krisen- und Ausnahmezustand, der
von den Regierungen der Welt allenorten ausgerufen wird, ist nichts anderes als die sa-
kularisierte Parodie der bestandigen Vertagung des Weltgerichts in der Geschichte der
Kirche. [...] Die totale Verrechtlichung und Okonomisierung der zwischenmenschlichen
Beziehungen, die Verwechslung dessen, was wir glauben, hoffen und lieben kénnen, mit
dem, was wir gezwungen sind, zu tun oder nicht zu tun, zu sagen oder nicht zu sagen,
sind Ausdruck einer Krise nicht nur des Rechts und des Staates, sondern auch und ge-
rade der Kirche.« Agamben 2012c, S. 28f.

14.02.2026, 16:44:23.

417


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

8. Zusammenfassende Betrachtung:
Politischer Pessimismus

Die vorliegende Studie hatte das Ziel, aufzuzeigen, inwiefern die Schriften von
Carl Schmitt, Michel Foucault und Giorgio Agamben einen politischen Pes-
simismus zum Ausdruck bringen. Hierfiir habe ich idealtypische Kategorien
bestimmt: 1. Niedergangsgeschichte, 2. Kontrastfolie, 3. Pessimistische Anth-
ropologie, 4. Pessimistische Philosophie der Geschichte, 5. Prognose sowie 6.
Haltung bzw. die Performanz des Pessimismus, und mit ihnen die drei Theo-
rien jeweils separat analysiert. Abschlieflend erlaubt dieses einheitliche Vorge-
hen eine Vergleichsperspektive, die Gemeinsamkeiten und Unterschiede jener
drei Betrachtungen der modernen Gesellschaft pointiert nennt und erldutert.
Der bisherigen Gliederung weiterfolgend zeigt sich — wie eingangs ver-
mutet —, dass Schmitt, Foucault und Agamben die Entwicklung hin zur mo-
dernen Gesellschaft negativ beschreiben. Nun ist es mdoglich, zwischen drei
unterschiedlichen Niedergangswahrnehmungen zu differenzieren. Zunichst
ist zu konstatieren, dass Schmitt die Reformation und Sikularisierung ab-
lehnt, das Zeitalter des absolutistischen Staates wiederum positiv beschreibt.
Erst im Zuge der Franzdsischen Revolution erodiert nach Schmitt die politi-
sche Ordnung der europiischen Staatlichkeit. Die daraus vermeintlich entste-
henden Probleme benennt seine Kulturkritik des 20. Jahrhunderts vehement.
Foucaults historische Untersuchungen bis zu Beginn der 1980cer Jahre fokus-
sieren ebenfalls die Modernititsschwelle, den Ubergang vom 18. zum 19. Jahr-
hundert, und die damit verbundenen Verinderungen, allerdings bleiben Fou-
cault die Kritikpunkte Schmitts fremd. Der franzssische Philosoph beschreibt
keine — wenn auch nur vordergriindige — >Entpolitisierung und Neutralisie-
rungs, sondern einen Disziplinierungs- und Normalisierungsprozess, durch
welchen Subjekte als Bedingung ihrer Méglichkeit Machtverhiltnissen unter-
worfen werden. So zeigt Foucault vor allem, wie sich die erhoffte Befreiung
des Menschen in deren Gegenteil verkehrt und beschreibt somit nicht den
Niedergang einer dekadenten Gesellschaft; er schildert vielmehr einen nega-
tiven Fortschritt der Rationalitit. Nach Schmitt fithrt der Universalismus von

14.02.2026, 16:44:33.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

420

Politischer Pessimismus

Vernunft und Menschenrechten zu einem diskriminierenden Kriegsbegriff,
zur Eskalation der Feindschaft und Entgrenzung des Krieges. Foucault zufol-
ge werden im Zuge der Aufklirung eine Vielzahl von Institutionen und Dis-
kursen geschaffen, deren Machttechniken auf der Mikroebene den gesamten
Gesellschaftskorper sowie jeden Einzelnen durchdringen.

Agambens Kritik der Moderne wihlt im Gegensatz dazu nicht die Mo-
dernitdtsschwelle als Ausgangspunkt, und anhand des/seines Homo-sacer-
Projektes erldutert er, wie mit der »urspriinglichen Unterscheidung« von bios
und z5¢ das Leben bereits in der Antike dem Souverin schutzlos ausgeliefert
wurde. Diese seitdem herrschende Logik des einschliefenden Ausschlusses
steigert sich noch im 20. Jahrhundert, womit der Ausnahmezustand in Form
des Lagers zur normalen Regierungspraxis gerit. Flankiert wird die Diagnose
Agambens von einer Kulturkritik, welche die »Gesellschaft des Spektakels«
anprangert und eine totale Beherrschung des Menschen durch das sogenannte
»0konomische Paradigma« erkennt.

Warum die moderne Gesellschaft als schlecht bzw. als die schlechteste er-
scheint, wird wiederum von diesen drei Vergleichsautoren sehr unterschied-
lich begriindet. Nach Schmitt ist der Mensch »sekundierungsbediirftigs; damit
erklirt er den Menschen zu einem gefihrlichen Wesen, welches zum fried-
lichen Zusammenleben nicht fihig ist. Ein starker d.h. souverdner Staat und
die damit verbundene innenpolitische Ordnung sind somit sein Ideal, welches
im Kontrast eine freie Gesellschaft und modern-romantische Individualitit
als gefihrlich ablehnt. Jene enge Bindung von normativem Ideal und anthro-
pologischen Setzungen offenbart sich indes bei allen drei Autoren. Foucault
idealisiert in seine frithen Texten Erfahrungen wie den Wahnsinn, den Tod
usw., welche die moderne Gesellschaft — seiner Einschitzung nach — nicht
mehr erlaubt. Der Mensch erscheint in dieser pessimistischen Perspektive als
Leidtragender der fortschreitenden Disziplinierungs- und Normalisierungs-
tendenzen, und seine freie Entfaltung wird im stetigen Prozess der Zivilisa-
tion zunehmend eingeschrankt. Der Mensch bzw. das Subjekt darf demnach
nicht als autonomes Wesen gedacht werden, sondern im Zusammenhang mit
Machtverhiltnissen, denen er untertinig ist. Gleichzeitig jedoch vertritt Fou-
cault relativ optimistisch die Meinung, dass dem Menschen durchaus Wider-
standspotenziale konstitutivinnewohnen, welche er in seinen spiten Schriften
in Form einer Asthetik der Existenz und der >Sorge um Sich« als alternative
Selbstverhiltnisse befiirwortet. Den Mensch ist demnach immer wandelbar
und wesenhaft, nie auf ein bestimmtes Wesen festgelegt. So bleibt der Befund
einer doppelten Anthropologie: Einerseits ist der Mensch als Subjekt ein We-
sen, das von der Macht vollkommen durchdrungen und ihr unterworfen ist.
Andererseits ist dieser Mensch sozusagen ontologisch unbestimmt und immer
auch zum Widerstand fihig. Agamben wiederum hofft auf die Verbindung von
Leben und Form jenseits aller historisch wie gegenwirtig bekannten Formen

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

8. Zusammenfassende Betrachtung: Politischer Pessimismus

von Sozialitit. Wie Foucault mochte er Identititszuschreibungen zurtickwei-
sen, vor allem die des Volkes, wogegen er die Kategorie des Restes proklamiert.
Gleichermafien ablehnend steht Agamben der Erschaffung des Menschen
mittels der »anthropologischen Maschine« gegentiber. Auch in diesem Zusam-
menhang findet sich eine Anthropologie, welche — vergleichbar mit der Fou-
caults — keine sein mochte. Agamben beschreibt den Menschen als ein Wesen,
das aufgrund der Trennung von Mensch und Tier im Menschen selbst ent-
steht. Wird die politische Ordnung mittels der Trennung von Form und Leben
konstituiert, entsteht der Mensch durch einen einschlieflenden Ausschluss,
welcher wiederum in der Lebens-Form, der Verschnung von zée und bios, auf-
gehoben werden soll. Die damit entworfene Anthropologie hat somit zwei Ebe-
nen: zunichst die einer negativen Anthropologie, welche den Menschen unbe-
stimmt darstellt und nur die negative Bestimmung, also in Abgrenzung und
mittels Ausschluss, im Prozess der Zivilisation beschreibt. Auf der zweiten
Ebene verbreiten optimistische Ausblicke Agambens jedoch den Glauben, dass
der Mensch prinzipiell zu einer Lebens-Form finden kénnte, und binden das
menschliche Sein explizit an das Versprechen des Gliickes. Eine Trennung von
politisch linken und rechten Theorien scheint an diesen drei exemplarischen
Fillen am ehesten im Menschenbild Halt zu finden, denn eine optimistische
Bezugnahme auf den Menschen ist bei Schmitt — im Gegensatz zu Foucault
und Agamben — nicht zu erkennen. Umgekehrt ergreifen die beiden letzteren
Autoren normativ Partei fiir vermeintliche Verlierer und Opfer des Moderni-
sierungsprozesses, einer solchen Empathie fiir andere steht Schmitts Theorie
verstindnislos gegeniiber. Das rekonstruierte Wechselverhiltnis von Verfalls-
geschichte, Zeitdiagnose, Anthropologie und Ideal/Kontrastmittel erlaubt es
somit, gerade den Aufbau und die normativen Setzung in der entsprechenden
Theorie nachzuvollziehen und deren Verhiltnis zu systematisieren.

Die jeweils entworfene Philosophie der Geschichte zeigt wiederum verbin-
dende Aspekte dieser Version des Pessimismus. Schmitts Konstruktion des
Politischen als nicht aufhebbare Unterscheidung von Freund und Feind be-
hauptet — im reziproken Verhiltnis zur Anthropologie der Gefihrlichkeit —,
dass menschliches Zusammenleben immer konfliktir bleiben wird. Dem Poli-
tischen wohnt weiterhin ein Eskalationspotenzial inne, so dass eine Steigerung
der >wirklichen Feindschaft« zur »absoluten Feindschaft« beharrlich droht. Ge-
hegt werden konnte das Politische nach Schmitt in einem System souverdner
Staatlichkeit, jedoch diagnostiziert und prophezeit er diesem den Untergang.
Transzendental iiberbietet Schmitt eine solch pessimistische Philosophie der
Geschichte durch sein Bekenntnis zum Katechon. Die vor allem im Spatwerk
entworfene Theologie der Geschichte interpretiert die christliche Heilsge-
schichte in dem Sinne, dass es die Aufgabe des Katechon sei, den Antichristen
aktiv aufzuhalten. Allerdings sieht Schmitt im 20. Jahrhundert keine Kraft
mehr, welche jener Aufgabe gewachsen ist, und somit bleibt diesseitig nichts

14.02.2026, 16:44:23.

421


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

422

Politischer Pessimismus

zu hoffen. Die Welt scheint gefangen in der welthistorischen Gesetzmifligkeit
wiederkehrender Freund-Feind-Konstellationen, die immer die >reale Méglich-
keit< des Krieges implizieren.

Foucault glaubt wie Schmitt, dass Feindschaft und damit der Krieg >die Wahr-
heit« der geschichtlichen Entwicklung sind. Allerdings beschreibt Foucault bis in
die 19770er Jahre hinein den Krieg als die Funktionslogik von Machtverhiltnis-
sen, d.h. auch vermeintlich friedliche Verhiltnisse innerhalb einer Staatswesens
sind demnach als kriegerische Auseinandersetzung, als Taktiken und Strategien
zu interpretieren, welche entsprechend stets Formen von physischer Konfronta-
tion annehmen kénnen. Kriegerische Machtverhiltnisse sind folglich das ewige
Bewegungsgesetz der Historie, und die so operierende Macht ist aus sich selbst
heraus wirksam. Macht vollzieht sich demgeméf nicht durch oder um des Men-
schen Willen, sondern Macht tragt bzw. birgt ihren Sinn in sich selbst. Relati-
vierend ist anzumerken, dass sich Foucault in den 198oer Jahren hiervon impli-
zit distanziert, indem er den Widerstand ins Zentrum seiner Analysen riickt,
handlungstheoretische Argumente bemiiht und Macht insbesondere nicht mehr
als Kriegsverhiltnis darstellt. Machtverhiltnisse sind zwar immer noch unhin-
tergehbar und in jeder vorstellbaren Form von Sozialitit anzunehmen; aber
Foucaults Beschreibungen fokussieren nun das Wechselverhiltnis von Macht-
austibungen zwischen Subjekten, welchen jetzt explizit und optimistisch allzeit
die Moglichkeit relativer freiheitlicher Selbstbestimmung eingerdumt wird. Wie
Foucault ausdriicklich schreibt, hat er sich bis zu diesem Punkt mit den Pro-
blemen befassen wollen und nicht mit den Losungen. Letztere sucht Foucault
nun in der normativen Bejahung eines kreativen, subversiven und autonomen
Selbstverhiltnisses. Dahingehend ist er gezwungen, den Stellenwert der Macht
innerhalb seines Weltentwurfes zu schwichen und das Subjekt zu stirken, da-
mit die Konstruktion wiederum gemessen an seiner Weltkonstruktion intelli-
gibel erscheint. Macht griindet fiir Foucault in der Folge nicht mehr konstitutiv
auf Zwang, Kampf, Gewalt, Krieg usw.; diese Aspekte kénnen weiterhin ein Teil
oder Extrempunkt von Macht sein. Fiir die Frage des politischen Pessimismus
entscheidend ist somit jene stille Revision des kriegerischen Modells der Macht,
welches nicht linger das Prinzip der Macht darstellt. Dies zeigt nochmals, dass
die Frage nach dem Pessimismus Foucaults — viel deutlicher als bei Schmitt und
Agamben — sehr stark vom Zeitpunkt abhidngt, d.h. von der Werksphase und den
entsprechenden Schriften, die befragt werden.

Agamben diagnostiziert wie Schmitt und Foucault ebenso einen >welt-
weiten Burgerkrieg¢, betont dariiber hinaus aber die Logik der souverinen
Trennung seit der Antike, welche als »Thanatopolitik«! einen geschichtsphilo-
sophischen Rang beansprucht. Einem solchen diesseitigen Pessimismus stellt
Agamben eine messianische Hoffnung gegentiber, die in der Jetztzeit ein an-

1| Agamben 2002, S. 130.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

8. Zusammenfassende Betrachtung: Politischer Pessimismus

dere Zeiterfahrung und die Einsicht in die >reine Potenz< erlauben soll. Hierbei
ist es wichtig zu bemerken, dass dieser Messianismus die bestehende Welt der
souverdnen und dkonomischen Imperative unangetastet lisst. Der Riickzug,
den Agamben vorschligt, beabsichtigt keine unmittelbare Verinderung im
Sinne einer Umgestaltung der Welt — vielmehr wiirde diese zwar fortbestehen,
aber in der messianischen Entriickung »gelten ohne Bedeutungs.

Vor solchen jeweils konstruierten geschichtsphilosophischen Erzihlungen
erscheinen unterschiedliche Zukiinfte wahrscheinlich, woraus unterschiedli-
che Varianten und Grade eines politischen Pessimismus resultieren. Schmitt
fiirchtet die Eskalation des Politischen zur »absoluten Feindschaft¢, welcher
nach dem Ende des Zeitalters der Staatlichkeit keine diesseitige Kraft mehr
Einhalt bieten kann. Nach Foucault wird auch die kiinftige Gesellschaft von
Machtverhiltnissen bestimmt sein, aber, glaubt man den Ausfithrungen des
Spitwerkes, miissen diese nicht die Form von Herrschaftsverhiltnissen an-
nehmen, kénnen gar nicht total auf den Einzelnen wirken, und damit bleibt,
aufgrund der Ausblendung vorher getroffener Einschitzungen Foucaults, die
Chance, dass eine Asthetik der Existenz eine Freiheit in Grenzen fiir den Ein-
zelnen erlaubt. Agambens Formulierungen folgend, wirkt die biopolitische
Katastrophe weiter, und das 6konomische Paradigma treibt die Entfremdung
der Menschen unaufhoérlich voran. Was kiinftig bleibt, ist lediglich der un-po-
litische Riickzug in eine messianische Erfahrung der Lebens-Form.

Wichtig ist, dass alle drei Theoretiker zudem in die Sphire des vormo-
dernen Wissens und die Theologie ausweichen, um politische Handlungsfi-
higkeit zurtickzuerlangen. Schmitt denkt iiber die Instrumentalisierung des
Mythos nach und will sein Schaffen als politische Theologie verstehen und
verstanden wissen. Foucault fasziniert zeitweise die »politische Spiritualitit
des Islams< und die erotische Kunst auflerhalb des Okzidents. D.h. Befreiung
kann fiir Foucault nur eine Gegenmafinahme bringen, welche auf die Wur-
zeln der modernen Rationalitit selbst zielt, so dass er die Emanzipation von
den modernen Machtverhiltnissen mittels eines Riickgriffs auf antike Praxen
denkt. Agamben hofft auf einen Messianismus und fiithrt in seiner Lesart der
politischen Theologie sowohl die Politik als auch die Okonomie auf theologi-
sche >Urspriinge« zuriick. Die Art und Weise, die Intensitit und der Umfang
dieser Suchbewegungen unterscheiden sich sicherlich, gleichzeitig zeigt sich
aber ein verbindendes Element: Es werden vormoderne Wissensbestinde res-
tauriert oder uminterpretiert, um sie politisch zu instrumentalisieren.

In allen drei Werken findet sich infolgedessen ein widerspriichliches
Verhiltnis von Optimismus und Pessimismus. Bei Agamben steht der mes-
sianische Optimismus unvermittelt neben dem diesseitigen Pessimismus.
Schmitts Glaubensbekenntnis ohne Heilsversprechen ist ein Anti-Optimis-
mus, weil er den diesseitigen Pessimismus transzendental radikalisiert. Fou-
caults Optimismus wird im Laufe der spiteren Schriften explizit, und Grund

14.02.2026, 16:44:23.

423


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

424

Politischer Pessimismus

zum Optimismus bieten jene Ausfithrungen nur, wenn die hermetischen Aus-
sagen der fritheren Schriften einer Revision unterzogen werden. AusschliefR-
lich pessimistisch, im Sinne von defitistisch und verzweifelt sind — wie er-
wartet — somit weder Schmitt noch Foucault noch Agamben. Gleichwohl habe
ich aufgezeigt, wo sich die pessimistischen Momente innerhalb der Theorien
finden, wie sie sich in den Gesamtzusammenhang dieser Weltbeschreibun-
gen fiigen, und dass pessimistische Beobachtungen grofe Teile der Schriften
dominieren. Demnach wird offenkundig, dass sich ein palingenetischer Pes-
simismus bei keinem der Autoren durchgingig findet. Am ehesten lisst sich
diese Pessimismus-Variante bei Schmitt feststellen, dessen Bekenntnis zum
Nationalsozialismus zwar nicht dem Narrativ des Untergangs der alten Welt
und einer anschliefenden Wiedergeburt folgt, jedoch (zeitweise) den qualita-
tiv totalen Staat, reprisentiert durch die Person des >Fithrers« als Losung aller
Modernititsprobleme darstellt. Allerdings wird jener fiir Schmitt positive Aus-
weg historisch abgeschnitten, worauf werksgeschichtlich betrachtet, besagte
pessimistische Katechon-Deutung folgt.

Schlielich hat die Analyse gezeigt, dass die jeweilige Weltkonstruktion
performativ hergestellt wird. Die hierfiir analytisch genutzten drei idealtypi-
schen Charakteristika einer pessimistischen Haltung — Verallgemeinerung,
Asthetisierung des Schreckens und Selbstinszenierung — lassen sich in den
Schriften aller drei Vergleichsautoren nachweisen, wobei auch klare Unter-
scheide zu konstatieren sind. Am auffallendsten ist, dass Schmitt und Agam-
ben sich nicht 6ffentlich selbst kritisieren, somit keine Fehler eingestehen und
keine ihrer fritheren Positionen revidieren. Foucault betreibt sicherlich eben-
falls eine Selbstinszenierung, allerdings mit anderen Vorzeichen. Da er nicht
im selben Mafle an seiner Autorenrolle hingt, gelingt es ihm, seine Position
permanent zu verindern — freilich ohne diese immer klar zu artikulieren —,
den Konstruktionscharakter seiner Aussagen zu thematisieren und eine ge-
wisse Form von Selbstironie zuzulassen. Schmitt und Agamben verfahren hier
anders, tragen ihre These fortwihrend apodiktisch vor und zementieren damit
den anhand ihrer Theorie beschriebenen Verhingniszusammenhang.

In diesem Kontext zeigt sich auch die Bedeutung und Rolle der Erkennt-
nistheorie innerhalb der Schriften. Schmitt begriindet die existenzielle Be-
drohung durch das Politische unterschiedlich, beispielsweise (vermeintlich)
wertfrei empirisch-performativ, dann aber auch ontologisch, ausgehend von
der Substanz von Vélkern, in anderen Zusammenhingen wiederum mit Ver-
weis auf anthropologische Konstanten usw. Dabei scheint ihm die Relevanz
des Politischen selbst nie zweifelhaft. Es fillt auf, dass Schmitt diese Setzung
nicht zur Disposition stellt oder thematisiert, genauso wenig wie die Auswir-
kungen der Komplexitit und Kontingenz der modernen Gesellschaft auf seine
Erkenntnismoglichkeiten. Kontingenz erscheint innerhalb seines Theorie-
kosmos lediglich als politisches Entscheidungsproblem, der Dezisionismus

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

8. Zusammenfassende Betrachtung: Politischer Pessimismus

fuft auf der Primisse der Bedrohung von Ordnung, und die Entscheidung er-
scheint demzufolge als Weg, Kontingenz aufheben und damit die von Schmitt
unterstellte Unsicherheit tempordr verringern zu konnen. Vor diesem Hinter-
grund moniert Schmitt den >Verlust< an Entscheidungsfihigkeit in sogenann-
ten >Massendemokratienc.

Foucaults Texte sind voll von Erkenntnistheorie, befassen sich beispiels-
weise mit dem konstitutiven Zusammenhang von Wissen und Macht und der
Limitierung der Erkenntnismoglichkeiten des Subjektes. Wie Foucault diese
wiederum beobachten kann, bleibt derweil teilweise ungeklirt, zumal er selbst
als Subjekt in der Gesellschaft den strukturellen Bedingungen unterworfen
sein miisste und entsprechend seiner Theorie nur iiber eingeschrinkte Er-
kenntnismoglichkeiten verfiigen kann. Die Kontingenz und Komplexitit der
modernen Gesellschaft erkennt er vor allem in den spiteren Aussagen an,
wenn er subjektive Alternativen, im Sinnen von Abweichung, fiir méglich er-
achtet. Sodann erscheinen die Einschrinkungen aufgrund der Machtverhilt-
nisse lingst nicht mehr so umfassend, wie frithere Schriften suggerierten.
Komplexe Lebensentwiirfe, die sich vor allem durch ihre Kontingenz auszeich-
nen, sind in dieser Konstruktion ein normatives Ideal.

Agamben hingegen hofft auf die kontingenten Entfaltungsmoglichkeiten
des Menschen, die Erfahrung der s>reinen Potenz«. Die Kontingenz der moder-
nen Gesellschaft beschreibt seine Zeitdiagnose indessen nicht, sondern deren
Notwenigkeit. Biopolitik, Souverinitit, kapitalistische Okonomie usw. werden
als zwingend und nicht anders mdéglich dargestellt. Das von ihm erhoffte >Leer-
laufen der Maschine« wiirde eine Zurtickweisung der Subjektivierungsformen
erlauben und damit die Erfahrung der Potenz, im Sinne von Komplexitit und
Kontingenz, der Seinsweise bzw. Lebens-Form. Erkenntnistheoretisch bemiiht
sich Agamben allerdings nur sehr eingeschrinkt, die diesem Theorieentwurf
zugrunde liegende Beobachterposition aufzukldren. So ist nur an wenigen Stel-
len von der Limitierung seiner Erkenntnisméglichkeiten die Rede und diese nie
in der Form, dass seine vorherigen Aussagen iberpriift oder in Zweifel gezogen
werden. Die Relativierung Agambens, er arbeite nur mit Paradigmen, fithrt ihn
zwar zu der Einsicht, keine >Urspriinge der Geschichte< bestimmen zu kénnen,
indes bleibt dabei die Tatsache, dass Agamben in all seinen Schriften fortlaufend
die Aufklirung von >Urspriingenc« verspricht, auffillig unbesprochen.

Abschliefend lassen sich diese Varianten von Pessimismus bzw. poli-
tischem Pessimismus auf folgende Formeln bringen: Schmitt vertritt einen
theologischen Pessimismus; Foucault beschreibt einen optimistischen Pes-
simismus; Agamben konstruiert einen messianischen Pessimismus. Jeweils
zeigt sich in diesen Klassifizierungen ein paradoxes Verhiltnis. Schmitts theo-
logische Geschichtsdeutung miindet in eine pessimistische Perspektive, nach
der keine Kraft auf Erden mehr fihig erscheint, das Ende aufzuhalten. Wi-
derspriichlich ist jenes Konstrukt, weil die Erlosung iiberhaupt kein Thema

14.02.2026, 16:44:23.

425


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

426

Politischer Pessimismus

ist und sogar aufgeschoben werden soll. Foucaults Thesen zur Geschichte als
kriegerischem Antagonismus verlieren im Spitwerk an Bedeutung bzw. wer-
den nicht weiter thematisiert und zugunsten optimistischer Ausfithrungen
durch die Selbstentwicklungsmoglichkeiten des Einzelnen ersetzt. Agambens
Pessimismus, der die Gegenwart als biologische Katastrophe beschreibt und
jedem politischen Widerstand innerhalb der bestehenden Verhiltnisse das
Scheitern prophezeit, verheiflt gleichzeitig eine messianische Jetztzeit. Diese
vollig entgegengesetzte Zeit- und Weltwahrnehmung lisst eine Lebens-Form
durch einen radikalen Riickzug greifbar erscheinen.

Jeweils offenbart sich somit ein politischer Pessimismus, insofern als alle
drei Autoren den bisher bekannten politischen Losungsversuchen eine Gesetz-
miRigkeit unterstellen, aus welcher immer wieder unwirksame Losungen resul-
tieren und immer wieder eine schlechte oder gar die schlechteste aller Welten
entsteht. Schmitts politischer Pessimismus beschreibt eine Moderne, welche die
existenzielle Bedrohung durch das Politische dementiert, allerdings verschirfen
sich durch jene Nicht-Anerkennung des Politischen die Gegensitze und Span-
nungen, und es droht eine umso heftigere Entladung. Die nationalsozialistische
Revolution zum qualitativ totalen Staat hat diese Probleme nicht geldst, sondern
vielmehr ein vollig unkontrolliertes Wiiten des Krieges provoziert. Im Anschluss
an jene Ereignisse kann Schmitt demgemif keine staatliche oder volkerrecht-
liche Losung erkennen, die wirkliche Abhilfe schaffen konnte, und prophezeit
eine Uberpolitisierung, welche eine globale Einheit verhindert.

Foucault beschreibt die Moderne als dominiert von Disziplinierungs- und
Normierungstechniken, welche das Subjekt als Bedingung seiner Méglichkeit
unterwerfen. Die dieser Annahme zugrunde liegende Vorstellung von Macht
erlaubt keine Vorstellung einer machtfreien Gesellschaft. Auch der Kampf
gegen die Macht wird neue Machtverhiltnisse erschaffen, welche die Ge-
fahr bergen, zu Herrschaftsverhiltnissen zu erstarren. Sein pessimistischer
Hyperaktivismus méchte nun tiberall, wo es machbar erscheint, Widerstand
leisten. D.h. in der pessimistischen Gewissheit, dass der Macht nicht entkom-
men werden kann, hofft er auf Wege und Gelegenheiten, durch Kritik und
Proteste eine im Rahmen der Moglichkeiten bessere Welt zu schaffen. Hier
zeigt sich das optimistische Moment und die Ambivalenz seiner Konzeption:
Einerseits diagnostiziert und prophezeit Foucault eine Moderne, die gemessen
an ihren eigenen Zielen bereits gescheitert ist und fortlaufend scheitert. Die
Machtverhiltnisse entwickeln eine Eigendynamik, welche sich dem Zugriff
anhand subjektiver wie kollektiver Handlungen entzieht, ja, diese gar nicht
mehr zulisst, womit Reformen und Revolution keinen Ausweg versprechen.
Andererseits bemiiht Foucault gerade im Spatwerk Lésungen, um diesem poli-
tischen Pessimismus zu entkommen, allerdings sind jene auf die Selbstver-
hiltnisse der Individuen ausgerichtet, versuchen durch den Rekurs auf iiber-
kommene antike Formen neue Selbstverhiltnisse zu denken und verlassen

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

8. Zusammenfassende Betrachtung: Politischer Pessimismus

damit den Bereich einer kollektiven Organisation des Sozialen. Dahinter steht
eine optimistische Uberzeugung: Wenn jeder Einzelne so verfihrt, miisste
fiir alle ein Mehr an Freiheit entstehen. Unintendierte Handlungsfolgen, Frei-
heitsbeschrinkungen mittels Freiheitsausiibung anderer sowie die Taktiken
und Strategien der Macht werden in diesem Zusammenhang von Foucault nur
rudimentir eruiert. Er scheint anzunehmen, dass sich viele Probleme ohnehin
aufheben, wenn nur jeder sich um sich selbst sorgt. Agamben schlieflich hat
jede Hoffnung auf Verbesserung in Gestalt einer Reform oder Widerstand in
Form einer Revolution aufgegeben. In der Welt und innerhalb der bestehenden
Verhiltnisse kann es diesem politischen Pessimismus zufolge keine Lésung
geben. Sowohl die demokratische als auch alle anderen politischen Organi-
sationsformen erscheinen diskreditiert. Der Ausweg, den seine kommende
Politik sucht, ist ein anderes Weltverhiltnis, welches nicht im herkommlichen
Sinne politisch ist, weil es — vergleichbar zu Foucault — nicht an verbindliche
Entscheidungen, Aushandlungsprozesse oder eine kollektive Gestaltung der
Welt glaubt, sondern vielmehr an den Riickzug in eine alternative Zeiterfah-
rung. Innerhalb der messianischen Zeit wird jeder Anspruch auf eine Verin-
derung der Welt in der Welt aufgegeben.

AbschliefRend ist zu konstatieren, dass die drei Theorien in den Analysen
von mir durchaus kritisch diskutiert wurden, allerdings sollte dabei nicht der
Eindruck erweckt werden, dass ich im Namen »>der Fortschrittsgldubigkeit«
und/oder der »objektiven Wissenschaft« den Gegenbeweis fithre. Ebenso wenig
war es das Ziel, die moglicherweise zutreffenden zeitdiagnostischen Aussagen
der drei Autoren zu identifizieren. Ob die moderne Gesellschaft nun >wirk-
lich< von Biopolitik, Disziplinierung oder dem Verlust an politischer Entschei-
dungsfihigkeit bestimmt ist und ob dies pessimistische oder optimistische
Erwartungen begriindet, kann und will ich aus der gewdhlten konstruktivisti-
schen Beobachterperspektive nicht ermessen. Jenseits der Pole Zustimmung
und Ablehnung zielt die Untersuchung darauf, die Wirklichkeitskonstruktion
durch die und in den Theorien und den Stellenwert des Pessimismus zu (re-)
konstruieren. Dabei hat sich gezeigt, dass jeweils durch Sprache bzw. Schrift
eine Weltkonstruktion geschaffen wird, die teilweise werksgeschichtlich vari-
iert oder konstant bleibt. Die Gegenwart erscheint aus der Perspektive der ge-
wihlten Theorien dann defizitir und die bestehenden politischen Lésungen
gelten als unzureichend bis verheerend. Schmitt, Foucault und Agamben ent-
werfen jeweils eine kritische Theorie, die das, was sie kritisiert, erst erschafft,
und von diesem Standpunkt aus iiber politische Alternativen nachdenkt. Da-
bei hat sich gezeigt, welche Handlungsbeschrankungen und Handlungs(un-)
moglichkeiten von den Autoren gesehen werden bzw. von meiner (Re-)Konst-
ruktion belegt wurden, wiederum gemessen an der Standpunktlogik der Theo-
rien. Der politische Pessimismus prasentiert sich in jenem Wechselverhiltnis
von Diagnostik und Therapieoptionen.

14.02.2026, 16:44:23.

427


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

428

Politischer Pessimismus

Selbstreferenziellistschlieflich mit Blickaufdas hier gewihlte Forschungs-
design anzumerken, dass es sich bei dieser politikwissenschaftlichen Unter-
suchung auch um eine wissenschaftstheoretische Reflektion handelt, die sich
aufgrund ihrer theoretischen und theorievergleichenden Ausrichtung an den
Schnittstellen verschiedener Disziplinen bewegt u.a. der Soziologie, der Phi-
losophie, der Literaturwissenschaft und eben auch der Politikwissenschaft.
Diese interdisziplinire Stellung bzw. das entsprechende Vorgehen erklirt sich
einerseits aus der Thematik des Pessimismus, welcher fachunabhingig von
ideengeschichtlicher wie aktueller Bedeutung ist. Andererseits aber ebenso
durch die drei Vergleichsautoren, welche simitlich keine Politikwissenschaft-
ler und selbst zwischen und in verschiedenen Disziplinen zu verorten sind.
Auch die diskutierten Forschungsbeitrige zu diesem Themenkomplex ent-
stammen einem breiten Spektrum von Disziplinen, wobei die Politikwissen-
schaft nicht dominant ist. Hierbei zeigt sich wiederum in besonderem Mafe,
wie durchlissig klare disziplinire Abgrenzungen erscheinen. Das lisst sich
u.a. daran beobachten, dass viele der gegenwirtigen Beitrige zur politischen
Theorie und Philosophie nicht von Politikwissenschaftlern stammen. Ihre
politikwissenschaftliche Relevanz gewinnt meine Untersuchung daher vor
allem aufgrund der Verkniipfung von Pessimismus und politischen Konse-
quenzen: Infolgedessen wird ersichtlich, wie eng Weltwahrnehmung und
die Wahrnehmung der Moglichkeiten von Weltverinderungen miteinander
verbunden und verwoben sind, wobei hier iiber die Moglichkeiten letzterer
keine Aussage getitigt wurde. Moglicherweise irritiert meine Studie durch
diese Ausrichtung oder ihre konstruktivistischen Primissen und die damit
verbundene weltanschauliche Enthaltsamkeit. Gleichwohl denke ich, dass
der Wert dieser Arbeit gerade in jener Zuriickhaltung besteht, die wissentlich
und wohlweislich eine moralisierende und/oder aktivistische Politikberatung
unterlisst. Vielmehr zeigt mein Vorgehen, wie Sozialitit durch Beobachtung
konstruiert wird, und kann dariiber aufkliren, dass die jene Beobachter der
Moderne, Schmitt, Foucault, Agamben — sowie deren Beobachter, also auch
ich selbst —, die Limitierung ihrer Beobachtungsmdglichkeiten nicht erken-
nen und davon ausgehen, die einzig >richtige Wahrheit< auszusprechen — eine
Einsicht, die auch die Politikwissenschaft als Wissenschaft der Gesellschaft
in der Gesellschaft tangiert.

Ob die drei Theorien nun >wirklich< eine politischen Pessimismus vertre-
ten, ist und bleibt eine Frage der Perspektive, wohingegen die in dieser Arbeit
eingenommene Perspektive dafiir sensibilisieren mdéchte, dass die Gesell-
schaft anders beschrieben werden kann — nicht, weil sie ontologisch anders
ist, sondern weil sie immer anders beobachtbar ist. Eine solche Perspektiv-
verschiebung bzw. die Moglichkeit dessen, ist indes nicht nur ein Spezifikum
sozialwissenschaftlicher Theorien, sondern erscheint auch in anderen Zusam-
menhingen moglich und bisweilen ratsam.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Adam, Armin (1990): Die Zeit der Entscheidung. Carl Schmitt und die politi-
sche Apokalyptik. In: Tholen, Georg Christoph; Scholl, Michael O. (Hg.):
Zeit-Zeichen. Aufschiibe und Interferenzen zwischen Endzeit und Echt-
zeit. Weinheim: VCH, Acta Humaniora, S. 97-107.

Adorno, Theodor W. (1969): »Keine Angst vor dem Elfenbeinturm. SPIEGEL-
Gesprach mit dem Frankfurter Sozialphilosophen Professor Theodor W.
Adorno«. In: Der Spiegel 22, 05.05.1969 (19), S. 204-208. Online verfiigbar
unter www.spiegel.de/spiegel/print/d-45741579.html, zuletzt geprift am
11.09.20106.

Agamben, Giorgio (1994): Lebens-Form. In: Vogl, Joseph (Hg.): Gemeinschaf-
ten. Positionen zu einer Philosophie des Politischen. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 251-257.

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte
Leben. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2003a): Die kommende Gemeinschaft. Unter Mitarbeit von
Andreas Hiepko. Berlin: Merve-Verl.

Agamben, Giorgio (2003b): Idee der Prosa. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2003c): Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeu-
ge. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2004a): Ausnahmezustand. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2004b): Kindheit und Geschichte. Versuch iiber die Zer-
stérung der Erfahrung. In: Agamben, Giorgio: Kindheit und Geschichte.
Zerstérung der Erfahrung und Ursprung der Geschichte. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 21-96.

Agamben, Giorgio (2004c): Zeit und Geschichte. Kritik des Kontinuierlichen
und des Zeitpunktes. In: Agamben, Giorgio: Kindheit und Geschichte.
Zerstérung der Erfahrung und Ursprung der Geschichte. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 129-152.

Agamben, Giorgio (2005a): Okonomische Theologie. Genealogie eines Para-
digmas. In: Witte, Bernd; Ponzi, Mauro (Hg.): Theologie und Politik. Wal-
ter Benjamin und ein Paradigma der Moderne. Berlin: Erich Schmidt,
S.20-31.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

430

Politischer Pessimismus

Agamben, Giorgio (2005b): Profanierungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2006a): Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Romer-
brief. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2006b): Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. Freiburg
i.Br.: Diaphanes-Verl.

Agamben, Giorgio (2006c): »Kontrolliert wie nie. Der italienische Philosoph
Giorgio Agamben {iiber den Lagercharakter und die Okonomisierung der
modernen Gesellschaft«. In: Der Spiegel 49, 25.02.2006 (9), S. 168-169.
Online verfiigbar unter www.spiegel.de/spiegel/print/d-46046484.html,
zuletzt gepriift am o1.11.2015.

Agamben, Giorgio (2007): Die Beamten des Himmels. Uber Engel; gefolgt von
der Angelologie des Thomas von Aquin. Frankfurt a.M.: Verl. der Welt-
religionen.

Agamben, Giorgio (2008): Was ist ein Dispositiv? Ziirich: Diaphanes.

Agamben, Giorgio (2009a): Signatura rerum. Zur Methode. Unter Mitarbeit
von Anton Schiitz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2009b): »Der Papst ist ein weltlicher Priester«. In: Cicero,
28.10.2009. Online verfiigbar unter www.cicero.de/der-papst-ist-ein-welt
licher-priester/45221, zuletzt gepriift am 24.01.2016.

Agamben, Giorgio (2010a): Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen
Genealogie von Okonomie und Regierung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Agamben, Giorgio (2010b): Nacktheiten. Unter Mitarbeit von Andreas Hiepko.

Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Agamben, Giorgio (2010¢): »Das unheilige Leben. Hanna Leitgeb und Cornelia
Vismann sprachen mit dem italienischen Philosophen Giorgio Agamben«.
In: Cicero, 04.10.2010. Online verfiigbar unter www.cicero.de/salon/das-
unheilige-leben/47168, zuletzt gepriift am 15.06.2015.

Agamben, Giorgio (2011): Ostern in Agypten. In: Loick, Daniel (Hg.): Der No-
mos der Moderne. Die politische Philosophie Giorgio Agambens. Baden-
Baden: Nomos, S. 213-215. https://doi.org/10.5771/9783845232430-213

Agamben, Giorgio (2012a): Der Mensch ohne Inhalt. Berlin: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2012b): Hochste Armut. Ordensregeln und Lebensform.
Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Agamben, Giorgio (2012¢): Kirche und Reich. Unter Mitarbeit von Andreas
Hiepko. Berlin: Merve.

Agamben, Giorgio (2013a): Der Messias und der Souverdn. Das Problem des
Gesetzes bei Walter Benjamin. In: Agamben, Giorgio (Hg.): Die Macht des
Denkens. Gesammelte Essays. Frankfurt a.M.: S. Fischer, S. 287-310.

Agamben, Giorgio (2013b): Die absolute Immanenz. In: Agamben, Giorgio
(Hg.): Die Macht des Denkens. Gesammelte Essays. Frankfurt a.M.: S. Fi-
scher, S. 428-461.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Agamben, Giorgio (2013¢c): Die Macht des Denkens. In: Agamben, Giorgio
(Hg.): Die Macht des Denkens. Gesammelte Essays. Frankfurt a.M.: S. Fi-
scher, S. 313-330.

Agamben, Giorgio (2013d): Die Tatigkeit des Menschen. In: Agamben, Giorgio
(Hg.): Die Macht des Denkens. Gesammelte Essays. Frankfurt a.M.: S. Fi-
scher, S. 413-427.

Agamben, Giorgio (2013e): »Die endlose Krise ist ein Machtinstrument«. In:
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 24.05.2013. Online verfligbar unter
www.faz.net/aktuell/feuilleton/bilder-und-zeiten/giorgio-agamben-im-ge
spraech-die-endlose-krise-ist-ein-machtinstrument-12193816.html?print-
PagedArticle=true#pagelndex_2, zuletzt gepriift am 03.11.15.

Agamben, Giorgio (2014): Das Offene. Der Mensch und das Tier. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2015a): Das Geheimnis des Bosen. Benedikt XVI. und das
Ende der Zeiten. Berlin: Matthes et Seitz.

Agamben, Giorgio (2015b): The use of bodies. Unter Mitarbeit von Adam Kots-
ko. Stanford, California: Stanford University Press.

Agamben, Giorgio (2015¢): »Europa muss kollabieren«. Interview: Iris Radisch.
In: Die Zeit, 277.08.2015 (35), S. 39-40. Online verfiigbar unter www.zeit.
de/2015/35/giorgio-agamben-philosoph-europa-oekonomie-kapitalismus-
ausstieg, zuletzt gepriift am 12.09.2016.

Aguigah, René (2010): »In der Zone der Ununterscheidbarkeit. Was wir von der
Figur des Lagerhiftlings tiber die Grenzen der Ethik, der Geschichte und
der Philosophie lernen konnen«. In: Cicero, 27.05.2010. Online verfiigbar
unter www.cicero.de/salon/der-zone-der-ununterscheidbarkeit/46765, zu-
letzt gepriift am 12.09.2016.

Alemann, Ulrich von; Ténnesmann, Wolfgang (1995): Grundrifi: Methoden der
Politikwissenschaft. In: Alemann, Ulrich von (Hg.): Politikwissenschaftli-
che Methoden. Grundriff fiir Studium und Forschung. Opladen: Westdt.
Verl, S. 17-140. https://doi.org/10.1007/978-3-663-05982-0_2, https://doi.
0rg/10.1007/978-3-663-05982-0

Anders, Giinther (1956): Die Antiquiertheit des Menschen. Uber die Seele im
Zeitalter der zweiten industriellen Revolution. Miinchen: Beck.

Angehrn, Emil (2012): Geschichtsphilosophie. Eine Einfithrung. Basel: Schwa-
be.

Arendt, Hannah (2008): Vita activa oder Vom titigen Leben. Miinchen: Piper.

Assheuer, Thomas (2007): »Zur besonderen Verfiigung: Carl Schmitt«. In: Die
Zeit, 03.04.2007 (15). Online verfiigbar unter www.zeit.de/feuilleton/kurs
buch_166/assheuer/komplettansicht, zuletzt gepriift am 12.09.2016.

Assheuer, Thomas (2008): »Eine Replik auf »Recht vor Macht. Der Supre-
me Court widerlegt den Philosophen Giorgio Agamben«. In: Die Zeit,
19.06.2008 (20), S. 41.

14.02.2026, 16:44:23.

431


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

432

Politischer Pessimismus

Assmann, Aleida (2013): Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall des Zeit-
regimes der Moderne. Miinchen: Hanser.

Baeyer-Katte, Wanda von (1958): Das Zerstérende in der Politik. Eine Psycho-
logie der politischen Grundeinstellung. Heidelberg: Quelle & Meyer.

Bailey, Joe (1988): Pessimism. London, New York: Routledge.

Balke, Friedrich (1990): Zur politischen Anthropologie Carl Schmitts. In: Fli-
ckinger, Hans-Georg (Hg.): Die Autonomie des Politischen. Carl Schmitts
Kampf um einen beschidigten Begriff. Weinheim: VCH Acta Humaniora,
S. 37-65.

Balke, Friedrich (1992): Beschleuniger, Aufhalter, Normalisierer. Drei Figuren
der politischen Theorie Carl Schmitts. In: Balke, Friedrich; Méchoulan,
Eric; Wagner, Benno (Hg.): Zeit des Ereignisses — Ende der Geschichte?
Miinchen, Bochum: Fink, S. 209-232.

Balke, Friedrich (1996): Der Staat nach seinem Ende. Die Versuchung Carl
Schmitts. Miinchen, Bochum: Fink.

Balke, Friedrich (2000): Punkte problematischer Solidaritit. Hannah Arendt,
Carl Schmitt und die Furcht vor der Massen. In: Bialas, Wolfgang; Gangl,
Manfred (Hg.): Intellektuelle im Nationalsozialismus. Frankfurt a.M., New
York: P. Lang, S. 210-227.

Barder, Alexander D.; Debrix, Frangois (2011): »Agonal sovereignty: Rethink-
ing war and politics with Schmitt, Arendt and Foucault«. In: Philosophy &
Social Criticism 37 (7), S. 775-793. https://doi.org/10.1177/0191453711410030

Baschek, Nicklas (2010): Anfeindungen. Carl Schmitts »Begriff des Politi-
schen« aus Perspektive der Systemtheorie Niklas Luhmanns. Darmstadt:
Biichner-Verl.

Bateson, Gregory (1987): Geist und Natur. Eine notwendige Einheit. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Benjamin, Walter (1974): Gesammelte Schriften. 1 Band. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Bennett, Oliver (2001): Cultural pessimism. Narratives of decline in the post-
modern world. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Berg, Sibyelle (2014): »S.P.O.N. — Fragen Sie Frau Sibylle. Das Zeitalter des
Bullshits«. In: Der Spiegel 65, 30.08.2014. Online verfiigbar unter www.
spiegel.de/kultur/gesellschaft/sibylle-berg-ueber-kulturpessimismus-und-
volksverbloedung-a-987463.html, zuletzt gepriift am 22.04.2016.

Berger, Johannes (2003): Zwei gegen das Empire. Michael Hardt und Antonio
Negris neue Welterklirung. In: Sozilogische Revue 26, S. 317-325.

Beyme, Klaus von (1992): Theorie der Politik im 20. Jahrhundert. Von der Mo-
derne zur Postmoderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bickel, Cornelius (2000): »Tragisches Bewusstsein« und Pessimismus als Vo-
raussetzung kritischer Erkenntnis bei den soziologischen Klassikern Tén-
nis, Simmel und Max Weber. In: Dombrowsky, Wolf R.; Endruweit, Glinter

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

(Hg.): Ein Soziologe und sein Umfeld. Lars Clausen zum 65. Geburtstag
von Kieler Kollegen und Mitarbeitern. Unter Mitarbeit von Lars Clausen.
Kiel: Christian-Albrechts-Univ., S. 8-23.

Biebricher, Thomas (2005): Selbstkritik der Moderne. Foucault und Habermas
im Vergleich. Frankfurt a.M.: Campus-Verl.

Bielik-Robson, Agata (2010): »A Broken Constellation. Agambens Theology be-
tween Tragedy and Messianism«. In: Telos, Fall 2010 (152), S. 103-1206.

Bloch, Ernst (1918): Geist der Utopie. Miinchen: Duncker & Humblot.

Blumenberg, Hans (19806): Lebenszeit und Weltzeit. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Blumenberg, Hans (1990): Die Legitimitit der Neuzeit. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Bockelmann, Janine (2007): Der Begriff des Lebens und die Perspektive des
Ethischen. In: Bockelmann, Janine; Meier, Frank (Hg.): Die gouvernemen-
tale Maschine. Zur politischen Philosophie Giorgio Agambens. Miinster:
Unrast, S. 131-148.

Bohrer, Karl Heinz (1978): Die Asthetik des Schreckens. Die pessimistische
Romantik und Ernst Jiingers Frithwerk. Miinchen: Hanser.

Bohrer, Karl Heinz (1983): Die Asthetik des Schreckens. Die pessimistische Ro-
mantik und Ernst Jungers Frithwerk. Frankfurt a.M.: Ullstein Materialien.

Bollenbeck, Georg (2007): Eine Geschichte der Kulturkritik. Von J. J. Rousseau
bis G. Anders. Miinchen: Beck.

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bredow, Wilfried von; Noetzel, Thomas (1996): Zombies. Miinster: Daedalus-
Verl.

Bredow, Wilfried von; Noetzel, Thomas (2009): Politische Urteilskraft. Wies-
baden: VS Verl. fiir Sozialwiss. https://doi.org/10.1007/978-3-531-91981-2
Breitenstein, Peggy H. (2012): Die Befreiung der Geschichte. Geschichtsphilo-
sophie als Gesellschaftskritik nach Adorno und Foucault. Frankfurt a.M.:

Campus.

Breuer, Stefan (1985): Aspekte totaler Vergesellschaftung. Freiburg i. Brsg.: Ca-
Ira-Verlag.

Breuer, Stefan (1995): Die Gesellschaft des Verschwindens. Von der Selbstzer-
stérung der technischen Zivilisation. Berlin: Rotbuch-Verl.

Brieler, Ulrich (1998): Die Unerbittlichkeit der Historizitit. Foucault als Histo-
riker. Kéln, Wien: Bohlau.

Brinkmann, Malte (1999): Das Verblassen des Subjekts bei Foucault. Anthro-
pologische und bildungstheoretische Studien. Weinheim: Deutscher Stu-
dien Verlag.

Brinkmann, Malte (2004): Die geheime Anthropologie des Michel Foucault.
Bildungstheoretische Uberlegungen zum anthropologischen Zirkel in

14.02.2026, 16:44:23.

433


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

434

Politischer Pessimismus

Foucaults Literaurtheorie, Archiologie und Genealogie. In: Pongratz, Lud-
wig A.; Wimmer, Michael; Nieke, Wolfgang; Masschelein, Jan (Hg.): Nach
Foucault. Diskurs- und machtanalytische Perspektiven der Pidagogik.
Wiesbaden: VS Verl. fiir Sozialwiss., S.70-96. https://doi.org/10.1007/978-
3-322-800625-3_4

Britt, Brian (2009): »The Schmittian Messiah in Agamben’s The Time That
Remains«. In: Critical Inquiry 36, Winter 2010, S. 262-287.

Brockling, Ulrich (2004): Das demokratisierte Panopticon. Subjektivierung
und Kontrolle im 360°-Feedback. In: Honneth, Axel; Saar Martin (Hg.):
Michel Foucault — Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Foucault-
Konferenz 2001. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 77-93.

Brockling, Ulrich (2010): »Nichts ist politisch, alles ist politisierbar«. Michel
Foucault und das Problem der Regierung. In: Foucault, Michel: Kritik des
Regierens. Schriften zur Politik. Hg. v. Brockling, Ulrich. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 401-439.

Brockling, Ulrich; Krasmann, Susanne; Lemke, Thomas; Foucault, Michel
(2000): Gouvernementalitit der Gegenwart. Studien zur Okonomisierung
des Sozialen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brumlik, Micha (1997): Trauerarbeit an der Moderne und melancholischer
Messianismus. In: Heidbrink, Ludger; Bohrer, Karl Heinz (Hg.): Entzau-
berte Zeit. Der melancholische Geist der Moderne. Miinchen: C. Hanser,
S. 210-230.

Burckhardt, Jacob (1956a): Die Kultur der Renaissance in Italien. Koln: Phai-
don.

Burckhardt, Jacob (1956b): Die Zeit Constantins des Groflen. Stuttgart u.a: Eu-
rop. Buchklub.

Biirger, Peter (1986): Schmitt oder die Fundierung der Politik in der Asthetik.
In: Biirger, Christa (Hg.): Zerstérung, Rettung des Mythos durch Licht.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 170-175.

Burstein, Fabian (Hg.) (2009): Wir feiern Untergang! Kulturpessimistische
Schriften. St. Polten, Salzburg: Residenz-Verl.

Bussolini, Jeffrey (2011): »Ongoing Founding Events in Carl Schmittand Giorgio
Agambenc. In: Telos, 2011 (157), S. 60-82. https://doi.org/10.3817/1211157060

Carreras, Genis (2013): Philographics. Big ideas in simple shapes. Extended se-
cond edition. Amsterdam: BIS Publishers.

Chlada, Marvin (2005): Heterotopie und Erfahrung. Abriss der Heterotopo-
logie nach Michel Foucault. Aschaffenburg: Alibri-Verl.

Cosmann, Peggy (2007): Physiodicee und Weltnemesis. Eugen Dithrings phy-
siomoralische Begriindung des Moral- und Charakterantisemitismus. Got-
tingen: Wallstein.

Craig, Edward (1998): Metaphysics. In: Craig, Edward (Hg.): Routledge encyclo-
pedia of philosophy. Band 6. London: Routledge, S. 338-341.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Dahrendorf, Ralf (1979): Kulturpessimismus vs. Fortschrittshoffnung. In: Ha-
bermas, Jirgen (Hg.): Nation und Republik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 213-228.

Dean, Mitchell (2013): The signature of power. Sovereignty, governmentality
and biopolitics. Los Angeles: SAGE. https://doi.org/10.4135/9781446288313

Defert, Daniel (2005): Raum zum Héren. In: Foucault, Michel (Hg.): Die Hete-
rotopien. Unter Mitarbeit von Michael Bischoff. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 67-92.

Deleuze, Gilles (1987): Foucault. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Deppe, Frank (2003): Politisches Denken zwischen den Weltkriegen. Ham-
burg: VSA-Verl.

Dermandt, Alexander (1988): Staatsform und Feindbild bei Carl Schmitt. In:
Der Staat 27,1988, S. 23-32.

Derrida, Jacques (198s): Apokalypse. Hg. v. Peter Engelmann. Graz, Wien:
Bohlau.

Derrida, Jacques (2011): The seminars of Jacques Derrida. Hg. v. Michel Lisse.
Chicago: Univ. of Chicago Press.

Deuber-Mankowsky, Astrid (2008): »Nothing is Political, Everything Can Be
Politicized. On the Concept of the Political in Michel Foucault and Carl
Schmitt«. In: Telos, 2008 (142), S. 131-161.

Didi-Huberman, Georges (2012): Uberleben der Glithwiirmchen. Miinchen:
Fink.

Diels, Hermann (1921): Der antike Pessimismus. Berlin: Mittler.

Dienstag, Joshua Foa (20006): Pessimism. Philosophy, ethic, spirit. Princeton,
N.J.: Princeton University Press. PMCid:PMC1995129

Dreyfus, Hubert L.; Rabinow, Paul (Hg.) (1987): Michel Foucault. Jenseits von
Strukturalismus und Hermeneutik. Frankfurt a.M.: Athendum-Verl.

Diithring, Eugen Karl (1933): Politischer Pessimismus. Machiavelli und der poli-
tische Pessimismus. In: Dithring, Eugen Karl (Hg.): Aufsitze Eugen Diih-
ring’s. Zur Einfithrung in seine Gedankenwelt; ausgewihlt aus dem ersten
Jahrzehnt seiner Schriftstellertitigkeit. Zittau: Reinhardt.

Dunker, Axel (1994): Den Pessimismus organisieren. Eschatologische Katego-
rien in der Literatur zum Dritten Reich. Zugl.: Bielefeld, Univ., Diss., 1992.
Bielefeld: Aisthesis-Verl.

Dupeux, Louis (1994): >Kulturpessimismus«, Konservative Revolution und Mo-
dernitit. In: Gangl, Manfred; Raulet, Gérard (Hg.): Intellektuellendiskur-
se in der Weimarer Republik. Zur politischen Kultur einer Gemengelage.
Frankfurt a.M.: Campus.

Eberl, Matthias (1994): Die Legitimitit der Moderne. Kulturkritik und Herr-
schaftskonzeption bei Max Weber und bei Carl Schmitt. Marburg: Tectum
Verlag.

14.02.2026, 16:44:23.

435


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

436

Politischer Pessimismus

Ehrenberg, Alain (2011): Das erschépfte Selbst. Depression und Gesellschaft in
der Gegenwart. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Eribon, Didier (1999): Michel Foucault. Eine Biographie. Unter Mitarbeit von
Hans-Horst Henschen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Efdbach, Wolfgang (1995): Das Formproblem der Moderne bei Georg Lukacs
und Carl Schmitt. In: Gébel, Andreas; Laak, Dirk van; Villinger, Ingeborg
(Hg.): Metamorphosen des Politischen. Grundfragen politischer Einheits-
bildung seit den 20er Jahren. Berlin: Akademie Verlag, S. 137-156.

Efdbach, Wolfgang (2010): Kulturtheorie in Deutschland und Frankreich seit
1968. (Theorie III) Winter 2009-2010. Audiovorlesung. Online verfiigbar
unter http://podcasts.uni-freiburg.de/geschichte-gesellschaft/gesellschaft/
kulturtheorie-in-deutschland-und-frankreich-seit-19 68-theorie-iii-winter-
2009-2010, zuletzt gepriift am 24.12.2015.

Essenberg, Oliver van (2004): Kulturpessimismus und Elitebewusstsein. Zu
Texten von Peter Handke, Heiner Miiller und Botho Straufl. Marburg: Tec-
tum Verlag.

Farzin, Sina (2011): Die Rhetorik der Exklusion. Zum Zusammenhang von Ex-
klusionsthematik und Sozialtheorie. Weilerswist: Velbriick.

Ferry, Luc; Renaut, Alain (1987): Antihumanistisches Denken. Gegen die fran-
zosischen Meisterphilosophen. Miinchen, Wien: Hanser.

Fink-Eitel, Hinrich (1989): Foucault zur Einfithrung. Hamburg: Junius.

Fink-Eitel, Hinrich (1990): »Zwischen Nietzsche und Heidegger. Michel Fou-
caults >Sexualitit und Wahrheit< im Spiegel neuerer Sekundirliteratur«. In:
Philosophisches Jahrbuch 97,1990, S. 367-390.

Finkelde, Dominik (2007): Politische Eschatologie nach Paulus. Badiou, Agam-
ben, Zizek, Santner. Wien: Turia + Kant.

Fischer, Jens Malte (2000): Jahrhundertdimmerung. Ansichten eines anderen
Fin de siecle. Wien: P. Zsolnay.

Fischer, Kuno (1897): Der Philosoph des Pessimismus. Ein Charakterproblem.
Heidelberg: Winter.

Flickinger, Hans Georg (1990a): Einleitung. In: Flickinger, Hans-Georg (Hg.):
Die Autonomie des Politischen. Carl Schmitts Kampf um einen beschidig-
ten Begriff. Weinheim: VCH Acta Humaniora, S. 1-12.

Flickinger, Hans Georg (199ob): Mythos der Souverinitit und Souverinitit des
Mythos. In: Flickinger, Hans-Georg (Hg.): Die Autonomie des Politischen.
Carl Schmitts Kampf um einen beschidigten Begriff. Weinheim: VCH
Acta Humaniora, S. 67-79.

Fliigel-Martinsen, Oliver (2011): Giorgio Agambens Erkundungen der politi-
schen Macht und das Denken der Souverinitit. In: Loick, Daniel (Hg.): Der
Nomos der Moderne. Die politische Philosophie Giorgio Agambens. Baden-
Baden: Nomos, S. 23-40. https://doi.org/10.5771/9783845232430-21

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Foerster, Heinz von (1981): Das Konstruieren einer Wirklichkeit. In: Watzla-
wick, Paul (Hg.): Die Erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, was wir
zu wissen glauben? Beitrige zum Konstruktivismus. Miinchen: R. Piper,
S.39-60.

Forst, Rainer (1990): Endlichkeit Freiheit Individualitit. Die Sorge um das
Selbst bei Heidegger und Foucault. In: Erdmann, Eva; Forst, Rainer; Hon-
neth, Axel (Hg.): Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufklirung.
Frankfurt a.M., New York: Campus, S. 146-186.

Foucault, Michel (1968): Psychologie und Geisteskrankheit. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Foucault, Michel (19772): Neuer Faschismus, neue Demokratie. Uber die Legali-
tit des Faschismus im Rechtsstaat. Berlin: Wagenbach.

Foucault, Michel (1974a): Schriften zur Literatur. Miinchen: Nymphenburger
Verlagshandlung.

Foucault, Michel (1974b): Von der Subversion des Wissens. Herausgegeben von
Walter Seitter. Miinchen: C. Hanser.

Foucault, Michel (1976): Mikrophyik der Macht. Michel Foucault tiber Straf-
justiz, Psychiatrie und Medizin. Berlin: Merve Verlag.

Foucault, Michel (1978a): Der »Anti-Odipus« — Eine Einfiihrung in eine neue
Lebenskunst. In: Foucault, Michel (Hg.): Dispositive der Macht. Uber Se-
xualitit, Wissen und Wahrheit. Berlin: Merve-Verl, S. 225-230.

Foucault, Michel (1978b): Die Machtverhiltnisse durchziehen das Kérperinne-
re. Ein Gesprich mit Lucette Finas. In: Foucault, Michel (Hg.): Dispositi-
ve der Macht. Uber Sexualitit, Wissen und Wahrheit. Berlin: Merve-Verl,
S. 104-117.

Foucault, Michel (Hg.) (1978¢): Dispositive der Macht. Uber Sexualitit, Wissen
und Wahrheit. Berlin: Merve-Verl.

Foucault, Michel (1983): Sexualitit und Wahrheit. Der Wille zum Wisssen.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1984): Von der Freundschaft als Lebensweise. Michel Fou-
cault im Gesprich. Berlin: Merve.

Foucault, Michel (1985): Der Philosoph mit der Maske. Gesprich mit Le Mon-
de. In: Engelmann, Peter (Hg.): Philosophien. Philosophien: Gespriche mit
Michel Foucault, Kostas Axelos, Jacques Derrida, Vincent Descombes, An-
dré Glucksmann, Emmanuel Lévinas, Jean-Francois Lyotard, Jacques Ran-
ciére, Paul Ricceur und Michel Serres. Graz: Edition Passagen, S. 27-40.

Foucault, Michel (1987a): Das Subjekt und die Macht. In: Dreyfus, Hubert L.;
Rabinow, Paul (Hg.): Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und
Hermeneutik. Frankfurt a.M.: Athendum-Verl., S. 243-261.

Foucault, Michel (1987b): Genealogie der Ethik — Ein Uberblick iiberlaufende
Arbeiten. Ein Interview. In: Dreyfus, Hubert L.; Rabinow, Paul (Hg.): Mi-

14.02.2026, 16:44:23.

437


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

438

Politischer Pessimismus

chel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik. Frankfurt
a.M.: Athenium-Verl,, S. 263-292.

Foucault, Michel (1990): Was ist Aufklirung? In: Erdmann, Eva; Forst, Rainer;
Honneth, Axel (Hg.): Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufklirung.
Frankfurt a.M., New York: Campus, S. 55-69.

Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik? Berlin: Merve-Verl.

Foucault, Michel (1993a): Der Staub und die Wolke. Grafenau: Trotzdem-Verl.

Foucault, Michel (1993b): Freiheit und Selbstsorge. Interview 1984 und Vor-
lesung 1982. Hg. v. Helmut Becker. Frankfurt a.M.: Materialis-Verl.

Foucault, Michel (1994): »Autobiographie«. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philoso-
phie 42,1994 (4), S. 699-702. https://doi.org/10.1524/dzph.1994.42.4.699

Foucault, Michel (1998): Das wahre Geschlecht. In: Foucault, Michel; Schiff-
ner, Wolfgang; Vogl, Joseph (Hg.): Uber Hermaphrodismus. Der Fall Bar-
bin. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-18.

Foucault, Michel (2001a): Das Leben der infamen Menschen. Berlin: Merve-
Verl.

Foucault, Michel (2001b): Der Wahnsinn existiert nur in einer Gesellschaft.
Gesprich mit J.-P. Weber. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden.
Dits et Ecrits. Erster Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 234-237.

Foucault, Michel (2001c): Die Geburt einer Welt. In: Foucault, Michel: Schrif-
ten in vier Binden. Dits et Ecrits. Erster Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 999-1003.

Foucault, Michel (2001d): Einfiihrung. In: Binswanger, L., Traum und Exis-
tenz. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Erster
Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 107-174.

Foucault, Michel (2001€): Gesprich mit Madeleine Chapsal. In: Foucault, Mi-
chel: Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Erster Band. Hg. v. Defert,
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 664-670.

Foucault, Michel (2001f): In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am
Collége de France (1975-76). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2001g): Ist der Mensch tot? Gesprich mit C. Bonnefoy. In:
Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Erster Band.
Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 697-703.

Foucault, Michel (2001h): Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Erster Band.
Hg. v. Daniel Defert. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2001i): Was ist ein Autor? (Vortrag). In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Erster Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 1003-1041.

Foucault, Michel (2001j): Wer sind Sie, Professor Foucault? Gesprich mit P.
Caruso. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et Ecrits. Erster
Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 770-793.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Foucault, Michel (2001k): Zeittafel. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bin-
den. Dits et Ecrits. Erster Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 15-107.

Foucault, Michel (2002a): Auf dem Prisentierteller. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 888-895.

Foucault, Michel (2002b): Die grofle Einsperrung. In: Foucault, Michel: Schrif-
ten in vier Binden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 3677-382.

Foucault, Michel (2002c): Die Wahrheit und die juristischen Formen. In: Fou-
cault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v.
Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 669-792.

Foucault, Michel (2002d): Die Welt ist eine grofie Anstalt. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 539-541.

Foucault, Michel (2002e): Eine Durchleuchtung von Michel Foucault. In: Fou-
cault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v.
Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 970-997.

Foucault, Michel (2002f): Irrenanstalten. Sexualitit. Gefingnisse. In: Fou-
cault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v.
Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 955-970.

Foucault, Michel (2002g): Nietzsche, die Genalogie, die Historie. In: Foucault,
Michel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. Defert,
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 166-191.

Foucault, Michel (2002h): Sade, Offizier des Geschlechts. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 1018-1023.

Foucault, Michel (2002i): Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Zweiter
Band. Hg. v. Daniel Defert. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2002j): Von den Martern zu den Zellen. In: Foucault, Mi-
chel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. Defert,
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 882-888.

Foucault, Michel (2002k): Zum geschlossenen Strafvollzug. In: Foucault, Mi-
chel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. Defert,
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 541-554.

Foucault, Michel (2003a): Das Spiel des Michel Foucault. Gesprich. In: Fou-
cault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v.
Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 391-429.

Foucault, Michel (2003b): Der Geist geistloser Zustinde. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 929-949.

14.02.2026, 16:44:23.

439


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

440

Politischer Pessimismus

Foucault, Michel (2003c¢): Die Disziplinargesellschaft in der Krise. Konferenz.
In: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Dritter Band.
Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 671-675.

Foucault, Michel (2003d): Die gesellschaftliche Ausweitung der Norm. In: Fou-
cault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v.
Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 99-105.

Foucault, Michel (2003e): Gesprich mit Michel Foucault. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 186-213.

Foucault, Michel (2003f): Gesprich tiber die Macht. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 594-608.

Foucault, Michel (2003g): Man muss die Gesellschaft verteidigen. In: Foucault,
Michel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert,
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 165-173.

Foucault, Michel (2003h): Michel Foucault und das Zen: ein Aufenthalt in
einem Zen-Tempel (Gespriche). In: Foucault, Michel: Schriften in vier
Binden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 776-782.

Foucault, Michel (2003i): Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Dritter Band.
Hg. v. Daniel Defert. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2003j): Sexualitit und Macht (Vortrag). In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 695-718.

Foucault, Michel (2003k): Wovon triumen die Iraner? In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 862-870.

Foucault, Michel (2005a): Das Leben: Die Erfahrung und die Wissenschaft.
In: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band.
Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 943-959.

Foucault, Michel (2005b): Der maskierte Philosoph. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 128-137.

Foucault, Michel (2005¢): Der Staub und die Wolke. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 12-25.

Foucault, Michel (2005d): Der utopische Kérper. In: Foucault, Michel (Hg.):
Die Heterotopien. Unter Mitarbeit von Michael Bischoff. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 23-36.

Foucault, Michel (2005€): Die »Gouvernementalitit«. Vortrag. In: Foucault,
Michel: Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 148-174.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Foucault, Michel (2005f): Die Diszplinargesellschaft in der Krise. In: Foucault,
Michel: Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 144-147.

Foucault, Michel (2005g): Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit.
In: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band.
Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 875-902.

Foucault, Michel (2005h): Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit.
In: Foucault, Michel: Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Da-
niel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 274-300.

Foucault, Michel (2005i): Die Heterotopien. In: Foucault, Michel (Hg.): Die
Heterotopien. Unter Mitarbeit von Michael Bischoff. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 7-22.

Foucault, Michel (Hg.) (2005j): Die Heterotopien. Unter Mitarbeit von Michael
Bischoff. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2005k): Die Maschen der Macht. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 224-244.

Foucault, Michel (2005l): Die Riickkehr der Moral. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 859-873.

Foucault, Michel (2005m): Ein endliches System angesichts einer unendlichen
Nachfrage. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits.
Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 440-461.

Foucault, Michel (2005n): Eine Asthetik der Existenz. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 902-909.

Foucault, Michel (20050): Gesprich mit Madeleine Chapsal. In: Foucault,
Michel: Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S.18-24.

Foucault, Michel (2005p): Gespriach mit Michel Foucault. In: Foucault, Michel:
Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 83-107.

Foucault, Michel (2005q): »Ich bin ein Sprengmeister«. Ein Gesprich iiber die
Macht, die Wissenschaften, die Genealogie und den Krieg. Von Roger-Pol
Droit, Juni 1975. In: Orland, Barbara (Hg.): Bilder der Natur — Sprachen der
Technik. Ziircher Jahrbuch fiir Wissensgeschichte 1. Ziirich: Diaphanes,
S. 187-203.

Foucault, Michel (2005r): Interview mit Michel Foucault. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 848-859.

14.02.2026, 16:44:23.

441


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

442

Politischer Pessimismus

Foucault, Michel (2005s): Macht und Korper. In: Foucault, Michel: Analytik
der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 74-82.

Foucault, Michel (2o005t): Michel Foucault, ein Interview: Sex, Macht und die
Politik der Identitdt. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits
et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S.909-924.

Foucault, Michel (2005u): Michel Foucault: »Neutralitit ist nicht méglich«. In:
Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band.
Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 405-408.

Foucault, Michel (2005v): Michel Foucault: Die Sicherheit und der Staat. In:
Foucault, Michel: Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 137-143.

Foucault, Michel (2005w): Nutzlos, sich zu erheben. In: Foucault, Michel: Ana-
lytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 175-179.

Foucault, Michel (2005x): Omnes et singulatim. In: Foucault, Michel: Analytik
der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S.188-220.

Foucault, Michel (2005y): Politik und Ethik: ein Interview. In: Foucault, Mi-
chel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert,
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 715-724.

Foucault, Michel (2005z): Raum, Wissen und Macht. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 324-341.

Foucault, Michel (2005aa): Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter
Band. Hg. v. Daniel Defert. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2005ab): Sexualitit und Einsamkeit. (Vortrag). In: Foucault,
Michel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert,
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 207-219.

Foucault, Michel (2005ac): Subjekt und Macht. In: Foucault, Michel: Analytik
der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 240-2063.

Foucault, Michel (2005ad): Subjekt und Macht. In: Foucault, Michel: Schriften
in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 269-293.

Foucault, Michel (2005ae): Von anderen Raumen. In: Foucault, Michel: Schrif-
ten in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 931-942.

Foucault, Michel (2005af): Von der Regierung der Lebenden. In: Foucault, Mi-
chel: Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert,
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 154-159.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Foucault, Michel (2005ag): Wahnsinn, eine Frage der Macht. In: Foucault,
Michel: Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 69-73.

Foucault, Michel (2005ah): Wahrheit, Macht, Selbst. In: Foucault, Michel:
Schriften in vier Binden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 959-966.

Foucault, Michel (2005ai): Zur Genealogie der Ethik: Ein Uberblick iiber
die laufende Arbeit. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits
et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 747-776. )

Foucault, Michel (20053j): Zur Genealogie der Ethik: Ein Uberblick iiber
die laufende Arbeit. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden. Dits
et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 461-498.

Foucault, Michel (2006): Die Geburt der Biopolitik. Vorlesung am Collége de
France 1978 —1979. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2007a): Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt a.M.: S. Fi-
scher.

Foucault, Michel (2007b): Sexualitit und Wahrheit 3. Die Sorge um sich.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2007c): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des
Wahns im Zeitalter der Vernunft. Unter Mitarbeit von Ulrich Képpen.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2008a): Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gesprich mit
Ducio Trombadori. Mit einem Vorwort von Wilhelm Schmid. Mit einer Bi-
bliographie von Andrea Hemminger. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2008b): Die Anormalen. Vorlesungen am Collége de France
(1974-1975). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2008c): Sexualitit und Wahrheit 2. Der Gebrauch der Liiste.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2009): Hermeneutik des Subjekts. Vorlesungen am College
de France (1981/82). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2010): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnis-
ses. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. PMCid:PMC2947908

Foucault, Michel (2012): Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Hu-
manwissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. PMCid:PMC3501081

Foucault, Michel (2013): Archiologie des Wissens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
PMCid:PMC3630409

Foucault, Michel (2014): Sicherheit, Territorium, Bevilkerung. Vorlesung Col-
lege de France 1972-19773. Unter Mitarbeit von Andrea Hemminger. Berlin
am College de France 19777-1978. Hg. v. Michel Sennelart. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

14.02.2026, 16:44:23.

443


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

444

Politischer Pessimismus

Foucault, Michel (2015): Die Strafgesellschaft. Vorlesungen a: Suhrkamp.
PMCid:PMC4632925

Frank, Manfred (1984): Was ist Neostrukturalismus? Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Freyer, Hans (1948): Weltgeschichte Europas II. Wiesbaden: Dieterich.

Freyer, Hans (1960): Das industrielle Zeitalter und die Kulturkritik. In: Bihr,
Hans Walter: Wo stehen wir heute? Hg. v. Bihr, Hans Walter. Glitersloh:
Bertelsmann, S. 197.

Fromm, Eberhard (1991): Arthur Schopenhauer. Vordenker des Pessimismus.
Berlin: Dietz.

Gass, Wilhelm (1876): Optimismus und Pessimismus. Der Gang der christ-
lichen Welt- und Lebensansicht. Berlin: Georg Reimer.

Gehring, Petra (20006): Was ist Biomacht? Vom zweifelhaften Mehrwert des
Lebens. Frankfurt a.M. u.a: Campus-Verl.

Gehring, Petra; Hartung, Gerald; Lettow, Susanne (2008): »Meisterden-
ker Agamben? Stellungnahmen von Petra Gehring, Gerald Hartung
und Susanne Lettow«. In: Information Philosophie, Dezember 2008
(5), 25ff. Online verfiighar unter www.information-philosophie.de/
Pa=1&t=1149&n=2&y=4&c=69, zuletzt gepriift am 16.01.2016.

Gerhard, Michael (2008): Politik des Pessimismus — Pessimismus der Politik
oder Philipp Mainlinder und die soziale Aufgabe der Gegenwart. In: Miil-
ler-Seyfarth, Winfried H.; Regehly, Thomas; Kossler, Matthias (Hg.): Politik
und Gesellschaft im Umkreis Arthur Schopenhauers. Wiirzburg: Kénigs-
hausen & Neumann, S. 65-82.

Gerhardt, Volker (1992): »Das Thier, das versprechen darf«. Mensch, Gesell-
schaft und Politik bei Friedrich Nietzsche. In: Hoffe, Otfried (Hg.): Der
Mensch — ein politisches Tier? Essays zur politischen Anthropologie. Stutt-
gart: Reclam, S. 134-157.

Gertenbach, Lars; Laux, Henning; Rosa, Harmut; Strecker, David (2010): Theo-
rien der Gemeinschaft zur Einfithrung. Hamburg: Junius.

Geulen, Eva (Hg.) (2008): Hannah Arendt und Giorgio Agamben. Parallelen,
Perspektiven, Kontroversen. Miinchen: Fink.

Geulen, Eva (2009): Giorgio Agamben zur Einfithrung. Hamburg: Junius.

Geulen, Eva (2015): Zum >Uberleben< bei Agamben. In: Lehmann, Johannes
Friedrich; Thiiring, Hubert (Hg.): Rettung und Erlésung. Politisches und
religises Heil in der Moderne. Paderborn: Fink, S. 213-228.

Goitein, Hirsch (1890): Der Optimismus und der Pessimismus in der judi-
schen Religionsphilosophie. Eine Studie tiber die Behandlung der Theodi-
zee. Berlin: Mayer u. Miiller.

Graf, Rudiger (2005): Die »Krise« im intellektuellen Zukunftsdiskurs der Wei-
marer Republik. In: Féllmer, Moritz; Graf, Riidiger (Hg.): Die »Krise« der
Weimarer Republik. Frankfurt a.M., New York: Campus, S. 77-1006.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Greven, Michael Th. (1989): Der substanzhafte und metaphysische Ansatz des
politischen Schriftstellers Carl Schmitt bis 1934. In: Eisfeld, Rainer (Hg.):
Gegen Barbarei. Essays Robert M. W. Kempner zu Ehren. Frankfurt a.M.:
Athenium-Verl, S. 131-152.

Griffin, Roger (2005): Volkischer Nationalismus als Wegbereiter und Fortset-
zer des Faschismus: Ein angelsichsischer Blick auf ein nicht nur deutsches
Phinomen. In: Kauffmann, Heiko (Hg.): Volkische Bande. Dekadenz und
Wiedergeburt — Analysen rechter Ideologie. Miinster: Unrast, S. 20-49.
PMid:16272896

Griffin, Roger (2007): Modernism and fascism. The sense of a beginning un-
der Mussolini and Hitler. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Groh, Dieter (1999): Die verschwoérungstheoretische Versuchung oder: Why
do bad things happen to good people? In: Groh, Dieter (Hg.): Anthropologi-
sche Dimensionen der Geschichte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 267-304.

Groh, Ruth (1998): Arbeit an der Heillosigkeit der Welt. Zur politisch-theo-
logischen Mythologie und Anthropologie Carl Schmitts. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Groh, Ruth (2014): Carl Schmitts gnostischer Dualismus. Der boshafte Schop-
fer dieser Welt hat es so eingerichtet. Miinster: LIT.

Gross, Raphael (2000): Carl Schmitt und die Juden. Eine deutsche Rechtsleh-
re. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Grossheutschi, Felix (1996): Carl Schmitt und die Lehre vom Katechon. Berlin:
Duncker & Humblot.

Habermas, Jiirgen (1960): »Verrufener Fortschritt — verkanntes Jahrhundert.
Zur Kritik an der Geschichtsphilosophie«. In: Merkur 1960 (Mai Nr. 147),
S. 468-477.

Habermas, Jiirgen (1985): Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vor-
lesungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1986): Taking Aim at the Art oft he Present. In: Hoy, David
C. (Hg.): Foucault. A critical reader. Oxford u.a.: Blackwell, S. 103-108.

Habermas, Jiirgen (1987): Die Schrecken der Autonomie. Carl Schmitt auf Eng-
lisch. In: Habermas, Jurgen (Hg.): Eine Art Schadensabwicklung. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 103-114.

Habermas, Jiirgen (1995): Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Hackert, Fritz (1967): Kulturpessimismus und Erzihlform. Studien zu Joseph
Roths Leben und Werk. Bern: Lang & Cie.

Hartle, Johan (2004): »Grenzen des Sagbaren. Giorgio Agamben. Ein Radio-
essay«. In: Deutschlandfunk.de, 18.02.2004. Online verfiigbar unter www.
deutschlandfunk.de/grenzen-des-sagbaren.yoo.de.html?dram:article_
id=81670, zuletzt gepriift am 20.03.2016.

Hartmann, Eduard von (1874): Philosophie des Unbewufiten. Berlin: Duncker.

14.02.2026, 16:44:23.

445


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

446

Politischer Pessimismus

Hartmann, Eduard von (1880): Zur Geschichte und Begriindung des Pessimis-
mus. Berlin: Duncker.

Haverkamp, Anselm (2001): »Das Betriebsgeheimnis der europdischen Demo-
kratie. Giorgio Agambens >Homo Sacer< - Anmerkungen zu einem lebens-
wichtigen Buch. In: Literaturen, 2001 (1), S. 23-25.

Heesen-Cremer, Gabriele von (1983): Zum Problem des Kulturpessimismus.
Schopenhauer-Rezeption bei Kiinstlern und Intellektuellen von 1871-1918.
In: Mai, Ekkehard; Waetzoldt, Stephan; Wolandt, Gerd (Hg.): Ideenge-
schichte und Kunstwissenschaft. Philosophie und bildende Kunst im Kai-
serreich. Berlin: Gebr. Mann, S. 45-70.

Heidegger, Martin (2006): Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer.

Heidenreich, Felix (Hg.) (2011): Technologien der Macht. Zu Michel Foucaults
Staatsverstindnis. Baden-Baden: Nomos.

Heinz, Marion; Gretic, Goran (Hg.) (2006): Philosophie und Zeitgeist im Na-
tionalsozialismus. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Heller, Peter (1978): »Nietzsches Kampf mit dem romantischen Pessimis-
mus«. In: Nietzsche-Studien, 1978 (7), S. 27-58. https://doi.org/10.1515/978
3110244274.27

Henze, Volker (1988): Jiidischer Kulturpessimismus und das Bild des Alten
Osterreich im Werk Stefan Zweigs und Joseph Roths. Heidelberg: Winter.

Herbrechter, Stefan (2009): Posthumanismus. Eine kritische Einfiithrung.
Darmstadt: Wiss. Buchges.

Herman, Arthur (1998): Propheten des Niedergangs. Der Endzeitmythos im
westlichen Denken. Berlin: Propylden.

Herrmann, Steffen K. (2013): »Der Mensch als Nicht-Mensch. Agambens nega-
tive Anthropologie«. In: Journal Phinomenologie 40, 2013, S. 36-47.

Hester, Helen (2014): Beyond explicit. Pornography and the displacement of
sex. New York: State University of New York Press.

Hetzel, Mechthild (2007): Jenseits von Mehrheit und Minderheit. Zur politi-
schen Konzeption des Restes. In: Béckelmann, Janine; Meier, Frank (Hg.):
Die gouvernementale Maschine. Zur politischen Philosophie Giorgio
Agambens. Minster: Unrast, S. 107-113.

Heuer, Andreas (2010): Carl Schmitt. Die Dialektik der Moderne. Von der
europiischen zur Welt-Moderne. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.
0rg/10.3790/978-3-428-53310-7

Hirn, Elisabeth Katharina (2008): Die menschliche Existenz zwischen Hedo-
nismus und Pessimismus. Uber die Wurzeln des lebensphilosophischen
Denkens von Friedrich Nietzsche. Wien: Verlagshaus Hernals. Online ver-
fugbar unter http://media.obvsg.at/ACo5038778-2001, zuletzt gepriift am
12.09.2016.

Hobbes, Thomas (2007): Leviathan. Stuttgart: Reclam. https://doi.org/10.1017/
cb09780511840890.026 https://doi.org/10.1215/9780822390169-016

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Hoffmann, Leopold (1958): Kulturpessimismus und seine Uberwindung. Es-
say iber Heinrich Bolls Leben und Werk. Luxemburg: Sankt-Paulus-Dru-
ckerei A.G.

Honneth, Axel (2004): Foucault und die Humanwissenschaften. Zwischenbi-
lanz einer Rezeption. In: Honneth, Axel; Saar Martin (Hg.): Michel Fou-
cault — Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Foucault-Konferenz
2001. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 15-26.

Horkheimer, Max (1971): Pessimismus heute. In: Schopenhauer Jahrbuch 52,
1971, S.1-7.

Horkheimer, Max (1972): Gesellschaft im Ubergang. Aufsitze, Reden und Vor-
trage 1942-1970. Hg. v. Werner Brede. Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Ignatow, Assen (1991): Pessimistische Metaphysik und Kulturpessimismus.
In: Schirmacher, Wolfgang (Hg.): Schopenhauer, Nietzsche und die Kunst.
Wien: Passagen Verlag, S. 81-88.

Isensee, Josef (2002): Normalfall oder Grenzfall als Ausgangspunkt rechts-
philosophischer Konstruktion? In: Brugger, Winfried; Haverkate, Gorg
(Hg.): Grenzen als Thema der Rechts- und Sozialphilosophie. Referate
der Tagung der Deutschen Sektion der Internationalen Vereinigung fiir
Rechts- und Sozialphilosophie vom 22. bis 23. September 2000 in Heidel-
berg. Stuttgart: F. Steiner, S. 51-74.

Jaspers, Karl (1971): Die geistige Situation der Zeit. Berlin: de Gruyter.

Jessen, Jens (2013): »Uber Kulturpessimismus. Eine Gesellschaftskritik«. In:
Zeitmagazin, 28.11.2013 (49). Online verfiigbar unter www.zeit.de/2013/49/
gesellschaftskritik-kulturpessismismus-gurlitt-kunstsammlung, zuletzt
gepriift am 28.05.2016.

Joas, Hans; Knobl, Wolfgang (2004): Sozialtheorie. Zwanzig einfithrende Vor-
lesungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. PMid:15175403

Kammler, Clemens (1986): Michel Foucault. Eine kritische Analyse seines
Werks. Bonn: Bouvier.

Kammler, Clemens; Plumpe, Gerhard (1987): »Antikes Ethos und postmoder-
ne Lebenskunst. Michel Foucaults Studien zur Geschichte der Sexualitit«.
In: Philosophische Rundschau. Eine Zeitschrift fiir Philosophische Kritik
34,1987 (Heft 3), S.186-194.

Kaube, Jiirgen (2005): »Der mit den Duftstoffen tanzt. Auf ihn fallen Stu-
denten herein: Giorgio Agamben profaniert«. In: FAZ. Frankfurter All-
gemeine Zeitung, 20.06.2005. Online verfiigbar unter www.faz.net/
aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch/der-mit-den-duftstof
fen-tanzt-1235284.html, zuletzt gepriift am 10.05.2016.

Keller, Reiner; Reichertz, Jo; Knoblauch, Hubert (2013): Kommunikativer Kons-
truktivismus. Theoretische und empirische Arbeiten zu einem neuen wis-
senssoziologischen Ansatz. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden.

14.02.2026, 16:44:23.

447


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

448

Politischer Pessimismus

Kennedy, Ellen (1988): Politischer Expressionismus. Die kulturkritischen und
metaphysischen Urspriinge des Begriffs des Politischen von Carl Schmitt.
In: Quaritsch, Helmut (Hg.): Complexio oppositorum. Uber Carl Schmitt:
Vortrige und Diskussionsbeitrige des 28. Sonderseminars 1986 der Hoch-
schule fiir Verwaltungswissenschaften Speyer. Berlin: Duncker & Humb-
lot, S. 233-251.

Kienzle, Ulrike (2005): ... dass wissend wiirde die Welt! Religion und Philoso-
phie in Richard Wagners Musikdramen. Wiirzburg: Kénigshausen & Neu-
mann.

Kneer, Georg (1996): Rationalisierung, Disziplinierung und Differenzierung.
Zum Zusammenhang von Sozialtheorie und Zeitdiagnose bei Jiirgen Ha-
bermas, Michel Foucault und Niklas Luhmann. Opladen: Westdt. Verl.
PMCid:PMC163159

Knoll, Manuel (2010): Nietzsches »aristrokratischer Radikalismus«. Seine
Konzeption des Menschen, der Verteilungsgerechtigkeit und des Staates.
In: Schonherr-Mann, Hans-Martin (Hg.): Der Wille zur Macht und die
»grosse Politik«. Friedrich Nietzsches Staatsverstindnis. Baden-Baden: No-
mos, S. 35-68. https://doi.org/10.5771/9783845226767-35

Koenen, Andreas (1995): Der Fall Carl Schmitt. Sein Aufstieg zum »Kronjuris-
ten des Dritten Reiches«. Darmstadt: Wiss. Buchges.

Kohler, Georg (1992): Ordnung und Lebendigkeit. Michel Foucaults kritische
Theorie des »zoon politikon«. In: Hoffe, Otfried (Hg.): Der Mensch — ein
politisches Tier? Essays zur politischen Anthropologie. Stuttgart: Reclam,
S. 157-187.

Korf, Benedikt; Schetter, Conrad (2012): Riume des Ausnahmezustands. Carl
Schmitts Raumphilosophie, Frontiers und Ungoverned Territories. In: PE-
RIPHERIE, Verlag Westfilisches Dampfboot, Miinster 32, 2012 (126/127),
S.147-170.

Koselleck, Reinhart (2000): Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtli-
cher Zeiten. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Koselleck, Reinhart (2001): Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der
biuirgerlichen Welt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Koslowski, Peter (1982): Gesellschaft und Staat. Ein unvermeidlicher Dualis-
mus. Stuttgart: Klett-Cotta. PMid:6814400

Kramme, Riidiger (1989): Helmuth Plessner und Carl Schmitt. Eine historische
Fallstudie zum Verhiltnis von Anthropologie und Politik in der deutschen
Philosophie der zwanziger Jahre. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.
01g/10.3790/978-3-428-06643-8 PMid:2763426

Krockow, Christian von (1958): Die Entscheidung. Eine Untersuchung iiber
Ernst Jiinger, Carl Schmitt, Martin Heidegger. Stuttgart: Enke.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Kriiger, Hans-Peter (2009): Philosophische Anthropologie als Lebenspolitik.
Deutsch-jiidische und pragmatistische Moderne-Kritik. Berlin: Akademie
Verlag. https://doi.org/10.1524/9783050047935

Kuhn, Thomas S. (1962): The structure of scientific revolutions. Chicago: Uni-
versity of Chicago Press.

Laak, Dirk van (1993): Gespriche in der Sicherheit des Schweigens. Carl
Schmitt in der politischen Geistesgeschichte der frithen Bundesrepublik.
Berlin: Akad.-Verl. PMid:8378877

Lachert, Elke (2007): Wege dorthin. Zum Problem der Unentscheidbarkeit bei
Agamben und Derrida. In: Béckelmann, Janine; Meier, Frank (Hg.): Die
gouvernementale Maschine. Zur politischen Philosophie Giorgio Agam-
bens. Miinster: Unrast, S. 207-215.

Lange, Stefan (2002): Die politische Utopie der Gesellschaftssteuerung. In:
Hellmann, Kai-Uwe (Hg.): Theorie der Politik. Niklas Luhmanns politische
Soziologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 171-193. PMid:12974540

Lange, Stefan (2003): Niklas Luhmanns Theorie der Politik. Eine Abklirung der
Staatsgesellschaft. Wiesbaden: Westdt. Verl. https://doi.org/10.1007/978-3-
322-80510-2

Lau, Jorg (2005): »Der Meisterdenker und der Ajatollah — Michel Foucaults
iranisches Abenteuer«. In: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir europiisches
Denken 59, Mirz 2005 (671), S. 207-218.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1968): Die Theodizee. Unter Mitarbeit von Artur
Buchenau. Hamburg: Meiner.

Lembcke, Oliver W. (2009): Die politische Theorie des nackten Lebens. Giorgio
Agamben. In: Brodocz, André; Schaal, Gary S. (Hg.): Politische Theorien
der Gegenwart II. Eine Einfiihrung. Wiesbaden: VS, Verl. fiir Sozialwissen-
schaften, S. 559-598.

Lemke, Thomas (1997): Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Ana-
lyse der modernen Gouvernementalitit. Berlin: Argument Verlag.

Lemke, Thomas (2004): Die politische Okonomie des Lebens. Biopolitik und
Rassismus bei Michel Foucault und Giorgio Agamben. In: Brockling, Ul-
rich; Biihler, Benjamin; Hahn, Marcus; Schéning, Matthias; Weinberg,
Manfred (Hg.): Disziplinen des Lebens. Zwischen Anthropologie, Literatur
und Politik. Titbingen: Narr, S. 257-274.

Lemke, Thomas (2005): Nachwort. Geschichte und Erfahrung. Michel Fou-
cault und die Spuren der Macht. In: Foucault, Michel: Analytik der Macht.
Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 317-348.

Lemke, Thomas (2009): Die politische Theorie der Gouvernementalitit. Mi-
chel Foucault. In: Brodocz, André; Schaal, Gary S. (Hg.): Politische Theo-
rien der Gegenwart I. Eine Einfithrung. Opladen: Leske + Budrich, S. 467-

498.

14.02.2026, 16:44:23.

449


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

450

Politischer Pessimismus

Lenhard, Philipp (2011): Negativer Universalismus. Giorgio Agamben, Etienne
Balibar und der Zusammenhang von Antirassismus und Israelhaf. In:
Gruber, Alex; Lenhard, Philipp (Hg.): Gegenaufklirung. Der postmoderne
Beitrag zur Barbarisierung der Gesellschaft. Freiburg: ca ira Verlag, S. 195-
219.

Lévy, Bernard-Henri (1978): Die Barbarei mit menschlichem Gesicht. La barba-
rie a visage humain. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Liska, Vivian (2008): Giorgio Agambens leerer Messianismus. Hannah Arendt
— Walter Benjamin — Franz Kafka. Wien: Schlebriigge.

Loick, Daniel (Hg.) (2011a): Der Nomos der Moderne. Die politische Philoso-
phie Giorgio Agambens. Baden-Baden: Nomos.

Loick, Daniel (20ub): Einleitung. Rechtsvorenthaltende Gewalt. Zum Staats-
verstindnis Giorgio Agambens. In: Loick, Daniel (Hg.): Der Nomos der
Moderne. Die politische Philosophie Giorgio Agambens. Baden-Baden:
Nomos, S. 9-20. https://doi.org/10.5771/9783845232430 https://doi.org/10.
5771/9783845232430-9

Loick, Daniel (2011c): Von der Gesetzeskraft zum Gesetzeskraft. Studium,
Spiel, Deaktivierung: drei Strategien zur Entsetzung der Rechtsgewalt.
In: Loick, Daniel (Hg.): Der Nomos der Moderne. Die politische Philo-
sophie Giorgio Agambens. Baden-Baden: Nomos, S. 194-212. https://doi.
org/10.5771/9783845232430 https://doi.org/10.5771/9783845232430-194

Loschenkohl, Brite (2011): Genuss der Zeit, Geschichte des Gliicks — Agambens
Kairologie. In: Loick, Daniel (Hg.): Der Nomos der Moderne. Die politische
Philosophie Giorgio Agambens. Baden-Baden: Nomos, S. 177-193. https://
doi.org/10.5771/9783845232430-177

Lowenthal, David (Winter, 1969): »Orwell’s Political Pessimism in »1984««. In:
Polity 2, Winter, 1969 (2), S. 160-175.

Lowith, Karl (1949): Meaning in history. The theological implications of the
philosophy of history. Chicago: The Univ. of Chicago Press.

Lowith, Karl (1953): Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Vo-
raussetzungen der Geschichtsphilosophie. Stuttgart: Kohlhammer.

Lowith, Karl (1960): Der Okkkasionelle Dezionsmus von C. Schmitt. In: L6-
with, Karl (Hg.): Gesammelte Abhandlungen. Zur Kritik der geschichtli-
chen Existenz. Stuttgart: Kohlhammer, S. 93-126.

Lowith, Karl (2004): Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen
Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie. Stuttgart: Metzler. https://
doi.org/10.1007/978-3-476-02944-7

Liildemann, Susanne (2003): Biopolitik und die Logik der Ausnahme. Zu Gior-
gio Agambens Konstruktion des »bloRen Lebens«. In: Hebekus, Uwe; Ma-
tala de Mazza, Ethel; Koschorke, Albrecht (Hg.): Das Politische. Figurenleh-
ren des sozialen Korpers nach der Romantik. Miinchen: Fink, S. 230-247.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Ludemann, Susanne (2004): Metaphern der Gesellschaft. Studien zum sozio-
logischen und politischen Imaginiren. Miinchen: Fink.

Luhmann, Niklas (1987): Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theo-
rie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1992): Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1993): »Was ist der Fall?< und >Was steckt dahinter?<. Die
zwei Soziologien und die Gesellschaftstheorie«. In: Zeitschrift fiir Sozio-
logie 22, August 1993 (4), S. 245-260.

Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2004): Die Realitit der Massenmedien. Wiesbaden: VS,
Verl. fiir Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-90161-9
PMCid:PMC1665166

Luhmann, Niklas (2008): Okologische Kommunikation. Kann die moderne
Gesellschaft sich auf 6kologische Gefihrdungen einstellen? Wiesbaden:
VS, Verl. fiir Sozialwiss.

Luhmann, Niklas; Hagen, Wolfgang; Baecker, Dirk (2004): Warum haben Sie
keinen Fernseher, Herr Luhmann? Letzte Gespriche mit Niklas Luhmann.
Berlin: Kadmos. PMCid:PMC1665166

Lyotard, Jean-Francois (1986): Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Graz:
Béhlau.

Mainlidnder, Philipp (1876): Die Philosophie der Erlésung. Berlin: Grieben.

Mann, Thomas (2004): Betrachtungen eines Unpolitischen. Frankfurt a.M.:
S. Fischer.

Marchart, Oliver (2010): Die politische Differenz. Zum Denken des Politi-
schen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.
PMid:20146291

Marcuse, Ludwig (1981): Philosophie des Un-Gliicks. Pessimismus, ein Sta-
dium der Reife. Ziirich: Diogenes.

Marti, Urs (1988): Michel Foucault. Miinchen: C.H. Beck.

Marx, Karl; Engels, Friedrich (1959): Werke. Band 4. Berlin: Dietz.

Maschke, Giinter (1982): Zum »Leviathan« von Carl Schmitt. In: Schmitt, Carl:
Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn und Fehlschlag
eines politischen Symbols. Unter Mitarbeit von Giinter Maschke. Kéln: Ho-
henheim Verlag, S.179-244.

Mehring, Reinhard (1989): Pathetisches Denken. Carl Schmitts Denkweg am
Leitfaden Hegels: katholische Grundstellung und antimarxistische Hegels-
trategie. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-428-
06731-2 PMid:9947271

14.02.2026, 16:44:23.

451


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

452

Politischer Pessimismus

Mehring, Reinhard (1996): »Karl Lowith, Carl Schmitt und Jacob Taubes und
das >Ende der Geschichte«. In: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesge-
schichte 48,1996, S. 231-248. https://doi.org/10.1163/157007396x00309

Mehring, Reinhard (2000): Vergangenheitsbewiltigung bei Carl Schmitt. In:
Bialas, Wolfgang; Gangl, Manfred (Hg.): Intellektuelle im Nationalsozialis-
mus. Frankfurt a.M., New York: P. Lang, S. 120-134.

Mehring, Reinhard (2006a): Carl Schmitt zur Einfithrung. Hamburg: Junius.

Mehring, Reinhard (2006b): Uberwindung des Asthetizismus. Carl Schmitts
selbstinquisitorische Romantikkritik. In: Athenium. Jahrbuch fiir Roman-
tik, 20006, S. 125-147.

Mehring, Reinhard (2009): Carl Schmitt. Aufstieg und Fall. Eine Biographie.
Miinchen: Beck.

Mehring, Reinhard (2013): Der esoterische Diskurspartisan. Carl Schmitt in
der Bundesrepublik. In: Kroll, Thomas (Hg.): Intellektuelle in der Bundes-
republik Deutschland. Verschiebungen im politischen Feld der 1960er und
1970er Jahre. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 232-248. https://doi.
0rg/10.13109/9783666300455.232

Meier, Heinrich (Hg.) (1988): Carl Schmitt, Leo Strauss und Der Begriff des
Politischen. Zu einem Dialog unter Abwesenden. Stuttgart: Metzlersche
Verlagsbuchhandlung.

Meier, Heinrich (2013): Die Lehre Carl Schmitts. Vier Kapitel zur Unterschei-
dung Politischer Theologie und Politischer Philosophie. Stuttgart: Metzler.

Meuter, Guinter (1994): Der Katechon. Zu Carl Schmitts fundamentalischer
Kritik der Zeit. Berlin: Duncker & Humblot.

Meyer, Martin (1993): Ende der Geschichte? Miinchen, Wien: Hanser.

Michel, Karl Markus (198s5): Apocalypse now? Zur gegenwirtigen Hochkon-
junktur der Untergangsliteratur. In: Schatz, Oskar (Hg.): Die Lust am
Untergang. Zwischen Kulturpessimismus und Hoffnung. Wien: Wiener
Journal, S. 111-133.

Miller, James (1995): Die Leidenschaft des Michel Foucault. Eine Biographie.
Koln: Kiepenheuer & Witsch.

Mohler, Armin (1988): Carl Schmitt und die »Konservative Revolution«. Un-
systematische Beobachtungen. In: Quaritsch, Helmut (Hg.): Complexio
oppositorum. Uber Carl Schmitt: Vortrige und Diskussionsbeitrige des
28. Sonderseminars 1986 der Hochschule fiir Verwaltungswissenschaften
Speyer. Berlin: Duncker & Humblot, S. 129-151.

Mohler, Armin (2005): Die konservative Revolution in Deutschland 1918-1932.
Ein Handbuch. Graz: Ares.

Muhle, Maria (201): Biopolitik — ein polemischer Begriff. Von Foucault zu
Agamben und zuriick. In: Loick, Daniel (Hg.): Der Nomos der Moderne.
Die politische Philosophie Giorgio Agambens. Baden-Baden: Nomos, S. 41-

58. https://doi.org/10.5771/9783845232430-41

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Miiller-Seyfarth, Winfried H. (1993): »Modernen Pessimisten als décadents«.
Von Nietzsche zu Horstmann, Texte zur Rezeptionsgeschichte von Philipp
Mainlanders Philosophie der Erlosung. Wiirzburg: Kénigshausen & Neu-
mann.

Miiller-Seyfarth, Winfried H.; Regehly, Thomas; Kossler, Matthias (Hg.)
(2008): Politik und Gesellschaft im Umkreis Arthur Schopenhauers.
Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Minkler, Herfried (1986): Arthur Schopenhauer und der philosophische Pes-
simismus. In: Fetscher, Iring; Miinkler, Herfried (Hg.): Pipers Handbuch
der politischen Ideen. Band 4. Miinchen: Piper, S. 298-310.

Miinkler, Herfried (2005): Uber den Krieg. Stationen der Kriegsgeschichte im
Spiegel ihrer theoretischen Reflexion. Weilerswist: Velbriick Wiss.

Musil, Robert (1970): Der Mann ohne Eigenschaften. Roman. Hamburg:
Rowohlt. PMCid:PMC285080

N.N. (1993): »Der Mensch verschwindet«. In: Der Spiegel 47, 05.04.1993 (14),
S. 226-228. Online verfiigbar unter http://magazin.spiegel.de/EpubDelive-
ry/spiegel/pdf/13679796, zuletzt gepriift am 24.12.2015.

Newswander, C. B. (2011): »Foucauldian Power and Schmittian Politics: The
Craft of Constitution«. In: Administration & Society 43 (5), S. 537-560.
https://doi.org/10.1177/0095399711412735

Niekisch, Ernst (1953): Das Reich der niederen Dimonen. Hamburg: Rowohlt.

Nietzsche, Friedrich (1966): Werke. In drei Binden. Hg. v. Karl Schlechta.
Minchen: Hanser.

NN (2014-2015): Apocalypse Now! Visionen von Schrecken und Hoffnung
in der Kunst vom Mittelalter bis heute. Die Ausstellung steht unter der
Schirmherrschaft der Ministerprisidentin des Landes Rheinland-Pfalz,
Malu Dreyer. Online verfiigbar unter www.mpk.de/archiv-details/events/
apocalypse-now-visionen-von-schrecken-und-hoffnung-in-der-kunst-vom-
mittelalter-bis-heute.html, zuletzt gepriift am 29.04.2016.

Noetzel, Thomas (1989): Die Faszination des Verrats. Eine Studie zur Deka-
denz im Ost-West-Konflikt. Hamburg: Junius.

Noetzel, Thomas (1999): Authentizitit als politisches Problem. Ein Beitrag zur
Theoriegeschichte der Legitimation politischer Ordnung. Berlin: Akade-
mie Verlag.

Noetzel, Thomas; Krumm, Thomas (2003): Politische Ideengeschichte als
hermeneutische (Re)konstruktion. In: Hecker, Wolfgang; Klien, J.; Rupp,
Karl Heinz (Hg.): Politik und Wissenschaft. 50 Jahre Politikwissenschaft
in Marburg. Miinster: LIT, S. 95-120.

Oevermann, Ulrich (2003): Der Intellektuelle — Soziologische Bestimmung
eines Strukturtyps. Einleitung. In: Franzmann, Andreas; Liebermann, Sa-
scha; Tywer, Jorg (Hg.): Die Macht des Geistes. Soziologische Fallanalysen

14.02.2026, 16:44:23.

453


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

454

Politischer Pessimismus

zum Strukturtyp des Intellektuellen. Frankfurt a.M.: Humanities Online,
S.13-75.

Ojakangas, Mika (2005): »Impossible Dialogue on Bio-power. Agamben und
Foucault«. In: foucault studies, May 2005 (2), S. 5-28.

Ojakangas, Mika (2011): »Sovereign and Plebs. Michel Foucault Meets Carl
Schmitt«. In: Telos, 2011 (154), S. 32-40.

Oksala, Johanna (2010): »Violence and the Biopolitics of Modernity«. In: fou-
cault studies, November 2010 (10), S. 23-43. https://doi.org/10.22439/
fs.voilo.3122

Pan, David (2009): »Against Biopolitics. Walter Benjamin, Carl Schmitt, and
Giorgio Agamben on Political Sovereignty and Symbolic Order«. In: The
German Quarterly LXXXII, 2009 (1), S. 42-62.

Pauen, Michael (1992): »Dithyrambiker des Untergangs. Gnosis und die As-
thetik der Moderne«. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 40,1992 (8),
S. 937-961.

Pauen, Michael (1997a): Pessimismus. Geschichtsphilosophie, Metaphysik
und Moderne von Nietzsche bis Spengler. Berlin: Akad.-Verl. https://doi.
org/10.1515/9783050073552 PMid:9344489

Pauen, Michael (1997b): Zur Holle verzaubert. Pessimismus zwischen Rhe-
torik und Radikalkritik. In: Heidbrink, Ludger; Bohrer, Karl Heinz (Hg.):
Entzauberte Zeit. Der melancholische Geist der Moderne. Miinchen: C.
Hanser, S. 255-280.

Paul, Morten (2013): »(...) ndmlich Michel Foucault, von dem der Autor in den
letzten Jahren immer wieder lernen konnte«. Zum Gebrauch der foucault-
schen Texte durch Giorigo Agamben. In: Klinder, Jan-Paul; Maier, Mar-
tin G.; Probst, J6rg; Schumacher, Nina (Hg.): Foucault und/oder Ideen-
geschichte. Sonderband KulturRRevolution. Zeitschrift fiir angewandte
Diskurstheorie. Essen: Klartext Verlag, S. 51-57.

Popov, Stephan (1982): Am Ende aller Illusionen. Der europdische Kulturpessi-
mismus. Kéln: Verl. Wiss.u. Politik.

Post, Werner (19771): Kritische Theorie und metaphysischer Pessimismus. Zum
Spitwerk Max Horkheimers. Miinchen: Kosel.

Quarg, Gotz (1949): Wider den technischen Kulturpessimismus. Diisseldorf:
Dt. Ingenieur-Verl.

Quaritsch, Helmut (1988): Einleitung: Uber den Umgang mit Person und
Werk Carl Schmitt. In: Quaritsch, Helmut (Hg.): Complexio oppositorum.
Uber Carl Schmitt: Vortrige und Diskussionsbeitrige des 28. Sondersemi-
nars 1986 der Hochschule fiir Verwaltungswissenschaften Speyer. Berlin:
Duncker & Humblot, S. 13-21. https://doi.org/10.3790/978-3-428-06378-9

Radisch, Iris (2009): »Norgelkunst. Ein kleines Plddoyer fiir Kulturpessimis-
mus und Traurigkeit«. In: Die Zeit, 26.03.2009 (14). Online verfiigbar unter
www.zeit.de/2009/14/Glosse-Literatur, zuletzt gepriift am 12.09.2016.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Rathenau, Walther (1912): Zur Kritik an der Zeit. Berlin: S. Fischer.

Raulet, Gérard (1986): Kritik der Vernunft und kritischer Gebrauch des Pessi-
mismus. In: Schmidt, Alfred; Altwicker, Norbert (Hg.): Max Horkheimer
heute. Werk und Wirkung. Frankfurt a.M.: S. Fischer, S. 31-51.

Raulff, Ulrich (1999): »Auf sie mit Gedrill! Martialisch, monumentalisch, my-
thisch: Michel Foucault erfand die Historie, von der Friedrich Nietzsche
trjumte«. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 1999. Online verfiigbar
unter www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezension-sachbuch-auf-sie-
mit-gedrill-11304066.html, zuletzt gepriift am 02.01.2016.

Rehmann, Jan (2004): Postmoderner Links-Nietzscheanismus. Deleuze &
Foucault: eine Dekonstruktion. Hamburg: Argument.

Reichelmann, Cord (2009): »Giorgio Agamben: Was ist ein Dispositivi« in: Ci-
cero, 06.09.2009. Online verfiigbar unter www.cicero.de//salon/giorgio-
agamben-was-ist-ein-dispositiv/43650, zuletzt gepriift am 10.11.2015.

Rogers, Peter (2011): Between nomos and everyday life. Securing the spatial
order of Foucault and Schmitt. In: Legg, Stephen (Hg.): Spatiality, sover-
eignty and Carl Schmitt. Geographies of the Nomos. London, New York:
Routledge, S. 182-198.

Rohbeck, Johannes (2004): Geschichtsphilosophie zur Einfiihrung. Hamburg:
Junius.

Rohrmoser, Giinter (198s): Ende der Utopie — Ende der Moderne? Uber die
Wurzeln des gegenwirtigen Kulturpessimismus. In: Schatz, Oskar (Hg.):
Die Lust am Untergang. Zwischen Kulturpessimismus und Hoffnung.
Wien: Wiener Journal, S. 32-43.

Rohrmoser, Giinter (2008): Kulturrevolution in Deutschland. Philosophische
Interpretationen der geistigen Situation unserer Zeit. Grifelfing: Resch.
Rorty, Richard (1989): Kontingenz, Ironie und Solidaritit. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp. https://doi.org/10.1017/CBO9780511804397 PMid:2600064
Rorty, Richard (2003): Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

PMid:14666830

Rousseau, Jean-Jacques (1998): Abhandlung {iber den Ursprung und die
Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen. Unter Mitarbeit von
Philipp Rippel. Stuttgart: Reclam.

Saar, Martin (2007): Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Sub-
jekts nach Nietzsche und Foucault. Frankfurt a.M., New York: Campus Ver-
lag. PMCid:PMC1838562

Sarasin, Philipp (2003a): »Agamben — oder doch Foucault?« In: Deutsche Zeit-
schrift fir Philosophie Band 51, 2003 (2), S. 348-353.

Sarasin, Philipp (2003b): Zweierlei Rassismus? Die Selektion des Fremden als
Problem in Michel Foucaults Verbindung von Biopolitik und Rassismus.
Die Selektion des Fremden als Problem in Michel Foucaults Verbindung

14.02.2026, 16:44:23.

455


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

456

Politischer Pessimismus

von Biopolitik und Rassismus. In: Stingelin, Martin (Hg.): Biopolitik und
Rassismus. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 55-79.

Sarasin, Philipp (2006): Michel Foucault zur Einfithrung. Hamburg: Junius.

Sarasin, Philipp (2013): »Anti-Humanismus und Politik. Die »historische
Moglichkeit« der Diskursanalyse«. In: foucaultblog | Forschungsstelle fiir So-
zial- und Wirtschaftsgeschichte | Universitit Ziirich, 20.06.2013. Online ver-
fugbar unter www.fsw.uzh.ch/foucaultblog/featured/21/anti-humanismus-
und-politik-die-historische-moeglichkeit-der-diskursanalyse?print=1, zuletzt
geprift am 28.12.2015.

Schatz, Oskar (Hg.) (1985): Die Lust am Untergang. Zwischen Kulturpessimis-
mus und Hoffnung. Wien: Wiener Journal.

Scheu, Johannes (2006): Uberleben in der Leere. Giorgio Agamben. In: Moebi-
us, Stephan; Quadflieg, Dirk (Hg.): Kultur, Theorien der Gegenwart. Wies-
baden: VS Verl. fiir Sozialwiss, S. 350-362.

Scheu, Johannes (2008): »Wenn das Innen zum Auflen wird. Soziologische
Fragen an Giorgio Agamben«. In: Soziale Systeme. Zeitschrift fiir Sozio-
logische Theorie 14, 2008 (2), S. 294-307.

Schimank, Uwe; Volkmann, Ute (2002): Einleitung. In: Ders. (Hg.): Soziologi-
sche Gegenwartsdiagnosen II. Opladen: Leske und Budrich.

Schivelbusch, Wolfgang (2001): Die Kultur der Niederlage. Der amerikanische
Stiden 1865; Frankreich 1871; Deutschland 1918. Berlin: Fest.

Schmid, Wilhelm (2008): Wer war Micheal Foucault? In: Foucault, Michel
(Hg.): Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gesprich mit Ducio Trombadori.
Mit einem Vorwort von Wilhelm Schmid. Mit einer Biblographie von And-
rea Hemminger. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 6-22.

Schmidt, Christoph (2014): »The Return of the Katechon: Giorgio Agamben
contra Erik Peterson«. In: The Journal of Religion 94, April 2014 (2), S. 182-
203. https://doi.org/10.1086/674954

Schmidt, Martin (2007): Der Begriff Kulturpessimismus. Magisterarbeit
Universitit Leipzig. Online verfiigbar unter: www.cultiv.net/cultranet/
1218560668MA .pdf, zuletzt gepriift am o7.07.2017.

Schmidt, Sibylle (2007b): Fiir den Zeugen zeugen. Versuch iiber Agambens
»Was von Auschwitz bleibt«. In: Bockelmann, Janine; Meier, Frank (Hg.):
Die gouvernementale Maschine. Zur politischen Philosophie Giorgio
Agambens. Miinster: Unrast, S. 90-106. PMid:17596975

Schmitt, Carl (1913a): Juristische Fiktionen. In: Deutsche Juristen-Zeitschrift
XVIIL, 1913 (12), S. 804-806.

Schmitt, Carl (1913b): Schopenhauers Rechtsphilosophie auflerhalb seines phi-
losophischen Systems. In: Monatsschrift fiir Kriminalpychologie, 1913 (10),
S. 27-31.

Schmitt, Carl (1917): »Die Sichtbarkeit der Kirche. Eine scholastische Erwi-
gung«. In: Summa, 1917 (2), S. 71-80.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Schmitt, Carl (1933): Der Begriff des Politischen. Hamburg: Hanseat. Verl.-
Anst.

Schmitt, Carl (1934a): Staatsgefiige und Zusammenbruch des zweiten Reiches.
Der Sieg des Biirgers tiber den Soldaten. Hamburg: Hanseat. Verl. Anst.
PMid:17748634

Schmitt, Carl (1934b): »Der Fiihrer schiitzt das Recht«. In: Deutsche Juristen-
Zeitschrift 39, 01.08.1934 (15), S. 945-950. Online verfiigbar unter www.
flechsig.biz/DJZ34_CS.pdf, zuletzt gepriift am 12.09.2016.

Schmitt, Carl (1935): Staat, Bewegung, Volk. Die Dreigliederung der politischen
Einheit. Hamburg: Hanseatische Verl.-Anst. PMid:1y751101

Schmitt, Carl (1936): Die deutsche Rechtswissenschaft im Kampf gegen den jii-
dischen Geist. Berlin: Dt. Rechts-Verl. PMid:20320457 PMCid:PMC1561895

Schmitt, Carl (1940a): Der Reichsbegriff im Volkerrecht. In: Schmitt, Carl:
Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar — Genf — Versailles. 1923-
1939. Hamburg: Hanseat. Verl.-Anst, S. 303-312.

Schmitt, Carl (1940b): Die Wendung zum totalen Staat. In: Schmitt, Carl: Posi-
tionen und Begriffe im Kampf mit Weimar — Genf — Versailles. 1923-1939.
Hamburg: Hanseat. Verl.-Anst, S. 146-157.

Schmitt, Carl (1940c): Groflraum gegen Universalismus. In: Schmitt, Carl:
Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar — Genf — Versailles. 1923-
1939. Hamburg: Hanseat. Verl.-Anst, S. 295-302.

Schmitt, Carl (1940d): Neutralitit und Neutralisierungen. Zu Christoph Ste-
ding »Das Reich und die Krankheit der europiischen Kultur«. In: Schmitt,
Carl: Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar — Genf — Versailles.
1923-1939. Hamburg: Hanseat. Verl.-Anst, S. 271-295.

Schmitt, Carl (1940€): Vilkerrechtliche Probleme im Rheingebiet. In: Schmitt,
Carl: Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar — Genf — Versailles.
1923-1939. Hamburg: Hanseat. Verl.-Anst, S. 97-108.

Schmitt, Carl (1940f): Weiterentwicklung des totalen Staats in Deutschland.
In: Schmitt, Carl: Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar — Genf -
Versailles. 1923-1939. Hamburg: Hanseat. Verl.-Anst, S. 185-190.

Schmitt, Carl (1950a): Drei Stufen historischer Sinngebung. In: Universitas s,
1950, S. 927-931.

Schmitt, Carl (1950b): Ex captivitate salus. Erfahrungen der Zeit 1945-47. Koln:
Greven. PMCid:PMC2135983

Schmitt, Carl (1952): »Die Einheit der Welt«. In: Merkur 6, 1952 (1), S. 1-11.

Schmitt, Carl (1955): Die geschichtliche Struktur des heutigen Welt-Gegensat-
zes von Ost und West. Bemerkungen zu Ernst Jiinger Schrift: »Der Gordi-
sche Knoten«. In: Mohler, Armin (Hg.): Freundschaftliche Begegnungen.
Festschrift fiir Ernst Jinger zum 60. Geburtstag. Frankfurt a.M.: Kloster-
mann, S. 135-167.

14.02.2026, 16:44:23.

457


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

458

Politischer Pessimismus

Schmitt, Carl (1956): Hamlet oder Hekuba. Der Einbruch der Zeit in das Spiel.
Diisseldorf u.a: Diederichs.

Schmitt, Carl (1957): »Die andere Hegel-Linie. Hans Freyer zum 7o. Geburts-
tag«. In: Christ und Welt, 25.07.1957, S. 2.

Schmitt, Carl (1958a): Die Lage der europoidischen Rechtswissenschaft
(1943/44). In: Ders., Verfassungsrechtliche Aufsaetze aus den Jahren 1924-
1954. Materialien zu e. Verfassungslehre, Berlin, S. 386-429.

Schmitt, Carl (1958b): Nehmen/Teilen/Weiden. Ein Versuch, die Grudnfragen
jeder Sozial- und Wirtschaftsordnung vom Nomos her richtig zu stellen.
In: Ders., Verfassungsrechtliche Aufsaetze aus den Jahren 1924-1954. Ma-
terialien zu e. Verfassungslehre, Berlin, S. 489-504.

Schmitt, Carl (1970): Politische Theologie II. Die Legende von der Erledigung
jeder Politischen Theologie. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (1978): »Die legale Weltrevolution. Politischer Mehrwert als Pri-
mie auf juristische Legalitit und Superlegalitit«. In: Der Staat 17, 1978 (3),
S. 321-339.

Schmitt, Carl (1981): Land und Meer. Eine weltgeschichtliche Betrachtung.
Stuttgart: Klett-Cotta.

Schmitt, Carl (Hg.) (1982): Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas
Hobbes. Sinn und Fehlschlag eines politischen Symbols. Unter Mitarbeit
von Giinter Maschke. K6ln: Hohenheim Verlag.

Schmitt, Carl (1988): Der Begriff des Politischen. Vorwort von 1971 zur italie-
nischen Ausgabe. In: Quaritsch, Helmut (Hg.): Complexio oppositorum.
Uber Carl Schmitt: Vortrige und Diskussionsbeitrige des 28. Sondersemi-
nars 1986 der Hochschule fiir Verwaltungswissenschaften Speyer. Berlin:
Duncker & Humblot, S. 269-274.

Schmitt, Carl (1991): Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947-1951. Hg. v.
Eberhard von Medem. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (1995a): Nomos — Nahme — Name. In: Schmitt, Carl: Staat, Grof3-
raum, Nomos. Arbeiten aus den Jahren 1916-1969. Hg. v. Maschke, Giinter.
Berlin: Duncker & Humblot, S. 573-591.

Schmitt, Carl (1995b): Staat, Grofiraum, Nomos. Arbeiten aus den Jahren 1916-
1969. Hg. v. Glinter Maschke. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (1996): Der Hiiter der Verfassung. Berlin: Duncker & Humblot.
https://doi.org/10.3790/978-3-428-48743-1

Schmitt, Carl (1998): Politische Romantik. Berlin: Duncker & Humblot. https://
doi.org/10.3790/978-3-428-48428-7

Schmitt, Carl (2002): Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vor-
wort und drei Corollarien. Berlin: Duncker und Humblot.

Schmitt, Carl (2004): Der Wert des Staates und die Bedeutung des Einzelnen.
Berlin: Duncker und Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-428-51442-7

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur 459

Schmitt, Carl (2005): Tagebticher. Oktober 1912 bis Februar 1915. Hg. v. Ernst
Husmert. Berlin: Akademie-Verl.

Schmitt, Carl (2006): Uber die drei Arten des rechtswissenschaftlichen Den-
kens. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-428-
477333

Schmitt, Carl (2008): Romischer Katholizismus und politische Form. Stutt-
gart: Klett-Cotta.

Schmitt, Carl (2009a): Donoso Cortés in gesamteuropdischer Interpretation.
Vier Aufsitze. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-
428-53066-3

Schmitt, Carl (2009b): Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der
Souverinitit. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (2009c): Theodor Diublers »Nordlicht«. Drei Studien iiber die
Elemente, den Geist und die Aktualitit des Werkes. Berlin: Duncker &
Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-428-47092-1

Schmitt, Carl (2010a): Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamen-
tarismus. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-428-
488391

Schmitt, Carl (2010b): Ex captivitate salus. Erfahrungen der Zeit 1945/47. Ber-
lin: Duncker & Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-428-51062-7

Schmitt, Carl (2010c): Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung
zum Begrift des Politischen. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.
0rg/10.3790/978-3-428-53402-9

Schmitt, Carl (2010d): Verfassungslehre. Berlin: Duncker & Humblot. https://
doi.org/10.3790/978-3-428-47603-9

Schmitt, Carl (2011): Der Nomos der Erde im Vélkerrecht des Jus Publicum
Europeaeum. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-
428-48983-1

Schmitt, Carl (2014): Der Schatten Gottes. Introspektionen, Tagebiicher und
Briefe 1921 bis 1924. Hg. v. Gerd Giesler. Berlin: Duncker & Humblot.
https://doi.org/10.3790/978-3-428-54308-3

Schmitt, Carl; Sander, Hans-Dietrich (2008): Werkstatt-Discorsi. Briefwech-
sel 1967-1981. Hg. v. Erik Lehnert und Giinter Maschke. Schnellroda: Ed.
Antaios.

Schmitt, Carl; Tommissen, Piet (Hg.) (1990): Schmittiana 1. Briissel, Wein-
heim: Economische Hogeschool Sint-Aloysius; Vertrieb, VCH.

Schneider, Manfred (2008): Der Messias und die Reste. Giorgio Agambens
Paulus-Lektiire. In: Geulen, Eva (Hg.): Hannah Arendt und Giorgio Agam-
ben. Parallelen, Perspektiven, Kontroversen. Miinchen: Fink, S. 41-58.

Scholz, Leander (2007): Jenseits des Liberalismus. Giorgio Agamben und die
Kritik der modernen politischen Philosophie bei Leo Strauss und Carl
Schmitt. In: Béckelmann, Janine; Meier, Frank (Hg.): Die gouvernemen-

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

460

Politischer Pessimismus

tale Maschine. Zur politischen Philosophie Giorgio Agambens. Miinster:
Unrast.

Schopenhauer, Arthur (1988): Parerga und Paralipomena. Kleine philosophi-
sche Schriften. Ziirich: Haffmans.

Schopenhauer, Arthur (1997): Die Welt als Wille und Vorstellung II. Zweiter
Band. Zweiter Teilband. 4 Binde. Kéln: Kénemann.

Schroer, Markus (1996): Ethos des Widerstands. Michel Foucaults postmoder-
ne Utopie der Lebenskunst. In: Eickelpasch, Rolf; Nassehi, Armin (Hg.):
Utopie und Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 136-169.

Schiilein, Johann August (1975): Das Gesellschaftsbild der Freudschen Theo-
rie. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag. PMCid:PMC2009451

Schiilein, Johann August (2007): Optimistischer Pessimismus. Uber Freuds
Gesellschaftsbild. Goéttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. https://doi.
01g/10.13109/9783666454097

Schwinge, Erich (1930): Der Methodenstreit in der heutigen Rechtswissen-
schaft. Bonn: Rohrscheid.

Shapiro, Gary (2012): »Beyond the Line«. Reading Nietzsche with Schmitt«. In:
Telos, 2012 (160). Online verfiigbar unter www.telospress.com/beyond-the-
line-reading-nietzsche-with-schmitt/, zuletzt gepriift am 27.04.2016.

Snoek, Anke (2010): »Agamben’s Foucault: An overview«. In: foucault studies,
November 2010 (10), S. 44-67. https://doi.org/10.22439/fs.voil0.3123

Soeftner, Hans-Georg (2013): Sozialwissenschaftliche Hermeneutik. In: Flick,
Uwe; Kardorff, Ernst von; Steinke, Ines (Hg.): Qualitative Forschung. Ein
Handbuch. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 164-175.

SolZenicyn, Aleksandr (1999): Der Archipel GULAG. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt Taschenbuch Verl.

Sombart, Nicolaus (1991): Die deutschen Médnner und ihre Feinde. Carl Schmitt
— Ein deutsches Schicksal zwischen Minnerbund und Matriarchatsmyt-
hos. Miinchen: Hanser.

Spengler, Oswald (1922): Pessimismus? Berlin: Stilke.

Spengler, Oswald (19771): Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer Philo-
sophie des Lebens. Miinchen: Beck.

Spengler, Oswald (2006): Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer
Morphologie der Weltgeschichte. Miinchen: Dt. Taschenbuch-Verl.

Stern, Fritz (1963a): Kulturpessimismus als politische Gefahr. Eine Analyse
nationaler Ideologie in Deutschland. Bern, Wien: Scherz.

Stern, Fritz (1963b): The politics of cultural despair. A study in the rise of the
Germanic ideology. Berkeley u.a: Univ. of California Pr.

Stokes, Philip; Whittle, Paul (2002): Philosophy. 100 essential thinkers. Lon-
don: Arcturus.

Straglich, Hans (1971): Zur Geschichte des Begriffs Pessimismus. In: Schopen-
hauer Jahrbuch 52, 1971, S. 27-37.

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Strauf3, Botho (1993): »Anschwellender Bockgesang«. In: Der Spiegel, 1993 (6),
S. 202-207. Online verfiigbar unter http://magazin.spiegel.de/EpubDelive
ry/spiegel/pdf/13681004, zuletzt gepriift am 02.07.2016.

Strauss, Leo (1932): »Anmerkungen zu Carl Schmitt >Der Begriff des Politi-
schen«. In: Archiv fiir Sozialwissenschaften und Sozialpolitik 67, 1932,
7321F.

Strauss, Leo (1988): Anmerkungen zu Carl Schmitt, Der Begriff des Politi-
schen. In: Meier, Heinrich (Hg.): Carl Schmitt, Leo Strauss und Der Begriff
des Politischen. Zu einem Dialog unter Abwesenden. Stuttgart: Metzler-
sche Verlagsbuchhandlung, S. 97-125. https://doi.org/10.1007/978-3-476-
04409-9-2

Taubes, Jacob (1987): Ad Carl Schmitt — Gegenstrebige Fiigung. Berlin: Merve-
Verl.

Thumann, Michael (2011): »Keine Panik! Wir sollten mehr Vertrauen in die
arabischen Revolutionen haben — vier neue Biicher wider den politischen
Pessimismus«. In: Die Zeit, 25.08.2011 (35). Online verfiigbar unter www.
zeit.de/2011/35/L-P-Arabischer-Fruehling, zuletzt gepriift am 13.09.2016.

Veauthier, Frank Werner (1998): Kulturkritik als Aufgabe der Kulturphiloso-
phie. Peter Wusts Bedeutung als Kultur- und Zivilisationskritiker. Heidel-
berg: Winter.

Vesting, Thomas (1995): Die permanente Revolution. Carl Schmitt und das
Ende der Epoche der Staatlichkeit. In: Gobel, Andreas; Laak, Dirk van;
Villinger, Ingeborg (Hg.): Metamorphosen des Politischen. Grundfragen
politischer Einheitsbildung seit den 20er Jahren. Berlin: Akademie Verlag,
S.191-202.

Villinger, Ingeborg (1995): Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne. Text, Kom-
mentar und Analyse der »Schattenrisse« des Johannes Negelinus. Berlin:
Akad.-Verl.

Visker, Rudi (1991): Michel Foucault. Genealogie als Kritik. Miinchen: Fink.

Vogl, Joseph (1997): Der historische Kreis. Michel Foucault. In: Jamme, Chris-
toph (Hg.): Grundlinien der Vernunftkritik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 550-568.

Vollrath, Ernst (1997): Kulturkritik bei Carl Schmitt. In: Jamme, Christoph
(Hg.): Grundlinien der Vernunftkritik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 421-
436.

Vondung, Klaus (1997): Zwischen Melancholie und Euphorie. Die Apokalypse.
In: Heidbrink, Ludger; Bohrer, Karl Heinz (Hg.): Entzauberte Zeit. Der me-
lancholische Geist der Moderne. Miinchen: C. Hanser, S. 161-183.

Wacker, Bernd (Hg.) (1994): Die eigentlich katholische Verschirfung ... Kon-
fession, Theologie und Politik im Werk Carl Schmitts. Miinchen: Fink.
Wagner, Benno (1992): Vom Licht des Krieges zur black box des Modells

Deutschland. Ausnahme und Erkenntnis nach Schmitt und Foucault. In:

14.02.2026, 16:44:23.

461


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

462

Politischer Pessimismus

Balke, Friedrich; Méchoulan, Eric; Wagner, Benno (Hg.): Zeit des Ereignis-
ses — Ende der Geschichte? Miinchen: Fink, S. 233-256.

Wahlmiiller, Kurt (1939): Der Kulturpessimismus in der deutschen Dichtung
von 1912 bis 1932. Wien, Univ., Diss., 1939.

Weber, Max (1958): Politik als Beruf. Berlin: Duncker & Humblot.

Weber, Max (1968): Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre. Hg. v. Jo-
hannes Friedrich Winckelmann. Tiibingen: Mohr.

Weber, Max (1984): Die protestantische Ethik. Giitersloh: Mohn.

Weber, Max (1988): Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie. 3 Binde.
Tiibingen: Mohr.

Weber, Max (1995): Wissenschaft als Beruf. Unter Mitarbeit von Friedrich H.
Tenbruck. Stuttgart: Reclam.

Weber, Niels (2011): »Einleitung«. In: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und
Linguistik 41, 201 (161), S. 5-12. https://doi.org/10.1007/978-3-8349-6678-
o_1

Wehler, Hans-Ulrich (1998): Die Herausforderung der Kulturgeschichte. Miin-
chen: Beck.

Weinert, Friedel (1982): »Die Arbeit der Geschichte. Ein Vergleich der Analyse-
modelle von Kuhn und Foucault«. In: Zeitschrift fiir Allgemeine Wissen-
schaftstheorie 13, 1982 (2), S. 336-358. PMid:7074041

Weifs, Martin (2002): »Giorgio Agambens Anthropologische Maschine«. In:
Journal Phinomenologie 18, 2002, S. 7-13.

Weyand, Jan; Sebald, Gerd (2007): Der historische Charakter der Kritik. Ador-
no, Foucault und die Ubermacht systemischer Zwinge. In: Weiss, Volker;
Speck, Sarah (Hg.): Herrschaftsverhiltnisse und Herrschaftsdiskurse. Es-
says zur dekonstruktivistischen Herausforderung kritischer Gesellschafts-
theorie. Berlin: LIT, S. 36-49.

White, Hayden V. (1986): Auch Klio dichtet, oder, Die Fiktion des Faktischen.
Studien zur Tropologie des historischen Diskurses. Stuttgart: Klett-Cotta.

White, Hayden V. (2008): Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19.
Jahrhundert in Europa. Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Williams, Raymond (1958): Culture and society. 1780-1950. London: Chatto &
Windus.

Willms, Bernard (1988): Carl Schmitt — jiingester Klassiker des politischen
Denkens? In: Quaritsch, Helmut (Hg.): Complexio oppositorum. Uber Carl
Schmitt: Vortrige und Diskussionsbeitrige des 28. Sonderseminars 1986
der Hochschule fiir Verwaltungswissenschaften Speyer. Berlin: Duncker &
Humblot, S. 577-597.

Wolin, Richard (1986): »Foucault’s Aesthetic Decisionism«. In: Telos 1986 (67),
S. 71-86. https://doi.org/10.3817/0386067071

Wolter, Hartog (2013): Inwieweit vertrigt sich die Hoffnung mit dem Pessimis-
mus? Zur Kritik und Verwendung der Hoffnung bei Schopenhauer und

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Literatur

Nietzsche. In: Birnbacher, Dieter; Sommer, Andreas Urs (Hg.): Moralkritik
bei Schopenhauer und Nietzsche. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann,
S.193-214.

Wulff, Hans-Jiirgen: MacGuffin. In: Lexikon der Filmbegriffe 2012, http://film-
lexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=472, zuletzt
geprift am 15.04.2010.

Zizek, Slavoj (2016): »Meine Kraft kommt von heillosem Pessimismus«. Kri-
sen, Terrorismus, Ungleichheit: Der Philosoph Slavoj Zizek ist einer der
letzten grofen Welterklirer. Wie findet er Sinn im Chaos?« In: ZEIT Cam-
pus, 08.04.2016 (2). Online verfiigbar unter www.zeit.de/campus/2016/02/
slavoj-zizek-krise-terrorismus-europa, zuletzt gepriift am 23.04.2016.

14.02.2026, 16:44:23.

463


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Philosophie

Bjorn Vedder
Neue Freunde
Uber Freundschaft in Zeiten von Facebook

Méarz 2017, 200 S., kart.

22,99 € (DE), 978-3-8376-3868-4

E-Book

PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3868-4

Jirgen Manemann

Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Europder in den Krieg?

2015, 136 S, kart.

14,99 € (DE), 978-3-8376-3324-5

E-Book

PDF: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi

Fiir eine neue Kunst der Aufmerksamkeit
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart.

22,99 € (DE), 978-3-8376-3175-3

E-Book

PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Philosophie

Franck Fischbach

Manifest fiir eine Sozialphilosophie

(aus dem Franzésischen iibersetzt von Lilian Peter,
mit einem Nachwort

von Thomas Bedorf und Kurt Rottgers)

2016, 160 S., kart.

24,99 € (DE), 978-3-8376-3244-6

E-Book

PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0

Claus Dierksmeier
Qualitative Freiheit
Selbsthestimmung in weltbiirgerlicher Verantwortung

2016, 456 S., kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-3477-8

E-Book

PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Karl Hepfer

Verschworungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 S, kart.

24,99 € (DE), 978-3-8376-3102-9

E-Book

PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3102-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

14.02.2026, 16:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1. Einleitung
	2. Forschungsstand
	3. Erkenntnistheoretische Reflexion und Distinktion
	4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus
	5. Carl Schmitt
	6. Michel Foucault
	7. Giorgio Agamben
	8. Zusammenfassende Betrachtung: Politischer Pessimismus
	Literatur

