
https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Jan-Paul Klünder
Politischer Pessimismus

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Meinen Eltern
 
 

               
Jan-Paul Klünder (Dr. phil.), geb. 1983, arbeitet als Referent im Wissenschafts-
management sowie als Lehrkraft an den Instituten für Politikwissenschaft und
Soziologie an der Philipps-Universität Marburg. Seine Forschungsschwerpunkte
liegen im Bereich der politischen und soziologischen Theorien, Ideengeschichte,
Gesellschaftsdiagnostik, Hochschuldidaktik sowie der Theorie und Geschichte
der Public Relations.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Jan-Paul Klünder

Politischer Pessimismus
Negative Weltkonstruktion und politische Handlungs(un)möglichkeit

bei Carl Schmitt, Michel Foucault und Giorgio Agamben

               

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Der Druck wurde gefördert mit freundlicher Unterstützung der Carl und Charlot-
te Schott-Stiftung an der Philipps-Universität Marburg.
Zugl.: Marburg, Univ., Diss., 2017 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-Non-Commercial 4.0 
Lizenz (BY-NC). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format 
oder Medium ausschliesslich für nicht-kommerzielle Zwecke. 
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.de) 
Um Genehmigungen für die Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, 
wenden Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com
 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

Erschienen 2017 im transcript Verlag, Bielefeld
© Jan-Paul Klünder

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Korrektorat & Lektorat: Dr. Andrea Beutlhauser (Das Schreibuniversum)
Satz: Justine Buri, Bielefeld
Print-ISBN 978-3-8376-4151-6
PDF-ISBN 978-3-8394-4151-0
https://doi.org/10.14361/9783839441510
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Inhalt

1.	 Einleitung | 7

2.	 Forschungsstand | 19
2.1	 Die üblichen Verdächtigen? | 22

2.1.1	 Carl Schmitt | 22
2.1.2	 Michel Foucault | 25
2.1.3	 Giorgio Agamben | 28

3.	 Erkenntnistheoretische Reflexion und Distinktion | 31

4.	 Eine Anatomie des politischen Pessimismus | 51
4.1	 Dies- und jenseitige Begründungen | 51
4.2	 Idealtypischer Pessimismus | 61

4.2.1	 Niedergang | 62
4.2.2	 Kontrastfolie/Ideale | 65
4.2.3	 Pessimistische Anthropologie | 67
4.2.4	 Pessimistische Philosophie der Geschichte | 70
4.2.5	 Prognose/Zukünfte | 73
4.2.6	 Haltung/Performanz des Pessimismus | 80

4.3	 Resümee | 86

5.	 Carl Schmitt | 89
5.1	 Vorbemerkungen | 89
5.2	 Politische Anthropologie | 91
5.3	 Neutralisierung und Entpolitisierung als Niedergang | 110
5.4	 Souveränität als normatives Ideal | 134
5.5	 Schrecken ohne Ende oder Ende mit Schrecken? | 144
5.6	 »Haltende Mächte«? | 162
5.7	 Eine Haltungsfrage | 174
5.8	 Resümee | 188

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6.	 Michel Foucault | 191
6.1	 Vorbemerkungen | 191
6.2	 Negativer Fortschritt | 193
6.3	 Der Mensch ohne Eigenschaften – Anthropologie? | 220
6.4	 Wider des Identitätszwangs | 239
6.5	 Philosophie der Geschichte? – ›Ausweitung der Kampfzone‹ | 254
6.6	Fluchtpunkt Subjekt | 277
6.7	 Die Performanz des Pessimismus | 299
6.8	 Resümee | 308

7.	 Giorgio Agamben | 313
7.1	 Vorbemerkungen | 313
7.2	 Das Lager und das Spektakel als Niedergang | 315
7.3	 Ideale | 336
7.4	 Die kommende Gemeinschaft? | 349
7.5	 Die anthropologische Maschine | 363
7.6	 Messianischer Pessimismus | 378
7.7	 Haltung | 400
7.8	 Resümee | 416

8.	 Zusammenfassende Betrachtung: Politischer Pessimismus | 419

Literatur | 429

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


1.	 Einleitung

Am Ende dieses Textes wird nicht ›die Wahrheit‹ über Carl Schmitt, Michel 
Foucault und Giorgio Agamben feststehen.1 Ebenso wenig ist davon auszuge-
hen, dass einer der drei Autoren2 ›die Wahrheit‹ über die moderne Gesellschaft 
entdeckt hat. Was wahr ist oder als wahr erkannt wird, ist eine Frage der Beob-
achtung. Desgleichen entsteht eine pessimistische Wahrnehmung aufgrund 
einer Beobachtung.3 Es sind die Beobachtungen von Schmitt, Foucault und 
Agamben, die den politischen Pessimismus hervorbringen, und gleichzeitig 
(re-)konstruiere ich selbst letzteren durch meine Analyse. Politischer Pessi-
mismus bezeichnet hier eine Weltkonstruktion, in der politisches Handeln 
(politisch im Sinne der Einflussnahme auf verbindliche Entscheidungen und 
einer positiven Gestaltung der Welt) zum Scheitern verurteilt ist; ja, als wir-
kungs- oder sinnlos dargestellt wird. Ob die drei Theorien der Autoren dem, 
was ich als politischen Pessimismus bezeichne, entsprechen, bleibt eine Frage 
der Perspektive auf die Werke und nicht zuletzt hinsichtlich dessen, was Pes-
simismus überhaupt charakterisiert. Somit steht als Prämisse dieses Projektes 

1 | Im Folgenden werden wörtliche Zitate mit doppelten Anführungszeichen markier t. 

Zitate innerhalb von Zitaten werden mittels einfacher Anführungszeichen gekennzeich-

net. Begrif fe und Kategorien, die ich als erkenntnistheoretisch fragwürdig erachte, wur-

den von mir mit einfachen Anführungszeichen kenntlich gemacht.

2 | Da im weiteren Verlauf des Buches fast ausschließlich männliche Autoren – wel-

che sich auch öffentlich als solche definieren – besprochen werden, verwende ich vor-

wiegend die männliche Funktionsbezeichnung, sofern nicht anders gekennzeichnet, ist 

aber auch die weibliche Form immer mitgemeint.

3 | Was unter Pessimismus genau zu verstehen ist, wird in der Analyse detaillier t disku-

tier t. Wichtig ist hier noch der Hinweis, dass sich verschiedene Varianten des Pessimis-

mus (metaphysischer, kulturhistorischer, politischer Pessimismus usw.) unterscheiden 

lassen. Eine begrif fliche Annährung im Sinne eines idealtypischen Modells folgt in Ka-

pitel »4 Eine Anatomie des politischen Pessimismus«.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus8

die Setzung eines erkenntnistheoretischen Konstruktivismus, der nach der 
»spezifischen Textualität«4 von sozialwissenschaftlicher Theoriebildung fragt.

Ausgangspunkt der vorliegenden Analyse ist die in unterschiedlichen Pub-
likationen anzutreffende Einschätzung, dass die Werke von Schmitt, Foucault 
und Agamben jeweils eine spezifische Form des Pessimismus zum Ausdruck 
bringen. Jene Bewertungen als pessimistisch werden von prominenten Wis-
senschaftlern (z.B. Karl Löwith5, Jürgen Habermas6, Oliver Marchart7) vertre-
ten, jedoch vornehmlich als Randnotiz, ohne den Begriff näher zu definieren 
oder detailliert aus den jeweiligen Werken zu generieren. Vor diesem Hin-
tergrund lautet meine arbeitsleitende Hypothese, dass in den Schriften von 
Schmitt, Foucault und Agamben eine Form bzw. Formen von Pessimismus 
zum Ausdruck kommen. Fraglich ist gleichwohl, was genau jenen Pessimis-
mus jeweils ausmacht und inwiefern die drei Theoretiker mit derselben Kate-
gorie gefasst werden können. Deshalb verfolge ich ein doppeltes Ziel: einerseits 
eine Analysekategorie des politischen Pessimismus zu entwickeln und ander-
seits die Werke der drei Autoren mittels jenes Instrumentariums einer grund-
legenden Prüfung zu unterziehen.

Für die vorliegende Untersuchung sind Pessimismus ebenso wie sein 
Gegenstück, der Optimismus, kontingente Beobachtungen, die gleichbe-
rechtigt nebeneinander stehen. Die Gründe für die Gleichwertigkeit, d.h. die 
gleichermaßen defizitäre Position von Optimismus und Pessimismus, sind 
schlicht: Erstens lassen sich stets Positives und Negatives beobachten – welche 
Gewichtung dabei vorgenommen bzw. was überhaupt wahrgenommen wird, 
bleibt dem jeweiligen Betrachter überlassen. Zweitens verweisen Optimismus 
und Pessimismus auf eine Zukunft, die konstitutiv unbekannt und demge-
mäß nicht festgelegt ist.8 Hier gilt der u.a. Winston Churchill zugeschriebene 
Satz: »Prognosen sind schwierig, besonders wenn sie die Zukunft betreffen.« 
Gleichwohl sind pessimistisches Deutungen ideengeschichtlich wie gegen-

4 | Lüdemann 2004, S. 9.

5 | Löwith 1960, S. 102 FN 37.

6 | Habermas 1985, S. 302 FN 26.

7 | Marchart 2010, S. 225.

8 | Auf jene Unsicherheit antworten sowohl der Optimismus als auch der Pessimismus 

mit Gewissheit. Dabei hat das, was unter Pessimismus verhandelt wird, eine ideenge-

schichtlich lange Tradition, von welcher die abendländische Angst vor dem ›Ende der 

Welt‹ zeugt. Ähnlich theologisch begründete Untergangs- oder Heilserwartungen lassen 

sich kontinuierlich in den vergangenen Jahrhunderten ver folgen und werden in der Neu-

zeit zunächst durch den Verweis auf metaphysische und seit dem 19.  Jahrhundert auf 

kulturhistorische Gesetzmäßigkeiten der geschichtlichen Entwicklung abgelöst.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


1. Einleitung 9

wärtig verbreitet.9 Darauf deutet neben den zitierten Pessimismus-Vorwürfen 
ebenso die generelle Verbreitung der Semantik Pessimismus bzw. Kultur-
pessimismus – wobei die genaue Bedeutung meistens implizit vorausgesetzt 
wird.10 Auffallend ist in diesem Zusammenhang, dass zwar Intellektuelle und 
Wissenschaftler solche ›Warnungen‹ artikulieren, aber im akademischen Kon-
text die Semantik Pessimismus nur sehr selten der Selbstbeschreibung dient; 
vielmehr wird die Bezeichnung als Sammelbegriff zur Diskreditierung von 
anderen Positionen eingesetzt.11 Auch Schmitt und Agamben weisen eine sol-
che Kategorisierung weit von sich, und Foucault will sie nur eingeschränkt 
gelten lassen.12 Selbst Oswald Spengler sah sich gezwungen, diesen Vorwurf 

9 | Zu Beginn wissenschaftlicher Untersuchungen, die Pessimismus oder ein verwand-

tes Phänomen aus einer akademischen Beobachterposition beschreiben, findet sich 

fast immer die Einschätzung bzw. die Behauptung, dass pessimistische Urteile gegen-

wärtig wieder Konjunktur haben. Jene Diagnose aus der jeweiligen Gegenwart treffen 

beispielsweise ebenso: Vgl. Bennett 2001, S.  1, Herman 1998, S.  8, Stern 1963a, 

S. 13, Rohrmoser 1985, S. 36, Wahlmüller 1939, S. 5ff und Bailey 1988, S. 7. »[D]as 

Problem des Pessimismus in der Gesellschaftstheorie ist nicht abgetan. Es taucht heu-

te unter anderen Begrif fen auf. Zur Bezeichnung des notwenigen immanenten Selbst-

widerspruchs der Moderne, der von ›tragischen Bewusstsein‹ angenommen wird, ver-

wendet man inzwischen lieber neutral klingende Begrif fe wie ›Ambivalenz‹ (Baumann 

1992) der Moderne.« Bickel 2000, S. 10. Da diese Diagnosen wiederum zu sehr unter-

schiedlichen Epochen getroffen werden, liegt der Schluss nahe, dass (kultur-)pessimis-

tische Einschätzungen sowie die (Fremd-)Etikettierung »Pessimist« kontinuierlich hohe 

Popularität besitzen.

10 | Exemplarisch für viele unklare Pessimismus-Verwendungen: Berg 2014.

11 | Als ein frühes Beispiel für die Dif famierung des Pessimismus siehe: Fischer 1897. 

Gleichwohl gibt es auch wenige Autoren, die auf die Verdienste pessimistischer Kultur-

kritik verweisen, weil letztere etwa einen allzu naiven Fortschrittsoptimismus anzwei-

felt. Vgl. Ignatow 1991 S. 83 oder Dienstag 2006. Wobei Dienstag folgende These ver-

tritt: »With greater or lesser degrees of respect, then, pessimists have in many cases 

been dismissed form the upper reaches of the canon of political thought.« Ebd., S. 3. 

Jene Einschätzung mag für den US-amerikanischen Diskurs zutreffen, mit Blick auf die 

Ideengeschichte des politischen Denkens und die damit verbundene Klassikerbildung 

in der deutschsprachigen Diskussion ist dies anzuzweifeln. Zumindest entsteht ein 

Widerspruch, denn wenn die These Dienstags geteilt wird und Schmitt, Foucault und 

Agamben als Pessimistische gelten, dann lässt sich ihre enorme Rezeption nicht erklä-

ren. Zum Unterschied von Intellektuellen und Wissenschaftler siehe insb.: Oevermann 

2003, S. 13ff.

12 | Vgl. hierzu Kapitel »Forschungsstand«. Teilweise wird die Selbstbezeichnung als 

Pessimist mit dem Anspruch verknüpft, über die politische Handlungsfähigkeit zu ver-

fügen; so äußert sich Slavoj Žižek beispielsweise folgendermaßen: »Es gibt so etwas 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus10

anhand seiner Publikation »Pessimismus?« vehement zu bestreiten.13 Dabei 
ist es unklar bis strittig, was eine pessimistische Haltung konkret auszeichnet 
und wie sich pessimistische Momente in ein komplexes Theoriengebäude ein-
fügen. Gerade die wissenschaftlichen Studien zu diesem Thema verwenden 
den Begriff sehr uneinheitlich, wobei viele Arbeiten sogar gänzlich auf eine 
eingehende Definition verzichten.14 Vor diesem Hintergrund entwickle ich im 
Kapitel »Eine Anatomie des politischen Pessimismus« auf Basis des Diskurses 
über Pessimismus und Kulturpessimismus eine idealtypische Bestimmung 
von Pessimismus, die sich als Analyseinstrument für sozialwissenschaftliche 
Theorien nutzen lässt und ausdrücklich nicht in impliziten oder expliziten 
Aufrufen zu Leseverboten mündet.15

wie die Kraft der Verzweiflung. Wenn ich gefragt werde, ob ich nicht zu optimistisch und 

utopistisch bin, dann sage ich: Die wahre Utopie ist, zu glauben, dass es so weitergehen 

kann. Die Flüchtlinge sind nur der Anfang. Die wirklich großen Probleme kommen erst 

noch. Vielleicht hat die westliche Welt nicht die Kraft, diese Probleme zu lösen. Dann 

sind wir sowieso erledigt. Ich bin Pessimist. Meine Kraft kommt von heillosem Pessimis-

mus.« Žižek 2016.

13 | Vgl. Spengler 1922. Dies ist auch unter kommerziellen Gesichtspunkten eine 

wichtige Einsicht, denn Bücher verkaufen sich ungleich besser, wenn man Titel wählt, 

die durch negative Suggestion Aufmerksamkeit generieren – folglich war Spenglers 

Titel »Der Untergang des Abendlandes« perfekt formulier t. Anzumerken ist, dass der 

Titel vom Verlag erdacht und durchgesetzt wurde. In diesem Sinne wird beispielsweise 

auch Johann August Schüleins Dissertation in der Neuauflage durch den Verlag Van-

denhoeck & Ruprecht unter dem Titel »Optimistischer Pessimismus« (Schülein 2007) 

verkauft, allerdings wurde das Werk zunächst unter dem Titel »Das Gesellschaftsbild 

der Freudschen Theorie« (Schülein 1975) publizier t. Dass Pessimismus eine Botschaft 

ist, die Aufmerksamkeit generier t, belegen derweil auch bestimmte Inszenierungen von 

Autoren, Intellektuellen und Wissenschaftlern. Pathetisch formulier t dies Karl Markus 

Michel: »Wer als Dichter oder Denker ernst genommen werden will, muß in die Tiefe bli-

cken, in den Abgrund, wo das Grauen wohnt.« Michel 1985, S. 117. Oder provokant-iro-

nisch mit Iris Radisch gesprochen: »Eine Welt voller Optimisten wäre die Hölle.« Radisch 

2009.

14 | Vgl. zu Analysen ohne Begrif fsdefinition beispielsweise: Quarg 1949, Hackert 

1967; Hoffmann 1958; Henze 1988; Heesen-Cremer 1983; Popov 1982; aber auch 

die viel beachtete Studie von Fritz Stern »Kulturpessimismus als politische Gefahr« 

erarbeitet keine systematische Definition des Begrif fes.  Vgl. Stern 1963a. Siehe zur 

wissenschaftlichen Verwendung des Begrif fes ebenfalls die Magisterarbeit von Martin 

Schmidt: Schmidt 2007, S. 8ff.

15 | Der Begrif f Diskurs ist hier allgemein definier t, als kommutativer Austausch oder 

kommunikative Auseinandersetzung.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


1. Einleitung 11

Als erste definitorische Annäherung lässt sich festhalten, dass mit pessi-
mistischen Positionen das Bedauern von Verlusten und die Angst vor drohen-
den Katastrophen (beispielsweise der Klima-, Migrations-, Wirtschaftskatast-
rophen) verbunden sind. Noch allgemeiner kann unter Pessimismus zunächst 
alltagsweltlich und umgangssprachlich eine negative Einschätzung über die 
Welt, das Dasein und die Zukunft verstanden werden. Etymologisch lässt sich 
Pessimismus aus dem Lateinischem (»pessimum«) als das Schlechteste, Böses-
te herleiten, allerdings ist diese minimalistische Bestimmung für den Umgang 
mit sozialwissenschaftlichen Theorien wenig hilfreich, zumal der Superlativ 
des ›Schlechtesten‹ schwer zu bestimmen ist.16 Weiterhin sind etymologische 
Erklärungen, die auf die ›ursprüngliche‹ Bedeutung rekurrieren, als Methode 
der Begriffsarbeit, von begrenztem Nutzen, weil sich Worte und deren Sinn 
in einem permanenten Wandlungs- und Umdeutungsprozess befinden, wes-
halb Konstruktionen der ›eigentlichen‹ oder ›ursprünglichen‹ Bedeutung, die 
Seinsqualität beanspruchen, nicht weiterhelfen. Erfolgsversprechender ist viel-
mehr eine Etymologie, die der Frage nachgeht, welche Bedeutung dem Begriff 
in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung zugesprochen wird. Wie wird 
der Begriff mit Leben gefüllt?17

Ansatzpunkte sind somit die Verwendung und die bisherigen Definitionen 
von Pessimismus. Aber auch die Festlegungen des Pessimismus auf eine For-
mel bestehend aus wenigen Sätzen erscheinen reduktionistisch. Drei exempla-
rische Definitionen illustrieren diese Schwierigkeit und dienen gleichzeitig als 
erste Annäherung an den Begriff. Genis Carreras definiert Pessimismus fol-
gendermaßen: »A state of mind in which one believes only the worst to be pos-
sible; the philosophical view that the world is as bad as can be.«18 Die Formulie-
rung »the world as bad as can be« geht auf Arthur Schopenhauer zurück, der 
gegen Gottfried Wilhelm Leibnitz den Beweis antrat, dass die bestehende Welt 
gerade nicht »die beste (Optimum) aller möglichen Welten«19 sei, sondern die 
schlechteste. Ob jeder Pessimismus aber zwingend von der schlechtesten aller 
möglichen Welten ausgehen muss, wird hier angezweifelt, zumal unklar ist, 

16 | Zur Begrif fsgeschichte von Pessimismus: Erstmals taucht der Begrif f Pessimis-

mus 1776 in einer Publikation von Georg Christoph Lichterberg auf. Vgl. Sträglich 1971, 

S. 27. Bis zum 19. Jahrhundert wird der Begrif f im akademischen Kontext allerdings nur 

selten verwandt. Gleichwohl ist mit Ludwig Marcuse davon auszugehen, dass das, was 

der Begrif f Pessimismus beschreibt, älter ist als die Verwendung des selbigen. »Lange 

bevor es das Wort Pessimismus gab, war da, was es ausdrückt.« Marcuse 1981, S. 13. 

Max Horkheimer hat in diesem Zusammenhang festgestellt: »Bereits die Antike hat den 

Pessimismus gekannt.« Horkheimer 1971, S. 1.

17 | Vgl. Noetzel 1999, S. 41.

18 | Carreras 2013, S. 144.

19 | Leibniz 1968, S. 100f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus12

was genau die schlechteste aller möglichen Welt auszeichnet und wie dies fest-
zustellen ist. Problematisch erscheint auch die Annahme des »state of mind«, 
weil das Bewusstsein des jeweiligen Autors immer als Black Box gelten muss; 
lediglich die in Texten (bzw. in der Sprache) gewählten Unterscheidungen und 
Bezeichnungen sind einer Beobachtung zugänglich.

Eine andere Definition von Pessimismus schlägt Michael Pauen vor: »Kurz 
zusammengefasst ließe sich ›Pessimismus‹ daher bestimmen als eine meta-
physische oder kulturhistorische Deutung, die auf einem kosmologischen oder 
geschichtsphilosophischen Hintergrund zu einer radikal negativen Bewertung 
des Bestehenden kommt.«20 Doch um mit dieser Bestimmung weiterarbeiten 
zu können, müssten wiederum weitere definitorische Eingrenzungen erfol-
gen: Was bedeutet radikal negativ? Radikal ist eine Weltanschauung, die ›an 
die Wurzel geht‹, aber wann ist eine Position so extrem, wann ist die Grenze 
zu radikal negativ überschritten – wenn es die schlechteste aller möglichen 
Welten ist oder vielleicht schon zuvor? Wenn diese Definition mittels Graden 
und Extremen funktioniert, müssen hierfür Kriterien benannt werden, da es 
sonst unmöglich ist zu bestimmen, wann die Grenze überschritten wird, die 
es rechtfertigt, von Pessimismus, im Sinne des radikal Negativen zu sprechen. 
Weiterhin reduziert diese Definition den Pessimismus auf die Bewertung des 
Bestehenden, wobei zu fragen ist, ob nicht Pessimismus ebenso eine negative 
Zukunftserwartung bedingt?

Joshua Dienstag definiert Pessimismus hingegen folgendermaßen: 

»The philosophical pessimistic view of the effect of historical progress tends to be more 

negative than positive. The philosophical pessimist does not deny that cer tain areas 

like science can ›progress‹ but they deny that this has resulted in an overall improve-

ment of the human condition. In this sense it could be said that the pessimist views 

history as ironic; while seemingly getting better, it is mostly in fact not improving at all, 

or getting worse.«21

Auch Dienstags Definition wirft Fragen auf, beispielsweise hinsichtlich des-
sen, wie die negativen oder positiven Effekte zu quantifizieren und abzuwägen 
sind, ob sich Pessimismus nur auf die Vergangenheit bezieht oder welchen 
Ironie-Begriff der Autor grundsätzlich vertritt? 

Jene kritischen Fragen sollen an dieser Stelle lediglich die Schwierigkeit und 
Folgeprobleme jeglicher Definitionen illustrieren. Im Folgenden versuche ich 
deshalb, Pessimismus nicht in einer engen Formel zu fassen, sondern mithilfe 

20 | Pauen 1997a, S. 17.

21 | Dienstag 2006, S. 22. In jenem Zusammenhang konstatier t auch Pauen, dass sich 

die Pessimisten in der Regel [hüten], die konkreten historischen Fortschritte abzustrei-

ten.« Pauen 1997a, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


1. Einleitung 13

von mehreren idealtypischen Kategorien zu bestimmen. Meine (Re-)Konstruk-
tion bestimmt sechs Kategorien als heuristisches Werkzeuge der Textinterpre-
tation: 1. Niedergangsgeschichte, 2. Kontrastfolie, 3. Pessimistische Anthropo-
logie, 4. Pessimistische Philosophie der Geschichte, 5. Prognose, 6. Haltung 
bzw. die Performanz des Pessimismus. Das hier vorgeschlagene Modell eines 
vagen und vieldeutig verwendeten Begriffes ist als idealtypisch zu verstehen, 
d.h. es wird keine Ausschließlichkeit beansprucht und nicht behauptet, dass 
sich die Idealtypen exakt und sinngemäß in einer Theorie wiederfinden. Mein 
Modell ist sicherlich ebenso kritisierbar, gleichwohl beabsichtige ich, mithil-
fe meiner aufgestellten Kategorien detailliert analysieren zu können, welche 
Teile der Theorien Schmitts, Foucaults und Agambens eine pessimistische 
Beobachterposition einnehmen und welche nicht. Dadurch soll nachvollzogen 
werden, wie sich pessimistische Perspektiven in Theoriegebäude einfügen und 
welcher Stellenwert diesen im Theoriedesign zukommt. Schließlich ist die 
Frage nach dem jeweiligen Pessimismus eine Frage nach der Gewichtung von 
Aussagen. Es ist gewiss nicht davon auszugehen, dass die drei Autoren in der 
Vielzahl ihrer Schriften völlig homogene Aussagen treffen. Die idealtypischen 
Kategorien des Pessimismus erlauben vor jenem Hintergrund eine Systemati-
sierung und Gliederung, die sowohl optimistische als auch pessimistische Be-
obachtungen abbildet und relationiert. Im Folgenden wird es deshalb nicht um 
die Wortgeschichte oder eine eindeutige Definition von Pessimismus gehen, 
sondern um die Modellierung idealtypischer Analysekategorien, die es erlau-
ben, die jeweilige Form von politischem Pessimismus zu bestimmen: Es gilt 
insbesondere, zu prüfen, was aus der jeweiligen Gesellschaftsdiagnose folgt: 
Ist nach Schmitt, Foucault und Agamben politisches Handeln noch erfolgs-
versprechend oder münden jene sozialwissenschaftlichen Theorien praktisch 
in einen Fatalismus? Es ist zu erwarten, dass im Ergebnis unterschiedliche 
Varianten des politischen Pessimismus benannt werden können.

Diesen modellhaften politischen Pessimismus konstruiere ich wiederum 
ausgehend von der wissenschaftlichen Literatur über den metaphysischen, 
kulturhistorischen usw. Pessimismus und behandele dabei die drei Theorien 
als politische Theorien, in dem basalen Sinne, dass sie den Anspruch erheben, 
die Politik bzw. das Politische in der modernen Gesellschaft zu beschreiben. 
Weiterhin fokussiere ich die Analyse auf den politischen Pessimismus, wor-
unter ich die Frage nach den Handlungs- und Gestaltungs(un)möglichkeiten 
in der modernen Gesellschaft verstehe.22 D.h. es geht um die Frage der Ver-
änderbarkeit der Welt, welche politischen Optionen und Auswege eine Theorie 
auf Basis ihrer eigenen Zeitdiagnose und innerhalb der selbst konstruierten 

22 | Der Begrif f politischer Pessimismus wird in der akademischen Auseinanderset-

zung bisher nur wenig verwendet. Explizit f indet er sich im Titel folgender, bereits älterer 

Studien: Lowenthal 1969 und Dühring 1933, wobei Eugen Dührings Schrif ten selbst 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus14

Welt beschreibt. Ob der Lösungsansatz gemessen an der theorieimmanenten 
Logik stringent erscheint bzw. überhaupt eine Hoffnung auf die Verbesserung 
des Status quo besteht, bleibt offen. Die Frage nach dem politischen Pessimis-
mus berührt somit unmittelbar die Fragen nach dem jeweiligen Welt-, Ge-
schichts- und Menschenbild. Idealtypisch ist daher anzunehmen, dass ein ra-
dikaler politischer Pessimismus zu einem vehementen Defätismus führt: Die 
aufklärerische Idee, die Welt sei durch menschliches Handeln zum Besseren 
reformierbar, wird ausgeschlossen. Gleichwohl werden im wissenschaftlichen 
Diskurs auch solche Positionen als pessimistisch interpretiert, die sich zwar 
durch Verzweiflung und Fatalismus auszeichnen, dabei aber gleichzeitig poli-
tisches Handeln propagieren. Diese widersprüchliche Verknüpfung findet sich 
erstaunlich häufig. Fritz Stern identifiziert Kulturpessimismus in seiner rich-
tungsweisenden Studie beispielsweise mit Verzweiflung, allerdings schlägt 
letztere um in eine »politische Gefahr«23, aber nicht – wie man vermuten könn-
te – in eine passive unpolitische d.h. weltabgewandte Enthaltung, sondern in 
Form des politischen Aktionismus der nationalistisch/faschistischen Bewe-
gung.24 Solche Widersprüche werden im Folgenden mittels des politischen 
Pessimismus reflektiert.

Weiterhin interessiert nicht nur der inhaltlich-logische Aufbau der Theo-
rien, vielmehr ist auch deren sprachliche Performanz von Bedeutung. Wie 
wird der Pessimismus durch sprachliche Mittel beim Leser erzeugt? Anders 
formuliert: Da die Welt nicht ›objektiv‹ gegeben ist, rückt die Frage in den 
Fokus, wie und mit welchen rhetorischen, metaphorischen und begrifflichen 
Mitteln die entsprechenden Theorien ihre Zeitdiagnose plausibilisieren. Wie 
wird die ›Realität‹ erschaffen, von der die Theorie behauptet, sie zu beschrei-
ben?

Der Vergleich mittels der Analysekategorie politischer Pessimismus bedeu-
tet, die betreffende Zeitdiagnose und Prognose sowie die dahinterstehende Be-
obachtungslogik zu rekonstruieren und damit auch diejenigen Einschätzun-
gen zu hinterfragen, welche die Theorien von Schmitt, Foucault und Agamben 

pessimistische Überzeugungen aussprechen und überdies durch ihre antisemitischen 

Überzeugungen diskreditier t sind. Siehe zu Dühring: Cosmann 2007. Siehe zur Ver-

wendung des Terminus politischer Pessimismus im journalistischen Kontext: Thumann 

2011.

23 | Die deutsche Übersetzung der Studie Fritz Sterns trägt den Titel »Kulturpessimis-

mus als politische Gefahr«. Der Titel der englischen Originalausgabe spricht gar von 

Verzweiflung: »The politics of cultural despair«. Vgl. Stern 1963a und Stern 1963b.

24 | Vergleichbar zu Stern verknüpft Axel Dunker in seiner Studie »Den Pessimismus 

organisieren. Eschatologische Kategorien in der Literatur zum Dritten Reich« Pessimis-

mus mit politischer Handlungsfähigkeit durch eschatologische Kategorien am Beispiel 

des Dritten Reiches: Dunker 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


1. Einleitung 15

als pessimistisch bzw. kulturpessimistisch kritisieren.25 Vor diesem Hinter-
grund wird in Betracht gezogen, dass die Pessimismus-Urteile jeweils falsch 
sein könnten, d.h. beispielsweise, dass Foucaults Werk möglicherweise als pes-
simistisch klassifiziert werden kann, Agambens aber nicht, und die implizite 
oder explizite Identifikation jener Autoren als pessimistisch daher falsch ist.

Kritikwürdig sind pessimistische Positionen nicht, weil sie negative Aspek-
te beleuchten, Zweifel streuen oder positive Zukunftserwartungen dekonstru-
ieren, sondern im Falle dessen, wenn der Pessimismus die Selbstreflektion ver-
hindert, d.h. die eigene Beobachterposition systematisch nicht gesehen wird 
und durch einen theorieimmanenten Differenzierungsverlust Kontingenz und 
Komplexität der modernen Gesellschaft nicht mehr wahrgenommen werden. 
Anders formuliert: Kontingenz- und Komplexitätsbewusstsein sind im Rah-
men dieser Analyse normative Kategorien, an welchen die Beschreibungen 
der Moderne von Schmitt, Foucault und Agamben gemessen werden. Entspre-
chend muss danach gefragt werden, wie, d.h. mit welchen Unterscheidungen, 
Setzungen und sprachlichen Mitteln, die hier untersuchten Theorien ihre Rea-
litätsfiktion plausibilisieren.

Die drei ausgewählten Theoretiker entstammen verschiedenen Genera-
tionen, jedoch schließen die zentralen Schaffensphasen zeitlich unmittelbar 
aneinander an. Hierdurch wird eine Vergleichsperspektive eröffnet, die Wahr-
nehmungen der Moderne vom Ersten Weltkrieg bis in die Gegenwart verfolgt 
und aufzeigt, was die Werke trennt und verbindet. Begründet werden kann die 
Auswahl der Autoren zudem dadurch, dass bisher keine Untersuchung des 
politischen Pessimismus der genannten Theorien vorliegt. Gleichzeitig wer-
den anhand dieser Zusammenführung der Theorien eingeschliffene Wahr-
nehmungsmuster, die an der auf den ersten Blick eindeutigen Zuordnung in 
die Kategorien rechts/links, reaktionär/progressiv oder konservative und radi-
kale Kulturkritik festhalten, infrage gestellt. Jene Zuordnungen werden brü-
chig – so meine These –, wenn sich aufzeigen lässt, dass grundlegende Kritik 
am Projekt der Moderne mit ähnlichen Unterscheidungs- und Argumentati-

25 | Zeitdiagnostik und Sozialtheorie sind an dieser Stelle begrif flich zu trennen, wobei 

– so meine These – sozial Theorie mindestens implizit immer mit Zeitdiagnostik einher-

geht. Sozialtheorien haben das menschliche Zusammenleben im weitesten Sinne zum 

Gegenstand, eben Sozialität. Vgl. Joas und Knöbl 2004, S.  7ff. Sozialtheorien versu-

chen Muster, wenn schon nicht zeitunabhängige, so doch über die Gegenwartsgesell-

schaft hinaus reichende Spezifika von Sozialität aufzuzeigen. Zeitdiagnosen werden, 

in Abgrenzung dazu, hier Uwe Schimank folgend, definier t als Versuche, »[…] wichtigste 

gesamtgesellschaftliche Strukturen und Dynamiken theoretisch auf den Begrif f zu brin-

gen«. Schimank und Volkmann 2002, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus16

onslogiken operiert.26 Brisanz besitzt der Vergleich der drei Theoriegebäude 
zudem, weil Schmitt wie Foucault entscheidende Ideengeber Agambens sind. 
Als Ansatzpunkt lohnt deshalb u.a. die Frage, welche Umbauten im Theorie-
design von Agamben vollzogen werden müssen, um an die Überlegungen von 
Schmitt und Foucault gleichermaßen anschließen zu können? Gängigerweise 
wird Schmitt als reaktionärer, mindestens jedoch rückwärtsgewandter Denker 
interpretiert, Foucault wie Agamben werden häufig als postmoderne Autoren 
bezeichnet. Davon ausgehend ist zu prüfen, ob und wie sich jene kritischen 
Theorien der Moderne unterscheiden und ähneln.27

26 | Was genau unter »der Moderne« verstanden werden kann, ist strittig. Als Minimal-

definition dessen, was überhaupt »die Moderne«, bezeichnet, sei erstens auf die offen 

normative Idee verwiesen, wonach die Moderne vor allem ein ethisches Programm ar-

tikulier t. Das Ende jenes Prozesses würde die diesseitige Wiederkehr des Paradieses 

bedeuten. Die entscheidenden Orientierungsmarken sind der Glaube an die Universa-

lisierbarkeit der menschlichen Vernunft über alle kulturellen und regionalen Grenzen 

hinweg sowie die prinzipielle Konsensfähigkeit der Einzelnen als vernünftige, freie Sub-

jekte. Der Einzelne wird im Sinne der Ideen der Französischen Revolution dazu aufgeru-

fen, sein Schicksal in die Hand zu nehmen und als souveränes Subjekt sein geschicht-

liches und gesellschaftliches Schicksal zu überwinden. Mit Pierre-Joseph Proudhon 

formulier t: Das Schicksal er fährt eine »Defatalisierung«; zit.n. Rohrmoser 1985, S. 34. 

Dies wäre eine (mögliche) qualitative Dimension der Moderne, weiterhin sei noch eine 

zeitlich-epochale Dimension des Begrif fes Moderne genannt, d.h. »die Moderne« kann 

mit Niklas Luhmann als eine Epochenzäsur definier t werden – also ein gesellschafts-

struktureller Bruch –, als Übergang von stratifikatorischer zum Primat funktionaler Dif-

ferenzierung und der Entstehung der Weltgesellschaft. Bereits seit dem 16.  Jahrhun-

dert lässt sich demnach ein Dif ferenzierungsprozess beobachten, der sich spätestens 

im 18.  Jahrhundert als das bestimmende Moment der Gesellschaft durchsetzt und 

einen Epochenwechsel herbeiführt. In dieser historischen Phase entstehen die auto-

poietischen Systeme Politik, Wir tschaft, Wissenschaft, Religion, Recht, Kunst, Familie 

usw. und monopolisieren bestimmte gesellschaftliche Aufgaben. Vgl. Luhmann 1998, 

S. 768ff. Gleichwohl enthält sich die vorliegende Arbeit einer weitergehenden Definition 

von »der Moderne« und zielt im Weiteren auf die (Re-)Konstruktion und Überprüfung der 

»Moderne«-Definitionen von Schmitt, Foucault und Agamben.

27 | Kulturpessimismus bzw. pessimistische Kulturkritik wird hier als eine Steigerungs-

form von Kulturkritik verstanden. Siehe hierzu auch: Raulet 1986, S. 32. Der Übergang 

von Kritik zu Pessimismus lässt sich nach Michael Pauen »beobachten, wenn sich die 

Auseinandersetzung mit den einzelnen Übeln der Wirklichkeit zu der Vorstellung ver-

festigen, die bestehende Welt sei insgesamt ein Übel; wenn also der absolutistische 

Superlativ des ›Pessimismus‹ den skeptischen Komparativ des ›Schlechter Als‹ ver-

drängt.« Pauen 1997a, S.  7. Frank Werner Veauthier bezeichnet Kulturpessimismus 

ebenfalls als den Superlativ zu Kulturkritik. Veauthier 1998, S.  36. In Anlehnung an 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


1. Einleitung 17

Aufgebaut ist diese Arbeit wie folgt: Nach dem Forschungsüberblick wer-
den verschiedene Pessimismus-Vorwürfe an die Adressen von Carl Schmitt, 
Michel Foucault und Giorgio Agamben überblicksartig dargestellt.28 Im dritten 
Kapitel erfolgt die methodologisch erkenntnistheoretische Reflektion der Be-
dingung der Möglichkeit der eigenen Analyse. Der anschließende Teil (Kapitel 
4) (re-)konstruiert auf Basis des wissenschaftlichen Diskurses über Pessimis-
mus idealtypische Charakteristika des politischen Pessimismus in Form eines 
Kategorien-Systems. Die folgende Untersuchung befragt zunächst das Werk 
von Schmitt entlang der entwickelten Merkmale (Kapitel 5). Anschließend wer-
den die Werke Foucaults (Kapitel 6) und Agambens (Kapitel 7) ergebnisoffen 
überprüft, wobei Vergleich und Abgleich der Theorien fortlaufend geschehen. 
Im Fazit wird schlussendlich eine vergleichende Zusammenfassung der dazu-
gehörigen Zeitdiagnose und Zukunftserwartungen vorgenommen (Kapitel 8), 
so dass sich anhand der Kontrastierung deutlich zeigen wird, was den jeweili-
gen Pessimismus trennt und verbindet. 

Stern schreibt Ralf Darndorf weiterhin: »Allerdings findet Stern, daß es sozusagen einen 

Komparativ der Kulturkritik gibt, den Kulturpessimismus, und auch einen Superlativ, 

cultural despair […]«, wie es im englischen Titel seines Buches heißt. Stern 1963a, 

S.  IX. Demnach ist es der Intensitätsgrad und damit der Dif ferenzierungsverlust, der 

Kulturkritiker von Kulturpessimisten unterscheidet, gleichwohl sind die Übergänge flie-

ßend und empirisch nicht immer trennscharf. 

28 | Die Diskussion der Sekundärliteratur er folgt for tlaufend in dieser Arbeit, weshalb 

von einer zusätzlichen Erör terung zu Beginn abgesehen wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2. Forschungsstand

Mit Blick auf die bisherige Forschung ist zwischen dem Themenkomplex Pes-
simismus (bzw. kulturhistorischer, metaphysischer, politischer Pessimismus 
usw.)1 und der Sekundärliteratur zu Schmitt, Foucault und Agamben zu dif-
ferenzieren. Zu allen Themen liegt eine unüberschaubare Anzahl an Publika-
tionen vor, so dass die Gesamtnennung unmöglich erscheint und bereits eine 
detaillierte Bestandsaufnahme selbst schon den Umfang einer Dissertation 
annehmen würde. Die Tatsache, dass die Literatur zu diesen Themengebieten 
solch einen Umfang erreicht hat und stetig weiter wächst, zeigt indes, dass 
ein Problem besteht, welches nicht abschließend gelöst ist. In jenem Kontext 
steht bisher eine systematische Untersuchung zum Verhältnis der Werke der 
drei Autoren ebenso aus wie eine detaillierte Prüfung der pessimistischen Im-
plikationen mittels eines entsprechenden Analysewerkzeugs.2 Entscheidend 
ist somit für die Legitimation meines Forschungsprojektes, dass es trotz der 
verschiedenen Pessimismus-Vorwürfe an die Autoren bisher keinen Text gibt, 

1 | Dabei sind Kulturpessimismus wie politischer Pessimismus vergleichsweise wenig 

beforschte Phänome, insgesamt finden sich nur wenige Publikationen hierzu, wobei der 

Begrif f teilweise als selbsterklärend vorausgesetzt oder nur als Schlagwort eingesetzt 

wird. Vgl. zu letzterem beispielsweise: Quarg 1949, Hackert 1967, Hoffmann 1958, 

Henze 1988, Heesen-Cremer 1983; Stephan Popov definier t den Begrif f nicht, sondern 

sammelt kulturgeschichtliche Phänomene, die er darunter subsumiert. Popov 1982, 

Schatz 1985.

2 | Referenzpunkte sind die drei Autoren in der Studie Susanne Lüdemanns, allerdings 

nicht im direkten Vergleich, ohne Bezug zum Pessimismus und weiterhin ohne Blick auf 

den Werkszusammenhang Lüdemann 2004. Mitchell Deans »The Signature of Power: 

Sovereignty, Governmentality and Biopolitics« bespricht u.a. die Machtkonzeption von 

Schmitt, Foucault und Agamben, aber ohne Bezug auf den Pessimismus.  Vgl. Dean 

2013.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus20

der den Pessimismus von Schmitt, Foucault oder Agamben systematisch dis-
kutiert.3 

Da die relevante Forschung selbstverständlich während der gesamten 
Arbeit berücksichtigt und diskutiert wird, habe ich mich entschieden, an 
dieser Stelle auf einen detaillierten und unweigerlich dennoch kursorischen 
Forschungsstand zu verzichten. Ein solcher verspricht erstens keinen beson-
deren Erkenntnisgewinn, wenn die Informationen später wiederholt werden, 
und schadet zweitens der Lesbarkeit und Dramaturgie der Arbeit. Gleichwohl 
möchte ich aus Gründen der Transparenz die für meine Untersuchung – in Zu-
stimmung oder Ablehnung – wichtigsten Texte eingangs nennen: Zum The-
mengebiet Pessimismus sind dies Studien von Kurt Wahlmüller, Ludwig Mar-
cuse, Fritz Stern, Wanda von Baeyer-Katte, Joe Bailey, Artur Herman, Oliver 
Bennett, Michael Pauen, Oliver van Essenberg, Roger Griffin, Louis Dupeux, 
Günter Rohrmoser sowie Joshua Dienstag.4 Entstehungsgeschichtlich liegen 
die Untersuchungen Jahrzehnte auseinander. Kurt Wahlmüller beispielsweise 
schrieb seine Arbeit 1939 und als klares Bekenntnis zum Nationalsozialismus, 
Ludwig Marcuse, Wanda von Baeyer-Katte und Fritz Stern verfassten ihre Stu-
dien in den 1950er Jahren und identifizierten im Gegensatz zu Wahlmüller den 
Nationalsozialismus als spezifische Ausprägung des Kulturpessimismus. Mi-
chael Pauen analysiert primär den metaphysischen Pessimismus und dessen 
ideengeschichtliche Transformation bis ins frühe 20. Jahrhundert. Die Texte 
von Oliver Bennett und Oliver van Essenberg wurden wiederum zu Beginn des 
21. Jahrhunderts vorgelegt und beschreiben Kulturpessimismus als ein Phäno-
men, welches sich insbesondere seit den 1960er Jahren bis in die Gegenwart 
beobachten lässt. Joe Bailey assoziiert Pessimismus wiederum mit der Idee 
vom Ende des Fortschritts und verbindet damit die Angst – die er selbst für 
begründet hält – vor Atomenergie und ökologischer Selbstgefährdung. Weiter-
hin werden diverse andere Schriften über metaphysischen, kulturhistorischen 
oder politischen Pessimismus zur Synthetisierung meines Analyseinstrumen-
tes politischer Pessimismus berücksichtigt.5 

3 | Einschränkend ist anzumerken, dass Didi-Huberman Agamben in seinem Text 

»Überleben der Glühwürmchen« entlang der Metapher des Glühwürmchens diskutier t, 

Agamben mit Filmemacher Pier Paolo Pasolini vergleicht und dabei wiederholt dessen 

Pessimismus betont, allerdings ohne den Begrif f zu definieren oder systematisch aus 

den Schrif ten Agambens herauszuarbeiten. Vgl. Didi-Huberman 2012, S. 61ff.

4 | Vgl. Wahlmüller 1939, Baeyer-Katte 1958, Marcuse 1981, Stern 1963a, Bailey 

1988, Pauen 1997a, Herman 1998, Bennett 2001, Essenberg 2004, Grif fin 2005, Du-

peux 1994, Rohrmoser 1985, Dienstag 2006.

5 | Hierzu sind insb. folgende Arbeiten zu erwähnen: Eberhard Fromm interpretier t 

Schopenhauer als zentralen Vordenker des Pessimismus: Fromm 1991. Vgl. hierzu auch 

Münkler 1986, Zu Friedrich Nietzsche siehe die Dissertation von Elisabeth Katharina 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2. Forschungsstand 21

Wie in der Einleitung bereits erwähnt, finden sich bisher lediglich knappe 
Einschätzungen, die Schmitt, Foucault und Agamben wahlweise als Pessimis-
ten, Vertreter einer pessimistischen Anthropologie oder Kulturpessimisten 
usw. ausweisen.6 Die bisherigen Arbeiten zum Thema Pessimismus thema-
tisieren die drei Theoretiker also nicht oder nur am Rande.7 Daneben wur-
den bereits Studien vorgelegt, welche die jeweilige Kulturkritik thematisieren, 
allerdings ohne Berücksichtigung von pessimistischen oder kulturpessimis-
tischen Gehalten.8 Weiterhin wurden verschiedene Aufsätze publiziert, die 
unterschiedliche Teilaspekte, Trennendes und Verbindendes zwischen zwei 
der drei Autoren herausstellen: also zwischen Schmitt und Foucault9, oder 
Foucault und Agamben10, oder Agamben und Schmitt, allerdings ohne Bezug 
auf den Pessimismus.11

Hirn: Hirn 2008.Werner Post fragte bereits 1971 nach dem Verhältnis der kritischen 

Theorie zum metaphysischen Pessimismus: Post 1971, wobei er die These ver tritt, dass 

Horkheimers Spätwerk nicht unter der Kategorie Pessimismus gefasst werden kann. 

Zum politischen Pessimismus im Christentum: Gerhard 2008, S. 65ff., Müller-Seyfar th 

et al. 2008, S.  10, Koslowski 1982, S.  74-79. Und zum politischen Pessimismus in 

George Orwells Roman »1984« siehe: Lowenthal 1969.

6 | Zu Schmitt siehe: Löwith 1960, S.  102 FN 37, Meier 1988, S.  72, Gross 2000, 

S. 382. Zu Foucault siehe: Habermas 1985, S. 279ff, Ferry und Renaut 1987, S. 81ff, 

Wehler 1998, S.  91. Zu Agamben siehe: Marchart 2010, S.  225. Und als vehemente 

Kritik an Agamben (allerdings ohne den Pessimismus-Vorwurf): Vgl. Lenhard 2011.

7 | Lediglich Foucault wird sehr rudimentär in zwei Studien andiskutier t: Ar tur Herman 

widmet ihm in seiner bestenfalls populärwissenschaftlichen Analyse zehn Seiten. Vgl. 

Herman 1998, S. 374-385. Joshua Dienstag nennt Foucault als Pessimisten, analysier t 

seine Schrif ten aber nicht. Vgl. Dienstag 2006, S.  8, 41, 44, 164f, FN 9. Das Litera-

turverzeichnis Dienstags nennt nur eine Monographie Foucaults, den dritten Band von 

»Sexualität und Wahrheit«. S. 276.

8 | Siehe zu Schmitt: Vollrath 1997, Eberl 1994, Villinger 1995, Kennedy 1988, Heuer 

2010, Heinz und Gretic 2006, Balke 1996, Groh 1998, Mehring 1989. Zu Foucault: 

Biebricher 2005, Kneer 1996, Vogl 1997. Zu Agamben: Loick 2011a.

9 | Siehe insb.: Barder und Debrix 2011, Deuber-Mankowsky 2008, Newswander 2011, 

Ojakangas 2011, Rogers 2011. Weiterhin analysier t Benno Wagner den »Deutschen 

Herbst« mittels der theoretischen Begrif fe Foucaults und Schmitts: Wagner 1992.

10 | Siehe insb.: Sarasin 2003a, Ojakangas 2005, Lemke 2004, Muhle 2011, Oksala 

2010, Snoek 2010, Paul 2013.

11 | Siehe insb.: Flügel-Martinsen 2011, Scholz 2007, Bussolini 2011, Britt 2009, Pan 

2009.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus22

2.1	Die üblichen Verdächtigen?

Es existiert wie oben bereits angedeutet bisher keine systematische wissen-
schaftliche Untersuchung zur Frage, ob Schmitt, Foucault und Agamben in 
der Tradition des Pessimismus stehen, trotzdem finden sich immer wieder 
Randbemerkungen in wissenschaftlichen Abhandlungen, die einen der ge-
nannten Denker mit dem Etikett Kulturpessimist bzw. Pessimist versehen 
und damit in einen weiten ideengeschichtlichen Zusammenhang einordnen. 
Weitgehend im Dunkeln bleibt aber, was genau das pessimistische Moment 
ausmacht, welchen Stellenwert der Pessimismus im Kontext des Werkes be-
sitzt und in welchem Verhältnis optimistische Perspektiven dazu stehen. Auch 
was jene Einschätzung für das Verhältnis der Theorien zueinander bedeutet, 
ist bislang ungeklärt. Hinzu kommt, dass sich ebenso konträre Auffassungen 
finden, die einer pessimistischen Lesart des jeweiligen Werkes widerspre-
chen – beispielsweise die Selbstdeutungen der drei Autoren. Als Teil des For-
schungsstandes sind in diesem Kapitel unterschiedliche Einschätzungen zum 
Pessimismus Schmitts, Foucaults und Agambens mit aufgenommen. Letzte-
re Vorgehensweise bietet für meine Arbeit insbesondere den argumentativen 
Vorteil, auf dieser Grundlage den Pessimismus-Vorwurf ergebnisoffen über-
prüfen zu können. Die folgende Darstellung erhebt jedoch keinen Anspruch 
auf Vollständigkeit, zumal ähnlich gelagerte Kritiken, die ohne den Begriff 
Pessimismus operieren, hier bewusst ausgeblendet werden.

2.2.1	 Carl Schmitt 

Carl Schmitt ist zweifelsohne ein intellektueller Streiter gegen die Moderne, 
aber sind sein Antiliberalismus und Antiparlamentarismus automatisch mit 
einer pessimistischen Haltung gleichzusetzen? Stehen nicht gerade das vehe-
mente Pochen auf politischer Handlungs- und Entscheidungsfähigkeit sowie 
die aktive Parteiname für den Nationalsozialismus quer zu pessimistischer 
Verzweiflung und Fatalismus? 

In der wissenschaftlichen Literatur findet sich eine Reihe von verstreu-
ten Aussagen, welche das Werk wahlweise mit dem Label Pessimismus, an-
thropologischer Pessimismus oder Kulturpessimismus versehen. Bereits in 
den 1930er Jahren schrieb Karl Löwith: »Der realistische ›Pessimismus‹ von 
Hobbes, dem Schmitt nahezustehen vermeint (Der Begriff des Politischen, 
S. 46ff) ist im Verhältnis zu diesem modernen Nihilismus noch eine Art Fort-
schrittsglaube an eine mögliche Einschränkung des Naturstandes, den jedoch 
Schmitt gerade als einen status belli, im Gegensatz zu Hobbes, bejaht.«12 In 
der einschlägigen Einführung zu Schmitt von Reinhard Mehring heißt es: 

12 | Löwith 1960, S. 102, FN 37.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2. Forschungsstand 23

»Für seinen anthropologischen ›Pessimismus‹ beruft sich Schmitt auf die 
Tradition theologischer Erbsündedogmatiker ebenso wie auf die neuzeitliche 
Staatsphilosophie von Machiavelli über Hobbes zu Hegel.«13 Aber wie kann 
dieser Pessimismus gleichzeitig durch die »Tradition theologischer Erbsünde-
dogmatiker« und den »modernen Nihilismus« begründet werden? 

Raphael Gross wiederum bringt Schmitts Antijudaismus bzw. Antise-
mitismus in Bezug mit kulturpessimistischen Momenten: »Judenfeindliche 
Bemerkungen enthält schon das anonym erschienene kulturpessimistische 
Frühwerk, und das Glossarium der Nachkriegszeit ist voller antisemitischer 
Auslassungen.«14 In einem Aufsatz zum Raumdenken Schmitts stellen Bene-
dikt Korf und Conrad Schetter schließlich die hypothetische Frage, wie dessen 
Zeitdiagnose und Prognose für das Jahr 2012 ausfallen würde. Und antworten 
selbst: 

»Sein Argument wäre wohl, dass wir uns in einer globalhistorischen Umbruchphase be-

finden, in der unterschiedliche Formen der Raumordnung noch nebeneinander existie-

ren. Seine pessimistische, um nicht zu sagen apokalyptische Weltsicht würde ihn wohl 

zu dem Urteil verleiten, dass die frontier ein auslaufendes Modell der Landnahme dar-

stellt, während sich das Phänomen der ungoverned territories konsequent weiter über 

den Globus ausbreiten und schließlich der ganzen Welt bemächtigen könnte.«15

Fraglich ist hier, wie Pessimismus und Apokalyptik zusammenhängen bzw. 
ob apokalyptisches Denken tatsächlich eine Steigerung des Pessimismus be-
deutet?

Jene illustrative Reihung ließe sich noch fortsetzen, aber dieses Schlag-
licht verdeutlicht bereits die unübersichtliche Gemengelage. Auch wenn die 
Einschätzungen der genannten Schmitt-Exegeten den Schluss nahe legen, 
dass Schmitt tief und unwidersprochen in der pessimistischen bzw. kultur-
pessimistischen Tradition verankert ist, findet sich weder eine Begriffsklärung 
von Pessimismus noch eine Anwendung auf den Werkszusammenhang. Eine 
inhaltliche Bestimmung und Ausdifferenzierung der verschiedenen Pessi-
mismen steht ebenso aus: Erklärungsbedürftig erscheint unter anderem das 
Verhältnis von anthropologischem Pessimismus und pessimistischem Nihilis-
mus. Ebenso die scheinbar so offensichtliche Deutung, Schmitt vertrete einen 
anthropologischen Pessimismus, wird keineswegs von allen Interpreten ge-
teilt. So wendet Friedrich Balke beispielsweise ein: »[D]ie Rede von der ›Natur‹ 
des Menschen im siebten Abschnitt des ›Begriffs des Politischen‹ [sei] ein zita-

13 | Mehring 2006a, S. 130. In diesem Sinne spricht beispielsweise auch Günter Meu-

ter von der »pessimistischen Anthropologie« Schmitts. Vgl. Meuter 1994, S. 309. 

14 | Gross 2000, S. 382.

15 | Korf und Schetter 2012, S. 167.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus24

tiver Diskurs, der keine apodiktisch vorgetragenen Aussagen seines Verfassers 
zum ›Wesen des Menschen‹ enthält.«16 Dahinter steht die These Balkes, dass 
der »von Schmitt ohnehin apostrophierte ›anthropologische Pessimismus‹ […] 
theoretisch zu naiv und unergiebig [ist], als daß er eine ernstzunehmende Fun-
dierung des vorgeschlagenen Politikbegriffs leisten könnte«.17 

Ebenso umstritten wie paradox ist die Verbindung von Theologie und Ni-
hilismus im Werk Schmitts. Einige Autoren interpretieren Schmitts Denken 
in nietzscheanischer bzw. nihilistischer Tradition18, wobei Schmitt selbst diese 
Interpretation immer von sich gewiesen hat, um sich als ›katholischer Denker‹ 
und politischer Theologe zu deuten. Und in der Tat kann mit Heinrich Meiers 
– mittlerweile fast hegemonialer – Lesart des Schmitt’schen Œuvres als Politi-
sche Theologie19 eingewandt werden, dass Schmitt durch sein im christlich-ka-
tholischen Glauben fundiertes Denken und der daraus folgenden Vorstellung 
der Geschichte als Heilsgeschichte keinesfalls einen nietzscheanischen Pessi-
mismus vertritt. Welche Bedeutung hat mithin Schmitts christliche Orientie-
rung für sein historisches Bewusstsein und damit für einen vermeintlichen 
Pessimismus? Anders formuliert: In welcher Verbindung stehen theologische 
Heilsvorstellungen und politischer Pessimismus?

Weiterhin ist es klärungsbedürftig, in welchem Verhältnis Schmitt als ein 
mutmaßlicher Hauptvertreter der sogenannten Konservativen Revolution zur 
fatalistischen Haltung des Pessimismus steht.20 Dies gilt umso mehr, als sich 
der Nationalsozialismus konstitutiv auf einer optimistisch-utopischen Setzung 
gründet, die sich politisch als ungeheuer wirkmächtig erweisen sollte. Wie ist 
Schmitts Weg an die Seite Adolf Hitlers vor jenem Hintergrund zu bewerten? 

16 | Balke 1990, S. 38.

17 | Ebd., S. 38.

18 | Vgl. Löwith 1960, Mohler 2005 oder Shapiro 2012.

19 | Vgl. Meier 1988 und Meier 2013.

20 | Mohler 2005. Der Begrif f Konservative Revolution ist sicherlich nur eine Konstruk-

tion Mohlers, um eine sehr heterogene Geistesströmung zu klassifizieren. Mohler ver-

tritt in diesem vielzitier ten Werk die These, dass die Arbeiten von Ernst Jünger, Martin 

Heidegger und Schmitt usw. hohe Überschneidungen zu Nietzsche aufweisen, also jene 

Protagonisten der Konservativen Revolution quasi auf Nietzsche als geistigen Ahnherrn 

rückbezogen werden können. Sicherlich gibt es in Bezug auf Schmitt und Nietzsche 

Überschneidungen, beispielsweise hinsichtlich der Kritik am Liberalismus, der Demo-

kratie, der modernen Kultur im Allgemeinen usw., allerdings hat sich Schmitt immer 

mit Verweis auf seinen christlichen Glauben vehement gegen die Unterstellung einer 

intellektuellen Vaterschaft Nietzsches gewehrt. Trotzdem beharr te Mohler zeitlebens 

auf seiner These der nietzscheanisch-konservativen Revolution: »Carl Schmitt hat nicht 

bloß Berührungspunkte mit der Konservativen Revolution – er gehört ihr voll an, ist einer 

ihrer wichtigsten Vertreter.« Mohler 1988, S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2. Forschungsstand 25

Schmitt propagierte einen Dezisionismus, der als Machtpolitik zumindest 
Potenziale zum Aufhalten der sogenannten Entpolitisierung, d.h. system-
theoretisch formuliert, der Moderne verstanden als funktionale Differenzie-
rung, bietet. Eine solche Deutung vertritt beispielsweise Louis Dupeux, wenn 
er Schmitt – dem Sekretär Ernst Jüngers, Armin Mohler, folgend – der Kon-
servativen Revolution zurechnet und diese intellektuelle Strömung aufgrund 
der konstitutiv dazugehörigen Utopie klar von dem ideengeschichtlich älteren 
Kulturpessimismus geschieden wissen möchte.21 Utopie scheint in jenem Zu-
sammenhang »als einlösbarer Entwurf für die Zukunft«22 definiert und nicht 
etymologisch als der Nicht-Ort oder im Sinne Thomas Morus’ als »Anderswo«. 
Eine wissenschaftliche Argumentation an die politischen Gedanken Mohlers 
anzulehnen, ist sicherlich kritikwürdig, gleichwohl ist es fraglich, ob der soge-
nannte »Kronjurist des dritten Reiches«23 gleichermaßen einen verzweifelten 
Pessimismus vertreten kann? 

2.1.2	 Michel Foucault

Ähnlich ambivalente Antworten finden sich auf die Frage, ob Michel Foucaults 
Perspektive auf die Moderne Ausdruck einer (kultur-)pessimistischen Grund-
haltung ist bzw. in eine solche mündet. Foucaults Selbstbeschreibung diesbe-
züglich lautet wie folgt: 

»Mein Ausgangspunkt ist nicht, dass alles böse ist, sondern dass alles gefährlich ist, 

was nicht dasselbe ist wie böse. Wenn alles gefährlich ist, dann haben wir immer etwas 

zu tun. Deshalb führt meine Position nicht zur Apathie, sondern zu einem Hyper- und 

pessimistischen Aktivismus.«24 

Aber welche Form von Pessimismus lässt Handlungsoptionen offen? An wel-
chen Zielen oder Idealen kann sich ein solcher Aktivismus orientieren? Eine 
ähnliche Verknüpfung von Optimismus und Pessimismus findet sich im Ein-
führungstext zu Foucault von Philip Stokes und Paul Whittle: »Though Fou-
cault’s work is dark and pessimistic in outlook, there is some room for op-
timism.«25 Wie ist das zu denken? Wie sind Optimismus und Pessimismus 
theoretisch zu vereinbaren?

21 | Dupeux 1994, S. 268.

22 | Vondung 1997, S. 162.

23 | Die Bezeichnung geht auf Walter Gurian zurück, der Schmitt nach der sogenannten 

»Machtergreifung« kritisier te. Vgl. Laak 1993, S. 29. 

24 |  Foucault, Michel 1987b, S. 268.

25 | Stokes und Whittle 2002, S. 187.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus26

So weit so unklar. Die Deutung als (Kultur-)Pessimist findet sich derweil 
auch in populärwissenschaftlichen Darstellungen. Arthur Herman schreibt 
etwa: »In seiner 1966 unter dem Titel Die Ordnung der Dinge erschienenen 
›Archäologie der Humanwissenschaften‹, wie er sein Vorhaben im Untertitel 
näher bestimmte, breitete Foucault in Form eines historischen Essays seine 
Version des Kulturpessimismus aus.«26 Solche gegenläufigen Bewertungen 
Foucaults historischer Analysen finden sich seit den 1960er Jahren. An promi-
nentester Stelle ist Jean-Paul Sartres Besprechung von »Les mots et les choses« 
zu nennen, in der Sartre Foucault eine bürgerliche Ideologie und Geschichts-
determinismus unterstellt.27 Einen solchen Einwand nennt ebenfalls Urs Mar-
tis Einführung zu Foucault:

»LeBon sieht im Autor von Les mots et les choses einen ›verzweifelten Positivisten‹ am 

Werk, der die Geschichte im System erstarren lasse und weder die Synchronie des Wis-

sens noch die Ursachen der Brüche, weder die gesellschaftliche Bedingtheit des Dan-

kes noch die Leistung einzelner Denker wirklich zu erklären bzw. zu würdigen vermöge. 

Amiot diagnostizier t einen Kulturrelativismus und vergleicht Foucault mit Spengler.«28

Schließlich lehnt Jürgen Habermas Foucaults wissenschaftliche Haltung und 
Analyse mit entschiedener Vehemenz und Verweis auf dessen Pessimismus 
ab. Aus Perspektive des Hauptvertreters der zweiten Generation der kritischen 
Theorie erscheint ihm der französische Philosoph als »enttäuschender Über-
läufer«, der mit seiner Machttheorie an den »bürgerlichen Pessimismus von 
Hobbes bis Nietzsche«29 anschließt. Für Habermas ist Foucaults Werk »Syn-
drom des linken Renegatentums«, welches hohe Überschneidungen zum Neo-
konservatismus aufweist: 

»Die Denkfigur ist immer die gleiche: im Universalismus der Aufklärung, im Humanismus 

der Befreiungsideale, im Vernunftanspruch des Systemdenkens selbst ist ein bornier-

ter Wille zur Macht angelegt, der, sobald die Theorie sich anschickt, praktisch zu wer-

den, die Maske abwir f t – hinter der der Machtwille der philosophischen Meisterdenker, 

der Intellektuellen, der Sinnvermittler, kurz: der Neuen Klasse hervorkommt. Foucault 

scheint diese bekannten Motive der Gegenaufklärung nicht nur mit einem radikalen 

Gestus zu ver treten, sondern tatsächlich vernunftkritisch zuzuspitzen und machttheo-

retisch zu verallgemeinern.«30 

26 | Herman 1998, S. 376.

27 | Marti 1988, S. 55.

28 | Ebd., S. 55f.

29 | Habermas 1985, S. 302, FN 26.

30 | Ebd., S. 302, FN 26.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2. Forschungsstand 27

Ironischerweise wird Foucaults Analyse häufig als Fortführung der Arbeiten 
der ersten Generation der Frankfurter Schule gedeutet: Foucault dagegen, so 
Gerd Sebald und Jan Weyand, »relativiert und radikalisiert den Pessimismus 
Adornos«.31 Davon ausgehend zielen Habermas’ Distinktionsbemühungen 
nicht nur auf poststrukturalistische Theorieannahmen, sondern ebenso auf 
Abstand vom intellektuellen Erbe Max Horkheimers und Theodor W. Adornos. 

Ähnlich entschieden wie Habermas urteilt weiterhin Richard Rorty. Der 
prominente Vertreter des politischen Pragmatismus interpretiert Foucaults 
Kritik des unvollendeten Projekts der Moderne ebenfalls als Form eines Pessi-
mismus in nietzscheanischer Tradition und stellt ihn (allerdings) unbegründet 
neben weitere ihm kritikwürdig erscheinende:

»Wenn wir Nietzsche und Santayana in diesem Punkt zustimmen, ist uns damit nicht 

automatisch ein Grund gegeben, wie Nietzsche zu ver fahren und dem Projekt der Auf-

klärung den Rücken zuzukehren. Ebenso wenig erhalten wir damit einen Grund, uns der 

Manier der Nietzscheverehrer Santayana, Ortega, Heidegger, Strauss und Foucault mit 

hämischem Pessimismus über die Aussichten dieses Projektes zu äußern.«32

Pessimismus wird von Habermas und Rorty augenscheinlich weniger zur 
theoretischen bzw. ideengeschichtlichen Analyse als vielmehr zum Schlag-
abtausch, als Kampfvokabel, d.h. zur Diskreditierung u.a. des Autors Michel 
Foucault benutzt. Eine Ausnahme bildet in diesem Zusammenhang Joshua 
Dienstag, da er mit der standardisierten Verurteilung des Pessimismus bricht 
und dessen innovative und produktive Aspekte hervorhebt. In seiner breit re-
zipierten Studie »Pessimism. Philosophy, Ethic, Spirit« zitiert Dienstag jedoch 
Foucault wiederum nur in einer sehr heterogenen Reihe von Autoren: 

»Pessimismn, I have been saying, has been hiding in plain sight. It exemplars could be 

said to include, among others: Rousseau, Leopardi, Schopenhauer, Nietzsche, Weber, 

Unamunt o, Ortega y Gasset, Freud, Camus, Adorno, Foucault, and Cioran – to name just 

a few in what could become a very long list.«33

Die Antwort, ob Foucault mit guten Gründen als Pessimist gelten kann, bleibt 
Dienstags Studie ebenfalls schuldig. Die Zugehörigkeit wird von Dienstag 
zwar behauptet, auf den insgesamt 272 Seiten zum Thema Pessimismus wird 
Foucault jedoch nur an fünf Stellen kurz erwähnt, ohne eine Aussage aus einer 
Primärquelle zu zitieren.34 

31 | Weyand und Sebald 2007, S. 44.

32 | Rorty 2003, S. 263.

33 | Dienstag 2006, S. 5.

34 | Vgl. ebd., S. 8, 41, 44, 164f, FN 9.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus28

Trotz dieser wirkmächtigen Interpretationen bleibt nichtsdestotrotz erneut 
unklar, was das Spezifische am Foucault’schen Pessimismus ist, wie sich die 
pessimistische Haltung in sein Werk fügt, wie Optimismus und Pessimis-
mus zusammenspielen und wie sich Foucaults politisches Engagement hierzu 
verhält. Mit Blick auf die Genealogie der Schriften Foucaults drängt sich die 
Frage auf, ob Ende der 1970er Jahre eine Neujustierung vorgenommen wird, 
die dieser Kritik der Moderne eine Exit-Option anfügt, wodurch der politische 
Pessimismus, wenn nicht aufgehoben, so doch verändert wird. 

2.1.3	 Giorgio Agamben 

Giorgio Agamben ist einer der meist diskutierten politischen Philosophen 
der Gegenwart, und wie in den Fällen Schmitts und Foucaults werden seine 
Schriften als pessimistisch interpretiert bzw. kritisiert. Oliver Marchart bei-
spielsweise sieht die Kritik des italienischen Philosophien an der Moderne, 
bedingt durch das methodische Vorgehen, in eine pessimistische Geschichts-
auffassung münden: »Obwohl, oder vielleicht gerade weil Agamben es ablehnt, 
die historische Genealogie seines Paradigmas nachzuzeichnen, entsteht ihm 
unter der Hand eine radikal pessimistische Geschichtsphilosophie.«35 Martin 
Saar urteilt in ähnlicher Weise, demnach »[…] zeichnet Agamben in einem 
ebenso gnadenlosen Pessimismus ein Szenario der radikalen Unterworfenheit 
des modernen Subjektes unter eine Macht- und Rechtsordnung, die das ›bloße 
Leben‹ selbst ergriffen hat«.36 Georges Didi-Huberman interpretiert Agam-
bens Position folgendermaßen: »In jüngster Zeit hat Giorgio Agamben diesen 
politischen Pessimismus untermauert, angefangen mit seinen Texten über die 
›Zerstörung der Erfahrung‹ bis hin zu seinen Analysen der ›Herrschaft‹ und 
der ›Herrlichkeit‹.«37 Jene Kritik im Sinne eines politischen Pessimismus fin-
det sich in gleicher Form im Feuilleton, so interpretiert Thomas Assheuer etwa 
ein Urteil des US-amerikanischen Supreme Court von 2008 als empirischen 
Beweis gegen den »pessimistischen Fatalismus Agambens«.38

Allerdings werden diese Einschätzungen in knappen Sätzen artikuliert, 
ohne dass die Schriften Agambens detailliert besprochen werden. Wie bei 
Schmitt und Foucault weist das Pessimismus-Urteil eine große inhaltliche 
Spanne auf, d.h. es ist unpräzise, und die Semantik Pessimismus dient vor-
nehmlich der Abgrenzung. Agamben wiederum grenzt sich von solchen Ein-
wänden bzw. Anklagen vehement ab. In einem Interview mit der Zeitschrift 
»Cicero« nimmt er darauf Bezug, um den Vorwurf des Pessimismus strikt 

35 | Marchart 2010, S. 225.

36 | Saar 2007, S. 343.

37 | Didi-Huberman 2012, S. 1.

38 | Assheuer 2008, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


2. Forschungsstand 29

von sich zu weisen: »Die Leute sagen manchmal, ich sei zu pessimistisch. Das 
verstehe ich nicht. […] Ich bin nicht im Geringsten pessimistisch. Ich bin al-
lerdings ein bisschen misstrauisch gegenüber zu guten Gefühlen.«39 Ob jener 
Selbstdeutung zu folgen ist, wird in dieser Arbeit diskutiert. Denn es scheint 
auch Aspekte in Agambens Schriften zu geben, wie etwa die Hoffnung auf 
messianische Erlösung, die der Pessimismus-Interpretation widersprechen 
könnten, und so existieren demgemäß Auslegungen, die der Deutung pessi-
mistischer Spezifika bei Agamben nicht zustimmen. Eva Geulen jedenfalls 
interpretiert Agamben in letztgenanntem Sinne – ohne allerdings explizit von 
Pessimismus zu sprechen: »Den Vorwurf, ein romantisches Ursprungsphan-
tasma zu bedienen, das uns von der Logik des Bannes erlösen soll, die sich als 
Verfallsgeschichte europäischer Politik präsentiert, kann man Agamben folg-
lich nicht machen […].«40 Dieser und ähnliche Einwände werden in der folgen-
den Analyse zu erörtern sein. Es stellt sich gerade hinsichtlich der politischen 
Philosophie Agambens die Frage, wie die Konstruktionen einer von Bio-Macht, 
Ausnahmelogik sowie ökonomischen Imperativen dominierten Welt mit einer 
auf messianischen Hoffnungen gründenden politischen Alternative der Le-
bens-Form zu vereinbaren sind bzw. was dies für das Verhältnis von Optimis-
mus und Pessimismus in jener Weltkonstruktion bedeutet. 

Insgesamt zeigt diese Skizze der bisherigen Rezeption mehrere Charakte-
ristika: Pessimismus wird vor allem zur Fremdbeschreibung und Kritik ein-
gesetzt. Freilich handelt es sich bei solchen Urteilen um Einschätzungen, die 
ebenfalls viel über die Betrachter und ihre wissenschaftlichen Vorlieben oder 
politisch-ethische Einstellung verraten. Dabei ist die Spanne der unter Pessi-
mismus angesprochenen Kritikpunkte sehr weit, um nicht gar von zerfasert 
zu sprechen. Dies zeigen allein Termini wie Pessimismus, Kulturpessimis-
mus, metaphysischer Pessimismus, geschichtsphilosophischer Pessimismus, 
philosophischer Pessimismus, politischer Pessimismus, anthropologischer 
Pessimismus, theologischer Pessimismus usw. – von der jeweiligen Defini-
tion ganz abgesehen. Demzufolge erscheint eine inhaltliche Konkretisierung 
und eine darauf aufbauende Überprüfung der drei Theorien begründet. Dabei 
findet meine Untersuchung ihr Alleinstellungsmerkmal, trotz der breiten Re-
zeption des Pessimismus und der drei Theoretiker, in zwei analytischen Be-

39 | Agamben 2010c. Siehe zu jener Abgrenzung auch: Agamben 2009a, S. 101-136.

40 | Geulen 2009, S. 119. Interessant ist nun, dass Agamben mittels einer »genalogi-

schen Regression« der Trennung des Lebens durch die gesamte Menschheitsgeschichte 

nachspürt, um »regressiv bis vor die Scheidung von bewußt und unbewußt zurückzu-

gehen«. Agamben 2009a, S. 121f. Dies erscheint Agamben selbst als eine nicht »pessi-

mistische Sicht der Regression«, sondern als eine philosophische Archäologie, »die bis 

vor den Auseinanderfall der Erinnerung und des Vergessens zurückgeht, [nach Agam-

ben] der einzige Weg des Zugangs zur Gegenwart«. Ebd., S. 121f. und 128.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus30

sonderheiten: Erstens steht eine systematische Erarbeitung und Analyse des 
Pessimismus in den Schriften der drei Vergleichsautoren aus. Zweites kenn-
zeichnet meine Analyse die Umkehrung der Fragestellung: So frage ich nicht 
primär danach, was die Autoren über die moderne Gesellschaft schreiben, um 
dann die Qualität dieser Konstruktionen am Maßstab meiner eigenen Wahr-
nehmung der Moderne zu bestimmen, sondern vielmehr, wie innerhalb der 
Schriften Vorstellungen von Wirklichkeit erschaffen werden und daraus politi-
scher Pessimismus entsteht. Zunächst sollen jedoch grundlegend das metho-
dische Vorgehen sowie die erkenntnistheoretische Voraussetzung der Analyse 
reflektiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3.	 Erkenntnistheoretische Reflexion 			 
	 und Distinktion 

Erkenntnistheoretischer Ausgangspunkt dieser Studie ist eine Überlegung 
Niklas Luhmanns, demnach Massenmedien ›die Realität‹ nicht abbilden, son-
dern anhand ihrer Beobachtungen eine eigene Realität erschaffen. Dabei pro-
duzieren die Massenmedien einen doppelten Sinn bzw. eine doppelte Realität: 
Auf der ersten Ebene entsteht Sinn für das System der Massenmedien durch 
das, was gedruckt, gefunkt oder ausgestrahlt wird. »Man kann aber noch in 
einem zweiten Sinne von der Realität der Massenmedien sprechen, nämlich 
im Sinne dessen, was für sie und durch sie für andere als Realität erscheint.«1 Und 
weiter: »Das ist eine Übertragung der Konstruktivismusthese aus dem übli-
chen epistemologischen oder Wissenschaftsbereich in die Theorie der Massen-
medien.«2 Jene konstruktivistische Annahme kann aber ebenso unmittelbar 
auf sozial-, geistes- bzw. politikwissenschaftliche Theoriebildung (rück-)über-
tragen werden. Als Texte (Monographien, Aufsätze usw.) werden Theorien vor 
allem in Form von Massenmedien kommuniziert, sind also Teil dieses Sys-
tems. Gleichzeitig wird ›die Realität‹ von wissenschaftlichen Theorien nicht 
›authentisch‹ abgebildet, sondern durch konstitutiv-selektive Beobachtung als 
theorieimmanente Realität erst geschaffen. Theorien bilden keine Welt ab, son-
dern kreieren eine eigene. Auf die Leser wirken die Theorien wiederum (in 
gewissen Umfang) realitätserzeugend, was sich beispielsweise an der Schul-
bildung in den Sozial- und Geisteswissenschaften beobachten lässt. Auf dieser 
zweiten Ebene lässt sich beobachten, was für Theorien und durch sie für andere 
Wissenschaftler oder Politiker als Realität erscheint. Diese Ebene wurde bei-
spielsweise im vorherigen Kapitel mithilfe der Pessimismus-Vorwürfe abgebil-
det, die der Realitätswahrnehmung der wissenschaftlichen Interpreten wider-
sprachen oder entsprachen. Besagter Konstruktionscharakter von Wirklichkeit 

1 | Luhmann 2004, S. 14.

2 | Luhmann et al. 2004, S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus32

innerhalb und durch eine wissenschaftliche Theorie bezeugt eindrucksvoll die 
Geschichte des Marxismus.

Von dieser Annahme ausgehend sollen im vorliegenden Kapitel der Kons-
truktionscharakter sozialwissenschaftlicher Theoriebildung herausgestellt 
werden und die damit verbundenen methodologisch-methodischen Konse-
quenzen für mein Vorgehen reflektiert werden. Gleichzeitig gelingt anhand 
der damit einhergehenden Abgrenzung und Selbstpositionierung eine weitere 
Annäherung an das Themenfeld Pessimismus. 

Aufgrund der Frage nach pessimistischen Gehalten startet diese Untersu-
chung mit einer erkenntnistheoretischen Hypothek, weil jene Fragestellung 
den Untersuchungsgegenstand erst erzeugt. Jeder wissenschaftliche Text er-
schafft eine eigene Realität und produziert das, was er beobachtet, selbst, statt 
es ›objektiv‹ abzubilden. Dem ist auch hier so. Die Selbsterzeugung des Gegen-
standes ist erkenntnistheoretisch freilich unvermeidbar und deshalb nicht wei-
ter problematisch, allerdings ist die Versuchung groß, genau das in die Texte 
von Schmitt, Foucault und Agamben hineinzulesen, was den Pessimismus-
Verdacht verifiziert bzw. falsifiziert. Oder mit Stefan Lange formuliert: 

»Die Frage nach dem Nutzen ver führt dabei häufig zu einem unreflektier ten Hinbiegen 

der jeweiligen Theorien im Sinne der gewählten Aufgabenstellung: ›Weil die Auslegung 

von Texten nur möglich ist, ›in Kenntnis schon verstandener Texte‹ (…) liegt es nahe, 

die Texte theoretisch mit einem Sinn zu überformen, den sie dann nur zu illustrieren 

hätten.‹«3 

Deshalb scheint Selbstreflexion gepaart mit einer – so weit dies erkenntnis-
theoretisch möglich ist – ›Unvoreingenommenheit‹, die es erlaubt, sich vom 
Text überraschen zu lassen, unabdingbar. Jene Selbstreflexion ist vor allem 
erforderlich, um zirkuläre Argumentationen, die im Ergebnis dort ankom-
men, wo sie begannen, zu vermeiden – oder derlei Bewegungen wenigstens 
zu erkennen. Ansatzpunkt des Projektes sind gerade deshalb die oben vorge-
stellten Einschätzungen bzw. Vorwürfe, die gleichermaßen den drei Theorien 
eine Form von Pessimismus attestieren; entsprechend ist es nicht mein For-
schungsinteresse, diese Thesen zu erhärten oder zu widerlegen. Ziel ist die 
Prüfung, was Pessimismus bedeutet und wie sich die genannten Theorien 
mittels des betreffenden Terminus klassifizieren lassen.

Als Resultat der Analyse ist somit sicherlich nicht zu erwarten, dass eine 
heterogene Strömung und Geisteshaltung wie der Pessimismus in den Wer-
ken der drei Autoren in idealtypischer oder gar identischer Form auftritt. Die 
Schriften der drei Theoretiker sind – wie jeder Text – prinzipiell einer Vielzahl 
von möglichen Lesarten zugänglich. Aufgrund der Polykontexturalität von Be-

3 | Lange 2003, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 33

obachtungen und der immer unvermeidlichen Möglichkeit von Neuinterpreta-
tionen kann der Beobachtungs- bzw. Interpretationsprozess ebenso wenig als 
abgeschlossen gelten, wie er einen homogenen und widerspruchsfreien Sinn 
beanspruchen mag. Gleichwohl sind bestimmte Lesarten begründeter als an-
dere, letztlich muss am Primärtext argumentiert und hinsichtlich dessen ab-
gewogen werden, was für oder gegen eine bestimmte Interpretation spricht. 
Mein Vorgehen ist demnach als ein Gedankenexperiment zu verstehen, das 
mithilfe des Instrumentes politischer Pessimismus die Realitäts-Konstruk-
tion der drei Theorien (re-)konstruiert. Zudem ermöglicht jene vergleichende 
Methode mittels eines zunächst idealtypischen Modells, den disparaten und 
vagen Terminus des Pessimismus im Verlauf der Analyse in seinen theoreti-
schen Facetten, Ambivalenzen und Vieldeutigkeiten auszuarbeiten. Was also 
ist der kleinste gemeinsame Nenner? Und wie kann ein ›linker‹ von einem 
›rechten‹ Pessimismus unterschieden werden, wie ein eschatologischer Defä-
tismus von einem pessimistischen Aktivismus?

Hinter der gewählten Vergleichsperspektive steht ferner die These, dass 
sich Momente pessimistischer Kulturkritik in einem weiten Spektrum sehr 
unterschiedlicher Weltanschauungen nachweisen lassen. Dass sich pessimis-
tische Überzeugungen häufig im konservativen wie politisch rechten Lager 
sowie innerhalb elitärer Strömungen finden, ist gewissermaßen Common 
Sense. Allerdings sind pessimistische Haltungen nicht auf dieses politische 
Spektrum beschränkt, denn auch ihrem Selbstverständnis nach ›linke‹ Welt-
anschauungen und Theorien, denen nach aller Kritik die Utopie abhanden ge-
kommen ist, können pessimistische Überzeugungen propagieren. So weisen 
Konstruktionen, die weite Teile der Bevölkerung als ›entfremdet‹ deklarieren 
und ein ›falsches Bewusstsein‹ unterstellen oder Mythos und Aufklärung 
gleichsetzen, sicherlich ebenso elitäre und ggf. pessimistische Charakteristika 
auf.

Im nächsten Kapitel werden auf der Basis des Diskurses über (Kultur-)
Pessimismus Kategorien entwickelt, die eine kulturpessimistische Haltung 
idealtypisch charakterisieren. Diese idealtypische Konstruktion wird sich 
entsprechend nicht eins zu eins in der Wirklichkeit bzw. in den Werken der 
Theoretiker finden, allerdings ermöglichen es erst jene Kategorien, die drei 
Theorien zielführend zu erfassen und im Anschluss aufeinander zu beziehen.4 
Im Sinne einer vorläufigen Synthese sind die hier gebildeten Kategorien als 
Instrumente und Hypothesen zu verstehen, welche nicht um jeden Preis veri-
fiziert werden müssen. Hierfür muss die bisherige Verwendung des Terminus 

4 | Methodisch kann eine erste Annäherung über die Idealtypen von Max Weber er-

folgen. Oder wie Roger Grif fin in Anlehnung an Weber für seine Faschismus-Definition 

schreibt: »Jede Definition eines generischen Phänomens oder eines ›Ismus‹ ist ein Ideal-

typus (ein ›Konstrukt‹, wie wir heute sagen), das Resultat ›idealisierender Abstraktion‹, 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus34

aber durchaus kritisch hinterfragt werden, d.h. es ist zwingend notwendig, die 
bisher vorliegenden Analysen zum Thema Pessimismus ebenfalls betreffend 
ihrer Unterscheidungslogiken, blinden Flecken und politischen Implikationen 
zu reflektieren.

Die Analyse mittels der Kategorie politischer Pessimismus weist, wie ein-
gangs thematisiert, besondere Tücken auf, weil der Begriff diskursiv negativ 
besetzt ist. Problematisch an vielen Studien zur Thematik Pessimismus ist 
zunächst einmal der Umgang mit dem Gegenstand. So teilen manche Stu-
dien die Zeitdiagnosen ihres Untersuchungsgegenstandes und eignen sich 
hierdurch selbst pessimistische Deutungen an.5 Andere Analysen versteigen 
sich zu verurteilenden Widerreden und berufen sich ihrerseits auf einen em-
phatischen Fortschrittsoptimismus.6 Letztere benutzen den Begriff (Kultur-)
Pessimismus zur kritischen Intervention, um eine negative Diagnose bzw. 
Prognose als Schwarzmalerei zu diskreditieren und als irrational abzutun. Ein 
Dagegenhalten mit Optimismus und Fortschrittsglauben oder dem Verweis 
auf die ›objektiv gegebene Realität‹ als Fundament der eigenen Beobachtungs-
position erscheint erkenntnistheoretisch nicht vielversprechend. Ideologiekri-
tiken, die derart unreflektiert die Unterscheidung von Optimismus/Pessimis-
mus verwenden, müssen sich den Vorwurf gefallen lassen, selbst nicht mehr 
als Ideologien zu sein. 

Umgekehrt kann es als wissenschaftliche Beobachtung ebenso wenig ziel-
führend sein, pessimistische Aussagen zu verifizieren oder anhand ihrer ad-
äquaten Beschreibung ›der Realität‹ zu beurteilen. Eine solche Argumentation 
würde nicht über das Niveau einer Beobachtung erster Ordnung hinauskom-
men oder je nach Urteil eine pessimistische Perspektive einnehmen.7 Diese 
Dilemmata zeigen sich exemplarisch an den Arbeiten von Fritz Stern und Ar-
thur Herman: Stern versucht in seiner bereits erwähnten und ausgesprochen 

deren heuristischer Wert nur zu ermessen ist, indem man es in nicht-verdinglichender 

und nicht-reduktionistischer Weise auf konkrete Phänomene und Themen anwendet: 

the proof of the pudding is in the eating.« Grif fin 2005, S. 23. Siehe zum Idealtypus bei 

Max Weber: Weber 1968, S. 190ff.

5 | Vgl. Wahlmüller 1939, Stern 1963a, Schatz 1985. Siehe weiterhin Hans Freyers 

Parteinahme für die Kulturkritik: Freyer 1960, S. 197. Stefan Breuer arbeitet in seiner 

Studie »Gesellschaft des Vergehens« zwar nicht mit dem Pessimismus-Begrif f, dafür 

schließt er selbst mit einer pessimistischen Prognose für die moderne Gesellschaft: 

Breuer 1995, S. 207-209.

6 | Vgl. insb.: Herman 1998, S. 448ff. 

7 | Vgl. für eine Analyse des Pessimismus, die selbst eine pessimistische Beobach-

terposition einnimmt: »The present period is unlike any other in three particular re-

spects.  There has never been, objectively, such potential danger for the human spe-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 35

bekannten Studie »Kulturpessimismus als politische Gefahr«8, das verstärkte 
Aufkommen von kulturpessimistischen Zeitdiagnosen aus der Krisenhaftig-
keit der historischen Umstände und der persönlichen Lebenssituation der Au-
toren zu erklären.9 So berechtigt die Kritik Sterns an Paul de Lagarde, Julius 
Langbehn und Arthur Moeller van den Brucks auch ist, der Studie gelingt es 
nur unzureichend, wissenschaftliche und politische Ziele offen zu reflektie-
ren. Widersprüchlich ist Sterns Ansatz weiterhin, als die lange Periode von ca. 
1850 bis 1933, die Stern in den Blick nimmt, mit Verweis auf die historischen 
Ereignisse nicht konstant als krisenhaft klassifiziert werden kann. Dies gilt 
umso mehr, als es vor einem gewissermaßen permanent krisenhaften Hinter-
grund keinen Sinn mehr ergäbe, von einer Krise als Ausnahmesituation zu 
sprechen, da das Krisenhafte damit zur Normalität würde. Das Hauptprob-
lem, das sich aus Sterns Analyse ergibt, ist jedoch eine indirekte Zustimmung 
der Zeitdiagnosen de Lagardes, Langbehns und Moeller van den Brucks. Stern 
geht gemeinsam mit diesen Autoren davon aus, dass die historischen Umstände 
korrekt als krisenhaft zu interpretieren sind und daraus quasi monokausal der 
Kulturpessimismus der Autoren abgeleitet werden kann.10 Stern tappt sozusa-
gen in beide Fallgruben, er führt die Gegenrede und stimmt – paradoxerweise 
– gleichzeitig den Zeitdiagnosen zu. Damit attestiert er diesen drei Kulturpes-
simisten indirekt eine realitätsnahe Beobachtung der Welt.11 

Irritierender ist hingegen die Analyse von Hermans »Propheten des Nie-
dergangs – Der Endzeitmythos im westlichen Denken«. Herman versucht 
sich daran, so unterschiedliche Autoren wie Joseph Arthur de Gobineau und 
William Edward Burghardt Du Bois, Foucault und Spengler auf jeweils nur 
wenigen Seiten in eine geistesgeschichtliche Tradition von »Untergangspro-
pheten« einzuordnen. Am Ende seiner bisweilen oberflächlichen und teil-
weise bestenfalls populärwissenschaftlichen Abhandlung entwirft Herman 
psychologische Nationalcharaktere wie beispielsweise »der Amerikaner« und 
hält kulturpessimistischen Stimmungen die gestiegene Lebenserwartung und 
das Wachstum des Pro-Kopf-Einkommens seit den 1930er Jahren entgegen. In 
Hermans Worten: »Kurz gesagt: was die moderne westliche Gesellschaft am 
besten kann – die Sicherung von zunehmendem Wohlstand, Chancengleich-

cies; there has never been, subjectively, such a well distributed understanding of that 

danger; there is, now, a fully realized record of the failure of our societies to deal with 

that danger. The modern world gives substance and form to pessimistic expectations as 

never before.« Bailey 1988, S. 7.

8 | Im englischen Original lautet der Titel »The politics of cultural despair«, wobei de-

spair hier eine Steigerung von cultural pessimismn bezeichnet.

9 | Stern 1963a, S. 1 und 7f.

10 | Ebd., S. 25. Siehe hierzu auch: Pauen 1997a, S. 22.

11 | Vgl. Stern 1963a, S. 4, 15, 19f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus36

heit sowie sozialer und geographischer Mobilität –, wird von den unmittelba-
ren Nutznießern dieser Vorteile systematisch verunglimpft und für nichtig er-
klärt.«12 Was Herman in seinem Fazit den Kritikern der Moderne vorwirft, ist 
Undankbarkeit und Dekadenz. 

Von derartigen Analysen gilt es Distanz zu gewinnen, weil sie die eigenen 
Unterscheidungen nicht reflektieren. Die Aufgabe einer wissenschaftlichen 
Untersuchung besteht nach meinem Dafürhalten nicht darin, sich zwischen 
den Weltanschauungen Optimismus und Pessimismus zu entscheiden und 
Partei zu ergreifen. Vielmehr muss die Frage ins Zentrum gerückt werden, 
wie, d.h. mit welchen Unterscheidungen solche Weltkonstruktionen geschaf-
fen werden und wie es ihnen gelingt, die Kontingenz der eigenen Wahrneh-
mung zu übersehen. Entsprechend zielt die angestrebte Untersuchung nicht 
auf die Verteidigung des ›unvollendeten Projekts der Moderne‹ gegen Kritik. 
Als Einschätzung, die aus einem bestimmten historischen Kontext artiku-
liert wird, sind negative Diagnosen und (kultur-)pessimistische Prognosen 
zunächst einmal ernst – aber nicht zu ernst – zu nehmen.13 Kulturpessimis-
mus wird in der vorliegenden Studie als eine Steigerungsform von Kulturkri-
tik verstanden, so dass – ohne empathische oder pathetische Überschätzung 
– argumentiert werden kann, der Pessimismus diene ebenfalls der kritischen 
Reflexion des gesellschaftlichen Status quo und hat deshalb trotz möglicher 
rhetorischer Zuspitzungen, Einseitigkeiten und Verallgemeinerungen – oder 
vielleicht gerade deshalb – als Beobachtungsperspektive neben anderen Blick-
winkeln Berechtigung. Umgekehrt darf diese ›Unvoreingenommenheit‹, wie 
oben angemerkt, nicht dazu führen, die Gesellschaftsdiagnose und Zukunfts-
erwartung des (Kultur-)Pessimismus zu übernehmen. Entsprechend gilt es vor 
allem etwaige erkenntnistheoretische und methodische Schwächen sowie die 
Widersprüche der Theorien von Schmitt, Foucault und Agamben in Form von 
inhaltlicher, d.h. theorieimmanenter Kritik zu benennen.

In Abgrenzung zu Stern, Herman u.a. werden (kultur-)pessimistische 
Urteile demnach lediglich als eine bestimmte Art der Beobachtung und nicht 
als Abbildung einer historischen Realität verstanden. Erkenntnistheoretisch 
ist die konstruktivistische Beobachtungstheorie systemtheoretischer Prägung 
deshalb ein vielversprechender Ausweg aus dem skizzierten Dilemma à la 
Stern und Herman.

Wenn ich mich hier auf Luhmanns Systemtheorie beziehe, dann auf seine 
Theorie der Beobachtung zweiter Ordnung und nicht auf die von der System-
theorie postulierte Gesellschaftstheorie funktionaler Differenzierung. Die Ge-
sellschaftstheorie der Systemtheorie kämpft selbst mit Paradoxieproblemen 

12 | Herman 1998, S. 449.

13 | So sieht beispielsweise auch Georg Bollenbeck in der Kulturkritik eine positive 

Funktion als »Reflexionsmedium der Moderne.« Bollenbeck 2007, S. 7ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 37

und rekurriert teilweise auf das System als Einheit, womit der Differenzbegriff 
aufgegeben wird, so dass sie hinter eigene erkenntnistheoretische Einsichten 
zurückfällt.14 Gleichzeitig ist die Übernahme der systemtheoretischen Zeitdia-
gnostik an dieser Stelle unnötig, weil diese nicht gegen Schmitt, Foucault und 
Agamben ausgespielt werden soll. Es geht eben nicht darum, den drei Autoren 
nachzuweisen bzw. vorzurechnen, an welchen Punkten ihre Theorien nicht 
›der Wirklichkeit‹ im Sinne der funktionaldifferenzierten Gesellschaft ent-
sprechen. Die moderne Gesellschaft zeichnet sich – soweit folge ich der Zeit-
diagnostik Luhmanns – gerade durch unüberschaubare Komplexität und Kon-
tingenz aus, als dass sie mittels eines einzigen Prinzips ansatzweise gefasst 
werden könnte.15 Die Gesellschaft ist vielmehr nur als Differenz beobachtbar, 
die es zu entparadoxieren gilt, wobei die Letztfundierung lediglich als Para-
doxie möglich ist, weil jedes wissenschaftliche System nicht widerspruchsfrei 
aus sich selbst begründet werden kann und zur Fundierung einen außerhalb 
liegenden Referenzpunkt benötigt. Letzterer ist aber seinerseits ebenfalls in 
ein Aussagensystem eingebettet, das nicht aus sich selbst begründet werden 
kann, woraus sich ein Paradox ergibt. Entsprechend greifen alle Diagnosen, 
die vorgeben, ›die Gesellschaft‹ widerspruchfrei als Ganzes zu beobachten, zu 
kurz. Ebenso ist die Zukunft konstitutiv unsicher – diese Einsicht mag banal 
erscheinen, allerdings sind alle wissenschaftlichen Prognosen, beispielsweise 
über die künftige wirtschaftliche Entwicklung, das Klima oder den Untergang 
einer Kultur, die vor jenem Hintergrund künftigen Ereignisse vorausgreifen, 
seltsam mutig.16

Luhmanns Theorie funktionaler Differenzierung hat zweifellos Schwä-
chen, dies gilt beispielsweise für die limitierte Perspektive auf soziale Bewe-
gungen, Luhmanns ungewöhnlich engagiert ablehnende Diskussion »Ökolo-
gischer Kommunikation«17 sowie die deterministische Positionierung in der 
»Steuerungsdebatte«18 oder die fragwürdige Ontologisierung des eigenen An-
fangs mit der Setzung, dass es Systeme gibt.19 Jedoch, und darin unterscheidet 
sich die Luhmann’sche Systemtheorie von vielen alternativen Theorieange-
boten, ist ihre große Stärke die Reflektion ihres eigenen Beobachtungsstand-

14 | Vgl. Lüdemann 2004, S. 15ff.

15 | Vgl. zur Komplexität der modernen Gesellschaft: Luhmann 1998, S. 134ff.

16 | Beispiele für den prophezeiten Jüngsten Tag, der niemals kam, gibt es zuhauf, unter 

anderem die Voraussage der Wiederkehr Gottes durch William Müller im Jahr 1843. Vgl. 

Michel 1985, S. 113. Oder in jüngster Zeit das Ende des Maya-Kalenders und der daraus 

abgeleitete Untergang der Welt.

17 | Vgl. Luhmann 2008, S. 149ff.

18 | Vgl. Lange 2002, S. 171ff. 

19 | Vgl. Luhmann 1987, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus38

punktes innerhalb der modernen Gesellschaft und damit das Wissen um die 
Bedingungen der eigenen (Un-)Möglichkeit. 

Ausgehend von der systemtheoretischen Beobachtungstheorie ist jede Be-
obachtung zwingend mit einer Unterscheidung und Bezeichnungverbunden. 
Weil nicht beide Seiten einer Unterscheidung gleichzeitig bezeichnet werden 
können, bleibt eine der unterschiedenen Seiten temporär immer unsichtbar, 
d.h. sie wird nicht erkannt. Im Augenblick der Beobachtung kann »[…] we-
der der ›unmarked space‹ […] beobachtet werden noch die Einheit der Unter-
scheidung, die vom Beobachter jeweils verwendet wird«.20 Demgemäß kann 
die Unterscheidung bzw. Form selbst ebenfalls nicht gesehen werden, denn 
jede Beobachtung ist in dem Moment der Beobachtung blind für die selbst 
produzierte Differenz. Die eigene Unterscheidung ist sozusagen der blinde 
Fleck der Beobachtung.21 Diese Begrenzung betrifft Schmitt wie Foucault, 
meine eigene Untersuchung und Luhmann selbst. Um jenen blinden Fleck 
erkennen zu können, muss stets eine Beobachtung der Beobachtung mithilfe 
einer neuen Unterscheidung erfolgen, d.h. eine Beobachtung zweiter Ordnung. 
Es ist also möglich, mittels einer neuen Unterscheidung und Bezeichnung, die 
eigene Beobachtung zeitlich später selbst zu beobachten, allerdings um den 
Preis eines neuen blinden Flecks. 

Die Stärke dieser Beobachtungstheorie liegt darin, einerseits Beobach-
tungen nicht als rein passive Bezugnahme auf ›eine vorgegebene Realität‹ zu 
verstehen, sondern Beobachtungen selbst als aktives Hervorbringen der Welt 
zu analysieren, inklusive der eigenen Beobachtung. Andererseits kann dieses 
Beobachtungsmodell darüber aufklären, dass Beobachter Dinge nicht sehen, 
sie ausblenden und so blinde Flecken entstehen. In vielfältigen wissenschaft-
lichen und politischen Beobachtungen kann daher überprüft werden, was sie 
sehen und was sie zwingenderweise nicht sehen können. 

Somit ist jede Beobachtung in dem Dilemma gefangen, dass der blinde 
Fleck der Beobachtung nur durch die Produktion eines neuen aufgedeckt wer-
den kann und damit letztlich nicht einholbar ist. Eine seiner Umwelt und sich 
selbst voll zugängliche beobachtende Einheit ist damit ausgeschlossen.22 Un-
möglich ist ebenso eine Perspektive auf die moderne Gesellschaft, die vorgibt, 
außerhalb jener zu stehen. Daraus ergeben sich folgende drei Konsequenzen: 
1. Eine Beschreibung der Gesellschaft ist nur innerhalb der Gesellschaft mög-
lich, es gibt kein Außen. 2. Die Gesellschaft ist als Umwelt der Theorie kom-
plexer als die hier entwickelte Analyse. 3. Diese theoretische Beschreibung der 
Gesellschaft ist kontingent, nicht notwendig und ebenso anders möglich.

20 | Luhmann 1993, S. 257.

21 | Vgl. Luhmann 1998, S. 68f.

22 | Vgl. Luhmann 1992, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 39

Aus den dargelegten methodologischen Vorüberlegungen ergibt sich zudem 
eine unmittelbare Konsequenz für die anschließende Analyse des politischen 
Pessimismus. Als Beobachtung zweiter Ordnung werden die Unterscheidun-
gen und Markierungen der Texte von Schmitt, Foucault und Agamben hinter-
fragt und ggf. kritisiert. Damit ist die Frage aufgeworfen, mit welchem Maßstab 
die drei Theorien gemessen werden können? Moralisch gegen die Erkenntnis-
se der Theorien zu argumentieren oder die Position des Fortschrittsoptimis-
mus einzunehmen, ist – wie oben ausgeführt – aus erkenntnistheoretischen 
Gründen problematisch. Normative Kritik würde eine enorme Begründungs-
leistung erfordern, die im Rahmen dieser Studie schlicht nicht zu leisten ist.23 
Ohne selbst zeitdiagnostisch tätig zu werden, rekonstruiere ich die Weltkons-
truktion der Theorien, wobei die Beobachtungstheorie wiederum als positiver 
Kontrast dient, weil jene Theorie selbstreflexiv die Bedingungen ihrer (Un-)
Möglichkeit mit reflektiert und sehen kann, dass die eigene Beobachtungs-
leistung gemessen an ihrer Umwelt immer unterkomplex sein muss.24 Man-
gels dieser Einsicht und Festlegung auf die besagten theoretischen Prämis-
sen würde die Analyse entweder rein deskriptiv verfahren oder Kritik äußern, 
die seltsam in der Luft zu hängen scheint, quasi aus dem Off stammt. Durch 
derlei Einsichten in die Limitierung der eigenen Beobachtung ist es möglich, 
nicht auf eine letzte Einheit zurückzugreifen, was bedeuten würde, die eigene 
Theorie als Einheit zu zementieren. An diesem Grad der Selbstreflektion las-
sen sich alle übrigen Theorien messen: Reflektieren Schmitts, Foucaults und 
Agambens Texte die Kontingenz der eigenen Beobachtungen? Kommen die 
Autoren selbst als Person bzw. Beobachter innerhalb der eigenen Theorie vor? 
Und wird der modernen Gesellschaft, d.h. dem Gegenstand der sozialen oder 
politischen Theorie, ein hinreichendes Maß an Komplexität attestiert, die die 
Möglichkeit reflektiert, dass die eigene Beobachtung notwendigerweise Dinge 
übersehen muss? Die Kontingenzerfahrung der Theorien zeigt sich dann auch 
in der Zukunftsperspektive, die nur dann überzeugen kann, wenn sie nicht de-
terministisch ist, sondern kontingente Möglichkeiten reflektiert. Kontingenz- 
und Komplexitätsbewusstsein sind somit das Ideal dieser Untersuchung.

Die Unsicherheit, die daraus für Beobachter ›alteuropäischen‹ Selbstbe-
wusstseins erwächst, wird von der Systemtheorie geschickt umgangen, indem 
die Vervielfältigung der Beobachtungsperspektiven ins Zentrum rückt. Aus 
der sogenannten Polykontexturalität von Beobachtungen zieht die System-
theorie die Konsequenz, dass im geschichtlichen Prozess alles gleichermaßen 
besser und schlecht geworden ist – immer zählt, wer beobachtet.25 Dieses Kon-

23 | Zur Problematik der Begründung eines normativen Standpunktes aus konstrukti-

vistischer Perspektive siehe insb.: Rorty 1989.

24 | Vgl. Luhmann 1998, S. 36ff.

25 | Vgl. Luhmann et al. 2004, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus40

tingenzbewusstsein verhindert in der folgenden Untersuchung vor allem, dass 
der eigene Konstruktivismus während der Analyse auf Grund läuft, sollten 
sich eindimensionale Bestätigungen von Zeitdiagnosen einschleichen. Aus-
gehend von besagtem Beobachtungsbegriff sind (Kultur-)Pessimismus sowie 
Urteile wie Dekadenz oder Niedergang eine Beobachtungsleistung, d.h. eine 
Konstruktion, die auch anders erfolgen könnte. Ob ›tatsächlich‹ ein Nieder-
gang stattfindet und welche Faktoren dafür und dagegen sprechen, kann nicht 
›objektiv‹ beantwortet werden. 

Damit wende ich mich gegen die sogenannte »Krisenhypothese«, die den 
Pessimismus eines Autors durch persönliche oder realhistorische Krisen zu 
erklären versucht.26 Die Mehrzahl der Autoren, die (kultur-)pessimistische 
Strömungen analysieren, koppeln eine solche Haltung an eine ›wirkliche‹ 
Krisenerfahrung und schließen damit auf einen Kausalzusammenhang: Weil 
der jeweilige Autor in einer besonders krisenhaften Zeit schreibt oder gar per-
sönlich Not und Leid erfahren hat, vertritt er eine pessimistische Position. 
Aus wissenschaftlicher Perspektive sind solche eindimensionalen Kausalzu-
sammenhänge von Krisenerfahrung und Pessimismus unhaltbar, denn wie 
eine Krise beobachtet wird, ist kontingent. Es ist durchaus denkbar, dass ein 
Phänomen überhaupt nicht als Krise wahrgenommen wird, d.h. es gibt keine 
objektiven bzw. intersubjektiven Kriterien, mit deren Hilfe sich prüfen ließe, 
was eine Krise ist und welcher Intensitätsgrad ihr jeweils zukommt. Weiter-

26 | Der Begrif f »Krisenhypothese« stammt von Michael Pauen, einem der Hauptrefe-

renzautoren der vorliegenden Studie, und kritisier t die zahlreichen Untersuchungsan-

sätze, die das Auftreten von Pessimismus bzw. Kulturpessimismus mit existenziellen, 

d.h. realgeschichtlichen Krisen in Verbindung bringen und dadurch erklären wollen. 

Vgl. Pauen 1997a. Bei aller Zustimmung ist Pauens Konstruktion des sogenannten »se-

kundären Pessimismus« zu hinter fragen: »Diese Charakterisierung soll im Folgenden 

für solche Varianten des Pessimismus stehen, bei denen sich die oben skizzier ten Ten-

denzen zur Inszenierung des Schrecklichen beobachten lassen.« Ebd., S.  17. Gemeint 

ist damit ein vermittelter Pessimismus, der selbst keine unmittelbare Krise, kein Leid 

oder keine existenzielle Bedrohung er fahren hat. Sicherlich lassen sich solche Varian-

ten nachweisen, jedoch geht mit der Unterscheidung von primärem und sekundärem 

Pessimismus eine fragwürdige Ontologisierung einher: Wie soll bestimmt werden, wel-

ches Leid ›wirkliches‹ oder ›echtes‹ Leid ist? Verbunden ist damit ein impliziter Deka-

denzvorwurf Pauens an den sekundären Pessimismus. Vgl. zu einem ähnlich verdeckten 

Dekadenzvorwurf an die Adresse pessimistischer Stimmungen: Michel 1985, S. 111ff. 

Weiterhin ist mit Martin Schmidt gegen den sekundären Pessimismus einzuwenden: 

»Die Rückfrage, was demzufolge unter primärem oder unvermitteltem Pessimismus zu 

verstehen sei, beantwortet Pauen nur indirekt. Zwar betont er, dass Pessimismus nicht 

notwendig vermittelt sein muss, geht jedoch kaum weiter auf die damit angesprochene 

Ebene ein.« Schmidt 2007, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 41

hin lassen sich pessimistische Positionen zu sehr unterschiedlichen Zeiten 
nachweisen, was den Schluss nahe legt, dass deren Ursachen entsprechend 
sehr unterschiedliche sein müssen.27 Pessimismus kann deshalb keineswegs 
als reine Abbildung von Krisenerfahrungen verstanden werden im Sinne von 
Ursache: Krise = Folge: Pessimismus; sondern Pessimismus ist das Resultat 
einer bestimmten Beobachtung. Diese Einschätzungen müssen anhand einer 
Beobachtung zweiter Ordnung in ihrer Unterscheidungslogik rekonstruiert 
werden, ohne dass dadurch selbst eine pathologische Psyche oder krisenhafte 
Gegenwart vorausgesetzt wird. 

Mit jener Relativierung von Krisenerfahrungen sollen (kultur-)pessimis-
tische Haltungen freilich nicht als Dekadenz- oder Luxusproblem diskredi-
tiert oder darauf reduziert werden, eine analytische Schwäche, die u.a. auch 
Ralf Dahrendorf unterläuft: »Der Kulturpessimismus ist in den allermeisten 
Fällen die Geisteshaltung derer gewesen, die sich keine Sorgen zu machen 
brauchen.«28 Dies bedeutet, auf eine Dekadenzklage mit dem Vorwurf der 
Dekadenz zu antworten. Aus konstruktivistischer Perspektive und für eine 
nicht ahistorische Analyse erscheint aber gerade die Krisenhypothese bzw. im 
betreffenden Fall die Dekadenzhypothese nicht überzeugend, weil Pessimis-
mus nicht monokausal und behavioristisch als eine Reaktion auf ›objektive‹ 
Umweltreize verstanden werden kann. Damit sollen weder die Relevanz von 
historischen Krisen noch Leiderfahrungen verharmlost, sondern vielmehr 
für die unterschiedlichen Möglichkeiten, Krisen zu beschreiben, sensibilisiert 
werden. Es wird weiterhin ebenso wenig bestritten, dass eine pessimistische 
Haltung ein Problem benötigt, an welchem sie sich gewissermaßen aufhän-
gen und reiben kann. Nur das, was letztendlich der Stein des Anstoßes ist, ist 
und bleibt völlig austauschbar. Durch diese Distanzierung wird insbesondere 
die Gefahr, in der eigenen Analyse pessimistischen Diagnosen zu folgen oder 
letztere zur Erklärung heranzuziehen, vermieden.29 

Für die vorliegende Analyse ist im Weiteren nicht relevant, warum pessi-
mistische Positionen vertreten werden, sondern wie politischer Pessimismus 
in sozialwissenschaftlichen Theorien entsteht. Es geht also um die (Re-)Kons-
truktion von Wahrnehmungsschemata, Zuschreibungen und Kausalmustern 
sowie die damit verbundenen konstitutiven blinden Flecken. Spannend er-

27 | Zur Kritik der Krisenhypothese siehe: Pauen 1997a, S. 18-26. Daran anschließend 

lässt sich gegen die Krisenhypothese einwenden, dass mit Botho Strauß, ein Vertreter 

des (Kultur-)Pessimismus, in relativ ruhigen Zeiten, verglichen mit den beiden Weltkrie-

gen, sich dessen Klage gegen bundesdeutsche Dekadenz und Gemütlichkeit richtet. 

Vgl. Strauß 1993, siehe zu Strauß insb.: Essenberg 2004.

28 | Dahrendorf 1979, S. 224.

29 | Vgl. zu Autoren, die sich nicht hinreichend von der Krise als Erklärung distanzieren, 

beispielsweise: Bennett 2001; Stern 1963a; Wahlmüller 1939.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus42

scheint vor allem, was die Texte auslassen, das, was nicht gesagt wird, wenn 
etwas gesagt wird, d.h. das, was auf der unmarkierten Seite der Unterschei-
dung im Verborgenen bleibt. Ebenso rückt in den Fokus, wie etwas gesagt und 
begründet wird. Wie, also mit welchen sprachlichen Mitteln werden Zeitdia-
gnosen plausibilisiert und Kontingenz verschleiert? Es geht mithin nicht nur 
darum, die Argumentations- und Begründungslogiken der Zeitdiagnosen und 
Prognosen zu (re-)konstruieren, vielmehr sollen die »[…] ausgeblendeten Mög-
lichkeiten im Gegensatz zu der schließlich realisierten Option«30 aufgezeigt 
werden. Immer wieder gilt es demnach zu analysieren, wie die untersuchten 
Theorien Kontingenz invisibilisieren. Umgekehrt markiert jede Betonung der 
Kontingenz, dass an dieser Stelle Zweifel an der These angebracht sind, also 
dass die jeweilige Theorie pessimistisch argumentiert. 

Als Text- bzw. Theorieinterpretation ist eine Beobachtung zweiter Ordnung 
schließlich als offenes hermeneutisches Verfahren zu verstehen. Hermeneutik 
bietet sich als Methode einer politikwissenschaftlichen Analyse insbesondere 
deshalb an, weil mithilfe jener Untersuchungsmethode »latente Sinnstruktu-
ren«31 erschlossen werden können, wie beispielsweise stilistische und rheto-
rische Muster von Texten, aber ebenso implizite Konsequenzen von Zeitdia-
gnosen. Hermeneutik ist hier zunächst allgemein definiert als regelgeleitete 
Auslegung, »mit deren Hilfe es gelingen soll, den Sinn eines sprachlichen Do-
kumentes intersubjektiv nachvollziehbar zu entschlüsseln«.32 Dahinter steht 
die (einfach anmutende) Frage, warum ein Text wie und warum so und nicht 
anders zu verstehen ist, und warum diese Interpretation potenziell besser bzw. 
angemessener ist als andere.33 Dabei geht es nicht um das Was des Verstehens, 
sondern um das Fremdverstehen als Wie verstehen, im Sinne des Verstehens 
des Verstehens, d.h. des Verstehens zweiter Ordnung.34

Die Schwierigkeit von Verstehensanschlüssen, also Interpretationen ist, 
dass die Bedeutung oder der Sinn eines Textes genauso wenig wie die soziale 
Wirklichkeit ›objektiv‹ gegeben ist. Bedeutung wird durch Verstehen gestiftet 
und erschließt sich folglich nur mittels Interpretation bzw. der Interpretation 
von Interpretationen. Verstehen – als eine mehr oder weniger subjektive Inter-
pretation – kann in einer polykontexturalen Welt deshalb nie unwidersprochen 

30 | Noetzel und Krumm 2003, S. 98.

31 | Ebd., S. 109.

32 | Alemann und Tönnesmann 1995, S. 57, zit.n.: Lange 2003, S. 32. Für einen Über-

blick der ideengeschichtlichen Entwicklung der Hermeneutik im 20. Jahrhundert siehe 

insb. Stefan Lange: Ebd., S. 31-50.

33 | Vgl. Joas und Knöbl 2004, S. 291f, 484f.

34 | »Fremdverstehen können wir jenen Vorgang nennen, bei dem wir einer Er fahrung 

den Sinn verleihen, dass sie auf ein Ereignis in der Welt bezieht, dem Alter Ego bereits 

einen Sinn verliehen hat.« Soeffner 2013, S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 43

Objektivität reklamieren. Und gleichzeitig ist jeder Beobachter permanent und 
unwiderruflich auf seine eigene subjektive Position zurückgeworfen. Daraus 
ergibt sich folgende Einsicht bzw. Forderung: »Eine selbstreflexive Hermeneu-
tik muss also streng differenzorientiert ausgerichtet sein, sie muss im Vollzug 
ihrer Interpretationen zugleich die aktuellen Bedingungen der Möglichkeit 
ihrer Interpretationen mitberücksichtigen.«35 

Ausgeklammert ist mit der gewählten Perspektive selbstredend ein em-
phatischer Verstehensbegriff, der vorgibt, eine Person ›wirklich‹ zu verstehen, 
welcher Bewusstseinszustände konstatiert oder glaubt, den ›einzig mögli-
chen‹ Sinn bestimmen zu können. Gleichwohl werde ich als Zugeständnis an 
sprachliche Konventionen und die Lesbarkeit in der Analyse von ›dem Sinn‹ 
sprechen, den Schmitt, Agamben und Foucault gemeint haben.36 Weiterhin 
ist jede Textinterpretation immer nur aus der jeweiligen Gegenwart möglich, 
d.h. nur post festum. Jede Beobachtung ist als Verstehen in die Zeitdimension 
der modernen Gesellschaft eingebunden und interpretiert aus jenem zeitge-
schichtlichen und kulturellen Kontext die Bedeutung eines Textes. Der Weg, 
mit dieser erkenntnistheoretischen Beschränkung bzw. Relativität von Objek-
tivität umzugehen, ist hierbei erneut die Beobachtung zweiter Ordnung, wie 
Thomas Noetzel anmerkt: »Aus konstruktivistischer Perspektive muss jede 
Objektivität an die Position des Beobachters und dessen Unterscheidungslo-
giken zurückgebunden werden. Historische Rekonstruktion sind immer dem 
Wissen und der Kultur, den Bedingungen und Beschränkungen der Gegen-
wart ausgesetzt.«37 So ist beispielsweise eine Interpretation der Schrift »Der 
Begriff des Politischen« vor 1933 eine andere als eine solche, welche die Konse-
quenzen des Nationalsozialismus bereits kennt. 

Wie nun Theorien Wirklichkeit für sich und ihre Leser konstruieren, ist 
nicht nur abhängig von der konkreten Diagnose, sondern ebenso von den ver-
wendeten sprachlichen Mitteln. Damit widerspreche ich der ideengeschicht-
lich wirkmächtigen Trennung von Philosophie und Rhetorik, wie sie beispiels-
weise Platon vertreten hat. Rhetorik ist mehr als der ›schöne Schein‹. In einer 

35 | Noetzel und Krumm 2003, S. 112.

36 | Womit jeweils keine Aussage über das Bewusstsein des Autors gemeint ist, son-

dern über den Sinn, den ich durch Fremdverstehen aus den Texten herauslese »Viel-

mehr konstituier t das subjektive Bewusstsein Sinn dadurch, dass es die Er fahrung auf 

anderes bezieht. Dieser Akt der Sinnschöpfung beinhaltet im Wesentlichen das, was 

verstehen als Selbstverstehen meint. Fremdverstehen hingegen, und das ist das für das 

Problem des Verstehens überhaupt Entscheidende, geschieht in Auffassungsperspek-

tiven. Das heißt, Fremdverstehen ist nur diskontinuierlich und partiell möglich. Selbst-

verstehen ist ein prinzipiell unzweifelhafter Akt; Fremdverstehen ist ein prinzipiell zwei-

felhafter Akt.« Soeffner 2013, S. 165. 

37 | Noetzel und Krumm 2003, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus44

sprachlich erschaffenen Welt haben rhetorisch-sprachliche Mittel die wichtige 
Funktion, Wirklichkeits- und Wahrheitswahrnehmungen mit zu erzeugen 
und zu stabilisieren bzw. zu variieren. So werden etwa Metaphern in der Spra-
che benutzt, um Realität zu stiften.38 Das ›Wahre‹ und der ›Schein‹ sind somit 
ununterscheidbar miteinander verbunden. Demgemäß stellt sich im Folgen-
den die Frage nach der Performanz von Theoriebildung, d.h., mit und im An-
schluss an Susanne Lüdemann: 

»Mit welchen rhetorischen Mitteln werben soziologische Theorien für ihre Interpreta-

tionsangebote? Welche textuellen Strategien werden aufgeboten, um die Rezipienten 

– Politiker, Studierende, das ›gebildete Publikum‹ – zur Übernahme angebotener ›Typi-

sierungsmuster‹ und ›Ordnungsschemata‹ (FN Soeffner, Interaktion und Interpretation, 

S. 333.) zu bewegen?«39

Welche Metaphern werden von Schmitt, Foucault und Agamben für die Ab-
bildung der modernen Gesellschaft, vergangene und künftige Ereignisse ver-
wendet?

Somit vertrete ich die These, dass sozialwissenschaftliche Theoriebildung 
Dichtung ist. Hayden Whites zentrale These lautete bekanntlich, dass jede Ge-
schichtsschreibung Dichtung ist: »Auch Klyo dichtet.«40 Jeder Historiker benö-
tigt zur Plausibilisierung seiner wissenschaftlichen Erkenntnisse ein Narrativ. 
Mit dieser These stieß White in seiner eigenen Disziplin auf enormen Wider-
stand, verständlich vor dem Hintergrund, dass in der Konsequenz eine ›ob-
jektiv-historische Erkenntnis‹ für die Geschichtswissenschaft unerreichbar ist 
und bleiben muss – für ›alteuropäische‹ Historiker sicherlich eine pessimisti-
sche Einsicht. Aus konstruktivistischer Perspektive sind die epistemologischen 
Schwierigkeiten des wissenschaftlichen Wissens über die Geschichte jedoch 
unmittelbar ersichtlich, weshalb ich mit White davon ausgehe, dass jede histo-
rische Einbildungskraft auf literarische Mittel angewiesen ist, um die jeweilige 
Konstruktion der historischen Ereignisse, Handlungen und Personen glaub-
haft darzustellen. Darüber hinaus erzeugt die wissenschaftliche Beobachtung 
Geschichte als Gegenstand. Jene erkenntnistheoretische Einschränkung gilt 

38 | Metaphern werden selbstredend nicht nur verwendet, um Realität zu stif ten, son-

dern darüber hinaus um bildhaft einen sprachlichen Ausdruck durch einen anderen zu 

ersetzen, der reichhaltiger oder deutlicher sein soll. Somit erhält Sprache eine andere 

Stärke und Intensität. Es fällt der Vergleich, das »wie« weg, womit zwar näher an Realität 

oder das Verstehen gerückt wird, aber nur aufgrund eines Stilmittels, das sich Bildern 

und Redensarten bedient, die der zugehörigen Kultur- und Sprachgruppe bekannt sind 

(und auch hier längst nicht allen). 

39 | Lüdemann 2004, S. 10.

40 | Vgl. White 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 45

nicht nur für Geschichtswissenschaft, sondern ebenso für jeden sozial- und 
geisteswissenschaftlichen Text. In der Konsequenz müssen sich auch die Na-
turwissenschaften fragen lassen, wie, d.h. mit welchen rhetorischen Mitteln es 
ihnen gelingt, Texte als objektive Wahrheit erscheinen zu lassen. Denn ausge-
hend von der konstruktivistischen Beobachtungstheorie kann nach Sina Far-
zin jeder »Text als eine Kommunikationsform verstanden werden, die sich an 
einen Adressaten richtet und diesen von dem Wahrheitsgehalt seiner Aussage 
zu überzeugen sucht«.41 Die Mittel der persuasiven Herstellung von ›objektiver 
Richtigkeit‹ sind dann Dichtung und Rhetorik, wobei die überkommene Stig-
matisierung jener sprachlichen Mittel als unwissenschaftlich und wirklich-
keitsverzehrend aufgegeben wird. Damit vertrete ich die These, dass die hier 
untersuchten drei Theoretiker gerade durch einen besonderen Sprachgebrauch 
versuchen, ihren Zeitdiagnosen Plausibilität zu verleihen.42

Whites literaturwissenschaftliche Methode unterscheidet vier Strategien 
der narrativen Modellierung: Romanze, Tragödie, Komödie und Satire. Die 
Thematik des Pessimismus tangieren dabei insbesondere die Tragödie und die 
Satire, weil die Tragödie das Scheitern aller Bemühungen um den gesellschaft-
lichen Fortschritt zum Besseren beschreibt, und die Satire als Erzählform 
beim Unvermögen der Menschen die deterministischen Gesetzmäßigkeiten 
der Geschichte zu verändern ankommt.43 Allerdings ordnet White den in der 
ideengeschichtlichen Tradition Schopenhauers stehenden Schweizer Histori-
ker Jacob Burckhardt dem Erzähltypus der Satire und der Ironie zu und leitet 
daraus dessen Pessimismus ab.44 Ob Burckhardt zu Recht oder Unrecht dem 
Pessimismus zugeordnet wird, soll hier nicht diskutiert werden, allerdings ir-
ritieren an der Theoretisierung Whites die Nähe von Pessimismus und Satire 
sowie die Rolle der Ironie. Auch Dienstag vertritt die These, dass eine ironische 
Betrachtung der menschlichen Geschichte in direktem Zusammenhang mit 
pessimistischen Positionen steht.45 Gegen derlei Gleichsetzung vertrete ich 

41 | Farzin 2011, S. 35. Wobei sich Farzin mit dieser Aussage auf »soziologische Texte« 

beschränkt.

42 | In jenem Zusammenhang konstatier t auch Pauen, dass Pessimismus durch »[…] 

die argumentative und rhetorische Struktur der Texte selbst« bedingt ist. Pauen 1997a, 

S. 8. Vgl. auch Pauen 1997b.

43 | Vgl. White 2008, S.  22-25. Weiterhin unterscheidet Whites Textanalyse »forma-

le Schlussfolgerungen«, »ideologische Implikationen«, die »rhetorischen Figuren (Tro-

pen)« sowie »Metapher, Synekdoche, Metonymie, Ironie«. Ebd., S. 50-56.

44 | Vgl. ebd., S. 311.

45 | Darüber hinaus glaubt Dienstag, dass das Lachen über die eigene Existenz keine 

Distanz zur Ernsthaftigkeit und zum Determinismus des Pessimismus erlaubt: »But lau-

ghing at our existence is not an overcoming of pessimism. It is in fact the embrace of it.« 

Dienstag 2006, S. 40. Dieser Ansicht wird hier widersprochen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus46

die These, dass Ironie nicht zwingend pessimistisch ist, weil Ironie gerade für 
Kontingenz sensibilisiert und vor deterministischer und fatalistischer Ernst-
haftigkeit bewahrt. Neben jenem inhaltlichen Kritikpunkt findet anhand der 
von White vorgenommenen Zuordnung und methodischen Feingliederung 
eine Vorfestlegung statt, die hier vermieden werden soll. Außerdem erscheint 
es nicht möglich, diese idealtypischen Aspekte aus den heterogenen Texten 
Schmitts, Foucaults und Agambens trennscharf und stringent zu rekonstru-
ieren, woraus ich die Konsequenz ziehe, die Grundthese Whites zu überneh-
men, ohne jedoch die literaturwissenschaftlichen Methoden in die anschlie-
ßende Untersuchung zu überführen. 

Im Weiteren orientiere ich mich an der Vorarbeit von Farzin, welche die 
rhetorischen Mittel von bzw. in Sozialtheorien untersucht hat, »[…] deren para-
doxe Funktion darin besteht, als sprachliche Ausdrucksformen den sprach-
lichen und damit verbundenen subjektiven Charakter des Textes zu invisibili-
sieren und das Geschriebene als notwendige, überzeugende und nicht anders 
mögliche Präsentation des Gegenstandes erscheinen zu lassen.«46 Mit Blick 
auf den politischen Pessimismus wird insbesondere zu analysieren sein, mit 
welchen rhetorischen Mitteln ein negatives Menschbild, ein geschichtlicher 
Verfall, ein Bewegungsgesetz der Geschichte oder eine künftige Verschlech-
terung dargestellt werden. Gerade eine negative Zeitdiagnose und eine pessi-
mistische Zukunftsprognose sind konstitutiv auf eine sprachliche Aufladung 
angewiesen, eine bestimmte Dramatik und Drastik, um der damit einher-
gehenden Bedrohungslage Nachdruck zu verleihen. Bei meiner hermeneuti-
schen Rekonstruktion der Performanz des Pessimismus beziehe ich mich auf 
die Überlegungen von Lüdemann, White und Farzin, ohne jedoch die jeweilige 
sprachwissenschaftliche Methodik zu übernehmen. Diese methodologischen 
Überlegungen werden zur Entwicklung der Analysekategorie Haltung wieder 
aufgegriffen und methodisch konkretisiert.

Schließlich bleibt hier zu betonen, dass die Interpretation der stilistischen 
Charakteristika und Unterscheidungslogiken von Texten keinesfalls in unzu-
lässige Psychologisierungen abgleiten darf. Es ist nicht möglich, die Bewusst-
seinszustände, Gefühle oder sonstigen Befindlichkeiten der Autoren Schmitt, 
Foucault und Agamben identifizieren und rekonstruieren zu können.47 Dies 

46 | Farzin 2011, S. 38. Wobei sich Farzin wiederum an der Rhetoric of Science orien-

tier t (Simons 1990 und Mc Closkey/Megill/Nelson 1987) und anderen, die im US-ame-

rikanischen Diskurs seit den 1970er Jahren die Rhetorizität der Sozialwissenschaften 

hinter fragten. Farzin beschränkt sich auf die Untersuchung von zwei rhetorischen Figu-

ren: »Metaphern« und »Exemplar und Evidenz«.

47 | Beispielsweise betont Joe Bailey: »[F]eelings are an important part of social con-

sciousness in general and of pessimism in particular.« Bailey 1988, S.  viii und 9-22. 

Diese Einschätzung soll hier gar nicht bestritten werden, allerdings ist es für die Analyse 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 47

ist keineswegs selbstverständlich, denn solche Parallelisierungen von pessi-
mistischen Weltbeobachtungen und psychologischen Pathologien, wie dem 
Krankheitsbild Depression, sind überaus verbreitet.48 Grob zusammengefasst 
wird demjenigen, der eine pathologische Welt beschreibt, ein pathologischer 
Geisteszustand unterstellt.49 Ein verurteilender bzw. abwertender Duktus ist 
in derartige Erklärungen konstitutiv eingelassen. So sind beispielsweise für 
Stern die persönlichen und psychologischen Faktoren »Vereinsamung, Ent-
fremdung und Haß gegen sich selbst« die Ursachen des Kulturpessimismus.50 
Irritierenderweise findet sich diese Argumentationsstrategie ebenso in jün-
geren wissenschaftlichen Arbeiten, so identifiziert beispielsweise Bennetts 
Studie »Cultural pessimism. Narratives of decline in the postmodern world« 
Depression und Pessimismus als verwandte Beobachtungsformen.51 Hierzu 
bedient er sich eines psychologischen Modells von Aaron Becks, dem »negati-
ve cognitive shift« (selbstverstärkendes negatives Denken), und postuliert für 
Depressive wie (Kultur-)Pessimisten eine ähnliche Unterscheidungslogik.52 
Bestimmte Merkmale des Pessimismus nach Bennett werden als Kategorien 
für die Analyse von (kultur-)pessimistischen Haltungen im nächsten Kapitel 
berücksichtigt53, allerdings ohne sich auf das Gebiet der Psychologie vorzu-
wagen und wie Bennett – wenngleich mit Einschränkungen – zu behaupten, 
dass aus negativem Fühlen pessimistische Weltanschauungen erwachsen.54 Je-
ner Zusammenhang ist zwar nicht völlig auszuschließen, allerdings geht der 
Rekurs auf die Emotionen – mindestens implizit – mit einer Pathologisierung 

des politischen Pessimismus in Theorien d.h. Texten schlicht nicht möglich und ebenso 

wenig nötig, die Gefühle des Autors zu rekonstruieren.

48 | Vgl. Bennett 2001. Es ist durchaus spannend, dass der Kulturpessimismus häufig 

mit Krankheitsmetaphern arbeitet und umgekehrt selbst mit medizinischen Begrif fen 

analysier t wird. Weiterhin wird nicht nur von psychischen Krankheiten gesprochen, son-

dern auch von Stimmungen: Vgl. Michel 1985, S. 115.

49 | So kritisier t ebenfalls Dienstag, dass Pessimisten oder vermeintliche Pessimis-

ten als »cranks« aus dem Mainstream der politischen Theorien ausgesondert werden. 

Dienstag 2006, S. 3. 

50 | Stern 1963a, S.  326. Vgl. zu dieser Argumentationsstrategie auch Baeyer-Katte 

1958.

51 | Vgl. Bennett 2001, S. 180.

52 | Interessant ist, dass nicht erst Alain Ehrenberg mit seinem Buch »Das erschöpfte 

Selbst« den Aspekt von Depression und negativer Zeitdiagnostik verhandelt. Vgl. Ehren-

berg 2011. Bereits Ende des 19.  Jahrhunderts wurde über den pathologischen Status 

von pessimistischen Weltdeutungen geforscht: »Nicht selten wurde der Pessimismus 

schlicht als krankhafte Stimmung angesehen.« Schmidt 2007, S. 17.

53 | Siehe zu Bennetts Pessimismus-Definition: Bennett 2001, S. 180f.

54 | Vgl. ebd., S. 180-185.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus48

bestimmter Autoren einher. Entscheidend ist jedoch, dass emotionale Zustän-
de und etwaige Psychopathologien schlecht aus der Lektüre von Texten heraus-
zulesen sind. Wie ein solches Wissen über Empfindungen und Bewusstseins-
zustände auf der Basis von Textinterpretationen wissenschaftlich zu fundieren 
ist, wird von Bennett mithin nicht reflektiert, so dass seine Analyse in dem 
(Kurz-)Schluss kulminiert, Kulturpessimismus stelle eine milde Form der De-
pression dar.55 Im Grunde argumentiert der englische Kulturwissenschaftler 
ähnlich wie Stern und Herman: Sie interpretieren Perspektiven, die die Ge-
sellschaft als pathologisch beschreiben, selbst als pathologisch, womit sie die 
Beobachtungslogik ihres Gegenstandes schlicht übernehmen und neue Patho-
logisierungen aussprechen.

Anzumerken ist, dass Bennett den Kulturpessimismus nicht ausschließ-
lich auf den subjektiven Faktor Depression reduziert, sondern ebenso ar-
gumentiert, dass seit den 1950er Jahren im Zuge des Epochenwechsels zur 
Postmoderne ein vermehrtes Aufkommen von Kulturpessimismus zu beob-
achten ist. Sozialgeschichtlich bedeutet die Postmoderne für Bennett einen 
Veränderungsprozess »by the conditions of the ›new‹ capitalism« sowie eine er-
kenntnistheoretische Unsicherheit verbunden mit einem Zusammenbruch in-
tellektueller und ästhetischer Kategorien.56 Mit dieser Erklärung bedient sich 
Bennetts Analyse freilich selbst einer negativen Zeitdiagnose, da der Autor das 
vermehrte Aufkommen kulturpessimistischer Urteile als direkte Reaktion auf 
Krisenerfahrungen interpretiert und weiter folgert: »[T]hen we can say that the 
same is probably also true of cultural pessimism; that in the postmodern world 
cultural pessimism is thus not only a judgement about our culture, but also 
a structure of feeling that is increasingly produced by our culture.«57 In jener 
paradoxen Argumentation verfängt sich die Analyse: Stellt der Kulturpessimis-
mus eine Reaktion auf ›objektive‹ Krisenerfahrung dar, kann er nicht gleich-
zeitig das Produkt einer subjektiven, pathologischen Weltbeschreibung sein. 

Eine Steigerung der Argumentation Bennetts stellt insbesondere die bereits 
kritisierte Analyse von Hermans »Propheten des Niedergangs« dar. Herman 
deutet nicht nur Bewusstseinszustände, sondern vermischt biographische und 
theoretische Sachverhalte und versteigt sich dazu, die Motive von Handlungen 
zu deuten und zu verurteilen. Als Fazit zu Foucaults Kritik der Moderne führt 
jene Vorgehensweise zu folgender Deutung: 

»Als Foucault er fuhr, daß er sich mit AIDS angesteckt hatte, wurde auch dies in seinem 

Kopf zu einer weiteren Grenzerfahrung: Sexualität als Form des Todes wie der Macht, an-

deren durch Sex den Tod zu bringen. Mindestens zwei Jahre nach der Ansteckung – von 

55 | Ebd., S. 192.

56 | Ebd., S. 193, Vgl. auch 103ff und 142ff.

57 | Ebd., S. 193.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


3. Erkenntnistheoretische Ref lexion und Distink tion 49

1982 bis 1984 – besuchte Foucault weiterhin die Orgienstätten der schwulen Szene, wo 

er die Krankheit wissentlich an seine anonymen Sexpartner weitergab. ›Wir entdecken 

ein Vergnügen jenseits des Sex‹, teilte er einem Interviewer mit – in diesem Fall den Sex 

als Mord.«58

Inwiefern dies zum besseren Verständnis der Theorie Foucaults verhilft, bleibt 
offen, zudem Herman seine These weder belegen noch beweisen kann.

Für die vorliegende Analyse sind Psychopathologien einschließlich Depres-
sionen kontingente Beschreibungsformen für Personen bzw. deren Bewusst-
seinszustände. Das Krankheitsbild selbst ist das Ergebnis eines medizinischen 
Diskurses, der die Diagnose – relativ inflationär – produziert. Vor einhundert 
Jahren wäre in ähnlichen Zusammenhängen vielleicht von Hysterie [aber 
nur bei Frauen!] gesprochen worden.59 Ich kann mir somit nicht anmaßen, 
die Motive oder gar den Geisteszustand der Autoren Schmitt, Foucault und 
Agamben einzuschätzen. Für eine Untersuchung, die Texte interpretiert, ist 
eine solche Kategorisierung nicht nur unmöglich, sondern ebenso unnötig 
und irreführend, da das Erkenntnisinteresse ausschließlich den Texten, deren 
Argumentationslinien und deren Umgang mit Kontingenz gilt. Jeder Text der 
drei Autoren hat für mich weiterhin denselben Stellenwert, d.h. ich differen-
ziere nicht zwischen Hauptwerk, Aufsatz, Interview o. ä., weil diese für mich 
ausgehend vom »Prinzip der Schriftlichkeit«60 alle gleichermaßen nur als Text 
zugänglich sind. Es ist schlicht nicht überzeugend, ein Interview als besonders 
›authentisch‹ zu bewerten und einen Aufsatz als ›Ausrutscher‹ zu entschuldi-
gen – oder umgekehrt –, weil die ›wirklichen‹ Intentionen der Autoren (Black 
Box) unbekannt sind und bleiben müssen. Die Texte werden deshalb gleich-
berechtigt als Text verstanden und keine Hierarchisierung vorgenommen, wie 
beispielsweise die von politischen und wissenschaftlichen Texten oder Aus-
sagen – wie sie prominent Habermas reklamiert. Eine solche klare Trennung 
zwischen Textgattungen erscheint schwierig, da eine solche Eingrenzung ers-
tens nur gelingen kann, wenn akademisches und politisches Wissen klar zu 
scheiden sind und in einem Text lediglich eine Form zum Ausdruck kommt. 
Zweitens, wenn der jeweilige Autor über die kommunikativen Anschlüsse sei-
nes Textes bestimmen könnte. Beides ist zu bezweifeln. 

Wenn im Weiteren pessimistische Haltungen beschrieben werden, be-
zeichnet Haltung keinen Bewusstseinszustand oder etwa Charaktereigen-
schaften eines Autors, sondern den Unterscheidungsgebrauch der Texte. Die 
Theorien können mithilfe einer konstruktivistisch informierten Hermeneutik 
als Text interpretiert werden, insbesondere hinsichtlich des Zusammenhangs 

58 | Herman 1998, S. 384. Vgl. zu einer ähnlichen Kritik: Wehler 1998, S. 85 u. 90f.

59 | Vgl. hierzu beispielsweise: Ehrenberg 2011.

60 | Soeffner 2013, S. 164.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus50

von Zeitdiagnosen und den daraus folgenden Prognosen, ohne dass deshalb 
auf Bewusstseinszustände der Autoren zurückgeschlossen werden bräuchte 
oder könnte.61 

Die hier gewählte erkenntnistheoretische Position erlaubt es im Weiteren 
zu reflektieren, dass die Beobachtung einer pessimistischen Beobachtung eine 
Konstruktion ist. Hinter jene Einsicht gibt es kein Zurück, ob das Ergebnis 
meiner Beobachtung dann anschlussfähig ist, d.h. zustimmend verstanden 
wird, kann nur der nächste Beobachter, also der Leser dieser Studie entschei-
den. Letztlich obliegt es den Lesern, die vorliegende Arbeit auf das Niveau einer 
Beobachtung erster Ordnung zu holen, was bedeutet, die Kontingenz der eige-
nen Unterscheidungen und die konstitutiven blinden Flecken aufzuzeigen.

61 | Gleichwohl werde ich im Interesse der Lesbarkeit des Textes folgend von der Theo-

rie, Auffassung, Position usw. Schmitts, Foucaults und Agambens sprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4.	 Eine Anatomie						    
	 des politischen Pessimismus1

Zur Analyse der drei ausgewählten Theorien ist es unabdingbar, inhaltlich zu 
bestimmen, was überhaupt unter politischem Pessimismus zu verstehen ist. 
Ziel ist es, ein idealtypisches Modell zu bestimmen, welches als heuristisches 
Instrument dient, um sozial- und geisteswissenschaftliche Theorien zu unter-
suchen. 

4.1	Dies- und jenseitige Begründungen

Sprachgeschichtlich tritt der Begriff Pessimismus am Ende des 18. Jahrhun-
derts bei Georg Christoph Lichtenberg 1776 zuerst auf und findet in den da-
rauffolgenden Jahrzehnten Verbreitung im philosophischen Diskurs.2 Die 
Semantik Pessimismus entsteht damit in einer historischen Phase, in der sich 
die Gesellschaftsstruktur sowie die Selbstbeschreibung der Gesellschaft radi-
kal verändern. Ein Wandel, der sich auch an der nachhaltigen Erschütterung 
des Gottesglaubens im Okzident zeigt, in dessen Zuge sich die Erkenntnis aus-
breitet, dass Religion und Wissenschaft nicht widerspruchsfrei zu versöhnen 
sind.3 Gleichwohl ist das Phänomen, das mit Pessimismus beschrieben wird, 
ideengeschichtlich älter als seine Begriffsgeschichte: Pessimistische Weltauf-

1 | Die Idee zur Kapitelüberschrif t habe ich von Dienstag übernommen: Dienstag 2006, 

S. 3.

2 | Vgl. Sträglich 1971, S. 27. und Marcuse 1981, S. 36.

3 | »Wenn der Gedanke an ein allgütiges Wesen, eine höhere Ordnung im Jenseits, an 

ein Anderes als die Welt, der sich ausbreitenden pragmatisch wissenschaftlichen Ge-

sinnung schließlich weichen muß, bleibt als letzte metaphysische Wahrheit der Pessi-

mismus, zu dem Schopenhauer sich bekennt.« Horkheimer 1971, S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus52

fassungen finden sich in der Antike4 ebenso wie im Christentum5, was u.a. 
die Gnosis belegt.6 Oder mit Marcuse gesprochen: »Lange, bevor es das Wort 
Pessimismus gab, war da, was es ausdrückt.«7 Je nachdem, welche Schrift über 
Pessimismus zu Rate gezogen wird, zeigt sich dabei eine unterschiedliche 
Geschichte des Phänomens. Abhängig vom Schreibenden variiert der ideen-
geschichtliche Anfangspunkt der Geschichte des Pessimismus. Allerdings 
muss der ›Ursprung‹ des Pessimismus hier nicht aufgeklärt werden, um eine 
Analysekategorie des Selben zu entwickeln. Ebenso ist das, was der jeweili-
ge Pessimismus negativ betrachtet, zunächst nicht entscheidend, sondern die 
Frage nach dem ›Sündenbock‹: Wer ist schuld am Übel der Welt? Ideenge-
schichtlich finden sich unterschiedliche Antworten, beispielsweise werden der 
böse Schöpfergott, ein kosmischer Wille, die Entartung der modernen Kultur 
oder die anthropologisch-wesenhafte Bösartigkeit des Menschen als Erklärung 
angeführt. Somit lassen sich zur Begründung des Pessimismus theologische, 
kosmische, kulturelle sowie anthropologische Erklärungen anführen – oder 
ein Mischtypus aus all diesen.8 

Auffallend ist mit Blick auf die Geschichte politischer Ideen, dass theologi-
sche Begründungen – bis heute – als Argumente für diesseitige Diagnosen und 
Prognosen herangezogen werden. Gerade die Vorstellung, die Welt sei endlich, 
und das Ende rücke näher, produziert pessimistisch-apokalyptische Erwartun-
gen – was sich etwa exemplarisch u.a. an der Kunst ablesen lässt.9 Das Beson-
dere an der jüdisch-christlichen Begründung des diesseitigen Pessimismus ist 
dabei der Kontrast bzw. Widerspruch zum jenseitigen Optimismus, im Sinne 
des Glaubens an das göttliche Heilsversprechen. Dieses Geschichtsverständ-
nis fußt auf einer endlichen Zeitvorstellung: An einen bestimmten Zeitpunkt 
in der Zukunft wird der Antichrist in Erscheinung treten und die Herrschaft 
über die Erde an sich reißen. Jene anfangs pessimistische Erwartung wird wie-
derum aufgehoben durch die optimistische Hoffnung auf die Rückkehr und 
Errettung durch Jesus Christus, der – folgt man den einschlägigen Bibelstellen 
– die Herrschaft des Antichristen beenden wird, selbst weitere tausend Jahre 
auf Erden herrschen und am Ende jener Spanne die diesseitige Zeit aufheben, 
was für die einen Erlösung bedeutet, für die anderen ewige Verdammnis. Wie 
die Geschichte schließlich genau ausgeht, darüber gibt es eine Vielzahl unter-
schiedlicher Versionen, entscheidend ist für unseren Zusammenhang, wie 

4 | Vgl. Diels 1921.

5 | Vgl. Gass 1876, Goitein 1890.

6 | Vgl. Pauen 1992.

7 | Marcuse 1981, S. 35.

8 | Die anthropologische Begründung wird im Folgenden als eine Kategorie des ideal-

typischen Pessimismus separat analysier t. 

9 | Vgl. NN 2014 – 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 53

sich diese vermeintliche ›Einsicht‹ in den weiteren Geschichtsverlauf auf das 
Verhältnis von Optimismus und Pessimismus auswirkt. 

Dass sich eine christlich-theologische Lehre mit pessimistischen Wahr-
nehmungen verbinden kann, zeigen beispielsweise die Schriften Augustins:

»Augustin ver tritt einen ausgeprägten politisch-anthropologischen Pessimismus. Die 

politische Hoffnung auf eine irdische Utopie oder Vollendung zu richten, ist nicht nur 

sinnlos, sondern hochmütig. Der Christ kann das Heil des Staates nur am Ende der Ge-

schichte im Gnadenakt Gottes erwarten.«10

Bedingt durch das Auseinanderfallen von Gottesliebe und Selbstliebe ist nach 
Augustin Gemeinschaftsbildung immer problematisch. Die Menschen kon-
kurrieren um knappe Ressourcen, und die Selbstliebe verhindert eine Konsens-
findung, womit Streit und Zwist, Kampf und Krieg die diesseitige Geschichte 
fortwährend bestimmen. Frieden, Versöhnung, Glückseligkeit und Heil sind 
in dieser Welt somit konstitutiv den Menschen vorenthalten und können nur 
durch Gottesgnade im Jenseits erlangt werden – im klaren Gegensatz zur 
optimistischen Erwartung eines diesseitigen Telos, welche insbesondere die 
neuzeitliche Geschichtsphilosophie auszeichnet. Ein Geschichtsbild, das die 
menschliche Existenz dauerhaft an Krieg und Feindschaft bindet, wird uns bei 
der Analyse der Texte Schmitts, Foucaults und Agambens wieder begegnen, 
ausschlaggebend ist dann, wie die jeweilige Philosophie der Geschichte be-
gründet wird und ob eine eventuelle theologische Exit-Option propagiert wird. 
So stellt sich beispielsweise die Frage, warum und wie diesseitig-politisches 
Handeln überhaupt noch erfolgen soll, wenn der Ausgang der Geschichte 
doch bereits feststeht? Erwächst aus jenem theologischen Geschichtsverständ-
nis nicht automatisch ein diesseitig-politischer Pessimismus? Wenn weltliches 
Handeln durch das außerweltliche Schicksal seinen Sinn verliert, warum 
dann politisch aktiv werden? Oder kann die Aussicht auf das jenseitige Heil 
als optimistische Überzeugung so stark sein, dass jeder diesseitige Pessimis-
mus absorbiert wird? Sicherlich finden sich in der Ideengeschichte der Theo-
logie sowohl ausgesprochen optimistische als auch pessimistische Positionen. 
Da die Schriften von Schmitt und Agamben eine Vielzahl von theologischen, 
eschatologischen, messianischen Anspielungen und Aussagen enthalten und 
auch Foucault die ›politische Spiritualität des Islams‹ begeisterte, wird uns be-
sagte Fragestellung in der Analyse weiter beschäftigen. 

Neben dem theologischen Pessimismus ist der Unterschied von metaphysi-
schem Pessimismus und Kultur-/Geschichtspessimismus bzw. kulturhistori-

10 | Koslowski 1982, S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus54

schem Pessimismus hervorzuheben.11 Im wissenschaftlichen Diskurs werden 
die Begriffe Pessimismus und Kulturpessimismus häufig nicht differenziert, 
allerdings ist aus ideengeschichtlicher Perspektive der klare Unterschied zwi-
schen metaphysischem und kulturellem Pessimismus festzustellen, weil die 
Begründungsfigur – idealtypisch gedacht – eine völlig unterschiedliche ist. 

Unter Metaphysik kann ganz allgemein eine Perspektive verstanden wer-
den, die vorgibt, die außerzeitlichen Grundstrukturen des menschlichen 
Seins bzw. die kosmologische Determination der sozialen Welt aufzeigen zu 
können.12 Mit dem Terminus metaphysischer Pessimismus ist eine Variante 
des modernen Pessimismus bezeichnet, der nach Pauen ausschließlich im 
19. Jahrhundert, in der sogenannten »späten Goethezeit«13 zu verorten ist. Ein 
aus metaphysischer Perspektive artikulierter Pessimismus erklärt das ver-
meintlich negative und durch Leid bestimmte Leben der Menschen anhand 
einer außerzeitlichen und ahistorischen Struktur des Seins. Diese Begrün-
dung für eine als schlecht wahrgenommene Welt rekurriert damit nicht auf 
das menschliche Handeln als Ursache des Übels. Als Erklärung wird auf das 
metaphysische Wesen der menschlichen Existenz verwiesen. Die traditionelle 
Metaphysik sah die höchste und somit letzte Realität in einem transzendenten 
Gott oder Prinzip – im Gegensatz zum metaphysischen Pessimismus jedoch 
vertrat sie die Auffassung, dass die Welt im Ganzen gut ist. Der Garant dafür 
war die Existenz Gottes; gemäß seines ›Masterplans‹ haben auch Erfahrun-
gen von Leid und Schmerz einen übergeordneten Sinn und können somit als 
singuläre Ereignisse oder Abweichungen erklärt werden. Leid und Schmerz 

11 | Dienstag dif ferenzier t weiterhin: »As a rough typology I divide pessimism into three 

basic sor ts, which I call cultural, metaphysical, and existential pessimism, respective-

ly.« Dienstag 2006, S.  42. Mit existential pessimism definier t Dienstag einen Misch-

typus von kulturhistorischem und metaphysischem Pessimismus, welchen er in den 

Schrif ten von Albert Camus, Emil Cioran und Miguel de Unamuno ausmacht. Weiterhin 

bestimmt Dienstag den sogenannten »Dionysian pessimism« als einen vier ten Typus, 

der exklusiv die Philosophie Nietzsches beschreiben soll. Ebd., S. 44.

12 | »Metaphysics is a broad area of philosophy marked out by two types of inquiry. The 

first aims to be the most general investigation possible into the nature of reality: are 

there principles applying to everything that is real, to all that is? – if we abstract from 

the particular nature of existing things that which distinguishes them from each other, 

what can we know about them merely in vir tue of the fact that they exist? The second 

type of inquiry seeks to uncover what is ultimately real, frequently offering answers in 

sharp contrast to our everyday experience of the world. Understood in terms of these 

two questions, metaphysics is very closely related to ontology, which is usually taken 

to involve both ›what is existence (being)?‹ and ›what (fundamentally distinct) types of 

things exist?‹« Craig 1998, S. 338.

13 | Pauen 1997a, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 55

werden zwar nicht geleugnet, aber sie werden, gemäß jener der Theodizee zu-
grunde liegenden Argumentationslogik, nicht als Beweis für die Schlechtig-
keit der Welt angesehen. Die Geschichte wird von ihrem imaginierten Ende 
her als Heilsgeschichte interpretiert, dies gilt insbesondere für die Metaphysik 
und den deutschen Idealismus in der Folge der Aufklärung.14 

In Abgrenzung dazu bricht der metaphysische Pessimismus mit der Vor-
stellung einer guten Welt. Die Annahme wird um hundertachtzig Grad gedreht: 
Statt der prinzipiellen Güte ist davon auszugehen, dass die Welt von Grund auf 
schlecht ist und Leid das menschliche Dasein unentrinnbar bestimmt.15 Als 
Abgrenzungsbewegung zum Optimismus und Fortschrittsglauben der Auf-
klärung erfährt jene philosophische Strömung im 19. Jahrhundert besondere 
Konjunktur. Zentrales Prinzip ist dabei, dass an die Stelle des weisen und gu-
ten Gottes ein bösartiger Dämon tritt – bei Schopenhauer beispielsweise der 
außerweltliche Wille – und dafür sorgt, dass aus der besten die schlechteste 
aller möglichen Welten wird.16 Metaphysischen Optimismus und Pessimis-
mus unterscheidet demnach lediglich eine Perspektivverkehrung, freilich mit 
der Konsequenz, dass eine völlig entgegengesetzte Welt in den Blick gerät und 
die Welt aus pessimistischer Perspektive ein riesiges Übel darstellt. 

Gemäß dieser ideengeschichtlichen Skizze richtet sich die Philosophie 
Schopenhauers dann in Abgrenzung ausdrücklich gegen zwei Gegner: Ers-
tens das Christentum, d.h. die jüdisch-christliche Tradition, welche die Ge-
schichte als Heilsgeschichte interpretiert. Der zweite Gegner ist die Aufklä-
rung und deren Vernunfts- und Fortschrittsglaube. Vor jenem Hintergrund 
gelangt Schopenhauer zu ›Einsichten‹ wie der folgenden: 

»Das Leben, mit seinen stündlichen, täglichen, wöchentlichen und jährlichen, kleinen, 

größeren und großen Widerwärtigkeiten, mit seinen getäuschten Hoffnungen und sei-

nen alle Berechnung vereitelnden Unfällen, trägt so deutlich das Gepräge von etwas, 

14 | Vgl. zu diesem Zusammenhang die detaillier te Darstellung von Pauen: Ebd., 

S. 30-84.

15 | Zum historischen Entstehungszusammenhang: »Der Einzelne ist nicht mehr bereit, 

sein eigenes Leiden zugunsten eines hypothetischen Ganzen zu relativieren; genauso 

wenig mag er sich mangelnde Einsicht in die Pläne Gottes oder der Vorsehung nach-

sagen lassen, wenn er sein eigenes Schicksal nicht mehr klaglos hinnehmen will.« Ebd., 

S. 11.

16 | »In einem Punkt halten aber auch die Pessimisten an der Traditionellen Metaphy-

sik fest: Die Weltprozeß wird zwar aus der Perspektive des Einzelnen beobachtet und 

beurteilt; zurückgeführt aber wird er auf ein zentrales Prinzip. An die Stelle des weisen 

und guten Gottes tritt allerdings ein bösartiger Dämon wie der Schopenhauersche ›Wil-

le‹ und sorgt dafür, daß aus der besten die schlechteste aller möglichen Welten wird.« 

Pauen 1997b, S. 256f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus56

das uns verleidet werden soll, daß es schwer zu begreifen ist, wie man dies hat verken-

nen können und sich überreden lassen, es sei da, um dankbar genossen zu werden, und 

der Mensch, um glücklich zu seyn.«17 

Glück, wie es vorangegangene philosophische Positionen versprachen, oder die 
theologische Hoffnung auf Erlösung im Jenseits, kann es nicht geben, weil 
der außerweltliche, d.h. nicht menschliche Wille als schicksalhafte Macht dies 
verhindert. Die Radikalität dieses Pessimismus hat White treffend zusammen-
gefasst, 

»[…] das Leben sei ein schreckliches, sinnloses Streben nach Unsterblichkeit, eine 

fürchterliche Isolierung der Menschen voneinander, eine entsetzliche Unterwerfung 

unter Bedürfnisse, ohne Ziel, Motive und Chance der Er füllung. Doch letztlich und im 

Grunde läßt die Philosophie Schopenhauers das Geschehene und Geschehende un-

angetastet, da sie jeden Impuls, aus welchen Beweggründen auch immer – seien sie 

selbstsüchtig oder nicht – zu handeln, untergräbt.«18 

Durch das Anhalten jeden Impulses zu handeln, entstehen ein Defätismus 
und eine Apathie, welche in einen politischen Pessimismus münden. Scho-
penhauer avanciert zum prominentesten Vertreter und Übervater jener nega-
tiven Weltsicht und ist bis heute die prägende Figur des metaphysischen Pessi-
mismus.19 Auch aufgrund des Erfolgs der Schriften Schopenhauers kommt es 
am Ende des 19. Jahrhunderts zu einem Boom pessimistischer Literatur und 
Philosophie, beispielsweise in Form des »Fin de siècle« oder der sogenann-
ten »Schopenhauer-Schule«20, zu der u.a. die Autoren Philipp Mainländer und 
Eduard von Hartmann zählen.21 

Widersprüchlich sind der metaphysische Pessimismus wie Optimismus 
wiederum aus erkenntnistheoretischen Gründen: Eine metaphysische Beob-
achterposition begründet ihr Wissen nicht innerweltlich durch die Geschichte 

17 | Schopenhauer 1997, S. 761.

18 | White 2008, S. 313. 

19 | Die Mehrzahl aller Publikationen, die Pessimismus im Titel verwenden, befasst 

sich mit Schopenhauers Philosophie – Schopenhauer ist der Philosoph des Pessimis-

mus.  Vgl. hierzu beispielsweise: Fromm 1991. »Schopenhauers Philosophie markier t 

den Ausgangspunkt und das Hindernis für viele junge Schrif tsteller und Denker des 

letzten Jahrhundertvier tels.  Nietzsche, Wagner, Freud, Thomas Mann und Burckhardt 

haben allesamt von ihm gelernt und fanden in Schopenhauer einen Lehrer […].« White 

2008, S. 312.

20 | Müller-Seyfar th et al. 2008, S. 10.

21 | Vgl. Fischer 2000, Vgl. weiterhin Hartmann 1874 und Hartmann 1880, sowie Main-

länder 1876. Siehe zu Mainländers Pessimismus insb.: Gerhard 2008, S. 65-82.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 57

oder die Kultur, sondern beansprucht – ähnlich wie die Theologie –, kosmische 
Gesetze identifizieren zu können und somit für sich selbst einen Beobachter-
status außerhalb der Welt. Die Berufung auf eine ›metaphysische Wahrheit‹ 
reflektiert den eigenen Beobachtungstandpunkt nur unzureichend, artikuliert 
auf dieser Basis unhintergehbare Gesetzmäßigkeiten und sperrt sich demge-
mäß gegen Einsichten in die Relativität und Kontingenz der menschlichen Er-
kenntnis.

Aufgrund dieser epistemologischen Beschränkung bzw. durch die philo-
sophische Einsicht in letztere löst der kulturhistorische Pessimismus bzw. 
der Kulturpessimismus die metaphysische Begründung des Pessimismus seit 
dem Ende des 19. Jahrhunderts und insbesondere im 20. Jahrhundert ab. Ent-
scheidend ist, dass während der betreffenden historischen Phase der bis dahin 
weitverbreitete Fortschrittsglaube massiv in Zweifel gezogen wird. Die Nach-
wirkungen dieser Wissenschaftskritik und Desillusionierung prägen die er-
kenntnistheoretische Diskussion bis heute. 

Ideengeschichtlich lässt sich also um die Jahrhundertwende ein Übergang 
vom metaphysischen zum innerweltlichen Pessimismus beobachten. Der 
Unterschied zwischen metaphysischem Pessimismus und Kulturpessimis-
mus bzw. kulturhistorischem Pessimismus besteht in der dahinterstehenden 
Begründung und nicht primär in den konkreten Gegenständen, auf die sich 
der Pessimismus bezieht. Mit Gérard Raulet gesprochen: »Denn nur die Ver-
geschichtlichung beider Kategorien des Optimismus und des Pessimismus 
befreien sie […] von ihrer metaphysischen Absolutheit. […] Der metaphysische 
Pessimismus verwandelt sich in einen empirischen […].«22 Prototypisch ist 
es der Übergang von Schopenhauer zu Nietzsche: »Nietzsche geht davon aus, 
dass kulturelle Werte und moralische Kriterien ›erfunden‹ werden und danach 
Epochen und Kulturen bestimmen, bis sie durch neue ›Erfindungen‹ ersetzt 
werden.«23 Nietzsches Denken historisiert und kulturalisiert die Begründung 
des Wissens radikal.24 Durch die Absage an die Metaphysik bei gleichzeitiger 
– zumindest phasenweiser – Fortführung des Pessimismus ist Nietzsche dann 
der Referenzautor, um die Begründungsfigur des Kulturpessimismus zu illus-
trieren.25 Die Ursache für das Übel der Welt, das Leid, den Verfall und letzt-

22 | Raulet 1986, S. 41f.

23 | Bickel 2000, S. 19.

24 | Im Fall Nietzsches lässt sich weiterhin diskutieren, inwiefern der Pessimismus 

in den Spätschrif ten noch dominant ist, d.h. wie sich das Verhältnis von Optimismus 

und Pessimismus durch die Überlegungen zum Übermensch usw. verändert. Vgl. hierzu 

Kienzle 2005, S. 232ff.

25 | Anzumerken ist hier, dass Dienstag den ideengeschichtlich deutlich früheren 

Jean-Jacques Rousseau als Beispiel für den cultural pessimism nennt. Vgl. Dienstag 

2006, S. 42 u. 49ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus58

lich den Untergang sieht der idealtypische metaphysische Pessimismus im 
Fundament des Seins überhaupt, welches von Grund auf schlecht erscheint. 
Von jenem Argument ausgehend weicht der idealtypische kulturhistorische 
Pessimismus auf die empirische Ebene aus, und die Welt erscheint aufgrund 
geschichtlicher Prozesse und diesseitiger kulturelle Fehlentwicklungen als 
schlecht.26 Oder wie van Essenberg formuliert:

»Im Unterschied zu apokalyptischen Untergangsszenarios, die seit Menschengedenken 

entworfen werden, und dem populären Kulturpessimismus, der sich als moralisierende 

Sittenklage in jeder Epoche aufs Neue ar tikulier t, weisen Formen des Kulturpessimis-

mus im 19. und 20. Jahrhundert demnach vor allem geschichtliche, quasi objektive Hin-

tergrunde auf.«27

Anzumerken ist, dass beim Kulturpessimismus hinsichtlich zweier Ebenen 
zu differenzieren ist: einerseits die konkrete Problematisierung der gegenwär-
tigen Kultur (bzw. Zivilisation), wie sie sich auch im metaphysischen Pessi-
mismus findet. Anderseits in Bezug auf die Begründung, wenn die Kultur im 
Gegensatz zur Metaphysik als Nachweis des Pessimismus dient. Die spezifi-
schen Gegenstände und Charakteristika von metaphysischem Pessimismus 
und Kulturpessimismus müssen im Einzelfall nicht grundlegend voneinander 
abweichen, entscheidend ist die unterschiedliche Begründung des Urteils.28 
Womit aber nicht ausgeschlossen ist, dass auch kulturpessimistische Entwür-
fe auf metaphysische Begründungen zurückgreifen und umgekehrt. 

Im Anschluss an diese Überlegungen ist davon auszugehen, dass der Pes-
simismus im 20. Jahrhundert vornehmlich diesseitig durch ›die Kultur‹ und 
›die Geschichte‹ begründet wird. Offen bleibt dabei, wie die theologische Argu-
mentationen insbesondere von Schmitt und Agamben hier einzuordnen sind. 
Weiterhin ist Kulturpessimismus zunächst als eine Weltdeutung zu verstehen, 
welche aufgrund der Beurteilung von kulturellen bzw. historischen Erschei-
nungen zu einer negativen Auslegung der Gegenwart und Zukunft gelangt, 
und die Abgrenzung des metaphysischen vom kulturhistorischen Pessimis-
mus erfordert eine zumindest rudimentäre Definition des Kulturverständnis-
ses. Das Abstecken der Grenzen des Kultur-Begriffes ist dabei schwierig, da 
die Positionen, die als kulturpessimistisch bezeichnet werden, inhaltlich stark 
variieren und eine enorme Spannbreite aufweisen. Erschwerend kommt hin-
zu, dass eine wissenschaftlich auch nur ansatzweise konsensfähige Definition 
von Kultur bisher nicht existiert, d.h. das was Kultur bezeichnet, wird bis heute 

26 | Vgl. Pauen 1997a, S. 16 u. 144.

27 | Essenberg 2004, S. 7.

28 | Vgl. zum Verhältnis und zur Verschränkung von metaphysischem und kulturhistori-

schem Pessimismus weiterhin: Ignatow 1991, S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 59

stetig diskutiert. Deshalb scheint eine pragmatische Herangehensweise, also 
eine Orientierung an der Verwendung im Diskurs über Kulturpessimismus, 
ein praktikabler Weg.

Bereits in der zweifelhaften – weil nationalsozialistisch gefärbten – Ab-
handlung von Wahlmüllers »Der Kulturpessimismus in der deutschen Dich-
tung von 1912 bis 1932« aus dem Jahr 1939 zeigt sich die enorme Breite, von 
dem, was der »Kultur«-Pessimismus umfassen kann bzw. soll: »Die Spanne 
des Begriffsinhaltes [Kultur-Pessimismus] ist sehr groß, sie reicht von der 
einfachsten kulturellen Zeitkritik bis zur Verneinung eines Sinnes in der Ge-
schichte und zur Ablehnung der gesamten geschichtlichen Entwicklung.«29 
Weiterhin lässt sich konstatieren, dass kulturpessimistische Urteile mit ihrer 
inhaltlichen Varianz sich nicht auf die klassische (und überkommene) Unter-
scheidung von Hoch- oder Alltagskultur beschränken. Genauso wenig begren-
zen sie sich lediglich auf einen bestimmten Teilbereich der modernen Gesell-
schaft, etwa die Kunst oder die Wirtschaft. Vielmehr operiert die idealtypische 
pessimistische Kulturkritik mit Einheitsvorstellungen, die ökonomische, 
rechtliche, politische, moralische und ästhetische Perspektiven umfassen. 
Die Gegenstände, die problematisch erscheinen können, sind dabei denkbar 
heterogen: angefangen bei wirtschaftlichen Phänomenen, insbesondere dem 
Kapitalismus, den mannigfachen Formen des Globalisierungsprozesses, dem 
Versagen der Politik bzw. des Staates, der Technisierung sowie der ökologi-
schen Selbstgefährdung der modernen Gesellschaft. Aber auch die allgemeine 
Verschlechterung der Moral, der Jugend, der Familie, der Mode oder des Intel-
lektes bis zur Entwicklung der Wohlstandsgesellschaft oder die Säkularisation 
werden als Kultur bezeichnet bzw. als Verfall der selbigen gedeutet. Ebenso be-
liebt ist daneben die Kritik an Unterhaltung und Konsum in all ihren Facetten 
– unter den Bedingungen der Massenproduktion auch als »Kulturindustrie« 
im Anschluss an Horkheimer und Adorno verunglimpft. Gerade der Kultur-
betrieb kennt eine Fülle von Bereichen, denen permanent der nahe Untergang 
prophezeit wird: der modernen Kunst, dem Theater, dem Fernsehen, der Mu-
sik, dem Buch usw.30 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass all jene kulturellen Erschei-
nungen, die gemeinhin mit der Moderne und ihrer spezifischen Rationali-
tätsproblematik assoziiert werden, Gegenstände kulturpessimistischer Kritik 
sind bzw. sein können. In Anlehnung an Ernst Vollrath lässt sich formulieren: 
»Kulturkritik ist wesentlich Zivilisations- und Modernitätskritik.«31 Davon 
ausgehend, dass Kulturpessimismus eine Steigerungsform von Kulturkritik 
bedeutet, ist jener ebenfalls in diesem weiten Sinne als Zivilisations- und Mo-

29 | Wahlmüller 1939, S. 29.

30 | Zum ironischen Umgang damit siehe: Burstein 2009.

31 | Vollrath 1997, S. 424.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus60

dernitätspessimismus zu verstehen, da er sich auf fast beliebige Gegenstände 
oder Themengebiete beziehen kann. Kulturpessimismus ist dann Kritik an 
der gesamten Moderne, womit die Begriffe Kultur und Moderne – idealtypisch 
zugespitzt – in eins fallen. Entsprechend handelt es sich bei kulturpessimis-
tischen Urteilen um eine kollektive Deutung der scheinbar krisenhaften Ent-
wicklung der Moderne im Allgemeinen. Es wäre somit ebenfalls möglich, statt 
von Kulturpessimismus von Modernepessimismus zu sprechen bzw. die Be-
griffe synonym zu verwenden.32 Weiterhin ist der idealtypische Kulturpessi-
mismus ein Phänomen, das erst mit dem Ende des 19. Jahrhundert entsteht, 
nicht nur, weil diese Form von Pessimismus spezifisch moderne Erscheinun-
gen thematisiert, sondern weil metaphysische oder theologische Begründun-
gen in dieser Phase wissenschaftlich zunehmend als unhaltbar angesehen 
werden und Geschichte/Kultur hegemonial durch menschliche Praxen erklärt 
werden. 

Anhand der hier vorgeschlagenen weiten Fassung von Kultur wird die 
gleichermaßen klassische wie bedenkliche Unterscheidung »[…] oder gar anti-
thetische Gegenüberstellung von hochgeschätzter Kultur und abgelehnter 
Zivilisation«33 umgangen, wofür Thomas Manns Erzählung »Betrachtungen 
eines Unpolitischen« ein prominentes Beispiel darstellt.34 Ideengeschichtlich 
(zumindest im deutschsprachigen Raum) transportiert die Entgegensetzung 
von Kultur und Zivilisation die Höherwertung ersterer sowie das Ausspielen 
der einen gegen die andere. Eine solche Parteinahme soll hier selbstredend 
vermieden werden, zumal eine Begriffsbestimmung, die Kultur schlicht mit 
den schönen Künsten, der humanistischen Wissenschaft usw. assoziiert, we-
nig überzeugt.

Differenztheoretisch kann Kultur als die andere Seite der Unterscheidung 
von Natur definiert werden, davon ausgehend bezeichnet Kultur alle sozialen 
Phänomene. Da der Kulturbegriff diskursiv in weiten Teilen derart inflationär 
und unspezifisch eingesetzt wird und ein ausgesprochen heterogenes Feld von 
Phänomenen bezeichnet, ist er im Rahmen dieser Studie im Sinne Raymond 
Williams’ definiert als: »Yet a culture is not only a body of intellectual and 
imaginative work, it is also and essentially a whole way of life.«35 Damit folge 
ich dem Definitionsvorschlag von Bennett, der ebenfalls die Kulturdefinition 
der Cultural Studies verwendet36 und orientiere mich gleichzeitig an Stern, der 
eine ähnliche Definition vorschlägt – freilich ohne Berufung auf die Cultural 

32 | Dienstag geht hier noch weiter und schlägt die historische Begründungsfigur des 

Pessimismus als »cultural (or, perhaps, social)« vor. Dienstag 2006, S. 43. 

33 | Bollenbeck 2007, S. 14.

34 | Vgl. Mann 2004.

35 | Williams 1958, S. 325.

36 | Vgl. Bennett 2001, S. 1. und 178.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 61

Studies: »Die Kultur, um deren Kritik es hier geht, ist die der modernen Ge-
sellschaft.«37 Die beiden größten Vorteile dieser offenen Kultur-(Pessimismus)-
Definition sind schließlich erstens die klare Abgrenzung zum metaphysischen 
Pessimismus. Kultur als rein diesseitiger Begriff bezeichnet somit eine post-
metaphysische Begründung des Pessimismus, wobei hier bereits erste Zweifel 
artikuliert werden müssen, ob Agambens und Schmitts Diagnosen und Prog-
nosen in der jeweiligen Begründung völlig frei sind von metaphysischen und 
theologischen Restbeständen. Zweitens erfolgt mit diesem Kulturverständnis 
keine Festlegung über die Bedeutung und Funktion des Begriffes in den Tex-
ten Schmitts, Foucaults und Agambens. Welche Rolle der Kultur- und Moder-
nebegriff im Einzelnen spielen, ob ihnen überhaupt eine tragende Rolle zu-
kommt und worauf sich ein etwaiger Pessimismus konkret bezieht, wird die 
spätere Analyse zeigen. 

4.2	Ide alt ypischer Pessimismus 

Auf Basis des Diskurses über Pessimismus im Allgemeinen lassen sich nun 
idealtypische Charakteristika des politischen Pessimismus konstruieren. Poli-
tischer Pessimismus bezeichnet hier ein Modell, welches zur Analyse von so-
zialwissenschaftlichen Theorien dienen soll, womit dezidiert nicht behauptet 
wird, dass dieser Idealtypus so eins zu eins in einer Theorie vorkommt bzw. in 
der ›Wirklichkeit‹ existiert. Weiterhin kann der politische Pessimismus prinzi-
piell theologisch, metaphysisch, oder kulturhistorisch begründet werden. Da-
von ausgehend werden die idealtypischen Eigenschaften des politischen Pessi-
mismus in den kommenden Teilkapiteln vorgestellt.38 Mein Ziel ist es, mithilfe 
jenes selbst entwickelten Kategorien-Settings die Texte der drei Theoretiker 
zu untersuchen, um abschließend einschätzen zu können, ob und inwiefern 
die Werke eine pessimistische Weltsicht zum Ausdruck bringen und welche 
Begründungen hierfür aufgeboten werden. Dabei sollen die Kategorien eine 
differenzierte Perspektive ermöglichen, die unterschiedliche Grade, unter-
schiedliche Intensitäten und unterschiedliche Typen von Pessimismus sowie 
werksgeschichtliche Unterschiede erkennt.

37 | Stern 1963a, S. IX.

38 | Diese Kategorien finden sich verstreut und teilweise rudimentär in den wissen-

schaftlichen Werken, die sich mit dem Phänomen Pessimismus und Kulturpessimismus 

befassen, wobei sich nicht alle Befunde in allen Studien aufspüren lassen und zum Teil 

sehr unterschiedliche Schwerpunktsetzungen seitens der Autoren gewählt wurden. Die 

heterogenen Charakteristika werden hier unter sechs separaten Analysekategorien 

subsumiert.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus62

4.2.1	 Niedergang

Eines der zentralen Merkmale einer (kultur-)pessimistischen Position ist eine 
»Niedergangsgeschichte«39 oder »Verlustgeschichte«40, d.h. ein sogenanntes 
»narrative of decline«.41 Idealtypisch wird der eigenen Gegenwart ›Dekadenz‹ 
vorgeworfen oder eine verwandte Pathologiediagnose gestellt.42 Unmittelbar 
verbunden mit dieser Wahrnehmung ist der Zweifel an der Idee des Fort-
schritts. Eine Weiterentwicklung wird zwar nicht prinzipiell geleugnet, aber 
der Prozess zeichnet sich für pessimistische Beobachter vor allem durch ne-
gative Veränderungen aus.43 Eine (kultur-)pessimistische Position beobachtet 
jene Verschlechterung durch die Konstruktion einer besseren Vergangenheit 
und deren Kontrastierung mit der jeweiligen Gegenwart; der Ist-Zustand wird 
dann als eine ›Entartung‹ gegenüber einem (imaginierten) historischen Zeit-
punkt interpretiert. »Hingegen ist der Kulturpessimismus als philosophische 
Strömung durch und durch historisch. Sein Kern besteht in der Feststellung 
eines Kulturverfalls, was aber bedeutet, daß es einen Übergang von einer Blü-
tezeit zu einem Untergang der Kultur gegeben habe.«44 Hieran zeigt sich er-
neut der Unterschied zum metaphysischen Pessimismus, nach dem das Sein 
gleichermaßen immer schon und immerfort durch kosmische Gesetze zum 
Schlechten determiniert ist, wohingegen der Kulturpessimismus eine Ver-
schlechterung im historischen Prozess beobachtet.45 Beispielsweise deutete 
Nietzsche seine Gegenwart als »das Produkt eines jahrhundertelangen Dege-
nerationsprozesses, der zu einer ›völligen Ausrottung und Entwurzelung der 

39 | Vgl. zur Niedergangswahrnehmung des Pessimismus beispielsweise: Pauen 

1997a, S.  25f, Wahlmüller 1939, S.  29, Dahrendorf 1979, S.  223f, siehe auch: White 

2008, S. 327.

40 | Bollenbeck 2007, S.  12f. »Das Glück wird dabei zum Privileg der Vergangenheit, 

die Krise zum Schicksal der Gegenwart, die dann jeweils aus einer späteren Perspekti-

ve wieder als Zeit der nunmehr verlorenen Harmonie erscheinen kann.« Pauen 1997a, 

S. 25f.

41 | Bennett 2001, S. 21.

42 | Vgl. zum Zusammenhang von Pessimismus und Dekadenz insb. Müller-Seyfar th 

1993.

43 | Vgl. Bailey 1988, S. 39ff.

44 | Ignatow 1991, S. 82.

45 | Gleichwohl erscheint es denkbar, dass nicht nur kulturpessimistische Beobachter 

einen Niedergang beschreiben, sondern ebenso theologische, die möglicherweise da-

rin Zeichen für das Ende der Welt erkennen. Gleiches gilt aber ebenfalls für den meta-

physischen Pessimismus, nach dem das menschliche Sein außerzeitlich durch Leid 

bestimmt ist, auch in diesem Fall mag es prinzipiell – durch einen theorieimmanenten 

Widerspruch – möglich sein, dass zusätzlich eine Verschlechterung behauptet wird.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 63

Cultur‹ geführt habe.«46 Nietzsche konnte besagten Niedergang beobachten, 
weil er ein idealisiertes Bild der antiken griechischen Kultur entwirft. Der 
Narrativ des historischen Niedergangs ist allerdings kein spezifisch neuzeitli-
ches Phänomen, sondern tief eingeschrieben in die abendländisch-christliche 
Tradition, als Vertreibung aus dem Paradies und Degeneration des Menschen 
(Lebenserwartung).47 Die Niedergangswahrnehmung des idealtypischen Pes-
simismus kann sich dabei potenziell auf unterschiedliche Aspekte, eine be-
stimmte Nation, ein Volk, einen Staat wie auch auf die moderne Kultur bzw. 
Zivilisation im Ganzen beziehen. Diese Spannbreite wird dabei durch die oben 
eingeführte Kulturdefinition – culture is the whole way of life – antizipiert. 
Charakteristisch an der Konstruktion eines Niedergangs ist weiterhin nicht 
nur die damit einhergehende Geschichtsdeutung, sondern ebenso eine nega-
tive Gegenwartsdiagnostik.48 Letztere wird im Folgenden zusammen mit der 
Niedergangsbeschreibung zu rekonstruieren sein, wobei idealtypisch davon 
auszugehen ist, dass die Gegenwart mindestens problematisch dargestellt wer-
den muss, weil nur so der Prozess einer historischen Verschlechterung be-
hauptet werden kann. 

Beliebter Ausgangspunkt für die Diagnose eines historischen Niedergangs 
ist beispielsweise eine romantisierte bzw. idealisierte Vorstellung der griechi-
schen Antike.49 Verbreitet ist u.a. die Wahrnehmung, dass sich in Abgrenzung 
zum Auseinandertreten von Moral, Ästhetik und Wissenschaft im Zuge der 
Aufklärung der antike Wirklichkeitsbezug durch die Einheit des Guten, Schö-
nen und Wahren auszeichnet.50 Die griechische Antike erscheint als positiver 
Kontrast zu einer verfehlten Gegenwart, und erklärt wird dieses Auseinander-

46 | Pauen 1992, S. 946. 

47 | Niels Weber folgend können aktuell zudem mindestens zwei Varianten von Nie-

dergangsdiagnosen unterschieden werden: »Konnten die einen in der soziokulturellen 

Entwicklung (Aber seit wann? Seit dem Sündenfall, der französischen Revolution, dem 

Weltkrieg, der Er findung des Fernsehens?) nur noch Verfall, Degeneration, Dekadenz 

oder eben Erschlaffung ausmachen, so machten die anderen in der Kultur einen Betrieb 

aus, dessen tosende Rastlosigkeit nur übertöne, dass ein echtes Fortschreiten der Ge-

sellschaft niemals stattfinde.« Weber 2011, S. 5f.

48 | »Kulturpessimismus heißen also die Anschauungen, da in der Gegenwart die Kul-

tur im Verfall begrif fen sei – daß wir bisher noch überhaupt keine Kultur gehabt haben – 

daß Kultur eine Einbildung, ein Irrweg des menschlichen Geistes sei.« Wahlmüller 1939, 

S. 29.

49 | Ungeachtet dessen finden sich ebenso Idealisierungen des Römischen Reiches 

oder der Renaissance. Vgl. hierzu insb. Burckhardt 1956a und Burckhardt 1956b.

50 | Vgl. Noetzel 1989, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus64

klaffen von Vergangenheit und Gegenwart anhand einer Verfallsgeschichte.51 
Zudem kann eine solche Narration ebenso auf der Unterscheidung von Gesell-
schaft und Gemeinschaft gründen, die Gemeinschaft wird konstruiert als na-
türlicher, organischer und persönlicher Lebenszusammenhang, der historisch 
verloren ging; verdrängt durch die Zwänge der künstlichen, technischen und 
unpersönlichen modernen Gesellschaft, in welcher die Menschen nur noch 
als einander Fremde existieren. Prominentestes Beispiel und sich thematisch 
anschließend ist hierfür Ferdinand Tönnies’ Werk mit dem Titel »Gemein-
schaft und Gesellschaft« – zumindest wurde die genannte Auffassung in der 
Rezeption vertreten. Die Erzählung einer Verschlechterung bzw. des Verlustes 
oder Niedergangs kann weiterhin auch an der Kontrastierung von Natur und 
Kultur/Zivilisation erfolgen, eine These, die einflussreich von Jean-Jacques 
Rousseau vertreten wurde.52 

Erkenntnistheoretisch bedenklich sind Niedergangsdiagnosen, weil sie 
nur durch einen historischen Vergleich attestiert werden können, der mit sehr 
brüchigen historischen Parallelen einhergehen muss. Dies zeigt sich insbe-
sondere daran, dass Niedergang ein Urteil ist, welches auf die normative Set-
zung eines Autors verweist, der ganze Epochen als negativ oder positiv homo-
genisiert und gegeneinander ausspielt. Als Beobachtung aus einer bestimmten 
Gegenwart schafft die Niedergangsdiagnose die Vergangenheit und den Pro-
zess des Niedergangs selbst, anhand eigener, d.h. kontingenter Unterscheidun-
gen. Entsprechend ist Niedergang im Rahmen dieser Studie kein heuristisches 
Mittel, um eine Gesellschaftsdiagnose zu verifizieren, sondern eine Form von 
Geschichtsbeschreibung, die stets anders möglich ist. An welchen Kriterien 
sollte auch wissenschaftlich ›gemessen‹ werden, ob ein Verfall – in welcher 

51 | Vgl. zur Idealisierung der griechischen Antike auch Hannah Arendt, die eine Nieder-

gangsgeschichte von der Antike bis in die Gegenwart konstruier t Arendt 2008. Wobei es 

hier dahingestellt bleiben muss, ob Arendt deshalb der ideengeschichtlichen Tradition 

des Pessimismus zugerechnet werden kann.

52 | »This is most clearly seen in Rousseau’s critique of enlightenment civil society and 

his preference for man in the primitive and natural state. For Rousseau, ›our souls have 

become corrupted to the extent that our sciences and our ar ts have advanced towards 

perfection‹.« Dienstag 2006, S. 22. Tönnies und Rousseau stehen in meiner Studie als 

exemplarische Vertreter bestimmter Varianten von Verfallswahrnehmungen, ohne dass 

darüber hinaus von mir die These ver treten wird, sie seien zwangsläufig Pessimisten. 

Die Anthropologie Tönnies’ wurde allerdings bereits als pessimistisch interpretier t: »In 

seiner anthropologischen Konzeption ist der Kern zu einer tragischen Auffassung a prio-

ri enthalten.« Bickel 2000, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 65

Form auch immer – ›tatsächlich‹ stattfindet?53 Mit Blick auf die Theorien von 
Schmitt, Foucault und Agamben wird untersucht, ob die Entwicklung zur Mo-
derne als Niedergang beschrieben wird und welche Zeitdiagnose damit ver-
bunden ist.

4.2.2	 Kontrastfolie/Ideale 

Einhergehend mit der Niedergangswahrnehmung – als zweite Kategorie – kon-
frontiert eine pessimistische Beobachtung die Gegenwart, welche sie negativ 
betrachtet, mit einem normativen Ideal. Eine solche »Kontrastfolie«54 kann 
– wie oben bereits dargestellt – eine glorifizierte Vergangenheit sein, bei-
spielsweise das Bild des Mittelalters in der deutschen Romantik.55 (Kultur-)
Pessimismus enthält »eine wertende Differenz zwischen eingeschönter Ver-
gangenheit, einem Ideal als normativen Punkt (der Naturzustand, die Grie-
chen, das Mittelalter, der ›ganze Mensch‹, das Genie, der Übermensch, die 
geglückte Identität) und den schlechten Verhältnissen und Verhaltensweisen 
in der Gegenwart«.56 Diese Einschätzung Georg Bollbecks zur Wertungs- und 
Wissensform der Kulturkritik wird hier ebenso für die Beobachtungslogik des 
idealtypischen Pessimismus angenommen. Der Pessimismus glaubt – idealty-
pisch gesprochen – nicht an die Idee des Fortschritts und flüchtet stattdessen 
in dessen Gegenteil, einen Rückschritt in die Vergangenheit. So kann etwa die 
Renaissance bzw. ein bestimmtes Ideal dieser historischen Epoche als rück-
schrittliche Kontrastfolie dienen, was die Studien von Burckhardt exempla-
risch illustrieren: 

»Die Renaissance ist alles, was die moderne Welt nicht ist. Denn die Moderne verkörpert 

die einseitige Entfaltung jener Eigenschaften des Menschen, die während der Renais-

sance im Rahmen einer großen kulturellen Leistung sublimier t worden waren. Die Mo-

derne ist das Ergebnis substantieller Verluste.«57

53 | Diese Studie versucht an keiner Stelle einen historischen Niedergang zu verifizie-

ren oder einen Fortschritt zu prognostizieren, sondern es geht stets darum, die Unter-

scheidungslogik derer zu rekonstruieren, die solche Deutungen aussprechen.

54 | Pauen 1997a, S. 167.

55 | »Die Entdeckung der Zukunft in der Vergangenheit, wie sie der konservativen Kul-

turkritik des 19.  Jahrhunderts von der frühromantischen deutschen Geschichtsphilo-

sophie, vornehmlich von Novalis, mitgeteilt wurde, hatte das Mittelalter als ein ästheti-

sches und soziales Ideal gesetzt.« Bohrer 1978, S. 44.

56 | Bollenbeck 2007, S. 19f.

57 | White 2008, S. 325.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus66

Das idealisierte Sollen lässt das gegenwärtige Sein defizitär erscheinen – (kul-
tur-)pessimistische Theorien gründen somit auf einen normativen Kern, den 
es zu rekonstruieren gilt. Ohne die Kontrastierung mit einem Ideal ist ein his-
torischer Niedergang nicht zu beobachten, erst dadurch wird die Wahrneh-
mung des Verfalls geschaffen, und umgekehrt verweist das Degenerationsnar-
rativ ebenfalls auf das Ideal. Dabei ist Kulturpessimismus ein Urteil und eine 
Bewertung der Welt in der Welt, d.h. nur denkbar vor dem Hintergrund von 
Idealen. Das Ideal zur Be- oder Verurteilung der jeweiligen Gegenwart kann 
ein historisches sein, gleichwohl ist es ebenso möglich, die Welt auf Grundlage 
einer normativen bzw. theologischen Begründung zu verwerfen. Das norma-
tive Gute benötigt zur Abgrenzung das Böse. Das religiöse Heil benötigt die 
Verdammnis. Das Eigentliche braucht eine Vorstellung des Uneigentlichen, 
und auch das Authentische kann es nur geben, wenn das Nicht-Authentische 
auszumachen ist.58 Kurz: Eine pathologische Gegenwart ist nur durch eine 
entgegengesetzte Vorstellung des »Nichtpathologischen« möglich. Denkbare 
Kontrastfolien in diesem Sinne sind imaginierte – und deshalb – perfekte Ur-
gesellschaften, aber auch fiktive Gemeinwesen, die beispielsweise auf sozialen 
Konsens gründen oder die oben dargestellte positive Vorstellung der Antike. 
Populär sind weiterhin Konstruktionen von ›authentischen‹ religiösen Ge-
meinschaften, beispielsweise in Form der ersten christlichen Gemeinden oder 
frühes Mönchtum.59 

Beobachtungstheoretisch gehört zu einer Niedergangserzählung daher 
eine geschichtliche oder ahistorisch-normative Kontrastfolie; gleichgültig ob 
jene explizit artikuliert und reflektiert wird, lässt sie sich aus den Texten (re-)
konstruieren. Neben der Analyse der Niedergangsphase, -stadien oder -stufen 
ist es für diese Untersuchung somit wichtig, die unterschiedlichen Ideale zu 
rekonstruieren, die die Diagnose einer Verschlechterung überhaupt erst er-
möglichen. Dabei ergibt sich die Kategorie Kontrastfolie direkt aus der diffe-
renztheoretischen Herangehensweise. Erst dieser Referenzrahmen erlaubt es 
die Mängel der Gegenwart zu sehen. Ein solches Ideal, d.h. die Kontrastfolie, 
gestattet nicht nur die Diagnose eines Niedergangs und des defizitären Sta-
tus quo, sondern dient gleichermaßen der eigenen Orientierung. Konstitutiv 
mit einem Niedergangsnarrativ verbunden ist somit die pathologische Abwei-
chung von einer Norm. Diese Norm wird, wie gezeigt, beispielsweise im idea-
lisierten und verloren gegangenen vormodernen Zustand ausgemacht, der als 
Wertmaßstab dient. Niedergang und Kontrastfolie verweisen unmittelbar auf-
einander, sind reziproke Kategorien und somit nur im Wechselverhältnis denk-
bar. Gleichwohl werden sie in der folgenden Untersuchung analytisch geschie-

58 | Vgl. zur Konstruktion von »uneigentlich« und »unwahr« insb.: Bloch 1918, S. 341f 

oder zur Unterscheidung von »Maskerade« und »Echtem«. Jaspers 1971, S. 76.

59 | Vgl. hierzu insb.: Agamben 2012b.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 67

den, um den Verweisungszusammenhang und damit die Konstruktion von 
Geschichte und Gegenwart systematisch besser rekonstruieren zu können. 

4.2.3	 Pessimistische Anthropologie 

Die dritte Kategorie meiner Taxonomie von Pessimismus ist das Menschenbild 
bzw. die Lehre vom Menschen: »Unter ›Anthropologie‹ wird die Lehre (aus 
griech.: logos) vom Menschen (griech.: anthropos) verstanden.«60 Was ist der 
Mensch bzw. was ist das Wesen des Menschen? Auf diese Frage kann jede 
Anthropologie simplifiziert werden, wobei zwischen den Erfassungsversu-
chen zu differenzieren ist, die ein zeitloses Wesen bestimmen und jenen, die 
historisch-empirisch Beschreibungen ausarbeiten. Der Begriff Anthropologie 
meint somit die Wissenschaft vom Menschen, und die Ideengeschichte der 
Anthropologie zeugt dann insbesondere von der Unmöglichkeit, das Wesen 
oder auch nur eine unwidersprochene Beschreibung jener Spezies zu bestim-
men. Trotz besagter Schwierigkeit scheint es kaum möglich, dass Theorien 
des Sozialen oder des Politischen gänzlich auf anthropologische Setzungen 
verzichten bzw. ohne sie auskommen. 

Eine idealtypische pessimistische Anthropologie würde die Frage nach 
dem Menschen entweder mit dem Verweis auf die ontologische Bösartigkeit 
oder Gefährlichkeit usw. des Menschen beantworten oder darauf insistieren, 
dass das menschliche Leben vor allem und unhintergehbar durch Leid be-
stimmt ist. Die erste Version einer pessimistischen Anthropologie findet sich 
u.a. bei Thomas Hobbes, der den Naturzustand aufgrund des gefährlichen We-
sens des Menschen als konfliktär und kriegerisch deutet.61 Eine Anthropolo-
gie des Leidens konstruiert wiederum die Philosophie Schopenhauers, welche 
dem Menschen jede Chance auf das Glück abspricht: 

»Es gibt nur einen angeborenen Irr thum, und es ist der, daß wir da sind, um glücklich 

zu sein […]. Solange wir in diesem angeborenen Irr tum verharren, auch wohl gar noch 

durch optimistische Dogmen in ihm bestärkt werden, erscheint uns die Welt voller Wi-

dersprüche. Denn bei jedem Schritt, im Großen wie im Kleinen, müssen wir er fahren, 

60 | Krüger 2009, S.  55. Siehe zu Krügers Dif ferenzierung zwischen Philosophischer 

Anthropologie, philosophischer Anthropologie und anthropologischer Philosophie: 

Ebd., S. 55ff. Weiterhin können u.a. auch folgende Grundtypen von Anthropologie be-

stimmt werden: Die »substanzialisierende Anthropologie, die von einem vermeintlichen 

›Wesen‹ des Menschen ausgeht, [und die] empirisch-naturalistischen Anthropologien, 

die den Menschen im Modus positiver Forschung durchschaubar machen wollen«. 

Brinkmann 2004, S. 92.

61 | Vgl. Hobbes 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus68

daß die Welt und das Leben durchaus nicht darauf eingerichtet sind, ein glückliches 

Daseyn zu enthalten.«62

Darin erkennt Horkheimer – seines Zeichens selbst erklärter Pessimist: »Pes-
simismus ist die Negation des Lebenswillens.«63 D.h. eine pessimistische An-
thropologie kann den Sinn des Lebens negieren oder die Sinnhaftigkeit von 
Veränderungsbemühungen bestreiten. In der Folge der pessimistischen Anth-
ropologie Schopenhauers hat beispielsweise Eduard von Hartmann Bilanzen 
von Lust/Unlust des menschlichen Lebens entworfen, um die Determination 
der menschlichen Existenz durch ein Übermaß an Leid zu ›beweisen‹.64 Aus-
gehend von den Prämissen des metaphysischen Pessimismus in den Varianten 
von Schopenhauer und Hartmann ist das menschliche Leben konstitutiv durch 
Leid bestimmt.65 Nach Marcuse zeigt sich der Pessimismus ebenfalls seit jeher 
als »Erfahrung vom Menschen, die sein Antlitz findet in den Zügen des Lei-
des; in ihnen stellt sich dar, was wesentlich an ihm ist«.66 In Abgrenzung dazu 
würde eine idealtypische optimistische Anthropologie den Verstand, die Ratio, 
den freien Willen, die Erziehbarkeit usw. des Menschen und die damit mögli-
chen Entwicklungspotenziale hervorheben oder den Telos des Glücks, welcher 
dem menschlichen Wesen innewohnt, betonen.67 Das jeweilige Menschenbild 
entfaltet dann innerhalb einer sozialwissenschaftlichen Weltkonstruktion un-
mittelbar Bedeutung, zumal bestimmte politische Optionen aufgrund dessen 
möglich erscheinen oder systematisch ausgeschlossen werden. Beispielsweise 
eine ›Erziehungsdiktatur‹ – der ›Zwingherr‹ (Johann Gottlieb Fichte) –, um aus 
einer unmündigen Bevölkerungsmasse mündige und vernunftbegabte Sub-
jekte hervorzubringen, erscheint nur sinnvoll vor dem Hintergrund anthropo-
logischer Prämissen, die die Erziehbarkeit des Menschen nicht ausschließen. 
Theoretisch mag es somit auch möglich sein, dass sich ein prinzipiell positives 
Menschenbild in einem pessimistischen Theoriezusammenhang findet: Der 
›grundsätzlich schuldlose und gute Mensch‹ könnte dann beispielsweise ein 

62 | Schopenhauer 1997, S. 842.

63 | Horkheimer 1971, S. 3. 

64 | Vgl. Hartmann 1880.

65 | Vgl. Pauen 1997a, S. 102-113 und 122-131.

66 | Vgl. Marcuse 1981, S. 50. Marcuse nennt mehrere Ursachen für die pessimistische 

Anthropologie: die Leiden des Körpers, die Er fahrung der Unterlegenheit, der Vergleich 

und die Idealisierung, die Verunsicherung durch Doppeldeutigkeit, die Endlichkeit/der 

menschliche Tod/Ableben. Vgl. ebd., S. 51-96.

67 | Die Frage nach der Anthropologie ist eng mit der nach einer Geschichtsphilosophie 

verbunden, d.h. die Frage nach dem Ziel und Sinn der Geschichte verweist unmittel-

bar auf die Bedingungen der menschlichen Existenz, was ich im folgenden Unterkapitel 

weiter diskutiere.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 69

Opfer der äußeren Strukturen, der Geschichte, der Zivilisation usw. sein und 
eine anthropologische Setzung dergestalt den positiven Kontrast für eine Ver-
lustwahrnehmung bilden. Andererseits ist es denkbar, dass der Mensch ›von 
Natur aus‹ als bösartig und gewalttätig dargestellt wird und sich deshalb auch 
nicht erziehen lässt, was wiederum einen autoritäre Ordnung rechtfertigt, wel-
che die Menschen vor sich selbst schützt.68 

Es stellt sich vor diesem Hintergrund die Frage, welches Menschenbild 
Schmitt, Foucault und Agamben vertreten. In der folgenden Analyse des jewei-
ligen Pessimismus gilt es zu untersuchen, ob und wie die anthropologischen 
Unterscheidungen guter/schlechter oder friedlicher/gefährlicher Mensch, 
Mensch/Tier, Glück/Unglück, Freude/Leid usw. Eingang in diese Theoriege-
bäude finden. Zur Beantwortung der Frage des Pessimismus genügt – nach 
meiner Einschätzung – die Rekonstruktion jener basalen Setzungen in der 
Kombination mit der Analyse, wie sich diese in den theoretischen Zusammen-
hang einfügen. Weiterhin sind zwei Arten von negativer Anthropologie zu dif-
ferenzieren: Eine negativ-pessimistische, die vom Schlechten, Leidvollen usw. 
im Menschen ausgeht, und eine negative Anthropologie, die den Menschen 
durch das definiert, was er nicht ist – also in Abgrenzung zum Tier o.  ä.69 
Ich vertrete dabei die These: Jede politische Theorie und Philosophie gründet 
implizit auf anthropologischen Setzungen. Aus dem einfachen Grund, dass 
auch die Absage an die Anthropologie basale anthropologische Annahmen er-
fordert; in dem Sinne, dass das Wesen des Menschen eben nicht zu bestimmen 
ist und entsprechend anthropologisch unbestimmt bleibt.70 So finden sich 
anthropologische Annahmen unweigerlich in allen sozialwissenschaftlichen 
Theorien, ohne dass jene jedoch immer reflektiert werden und stattdessen im-
plizit eingeschrieben sind. Demzufolge möchte ich Anthropologie im Rahmen 
dieser Arbeit sehr weit definieren, um in den drei zu untersuchenden Theorien 
die expliziten und/oder impliziten Prämissen über die menschliche Spezies 
benennen zu können. Anthropologie ist hier somit nicht nur im Sinne einer 
systematisch ausgearbeiteten wissenschaftlichen Lehre zu verstehen. 

68 | Zu analysieren sind im Weiteren aber auch die eventuellen Widersprüche, so ist 

es beispielsweise denkbar, dass ein Autor einen Niedergang kulturhistorisch begründet 

und gleichzeitig eine negative Wesensbestimmung des Menschen vornimmt. Ein mögli-

ches Paradox bestünde dann darin, dass eine historische Verschlechterung beobachtet 

wird und gleichzeitig dem Menschen seit jeher ein sündhaftes, böses oder gefährliches 

Wesen zugesprochen wird.

69 | Marcuse lässt die Unterscheidung in eins fallen: Vgl. ebd., S. 49.

70 | Die Unhintergehbarkeit der Anthropologie gilt dann auch für meinen Versuch einer 

Beobachtung zweiter Ordnung.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus70

4.2.4	 Pessimistische Philosophie der Geschichte 

Die Niedergangserzählung verweist bereits darauf, dass einer pessimistischen 
Beobachtung – wiederum idealtypisch formuliert – eine deterministische Auf-
fassung der Geschichte zugrunde liegt. Über die Beschreibung eines Verlustes, 
der Dekadenz, des Niedergangs usw. hinausgehend identifiziert der Pessimis-
mus Gesetzmäßigkeiten in der Geschichte. Beispielsweise denkt eine pessi-
mistische Philosophie der Geschichte den Zeitenlauf in der Metapher eines 
›nach unten gerichteten Pfeils‹ oder als ewigen Krieg oder als die Wiederkehr 
des immer Gleichen und identifiziert damit universelle Bewegungsgesetze der 
Historie, die (möglicherweise) ein Ankommen im diesseitigen Paradies unter-
minieren.71 Zu denken ist hierbei insbesondere an Zyklentheorien vom quasi 
›naturgesetzlichen‹ Aufstieg und Untergang ganzer Zivilisationen à la Oswald 
Spengler.72

Weiterhin ist an dieser Stelle bewusst von der Philosophie der Geschich-
te in Abgrenzung zur Geschichtsphilosophie die Rede, insofern als sich Ge-
schichtsphilosophie durch ein positives Telos auszeichnet und eine Unterart 
der Philosophie der Geschichte ist.73 Demgemäß kann die Definition von Lö-

71 | Der Aspekt der Utopie oder Zukunftsprognose wird hier analytisch von der Philo-

sophie der Geschichte getrennt, weil in pessimistischen Theorien durchaus ein Wider-

spruch zwischen bisherigen Bewegungsgesetzen der Geschichte und einer möglichen 

Heils- oder Untergangserwartung bestehen kann. Die Kategorie Prognose/Zukünfte 

wird deshalb separat im folgenden Unterkapitel thematisier t. 

72 | Vgl. Spengler 2006, siehe zur Analyse der Übertragung des menschlichen Lebens-

zyklus auf das Werden und Vergehen von Staaten, Nationen, Völkern insb.: Blumenberg 

1986, S. 180ff.

73 | Vgl. Rohbeck 2004, S. 19. Ideengeschichtlich kann zwischen mehreren Varianten 

der Philosophie der Geschichte dif ferenzier t werden: Geschichtstheologie, Geschichts-

philosophie, Historismus und Posthistorie. Vgl. ebd., S. 20f. Geschichtsphilosophie ist, 

wie der Name anzeigt, ein Teilgebiet der Philosophie, wobei der Begrif f durch Voltaire 

geprägt wurde. Heute bezeichnet der Begrif f zwei verschiedene Varianten: erstens Ge-

schichtsphilosophie als Methodenfrage der Geschichtswissenschaft. Zweitens – die hier 

gemeinte – Gesamtdeutung der Geschichte auf ein Telos hin. Geschichtsphilosophie ist 

eine bestimmte Form der Philosophie der Geschichte, die sich ideengeschichtlich vor 

allem mit der Epoche der Aufklärung identifizieren lässt. Vor dem 18. Jahrhundert wurde 

sicherlich bereits Philosophie der Geschichte betrieben – insb. durch die christliche 

Geschichtstheologie –, aber nicht unter dem Label Geschichtsphilosophie und mit an-

deren theoretischen bzw. theologischen Vorzeichen. Die eigentliche Boom-Phase er fuhr 

diese Tradition im Zuge der Ideenrevolution des 18.  Jahrhunderts, wobei die Tradition 

der Aufklärung auf die Vernunft als leitendes Prinzip des geschichtlichen Prozesses und 

damit auf die Möglichkeit, dass die Geschichte durch menschliches Tun zum Bessern 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 71

with hier aufgegriffen werden: »In der folgenden Untersuchung bezeichnet 
der Ausdruck ›Philosophie der Geschichte‹ die systematische Ausdeutung 
der Weltgeschichte am Leitfaden eines Prinzips, durch welches historische 
Geschehnisse und Folgen in Zusammenhang gebracht und auf einen letzten 
Sinn bezogen werden.«74 

Auf den Verlust an Erklärungskraft der Geschichtsphilosophie der Auf-
klärung antworten im 19.  Jahrhundert zunächst der metaphysische und im 
Anschluss der kulturhistorische Pessimismus, mit jeweils eigenen Modellen 
der Geschichte.75 Wichtig zu bemerken ist, dass die positiv teleologische Auf-
fassung der Geschichte als Siegeszug der Vernunft als hegemoniale Deutung 
abgelöst wurde.76

Weiterhin wird der Vorwurf des Pessimismus aber gerade dann erhoben, 
wenn ein positives Telos der geschichtlichen Entwicklung, also der Geschichts-
optimismus, infrage gestellt wird. Hier gilt es genau zu differenzieren: Kritik 
an jedweder positiv-telelogischen Geschichtsphilosophie kann einerseits von 
einer Position artikuliert werden, die eine negative Philosophie der Geschichte 
vertritt, also sich in Abgrenzung selbst auf geschichtliche Entwicklungslogi-
ken beruft. Andererseits kann die Kritik am teleologischen Versprechen des 
›Siegeszuges der Vernunft‹ oder Ähnlichem aus einer skeptischen Perspektive 

veränderbar ist, ver traute. Vgl. Angehrn 2012, S. 9. Repräsentier t wird dieses optimis-

tische bzw. positive Geschichtsdenken insb. von Autoren wie Immanuel Kant, Georg 

Wilhelm Friedrich Hegel und Karl Marx, die eine Geschichtsteleologie ver treten, die 

quasi eine »Garantie der Entwicklung« verspricht. Raulet 1986, S. 34. Geschichtsphilo-

sophie in jenem Sinne entspricht der Metapher eines »aufsteigenden Pfeils« Rohbeck 

2004, S. 11, weil »die zivilisatorische, ja auch moralische Entwicklung des Menschen-

geschlechts einer aufwärts gerichteten Linie gleich zu immer höherer Vervollkommnung 

und schließlich gar zu einem Zustand paradiesischer Vollkommenheit strebt«. Vondung 

1997, S. 162. Der Marxismus, aber auch die geschichtsphilosophischen Vorläufer, dies 

hat insb. Löwith in seiner Studie »Meaning in History« (Löwith 1949) gezeigt, sind als 

utopisch geschichtsphilosophischer Glaube an die diesseitige Erlösung, säkularisier te 

Varianten der jüdisch-christlichen Eschatologie, quasi verweltlichte Heilsversprechen 

zu betrachten. Zum Verhältnis Theologie und Geschichtsphilosophie siehe auch: Vgl. 

Adam 1990, S. 97.

74 | Löwith 1953, S. 11. Löwith interpretier t Geschichtsphilosophie als säkularisier te 

Form der heilsgeschichtlichen Eschatologie. Diese Argumentation findet sich allerdings 

bereits bei Nietzsche. 

75 | Über die Begründungsproblematik von Geschichtsphilosophien jedweder Couleur 

besteht spätestens seit der Mitte des 20. Jahrhunderts Einigkeit im wissenschaftlichen 

Diskurs. Vgl. beispielsweise: Rorty 2003, S. 329ff oder Habermas 1995, S. 560f.

76 | »Wenn überhaupt, so ist derar t weitreichenden Überlegungen noch in der Theo-

logie ein Domizil zugewiesen.« Brumlik 1997, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus72

artikuliert werden, die aus erkenntnistheoretischen Gründen die geschichtli-
che Entwicklung als kontingent und offen beschreibt. Die Betonung der histori-
schen Kontingenz erscheint aus der Sicht des Geschichtsoptimismus, welcher 
beispielsweise auf den Telos des diskursiven Konsenses hofft, möglicherweise 
als pessimistisch, allerdings unterscheidet sich jene skeptische Position fun-
damental von einem pessimistisch-deterministischen Geschichtsverständnis. 
Entsprechend müssen die Aussagen von Schmitt, Foucault und Agamben zur 
gesellschaftlichen Entwicklung dahingehend beleuchtet werden, ob eine und 
wenn, welche Philosophie der Geschichte vertreten wird, d.h. welcher Sinn der 
Geschichte zugeschrieben wird bzw. ob Sinnlosigkeit der ›eigentliche‹ Sinn 
der Geschichte ist? Freilich ist in Bezug auf die Sinnlosigkeit zu konstatieren: 
»[D]ie Feststellung, daß die Geschichte keinen Sinn hat, kann nur für denjeni-
gen deprimierend sein, der an diesen Sinn einst glaubte.«77 Dies gilt ebenso für 
die These vom »Ende der großen Erzählungen« und andere Formen des Post-
historie78, wobei auch die Erzählung vom Ende der großen geschichtsphiloso-
phischen Erzählungen letztlich eine Großerzählung ist.79 Somit gilt es hier die 
eigene Distanz zur Philosophie der Geschichte in allen Varianten zu betonen, 
denn: »Sinn wird an die Geschichte vom Betrachter herangetragen. Entwick-
lungstendenzen und Lehren können nur ex post facto gezogen werden.«80 Und 
selbst letztere These von Klaus van Beyme, dass Lehren aus der Geschichte 
gezogen werden können, ist anzuzweifeln, wenn Geschichte als kontingent 
und nicht wiederholbar, also radikal antideterministisch, verstanden wird. 
Geschichte ist immer nur eine retrospektive Vergegenwärtigung und damit 
stets eine Konstruktions- bzw. Rekonstruktionsleistung, die bestimmte Mög-
lichkeiten ein- und andere völlig und zwingend ausschließt. Geschichtsphilo-
sophische und geschichtstheologische Deutungen entziehen sich durch ihren 
Anspruch an die eigenen Erkenntnismöglichkeiten den gängigen wissen-
schaftlichen Methoden der Überprüfbarkeit, wodurch sie sich, wie der meta-
physische Pessimismus, auf Begründungsfiguren berufen, die gewisserma-
ßen außerhalb dieser Welt liegen – Philosophie der Geschichte wird dadurch 

77 | Vondung 1997, S. 176.

78 | Posthistorie bezeichnet in dieser Studie – Johannes Rohbeck folgend – eine Tra-

dition der Philosophie der Geschichte, die die kulturhistorische Entwicklung in Brü-

chen, Fragmenten und Serien denkt. Vgl. Rohbeck 2004, S.  118. Der Beginn dieses 

Geschichtsdenkens lässt sich mit den Autoren Burkhardt und Nietzsche markieren. 

Posthistorie im Sinne des »Endes der Geschichte«, bedeutet hier selbstredend nicht, 

dass in der menschlichen Geschichte nichts mehr passier t, sondern dass das emphati-

sche aufklärerische Geschichtsdenken, d.h. die optimistische Idee der Geschichte als 

Ankommen im diesseitigen Paradies, zu Ende ist.

79 | Vgl. zur Erzählung vom Ende der großen Erzählungen: Lyotard 1986, S. 122.

80 | Beyme 1992, S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 73

zu einer Glaubensfrage. Aber: »Geschichten lassen sich aus unterschiedlichen 
Blickwinkeln erzählen, und statt der einzigalleinigen Wahrheit treten Wahr-
heiten auf.«81 Entsprechend empfiehlt sich auch hier eine Beobachtung zweiter 
Ordnung: Die Frage lautet nicht, was ist der Sinn der Geschichte oder hat die 
Geschichte einen Sinn, sondern wie wird der Geschichte Sinn zugeschrieben? 

Ob und wie die Autoren Schmitt, Foucault und Agamben hier eingeordnet 
werden können, wird die spätere Analyse zeigen. Bis hierhin ist davon aus-
zugehen, dass ein besonderes Merkmal vieler pessimistischer Argumentatio-
nen eine – mehr oder weniger explizite – Philosophie der Geschichte ist, quasi 
eine negative Geschichtsphilosophie, die deterministische Bewegungsgesetze 
aufstellt und in der Folge Geschichte nur noch als Schicksalsmacht erfährt.82 
Oder mit Cornelius Bickel formuliert: »Im Verhältnis zu den menschlichen 
Zielen und Hoffnungen gewinnt die Geschichte als unzugängliches Schicksal 
einen ›tragischen‹ Charakter.«83

4.2.5	 Prognose/Zukünfte

Die Einschätzung Bickels leitet direkt zur fünften Kategorie des idealtypischen 
Pessimismus über: der Prognose und Zukunftserwartung. So ist ein Ge-
schichtsbild nicht nur vom Blick in die Vergangenheit, sondern ebenso von der 
»Erwartung der Zukunft« abhängig.84 Damit ist schließlich die – latent in den 
vorausgegebenen Kategorien durchscheinende, mit diesen reziprok verknüpf-
te und im Kapitel »Pessimistische Philosophie der Geschichte« bewusst nicht 
ausführlich thematisierte – Frage nach der weiteren Entwicklung zur Sprache 
gebracht:85 Welches Zukunftsszenario wird entworfen? Schreitet der Nieder-
gang unaufhaltsam fort? Droht letztlich der Untergang? Wird jener befürchtet, 

81 | Bredow und Noetzel 2009, S. 256.

82 | In Bezug auf den Kulturpessimismus lässt sich die Geschichtsphilosophie als 

eine theorieinterne Strategie interpretieren, die der entworfenen Niedergangerzählung 

sowie dem normativen Sollzustand (Kontrastfolie) Legitimität verschaffen soll. Dabei 

markier t der pseudo-objektive Verweis auf den geschichtlichen Prozess den Unter-

schied zu anderen Formen von negativer Zukunftserwartung: Vgl. Essenberg 2004, S. 7.

83 | Bickel 2000, S. 9.

84 | Koselleck 2000, S. 349.

85 | Der Begrif f Zeitdiagnostik, also Diagnose, ist nicht zufällig aus dem medizinischen 

Vokabular entliehen, denn ein Krankheitsbefund ist mit einer Prognose, d.h. dem wei-

teren Verlauf der Krankheit verbunden, und damit ebenfalls mit möglichen Therapien. 

Anders formulier t: »Insofern werden Diagnosen in der Regel um der Therapie willen be-

müht.« Lange 2003, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus74

bedauert oder gar herbeigesehnt?86 Und was kommt nach dem Untergang? 
Mit Blick auf die zu Grunde liegende Philosophie der Geschichte stellt sich die 
Frage, ob politisch noch etwas getan werden kann oder alle Handlungsversu-
che hoffnungslos zu spät kommen? 

Alltagssprachlich versteht man unter Pessimismus eine negative Zukunfts-
erwartung, die eine Verbesserung der gegenwärtigen Lage ausschließt. An 
eine zukünftige Entwicklung mit positiver Wendung kann ein Pessimist nicht 
mehr glauben, trotzdem werden im wissenschaftlichen Diskurs Positionen als 
pessimistisch oder kulturpessimistisch interpretiert, die sich zwar durch eine 
negative Zeitdiagnose, Verzweiflung und Fatalismus auszeichnen, aber gleich-
zeitig emanzipatorisches Handeln propagieren. In jenem Zusammenhang ist 
anzumerken, dass selbst Schopenhauers Pessimismus nicht mit völliger Ver-
zweiflung gleichgesetzt werden kann. Mit der Konstruktion des »An sich« 
verspricht der Urvater des Pessimismus ein versöhnliches Moment, eine Art 
Trost. Inspiriert von der Lehre des Buddhismus argumentiert Schopenhauer 

86 | Vgl. hierzu die Einschätzung Jens Jessens: »Die Neigung, aufgrund einer Neuerung 

den gesamten Lebensbereich zu ver fluchen, in dem sie auftritt, vielleicht auch für die 

Zukunft nichts Gutes mehr zu erwarten, nennt man heute gerne Kulturpessimisms. Alles 

geht zugrunde! Das Seichte erobert die Welt! Der Pessimismus bezieht sich in dieser 

Verwendung des Wortes auf den Untergang der Kultur, den man bedauert, aber für si-

cher hält. Früher wurde das Wort anders verwendet. Der Kulturpessimist des späten 

19., beginnenden 20.  Jahrhunderts war im Gegenteil jemand, der den Untergang der 

Kultur herbeiwünschte. Sein Pessimismus bezog sich auf den Segen der Kultur, an den 

er nicht glaubte – er hätte lieber etwas mehr vitale Barbarei gehabt. Dieser Kulturpessi-

mist war erst Nietzscheaner, dann Nazi.« Jessen 2013. An jener historischen Einteilung 

und theoretischen Zuspitzung des »Zeit«-Redakteurs ist zu kritisieren, dass sich auch 

im 19. Jahrhundert und zu Beginn des 20. Jahrhunderts Formen von Kulturpessimismus 

finden, die den Verfall der Gegenwartskultur bedauern und gleichzeitig keinen Ausweg 

oder Neuanfang nach dem Untergang prognostizieren. Zu hinter fragen ist auch, inwie-

fern der Nationalsozialismus mit seinem Heilsversprechen als pessimistisch zu be-

zeichnen ist. Gleichzeitig finden sich auch Varianten dieses nicht verzweifelten ›älteren 

Kulturpessimismus‹ in unserer Gegenwart, beispielsweise in Form einer Geisteshaltung, 

die als ›ökologischer Kulturpessimismus‹ bezeichnet werden kann, wobei der Ausweg 

aus der ökologischen Selbstgefährdung der modernen Gesellschaft sowohl in gemein-

schaftlich vitalistischen Rückzügen zur ›Natur‹ ausgemacht wird oder in einem Fort-

schritt der modernen Techniken (der Naturbeherrschung). Diesen widersprüchlichen 

Zusammenhang von konservativen und progressiven Elementen im Pessimismus be-

schreibt u.a. Dahrendorf: »Die langsame Lebensweise, einschließlich des gedrosselten 

Wir tschaftswachstums und des Energiesparens, könnte sogar den Fortschrittshoffen-

den mit den Kulturpessimisten verbinden. An Beispielen für solche Übereinstimmungen 

ist kein Mangel.« Dahrendorf 1979, S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 75

trotz der Schlechtigkeit des Menschen und dem durch Leid bestimmten Le-
ben, dass der egoistisch-narzisstische Lebenswille des modernen Subjektes am 
Ende in dem Allgemeinen aufgehen wird, in die Gesamtheit des Willens »an 
sich«.87 Diese Lesart – einer »Art Erlösung«88 bei Schopenhauer – kann nun 
geteilt oder abgelehnt werden, belegt sie doch gleichwohl, dass in jedem pes-
simistischen Gedankengebäude auch optimistische bzw. tröstliche Momente 
existieren.89 Marcuse schreibt zu jenem paradoxen Verhältnis: »Es gab kaum 
je einen radikalen Pessimismus: nicht dem Umfang nach, noch ungemischt. 
Es gab keine Leidenden, die sich nicht eine Erleichterung mitschufen.«90 Und 
so bringen Studien über Pessimismus diesen (häufig) mit Utopien, Hoffnun-
gen auf eine bessere Welt nach dem Untergang oder auch mit politischen Be-
wegungen in Verbindung91 oder loben dessen positive kritische Funktion zur 
Verbesserung.92

Analytisch sollen zunächst zwei idealtypische Pole der Zukunftserwartung 
des Pessimismus unterschieden werden. Roger Griffin hat diese Extreme des 
Pessimismus auf folgende Begrifflichkeiten gebracht: 1. Verzweifelter Pessi-
mismus und 2. Palingenetischer Pessimismus.93 Der verzweifelte Pessimis-
mus konstruiert die aktuelle Kultur, Gesellschaft, Gegenwart usw. so negativ 
und deterministisch, dass kein emanzipatorisches Handeln mehr vorstellbar 
ist – die Situation erscheint völlig ausweglos, und die gegenwärtige Ära des 
Verfalls wird unaufhaltsam bis zum Untergang fortschreiten. Zum Beispiel 
spricht Horkheimer jene Verzweiflung aus, wenn er konstatiert: »[…] der Ver-
lust ist nicht mehr gutzumachen«.94 Gleiches gilt für Spengler, wenn er an-
nimmt, dass sich das »Schicksal« der Entwicklung nicht anhalten oder um-

87 | Vgl. zu dieser Lesart Horkheimer 1971, S. 4.

88 | Ebd., S. 6.

89 | Siehe zur Einschätzung, dass Schopenhauers Pessimismus nicht mit einem Quie-

tismus und politischer Ohnmacht gleichzusetzen ist, auch: Müller-Seyfar th et al. 2008, 

S. 9ff. 

90 | Marcuse 1981, S. 50.

91 | Vgl. ebenso Bailey, der etwa die Bedeutung von Utopien nicht nur für den Optimis-

mus, sondern ebenfalls für den Pessimismus betont. Bailey 1988, S. 55-76. Siehe hier-

zu auch: Bennett 2001. Vgl. zum Optimismus im Pessimismus und einer Verteidigungs-

strategie für pessimistische Positionen auch: Dienstag 2006, S. 265.

92 | Vgl. ebd.

93 | Grif fin spricht von Pessimismus, ohne zwischen metaphysischer und kulturhisto-

rischer Begründung zu dif ferenzieren. Neben Grif fin hatte bereits Wahlmüller auf den 

Aspekt des Glaubens an eine Wiedergeburt als Charakteristikum von Kulturpessimis-

mus aufmerksam gemacht. Vgl. Wahlmüller 1939, S. 12.

94 | Horkheimer 1971, S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus76

kehren lässt: »Nur Träumer glauben an Auswege. Optimismus ist feige.«95 
Schließlich sei hier noch Adorno zitiert, der sagt:

»Ich kann darin keinen Vorwurf sehen, daß man in der Welt, in der wir leben, verzweifelt, 

pessimistisch, negativ sei. Eher sind doch die Menschen beschränkt, die krampfhaft 

die objektive Verzweiflung durch den Hurra-Optimismus der unmittelbaren Aktion über-

schreien, um es sich psychologisch leichter zu machen.«96

Der Untergang oder die Ausweglosigkeit der Entwicklung wird vom verzwei-
felten Pessimismus zwar bedauert, aber da keine Auswege mehr gesehen wer-
den, bleibt als logische Konsequenz nur Resignation. Allerdings findet sich 
diese idealtypische Variante – nach meiner Einschätzung – selten, oder es 
stehen ihr innerhalb der jeweiligen Theorie, auch der drei genannten, wiede-
rum abweichende Aussagen und optimistische Momente entgegen. In gewis-
ser Weise verliert die pessimistische Warnung vor dem Untergang, wenn das 
Ende nicht mehr aufzuhalten ist, ihre Funktion. Wenn der Lauf der Ereignisse 
bereits feststeht, warum dagegen anschreiben? Die Erwartung des Untergangs 
sorgt nicht nur für Verzweiflung, sondern erhöht ebenso die Bereitschaft, ra-
dikale politische Lösungen, quasi als Therapie, auszuprobieren. Anders for-
muliert: »Damit sich eine Unheilslehre empfiehlt, muß sie in eine Heilslehre 
münden.«97 

Griffin scheint die Anwendungsschwierigkeiten der verzweifelten Varian-
te in der idealtypischen Zuspitzung erkannt zu haben und stellt ihr die des 
palingenetischen Pessimismus gegenüber. Palingenese bedeutet wörtlich 
Wiedergeburt. Der Begriff bezeichnet bei Griffin entsprechend revolutionäre 
Bestrebungen, »eine Phase der Dekadenz und Degeneration durch eine neue 
Ordnung zu überwinden und eine neue Ära beginnen lassen [zu] wollen«.98 

95 | Spengler 1971, S. 61.

96 | Adorno 1969, S. 204.

97 | Michel 1985, S. 124. 

98 | Grif fin 2005, S. 24. An anderer Stelle fasst Grif fin dies wiederum folgendermaßen: 

»Far from being a form of anti-modernism, cultural pessimism, nihilism, or ›resistance 

to transcendence‹, fascism is born precisely of a human need for a sense of transcen-

dence, cultural optimism, and higher truths compatible with the forces of moderniza-

tion.« Grif fin 2007, S. 14. Mit der Hoffnung auf das »Brechen der Zeit« operier t der palin-

genetische Pessimismus immer noch im Zeitdenken der Moderne: »Mit dem ›Brechen 

der Zeit‹ wurde eine Neubestimmung und Aufwertung von Gegenwart und Zukunft auf 

Kosten einer Entwertung und Abspaltung von Vergangenheit vollzogen. Diese temporale 

Ontologie kann auch, wie wir noch sehen werden, unter Stichworten wie ›Er findung des 

Neuen‹ oder ›Setzen eines neuen Anfangs‹ zusammengefasst werden.« Assmann 2013, 

S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 77

Mit dieser definitorischen Öffnung der Kategorie (Kultur-)Pessimismus folgt 
Griffin der diskursiven Mehrheitsmeinung, die Haltungen als pessimistisch 
interpretiert, obwohl utopische Praxen als Ausweg aus der empfundenen 
gegenwärtigen Katastrophe diskutiert werden, also die Hoffnung bleibt, das 
Schicksal abwenden zu können.99 

Besagter Variante des Pessimismus erscheint die nahe Zukunft ebenfalls 
düster, entsprechend fällt die Prognose erneut zunächst einmal negativ aus 
und deutet auf den Untergang einer, d.h. der gegenwärtigen Kultur bzw. Ge-
sellschaft. Dieser Untergang einer schwachen und dekadenten Welt wird aber 
als willkommen begrüßt, frei nach Nietzsches Credo: »Oh meine Brüder, bin 
ich denn grausam? Aber ich sage: was fällt, das soll man auch noch stoßen! 
Das Alles von heute – das fällt, das verfällt: wer will es halten! Aber ich – ich 
will es noch stoßen! Was im Fallen ist, das soll man stoßen.«100 Der Untergang 
wird gewissermaßen herbeigesehnt, weil gemäß jenes Geschichtsbildes nach 
dem Zusammenbruch des Alten ein Neuanfang folgt. Der palingenetische 
Pessimismus tröstet sich mit der Utopie der Tabula rasa in der Stunde null.101 

Idealtypisch ist dieser Form des Pessimismus der Wunsch nach einem 
radikalen Neuanfang eigen, durch den es paradoxerweise möglich sein soll, 
eine ›verloren gegangene Vergangenheit‹ wiederherzustellen.102 Insbesondere 

99 | Vgl. Zu Pessimismus und Utopie Pauen 1997a, S. 164-173. Oder auch das Kapitel 

»Resignation or its Opposite« in: Dienstag 2006, S. 36ff.

100 | Nietzsche 1966, S. 455. 

101 | Insb. Stern operier t in seiner Studie »Kulturpessimismus als politische Gefahr« 

mit einem palingenetischen Verständnis von Kulturpessimismus, allerdings ohne den 

Begrif f zu verwenden. Mit Bezug auf de Lagarde, Langbehn und Moeller van den Bruck 

heißt es: »Sie konnten das Übel, das sie diagnostizier ten und in ihrem eigenen Leben 

er fuhren, nicht bannen, und so suchten sie Propheten zu werden, einen Weg zur natio-

nalen Wiedergeburt aufzuzeigen. Zu diesem Zweck schlugen sie Reformen vor, die rück-

sichtslos und brutal und gleichzeitig idealistisch, nationalistisch oder auch völlig uto-

pisch waren. Es war dieser sprunghafte Übergang von Verzweiflung zu Utopie, der ihre 

Gedankenwelt so phantastisch machte.« Stern 1963a, S. 1. Dass Stern an dieser Stelle 

von Reform statt von Revolution oder Ähnlichem spricht, ist aus systematischer Sicht 

zu kritisieren. Weiter schreibt Stern: »Gerade weil er so unlogisch ist, trif f t der Ausdruck 

›konservative Revolution‹ genau den Kern der Sache, verkörpert doch die Bewegung in 

der Tat ein Paradoxon: ihre Anhänger wollten die von ihnen verachtete Gegenwart zer-

stören, um in einer imaginären Zukunft eine idealisier te Vergangenheit wiederzufinden.« 

Ebd., S. 7.

102 | Vgl. Dahrendorf 1979, S. 225. Günter Rohrmoser – der selbst vor (kultur-)pessi-

mistischen Diagnosen nicht zurückschreckt, siehe hierzu: Rohrmoser 2008 – beschreibt 

das paradoxe Verhältnis von Kulturpessimismus und Utopie folgendermaßen: »Nicht nur 

ist der Kulturpessimismus eine mögliche Folge der verlorenen Utopie, sondern die Uto-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus78

faschistischen und nationalistischen Ideologien ist nach Stern und Griffin jene 
Spielart des Kulturpessimismus eigen.103 Diese »nicht-apathische« Variante 
mit der sie kennzeichnenden Wut auf die alte Ordnung und dem Glauben an 
einen Neuanfang nach dem Untergang wirkt dann auch als politische Gefahr 
im Sinne von Stern oder von Baeyer-Katte.104 Gleichwohl findet sich im Kern 
der besagten palingenetischen Haltungen zweifellos ein Paradox: Einerseits 
verkünden sie eine düstere Botschaft von Verfall und Untergang. Andererseits 
enthält diese Warnung verblüffenderweise eine Botschaft der Hoffnung. 

Das sogenannte palingenetische Paradox zeigt, wie schwierig eine trenn-
scharfe Definition von Pessimismus und Optimismus sein kann. Dabei er-
scheint es logisch, dass sich sowohl Optimismus als auch Pessimismus in 
einem Werk finden: Niemand kann immer pessimistisch im Sinne von fa-
talistisch und verzweifelt sein.105 Gerade eine negative bzw. pessimistische 

pie ihrerseits kann den Kulturpessimismus zu ihrer Voraussetzung haben.« Rohrmoser 

1985, S. 32. Auf die Verschränkung von Pessimismus und politischem Gestaltungswil-

len rekurrier t ebenfalls Michel: »Denn die bisherigen pessimistischen Prognosen ver-

standen sich gemeinhin als self-destroying prophecies: Sie wollten abwenden, was ein-

treten müßte, wenn alles so weiterliefe wie zuvor.« Michel 1985, S. 125.

103 | Genau an diesem Punkt setzt auch die Kritik von Louis Dupeux an. Der französi-

sche Historiker und Germanist ver tritt in Bezug auf die sogenannte »Konservative Revo-

lution« die These, dass die Protagonisten nicht mit den Vertretern eines verzweifelten, 

der Vergangenheit zugewandten, Kulturpessimismus gleichgesetzt werden dürfen. Im 

Unterschied zum Kulturpessimismus zeichnet sich die sogenannte »Konservative Re-

volution« durch »Optimismus, Lebenskraft und Anspruch auf Modernität« auS. Dupeux 

1994, S. 287. Vgl. zu diesem Argument auch: Graf 2005, S. 105. Besagte Variante des 

Optimismus ar tikulier t sich demnach insb. durch Begrif fe wie Erneuerung, Wiederauf-

erstehung, AktivismuS. In diesem Sinne ist der Nationalsozialismus keine (kultur-)pes-

simistische Ideologie. Siehe zur gegenteiligen Auffassung: Dahrendorf 1979, S. 223f.

104 | Vgl. Baeyer-Katte 1958 Wanda von Bayer-Katte hatte die Idee, Kulturpessimis-

mus als politische Gefahr zu deuten, bereits vor Stern 1958 ausgearbeitet; Stern kann-

te die Arbeit von Bayer-Katte, zitier t sie aber nur am Rande. Vgl. Stern 1963a, S. 409. 

Vgl. zum Strukturmuster jener Form von Apokalypse auch: Vondung 1997, S. 166.

105 | Horkheimer hat in diesem Zusammenhang folgende These ver treten: »Mit theo-

retischem Pessimismus könnte eine nicht unoptimistische Praxis sich verbinden, die 

des universalen Schlechten eingedenk, das Mögliche, trotz allem, zu verbessern sucht.« 

Horkheimer 1971, S. 6. Und an anderer Stelle schreibt er weiter: »Pessimistisch ist mei-

ne Vorstellung in der Tat über die Schuld des Menschengeschlechtes, pessimistisch 

in Bezug auf die Vorstellung, wohin die Geschichte läuft […] Worin besteht aber der 

Optimismus, den ich mit Adorno, meinem verstorbenen Freund, teile? Darin, daß man 

versuchen muß, trotzdem das zu tun und durchzusetzen, was man für das Wahre und 

Gute hält. Und so war unser Grundsatz: theoretischer Pessimist zu sein und praktischer 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 79

Zeitdiagnose führt zwingend zur Überlegung hinsichtlich politischer Hand-
lungsmöglichkeiten und Lösungen. An jene Überlegung gilt es inhaltlich an-
zuknüpfen und im Einzelfall zu prüfen, wie sich eine Theorie zwischen den 
Polen Verzweiflung und Hoffnung, zwischen der Beschwörung von Ängsten 
und Untergangszenarien und der gleichzeitigen Diskussion alternativer Ord-
nungskonzepte und Praxen einordnen lässt und was dies über den politischen 
Pessimismus aussagt. Insofern ist auch nicht davon auszugehen, dass Schmitt, 
Foucault und Agamben zu einhundert Prozent einem jener beiden Idealtypen 
entsprechen, sondern es gilt explizit zu klären, welche Schriften wie in diesem 
Spektrum eingeordnet werden können.

Wichtig ist hierbei noch der Hinweis, dass ein idealtypischer und stringent 
durchgehaltener metaphysischer Pessimismus nicht hoffen kann, die Welt 
politisch zu verändern. Da das diesseitige durch außerweltliche Gegebenheit 
bestimmt ist, ist hieran nicht zu rütteln – Fatalismus ist die logische Konse-
quenz. Im Gegensatz dazu macht der kulturhistorische Pessimismus, d.h. 
der Kulturpessimismus, diesseitige Praxis oder die von Menschen gemachte 
Geschichte für die gegenwärtigen Missstände verantwortlich. Denn: »[…] was 
eine Zivilisation veranlaßt, ihren schicksalhaften Weg abwärts zu schreiten, sei 
nicht ein kosmisches Gesetz wiederkehrender Kreisläufe, sondern selbstverur-
sachte Zerstörung«.106 Damit wohnt dieser Begründung konstitutiv eine Exit-
Option inne; weil menschliche Praxen prinzipiell immer änderbar sind, kann 
einer negativen Diagnose und pessimistischen Prognose eine Utopie angekop-
pelt und somit eine Umkehrung des Verfalls gedacht werden. Im Diskurs über 
Kulturpessimismus führt die Begründungsfigur somit zu einer Ambivalenz 
zwischen Verzweiflung und Hoffnung.107 So unwahrscheinlich es erscheinen 
mag: Im Gegensatz zu metaphysischen oder auch theologischen Erklärungen 
lässt sich die Welt grundsätzlich noch verändern. Historische Fehlentwick-
lungen lassen sich korrigieren, der Masterplan einer höheren außerweltlichen 
Macht oder kosmischen Ordnung nicht.108 Diese verkappte Utopie des Kultur-
pessimismus hat dann zwei Seiten, sie ermöglicht die Kritik dessen, was ist, 

Optimist.« Horkheimer 1972, S.  175. zit.n. Raulet 1986, S.  48. Jene Unterscheidung 

zwischen »theoretischem Pessimismus« und »nicht unoptimistischen Praxen« oder op-

timistischen Praxen kann helfen, Ambivalenzen und Widersprüche auszumachen. Siehe 

zu diesem Paradox bei Schopenhauer und Nietzsche auch: Wolter 2013, S. 193ff.

106 | Löwith 1953, S. 21.

107 | Vgl. hierzu exemplarisch: Michel 1985 oder Grif fin 2005.

108 | »Der wichtigste Unterschied, der den kulturkritischen vom metaphysischen Pes-

simismus trennt, besteht darin, daß hier Leid und Verfall – wie schon in der GEBURT DER 

TRAGÖDIE – als historische Phänomene bestimmt werden. Dies implizier t zum einen 

eine stärkere Orientierung an der konkreten Er fahrung, zum zweiten ergibt sich hieraus 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus80

im Sinne der Kategorie »Kontrastfolie« und fungiert gleichzeitig als Utopie für 
das, was sein soll. 

Für die Bestimmung des politischen Pessimismus ist es demgemäß ent-
scheidend, das Spannungsverhältnis zu rekonstruieren und zu eruieren, ob die 
Lösungen ggf. im Widerspruch zu den Problemen stehen, d.h. ob die Problem-
konstellation so omnipräsent und übermächtig erscheint, dass die Lösungs-
ansätze in diesem theorieimmanenten Weltzusammenhang keine Wirkung 
mehr entfalten können. So müssen die negativen Diagnosen und Prognosen 
sowie die impliziten und theorieimmanenten Konsequenzen, die aus den Ein-
schätzungen zur Moderne abgeleitet werden können, mit den (möglicherwei-
se aufgezeigten) utopischen und emanzipatorischen Potenzialen kontrastiert 
werden. 

Von hier aus gilt es zu untersuchen, in welchem Verhältnis pessimistische 
Theorie und optimistische Praxis in den Werken von Schmitt, Foucault und 
Agamben stehen. Das Aufspüren von theorieimmanenten Widersprüchen 
führt zu einer Differenzierung und Relativierung der betrachteten Theorien 
sowie zur Klärung, bis zu welchem Grad überhaupt von Pessimismus gespro-
chen werden kann. Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass das jeweils 
entworfene Zukunftsszenario der Casus knacksus einer Definition von Pessi-
mismus ist. Es geht um die Frage, ob ausgehend von den Diagnosen überhaupt 
noch politisches bzw. emanzipatorisches Handeln vorstellbar ist? Emanzipa-
tion ist dabei neutral zu verstehen – als Freimachen von negativen Verhältnis-
sen –, unbesehen, was dann als schlecht gilt. Offen ist weiterhin, ob sich eine 
verschüttete Utopie im jeweiligen Werk ausmachen lässt und was dies für den 
jeweiligen politischen Pessimismus bedeutet. 

4.2.6	 Haltung/Performanz des Pessimismus 

Der Pessimismus zeigt sich nicht nur in Form von negativen Diagnosen und 
Prognosen, Niedergangserzählungen und negativen Menschenbildern, son-
dern ebenso in der Verwendung bestimmter Begriffe und rhetorischer Mittel. 
Jener Zusammenhang wird im Diskurs über Pessimismus oft als »Haltung« 
bezeichnet.109 Die Einschätzung, dass sich eine bestimmte Haltung in pessi-

die Annahme, der Ver fall sei auch historisch überwindbar: Nicht die kosmische Ord-

nung ist der Grund des Übels, sondern bestimmte Fehlentwicklungen der Gegenwart 

beziehungsweise der jüngeren Vergangenheit, und es besteht zumindest prinzipiell die 

Möglichkeit, diese Prozesse wieder umzukehren.« Pauen 1997a, S. 144.

109 | Nach Martin Schmidt ist darunter Folgendes zu verstehen: »Der Begrif f der Hal-

tung zielt auf eine relative Stabilität von Urteilen und Werten ab.« Schmidt 2007a, S. 59. 

Vgl. zur Haltung des Pessimismus auch Dahrendorf 1979, S.  223, Bollenbeck 2007, 

S. 15, 19, Bickel 2000, S. 23, Horkheimer 1971, S. 6, Bohrer 1978, S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 81

mistischen Texten nachweisen lässt, ist relativ verbreitet, worin sie konkret be-
stehen soll, ist hingegen strittig.

Übersetzt in die Begriffe der konstruktivistischen Beobachtungstheorie 
ist eine Haltung keine Charaktereigenschaft einer Person, geschweige denn 
Ausdruck eines Bewusstseinszustandes, sondern vielmehr eine spezielle Be-
obachtungslogik eines Textes; d.h. pessimistische Kulturkritik operiert mit 
bestimmten charakteristischen Unterscheidungen, schafft dadurch die eigene 
Welt(-wahrnehmung) und panzert diese gegen Kontingenz. Pessimismus ist 
somit ein performativer Akt, der sich in rhetorischen Zuspitzungen und Ra-
dikalisierungen zeigt bzw. durch die erste hervorgebracht wird. Die Haltung 
bezeichnet im Rahmen dieser Arbeit die Performanz des Pessimismus. Dabei 
ist davon auszugehen, dass die jeweilige Beobachtungslogik in habitualisierter 
Form in die Texte der Vergleichsautoren eingeschrieben ist und sich mittels 
einer Beobachtung zweiter Ordnung (re-)konstruieren lässt.110 Jeder der hier 
rekonstruierten Texte kann 

110 | Die Kategorie Haltung weist durchaus Parallelen zur Habitus-Theorie Pierre Bour-

dieus auf. Der Habitus fungier t im Rahmen des theoretischen Kontextes Bourdieus als 

Mittler zwischen Objektivismus und Subjektivismus, indem reflektier t wird, wie sich die 

Strukturen eines sozialen Feldes »in jedem Organismus in Gestalt von Wahrnehmungs-, 

Denk- und Handlungsschemata niederschlagen«. Bourdieu 1987, S.  101. Der Habitus 

determinier t in bestimmten Grenzen die Handlungs- und Denkschemata sozialer Akteu-

re, womit eine lohnende theoretische Alternative zur perspektivischen Limitierung des 

methodischen Individualismus gegeben ist. Ein Habitus ist folglich sozialstrukturell be-

stimmt, d.h. er wird durch Er fahrungen sozialisier t und unterscheidet sich im Einzelfall 

danach, welche Position ein Akteur im sozialen Feld innehat. Kleinbürgerliche, adelige 

oder bildungsbürgerliche Milieus, unterschiedliche Herkunft, verschiedene Schulfor-

men, aber auch Sprachen usw. produzieren divergierenden Habitus. Bourdieu argumen-

tier t in marxistischer Tradition, entsprechend wird unter der Position im sozialen Feld vor 

allem die Klassenzugehörigkeit und damit die Möglichkeit eines Akteurs, über soziales, 

ökonomisches und kulturelles Kapital zu ver fügen, verstanden. Bezogen auf den Gegen-

stand politischer Pessimismus bietet diese Theorie die Möglichkeit, sich von psycho-

logischen Argumentationen zu lösen und sozialstrukturelle und geschichtliche Gründe 

aufzuzeigen, warum ein Autor eine negative Theorie der Moderne entwickelt, präferier t 

bzw. sich stärker von einer solchen angesprochen fühlt. Eine theoretische Analyse an-

hand des Habitus-Konzeptes könnte im Weiteren danach fragen, welche Rezipienten 

– aufgrund welchen Habitus – von Schmitt, Foucault und Agamben angesprochen wer-

den. Positivistische und empirische Theorien setzen Sozialität häufig unproblematisch 

voraus, und folglich weichen auch die Sprache, die Begrif fe und die rhetorische Struktur 

der Texte deutlich von denen als pessimistisch bezeichneter Theorien ab. Obwohl die 

Theorie Bourdieus hier lohnende Ansatzpunkte bietet, möchte ich mich nicht explizit 

darauf berufen, weil erstens keine biographische und sozialstrukturelle Erklärung er-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus82

»[…] als eine Kommunikationsform verstanden werden, die sich an einen Adressaten 

richtet und diesen von dem Wahrheitsgehalt seiner Aussagen zu überzeugen sucht. Zu-

gleich, das haben die Überlegungen zum Problem der Repräsentation sozialer Tatsa-

chen gezeigt, kommt der verwendeten Sprache eine realitätserzeugende Funktion zu. In 

diesem Verständnis entdeckt der wissenschaftliche Blick nicht die Tatbestände selbst, 

vielmehr er findet der wissenschaftliche Text seine Gegenstände.«111 

Die Rhetorik entfernt sich demnach nicht von der ›Wirklichkeit‹ – wie alt-
europäische Verständnisse von Wissenschaft behaupten –, sondern wird hier 
im Anschluss an sprachanalytische und konstruktivistische Erkenntnisse als 
konstitutiv für Wirklichkeits- und Wissensproduktion angesehen.112 Die Funk-
tion der Rhetorik besteht gerade darin, das Geschriebene und das Dargestellte 
als notwendige Beschreibung des Gegenstandes erscheinen zu lassen.113 Ent-
sprechend folgt ebenso eine pessimistische Theorie aus der Art und Weise, 
wie der jeweilige Text argumentiert, beobachtet und eben rhetorische Mittel 
verwendet. Dabei werden im Diskurs über Pessimismus immer wieder drei 
Eigenschaften genannt, die hier inhaltlich unter der Kategorie Haltung subsu-
miert werden: 1. Eine Tendenz zur Verallgemeinerung 2. Eine Ästhetisierung 
des Schrecklichen 3. Die Selbstinszenierung des Autors.

Verallgemeinerung bedeutet dabei, dass pessimistische Deutungen mit 
unzulässigen Generalisierungen Hand in Hand gehen, was Bennett auf die 
Formel zuspitzt: »In short, cultural pessimism is characterised by generalised 
negative certainty.«114 Ausgehend von einer polykontexturalen Gesellschaft 
lässt sich immer Gutes und Schlechtes beobachten, aber die pessimistische 
Haltung zeichnet sich – idealtypisch gesprochen – gerade durch eine Gene-
ralisierung des Negativen aus, positive Gegenbeispiele werden nicht gesehen 
oder erscheinen als marginale Phänomene, hinter denen sich eine negative 

folgen soll. Unter Haltung wird im Folgenden nur die Argumentations- und Unterschei-

dungslogik des jeweiligen Textes bezeichnet. Zweitens ist es meiner Untersuchung im 

gegebenen Umfang und mit dem Fokus auf die wissenschaftlichen Primärtexte der drei 

Theoretiker nicht möglich, eine empirische Analyse des jeweiligen sozialen Feldes, in 

welchem sich Schmitt, Foucault und Agamben bewegen, und der entsprechenden wirk-

mächtigen Kapitalar ten zu leisten.

111 | Farzin 2011, S. 35.

112 | Der deutschsprachige Wissenschaftsdiskurs hat sich lange und zum Teil bis heu-

te gegen solche Einsichten gesperr t; es gibt so etwas wie einen »weitreichenden Refle-

xionsstopp« Ebd., S. 36. Siehe hierzu insb.: Keller et al. 2013. 

113 | Foucault und Agamben wurden in der vorliegenden Arbeit nicht in der Original-

Sprache rezipier t, sondern in deutscher oder englischer Übersetzung, weshalb die Ana-

lyse der »Sprachästhetik« mit den Beschränkungen der Übersetzung einhergeht.

114 | Bennett 2001, S. 181.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 83

Dynamik findet. Georg Bollenbeck bezeichnet jene Tendenzen der Kultur-
kritik als »heillose Hypergeneralisierungen«115, und Pauen spricht in diesem 
Zusammenhang vom sogenannten »absolutistischen Superlativ«.116 Derarti-
ge Perspektiven verharren gewissermaßen auf der negativen Seite bzw. nur 
dieser wird mit entsprechenden Beschreibungen, Metaphern und Beispielen 
Bedeutung zugesprochen. Werden solche binären Muster nicht reflektiert, er-
scheint die Gegenwart schnell defizitär. Eine solche Art der Weltbeobachtung 
verstärkt sich kontinuierlich selbst in einer unmittelbar erzeugten Abwärts-
spirale, da nur noch Schlechtes bzw. Verschlechterungen erkannt werden.117 
Perspektivwechsel und Selbstreflexion, die das negative Weltbild und den Ob-
jektivitätsanspruch irritieren könnten, werden ausgeschlossen, so zumindest 
die hier gewollte idealtypische Zuspitzung. Eine Tendenz zur Verallgemei-
nerung bedeutet, dass nicht nur ein vielschichtiger Einzelaspekt als negativ 
interpretiert, sondern diese Deutung auf die ›gesamte Moderne‹ ausgedehnt 
wird. Aber auch die gebräuchliche und simplifizierende Verwendung von 
Begriffen wie »die Geschichte«, »die Menschheit« »die Dekadenz« usw. ist 
mit dem Preis einer erkenntnistheoretisch mangelhaften Verallgemeinerung 
erkauft. Charakteristisch für den Pessimismus ist demnach nicht nur, was 
bewertet wird, sondern vor allem wie: generalisierend negativ. Ein solcher 
Differenzierungsverlust118 müsste, wenn die oben dargestellten Bewertungen 
als pessimistisch zutreffen, die Werke von Schmitt, Agamben und Foucault 
auszeichnen. 

Ein Aspekt einer pessimistischen Haltung, den es gesondert zu analysie-
ren gilt, ist »Die Ästhetik des Schreckens« oder »Ästhetisierung des Grau-
ens«119 Für meine Untersuchung ist relevant, ob Schmitt, Foucault und Agam-
ben dem ›Schrecken‹ d.h. negativen Phänomenen, eine ästhetische Qualität 
zusprechen. Welche Funktion hat diese Form von Ästhetik für die rhetorische 

115 | Bollenbeck 2007, S. 12 und 17.

116 | Pauen 1997a, S. 7.

117 | Vgl. Bennett 2001, S. 180ff.

118 | Dif ferenzierungsverlust als Merkmal einer pessimistischen Haltung meint selbst-

verständlich nicht eine Form von Beobachtung, die ohne Unterscheidungen auskommt. 

Jede Beobachtung ist konstitutiv an eine Unterscheidung gebunden, dies gilt ebenso 

für die im hier dargelegten Sinne pessimistischen Beobachtungen. Unter Dif ferenzie-

rungsverlust soll vielmehr eine Beobachtung verstanden werden, der es nicht gelingt, 

Abweichendes zu sehen, positive bzw. negative Aspekte mit in den Blick zu nehmen.

119 | Bohrer 1978, S. 75ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus84

Plausibilisierung der jeweiligen Zeitdiagnose und Prognose?120 Und wird der 
Ästhetik vielleicht eine positive Funktion zugesprochen?121

Gegenstand der Ästhetisierung kann aber nicht nur das sogenannte 
Schreckliche sein, sondern ebenso derjenige, der den Schrecken diagnos-
tiziert. Anders formuliert: Pessimistische Warnungen können mit einem 
prophetischen Gestus einhergehen. Auch an dieser Stelle wird nicht die psy-
chologische Verfasstheit eines Autors ermittelt, sondern die textimmanente 
Darstellung der eigenen Person, d.h. des Autors. So stellen sich die Fragen: 
Woher stammt das Wissen über den Zustand und die Zukunft der modernen 
Kultur oder Gesellschaft? Ist die Zeitdiagnose erkauft mit einem Verlust an 
Selbstreflektionsfähigkeit? Und kommt der Autor der jeweiligen Theorie der 
Modernen in der beschriebenen Welt überhaupt vor, also werden die Voraus-
setzungen der eigenen Beobachtung reflektiert? Finden Erkenntnistheorie 
und eine Relativierung der eigenen Beobachterposition in den zu untersuchen-
den Theoriegebäuden überhaupt statt? 

Die Texte, die den Blick primär auf negative Gesichtspunkte lenken und 
einen Niedergang diagnostizieren, scheinen sich zumindest implizit einem 
besonderen, also höheren Rang zuzuordnen. Eine pessimistische Sicht zeich-
net sich – idealtypisch zugespitzt – durch ein übersteigertes Selbstverständnis 
aus.122 Idealtypisch empfiehlt sich der Kulturpessimist als besonders mutig 
und unerschrocken, wohingegen die vermeintlich naiven Optimisten gegen 
den eigenen Heroismus ausgespielt werden. Ein prominentes Beispiel hierfür 

120 | Welches Narrativ wird beispielsweise bemüht, um die eigene Argumentation zu 

untermauern? White folgend nutzt Burckhardt in »Die Kultur der Renaissance in Italien« 

beispielsweise das dramaturgische Mittel der Melancholie, nach der Darstellung der 

historischen Ereignisse in jedem der sechs Kapitel »wechselt die Tonlage in die dunk-

len Mollgeräusche, die Mahnung, daß alles Menschenwerk vergehen wird«. White 2008, 

S. 323. 

121 | Aus einer solchermaßen ernüchter ten Position schreibt Bernard-Henri Lévy: »Der 

antibarbarische Intellektuelle muß auch Künstler sein. Denn die Kunst ist nichts ande-

res als der in Tausenden von Jahren aufgerichtete Damm gegen die Leere des Todes, 

gegen das Chaos der Gestaltlosen, gegen die Sanduhr des Grauens. Denn allein Dich-

ter, Maler und Musiker vermögen das Böse zu benennen und seine blutigen Perlen zu 

finden.« Lévy 1978, S. 140.

122 | Pauen 1997a, S.  13. Bezüglich der Selbstinszenierung setzt Pauen den Begrif f 

sekundärer Pessimismus ein. Zum sekundären Pessimismus gehört immer eine gewisse 

Distanz zu den krisenhaften Ereignissen, die diese negativen Zeitdiagnosen stützen. 

Allerdings bleibt hierbei unklar, was genau den primären Pessimismus ausmacht, zumal 

Pauen sich sehr stark von der sog. Krisenhypothese distanzier t. Entsprechend wird er 

kaum dem primären Pessimismus einen ›direkten‹ oder ›eigentlichen‹ Realitätskontakt 

oder Krisenbezug zusprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 85

ist Webers wortgewaltiger Ausblick in seiner Rede »Politik als Beruf«: »Nicht 
das Blühen des Sommers liegt vor uns, sondern zunächst eine Polarnacht von 
eisiger Finsternis und Härte, […] Wenn diese Nacht langsam weichen wird, 
wer wird dann von denen noch leben, deren Lenz jetzt scheinbar so üppig ge-
blüht hat?«123 In der Schrift »Wissenschaft als Beruf« – ebenfalls angesichts 
des Endes des Ersten Weltkriegs erschienen – fordert er weiterhin: »Wer dies 
Schicksal der Zeit nicht männlich ertragen kann, dem muß man sagen: Er 
kehre lieber, schweigend, ohne die üblichen öffentlichen Renegatenreklame, 
sondern schlicht und einfach, in die weit und erbarmend geöffneten Arme der 
alten Kirche zurück […].«124 Ob und zu welchem Grad Webers komplexes und 
unabgeschlossenes Werk dem Typus des politischen Pessimismus entspricht, 
kann hier nicht diskutiert werden.125 Die beiden Belegstellen sollen lediglich 
als exemplarisches Beispiel intellektueller Selbstdarstellung dienen: Weber in-
szeniert sich seiner Zuhörerschaft als ›wahrhafter Mann‹, der die erschrecken-
den Zeichen der Zeit erkannt hat und dem ›Grauen‹ mutig und unerschrocken 
die Stirn bietet sowie dem ›Schrecken‹ mit seinen pathetischen Worten eine 
gewisse Ästhetik abgewinnt bzw. zuspricht.126 

Zu bedenken ist, dass die dargestellten drei Charakteristika Tendenz zur 
Verallgemeinerung, Ästhetisierung des Schrecklichen und Selbstinszenie-
rung des Autors kritisch gegen die Vertreter des (Kultur-)Pessimismus vorge-
bracht werden. Zum Teil laufen jene Kritiken auf moralisierende Verurteilun-
gen hinaus, die normative und erkenntnistheoretische Beschränkungen der 
eigenen Kritik übersehen. Normative Grundlage meiner Argumentation und 
Analyse ist die Setzung, dass die moderne Gesellschaft erstens kontingent und 
zweitens komplex ist, woraus sich die Forderung an die politische Theorie ab-
leitet, dies zu reflektieren und keine deterministischen Aussagen vorzuneh-
men. Weiterhin ist das Vorgehen, die Haltung anhand der drei Charakteristika 

123 | Weber 1958, S. 66. 

124 | Weber 1995, S. 44f.

125 | Es ist die Prognose, die Welt erstarre zu einem »stählernen Gehäuse der Hörig-

keit« (Weber 1988, S.  203f.), mit der Folge, dass »die äußeren Güter dieser Welt zu-

nehmende und schließlich unentrinnbare Macht über den Menschen« gewonnen haben, 

»wie niemals zuvor in der Geschichte«, welche die Frage nach der Reichweite pessimis-

tischer Kulturkritik in Webers Werk aufwir f t. Weber 1984, S. 188. Trotzdem ist Webers 

vielschichtiges Werk sicherlich nicht pauschal als pessimistisch, im Sinne von aus-

schließlich deterministisch und fatalistisch, zu kritisieren. 

126 | Der Ernst, welcher diese Wortwahl auszeichnet, ist im intellektuellen Selbstver-

ständnis insb. in der ersten Hälf te des 20. Jahrhunderts verbreitet und findet sich bei-

spielsweise noch bei Alexandre Kojève, dem zufolge intellektuell nur diejenigen Akade-

miker ernst zu nehmen sind, »[…] die sich auf den Kampf auf Leben und Tod eingelassen 

haben«. Zit. nach Rorty 2003, S. 332. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus86

Selbstinszenierung, Verallgemeinerung und Ästhetisierung des Schreckens 
zu (re-)konstruieren, zwangsläufig selektiv. Einerseits, weil nicht alle dies-
bezüglich relevanten Aussagen der drei Theorien analysiert werden können. 
Zweitens könnten sicherlich zusätzliche »Aspekte der Rhetorizität«127 unter-
sucht werden, wie die verwendeten Metaphern, die Beispiele zur Evidenzer-
zeugung oder die »Tropen« im Sinne Whites. Diese Selektivität des Vorgehens 
entspringt einerseits daraus, den drei, innerhalb der Pessimismus-Diskussion 
dominanten, Charakteristika der Haltung ausreichend Raum zu bieten und 
gleichzeitig die fünf inhaltlichen Kategorien des Pessimismus ebenfalls de-
tailliert analysieren zu können.128 Darüber hinaus geschieht die Begrenzung 
der Studie aufgrund pragmatischer Überlegungen: Die Feinanalyse der Rheto-
rizität des Pessimismus wäre sicherlich spannend, aber eine derart detaillier-
te Untersuchung verspricht meiner Ansicht nach keinen weitergehenden Er-
kenntnisgewinn für die übergeordneten Fragen, ob die Theorien pessimistisch 
sind und welcher Typus von Pessimismus ggf. vertreten wird. 

4.3	Resümee 

Mit diesen sechs Kategorien ist nun sicherlich nicht die abschließende Defini-
tion von Pessimismus gegeben. Eine solche kann auch aufgrund der eingehend 
erläuterten Aspekte nicht allumfassend und endgültig vorgenommen werden. 
Gleichwohl lässt sich dieses idealtypische Modell im Sinne eines Werkzeug-
kastens nutzen, um zu überprüfen, wo sich pessimistische Konstruktionen in 
den Schriften von Schmitt, Foucault und Agamben bestimmen lassen. 

Für die folgende Analyse ist zu entschlüsseln, welche Begründungen für 
eine negative Geschichts-, Gegenwarts- oder Zukunftsbeschreibung bemüht 
werden. Denkbar ist dabei, dass der Pessimismus theologisch, metaphysisch 
und/oder kulturhistorisch fundiert wird. Nicht auszuschließen ist dabei, dass 
sich mehrere Begründungen bei einem Autor oder sogar innerhalb eines Tex-
tes finden, die mehr oder weniger kohärent erscheinen. Damit ist es folglich 
ebenso erklärungsbedürftig, inwiefern diese Begründungsleistungen reflek-
tiert werden und ob ein Mangel an erkenntnistheoretischer Reflektion pessi-
mistische Deutungen begünstigt? Pessimismus bedeutet weiterhin nicht nur 
– der strengen etymologischen Definition folgend – die Wahrnehmung des 
Schlimmsten oder der schlimmsten aller möglichen Welten, sondern ebenfalls 
eine bestimmte Art der Beobachtung, welche permanent und ausschließlich 
Negatives beschreibt und sich selbst in dieser Perspektive gefangen nimmt, so 

127 | Farzin 2011, S. 49.

128 | Mit besagter Begründung der Selektivität orientiere ich mich an Farzin: Ebd., 

S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Eine Anatomie des polit ischen Pessimismus 87

dass nicht unbedingt ›das Schlimmste‹ beschrieben wird, jedoch die positive 
Seite der eigenen Unterscheidung nicht in gleichem Maße reflektiert wird. 

Einen analytischen Gewinn verspricht vor jenem Hintergrund die Frage 
nach der Form der Beobachtung, beispielsweise von Verlustwahrnehmungen, 
wie sie sich in einer Niedergangsbeschreibung finden. Darüber hinaus und 
in Kombination damit zeigt sich der Pessimismus in bestimmen Idealvor-
stellungen, welche die jeweilige Gegenwart defizitär erscheinen lassen. Für 
pessimistische Beobachtungen sind weiterhin das ihnen innewohnende Men-
schenbild sowie eine deterministische Geschichtsauffassung von Bedeutung. 
Schließlich gilt es, die Zukunftsprognosen zu analysieren und damit das sich 
dort eventuell findende widersprüchliche Spannungsverhältnis zwischen Ver-
zweiflung und Hoffnung. Zu ermessen ist dann, ob und in welcher Form poli-
tische Handlungsfähigkeit vom entsprechenden Autor noch für möglich und 
sinnvoll erachtet wird, beispielsweise, ob politische Reformen oder Revolutio-
nen noch einen Ausweg versprechen.129 Mit dieser Klassifizierung ist nicht be-
hauptet, dass sich alle Momente des Pessimistischen bei dem jeweiligen Autor 
finden müssen, sondern es wird zu prüfen sein, welche sich rekonstruieren 
lassen und welche nicht, sowie welche Schlüsse dies über den jeweiligen poli-
tischen Pessimismus erlaubt.

129 | Die Reihenfolge dieser Kategorien variier t bei den Analysen Schmitts, Foucaults 

und Agambens leicht und erklär t sich aus dem Schreibprozess und meiner (Re-)kons-

truktion des jeweiligen Theorieaufbaus, die jeweils den argumentativen Anschluss mit 

einer bestimmen, eben nicht immer derselben, Kategorie nahelegt.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5.	 Carl Schmitt

5.1	Vorbemerkungen

Kaum ein politischer Denker provoziert und polarisiert so stark wie Carl 
Schmitt. Entsprechend vielfältig sind die Kritiken an Person und Werk, wobei 
immer wieder – wie oben dargestellt – der Vorwurf des Pessimismus erhoben 
wurde. Gesichert scheint in diesem Kontext, dass Schmitts Kultur- und Mo-
dernitätskritik seine Schriften mit einer Vielzahl von Denkern zu Beginn des 
20.  Jahrhunderts verbindet.1 Bisher ist allerdings ungeklärt, inwiefern und 
zu welchem Grad Schmitt pessimistische Argumente und Positionen vertritt 
und wie sich seine Position im zeitlichen Verlauf verändert. 

Zweifellos besteht eine Schwierigkeit darin, dem Werk in seinen Wand-
lungen, Vieldeutigkeiten und Widersprüchen gerecht zu werden, zumal der 
Autor Schmitt in seinen Texten insistierte, seine Argumentation sei über die 
Unterscheidung von Optimismus und Pessimismus erhaben und könne kei-
neswegs den »Geschichtsphilosophen des Unterganges« zugerechnet werden.2 
Entsprechend möchte Schmitt insbesondere seine Begriffsbestimmung des 
Politischen nicht als pessimistisch verstanden wissen und reklamiert:3 »Die 
Frage ist mit psychologischen Bemerkungen über ›Optimismus‹ oder ›Pessi-
mismus‹ nicht erledigt; […].«4 Im Widerspruch dazu findet sich in seinen Ta-
gebüchern im Jahr 1921 folgende Aussage: »Aber ich bin tot. Meine Existenz 
ist Pessimismus. Ich bin krank.«5 In anderer Form bestätigt Schmitt seinen 

1 | Vgl. zu dieser These Vollrath 1997, S. 421. Zu Schmitts Kultur- und Modernitätskritik 

im Frühwerk siehe: Villinger 1995.

2 | Schmitt 1991, S. 126.

3 | Vgl. Schmitt 2002, S.  58 und 64. Auch an anderen Stellen veror tet Schmitt sein 

Denken jenseits der Unterscheidung von Optimismus und Pessimismus.  Vgl. Schmitt 

1955, S. 156. Schmitt schwankt in seinen Tagebucheinträgen vor 1914 zwischen »dog-

matischer Ablehnung und persönlicher Neigung zum Pessimismus«. Mehring 2009, 

S. 96. Siehe auch zur Gnosis: Groh 2014.

4 | Schmitt 2002, S. 63.

5 | Schmitt 2014, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus90

Pessimismus im Jahr 1948: »›Jugend ohne Goethe‹ (Max Kommerell), das war 
für uns seit 1910 in concreto Jugend mit Hölderlin, d.h. der Übergang vom 
optimistisch-ironisch-neutralisierenden Genialismus zum pessimistisch-akti-
ven-tragischen Genialismus.«6 Erich Schwinge hat bereits 1930 auf die Viel-
deutigkeit der »Sphinx« Schmitt hingewiesen, ohne jedoch die Frage des Pes-
simismus zu thematisieren.7 Das paradoxe Verhältnis von Pessimismus und 
Aktivismus ist wiederum genau die Problematik, die ich mit der Kategorie des 
politischen Pessimismus zu fassen versuche. Im Folgenden geht es indes nicht 
darum, die Thesen Schmitts mit einer ›richtigen‹ Faktizität oder Wirklichkeit 
abzugleichen, sondern zu sehen, wie der Autor selbst eine Weltkonstruktion in 
seinen Schriften erschafft und wie sich Problemwahrnehmung und Lösungs-
ansätze verändern. 

Zur Rekonstruktion des politischen Pessimismus werden zunächst 
Schmitts politische Anthropologie und anschließend die Niedergangswahr-
nehmung und die dazugehörige Kultur- bzw. Modernitätskritik dargestellt. 
Entscheidend für die Einordnung der Theorie sind schließlich die Geschichts-
theorie und Zukunftsprognose sowie die daraus abgeleiteten politischen Kon-
sequenzen.8 Die leitende These ist dabei, dass die Schriften Schmitts gerade 
gegen die politische Ohnmacht und Passivität des verzweifelten Pessimismus 
gerichtet sind. Dabei beruft sich Schmitt auf die Gefahr einer Ent- und Über-
politisierung, die er durch staatliche Souveränität zu bannen sucht. Normativ 
positioniert sich der Staatsrechtler gegen die Möglichkeit einer entpolitisierten 
d.h. befriedeten Moderne. Gleichzeitig attestiert er der modernen Gesellschaft 
eine Dynamik und radikale Prozesshaftigkeit, die seine statischen Rettungsver-
suche zum Scheitern verurteilen. Die Theorie mündet so in einen politischen 
Pessimismus, welchem sie eigentlich entkommen möchte. Theorieimmanent 
entfaltet die Konstruktion des Politischen eine geschichtsphilosophische bzw. 

6 | Schmitt 1991, S. 152.

7 | Schwinge 1930, S. 19, FN 39, zit.n.: Meuter 1994, S. 11. Interessant ist nun, dass 

auch Foucault in der Rezeption als »Sphinx der Postmoderne« (N.N. 1993, S. 226) be-

zeichnet wurde und der französische Philosoph für sich selbst in Anspruch nahm, einen 

sogenannten »pessimistischen Hyperaktivismus« zu ver treten.

8 | Die Untersuchung er folgt somit mittels der entwickelten sechs idealtypischen Kate-

gorien des politischen Pessimismus: Anthropologie, Niedergangsgeschichte, Kontrast-

folie, Philosophie der Geschichte, Zukunftsszenario und Haltung. Wichtig ist nochmals 

zu betonen, dass die Analyse aus den oben genannten erkenntnistheoretischen Grün-

den ausschließlich entlang der Unterscheidungslogik der Texte er folgt. Eine Historisie-

rung der Person, eine detaillier te Analyse der Verschränkungen von Leben und Werk 

sind nicht der Anspruch und werden bewusst ausgeklammert. Zum Zusammenhang von 

Leben und Werk siehe die sehr detaillier te und kenntnisreiche Biographie von Reinhard 

Mehring: Mehring 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 91

-theologische Steigerungsdynamik, die stabile politische Verhältnisse systema-
tisch ausschließt.

5.2	Politische Anthropologie

Rudimentäre anthropologische Setzungen fundieren implizit oder explizit 
jede politische Theorie, dies gilt ebenso für die Absage an die Anthropologie, 
d.h. auch eine Theorie, die anthropologische Festlegungen bewusst vermeiden 
möchte, legt sich durch jene Offenheit des Menschenbildes implizit auf be-
stimmte, eben nicht deterministische, anthropologische Annahmen fest. Die 
Frage nach ›der Natur‹, ›dem Wesen‹, oder der kontingenten Beschaffenheit 
des Menschen hat weiterhin eine politische Dimension, weil mit der jeweili-
gen Definition des Menschen bestimmte Verhaltensweisen und Handlungs-
möglichkeiten, beispielsweise Konsens oder Konflikt, wahrscheinlich oder un-
wahrscheinlich oder unmöglich werden. Diese Einschätzung wird von Schmitt 
– allerdings deutlich zugespitzter – geteilt: »Jede politische Idee nimmt irgend-
wie Stellung zur ›Natur‹ des Menschen und setzt voraus, daß er entweder ›von 
Natur gut‹ oder ›von Natur böse‹ ist.«9 Anzumerken ist, dass sich Schmitt hier 
auf politische Ideen bezieht, darüber hinaus aber an anderer Stelle jene The-
se auf politische Theorien bezieht.10 Damit diese Aussage Schmitts als ›wahr‹ 
gelten kann, bedingt sie, dass seine politische Theorie ebenfalls eine anthro-
pologische Festlegung enthält. Davon ausgehend möchte ich hier Folgendes 
diskutieren: 1. Wie positioniert sich Schmitt in dem von ihm konstatierten 
Dualismus guter/böser Mensch bzw. ungefährlicher/gefährlicher Mensch? 
2. In welchem Verhältnis steht jene Bestimmung des Menschen zu seiner 
Theorie des Politischen?

Zunächst ist anzumerken, dass es nicht einer gewissen Ironie entbehrt, 
ausgerechnet Schmitts Schrift nach einer pessimistischen Anthropologie zu 
befragen, zumal er diesen Einspruch gegen sein Menschenbild voraussah und 
abzuwehren versuchte: 

»Die Frage ist mit psychologischen Bemerkungen über ›Optimismus‹ oder ›Pessimismus‹ 

nicht erledigt; […]. Man darf – ohne die Frage nach den natürlichen Eigenschaften des 

9 | Schmitt 2009b, S.  61. Die Unterscheidung guter/böser Mensch kann ideenge- 

schichtlich als eine säkularisier t-theologische Unterscheidung gedeutet werden. Aus-

gehend von Schmitts Überlegungen, dass alle politischen Begrif fe der säkularisier t-

theologischen Sphäre entstammen, ist anzunehmen, dass er die These teilt, die mora-

lische Unterscheidung von gut/böse mit ihren politischen Implikationen habe ebenfalls 

hier ihren ›Ursprung‹.

10 | Vgl. Schmitt 2002, S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus92

Menschen entscheiden zu wollen – doch wohl sagen, daß die Menschen im allgemeinen, 

wenigstens solange es ihnen er träglich oder sogar gut geht, die Illusion einer ungefähr-

lichen Ruhe lieben und ›Schwarzseher‹ nicht dulden.«11 

Einsprüchen gegen seine politische Theorie und Anthropologie entgegnet 
Schmitt: »[…] der Beobachter politischer Phänomene kann, wenn er konse-
quent bei seinem politischen Denken bleibt, auch in dem Vorwurf der Im-
moralität und des Zynismus immer wieder nur ein politisches Mittel konkret 
kämpfender Menschen erkennen.«12 Mit diesem Satz versucht sich Schmitt 
nicht nur gegen Kritik vorausschauend zu panzern, sondern spricht zugleich 
einen wichtigen Aspekt an: Begriffe werden politisch eingesetzt, und gerade 
wissenschaftliche Begriffe können politisch verwandt werden. Weiterhin ist 
Schmitt beizupflichten, dass es wohl kaum mit ›psychologischen Bemerkun-
gen‹ getan ist, wie schon in Kapitel 3. ausgeführt wurde. Dennoch sind die 
expliziten und impliziten anthropologischen Prämissen von entscheidender 
Bedeutung für den Aufbau einer politischen Theorie, eine Einschätzung, die 
Schmitt – wie oben belegt – teilt. Entsprechend ist das Zitat nicht nur die prä-
ventive Antwort an etwaige Kritiker, sondern ebenso ein Vorwurf an alle, die 
glauben, in einer harmlosen Welt zu leben und sich in die »Illusion einer un-
gefährlichen Ruhe« flüchten. Der Vorwurf der Illusion ist gleichermaßen als 
Dekadenzvorwurf wie Drohkulisse zu verstehen. Von der epistemologischen 
Schwierigkeit, von »den Menschen im Allgemeinen« zu sprechen, zeigt sich 
Schmitt unbeeindruckt, generalisiert und leitet aus diesem Wissen den Vor-
wurf ab: Solange es ›den Menschen‹ gut oder erträglich gehe, ließen sie sich 
täuschen.13 

Wenn ›die Menschen‹ nun derart stark auf Umweltfaktoren reagieren wie 
Schmitt suggeriert, stellt sich die Frage nach diesen Umweltbedingungen. Die 
zentrale Botschaft des Textes »Der Begriff des Politischen« – und gleichzeitig 
entscheidend für Schmitts Anthropologie – ist die Wahrung, dass Sicherheit 
eine »Illusion« ist und es friedliche Verhältnisse nicht dauerhaft geben kann. 
Jene ›Wahrheit‹ resultiert unmittelbar aus der Konstruktion des Politischen, 
als Unterscheidung von Freund und Feind. Nach Schmitt bezeichnet das Poli-
tische »den äußersten Intensitätsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer 

11 | Ebd., S. 63 und 65.

12 | Ebd., S. 67.

13 | An anderer Stelle drückt Schmitt dies folgendermaßen aus: »Die Menschen suchen 

im Allgemeinen weder die Wahrheit noch die Wirklichkeit, sondern nur das Gefühl ihrer 

Sicherheit. Ist die akute Gefahr vorbei und die unmittelbare Angst überstanden, so ist 

ihnen jeder Sophismus und jede Trivialität recht und selbst jedes Possenspiel willkom-

men, wenn es nur ablenkt von der schrecklichen Erinnerung.« Schmitt 2009a, S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 93

Assoziation oder Dissoziation«14, wobei Dissoziation/Feindschaft, »[…] die 
Negation der eigenen Art der Existenz […]« bedeutet bzw. bedeuten kann.15 
Die andere Seite, die Assoziation/Freundschaft, wird von Schmitt nicht wei-
ter diskutiert, die »reale Möglichkeit« des Friedens ist somit nur in impliziter 
Abgrenzung Teil von Schmitts Überlegungen. Dieses Intensitätsmodell weist 
dem Politischen eine einzigartige Rolle jenseits von modernen Gebietsrationa-
litäten zu: Jeder menschliche Lebensbereich kann durch Freundschaft (Asso-
ziation) oder Feindschaft (Dissoziation) politisiert werden. Der Begriffsbestim-
mung folgend besitzt das Politische keinen besonderen Inhalt, prinzipiell kann 
alles ins Politische gesteigert, d.h. bis zur existentiellen Auseinandersetzung 
auf Leben und Tod zugespitzt werden. »Die Begriffe Freund, Feind und Kampf 
erhalten ihren realen Sinn dadurch, daß sie insbesondere auf die reale Mög-
lichkeit der physischen Tötung Bezug haben und behalten.«16 Entsprechend 
ist das Verhältnis von Freund und Feind konstituiert durch ihren höchsten 
Intensitätsgrad, den »Ernstfall«: den realen körperlichen Kampf im Krieg.17 
Allerdings ist nicht der Kampf selbst politisch, sondern die ›reale Möglichkeit‹, 
dass es so weit kommt: 

»Der Krieg ist durchaus nicht Ziel und Zweck oder gar Inhalt der Politik, wohl aber ist er 

als reale Möglichkeit immer vorhandene Voraussetzung, die das menschliche Handeln 

und Denken in eigenartiger Weise bestimmt und dadurch ein spezifisch politisches Ver-

halten bewirkt.«18 

Dabei ist es einerlei, ob es die ästhetische, moralische, ökonomische Unter-
scheidung betrifft: Wenn sich die Gegensätze aufladen, den schwer zu be-
stimmenden »äußersten Intensitätsgrad« überschreiten, erheben sie sich ins 
Politische, dann wird aus schön/hässlich, gut/böse, nützlich/unnütz in letzter 
Konsequenz: Freund/Feind. Für die Rekonstruktion jenes Typus von Pessimis-
mus ist es wichtig, noch einmal zu betonen, dass das Politische im Sinne die-
ser Theorie kein inhaltliches Gebiet ist wie beispielsweise die Wirtschaft, die 

14 | Schmitt 2002, S. 27.

15 | Ebd., S. 27.

16 | Ebd., S. 33.

17 | Ebd., S. 35. Das Pochen auf den existenziellen Ernst des politischen »Blutopfers« 

findet sich ebenso bei Ver tretern des Pessimismus der jüngeren Vergangenheit, siehe 

beispielsweise Botho Strauß’ Anklage in »Anschwellender Bockgesang«. »Daß ein Volk 

sein Sittengesetz gegen andere behaupten will und dafür bereit ist, Blutopfer zu brin-

gen, das verstehen wir nicht mehr und halten es in unserer liberal-liber tären Selbst-

bezogenheit für falsch und verwerflich.« Strauß 1993. Zu Botho Strauß’ Kulturpessimis-

mus siehe ebenfalls: Essenberg 2004.

18 | Schmitt 2002, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus94

Wissenschaft oder die Kunst.19 Die Voraussetzung dafür, dass etwas politisch 
wird, ist für Schmitt ein Gegensatz, der »stark genug ist, die Menschen nach 
Freund und Feind effektiv zu gruppieren«.20 Dementsprechend wird – wie 
Leo Strauss treffend angemerkt hat – jede »Neben- und Gleichordnung des 
Politischen mit den modernen ›Kulturprovinzen‹ ausdrücklich verworfen: Die 
Unterscheidung von Freund und Feind ist ›jenen anderen Unterscheidungen 
… nicht gleichwertig und analog‹; das Politische bezeichnet kein ›eigenes neues 
Sachgebiet‹ (27)«.21 Schmitt benennt es selbst ganz eindeutig; das Politische 
bezeichnet »kein Sachgebiet, sondern nur den Intensitätsgrad einer Assozia-
tion und Dissoziation von Menschen«.22 Die Definition des Politischen als 
Unterscheidung von Freund und Feind entzieht sich zudem pluralistischen 
Definitionsbemühungen anderer Theorien, die das Politische auf die Politik 
des Staates reduzieren, etwa in liberaler Tradition von Wirtschafts-, Bildungs-, 
Landwirtschafs-, Gesundheitspolitik usw. ausgehen und, wie beispielsweise 
die Systemtheorie Niklas Luhmanns, die Politik als Subsystem der modernen 
Gesellschaft behandeln. 

In Abgrenzung dazu ist es Schmitts Ziel, dass das Politische in der Mo-
derne nicht mit der Politik gleichgesetzt wird, eben nicht auf das Niveau einer 
bloßen Gebietsrationalität herabsinkt, und deshalb insistiert er auf der Unhin-
tergehbarkeit des Politischen.23 Aufgrund der potenziell immer vorhandenen 

19 | Wobei anzumerken ist, dass Schmitt sich mit diesen drei Unterscheidungen impli-

zit auf Aristoteles’ Anthropologie bezieht, wonach das Gute/Schlechte, Gerechte/Un-

gerechte und Nützliche/Schädliche nur durch die menschliche Sprache kommunizier t 

werden können und dadurch erst ökos und polis möglich werden.

20 | Ebd., S. 37.

21 | Strauss 1988, S.  102f. Anders formulier t: Das Politische ist kein Funktionssys-

tem einer funktional dif ferenzier ten Gesellschaft neben anderen, eine solche Gesell-

schaftsperspektive entspringt nach Schmitt dem Denken des Liberalismus und ist ab-

zulehnen. Schmitt fügt jene Pointe erst nach der Kritik von Leo Strauss in der Ausgabe 

des Begrif fs des Politischen von 1932 ein. Vgl. Meier 1988. Gleichwohl reflektier t gera-

de Schmitts Zeitdiagnose die Etablierung von Funktionssystemen. Die wirkungsvollste 

Waffe im Kampf gegen das Politische ist dabei – so Schmitt – die Implementierung von 

autonomen Gebieten, wie beispielsweise Wir tschaft, Wissenschaft usw. und die damit 

einhergehende Dezentralisierung. 

22 | Schmitt 2002, S. 38.

23 | »Die politische Einheit ist infolgedessen immer, solange sie überhaupt vorhanden 

ist, die maßgebende Einheit, total und souverän. ›Total‹ ist sie, weil erstens jede Un-

gelegenheit potenziell politisch sein und deshalb von der politischen Entscheidung be-

troffen werden kann: und zweitens der Mensch in der politischen Teilnahme ganz und 

existenziell er faßt wird. Die Politik ist das Schicksal.« Schmitt 1933, S. 21. Von Bedeu-

tung ist hier, dass der Begrif f der Totalität zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Italien auf-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 95

Feindschaft kann sich niemand entziehen, weil »nichts der Konsequenz des 
Politischen entgehen«24 kann, und »überall in der politischen Geschichte, 
außenpolitisch wie innenpolitisch, erscheint die Unfähigkeit oder Unwilligkeit 
zu dieser Unterscheidung [von Freund und Feind, Anm. d. A.] als Symptom 
des politischen Endes«.25 D.h. trotz aller Ordnungs- und Zivilisierungsversu-
che menschlicher Verhältnisse besteht die Feindschaft bzw. die Trennung von 
Freund und Feind fort, womit Schmitt eine anthropologische Konstante be-
hauptet, wie ich weiter unten zeigen werde. 

Hervorzuheben ist weiterhin, dass das Politische keinesfalls im Sinne der 
persönlichen Feindschaft einzelner Individuen und Privatpersonen verstan-
den werden darf, sondern in diesem theoretischen Kontext ausschließlich die 
öffentliche Feindschaft bzw. Freundschaft einer »kämpfenden Gesamtheit von 
Menschen«26 oder »landnehmenden Gruppen«27 bezeichnet. Jeder Einzel-
ne hat nicht als Individuum einen politischen Feind, sondern qua Gruppen-
zugehörigkeit. Ferner ist auffallend, dass die Ausführungen beispielsweise 
im Begriff des Politischen den existenziellen Ernst des Politischen und des 
Kampfes ästhetisieren und glorifizieren, dabei aber nicht auf die individuelle 
Perspektive des einzelnen Frontsoldaten, im Sinne von Ernst Jüngers ›Kampf 
als inneres Erlebnis‹ oder Ähnliches, zurückgreifen. Schmitts Argumentation 
operiert zum Teil mit ähnlichen Unterscheidungen, allerdings nur auf der Ma-
kroebene: Was bei Jünger das Individuum betrifft, ist hier der Ernstfall des 
politischen Gemeinwesens bzw. des Staates.

Jene Perspektive trennt Schmitt signifikant vom Pessimismus Arthur 
Schopenhauers.28 Die Leiden des Einzelnen, die Schopenhauers Philosophie 
ins Zentrum rückt, sind für den Staatsrechtler Schmitt unerheblich. Bereits 
1913 hatte er in einer Besprechung gegen Schopenhauer Stellung bezogen, weil 
dessen Individualismus für das »Recht auf Existenz und Nichtverneinung« 
und »Notwehr« eintritt; auf dieser Basis ist nach Schmitt jedoch keine »Be-
gründung der Autorität des Staates« möglich.29 Schopenhauer will den Staat 
auf seine Schutzfunktion reduziert wissen, Schmitt präferierte einen qualita-

kommt und die umfassende Kontrolle aller Lebensbereiche der modernen Gesellschaft 

bezeichnet: »Kennzeichen des Totalitären ist die Unbedingtheit des Wollens, dem alles 

›Entgegengesetzte‹ nicht nur zum Feind wird, sondern vollständige Vernichtung fordert.« 

Noetzel und Krumm 2003, S. 108.

24 | Schmitt 2002, S. 36.

25 | Ebd., S. 67.

26 | Ebd., S. 29.

27 | Schmitt 2011, S. 16.

28 | Siehe zur gegenteiligen These: Bohrer 1983, S. 292.

29 | Schmitt 1913b, S. 27ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus96

tiv totalen Staat, und seine sogenannte »Philosophie des konkreten Lebens«30 
sperrt sich systematisch gegen jede Form des Pessimismus, die das Leid des 
Individuums in den Mittelpunkt stellt. Schopenhauers »unbewußter, un-
erklärlicher, drangvoller Wille« ist für Schmitt politische Romantik, die ganze 
philosophische Konstruktion des Willens »ein in kosmische Dimensionen pro-
jiziertes romantisches Subjekt«.31 

Schmitts Perspektive auf das Politische steht dagegen in unmittelbarem 
Zusammenhang mit seinen anthropologischen Prämissen. Ausgehend von 
der Bestimmung des Politischen als der Unterscheidung von Freund und 
Feind diskutiert Schmitt unterschiedliche Theorien entlang der Frage, ob sie 
ein positives oder negatives Menschenbild entwerfen.32 Mit dem Ergebnis, 
dass alle Theorien, die die Konsequenz des Politischen, d.h. die existenzielle 
Gefahr der Feindschaft, nicht in gleicher Weise annehmen, strenggenommen 
keine politischen Theorien sind: 

»Weil nun die Sphäre des Politischen letzten Endes von der realen Möglichkeit eines 

Feindes bestimmt wird, können politische Vorstellungen und Gedankengänge nicht 

gut einen anthropologischen ›Optimismus‹ zum Ausgangspunkt nehmen. Sonst wür-

den sie mit der Möglichkeit des Feindes auch jede spezifische politische Konsequenz 

aufheben.«33 

Da Schmitt hier selbst von Optimismus spricht, führt er damit die Unter-
scheidung von Optimismus und Pessimismus wieder ein, welche er innerhalb 
des Textes eine Seite zuvor noch als unergiebig verworfen hatte. Dabei betont 
er wiederum: Ernsthafte und echte politische Theorien und Anthropologien 
müssen immer mit der realen Möglichkeit des Konfliktfalls rechnen. Entspre-
chend empfiehlt es sich, quasi als Präventivmaßnahme, vom Schlimmsten 
auszugehen. Anders formuliert: Ernsthafte und echte politische Theorien sind 
nur jene, die auf einer negativen Anthropologie gründen. Pessimistisch sind 
diese Theorien, weil sie friedliche Verhältnisse immer als bedroht und vorü-
bergehend betrachten. Menschliches Zusammenleben ist niemals harm- oder 
konfliktlos – so zumindest Schmitt. Aus der Welt zu schaffen ist »die Gefahr 

30 | Schmitt 2009b, S. 22.

31 | Schmitt 1998, S. 89f. Siehe zur Ablehnung Schopenhauers durch Schmitt weiter-

hin: Vgl. Schmitt 1991, S. 46.

32 | Schmitt unterstellt dabei, dass nicht nur alle politischen Theorien in der anthropo-

logischen Frage nach der Natur des Menschen Partei ergreifen, sondern ebenso alle 

»politische Ideen«. Vgl. Schmitt 2009a, S. 26.

33 | Schmitt 2002, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 97

des Politischen«34 schon gar nicht durch Moral oder guten Willen, jederzeit 
kann das Politische hinter der ›unechten Fassade‹ hervorbrechen: 

»Demnach bleibt die merkwürdige und für viele sicherlich beunruhigende Feststellung, 

daß alle echten politischen Theorien den Menschen als ›böse‹ voraussetzen, d.h. als 

keineswegs unproblematisches, sondern als ›gefährliches‹ und dynamisches Wesen 

betrachten.«35 

Eine merkwürdige Formulierung: Einerseits weist Schmitt seine Bemühun-
gen implizit als ›echte politische Theorie‹ aus, anderseits legt er sich mit dieser 
Aussage nicht direkt auf die Boshaftigkeit des Menschen fest. In der Rezeption 
gilt Schmitts Formulierung dagegen häufig als klares Plädoyer für die Bos-
haftigkeit des Menschen, obwohl die Aussage nicht eindeutig ist.36 Die Argu-
mentation hat gewissermaßen einen doppelten Boden: Schmitt behauptet im 
›Begriff des Politischen‹ nicht, der Mensch sei im Allgemeinen ›böse‹, sondern 
empfiehlt der politischen Theorie lediglich, von der Boshaftigkeit auszugehen, 
weil die Bedrohungslage, d.h. die Möglichkeit des Krieges, dies erfordert. 
Unter jener Prämisse sind alle Theorien gut beraten, vom ›bösen‹ Menschen in 
der Sphäre des Politischen auszugehen, weil in dieser Festlegung die Gefähr-
lichkeit und unberechenbare Dynamik des Menschen eingelassen sind. Ob der 
Mensch nun ›wirklich‹ moralisch böse, ökonomisch unnütz oder ästhetisch 
hässlich ist, könnte die politische Anthropologie Schmitts prinzipiell offen las-
sen, solange nicht arglos eine Welt voller Freunde vorausgesetzt und damit 
»die reale Möglichkeit der physischen Tötung«37 durch Feinde geleugnet wird. 

Gleichwohl erweckt Schmitt selbst durch verschiedene Formulierungen 
den Eindruck, seine Anthropologie gründe auf dem Dogma der Erbsünde, und 
zwar in einer Variante, die von der moralisch-theologischen Verurteilung des 
Menschen als ›böse‹ ausgeht.38 Im ›Begriff des Politischen‹ wird allerdings 
neben der moralischen auch jede explizit theologische Aufladung durch die 
Erwähnung der Erbsünde o. ä. vermieden.39 Wird die Suche nach moralischen 
oder theologischen anthropologischen Bekenntnissen dagegen auf andere 
Schriften ausgeweitet, finden sich durchaus Belegstellen, welche die Bos-
haftigkeit des Menschen unterstreichen, beispielsweise der Tagebucheintrag 

34 | Schmitt 1982, S. 127.

35 | Schmitt 2002, S. 61.

36 | Siehe zu dieser Kritik: Balke 1990, S. 37ff.

37 | Schmitt 2002, S. 33.

38 | Siehe beispielsweise: Schmitt 1998, S. 6f.

39 | Vgl. hierzu: Groh 1998, S. 204. Die These einer bewussten Vermeidung legt insb. 

die akribische Überarbeitung des Textes gerade nach der Kritik vonseiten Leo Strauss’ 

nahe: Vgl. Meier 1988.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus98

vom 24.01.1915: »Die Natur ist feindlich, der Mensch von Natur böse.«40 Trotz 
dieser unzweideutigen Aussage vertritt Schmitt ebenfalls die exakt gegentei-
lige Überzeugung, etwa in der wenige Jahre danach publizierten Schrift »Zur 
Sichtbarkeit der Kirche«, in welcher er sich offensiv auf eine christliche Posi-
tion beruft, um die ›Boshaftigkeit des Menschen‹ zu verwerfen: »Wer die Sün-
de der Menschen noch so tief erkennt, wird durch die Menschwerdung Gottes 
wieder zu dem Glauben gezwungen, dass der Mensch und die Welt ›von Natur 
gut‹ sind.«41 Jene widersprüchliche Positionierung erfährt dann 1922 in der 
Schrift »Politische Theologie« eine erneute Wendung. Hier zitiert Schmitt das 
Menschenbild Donoso Cortés’, welcher sich ausgehend von der Erbsünde zur 
Boshaftigkeit des Menschen bekennt.42 Schmitt positioniert sich hierzu wie-
derum zwiespältig. Zunächst distanziert er sich von Cortés’ Auslegung des 
»Dogmas der Erbsünde«: 

»Allerdings hat er [Cortés, Anm. d. A.] es polemisch radikalisier t zu einer Lehre von der 

absoluten Sündhaftigkeit und Verworfenheit der menschlichen Natur. Denn das tri-

dentische Dogma von der Erbsünde ist nicht einfach radikal. Es spricht, im Gegensatz 

zur lutherischen Auffassung, nicht von Nichtswürdigkeit, sondern nur von einer Entstel-

lung, Trübung, Verwundung, und läßt die Möglichkeit zum natürlichen Guten durchaus 

bestehen.«43 

40 | Schmitt 2005, S. 304.

41 | Schmitt 1917, S.  78. Mehring schließt aus dieser inkonsistenten Gemengelage: 

»Dem einzelnen Menschen traut er zwar weiterhin alles erdenkliche Böse zu und auch 

sich selbst geißelt er in allen Tönen christlicher Demutsrhetorik als ›Sünder‹. Grund-

sätzlich aber ist ihm der Mensch durch Gott ›von Natur aus‹ gut.« Mehring 2009, S. 97.

42 | Schmitt schreibt hier über Cortés’ Menschenbild: »Seine [Cortés’] Verachtung des 

Menschen kennt keine Grenzen mehr; ihr blinder Verstand, ihr schwächlicher Wille, der 

lächerliche Elan ihrer fleischlichen Begierden scheinen ihm so erbärmlich, daß alle Wor-

te aller menschlichen Sprachen nicht ausreichen, um die ganze Niedrigkeit dieser Krea-

tur auszudrücken. Wäre Gott nicht Mensch geworden – das Reptil, das mein Fuß zer tritt, 

wäre weniger verächtlich als ein Mensch. Die Stupidität der Massen ist ihm ebenso er-

staunlich wie die dumme Eitelkeit ihrer Führer. Sein Sündenbewußtsein ist universal, 

furchtbarer als das eines Puritaners. […] Die Menschheit taumelt blind durch ein La-

byrinth, dessen Eingang, Ausgang und Struktur keiner kennt, und das nennen wir Ge-

schichte; die Menschheit ist ein Schif f, das ziellos auf dem Meer umhergeworfen wird, 

bepackt mit einer aufrührerischen, ordinären, zwangsweise rekrutier ten Mannschaft, 

die gröhlt und tanzt, bis Gottes Zorn das rebellische Gesindel ins Meer stößt, damit 

wieder Schweigen herrsche.« Schmitt 2009b, S. 63.

43 | Schmitt 2009a, S. 27. Siehe zu Schmitts Deutung der Trinität auch: Schmitt 1970, 

S. 116-124.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 99

Schmitt sieht in Cortés’ Anthropologie demnach eine »Übertreibung der natür-
lichen Bosheit und Nichtswürdigkeit des Menschen«44 und grenzt sich selbst 
von dessen »vernichtendem Pessimismus und [solcher] Menschenverachtung« 
ab.45 Trotz dieser Distanznahme wird Cortés’ nicht ohne Grund eingeführt, 
Schmitt empfiehlt den Autoren der Gegenrevolution als ernstzunehmenden 
Staatstheoretiker und Gesellschaftsdiagnostiker auf der Höhe der Zeit. Nach 
Schmitt gilt es, von Cortés und dessen pessimistischer Anthropologie in posi-
tiver Anlehnung zu lernen.46 

Letztlich ist damit die Frage, ob Schmitt von der theologischen und/oder 
moralischen Boshaftigkeit des Menschen überzeugt ist, nicht widerspruchs-
frei durch philologische Vergleiche zu beantworten. Vielmehr illustrieren die 
Zitatstellen, wie inkonsistent und widersprüchlich Schmitts Aussagen ausfal-
len. Dabei zeigt sich ebenfalls, dass Schmitt keine fundierte anthropologische 
Theorie erarbeitet und zudem den avancierten anthropologischen Diskurs der 
1920er und 1930er Jahre komplett ignoriert.47 Gleichwohl ist dessen philoso-
phische Qualität für die Analyse des pessimistischen Gehalts des Menschen-
bildes Schmitts nicht entscheidend.48 

44 | Schmitt 2009a, S. 28. »Der Gegensatz des ›von Natur bösen‹ und des ›von Natur 

guten‹ Menschen, dieser für die politische Theorie entscheidenden Frage, ist im triden-

tinischen Dogma keineswegs mit einem einfachen Ja oder Nein beantwortet; vielmehr 

spricht das Dogma, zum Unterschied von der protestantischen Lehre einer völligen Kor-

ruption des natürlichen Menschen, nur von einer Verwundung, Schwächung oder Trü-

bung der menschlichen Natur und läßt dadurch in der Abwendung manche Abstufungen 

und Anpassungen zu.« Schmitt 2008, S. 13.

45 | Schmitt 2009a, S. 71.

46 | An der »Staatsphilosophie der Gegenrevolution« schätzt der deutsche Staatstheo-

retiker das Bewusstsein, »daß die Zeit eine Entscheidung verlangt.« Schmitt 2009b, 

S. 69. »Der Grund liegt darin, daß in der bloßen Existenz einer obrigkeitlichen Autorität 

eine Entscheidung liegt und die Entscheidung wiederum als solche wertvoll ist, weil es 

gerade in den wichtigsten Dingen wichtiger ist, daß entschieden werde, als wie ent-

schieden wird.« Schmitt 2009a, S. 25.

47 | Rüdiger Kramme etwa hat die These ver treten, Helmuth Plessners Anthropologie 

sei geeignet, die »Leerstelle einer basalen Anthropologie in Schmitts politischer Theo-

rie einzunehmen« Kramme 1989, S. 159. Christian von Krokow hat Schmitts Anthropo-

logie bereits in den 1950er Jahren kritisier t. Vgl. Krockow 1958.

48 | Zur Unterscheidung von Mensch und Tier bei Schmitt siehe: Schmitt 1955, S. 53ff. 

Zur These, dass Schmitts Anthropologie auf Anerkennungsverhältnissen in Hegeliani-

scher Tradition gründet, siehe insb.: Balke 1990, S.  54-62. »›Politisch‹ im Sinne Carl 

Schmitts ist der Mensch, der sein Leben im Kampf um Anerkennung, in einem reinen 

Prestigekampf einsetzt.« Ebd., S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus100

Dass Schmitts anthropologische Setzungen zweifellos auf pessimistische 
Überzeugungen verweisen, illustriert der Zusammenhang des Menschenbil-
des mit der Konstruktion des Politischen: »Theoretiker der Politik wie Machia-
velli, Hobbes, öfters auch Fichte, setzen mit ihrem ›Pessimismus‹ im Wahrheit 
nur die reale Wirklichkeit oder Möglichkeit der Unterscheidung von Freund 
und Feind voraus.«49 Da Schmitt nun ebenfalls die stets vorhandene ›reale 
Möglichkeit‹ jener Unterscheidung betont, liegt es im Umkehrfall nahe, dass 
er mit den genannten Referenzautoren eine pessimistische ›Wahrheit‹ aus-
spricht – auch wenn er sich durch die gesetzten Anführungszeichen von dieser 
Kategorie distanzieren möchte. Vor dem Hintergrund der Bedrohungslage des 
›Ernstfalls‹ zeugt die Frage nach Pessimismus oder Optimismus aus Schmitts 
Perspektive lediglich davon, dass das eigentliche Problem nicht gesehen wird. 
Alle Kritiken, die politische Anthropologien hinsichtlich pessimistischer und 
optimistischer Grundhaltungen sortieren, greifen – so Schmitt – zu kurz: Ers-
tens haben sie nicht verstanden, dass diese Begriffe politisch verwandt werden, 
und zweitens übersehen sie die ›eigentliche Gefahr‹: Die Menschen sind für-
einander immer gefährlich und bedürften deshalb einer Ordnung, d.h. einer 
starken Hand, die sie führt, kontrolliert und letztlich vor sich selbst schützt. 
Das Ziel ist es, die Selbstgefährdungspotenziale der »sekuritätsbedürfti-
gen«50 Menschen zu kontrollieren. Was Schmitt dabei übersieht oder verber-
gen möchte, ist, dass die Annahme der Gefährlichkeit des Menschen und die 
Konstruktion einer Welt, in welcher der »Ernstfall« immer greifbar ist, selbst 
pessimistisch sind.

Unstrittig scheint nun, dass Schmitts Theorie mindestens auf dem Axiom 
der Gefährlichkeit gründet. Erst die Gefahr des Ernstfalls verleiht der mensch-
lichen Existenz ihren Wert.51 Ob der Mensch nun gut oder schlecht ist und 
ob dies theologisch ›korrekt‹ begründet ist, erscheint vor der politischen Be-
drohungslage fast redundant, da die Gefährlichkeit des Menschen bereits fest-
steht. Schmitt schreibt selbst: »Die ›Bosheit‹ kann als Korruption, Schwäche, 
Feigheit, Dummheit, aber auch als ›Rohheit‹, Triebhaftigkeit‹, Vitalität, Irra-
tionalität usw.«52 erscheinen. Unter dieser sehr weiten Definition von Bosheit 
lässt sich nach Schmitt ebenso die Gefährlichkeit subsumieren.53 Schmitt 

49 | Schmitt 2002, S. 64.

50 | Ebd., S. 65.

51 | »Was das menschliche Leben an Wert hat, kommt nicht aus einem Räsonnement; 

es entsteht im Kriegszustande bei Menschen, die, von großen mythischen Bildern be-

seelt, am Kampfe teilnehmen; […]. Kriegerische, revolutionäre Begeisterung und die 

Erwartung ungeheurer Katastrophen gehören zur Intensität des Lebens und bewegen 

die Geschichte.« Schmitt 2010a, S. 83f. 

52 | Schmitt 2002, S. 59.

53 | Vgl. Schmitt 2002, S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 101

könnte die Unterscheidung vom bösen/guten Menschen sogar unterlaufen, 
durch die Umstellung der Differenz von gefährlich/ungefährlich – somit wür-
de er quasi von einer moralischen oder theologischen Parteinahme absehen 
und ausschließlich die existenzielle Dimension des Politischen betonen. Pessi-
mistisch ist die Anthropologie unabhängig davon, weil sie in dem Glauben an 
die unhintergehbare Gefährlichkeit des Menschen fundiert ist. Pessimistisch 
bedeutet in jenem Zusammenhang: Selbst in einer perfekten Welt stellen die 
Menschen füreinander eine Bedrohung dar, womit eine solche Welt letztlich 
ausgeschlossen ist. Darüber hinaus besitzt Schmitts Warnung den Charakter 
einer selbsterfüllenden Prophezeiung: Die Angst vor dem Menschen bzw. die 
»existentielle Angst des Menschen«54 zwingt zu Präventivmaßnahmen, welche 
die Bedrohungslage und Gefährlichkeit immer wieder selbst neu erzeugen. 

Die hermetische Entgegensetzung von positiver und negativer Anthropolo-
gie im Begriff des Politischen ist überdies als Polemik oder Simplifizierung zu 
verstehen. Schmitt nutzt die Entgegensetzung, um die komplexen Menschen-
bilder verschiedener politischer Theorien indifferent auf die Dichotomie von 
gut/böse zu reduzieren und die Abstufungen anthropologischer Konstruktion 
zu verdecken. Dahinter steht die Absicht, die politische Theorie bzw. Ideologie 
des Liberalismus und Anarchismus als blauäugig darzustellen. Schmitt führt 
mit seinen intellektuellen Angriffen auf andere Theorien performativ die pole-
mische d.h. politische Dimension von wissenschaftlichen Begriffen vor und 
verschärft die Gegensätze. Durch die Unterscheidung von bösen und guten 
Menschenbildern lässt sich Schmitt vor allem selbst auf den Dualismus von 
pessimistischer und optimistischer Anthropologie ein – was erstaunt, zumal 
der Text jene Unterscheidung zuvor dekonstruiert. 

Entscheidend ist für diese Konstruktion des Politischen folgende Annah-
me: »Politisches Denken und politischer Instinkt bewähren sich also theore-
tisch und praktisch an der Fähigkeit, Freund und Feind zu unterscheiden.«55 
Begründet wird jener Prüfstein des politischen Denkens hier aufgrund der 
Bedrohung: »Dadurch, daß ein Volk nicht mehr die Kraft oder den Willen hat, 
sich in der Sphäre des Politischen zu halten, verschwindet das Politische nicht 
aus der Welt. Es verschwindet nur ein schwaches Volk.«56 Neutralität ist damit 
keine politische Option, sondern Selbstaufgabe. »Die miteinander ringenden 
Mächte handeln in einem Raum fortwährender Gefahr und Gefährdung. Sie 
sind verloren, wenn sie Freund und Feind nicht richtig zu unterscheiden wis-
sen.«57 Letztlich bedient sich Schmitt einer zirkulären Argumentation: Der Be-

54 | Schmitt 1982, S. 132.

55 | Schmitt 2002, S. 67.

56 | Ebd., S. 54.

57 | Schmitt 1982, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus102

griff des Politischen gründet auf der Anthropologie der Gefährlichkeit, und 
jene Setzung ist wiederum erzwungen durch die politische Bedrohungslage. 

Impliziert ist damit weiterhin eine sozialdarwinistische Beweisführung: 
Schmitt legitimiert das ›Recht des Stärkeren‹ und spricht sich auf dieser Basis 
für politische Fiktionen aus, die einen »Vitalwert« besitzen und deshalb »über-
lebensdienlich« sind.58 Denn fehlt besagte Entschlusskraft, schwindet unwei-
gerlich nicht nur die politische Macht, es steht vielmehr die gesamte Existenz 
einer menschlichen Gruppe auf dem Spiel. Der Wahrheitsanspruch dieser 
Theorie gründet in der existenziellen Vernichtung des kollektiven politischen 
Körpers, wobei die Tötung des jeweils individuellen Körpers mindestens als 
Bedrohung für den Leser mitschwingt. 

Vergleichbar der Argumentation hinsichtlich des Menschbildes fallen 
Schmitts Begründungen nicht einheitlich aus. Zunächst möchte er seine Ar-
gumentation als Beschreibung der »seinsmäßige[n] Wirklichkeit«59 verstan-
den wissen. Was sich als historisch-empirische Beweisführung interpretieren 
lässt, im Sinne von: ›Die politische Feindschaft und damit kriegerische Ausei-
nandersetzungen hat es immer gegeben, und die Geschichte belehrt darüber, 
dass ›schwache Völker‹ verschwinden.‹60 Wenn Schmitt hingegen die Neut-
ralisierung und Entpolitisierung der modernen Gesellschaft diagnostiziert, 
wirkt seine Argumentation teilweise wie eine normative Parteinahme für das 
Politische: Einerseits, weil er die von ihm selbst festgestellte Situation der »Ent-
politisierung« ablehnt.61 Zweitens, weil angeblich nur das Politische es ver-
mag, den Menschen ›total zu erfassen‹, also nur das Politische es erlaubt, der 
menschlichen Existenz Sinn zu geben.62 Drittens, weil die Bedrohung durch 
politische Feinde einen souveränen Staat legitimiert, der wiederum für Ord-
nung sorgt.63 D.h. Schmitt ergreift normativ für das Politische Partei in einer 
geschichtlichen Situation, in der (scheinbar) Entpolitisierung vorherrscht, weil 
der Feindverlust für ihn Ordnungsverlust bedeutet.

58 | Vgl. Meuter 1994, S. 65.

59 | Schmitt 2002, S. 28f.

60 | Vgl. ebd., S.  54. An anderer Stelle heißt es: »Aber der Feind ist eine objektive 

Macht. Ihr wird er nicht entgehen, und der echte Feind läßt sich nicht betrügen.« Schmitt 

2010b, S. 89.

61 | Vgl. Schmitt 2002, S. 83, 87.

62 | Vgl. Schmitt 1933, S. 21.

63 | Wobei Schmitt die normative Dimension seiner Argumentation strikt bestritten 

hat: »Die Begrif fe von Freund und Feind sind in ihrem konkreten, existentiellen Sinn zu 

nehmen, nicht als Metaphern oder Symbole, nicht vermischt und abgeschwächt durch 

ökonomische, moralische und andere Vorstellungen, am wenigsten in einem privat-in-

dividualistischen Sinne psychologisch als Ausdruck privater Gefühle und Tendenzen. 

Sie sind keine normativen und keine ›rein geistigen‹ Gegensätze.« Schmitt 2002, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 103

Die dargestellte Setzung der Gefährlichkeit des Menschen und damit vom 
konkreten historischen Zeitpunkt unabhängige Beständigkeit des Politischen 
sind wiederum Wesensbestimmungen, womit eine ontologische Begründung 
gegeben wird. Darüber hinaus setzen Schmitts Formulierungen die Substanz 
des ›Volkes‹ bzw. ›von Völkern‹ voraus.64 Es ist bereits bemerkt worden, dass 
Schmitts Analyse fast ausschließlich die Dissoziation beschreibt. Die Ausei-
nandersetzung zwischen Freund und Feind erscheint dann in Schmitts Aus-
führungen als der Antagonismus von politischen Einheiten: »Das Wesen der 
politischen Einheit besteht darin, innerhalb der Einheit diese äußerste Gegen-
sätzlichkeit auszuschließen.«65 Die politische Einheit ist – wie ich unten noch 
diskutieren werde – der souveräne Staat, wobei Schmitt als Bedingung der 
Möglichkeit jener politischen Einheit teilweise explizit die Einheit ›des Vol-
kes‹ voraussetzt.66 In diesem Zusammenhang spricht der Verfassungsrechtler 
vom Volk als der »politischen Existenz«, die zur Nation wird. ›An-sich‹ ist das 
Volk in Schmitts Konstruktion bereits ontologisch als Einheit vorhanden, und 
als Nation gewinnt ›das Volk‹ lediglich Bewusstsein über sich selbst.67 Die 
Existenz von ›Völkern‹ erscheint hier als eine substantielle und anthropolo-
gische Universalie. Schließlich finden sich auch Aussagen, die das Politische 
theologisch begründen, worauf weiter unten noch eingegangen wird.68 

Welche der genannten Erklärungen stärker gewichtet wird, stellt eine 
Grundsatzdiskussion der Schmitt-Rezeption dar. Für die Untersuchung des 
pessimistischen Gehalts ist vor allem die erkenntnistheoretische Dimension 
jenes Zusammenhanges entscheidend. Aus der Perspektive dieser Untersu-
chung konstruiert Schmitt die Bedeutung der Unterscheidung von Freund 
und Feind anhand seiner Beobachtung und führt hinsichtlich dessen unter-
schiedliche Begründungsfiguren an bzw. benennt unterschiedliche Ebenen. 
Aus der Perspektive einer Beobachtung zweiter Ordnung ändert jedoch kei-

64 | Dieser Essentialismus ›des Volkes‹ findet sich teilweise bereits in Texten vor 1933: 

Vgl. insb. Ebd.; Schmitt 2010a sowie zu dieser These: Greven 1989, S. 131ff.; Baschek 

2010. Nach 1933 spricht Schmitt dann von der sogenannten ›Ar tgleichheit des deut-

schen Volkes‹: Siehe hierzu: Schmitt 1935.

65 | Schmitt 1933, S. 11.

66 | Vgl. Greven 1989, S. 138f.

67 | »Die politische Kraft dieses Vorgangs führte zu einer Steigerung der Staatsgewalt, 

zu intensivster Einheit und Unteilbarkeit, unité und indivisibilité.« Schmitt 2010d, S. 50.

68 | »Die Politik bedarf der Theologie am Ende nicht zur Verwirklichung eines Zwecks, 

sondern zur Begründung ihrer Notwendigkeit.« Meier 1988, S. 64. Hans Blumenberg hat 

jene verdeckte Funktion der politischen Theologie Schmitt’scher Prägung als »Theologie 

der Politik« bezeichnet und die »Theologie als Ideologie der Politik«. Vgl. Blumenberg 

1996, S. 99ff. Wobei sich hier die Frage stellt, warum Heinrich Meier und Blumenberg 

von der Politik schreiben und nicht von dem Politischen.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus104

ne jener Begründungen etwas an Schmitts eigener Konstruktionsleistung: 
Schmitt erschafft durch seine Texte selbst eine Welt, in der im ›Ernstfall‹ im-
mer die Vernichtung durch den Feind droht – wobei er diesen performativen 
Charakter nicht erkennt. Friedliches menschliches Zusammenleben ist stets 
bedroht, womit die Furcht und Angst vor kommenden Konflikten begründet 
scheinen. Infolgedessen ist Schmitts Theorie des Politischen als pessimistisch 
zu betrachten.69 

Wieso aber glaubt Schmitt, sich für die Unterscheidung von Freund und 
Feind entscheiden zu müssen? Er denkt Sozialität ausgehend von den Grenz-
fällen: »Das, worauf es ankommt, ist immer nur der Konfliktfall.«70 Und 
weiter heißt es: »Auch heute noch ist der Kriegsfall der ›Ernstfall‹. Man kann 
sagen, daß hier, wie auch sonst, gerade der Ausnahmefall eine besonders ent-
scheidende und den Kern der Dinge enthüllende Bedeutung hat.«71 Erst die 
Bedrohungslage, im Sinne der Negation der eigenen Art der Existenz, lässt es 
demnach zu, den Kern bzw. das ›Wesen‹ der Dinge zu erkennen. Jene Annah-
me ist Schmitts erkenntnistheoretische Prämisse, von der aus er seine Theorie 
konstruiert. 

Anzumerken ist überdies, dass das Politische teilweise gar nicht begründet 
wird, sondern einfach in seiner Existenz und Relevanz ›behauptet‹. Letzteres 
zeigt sich beispielsweise anhand der rhetorischen Mittel, die Schmitt einsetzt; 
so beginnt die Bestimmung des Politischen mit den Begriffen: »Unterschei-
dung« und »Differenz« von Freund und Feind.72 Wenige Zeilen später schreibt 
er bereits vom »Gegensatz« von Freund und Feind,73 aus welchem urplötzlich 
ein »Antagonismus« wird74, und die Feindschaft unmittelbar die eigene Exis-
tenzauslöschung bedeutet. Dies ist eine der ersten rhetorischen Operationen 
im »Begriff des Politischen«, und sie illustriert die Unbestimmtheit Schmitts. 
Der Übergang wird nicht argumentativ begründet, sondern einfach vorgenom-

69 | Nicht zufällig zitier t Schmitt Vigilius Haufniensis alias Søren Kierkegaards Text 

»Der Begrif f der Angst«: »Darum ergreif t die Angst das Genie zu andrer Zeit als die ge-

wöhnlichen Menschen. Diese entdecken die Gefahr erst im Augenblick der Gefahr; bis 

zu diesem Moment sind sie sicher, und ist die Gefahr vorbei, so sind sie wieder sicher. 

Das Genie ist am stärksten gerade im Augenblick der Gefahr.« Schmitt 2009a, S.  84, 

FN 1. Auf diese Form von Selbstüberhöhung wird im Kapitel »5.7 Haltung« weiter einge-

gangen. Es lässt sich zudem vermuten, dass der Titel »Der Begrif f des Politischen« von 

Kierkegaards Überschrif t inspirier t ist. 

70 | Schmitt 2002, S. 39.

71 | Ebd., S. 35. Auf den systematischen Zusammenhang von Ausnahme und Ernstfall 

gehe ich im Kapitel »Souveränität als normatives Ideal« ein. 

72 | Ebd., S. 26.

73 | Ebd., S. 28.

74 | Ebd., S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 105

men. Ähnlich verhält es sich mit der »konkreten Möglichkeit«, die zwar nicht 
zwingend Krieg bedeutet – so Schmitt –, dafür aber eine pessimistische Ver-
unsicherung impliziert: Niemand kann sicher sein, dass es nicht doch zum 
Kampf kommt. 

Der Feindschaft kann sich kein Gemeinwesen entledigen, so Schmitt, 
weil auch jede Entpolitisierung zwingend in neuerliche Politisierungen um-
schlagen muss, welche letztlich immer die physische Tötung mit einschließen 
können.75 In anderem Zusammenhang spricht er von der »[…] existentiellen 
Angst des Menschen«.76 Auf die Negierung der Existenz beruft sich Schmitt 
als erkenntnistheoretisches Argument. Selbst der Pazifismus und die Vertre-
ter der Menschenrechte werden in seiner Darstellung zu Kriegstreibern, wenn 
sie gezwungen sind, den Krieg durch Krieg zu bekämpfen. Diese Gesetzmä-
ßigkeit der politischen Feindschaft führt Schmitt spätestens nach 1933 auf die 
›Substanz‹ eines ›Volkes‹ bzw. von ›Völkern‹ zurück, die sich ›nur noch‹ als 
Feinde erkennen müssen. Möglich ist die ›richtige Erkenntnis‹ der Feindschaft 
und damit die politische Entscheidung demnach nur denjenigen, die ›existen-
zieller Teil eines Volkes‹ sind:77 

»Es ist eine erkenntnistheoretische Wahrheit, daß nur derjenige imstande ist, Tatsa-

chen richtig zu sehen, Aussagen richtig zu hören, Worte richtig zu verstehen und Ein-

drücke von Menschen und Dingen richtig zu bewerten, der in einer seinsmäßigen, ar t-

bestimmten Weise an der rechtschöpferischen Gemeinschaft teilhat und existentiell ihr 

zugehört.«78 

Die Erkenntnistheorie verharrt somit auf einer ersten Beobachtungsebene, da 
sie die Unterscheidung ihres Gegenstandes in Freund und Feind übernimmt. 
So koppelt Schmitt das menschliche Erkenntnisvermögen hier an die existen-
zielle Teilhabe an der ›seinsmäßigen, artbestimmten Weise‹ einer Gemein-
schaft. Gleichzeitig beansprucht er implizit eine Metaperspektive, die zwar 
nicht reflektiert wird, aber vorausgesetzt werden muss, um dieses erkenntnis-
theoretische Gesetz formulieren zu können. Wie sonst soll jene ›erkenntnis-

75 | Vgl. ebd., S. 79ff.

76 | Schmitt 1982, S. 132.

77 | »Die Möglichkeit richtigen Erkennens und Verstehens und damit auch die Befugnis 

mitzusprechen und zu teilen, ist hier nämlich nur durch das existenzielle Teilhaben und 

Teilnehmen gegeben. Den existenziellen Konfliktfall können nur die Beteiligten selbst 

unter sich ausmachen; namentlich kann jeder von ihnen nur selbst entscheiden, ob das 

Anderssein des Fremden im konkret vorliegenden Konfliktsfalle die Negation der eige-

nen Art Existenz bedeutet und deshalb abgewehrt oder bekämpft wird, um die eigene, 

seinsmäßige Ar t von Leben zu bewahren.« Schmitt 2002, S. 27.

78 | Schmitt 1935, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus106

theoretische Wahrheit‹ für alle rechtschöpferischen Gemeinschaften gelten 
können? Einerseits muss Schmitt Teil der ›seinsmäßigen, artbestimmten 
Weise‹ einer bestimmten Gemeinschaft sein, sonst könnte er selbst besagte 
›erkenntnistheoretische Wahrheit‹ nicht erkennen. Andererseits muss Schmitt 
über solche politisch-gemeinschaftlichen Perspektiven erhaben sein, also eine 
Beobachtung zweiter Ordnung vornehmen, um dieses erkenntnistheoretische 
Gesetz, das nicht nur für (s)ein ›Volk‹ gilt, bestimmen zu können. Dabei kann 
mit Foucault angemerkt werden, dass Wissen und Macht bzw. das Politische 
hier in einem konstitutiven Zusammenhang stehen; allerdings reflektiert Fou-
cault, dass das Wissen von den Machtverhältnissen abhängt, also kontingent 
ist. Wohingegen Schmitt suggeriert, dass das Wissen ›wirklich wahr‹ ist, also 
ontologisch notwendig, wenn es mit der ›seinsmäßigen, artbestimmten Weise‹ 
des ›Volkes‹ verbunden ist. ›Wahre Erkenntnis‹ ist nach Schmitt nur möglich, 
wenn über die politische Frage von Freund und Feind entschieden wurde. Im 
Jahr 1955 und mit anderen machttheoretischen Vorzeichen als Foucault – be-
tont dann auch Schmitt den Zusammenhang von Macht und Wissen.79 Jedes 
Wissen ist eingebettet in eine politische Situation und wird entlang der jewei-
ligen Freund-Feind-Konstellation instrumentalisiert.80 Gleichzeitig zeigt der 
erläuterte Zusammenhang das rhetorische Geschick von Schmitts Argumen-
tation: Wenn alles politisierbar ist, also in letzter Konsequenz auf die Unter-
scheidung zwischen Freund und Feind hinausläuft, dann ist jede Kritik an 
dieser These selbst eine Form von Politisierung. Wenn Schmitt entgegengehal-
ten würde, das Politische sei nicht der Gegensatz von Freund und Feind oder 
nicht alles sei politisierbar, kann er jene Kritik immer als eine nur scheinbare 
Entpolitisierung zurückweisen: weil auch der Pazifismus oder eine nicht-poli-
tische Wissenschaft letztlich dem Politischen nicht entkommen können. 

Verbunden ist damit die epistemologische Fundierung des Wahrheitsan-
spruches in der existenziellen Bedrohung durch Feinde, welche Schmitt bis in 
seine letzten Schriften verteidigt hat und das Diktum artikuliert: »Der Feind 
ist unsere eigene Frage als Gestalt.«81 Der Feind wird so zur Begründung des 
eigenen erkenntnistheoretischen Standpunktes, und das erkenntnistheore-
tische Argument wird zugespitzt: Nur wer den Feind erkennt, erkennt sich 
selbst. Oder anders formuliert: Selbsterkenntnis bedingt das ›richtige‹ Er-
kennen des Feindes. Hans Freyer zitierend und explizit zustimmend drückt 
Schmitt jenen Zusammenhang auch folgendermaßen aus »Ich denke, also 
habe ich Feinde; ich habe Feinde, also bin ich.«82 Diese tautologische Abwand-
lung des Descartes’schen cogito, ergo sum fundiert Schmitts Erkenntnistheo-

79 | Schmitt 1957, S. 2.

80 | Vgl. Schmitt 2002, S. 90.

81 | Schmitt 2010c, S. 87. Ebenso Schmitt 2010b, S. 90.

82 | Schmitt 1957, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 107

rie. Die Feindschaft wird damit ontologisch gesetzt und zum unzweifelhaften 
Fundament dieser politischen Theorie. 

Die eigene Gestalt, d.h. Identität zu erkennen und damit die ›Tatsachen 
richtig zu sehen‹, bedingt die Erkenntnis des Feindes. Vorausgesetzt ist damit 
also, dass es für jede Existenz immer einen Feind gibt. Schmitts Ausführun-
gen hierzu legen den Schluss nahe, diese ›Erkenntnis‹ gelte sowohl für Indi-
viduen wie für politische Kollektive.83 Der Feind stiftet für beide die eigene 
Identität. Schmitt verwandelt gewissermaßen das altgriechische Sprichwort: 
›Zeig mir deine Freunde, und ich sag dir, wer du bist‹ in die Formel ›Zeig mir 
deine Feinde, und ich sag dir, wer du bist‹. Selbsterkenntnis durch Feindschaft 
bedeutet dann weiterhin, dass der Feindschaft ein Anerkennungsverhältnis in-
newohnt:84 Die Feindschaft und der Feind sind anzuerkennen, um selbst zu 
sein. So stellt Schmitt die rhetorische Frage: »Und wer kann mich wirklich in 
Frage stellen?« Und antwortet: »Nur ich mich selbst. Oder mein Bruder. Der 
Andere erweist sich als mein Bruder, und der Bruder erweist sich als mein 
Feind.«85 Diese ›Anerkennungstheorie‹ der Feindschaft betont einerseits den 
performativen Akt, der Anerkennung der Feindschaft und stellt die Feind-
schaft anderseits als ontologische Konstante dar.

Für Schmitt gilt es mithin, politisch den ›wirklichen Feind‹ zu erkennen 
und zu bekämpfen, um überhaupt eine innere Ordnung herstellen zu können. 
Ist eine politische Gemeinschaft hingegen innerlich gespalten, erkennt sie we-
der ihre Feinde noch sich selbst und bewirkt so unabsichtlich eine Eskalation 
der Feindschaft, d.h. letztlich eine kriegerische Auseinandersetzung, welche 
die politische Existenz gefährdet. Selbsterkenntnis ist lediglich in der Ausein-
andersetzung mit dem Feind möglich, was bedeutet, die Erkenntnis ist gerich-
tet auf die Bedrohung der eigenen Existenz, den (individuellen wie kollektiven) 
Tod. Eine solche Annahme ist pessimistisch, weil sie stets mit dem Schlimms-
ten rechnet, der eigenen Vernichtung bzw. Tötung. Pessimistisch ist sie aber 
ebenso, weil die Freundschaft, als eine positive Form von Anerkennung, gar 
nicht thematisiert und vollkommen von der Feindschaft überlagert wird. 

Der Autor Schmitt tritt vor diesem Hintergrund in der Rolle des Propheten 
auf, der vor der politischen Eskalation und Vernichtung warnt. Schmitt zu-
folge sind die Einsicht in das Wesen des Politischen und die Gefährlichkeit 
des Menschen die einzige Möglichkeit, Schlimmeres zu verhindern. Es mag 
kontraintuitiv erscheinen, aber gerade die Negierung und die Leugnung der 
Feindschaft produzieren schlimmere und verheerendere Konstellationen als 

83 | Vgl. Schmitt 2010b, S. 79ff und Ebd., S. 89 sowie Schmitt 2010c.

84 | »Und zwar so, daß ich ihn als Feind anerkenne, und es sogar anerkennen muß, 

daß er mich als Feind anerkennt. In dieser gegenseitigen Anerkennung der Anerkennung 

liegt die Größe des Begrif fes.« Schmitt 2010b, S. 89.

85 | Ebd., S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus108

ein schlichtes Anerkennen der Logik von Freund und Feind. Die politische 
Entscheidung ist unhintergehbar, dies will der von Pierre-Joseph Proudhon 
abgewandelte Satz zum Ausdruck bringen: »Wer Menschheit sagt, will betrü-
gen.«86 Jede Ambition im Namen der Menschheit zu sprechen, explizit gerade 
in Form von humanistisch-pazifistischen Positionen, die auf die Einhaltung 
der Menschenrechte pochen, ist für Schmitt verlogen.87 Er lehnt jegliche Form 
von »internationalistische[m] Utopismus«88 ab, weil aufgrund dessen der Es-
kalation des Politischen Tür und Tor geöffnet werde. 

Im Kampf gilt immer: »Der gegen Menschen kämpfende Mensch sieht 
sich dann in seinem Selbstverständnis einem zweifellos minderwertigen Ver-
gleichsobjekt gegenüber, von dem er sich selbst umso reiner als der wahre 
Mensch abhebt.«89 Wer darüber hinaus von der Menschheit spricht, versucht 
eine universelle politische Einheit zu implementieren und muss berücksich-
tigen, dass es immer ein Außen gibt, einen Anderen, einen Feind, der nicht 
Teil dieser Menschheit sein möchte oder kann.90 Ideologien, die jene Gefahr 
systematisch ignorieren oder bewusst in Kauf nehmen, sind nach Schmitt so-
wohl der Liberalismus als auch der Sozialismus, weil universell-moralische 
Begriffe zur Vergemeinschaftung einer heterogenen Erdbevölkerung genutzt 
werden.91 In letzter Konsequenz ziehen – nach Schmitt – politische Einheiten 
mit dem Anspruch, die Menschheit zu repräsentieren, in den Krieg, um die 
»Feinde der Menschheit« und des Friedens zu bekämpfen. Für diesen »letz-
ten Feind der Menschheit« kann es dann keinerlei Toleranz oder Rückzugs-
raum mehr geben. Dadurch wird aus dem »wirklichen Feind«92 schnell der 
»absolute Feind«93. Gegen ihn müssen keine Menschenrechte oder sonstigen 
Rechtsprinzipien mehr eingehalten werden, der »letzte Feind der Mensch-
heit« muss vernichtet werden. Schmitt warnt vor der durch Verleugnung ent-
fesselten Feindschaft, und seine Texte verbreiten die Angst, pazifistisches 
unpolitisches Handeln trüge zur Eskalation bei. Es droht eine Steigerung des 

86 | Schmitt 2002, S. 55.

87 | Siehe hierzu beispielsweise: Schmitt 2008, S. 59. »Und sie fällt gerade dann auf 

diesem Feld, wenn geleugnet wird, daß sie dort nicht nur trotz der Leugnung, sondern 

wegen der Leugnung fallen wird.« Vollrath 1997, S. 431.

88 | Zit. nach: Deppe 2003, S. 168.

89 | Schmitt 1978, S. 339. Siehe hierzu auch: Schmitt 2009a, S. 110f.

90 | »Wir kennen sogar das geheime Gesetz dieses Vokabulariums und wissen, daß 

heute der schrecklichste Krieg nur im Namen des Friedens, die furchtbarste Unterdrü-

ckung nur im Namen der Freiheit und die schrecklichste Unmenschlichkeit nur im Namen 

der Menschheit vollzogen wird.« Schmitt 2002, S. 94.

91 | Vgl. Schmitt 2010a, S. 87.

92 | Schmitt 2010c, S. 88.

93 | Ebd., S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 109

Kriegs zum totalen Krieg, eine Auseinandersetzung, die keinerlei Hegungen 
mehr kennt.94 Die reale Feindschaft und die Gefährlichkeit des Menschen – 
so Schmitts Pointe – müssen aus einem einfachen Grund anerkannt werden: 
Das Politische, das in letzter Konsequenz stets die physische Tötung des Fein-
des mit einschließt, muss auf welche Art und Weise auch immer kanalisiert 
werden. Damit soll quasi die Möglichkeit für ›ungefährliche Kriege‹ gegeben 
werden. Schmitt vertritt – zumindest beteuert er dies – keinen Bellizismus, 
der den Krieg normativ rechtfertigt, gleichwohl kann seine Argumentation als 
Rechtfertigung des Bellizismus aus existenziell-anthropologischen Gründen 
interpretiert werden. 

Somit kann abschließend festgehalten werden, dass Carl Schmitt einen an-
thropologischen Pessimismus des sich und seinesgleichen gefährdenden Men-
schen vertritt. Im von Schmitt behaupteten eindeutigen anthropologischen 
Gegensatz, ›von Natur gut‹ oder ›von Natur böse‹, kann seine Theorie nicht auf 
der Seite eines normativ-positiven Menschenbildes verortet werden.95 Seine 
Variante einer politischen Anthropologie schließt die von der Aufklärung pro-
pagierte Selbstbefreiung sowie die »Humanisierung der Menschen«96 sogar 
systematisch aus. Der »[…] Glauben an den Menschen, der sein eigenes Schick-
sal schmiedet und sich selbst über sich hinaus steigert […]« nötigt Schmitt 
lediglich zur lakonischen Bemerkung: »Wie traurig dieser Optimismus!«97 
Bis zu dieser Stelle kann allerdings nur eine pessimistische Anthropologie 
Schmitts konstatiert werden: Es mag zynisch wirken, aber durch die Gefähr-
lichkeit des Menschen und die permanente Gefahr von Krieg und Bürgerkrieg 
muss nicht zwingend ein unlösbares Problem entstehen. Die »Herrschaftsbe-
dürftigkeit«98 des Menschen ist unproblematisch, wenn eine politische Ord-
nung existiert, welche die Gefährlichkeit zu kontrollieren imstande ist. Damit 
schließt sich die Frage nach der Geschichtsdeutung und Gegenwartsdiagnos-
tik bei Schmitt an.

94 | Vgl. Schmitt 2011, S.  123. Der Begrif f »Hegung« ist hier definier t im Sinnen von 

Eingrenzung, Kontrolle und Erhaltung.

95 | Vgl. Schmitt 2009b, S. 61.

96 | Dermandt 1988, S. 32. Vgl. ebenso Schmitt 1991, S. 163.

97 | Schmitt 1991, S. 163. Und weiter heißt es: »Wieviel mehr er fülltes Diesseits ist im 

Wagner’schen Pessimismus ›Heil Dir prangendes Ende‹.« Schmitt 1991, S. 163.

98 | Strauss 1932, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus110

5.3		N eutr alisierung und Entpolitisierung  
als Niedergang

Aus dem »Materialhaufen«99 des Werkes lässt sich die von Carl Schmitt ent-
worfene Niedergangsgeschichte sehr pointiert – ausgehend vom Vortrag 
»Das Zeitalter der Neutralisierung und Entpolitisierung« – rekonstruieren. 
Schmitt betont hier eingangs ausdrücklich, dass seine Darstellung weder als 
Fortschritts- noch als Verfallsnarrativ verstanden werden soll, und ebenso we-
nig als »geschichtsphilosophisches Gesetz«, dies sei »eine Frage für sich«.100 
Aber genau die Frage, ob die Darstellung trotzdem auf ein Verfallsnarrativ 
hinausläuft, wird hier gestellt. Wobei entgegen Schmitts Dementi die These 
vertreten wird, dass die historischen Ausführungen dezidiert einen Nieder-
gang beschreiben, der sich über mehrere Jahrhunderte hinweg vollzieht. Dass 
jene Geschichtsbeobachtung überdies pessimistisch ist, zeigt sich bereits am 
Vokabular der Entpolitisierung. Letztere bedeutet in Schmitts theoretischer 
Systematik, dass die Unterscheidung von Freund und Feind verschwindet. 
Damit wäre Sozialität nicht länger antagonistisch und konfliktär sowie nicht 
mehr von der realen Möglichkeit des Ernstfalls bestimmt. Aber dies wird von 
Schmitts Pessimismus abgelehnt und für unmöglich erachtet.

Der Prozess der sogenannten Neutralisierung und Entpolitisierung be-
stimmt, der Argumentation Schmitts folgend, die historische Entwicklung des 
Okzidents seit dem Ende des Mittelalters bis in die erste Hälfte des 20. Jahr-
hunderts. Gemäß jenem Geschichtsverständnis wirken »geistige Zentralge-
biete« auf die politische und damit auf die Realität überhaupt. Alle Probleme, 
die ein Zeitalter im Kern berühren und gelöst werden müssen, sind die Pro-
blemkonstellationen des dominanten geistigen Zentralgebiets, alle weiteren 
Schwierigkeiten sind lediglich abgeleiteter Natur.101 Anders formuliert: Aus 
dem jeweiligen Zentralgebiet, d.h. der maßgebenden Sphäre des Geistes, 
stammen die politischen Streitthemen einer Epoche. Gleichzeitig identifiziert 
Schmitt eine Dynamik, die dieser Gesetzmäßigkeit entkommen möchte: »Es 
sind vier große, einfache, säkulare Schritte. Sie entsprechen den vier Jahrhun-
derten und gehen vom Theologischen zum Metaphysischen, von dort zum 
Humanitär-Moralischen und schließlich zum Ökonomischen.«102 In Schmitts 

99 | Schmitt 2002, S. 79.

100 | Ebd., S. 81. Inwiefern sich weiterhin eine geschichtsphilosophische Argumenta-

tion in dieser Darstellung nachweisen lässt, wird im Kapitel »Schrecken ohne Ende oder 

Ende mit Schrecken« erör ter t.

101 | Vgl. ebd., S. 85.

102 | Ebd., S. 80. Mit den genannten Stadien orientier t sich Schmitt an den drei Sta-

dien von August Comte, die von der Theologie über das Metaphysische bis zum wissen-

schaftlichen Positivismus reichen. Vgl. Schmitt 1955, S. 154.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 111

Formulierung ist es bereits angedeutet; auf der Metaebene werden die vier 
Schritte als Vollzug der ›Säkularisation‹ beschrieben.103

Der historische Ausgangspunkt der ›Zentralgebiets-Theorie‹ ist das Ende 
des Mittelalters, d.h. das Zeitalter der Reformation; und vor dem Hintergrund 
der säkularisationskritischen Argumentation erstaunt die Wahl dieser ge-
schichtlichen Zäsur nicht. Entgegen der verbreiteten alltagsweltlichen Vorstel-
lung des Mittelalters als dunklem Zeitalter schätzt Schmitt die »[…] gemein-
same christliche Einheit Europas«.104 Der vorreformatorischen Ordnung des 
Mittelalters steht Schmitt positiv gegenüber, weil »innerhalb des christlichen 
Bereiches die Kriege zwischen Fürsten umhegte Kriege« waren.105 Im Gegen-
satz dazu bewertet er die ordnungszersetzenden Folgen der Reformation nega-
tiv. Die im 16. und in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts im Okzident um 
sich greifenden religiösen Bürgerkriege sind das genaue Gegenteil der ›um-
hegten Kriege‹ des Mittelalters. Die Religionskriege bedeuten eine Eskalation 
des Politischen, hin zur absoluten Feindschaft. Der Feind ist in diesen Konflik-
ten nicht nur der Gegner, sondern, bedingt durch die universell-theologische 
Aufladung, der absolute Feind, der um jeden Preis vernichtet werden muss.106 
Jene Eingrenzung der politischen Feindschaft speist sich aus dem theologi-
schen Zentralgebiet – die politischen Gegensätze beziehen ihre Kraft somit aus 

103 | Wichtig ist für Schmitts Geschichtsdenken, dass die Wirkung der geistigen Zen-

tren im Sinne einer elitären Top-Down-Logik verstanden wird. Demnach wird zunächst 

»das Denken der aktiven Elite« Schmitt 2002, S.  81., geprägt, als sogenannter »Vor-

trupp« wirken diese wiederum auf »die Bereitwilligkeit großer Massen, sich von be-

stimmten Suggestionen beeindrucken zu lassen.« Ebd., S.  82. Die Vorstellung einer 

passiven und unmündigen Bevölkerungsmasse, die der Kontrolle und Führung durch 

eine Elite bedarf, ist gerade zu Beginn des 20. Jahrhunderts ideengeschichtlich virulent. 

104 | Schmitt 2011, S. 62. Zur positiven Darstellung der mittelalterlichen Rechtsord-

nung siehe auch: Schmitt 2002, S. 25-36.

105 | Schmitt 2011, S. 28.

106 | Schmitt, der kriegerische Auseinandersetzungen – bedingt durch seine Theorie 

des Politischen und seine Anthropologie – nicht ausschließt, unterscheidet verschie-

dene Arten der Kriegsführung. Je nachdem welcher Status des Feindes zuerkannt wird, 

»wirklicher Feind« oder »absoluter Feind«, ändert sich die Kriegsführung und damit die 

Ar t der involvier ten und angegrif fenen Personen: Der ›gehegte‹ Krieg, ausgehend von 

einem Verständnis des Feindes als wirklicher Feind, opfer t Soldaten. Der ›unmensch-

liche Krieg‹ tötet auch Nicht-Kombattanten aufgrund der Religion, des Geschlechts, 

der Hautfarbe usw. Jener Zusammenhang wird im Kapitel »Haltende Mächte?« weiter 

diskutier t. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus112

theologischen Wurzeln, und die Konsequenz ist ein unkontrolliertes Wüten 
des Krieges bzw. Bürgerkrieges.107 

Bedauernswert erscheint in Schmitts Darstellung dieser historischen Pha-
se insbesondere das Auseinanderbrechen der christlichen Einheit, d.h. der 
Einheitskirche. Die Reformation wirkt in jener Perspektive politisch wie theo-
logisch als einheits- und ordnungszersetzend, und mit dem Schwinden der In-
tegrationskraft der Religion geht der politische Zusammenhalt verloren. Weil 
der Mensch mindestens ein gefährliches Wesen – nach Schmitt – ist, braucht 
es aber die Ordnung, um seine Dynamik zu begrenzen und zu kontrollieren. 

Erst das Ende des Dreißigjährigen Krieges durch den Westfälischen Frie-
den 1648 ermöglicht die Implementierung eines neuen Rechtsystems des »Jus 
Publicum Europaeum«, des europäischen Völkerrechts und die Gründung 
des neuzeitlichen Staates, der »wenigstens Ruhe, Sicherheit und Ordnung«108 
garantiert. Aufgrund der Begrenzung der theologisch-politischen Gegensät-
ze wird der Verfall Europas (vorläufig) gestoppt. »In der zwischen-staatlichen 
Epoche des Völkerrechts, die vom 16. bis zum Ende des 19. Jahrhunderts zu 
datieren ist, gelang ein wirklicher Fortschritt, nämlich eine Umgrenzung und 
Hegung des europäischen Krieges.«109 Der Garant dafür ist die neue politi-
sche Institution Staat, die durch die »Enttheologisierung des öffentlichen 
Lebens«, also der »Neutralisierung der Gegensätze des konfessionellen Bür-
gerkrieges«110, möglich wird. »Die Kriege werden reine Staatenkriege, d.h. sie 
hören auf, Religionskriege, Bürgerkriege, Parteienkriege oder etwas Ähnliches 
zu sein.«111 Gewissermaßen ist die politische Einheit, respektive das Monopol 
über die Entscheidung zwischen Freund/Feind und über Krieg/Frieden, mit 
der Preisgabe der theologischen Einheit des christlichen Okzidents erkauft. 

107 | »Jedenfalls ist die Feindschaft zwischen Menschen vieler Grade und Steigerun-

gen fähig. Sie erreicht ihren Siedepunkt in Religionskriegen und in Bürgerkriegen mit 

ihren juristischen, moralischen und ideologischen Verfemungen, d.h. in der Verabsolu-

tierung des eigenen Rechts und der damit verbundenen Kriminalisierung und hors-la-

loi-Setzung des Gegners, der nicht mehr als Mensch anerkannt, sondern der als Stö-

rer, Schädling oder letztes Hindernis des Weltfriedens beseitigt werden soll.« Schmitt 

1955, S. 150.

108 | »Nicht ist begreiflicher, als daß man nach hundert Jahren vergeblicher theologi-

scher Streitigkeiten, in denen jede Partei die andere dif famierte und keine die andere zu 

überzeugen vermochte, schließlich ein neutrales Gebiet suchte, auf dem man sich ver-

ständigen und wenigstens einen Ausgleich, wenigstens Ruhe, Sicherheit und Ordnung 

finden konnte.« Schmitt 1982, S. 64. 

109 | Schmitt 2011, S. 112.

110 | Ebd., S. 112.

111 | Schmitt 1982, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 113

Die Voraussetzung für die Neutralisierung des Theologischen ist das Aus-
weichen auf ein neues Zentralgebiet, das Gebiet der Metaphysik. Entsprechend 
positiv bewertet Schmitt das metaphysische 17. Jahrhundert als die »[…] wissen-
schaftlich größte Zeit Europas, [das] eigentliche Heroenzeitalter des okziden-
talen Rationalismus«.112 Der Stellenwert, den Schmitt dem metaphysischem 
Zeitalter und seinen Errungenschaften beimisst, ist enorm: »Für die stärkste 
und folgenreichste aller geistigen Wendungen der europäischen Geschichte 
halte ich den Schritt, den das 17. Jahrhundert von der überlieferten christlichen 
Theologie zum System einer ›natürlichen‹ Wissenschaftlichkeit getan hat.«113 

Schmitt preist aber nicht nur die Rolle der Wissenschaft, sondern vornehm-
lich die ordnungsstiftende Funktion des Staates. Der absolutistisch souveräne 
Staat ist demnach eine säkulare Ableitung der verlorenen göttlichen Einheit.114 
Gerade darin entdeckt Schmitt den Wert des Staates, der als politische Einheit 
eine eigenständige Form besitzt, die zur souveränen Entscheidungen befä-
higt – das geschichtliche Alleinstellungsmerkmal des neuzeitlichen Staates.115 
Diese politische Organisationsform vermag es nach den Verwerfungen des 
religiösen Bürgerkrieges wieder kontrolliert zwischen Freund und Feind zu 
unterscheiden und kann damit »[…] in Fortsetzung der Theologie den Men-
schen mit seinen unberechenbaren Leidenschaften im Zaum halten […]«.116 
Demnach besteht der Gewinn der »Ent-Theologisierung«: »die Rationalisie-
rung und Humanisierung des Krieges, d.h. die Möglichkeit seiner völkerrecht-
lichen Hegung«.117

Wichtig ist weiterhin, dass Schmitt das metaphysische Zentralgebiet nicht 
nur mit der Etablierung des Staates verbindet, sondern ebenso mit der paralle-
len Entstehung eines neuen Raumdenkens. Die neue Raumordnung bedeutet 
eine Zäsur, die in ihrer Tragweite kaum zu unterschätzen ist.118 Die Auflösung 
der mittelalterlichen, vom Kaisertum und Papsttum getragenen Horizont-
verengung dehnt das Blickfeld von Europa über die Ozeane auf die anderen 
Kontinente aus.119 Die europäischen Staaten vermochten es aufgrund ihrer 
technisch-militärischen Überlegenheit, die entdeckten Räume inklusive der 
angestammten Bevölkerung zu ›nehmen‹ – wie es Schmitt ausdrückt. Ihren 
direkten juristischen Niederschlag finden jene Horizonterweiterung und die 
Monopolisierung des Politischen durch den Staat im europäischen Völker-

112 | Schmitt 2002, S. 82.

113 | Ebd., S. 88.

114 | Vgl. Schmitt 2009b, S. 43.

115 | Vgl. Schmitt 1982, S. 53.

116 | Heuer 2010, S. 15.

117 | Schmitt 2011, S. 113.

118 | Vgl. Schmitt 1981, S. 65f. 

119 | Vgl. Schmitt 2011, S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus114

recht.120 In dieser Geschichtsauslegung bildet das neue europäische Raum-
denken eine der wichtigsten Grundlagen des modernen Staates und schafft 
gleichzeitig ebenso eine der wesentlichen Voraussetzungen des okzidenta-
len Rationalismus. Der Rationalismus wiederum »[…] entfaltet sich in den 
west- und mitteleuropäischen Völkern, zerstört die mittelalterlichen Formen 
menschlicher Gemeinschaft, bildet neue Staaten, Flotten und Armeen, erfin-
det neue Maschinen, unterwirft sich die nicht europäischen Völker und stellt 
sie vor das Dilemma, entweder die europäische Zivilisation anzunehmen oder 
zum bloßen Kolonialvolk herabzusinken.«121 Die Hegemonie der europäischen 
Zivilisation erscheint in Schmitts Darstellung unproblematisch. Allerdings 
entsteht für den Okzident selbst eine Schwierigkeit: Die Dynamik des Ratio-
nalismus ist ambivalent und wird von Schmitt keineswegs nur positiv inter-
pretiert. Diese Perspektive deutet bereits die Wahrnehmung der Zerstörung 
von Formen von Gemeinschaft an. Durch die »aufrührerische, staatszerstö-
rende Unterscheidung von Religion und Politik« – die Schmitt antisemitisch 
codiert – ist überdies der Untergang des Staates bereits im Kern angelegt.122 
»Die innere Logik des von Menschen hergestellten Kunstproduktes ›Staat‹ 
führt nicht zur Person, sondern zur Maschine.«123 Die Unterscheidung von 
Person bzw. Organismus und künstlicher Maschine ist sehr geläufig, wobei 
Schmitts Argumentation zeigt, dass der Rationalismus den neuzeitlichen Staat 
erst ermöglicht. Gleichzeitig wird aber eine unkontrollierbare Potenz entfaltet, 
welche dem souveränen Staat seine Logik aufzwingt, was wiederum eine Läh-
mung aufgrund unpersönlicher Bürokratie und Verfahren bedeutet.124 »Die 
souverän-repräsentative Person konnte daher auch die im Laufe des folgenden 
Jahrhunderts sich vollziehende völlige Mechanisierung der Staatsvorstellung 
nicht aufhalten.«125 

Trotzdem scheint Schmitts Bewunderung für das metaphysische Zeitalter 
und »die klassische Form eines vollen, ungeteilten, staatlichen Absolutis-

120 | Vgl. ebd., S. 25.

121 | Schmitt 1981, S.  70. Es fällt auf, dass – wird der Begrif f Rationalismus durch 

Kapitalismus ersetzt – sich diese Diagnose fast genauso im Kommunistischen Manifest 

findet. Vgl. Marx und Engels 1959, S. 463-465.

122 | Schmitt 1982, S. 21.

123 | Ebd., S. 52f.

124 | »Der absolute Fürst und sein ›Merkantilismus‹ waren die Wegbereiter moderner 

ökonomischer Denkart […]« Schmitt 2008, S. 28.

125 | Schmitt 1982, S. 53. »Repräsentieren im eminenten Sinn kann nur eine Person 

und zwar – zum Unterschiede von der einfachen ›Stellver tretung‹ – eine autoritäre Per-

son oder eine Idee, die sich sobald sie repräsentier t wird, ebenfalls personifizier t.« 

Schmitt 2008, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 115

mus«126 an vielen Stellen durch:127 Der Verlust der theologischen Homogenität 
ist demnach bedauerlich, aber dafür gewährleistet der neuzeitliche Staat in-
nen- wie außenpolitisch eine Hegung des Krieges.128 Schmitt deutet das Ge-
waltmonopol des Staates und dessen strikte Trennung von der Gesellschaft als 
die »erste rationalisierende Wirkung«129, der sogenannten »zwischen-staatli-
chen Epoche«. Demnach gelingt dem pluralistischen Staatensystem »ein wirk-
licher Fortschritt«.130 Das metaphysische Zeitalter ist somit das einzige Zent-
ralgebiet, welches nicht ausschließlich negativ beschrieben wird, und gerade 
das europäische Völkerrecht und der neuzeitliche Staat sind positiv besetzt. 
Die Verstaatlichung des Politischen im metaphysischen Zeitalter ist letztlich 
aber ein zwiespältiger Vorgang, da dem Rationalismus, der den Staat erschuf, 
die Eigendynamik der Entpolitisierung innewohnt.131 

Die Logik der Neutralisierung und Entpolitisierung bewirken schließ-
lich den Übergang vom metaphysischem zum »humanistisch-moralischen 
Zentralgebiet« und von dort eine fortschreitende Verschlechterung bis in die 
1920er Jahre. Grob lässt sich der geistige Kern des neuen Zentralgebietes auf 
die Schlagwörter Aufklärung und Französische Revolution zuspitzen. Aller-
dings ist das neue Zentralgebiet nach Schmitt keinesfalls gleichbedeutend mit 
dem »Fortschritt«, sondern das genaue Gegenteil, eine »Vulgarisation großen 
Stils«.132 In der Französischen Revolution sieht Schmitt eine neuerliche Entfes-
selung des Bürgerkrieges, weil »die Flut der Demokratie, gegen die es seit 1789 
keinen Damm zu geben schien«133 die »Legislative auf Kosten der Exekutive 
hervorgehoben«134 hat. Dadurch erhielt die Diskussion den Vorrang gegenüber 

126 | Schmitt 1982, S. 89.

127 | Siehe beispielsweise den Text »Absolutismus«: Schmitt 1995b, S. 95-99.

128 | Oder wie Habermas als Kritik am Schmitt-Schüler Reinhart Koselleck formulier t: 

»Unter dem Absolutismus wird der konfessionelle Bürgerkrieg stillgestellt. Der Monarch 

er füllt den Auftrag der Friedensstif tung durch Monopolisierung der öffentlichen Gewalt 

und eine Privatisierung der bürgerlichen Gesellschaft.« Habermas 1960, S. 468.

129 | Vgl. Schmitt 2011, S. 112.

130 | Ebd., S. 112.

131 | »In diesen hundert Jahren entwickelte sich auf dem europäischen Kontinent aus 

der Neutralisierung des konfessionellen Bürgerkrieges eine neue politische Ordnung, 

der souveräne Staat, ein imperium rationis wie Hobbes ihn nennt, ein nicht mehr theo-

logisches Reich der objektiven Vernunft, wie Hegel sagt, dessen Ratio dem Heroen-Zeit-

alter, dem Heroen-Recht und der Heroen-Tragödie ein Ende macht […].« Schmitt 1956, 

S. 65. 

132 | Schmitt 2002, S.  82. Zu Schmitts Kritik der Aufklärung siehe auch: Schmitt 

2008, S. 56f.

133 | Schmitt 2010a, S. 31.

134 | Ebd., S. 56. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus116

der Entscheidung, und die Grenze zwischen Staat und Gesellschaft begann 
zu verschwimmen. Der humanistisch-moralische Geist setzt die absolutisti-
schen, monarchischen Autoritäten unter Legitimationsdruck und eröffnet den 
Raum für öffentliche Kritik, mit fatalen Konsequenzen für den – von Schmitt 
geschätzten – souveränen Staat. Die Gefahr einer Eskalation des Politischen 
wurde im metaphysischen 17. Jahrhundert sehr erfolgreich durch die europäi-
schen Staaten und das europäische Völkerrecht kontrolliert, aber mit den Ideen 
der Aufklärung und Französischen Revolution beginnt im 18. Jahrhundert ein 
Erosionsprozess der autoritären Ordnung.135 Die aufklärerischen Axiome Ver-
nunftbegabung und Erziehbarkeit des Subjektes sind der politischen Anthro-
pologie Schmitts fremd, und gerade die Ignoranz gegenüber der Gefährlich-
keit des Menschen produzieren in seiner Wahrnehmung mittel- bis langfristig 
weit schlimmere politische Konflikte.136 

Schließlich findet sich bei Schmitt bereits die Beobachtung, dass mit dem 
humanistisch-moralischen Zentralgebiet alles und jeder kritisierbar wird 
und dies zu politischen Krisen führt.137 Durch das Aufkommen der perma-
nenten Kritik im Zuge der Aufklärung verlieren sämtliche Autoritäten ihre 
Fundierung und Unhinterfragbarkeit. Nicht länger sakrosankt und durch 
theologische Dogmen vor Kritik geschützt, sind die Herrschenden auf die 
Zustimmung der Beherrschten und Untergebenen angewiesen. Der Zwang 
zur permanenten Selbstrechtfertigung ist in Schmitts Darstellung keine Be-
freiung der Mehrheit, sondern ein veritables Problem für die Elite, weil diese 
Entwicklung eine Schwächung des Staates von innen bewirkt. Alles ist in der 
Folge auch anders vorstellbar, somit verhandelbar, was eine permanente Dis-
kussion zur Folge hat, welche die Entscheidungs- und Handlungsfähigkeit des 
Staates unterminiert. 

Das vierte »geistige Zentralgebiet« ist nach Schmitts Skala das ökonomi-
sche. Das Denken in ökonomischen Kategorien dominiert das 19. Jahrhundert 
und beschleunigt den Prozess der Entpolitisierung und Neutralisierung. Der 
Fortschrittsglaube an die menschliche Vernunft des moralisch-humanisti-
schen Zentralgebietes wird jetzt abgelöst von der Fortschrittsgläubigkeit an die 
ökonomischen Entwicklungspotenziale – so zumindest Schmitts Erzählung.138 
Dabei identifiziert er das ökonomische Denken vor allem mit dem Liberalis-

135 | Vgl. Schmitt 2009b, S. 43.

136 | Schmitts Vorbehalte gegen die Vorstellung vom vernünftigen Subjekt speisen im 

Weiteren seine Parlamentarismuskritik und deren Dekonstruktion. Durch Diskussion 

und Öffentlichkeit kann nach Schmitt keine vernünftige Entscheidung getroffen werden: 

Vgl. Schmitt 2010a, S. 5-23.

137 | Eine Überlegung, die später insb. von Koselleck aufgegrif fen und ausgearbeitet 

wird: Vgl. Koselleck 2001.

138 | Vgl. Schmitt 2002, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 117

mus und der ihn tragenden Klasse, dem Bürgertum, wobei der Marxismus 
ebenso eine theoretische Ausdrucksform des ökonomisch geprägten 19. Jahr-
hunderts ist. In der Summe untergraben diese Ideologien die Souveränität des 
Staates und seine Sonderstellung gegenüber der Gesellschaft weiter. Ein neu-
er »Legitimitätsbegriff« erzwingt nach 1815 die Umstellung »von der dynasti-
schen zur demokratischen Legitimität«.139 Letztlich wird der souveräne Staat 
des Absolutismus ein Knecht der demokratischen Gesellschaft: »Diener der 
Gesellschaft; er wird einem geschlossenen System von Rechtsnormen unter-
worfen oder einfach mit diesem Normensystem identifiziert, so dass er nichts 
ist als Norm oder Verfahren.«140 Schmitt beschreibt den juristischen Positi-
vismus des 19. und frühen 20. Jahrhunderts als ein Resultat des Neutralisie-
rungsprozesses.141 Der Staat wird dadurch nicht nur zu einem Verfahren, als 
bloßer ›Sachzwangverwalter‹ des positiven Rechts und der Verfassung wird 
der Staat von heterogenen gesellschaftlichen Interessen instrumentalisiert 
und zersetzt.142 Schmitt kann in jener Entwicklung nichts Positives erkennen, 
auch die unblutige Konfliktregulation in Form von Diskussionen erscheint aus 
dieser Perspektive als Problem, weil dadurch die Entscheidungsfähigkeit ge-
fährdet wird. Hinter dem Neutralisierungsprozess steht für Schmitt immer 
die Bedrohung jeder Ordnung, jedes Staates, jeder politischen Gemeinschaft, 
jedes Volkes, weil die Gefahr der Negierung der Existenz durch den Feind trotz 
allem bleibt. Die Logik des Politischen ist in jener Konstruktion der europäi-
schen Geschichte der Neuzeit omnipräsent, weshalb Öffentlichkeit, gewalt-
freier Interessenausgleich und positivistisches Rechtsdenken lediglich als Ver-
fallserscheinungen einer entscheidungs- und kampfunfähigen Gesellschaft 
bzw. ›eines Volkes‹ gedeutet werden.

Der Niedergang vom humanistisch-moralischen zum ökonomischen Zen-
tralgebiet ist allerdings nicht das letzte Wort, am Ende des 19.  Jahrhunderts 
erfolgt die nächste Ablösung im Prozess der Neutralisierung: 

»Während des 19.  Jahrhunderts vollzog sich aber ununterbrochen und mit großer 

Schnelligkeit die Auflösung der alten Gesellschaft zur heutigen Massendemokratie, 

durch welche gerade jene Herrschaft des liberalen Bürgertums und seiner Bildung be-

seitigt wurde.«143 

139 | Schmitt 2010a, S. 39.

140 | Schmitt 2010d, S. 125.

141 | Vgl. Schmitt 1982, S. 67f.

142 | Vgl. Schmitt 2006, S. 16. Die Verfassung ist für Schmitt eine Chif fre für die Mo-

derne. Vgl. Mehring 1996, S. 232.

143 | Schmitt 1998, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus118

Schmitt zufolge verlagert sich das »geistige Zentrum« am Ende des 19. Jahr-
hunderts vom ökonomischen Zentralgebiet ins technische bzw. in den Glauben 
an den technischen Fortschritt. Diese historisch bisher letzte Umbesetzung 
ins technische Zentralgebiet bewertet Schmitt wiederum als eine weitere »Vul-
garisierung«144. Trotz jener Ablehnung erkennt Schmitt die Unumkehrbarkeit 
dieser Entwicklung an: »Technisierung und Industrialisierung sind heute das 
Schicksal unserer Erde.«145 Ähnlich wie vom Politischen spricht Schmitt von 
der »Entfesselung der Technik als einer eigengesetzlichen Kraft«.146 Genau zu 
differenzieren ist hier zunächst zwischen der Technik und der sogenannten 
»Religion der Technizität«, denn genau genommen ist die Technik gar kein 
»geistiges Gebiet«, die reine Technik besitzt keine »geistige« Qualität. Mit der 
Technik ist »die geistige Neutralität beim geistigen Nichts angelangt«.147 Die 
Entwicklung der modernen Techniken und Naturwissenschaften ist somit 
ein negativer Fortschritt ins »Nichts«. In Schmitts Zeitdiagnose ist mit der 
Neutralität der Punkt »des kulturellen Todes erreicht«.148 Dieser geschichtli-
che Sinn wird aber durch die »restaurierten Fassaden verdeckt«.149 Jenen ›Ver-
blendungszusammenhang‹ durchschauend folgert Schmitt: Die reine Technik 
ist im Gegensatz zu den vier vorangegangenen Zentralgebieten zwar politisch 
neutral, d.h. auf rein technischer Basis sind keine Freund/Feind-Bestimmun-
gen möglich. Als Waffe dient die Technik jedoch jeder politischen Kraft, die 
sich ihr zu bemächtigen vermag.150 Der »Geist der Technizität« hingegen ist 
der »Massenglauben eines Antireligiösen diesseits Aktivismus«.151 Der Glaube 
an den technischen Fortschritt erscheint Schmitt genauso wie der Glaube an 
das humanistisch-moralische und ökonomische Fortschreiten der Menschheit 
als eine »Pseudo-Religion«152, deren falsche Versprechen – nach Schmitt – kein 
diesseitiges Paradies hervorbringen werden. Anders formuliert: Der »Geist der 
Technizität« schafft keine »Sphäre des Friedens, der Verständigung und der 
Versöhnung«.153 Als Glaube ist der Geist der Technizität »[…] vielleicht etwas 
Grauenhaftes, aber selbst nichts Technisches und Maschinelles. Er ist der 
Überzeugung einer aktivistischen Metaphysik, der Glaube an eine grenzenlose 
Macht und Herrschaft des Menschen über die Natur, sogar über die menschli-

144 | Schmitt 2002, S. 83.

145 | Schmitt 1955, S. 155.

146 | Ebd., S. 162.

147 | Schmitt 2002, S. 92.

148 | Ebd., S. 92.

149 | Ebd., S. 80.

150 | Vgl. Schmitt 2008, S. 24.

151 | Schmitt 2002, S. 93.

152 | Ebd., S. 84.

153 | Ebd., S. 90.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 119

che Physis, an das grenzenlose ›Zurückweichen der Naturschranken‹, an gren-
zenlose Veränderungs- und Glücksmöglichkeiten des natürlichen, diesseitigen 
Daseins der Menschen.«154 Das von technischen Erwägungen dominierte Zeit-
alter ist in Schmitts Darstellung negativ besetzt und der vorläufige Tiefpunkt 
des, seit dem metaphysischen Zeitalter, voranschreitenden Verfalls.155 Die 
Technikfeindlichkeit teilt Schmitt derweil mit vielen prototypischen Vertretern 
des Kulturpessimismus, allerdings ist er sich mit vielen Vertretern der Konser-
vativen Revolution gleichzeitig der Notwendigkeit bewusst, dass die modernen 
technischen Möglichkeiten politisch beherrscht und kontrolliert werden müs-
sen. »Jeder Staat ist bestrebt, sich der Machtmittel zu bemächtigen, die er zu 
seiner politischen Herrschaft braucht. Es ist sogar das sichere Kennzeichen 
des wirklichen Staates, daß er das tut.«156 An anderer Stelle heißt es in diesem 
Zusammenhang: Jedes »Volk« muss »[…] sich der industriellen Technik [zu] 
bemächtigen, ohne die es in einem modernen Weltkrieg zu einer bequemen 
Beute jedes industriell bewaffneten Eroberers werden mußte«.157

Besagte Form von Politikberatung deutet es bereits an – Schmitt empfiehlt 
in dieser historischen Situation nicht Apathie, sondern diskutiert die Möglich-
keiten, wie eine »Rettung vor der Seelenlosigkeit eines rationalistischen und 
mechanistischen Zeitalters«158 noch gelingen kann – worauf in den folgenden 
Kapiteln weiter eingegangen wird. Aber allein die Vorstellung, ein ›Zeitalter‹ 
sei ›seelenlos‹, illustriert den pessimistischen Charakter jener Konstruktion, 
impliziert er doch, dass ›die Seele‹ – was immer mit einer solchen Kategorie 
gemeint ist – verloren gegangenen ist. Diese Art von Verlustwahrnehmung 
ist derweil exemplarisch für (kultur-)pessimistische Geschichtsbetrachtungen 
und zeigt sich im Fall Schmitts ebenso an dem Bedauern einer (scheinbaren) 
Neutralisierung. Welches Bild von menschlichem Zusammenleben Schmitt 
hat, ist gerade daran abzulesen, dass er es als zweifelhaft darstellt, wenn die 
Feindschaft an Bedeutung verliert.

154 | Ebd., S. 93.

155 | Anzumerken ist mit Blick auf die »Entfesselung der Technik«, dass Schmitt deren 

historischen Ursprung in Großbritannien sieht, wobei die »eigengesetzliche[n] Kraft« 

der Technik und der »Fortschrittsglaube« durch den Übergang »zu einer rein maritimen 

Existenz bewirkt« wurde. Schmitt 1955, S.  162. Schmitt verwendet in diesem Zusam-

menhang die Unterscheidung von Kultur und Zivilisation, um die positiv besetzte Kultur 

mit dem Land (terran), also Kontinentaleuropa, und die negativ gewertete Zivilisation 

(maritim) mit dem Meer, d.h. mit den angelsächsischen Staaten, in Verbindung zu brin-

gen. Vgl. ebd., S. 163.

156 | Schmitt 2008, S. 185.

157 | Schmitt 1955, S. 164.

158 | Schmitt 2008, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus120

Die Pointe von Schmitts Niedergangserzählung ist, dass auch die ver-
meintlich neutrale Technik keine Grundlage bietet, um sich der politischen 
Unterscheidung von Freund und Feind entziehen zu können: »Die moderne 
Technik macht sich einfach zum Diener irgendwelcher Bedürfnisse.«159 Trotz 
eines vierhundertjährigen Prozesses der ›Neutralisierung und Entpolitisie-
rung‹, trotz aller Ausflüchte und Umbesetzungen, bleibt das Politische immer 
greifbar: »Wirtschaftliche Prosperität, technischer Fortschritt und ein selbst-
sicherer Positivismus, alles kam zusammen, um eine lange Amnesie zu be-
wirken.«160 »Amnesie« meint in diesem Zusammenhang die Verleugnung des 
Politischen, indem jeweils Fortschrittsideologien propagiert werden, die die 
Gefährlichkeit des Menschen bestreiten und vorgeben, es wäre möglich, dem 
Politischen zu entkommen, sei es durch den Fortschritt von Vernunft, Ökono-
mie oder durch die Erlösung mittels der modernen Technik. 

Paradox ist dabei, dass das Politische in der Darstellung Schmitts einerseits 
permanent bedroht ist und in einer funktional differenzierten Gesellschaft 
völlig zu verschwinden droht. Anderseits ist das Politische den Ausführungen 
folgend »unausrottbar« und kann jede Realität heimsuchen. Alle Varianten der 
Entpolitisierung sind letztlich eine Chimäre und bereiten nur eine kommende 
Politisierung vor. Was widersprüchlich erscheint, erklärt sich einerseits aus 
den – oben skizzierten – unterschiedlichen der Begründungen des Politischen. 
Andererseits aus dem aufgestellten Bewegungsgesetz, wonach das Zeitalter 
der Neutralisierung und Entpolitisierung durch das Ausweichen auf ein neues 
Gebiet der Unterscheidung zwischen Freund und Feind nicht nur nicht ent-
kommen kann, sondern aufgrund der Aufladung mit einer universalistischen 
Moral sogar eine Eskalation der Feindschaft droht. Wer Freund werden will mit 
der ganzen Menschheit, wird sich damit Feinde machen – so Schmitts Logik, 
die er gerade dadurch bestätigen will, dass er selbst dagegen anschreibt. Der 
Clou an Schmitts Darlegung ist, dass das Politische kein Sachgebiet, kein Sub-
system, keine Kulturprovinz der modernen Gesellschaft ist und ebenso wenig 
eines der ablösbaren »geistigen Zentralgebiete«, deshalb kann es nicht ein-
fach verschwinden. Mit jeder Umbesetzung eines Zentralgebietes, und trotz 
der sogenannten Entpolitisierung, bleibt das Politische immer greifbar. Alle 
Negationsversuche des Politischen sind zum Scheitern verurteilt, weil auch 
die Frage, ob etwas unpolitisch ist, eine politische Frage ist und damit zur 
Unterscheidung von Freund und Feind führt. Der wirkmächtige Liberalismus 

159 | Ebd., S. 24. »Die Technik ist immer nur Instrument und Waffe, und eben weil sie 

jedem dient, ist sie nicht neutral.« Schmitt 2002, S. 90.

160 | Schmitt 2009a, S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 121

ist dabei Schmitts Paradebeispiel dafür, wie mit einer scheinbar unpolitischen 
Rhetorik Politisierung betrieben wird.161

Zusammengefasst stellt sich die Geschichte seit dem Mittelalter bis in die 
erste Hälfte des 20. Jahrhunderts folgendermaßen dar: Das Ende des Mittel-
alters erscheint im Lichte des Verfalls der theologischen Einheit, die Konse-
quenz sind die religiösen Bürgerkriege, die weite Teile Europas heimsuchen. 
Aus den theologischen Gegensätzen bezieht das Politische in dieser Periode 
eine chaotische, unkontrollierbare Kraft. Die Reformation ist deshalb negativ 
besetzt und wird als eine Verschlechterung im Vergleich zum Mittelalter be-
schrieben. Das folgende metaphysische Zentralgebiet, also die Zeit des Abso-
lutismus, ist in Abgrenzung dazu überwiegend positiv besetzt, weil es gelingt, 
die politische Entscheidungsfähigkeit im neuzeitlichen Territorialstaat zu si-
chern und ein Völkerrecht zu etablieren. Der Krieg wird in jener Epoche als 
zwischenstaatlicher Krieg beschrieben, und die Kriegsführung ist völkerrecht-
lich gehegt. Die dem metaphysischen folgenden Zentralgebiete, das humanis-
tisch-moralische, das ökonomische sowie der dominante Technikglaube der 
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts werden wiederum ausschließlich negativ 
dargestellt. Schmitts Geschichtswahrnehmung seit der Französischen Revo-
lution, also historisch nach dem absolutistischen Staat, kann somit in der Me-
tapher eines nach unten gerichteten Pfeils ausgedrückt werden, und deshalb 
lässt sich konstatieren, dass Schmitt zweifellos eine Niedergangsgeschichte, 
einen Niedergang des Bewusstseins über die Bedrohung durch die politische 
Feindschaft, formuliert. Entgegen Schmitts Bekundungen impliziert seine 
Geschichtstheorie eine Niedergangserzählung bis zum »Zeitalter der Geistlo-
sigkeit«162, d.h. die 1920er Jahre der Weimarer Republik. Der Neutralisierungs-
prozess hat mit dem technischen Zentralgebiet seinen vorläufigen Endpunkt 

161 | Hinzu kommt, dass im 20. Jahrhundert die Chancen des räumlichen Ausweichens 

auf der Erde ausgeschlossen sind, alle zur Ver fügung stehenden Räume sind »genom-

men«. Schmitts universalgeschichtliche Erör terung in der Schrif t »Der Nomos der Erde« 

erweiter t das Verfallsnarrativ um eine geographische Dimension. Der Niedergang zeigt 

sich an der geschichtlichen Dementierung und »Entortung«, welche Schmitt in langen 

Linien vom Heiligen Römischen Reich bis in seine Gegenwart beschreibt, und auf die 

Formel des Übergangs vom »Nehmen« zum »Weiden« bringt. Denn die natürlichen Res-

sourcen werden kontinuierlich aufgebraucht, und was am Ende bleibt, sind das ökono-

mische »Weiden« und der Kampf um die begrenzten Räume bzw. ein Ausweichen in den 

Weltraum. Vgl. Schmitt 2011, S. 256ff. und 285ff.

162 | Schmitt 2009c, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus122

im sogenannten geistigen Nichts erreicht. Für Schmitt eine »Krankheit«163 – 
eine Zeitdiagnose, die Schmitt in den 1950er Jahren bekräftigt.164 

Neben jener negativen historischen Entwicklung hat Schmitt in verschie-
denen Schriften eine weitgefasste Kultur- und Gegenwartskritik formuliert, 
die im Folgenden zu (re-)konstruieren ist. Schmitts »Kritik der Zeit«165 diffe-
renziert implizit – so die hier vertretene These – zwischen zwei Ebenen, der 
Gesellschaft und dem Individuum.166 Die Entwicklung hin zur modernen Ge-
sellschaft und Individualität erscheint dabei gleichermaßen problematisch wie 
gefährlich. Auf der Makroebene verschwindet die Grenze zwischen Staat und 
Gesellschaft, mit der Folge, dass der Staat bzw. die Politik ein Teilbereich der 
Gesellschaft wird und seine hierarchische Überordnung verliert. Der ehemals 
souveräne Staat wird in eine moderne Gesellschaft aufgelöst, die sich in Wert-
sphären differenziert. Die Analyse der Mikroebene problematisiert komple-
mentär dazu die wirkmächtigen Ideologien, wie Liberalismus, Anarchismus, 
Humanismus, die den Einzelnen aus traditionalen Ordnungen ›befreien‹. 

Die Kulturkritik ist in Schmitts wissenschaftlichen Schriften omnipräsent 
und bildet eine Konstante vom Frühwerk bis in die 1970er Jahre167, wobei kaum 

163 | »Die Krankheit der europäischen Kultur, […] ist der reichsfeindliche Geist der 

Neutralisierung und Entpolitisierung.« Schmitt 1940d, S. 271. 

164 | »Auch die herrschenden Schichten, in deren Hand die Entscheidungen der Welt-

politik liegen, sind von diesem Bild einer technisch-industriellen Einheit der Welt be-

herrscht.« Schmitt 1952, S. 2f.

165 | Schmitt hat sich intensiv mit Walter Rathenau befasst: Rathenau 1912, siehe 

hierzu: Villinger 1995 als auch Kennedy 1988. »Schmitt stimmte Rathenau zu, daß das 

moderne Zeitalter eines der Technik und des praktisch veranlagten Menschen sei, aber 

er kritisier te seinen Ansatz als ›negativ‹, da er in Richtung auf die Kontingenzen des 

zeitgenössischen Lebens for tfuhr – seine Äußerlichkeiten, nicht sein Geist. Unsere Zeit, 

kommentier te Schmitt in seiner Rezension von Rathenaus Buch für »Die Rheinlande«, 

hat nur Zweck und Ziel, aber keine Seele: ›Das bleibt zuletzt als das Wesentliche des 

mechanischen Zeitalters, daß es seelenlos ist.‹« Ebd., S. 236.

166 | Schmitts »feindlicher Bruder« Georg Lukács bringt seine vergleichbare Zeitdiag-

nose auf die Formel »kontingente Welt und problematisches Individuum«. Siehe zu dem 

Vergleich der Zeitdiagnosen Lukács und Schmitt: Eßbach 1995, S. 149.

167 | Die Kulturkritik ist nicht auf eine Schaffensphase begrenzt, wobei sich der Adres-

sat während der Zeit des Nationalsozialismus wandelt, in dieser Phase pflegt Schmitt 

einen aggressiven und öffentlichen Antisemitismus. Vgl. Gross 2000. Nach dem Zwei-

ten Weltkrieg und den Verhören im Zusammenhang mit den Nürnberger Prozessen ist 

der Staatsrechtler zurückhaltender geworden und unterscheidet strikt zwischen der 

Öffentlichkeit und seinem privaten Kreis von Vertrauten. Im letzteren lässt er seiner 

Enttäuschung freien Lauf, entsprechend aufschlussreich sind die Briefwechsel und 

persönlichen Aufzeichnungen Schmitts aus den Jahren für die Frage nach seiner Zeit-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 123

ein Bereich der modernen Gesellschaft ausgespart bleibt.168 Besonders dras-
tisch äußert sich Schmitt in seinen Tagebucheinträgen, so notiert er beispiels-
weise am 28.12.1912: 

»Wir sehen im Rechtsstaat Mittel zum ungestör ten Fressen und Huren, und wenn einer 

durch fleißige Arbeit Geld verdient hat, so weiß er hinterher nicht, was er damit anfan-

gen soll und gibt es in der dümmsten Weise aus. Kapitalismus als die Herrschaft des 

Mittels geht hilflos zugrunde, weil uns alle Zwecke fehlen.«169 

Derartige zeitdiagnostische Charakterisierungen sind indes keine Besonder-
heit der privaten Aufzeichnungen, sondern durchziehen ebenso die akademi-
schen Schriften – wobei eine solche Unterscheidung hier abgelehnt wird:170 

»Dies Zeitalter hat sich selbst als das kapitalistische, mechanistische, relativistische 

bezeichnet, als das Zeitalter des Verkehrs, der Technik, der Organisation. In der Tat 

scheint der >Betrieb< ihm die Signatur gegeben zu haben, der Betrieb als das groß-

artige funktionierende Mittel zu irgendeinem kläglichen oder sinnlosen Zweck, die uni-

verselle Vordringlichkeit des Mittels vor dem Zweck, der Betrieb, der den Einzelnen so 

vernichtet, daß er seine Aufhebung nicht einmal fühlt […].«171 

diagnose, Kulturkritik und Prognose. Vgl. Mehring 2006a, S. 106ff. 1958 veröffentlicht 

Schmitt alte Aufsätze als Materialen zu einer Ver fassungslehre, hierin finden sich auch 

radikale Kritiken an der BRD, beispielsweise die Diagnose von der Selbstauflösung des 

bürgerlichen Rechtsstaates in den totalen Wir tschafts- und Verwaltungsstaat der In-

dustriegesellschaft sowie die 1963 im wiederveröffentlichten »Begrif f des Politischen« 

erhobene These vom »Ende der Epoche der Staatlichkeit«.

168 | Vgl. Vollrath 1997, S. 421.

169 | Schmitt 2005, S. 64.

170 | Zur Kulturkritik in Schmitts Frühwerk siehe insb.: Villinger 1995. Weiterhin hat 

Ellen Kennedy in ihrem Aufsatz »Politischer Expressionismus« sehr anschaulich heraus-

gearbeitet, dass Schmitt von den künstlerisch-kulturkritischen Strömungen des Ex-

pressionismus stark beeinflusst war und insb. durch den Dichter Theodor Däubler. Dem 

Gedicht Däublers »Das Nordlicht« widmete Schmitt 1916 eine Schrif t, »es war auch Carl 

Schmitts eigene ›Kritik der Zeit‹, die den Weg für seine Wandlung zu einer politischen 

Staatslehre bereitete. Ohne das Buch über Däubler hätte weder ›Politische Romantik‹ 

noch ›Die Diktatur‹ noch ›Politische Theologie‹ geschrieben werden können.« Kennedy 

1988, S. 241. »Däublers Vision macht die Kategorien der Weltgeschichte plastisch, und 

diese geistige Realität, diese positive Darstellung von Geist erlaubt Schmitt, im letzten 

Kapitel (›Die Aktualität des Werkes‹), zu seiner eigenen Zeitkritik zu kommen.« Ebd., 

S. 241. 

171 | Schmitt 2009c, S.  59. »Das Nordlicht« wird von Schmitt vor allem aufgrund der 

gnostischen Dichtung gepriesen, die über das Schicksal des Abendlandes aufklär t. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus124

Schmitt betont, wie viele Philosophen vor und nach ihm, den instrumentellen 
Charakter der Rationalität. Das Zitat stammt aus dem Jahr 1916 und diagnosti-
ziert die Dominanz des ökonomistischen Denkens sowie die Komplizenschaft 
der Technik bzw. der Technikgläubigkeit. Mit diesen zitierten Einschätzungen 
bedient Schmitt darüber hinaus viele der geläufigen Topoi und der »bekannten 
Angstvokabeln«172 der Modernitäts-/Kulturkritik.173 Als ein Verfall ist auch die 
Klage über den Vorrang der Mittel vor den Zwecken zu interpretieren – eine 
Unterscheidung, die bis in die Gegenwart beliebt ist, wie insbesondere Gior-
gio Agamben beweist.174 Schmitts Darstellung legt den Schluss nahe, dass zu 
einem früheren historischen Zeitpunkt die Zwecke noch sinnvoll benennbar 
waren und die Mittel daran ausgerichtet wurden. Aber die rationalen Mittel 
haben längst eine unpersönliche Eigendynamik entfaltet, welche das Zweck/
Mittel-Verhältnis verkehrt; statt einer Verbesserung beschreibt Schmitt den 
Prozess »[…] einer selbstunterjochenden verdinglichenden Entpersonalisie-
rung«.175 Die rationalen Mittel sind im 20. Jahrhundert zum Selbstzweck ge-
worden, und der Rationalismus erschöpft sich darin, »[…] Rezepte zur Manipu-
lation der Materie […]« zu erfinden.176 Die Erfindungen und Werkzeuge, welche 
die Menschheit zur Naturbeherrschung entwickelte, haben sich von jenem 
Zweck sozusagen emanzipiert und gehorchen jetzt ihren eigenen Gesetzmä-
ßigkeiten. Diese Version der ›Tragödie der Kultur‹ kumuliert in der Diagnose: 
»Zeitalter der Geistlosigkeit«:177 

»Das Zeitalter der Maschine, der Organisation, das mechanische Zeitalter […], das Zeit-

alter, das durch die Objekte seiner Schwärmerei zeigt, was ihm fehlt, dessen Kultur, so 

wie sie faktisch herrscht, in der selbst auf die Gebiete des geistigen Lebens, der Kunst 

Weiterhin zeigt sich hier ein »politischer Expressionismus«, welcher insb. auf den Ein-

fluss von Däubler zurückgeführt werden kann: »Däubler war der herausragende Geist, 

unter dessen Einfluß und durch dessen Wirkung Carl Schmitt die Kulturproblematik sei-

ner Zeit bewußt wurde.« Kennedy 1988, S. 234.

172 | Bredow und Noetzel 1996, S. 102.

173 | An anderen Stellen verwendet der Ver fassungsrechtler zudem die, im kulturkri-

tischen Kontext, populäre Unterscheidung von Stadt und Land, um die moderne Groß-

stadt negativ zu beschreiben und beispielsweise zu diagnostizieren, der »normale Groß-

städter« sei »gottunfähig«. Vgl. Schmitt 2008, S. 21f, Ebd., S. 25, Schmitt 1991, S. 86.

174 | Vgl. exemplarisch: Agamben 2006b. Die Klage über den Vorrang der Mittel vor 

dem Zweck ist ein beliebtes Motiv in kulturkritischen bzw. -pessimistischen Argumen-

tationen und findet sich beispielsweise bei Karl Jaspers in der »Geistigen Situation der 

Zeit«. Jaspers 1971, S. 72. Siehe hierzu insb.: Dahrendorf 1979, S. 213ff.

175 | Vollrath 1997, S. 427.

176 | Schmitt 2008, S. 24.

177 | Schmitt 2009c, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 125

und der Wissenschaft expandierenden Vorstellung des >Betriebs< kulminier t, das Zeit-

alter der Geldwir tschaft, der Technik, der Regierungskunst, der absoluten Mittelbarkeit 

und der allgemeinen Berechenbarkeit, die sich bis auf die literarische Produktion er-

streckt […].«178 

Auffällig ist hier die weite Verwendung des Begriffes Kultur, welcher als Sam-
melbegriff für vielfältige moderne Phänomene eingesetzt wird, wobei die 
inhaltliche Spannbreite von der Literatur über die Politik bis zu Kunst und 
Wissenschaft reicht.179 Die Gegenwart bzw. das Zeitalter fügt sich demnach 
der Logik des »Betriebs«, welche von ökonomisch-technischen Kalkülen be-
stimmt ist. Also einem Diktat, dem ebenfalls die moderne Kultur unterliegt 
– glaubt man Schmitt –, denn über Konsum und Unterhaltung führt der Weg 
zur »allgemeinen Ökonomisierung des geistigen Lebens«.180 Die Metapher der 
Maschine und des Betriebes dient hier dazu, um die moderne Gesellschaft zu 
bezeichnen und als eine dem Menschen und seinen Bedürfnissen entgegen 
stehende Form von sozialer Organisation zu diskreditieren.181 In mechanischen 
oder betrieblichen Zusammenhängen ist der Einzelne auf seine Funktion re-
duziert und muss sich gleichgeschaltet der übergeordneten Logik beugen, oder 
er wird ersetzt. Dies ist ein Zusammenhang, den Schmitt normativ zu begrü-
ßen scheint, wenn es politische Organisation und Ordnung anbelangt. Aber 
unter ökonomischen Vorzeichen erscheint ihm diese Konstellation untragbar. 

Jene Kritik an der modernen Kultur ist derweil so inflationär, dass die 
Begriffe ›Kultur‹ und moderne ›Gesellschaft‹ austauschbar werden. Wobei 
Schmitt den Begriff Gesellschaft nicht als umfassenden Begriff für Sozialität 
verwendet, sondern in alteuropäischer Tradition als Sammelbegriff für alles 
›Nicht-staatliche‹, beispielsweise sind die »Mächte der Gesellschaft«182 öko-
nomische, ästhetische, private usw. Interessen. Aufgrund der Reichweite des 
Kulturbegriffes erscheint gleichwohl die oben eingeführte weite Definition von 
Kultur-Pessimismus hier begründet. 

Die Diagnose des »Zeitalter[s] der Maschine, der Organisation, das mecha-
nische Zeitalter« operiert ferner entlang der Unterscheidung Maschine/Organ 

178 | Schmitt 2004, S. 12. 

179 | In seinem Frühwerk unterscheidet Schmitt strikt zwischen Unterhaltungslitera-

tur (»Schattenrisse«) und »echter« Dichtung (»Nordlicht«); letztere zeichnet sich nach 

Schmitt dadurch aus, dass sie den göttlichen Sinn in der Geschichte bewahrt. Damit 

reproduzier t er die alte kulturkritische Unterscheidung von Hochkultur und sogenannter 

Trivial- oder Alltagskultur. 

180 | Schmitt 2002, S. 83.

181 | Interessanterweise kritisier t Schmitt die Deutung der ›Seelenlosigkeit der Ma-

schine‹ an anderer Stelle als »Kulturuntergangsstimmung«. Vgl. ebd., S. 92. 

182 | Schmitt 1982, S. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus126

bzw. von mechanisch/organisch, wiederum ein ›Klassiker‹ der Kulturkritik.183 
Die Sympathien sind dabei klar verteilt, das Organische wird identifiziert mit 
positiven Attributen wie ›Natürlichkeit‹, ›Authentizität‹, ›Urwüchsigkeit‹, 
›Wahrhaftigkeit‹ usw. Die andere Seite der Unterscheidung, das Maschinelle, 
ist entsprechend negativ besetzt und wird synonym verwandt für ›künstlich‹, 
›uneigentlich‹, ›falsch‹ usw. Die Pointe dieser Dichotomie ist die Diagnose, 
dass der okzidentale Rationalismus alles Natürliche, Organische, Traditiona-
le zu vernichten droht oder dies bereits vollbracht hat, und so kann Schmitt 
diagnostizieren: »[D]ie Erde scheint zur knirschenden Maschine geworden«.184 
Verschärfend kommt hinzu, dass der ehemals souveräne Staat im »Zeitalter 
der Technizität« vollends zu einem technischen Apparat verkommen ist: »Die 
heute herrschende Art ökonomisch-technischen Denkens vermag eine politi-
sche Idee gar nicht mehr zu perzipieren. Der moderne Staat scheint wirklich 
das geworden zu sein, was Max Weber in ihm sieht: ein großer Betrieb.«185 
Der Staat wird dadurch zum bloßen Verfahren und schließlich zum »streng 
kontrollierte[n] Diener der Gesellschaft« degradiert: »[E]r wird einem geschlos-
senen System von Rechtsnormen unterworfen oder einfach mit diesem Nor-
mensystem identifiziert, so dass er nichts ist als Norm oder Verfahren.«186 
Durch das ökonomische Denken, den Rechtspositivismus und die liberale De-
mokratie gewinnt die Gesellschaft immer mehr Einfluss und Kontrolle über 
den Staat und missbraucht ihn als »Ausbeutungsobjekt« und macht ihn zum 
»Objekt ihre Kompromisse«.187 Die Gesellschaft hat weite Teile des Staates 
durchdrungen und die Überordnung des Staates aufgehoben: »Denn jetzt wird 
der Staat zur ›Selbstorganisation der Gesellschaft‹.«188 Schmitt spricht in die-
sem Zusammenhang von einer »dialektischen Entwicklung«: »[…] vom abso-
luten Staat des 17. und 18. Jahrhunderts über den neutralen Staat des liberalen 
19. Jahrhunderts zum totalen Staat der Identität von Staat und Gesellschaft«.189 
Für Schmitt ist dies eine negative Entwicklung, weil jene Instanz wegfällt, 

183 | Die Problematisierung der »mechanistischen Gesinnung« lässt sich bereits in der 

Kulturkritik des 19. Jahrhunderts nachweisen und findet sich bei so unterschiedlichen 

Autoren wie Edgar Allan Poe, Oscar Wilde, Hugo von Hofmannsthal und Ernst Jünger. Vgl. 

Bohrer 1978, S. 46.

184 | Schmitt 2009c, S.  61. »Die allgemeine Bewegung zur Freiheit, eine Aufhebung 

traditioneller Ortungen und in diesem Sinne eine totale Mobilmachung intensivster Ar t, 

eine allgemeine Entor tung, hob die europazentrische Welt aus den Angeln und stürzte 

sie in andere Kraftströme.« Schmitt 2011, S. 210.

185 | Schmitt 2009b, S. 68.

186 | Schmitt 2010d, S. 125.

187 | Schmitt 1940f, S. 188.

188 | Vgl. Schmitt 1940b, S. 151.

189 | Ebd., S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 127

die überhaupt zwischen Freund und Feind unterscheiden kann. Und vor dem 
Hintergrund der permanenten Gefahr kriegerischer Auseinandersetzungen, 
glaubt man Schmitt, eine sehr gefährliche Situation.190 

Dabei ist es gewissermaßen eine Besonderheit der Zeitkritik Schmitts, 
dass die Rationalitätsproblematik zwar zu einer verwalteten Welt führt, aber 
das Problem, was infolgedessen entsteht, nicht ein Zuwenig an Freiheit und 
Individualität ist, sondern ein ›Zuviel‹ an Freiheit und Individualität – worauf 
in Kürze noch eingegangen wird. Für Schmitt ist die Rationalitätsproblematik 
ein Entscheidungsproblem. Die entpolitisierte moderne Gesellschaft leugnet 
in ihren hegemonialen Selbstbeschreibungen die Totalität des Politischen: 

»Heute ist nichts moderner als der Kampf gegen das Politische. Amerikanische Finanz-

leute, industrielle Techniker, marxistische Sozialisten und anarcho-syndiaklistische Re-

volutionäre vereinigen sich in der Forderung, daß die unsachliche Herrschaft der Politik 

über die Sachlichkeit des wir tschaftlichen Lebens beseitigt werden müsse. Es soll nur 

noch organisatorisch-technische und ökonomisch-soziologische Aufgaben, aber keine 

politischen Probleme mehr geben.«191 

Voranstehende Aussage traf Schmitt vor der Niederschrift von »Begriff des 
Politischen«, und so zeigt sich hier zunächst ein systematisches Problem: Die 
Politik und das Politische werden nicht getrennt, sondern so behandelt, als 
wäre das Politische das, was die Politik tut. D.h. die Formulierung legt den 
Schluss nahe, dass die Politik eine Sphäre der modernen Gesellschaft ist, de-
ren Einfluss auf andere gesellschaftliche Teilbereiche sowie die generelle Be-
deutung erodiert. Von der politischen Unterscheidung, die alle Gegensätze bis 
zur Trennung von Freund und Freund steigert, ist in diesem Kontext nicht die 
Rede. Das Politische bzw. die Politik steht, in der hier vorgenommenen Unter-
scheidung, der organisatorisch-technischen und ökonomisch-soziologischen 
Problemwahrnehmung entgegen, letztere sind also Perspektiven, die Schmitt 
mit den genannten geistigen Zentralgebieten assoziiert. Die Art und Weise, 
wie Schmitt dies wiederum beschreibt, zeigt, dass er einer solchen Welt des 
bloßen Funktionierens und dem Glauben an eine unpolitische Gegenwart und 
Zukunft feindlich gegenübersteht.192 

Bis hierhin bleibt festzuhalten, dass kein Bereich der modernen Gesell-
schaft von jener negativen Zeitdiagnose ausgenommen wird. Sämtliche Er-
scheinungsformen der Moderne auf technischem, wirtschaftlichem, rechtli-

190 | Oder wie Günter Maschke formulier t: »[…] die Geometrie von Schutz und Gehor-

sam [wurde] zerstör t, und die Mächte der Gesellschaft hatten die Staatsmaschine er-

obert.« Maschke 1982, S. 179.

191 | Schmitt 2009b, S. 68.

192 | Vgl. Schmitt 2002, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus128

chem, moralischem, wissenschaftlichem, künstlerischem usw. Gebiet werden 
von Schmitt attackiert.193 Die Texte weisen dabei eine Verallgemeinerungsten-
denz auf, die die gesamte Gegenwart pauschal angreift und den sogenannten 
»Nihilismus des 20.  Jahrhunderts«194 problematisieren. An die Stelle einer 
hierarchischen Ordnung ist die Prinzipienlosigkeit des Nihilismus getreten – 
so zumindest Schmitt –, die moderne Gesellschaft wechselt ihre Form nach 
Belieben, ohne eine eigene und konstante Form zu schaffen: »Heute ist die 
Auflösung der überlieferten Bildung und Form gründlich weitergeführt, aber 
die neue Gesellschaft hat noch keine eigene Form gefunden.«195 Auflösung der 
überlieferten Bildung und Form gilt hier u.a. für die moderne Kunst, bedeutet 
aber darüber hinaus die Auflösung von Traditionen, Ordnungen, Regeln usw. 
und damit die Preisgabe der Erwartungssicherheit. »Noch« besteht aber Un-
klarheit, welche Form sich jene Gesellschaft im Umbruch geben wird und ob 
es ihr überhaupt gelingt, eine ›eigene Form‹ zu entwickeln. Für Schmitt stellt 
dies offenbar ein Problem dar, aber seine Prognose ist hier nicht determinis-
tisch im Sinne von pessimistisch: Noch – d.h. im Jahr 1919 – ist die künftige 
Entwicklung offen und ungewiss. »Formlosigkeit«196 heißt im politischen Zu-
sammenhang, Unfähigkeit zur Repräsentation, »[…] ein Zustand problemati-
scher Zerrissenheit und tiefster Unentschiedenheit«.197 Gesamtgesellschaft-
lich scheint Formlosigkeit nach Schmitt die Pluralität und Polikontextualität 
anzusprechen. Die damit einhergehende Kontingenz ist für Schmitt, der von 
dynamisch-gefährlichen Menschen ausgeht, besorgniserregend, zumal sich 
diese Unsicherheit politisch zur existenziellen Bedrohung auswachsen kann. 
Die aus Kontingenz- und Relativitätsbewusstsein erwachsene Entscheidungs-
schwäche über Freund und Feind erhöht zumal das Risiko der Negierung der 
eigenen Existenz.198 Der Begriff des Politischen erscheint vor dem Hinter-
grund dieser Kulturkritik vor allem als ein Weckruf an eine Welt, die glaubt, 
alle Möglichkeiten zu haben und dabei die Möglichkeit der Feindschaft nicht 
ernst nimmt. 

193 | Vor allem in den frühen Schrif ten finden sich dann Ausfälle, wie etwa jener: Der 

Geist des sogenannten mechanischen Zeitalters haust »[…] ärger als die Pest, er zer-

bricht die Gewissen, vernichtet das Christentum und begreif t die Welt wie ein Polyp, 

indem er sie umklammert und aussaugt.« Schmitt 2009c, S. 68.

194 | Schmitt 2011, S. 26.

195 | Schmitt 1998, S. 15.

196 | Schmitt 2008, S. 45. Siehe zum Formproblem der Moderne insb.: Eßbach 1995, 

S. 150.

197 | Schmitt 2008, S. 16.

198 | Schmitt drückt diesen Zusammenhang mit einem Trotzki-Zitat folgendermaßen 

aus: »[I]m Bewusstsein von Relativität findet man nicht den Mut, Gewalt anzuwenden 

und Blut zu vergießen.« Schmitt 2010a, S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 129

Neben diesen Makrophänomenen thematisiert Schmitt ebenso den moder-
nen Menschen bzw. das moderne Individuum. Die politische Anthropologie 
Schmitts befasst sich nur indirekt mit dem einzelnen Menschen, gleichzeitig 
entwickelt er jedoch eine Kulturkritik des modernen Individualismus. Politi-
sche Romantik bezeichnet im theoretischen Kosmos Schmitts weit mehr als 
eine kulturgeschichtliche Epoche. Grundsätzlich bezeichnet die Romantik zu-
nächst auch bei Schmitt eine historische Periode, die vom Ende des 18. bis in 
das 19. Jahrhundert hinein dauerte. Ausgehend von den »geistigen Zentralge-
bieten« lässt sich die Romantik auf einem Zeitstrahl zwischen dem humanis-
tisch-moralischen und ökonomischen Gebiet verorten. 

»In Wirklichkeit bedeutet die Romantik des 19.  Jahrhunderts – nur die Zwischenstu-

fe des Ästhetischen zwischen dem Moralismus des 18. und dem Ökonomismus des 

19. Jahrhunderts, nur einen Übergang, der vermittels der Ästhetisierung aller geistigen 

Gebiete bewirkt wurde, und zwar sehr leicht und er folgreich.«199 

Die Romantik als historische Übergangsphase ist in jener Geschichtskonst-
ruktion wiederum negativ bewertet.200 Gängigerweise wird unter Romantik 
zunächst eine Stilepoche der Kunst verstanden, allerdings beschränkt sich 
nach Schmitt die romantische Denkart nicht auf die originären Bereiche der 
Ästhetik, sondern wirkt ebenso auf andere Gebiete.201 Ästhetisches Potenzial 
besitzt die Romantik demnach durchaus, aber politisch wird sie zu einem Pro-
blem, weil die romantische Ästhetik politisch eine subjektive Haltung bedeu-
tet, die zur Entscheidungsunfähigkeit führt. Schmitt lobt die Romantik nicht 
explizit als geistiges Zentralgebiet aus, was damit zu erklären ist, dass die Geis-
teshaltung, welche die Romantik auszeichnet, weit über die engen Grenzen der 
historischen Epoche hinaus wirkt. Es kann also mit Schmitt gegen Schmitt ar-
gumentiert werden, dass die Romantik viel mehr ist als eine historische »Zwi-
schenstufe« zum ökonomischen Zentralgebiet:202 

»Die alten Philosophen des Occasionalismus, wie Malebranche, hatten zwar auch den 

auflösenden Begrif f der occasio, aber in Gott, dem objektiven Absoluten, fanden sie 

199 | Schmitt 2002, S. 83.

200 | Die Gegenrevolution des 19. Jahrhunderts spricht von besagter Weltauffassung 

als dem »Monstrum mit den drei Köpfen«: »Reformation, Revolution und Romantik«. Eine 

Einschätzung, die Schmitt teilt. Schmitt 1998, S. 10.

201 | Anzumerken ist hier, dass die Romantik selbst teils zur Ideengeschichte des Pes-

simismus gezählt wird. Vgl. Pauen 1992, S. 944.

202 | Hier ist anzumerken, dass sich Schmitts Deutungen der Romantik in den Texten 

»Politische Romantik« (1919) und »Der Begrif f des Politischen« (zuerst 1927) unter-

scheiden: »Das Romantische wird von Schmitt als eine ›Zwischenstufe‹ und ein ›Über-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus130

Gesetz und Ordnung wieder. Ebenso ist, wenn in einer solchen occasionalistischen 

Haltung an die Stelle Gottes eine andere objektive Instanz tritt, etwa der Staat, immer 

noch eine gewisse Objektivität und Bindung möglich. Anders, wenn das isolier te und 

emanzipier te Individuum seine occasionelle Haltung verwirklicht. Jetzt erst entfaltet 

das Occasionelle die ganze Konsequenz seiner Ablehnung jeder Konsequenz.« […] »Die 

Besonderheit des romantischen Occasionalismus liegt darin, daß er den Hauptfaktor 

des occasionalistischen Systems, Gott, subjektivier t. Das vereinzelte, isolier te und 

emanzipier te Individuum wird in der liberalen bürgerlichen Welt zum Mittelpunkt, zur 

letzten Instanz, zum Absoluten.«203

Die politische Romantik bedeutet: »[S]ubjektivierter Occasionalismus«204. 
Der Gegenbegriff zu »occasio« ist jener der »causa«, also der Notwendigkeit. 
Für Schmitt ist damit der Occasionalismus die Herrschaft der Nicht-Notwen-
digkeit. Wie oben skizziert bedeutet diese auf der gesellschaftsstrukturellen 
Ebene für Schmitt vor allem eine Freisetzung aus traditionalen Kontexten im 
Übergang zur modernen Gesellschaft. Der subjektivierte Occasionalismus der 
Romantik versteigt sich nun zu der Vorstellung, die »Illusion«205, jeder Einzel-
ne wäre sein eigener Gott. Das bedeutet, politische Romantik als »subjektivier-
ter Occasionalismus« ist für Schmitt der Kult des ewigen Kreisens um die eige-
ne Individualität, die Notwenigkeit wird zugunsten des subjektiv-occasionellen 
Willens ausgespielt. Dass es dergestalt gelingen kann, der »causa«, also der 
Notwendigkeit des Politischen zu entkommen, erachtet Schmitt als eine Illu-
sion: Es ist eine Selbsttäuschung, anzunehmen, in einer Welt zu leben, in der 
es keine Feinde gibt. Demgemäß ist die Romantik ein Irrtum. Allerdings ist 
dies eine Fehleinschätzung, die politische Bedeutung entwickelt: Die Roman-
tik erschafft die Illusion der Entpolitisierung. Die Romanik ist somit politisch 
wirksam, indem sie die ›notwendige‹ und deshalb ›moralisch-richtige‹ Unter-
scheidung von Freund und Feind meidet:

»Der Romantiker weicht der Wirklichkeit aus, aber ironisch und mit der Gesinnung der 

Intrige. Ironie und Intrige sind nicht die Stimmungen eines Menschen auf der Flucht, 

gang‹ fixier t, ihm wird also ein lediglich interimistisches Sein zugestanden, obwohl 

Schmitt gleichzeitig und im Widerspruch dazu eine ganz ungewöhnliche Wirksamkeit 

dieser Macht der Verwirrung, die das Romantische ist, eingestehen muß.« Balke 1996, 

S. 75.

203 | Schmitt 1998, S. 19 und 105.

204 | Ebd., S.  18. Ideengeschichtlich ist Occasionalismus die im 17.  Jahrhundert 

populäre Lehre von den Gelegenheitsursachen. Anzumerken ist, dass ich die veraltete 

Schreibweise hier von Schmitt übernommen habe; heutzutage heißt es dem Duden zu-

folge Okkasionalismus.

205 | Ebd., S. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 131

sondern die Aktivität eines Menschen, der, statt neue Wirklichkeiten zu schaffen, die 

eine Wirklichkeit gegen eine andere ausspielt, um die jeweilig gegenwärtige, begrenzen-

de Wirklichkeit zu paralysieren. Ironisch entzieht er sich der beengenden Objektivität 

und schützt sich davor, auf irgendetwas festgelegt zu werden; in der Ironie liegt der Vor-

behalt aller unendlichen Möglichkeiten. So wahrt er sich seine innere, geniale Freiheit, 

die darin besteht, keine Möglichkeit aufzugeben.«206 

Die romantische Grundhaltung erhebt jedes Individuum zum »Priester einer 
Privatreligion«.207 Jeder Mensch wird ein Priester seiner selbst: »Im Romanti-
schen dient alles, Gesellschaft und Geschichte, Weltall und Menschheit, nur 
der Produktivität des romantischen Ich.«208 Es ließe sich unaufgeregt folgern, 
dass in einer kontingenten Welt die romantischen, ironischen Subjekte gut an-
gepasst und aufgehoben sind. Aber diese Perspektive ist Schmitt fremd. Die 
Subjektivität der Romantik entzieht jeder ›Objektivität‹ das Fundament, alles 
wird reine Privatsache, und sogar Gott wird aus der Welt verbannt. Es kommt 
zu einer Relativierung von Weltbildern und in der Folge jener Kontingenz-Er-
fahrung zum Verlust jeder ›natürlichen‹ Legitimität. Die romantische Subjek-
tivität zeichnet sich dadurch aus, dass sie jede Autorität und damit den Staat 
in Frage stellen kann.209 Mit der Konsequenz, dass die Romantik für nichts 
steht und gleichzeitig auf alles verweist. Indem sich die romantischen Sub-
jekte jedweder »causa«, den klaren Zusammenhänge und Grenzen, entziehen 
und stattdessen die »occasio« nutzen, um sich jede Möglichkeit offenzulassen, 
wird die gesamte politische Ordnung der Kontingenz preisgegeben. Aber die 
Welt ist nach Schmitt eben nicht kontingent, sondern umgekehrt: Weil die 
Menschen sich als Allmächtige fühlen, erscheint es auf den ersten Blick so, 
als sei die Welt kontingent. Dies ist die von Schmitt immer wieder in unter-
schiedlichen Formen ausgespielte Pointe: Die Flucht vor dem Politischen oder 
die Strategie der Entpolitisierung kann niemals ganz gelingen oder voll aufge-
hen. Die Gegensätze werden eine Zeitlang verdeckt, sie wirken jedoch im Ver-
borgenen, drängen mit Macht nach außen und harren einer umso heftigeren 
Entladung.

Weiter argumentierend versucht Schmitt zu zeigen, dass dieser Glaube 
an die Gestaltung der Welt durch das Subjekt zu einer Apotheose der bloßen 
Stimmungen und Gefühligkeiten wird. Was wiederum Unfreiheit bedeutet, 
denn sich lediglich von den eigenen Stimmungen treiben zu lassen, ist eben 

206 | Ebd., S. 82.

207 | Schmitt 2002, S. 86.

208 | Schmitt 1998, S. 85. »In einer Welt ohne Transzendenz, wo es keine Werte außer-

halb des Individuums gibt, wird das Ich zur einzig möglichen Quelle der Kohärenz.« Ken-

nedy 1988, S. 245.

209 | Vgl. Schmitt 1998, S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus132

doch keine Freiheit. Der romantische Okkasionalismus liefert das Individuum 
seiner eigenen temporären Willkür aus. Aber die Welt, die Schmitt beschreibt, 
setzt auch das romantische Subjekt dem Problem aus, zwischen den unzähli-
gen Alternativen irgendwann entscheiden zu müssen. Die Gesetzmäßigkeit 
des Politischen besteht darin, dass Entscheidungen nicht endlos aufgeschoben 
werden können. Subjektiver Okkasionalismus bedeutet die Ablehnung jeder 
Konsequenz, alles ist nur ein Anlass zum Romantisieren, Diskutieren und Iro-
nisieren. Jedes Einzelne kreist nur um sich, stellt alles in Frage und schafft 
eine Welt, ohne Einheit, ohne Halt, ohne Entscheidung: »[I]n einer solchen 
Welt lösen sich alle politischen oder religiösen Unterscheidungen auf in eine 
interessante Vieldeutigkeit.«210 Schmitt scheint hier unschlüssig, denn einer-
seits diagnostiziert er genau diese Welt, andererseits versucht er, diese Wirk-
lichkeitswahrnehmung als Illusion darzustellen. Denn problematisch wird 
das »Ich-verrückte Individuum«211 mit seiner narzisstischen Haltung, weil das 
Politische nicht durch Neutralisierung aus der Welt zu schaffen ist. In einer 
solchermaßen gefährlichen Welt müssen die Individuen sich dem Politischen 
früher oder später stellen. Dies bedeutet zunächst, dass jedem Einzelnen klar 
wird, wer der Feind ist und wer der Freund bzw. das eigene ›Volk‹. In letzter 
Konsequenz kann das heißen, dass die politische Gemeinschaft vom Einzel-
nen Todes- und Tötungsbereitschaft verlangt. Unabhängig davon, ob es so weit 
kommt, bedeutet das Politische das Erkennen: dass der Einzelne nichts gilt 
und im ›Volk‹ verschwindet bzw. aufgeht.212 Die Unterwerfung des Einzelnen 
unter den Staat bzw. die politische Einheit ist vor diesem Hintergrund auch 
unproblematisch, zumal die Individuen von der eigenen Freiheit ohnehin nur 
schadhaft Gebrauch machen können.

Weil dem »romantischen Ich«213 alles nur noch zur Produktion der eigenen 
Person dient, wirft Schmitt jener Haltung Dekadenz vor.214 Was er unter Ro-
mantik subsumiert, sind klassische Topoi des Niedergangs: ungeregelte bzw. 
ungeordnete Verhältnisse, keine eindeutige, hierarchische Form, keine klare 
Struktur, das Leben in und mit Widersprüchen und Entscheidungsschwä-
chen.215 Entsprechend resümiert Schmitt: »Wo die politische Aktivität beginnt, 

210 | Ebd., S. 164.

211 | Schmitt 1991, S. 151.

212 | Vgl. Schmitt 2002, S. 48-50 und Schmitt 1933, S. 21. Vgl. zu Schmitts Plädoyer 

für Eingrif fe in die Persönlichkeitsfreiheit: Schmitt 2006, S. 15f.

213 | Vgl. Schmitt 1998, S. 85.

214 | Vgl. Bohrer 1983, S. 68.

215 | Weiterhin zeigt sich am Hang zur Diskussion ohne Entscheidung der Zusammen-

hang von Romantik und Liberalismus: »Deutschem Denken ist diese ewige Diskussion 

in der romantischen Vorstellung des ewigen Gesprächs zugänglicher gewesen, und es 

darf hier beiläufig bemerkt werden, daß sich die ganze ideengeschichtliche Unklarheit 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 133

hört die politische Romantik auf.«216 Die Romantik vermag als permanente 
Kritik und »eine[r] geistige[n] Promiskuität«217 nichts Eigenständiges zu schaf-
fen und führt zudem »in ihrem Bedürfnis nach dem Wahren und Natürli-
chen oft bis zur völligen Vernichtung jeder Form.«218 Aber genau das Ziel, das 
›Wahre‹ und ›Natürliche‹ zu finden, kann nichterreicht werden, weil dies nach 
Schmitt im Politischen zu suchen ist. 

Das romantische Subjekt und die kontingente Welt sind somit reziprok 
verbunden im modernen Formproblem. Die Romantik als politische Haltung 
stellt sich der politischen Wirklichkeit nicht und spielt vielmehr unterschied-
liche Wirklichkeiten gegeneinander aus, um sich dem Dualismus von Freund 
und Feind zu entziehen. Deshalb ist die Romantik mehr als eine zu vernach-
lässigende, künstlerisch ästhetische Strömung. In Schmitts Interpretation ist 
sie mehr als ein historischer Rückzug ins Private nach der Französischen Re-
volution und nur scheinbar eine »›Flucht in die Vergangenheit‹«.219 Die politi-
sche Konsequenz der Romantik ist: Entscheidungsschwäche und Verantwor-
tungslosigkeit. 

der üblichen Auffassungen über die deutsche politische Romantik, die als konservativ 

und antiliberal bezeichnet wird, schon an diesem Zusammenhang verrät. Redefreiheit, 

Preßfreiheit, Versammlungsfreiheit, Diskussionsfreiheit sind also nicht nur nützliche 

und zweckmäßige Dinge, sondern eigentliche Lebensfragen des Liberalismus.« Schmitt 

2010a, S.  46. Begrif flich präzise lässt sich nach Schmitt konstatieren, dass die Ro-

mantik das »ewige Gespräch« auszeichnet und der Liberalismus die »ewige Diskussion«. 

Ebd., S.  58. Das Leugnen und Wegdiskutieren der politischen Feindschaft verbindet 

Liberalismus und Romantik, womit die Charakterisierung des Liberalismus ebenso auf 

die politische Romantik übertragbar ist: Beide sind ihrem Wesen nach »Verhandeln, 

abwartende Halbheit, mit der Hoffnung, die definitive Auseinandersetzung, die blutige 

Entscheidungsschlacht, könnte in einer parlamentarischen Debatte verwandelt wer-

den, und ließe sich durch ewige Diskussion ewig suspendieren.« Schmitt 2009b, S. 80. 

Die Ideologien Liberalismus und Romantik werden von Schmitt sozialstrukturell auf 

dieselbe Trägerschicht, auf die Klasse des Bürgertums, zurückgeführt: »Der Träger der 

romantischen Bewegung ist das neue Bürgertum.« Schmitt 1998, S. 14. Die politische 

Romantik ist eine fundamentale Kritik des bürgerlichen Menschentypus.

216 | Ebd., S. 224.

217 | Schmitt 2008, S. 14.

218 | Schmitt 1998, S. 14.

219 | Ebd., S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus134

5.4	Souver änität als normatives Ide al 

Die Rekonstruktion der pessimistischen Anthropologie, der Verfallsgeschichte 
sowie der damit einhergehenden Kritik der modernen Gesellschaft und Indivi-
dualität wirft folgende Frage auf: Mit welchem Ideal konfrontiert Schmitt seine 
Gegenwart, um zu einer derart radikalen Zeitkritik zu gelangen? In einem 
Satz: Schmitt ist Etatist. Den idealtypischen Staat zeichnen ihm zufolge zwei 
Merkmale aus: 1. Außenpolitisch besitzt diese politische Einheit die Kompe-
tenz, zwischen Freund und Feind zu entscheiden und in letzter Konsequenz 
jedem anderen Staat den Krieg zu erklären. 2. Innenpolitisch entscheidet der 
Staat über Ausnahme- und Normalfall, wendet Bürgerkriege und Chaos ab 
und garantiert die Rückkehr zur Rechtsordnung. Sind diese beiden Voraus-
setzungen gegeben, ist ein Staat souverän, d.h. er gebietet ungeteilt über das 
»Entscheidungsmonopol«.220 Ein Staat, der besagte Kompetenz nicht besitzt 
oder verloren hat, ist nicht souverän und damit kein ›richtiger‹ Staat.221 

Die souveräne politische Einheit ist weiterhin klar von der Gesellschaft ab-
gegrenzt, und das Entscheidungsmonopol dieses Staates ist im Sinne eines 
Herrschafts-, Zwangs- und Gewaltmonopols konstruiert, weil immer die Ge-
fahr eines Staaten- oder Bürgerkrieges abgewendet werden muss. Entsprechend 
ist der idealtypische Staat permanent kampfbereit. Diese Prioritätensetzung 
folgt aus der Konstruktion des Politischen, die politische Praxis wesentlich als 
Außenpolitik des Staates definiert und Innenpolitik nur als Bedrohung des 
Staates durch Bürgerkrieg denken kann. Wird die politische Theorie Schmitts 
als Form von Politikberatung verstanden, ist die Anweisung klar: Es geht um 
die Restauration eines personalistisch-repräsentativen, autoritären Konzeptes 
von politischer Herrschaft.222 Notwendig erscheint jene Form von souveräner 
Staatlichkeit, weil die Welt und die Menschen nicht harmlos sind bzw. das 
Menschenbild Schmitts von einer Prämisse der Gefährlichkeit ausgeht.

Die daraus resultierende Bedrohungslage legitimiert den starken Staat, 
denn »Sicherheit gibt es nur im Staat«.223 Diese Kontrastfolie lässt die Weima-
rer Republik sowie die meisten Staaten im 21. Jahrhundert defizitär erscheinen, 
weil die Staaten nicht souverän zwischen Freund und Feind unterscheiden 
können und zudem innenpolitisch pluralistisch verfasst sind. Schmitts Ideal 
eines identitär-homogenen Volks als Substanz ist diesem Pluralismus fremd. 
Zwar konstatiert Schmitt, dass Homogenität schwierig zu erreichen, der Plu-

220 | Schmitt 2009b, S. 20.

221 | Vgl. Schmitt 1982, S. 72.

222 | Was Schmitt vorschwebt, ist nach Mehring das »antiliberale Modell eines plebis-

zitär und populistisch getragenen cäsarischen Führerstaates«. Mehring 2013, S. 232. 

223 | Schmitt 1982, S. 75. Habermas fasst Schmitts Staatsbegründung folgenderma-

ßen: »Der Staat ist der for twährend verhinderte Bürgerkrieg.« Habermas 1987, S. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 135

ralismus entsprechend konstitutiver Teil der Gegenwartsgesellschaft ist. Aber 
genau deshalb ist – nach Schmitt – die Ordnung in Gefahr, was wiederum die 
Notwendigkeit einer souveränen Einheit erklärt. 

Entscheidend ist weiterhin, dass Schmitts Theorie den souveränen Staat in 
einem internationalen, durch das Völkerrecht kontrollierten, Setting verortet, 
in dem sich wenige Staaten gewissermaßen ›auf Augenhöhe‹ begegnen. Des-
halb darf die Diagnose bzw. Prognose »Die Epoche der Staatlichkeit geht jetzt 
zu Ende«224 nicht mit dem generellen Ende des Staates gleichgesetzt werden. 
Was zu verschwinden droht, ist nicht der Staat als solcher, sondern die außen-
politische Staatlichkeit weniger souveräner Staaten und deren innerpolitische 
hierarchische Sonderstellung.

Ein vollwertiger Staat ist entsprechend dieses Ideals souverän, gemäß der 
Definition: »Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand entscheidet.«225 
Jenes Dogma Schmitts besagt vor allem, dass der Souverän durch seine Ent-
scheidung bestimmt, wann eine Ausnahmesituation vorliegt und damit die 
normale Rechtsordnung aufhebt. Die Entscheidung zeigt die Souveränität 
oder eben nicht.226 Die Ausnahme dient Schmitt so zur Bestimmung der Sou-
veränität, weil sie die extremste Bewährungsprobe für eine Rechtsordnung be-
deutet, die Entscheidung, »[…] ob die Verfassung in toto suspendiert werden 
kann«.227 Indem der Souverän über den Ausnahmefall entscheidet, hebt er die 
normale Rechtsordnung auf und beweist, dass er überhaupt souverän ist. Die-
ses Souveränitätskonzept ist wiederum ein Denken von den Grenzfällen der 
Sozialität her und betrachtet den Ausnahmezustand quasi als den Normalzu-
stand. Dabei ist die Ausnahme im theoretischen Kosmos Schmitts ambivalent 
konstruiert. Einerseits flirtet Schmitt permanent mit der Eskalation, was sich 
an folgender Formulierung zeigt: 

»Die Ausnahme ist interessanter als der Normalfall. Das Normale beweist nichts, die 

Ausnahme beweist alles; sie bestätigt nicht nur die Regel, die Regel lebt überhaupt nur 

von der Ausnahme. In der Ausnahme durchbricht die Kraft des wirklichen Lebens die 

Kruste einer in der Wiederholung erstarr ten Mechanik.«228

224 | Schmitt 2002, S. 10.

225 | Schmitt 2009b, S. 13.

226 | »Der Ausnahmefall offenbart das Wesen der staatlichen Autorität am klarsten. Hier 

sondert sich die Entscheidung von der Rechtsnorm, und (um es paradox zu formulieren) 

die Autorität beweist, daß sie, um Recht zu schaffen, nicht recht zu haben braucht.« Ebd., 

S. 19.

227 | Ebd., S. 14.

228 | Ebd., S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus136

Normalität wird hier als fragwürdig sowie als langweilig dargestellt und der 
Ausnahme somit eine ästhetische Qualität zugesprochen, die jenseits der Er-
müdung von Normalverläufen und Routinen liegt.229 Zu verstehen ist dies vor 
dem Hintergrund der Definition des Politischen als Dualismus von Freund 
und Feind sowie einer Anthropologie, welche die Möglichkeit kriegerischer 
Konflikte beschwört. Der Ausnahmezustand hat eine positive, außeralltägliche 
Funktion und stiftet Entlastung: Die Politik des »Betriebes«, die in Verfahrens-
abläufen und Sachzwängen erstickt, wird aus den Routinen herausgerissen 
und die ›Kruste‹ einer fragwürdigen Normalität gesprengt. Schmitt mag es 
wiederholt bestritten haben, seine leidenschaftliche Ablehnung der Normalität 
romantisiert unweigerlich die Ausnahme. 

Andererseits ist der Ausnahmezustand eine Bedrohung. Die Gefahr eines 
Abgleitens der Ausnahme ins Chaos eines permanenten Bürgerkrieges gilt es 
um jeden Preis zu verhindern. Der Ausnahmezustand ist aber nicht gleichzu-
setzen mit dem Chaos. Im Ausnahmezustand zeigt sich der Souverän und ist 
darauf ausgerichtet, eine Rechtsordnung wieder in Kraft zu setzen, d.h. die 
Ausnahme zielt gerade darauf ab, die Rechtsordnung wieder zur Geltung zu 
bringen. Im Chaos existiert im Gegensatz dazu überhaupt kein Souverän, der 
die Rechtsordnung wieder herstellt. Dass es nicht so weit kommt, garantiert 
wiederum der souveräne Staat. 

»Seine ratio, die ratio status, die oft mißgedeutete Staatsräson, liegt nicht in inhalts-

vollen Normen, sondern in der Effektivität, mit der er seine Situation schaff t, in welcher 

überhaupt erst Normen gelten können, weil der Staat der Ursache aller Unordnung und 

Bürgerkriege, dem Kampf um das normativ Richtige, ein Ende macht.«230 

Der Staat schafft den Rahmen, in dem Ordnung und Sicherheit gewährleistet 
werden können, auf die Weise, dass er selbst über Ordnung und Unordnung 
entscheidet. Klärungsbedürftig scheint weiterhin das Verhältnis von dem Poli-
tischen und der Ausnahme. Wieso misst Schmitt dem Ausnahmezustand eine 
solche Bedeutung zu? Die Begriffsbestimmungen der Souveränität und des 
Politischen zeigen zunächst, wie diese Theoriestrategie soziale Verhältnisse 
von ihrem Extrem her bestimmt. Die Souveränität offenbart sich in der Ent-
scheidung über den Extremfall einer Rechtsordnung, die Ausnahme. Das 
Politische als Unterscheidung von Freund und Feind ist ebenso ein Extrem-
fall, der »äußerste Intensitätsgrad«, zu dem ein Gegensatz gesteigert werden 
kann.231 Der Ausnahmezustand ist die Suspendierung der normalen Rechts-
ordnung. Der politische Feind ist die Negation der eigenen Existenz. Jeweils 

229 | Zur Ästhetik des Politischen bei Schmitt siehe insb.: Balke 1990, S. 48ff.

230 | Schmitt 1940b, S. 148.

231 | Schmitt 2002, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 137

postuliert Schmitts die Erkenntnis, dass diese Fälle mehr Bedeutung besitzen 
als gewöhnliche Situationen und dass sich alltägliche Vollzüge erst hierdurch 
erklären lassen: »Auch heute noch ist der Kriegsfall der ›Ernstfall‹. Man kann 
sagen, daß hier, wie auch sonst, gerade der Ausnahmefall eine besonders ent-
scheidende und den Kern der Dinge enthüllende Bedeutung hat.«232 In jener 
Formulierung wird der Ausnahmefall zu einem Ernstfall. Dies bedeutet u.a., 
dass über den Ausnahmefall entschieden werden muss, weil Sozialität konflik-
tär und damit die Rechtsordnung permanent bedroht ist. Die politische Ein-
heit, welche der Bedrohung durch eine ›souveräne‹ Entscheidung begegnet, 
ist idealtypischer Weise der Staat. Diese Einheit wird von Schmitt – wie oben 
diskutiert – auf ›Völker‹ zurückgeführt, d.h. auf politische Gruppen. Die Grup-
pe, die zwischen Freund und Feind unterscheidet, ist die politische und – nach 
Schmitt – damit maßgebende Gruppe: 

»Sie ist deshalb immer die maßgebende menschliche Gruppierung, die politische Ein-

heit infolgedessen immer, wenn sie überhaupt vorhanden ist, die maßgebende Einheit 

und ›souverän‹ in dem Sinne, daß die Entscheidung über den maßgebenden Fall, auch 

wenn das der Ausnahmefall ist, begrif fsnotwendig immer bei ihr stehen muß.«233 

Souverän sein heißt, dass eine politische Einheit über den maßgebenden Fall 
innen- wie außenpolitisch entscheidet, was bedeuten kann, die Rechtsordnung 
aufzuheben, was Schmitt wiederum mit dem Begriff des Ausnahmezustandes 
bezeichnet.234

Historisch näherungsweise existierte der souveräne Staat nach Schmitt – 
wie oben gezeigt – im ›metaphysischen Zeitalter‹, in Form des absolutistischen 
Fürstenstaates. Noch konkreter: »[I]m französischen und im preußischen 
Staat«, die in »vieler Hinsicht von klassischer Vollkommenheit« waren.235 

232 | Ebd., S. 35.

233 | Ebd., S. 39.

234 | Schmitt idealisier t diese souveräne Einheit und lokalisier t sie ›realhistorisch‹ im 

Absolutismus, allerdings zeigen beispielsweise Foucaults Überlegungen zur Bio-Politik 

und Gouvernementalität, dass jene politische Einheit auch deutlich dif ferenzier ter und 

brüchiger rekonstruier t werden kann: »He [Schmitt, Anm. d. A.] misses the fact that 

the state is predicated upon the transformation of sovereign power into biopower and 

the interdependence of various governmental rationalities. […] That which Schmitt ima-

gines as an inner unity and peace is for Foucault the effect of a historically new se-

curity apparatus that appears with the rationalization of governmental practice. While 

Schmitt ultimately bases his concept of the political on foreign affairs and the politics 

of representation, Foucault seeks the political in the resistance against governmentali-

ty.« Deuber-Mankowsky 2008, S. 152.

235 | Schmitt 1982, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus138

Schmitt assoziiert den perfekten Staat darüber hinaus mit dem mythischen 
Bild des Leviathans im Sinne Thomas Hobbes’, wobei sich der deutsche Staats-
rechtler gleichzeitig an der maritimen Herkunft des betreffenden Mythos 
stört. Der absolutistische Staat war eingebettet in die europäische Staatenord-
nung des »Jus Publicum Europeaeum«, und mit diesem Zustand konfrontiert 
Schmitt seine Gegenwart, wobei die eurozentristische Schräglage unbestreit-
bar ist: »Weltpolitik war europäische Politik; große Politik war die Politik der 
europäischen Großmächte; Völkerrecht war europäisches Völkerrecht […].«236 
In jener historischen Phase existierten lediglich eine überschaubare Anzahl 
von souveränen Staaten, die nach klaren Regeln und Grenzen kriegerische 
Auseinandersetzungen, die sogenannte »Regularität der Kabinettskriege«,237 
austrugen – die weit weniger ›regulären‹ Kolonialkriege sind in dieser Darstel-
lung freilich ausgenommen: 

»Das Wesen des europäischen Völkerrechts war die Hegung des Krieges. Das Wesen sol-

cher Kriege war ein geordnetes, in einem gehegten Raum vor Zeugen sich abspielendes 

Messen der Kräfte. Solche Kriege sind das Gegenteil von Unordnung. In ihnen liegt die 

höchste Form der Ordnung, deren menschliche Kraft fähig ist.«238 

Die andere Seite der »Hegung des Krieges« ist in Schmitts Logik die »Wildnis«, 
wenn keine »befriedete Ordnung« durchgesetzt wird, droht eine »friedlose 
Unordnung«.239 Schmitts Darstellung fordert quasi eine »Art Naturschutzpark 
für kriegerische Aktionen«240, d.h. durch die rechtlich kontrollierte Staaten-
ordnung finden die Kräfte des Krieges eine (Trieb-)Ableitung und werden ge-
wissermaßen als ›ritterliches Duell‹ ausgetragen.241 

Die Darstellung der ordnungsstiftenden Kraft des Völkerrechtes, bis hin 
zur Verklärung der Kriege zwischen 1648 und 1789 als »europäisches Staa-

236 | Schmitt 2009a, S. 88.

237 | Schmitt 2010c, S. 90.

238 | Schmitt 2011, S. 158f.

239 | Ebd., S. 22.

240 | Habermas 1960, S. 476.

241 | »Das war ein großes Unglück [dass die europäische Staatenordnung aufgelöst 

wurde, Anm. d. A.], denn mit jenen Hegungen des Krieges war der europäischen Mensch-

heit etwas Seltenes gelungen: der Verzicht auf die Kriminalisierung des Kriegsgegners, 

also die Relativierung der Feindschaft, die Verneinung der absoluten Feindschaft.« 

Schmitt 2010c, S.  92. Und an anderer Stelle vergleicht Schmitt den Krieg explizit mit 

einem Duell: »Ähnlich wie ein Duell, wenn es einmal rechtlich anerkannt ist, seine innere 

Ordnung und Gerechtigkeit darin findet, daß beiden Seiten satisfaktionsfähige Ehren-

männer (wenn auch vielleicht von sehr verschiedener Kraft und Waffenübung) einander 

gegenüber stehen.« Schmitt 1940a, S. 307.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 139

tenduell«242, entspricht zudem einem Gleichgewichtsmodell. Schmitt plädiert 
für ein Machtgleichgewicht eines Staatenpluralismus unter völkerrechtlicher 
Kontrolle, als Voraussetzung für den richtigen Umgang mit der Feindschaft: 
»Der diskriminierende Kriegsbegriff dagegen verwandelt den Staatenkrieg in 
einen internationalen Bürgerkrieg.«243 D.h. seit dem 18. Jahrhundert schwin-
det, wie gezeigt, die Sonderstellung durch die innenpolitische »Pluralisierung 
des Staates«.244 Außenpolitisch bzw. auf internationaler Ebene verflüchtigt 
sich das Modell des Staates ebenfalls, weil das europäische Völkerrecht unter-
geht, es wurde bis zum 20.  Jahrhundert in »zahllose und unterschiedslose 
zwischenstaatliche Beziehungen von fünfzig bis sechzig Staaten der ganzen 
Erde, d.h. einer raumlosen Allgemeinheit aufgelöst«.245 Die Folge ist ein Sou-
veränitätsproblem, welches sich auch als Repräsentationsproblem zeigt, weil 
der Staat des 20. Jahrhunderts keine Instanz oder Person benennen kann, die 
selbständig als Repräsentant für die politische Einheit entscheidet. Es gibt nur 
eine Vielzahl von Abhängigkeiten und konturierenden Ansprüchen auf Sou-
veränität. Für Schmitt ist dies wiederum eine historische Verlusterfahrung, 
wobei die immer wieder durchscheinende Wahrnehmung von Verlusten auf 
den impliziten Pessimismus verweist, der jener Form von Gesellschaftsbeob-
achtung zugrunde liegt.246 

Weiterhin ist anzumerken, dass der souveräne Staat selbstredend die An-
erkennung durch die Unterworfenen als Legitimationsbasis benötigt.247 In der 
Tradition Max Webers stehend, weiß Schmitt, dass kein Staat dauerhaft ohne 
eine geistige Grundlage, ein legitimatorisches Fundament, d.h. eine ihn tra-
gende politische Idee existieren kann: »Zum Politischen gehört die Idee, weil es 
keine Politik gibt ohne Autorität und keine Autorität ohne ein Ethos der Über-

242 | Schmitt 2011, S. 114.

243 | Schmitt 1982, S. 74.

244 | Vesting 1995, S. 196.

245 | Schmitt 1958a, S.  388. Vgl. zum Niedergang des Staates nach Schmitt auch 

Schmitt 1940f, S. 365. 

246 | Vgl. Schmitt 2011, S. 188, 199, 206, 212, 255. »Alle Tendenzen der modernen 

rechtsstaatlichen Entwicklung gehen dahin, den Souverän in diesem Sinne zu besei-

tigen […]«. Schmitt 2009b, S.  13. An anderer Stelle fasst Schmitt diese Entwicklung 

pointier t mit dem Satz: »Das klassische Profil des Staates zerbrach, als sein Politik-

Monopol entfiel.« Schmitt 1988, S. 271.

247 | »Denn wer die Menschen einzeln oder in ihrer Masse mit erkennendem Blick be-

trachtet und sieht, wie sie nur trachten, ›voll Hast ihr Einzelglück zu retten‹ (Däubler), 

wird ergrif fen sein, daß es möglich war, in diesen wild auseinanderstiebenden Interes-

sen eine Ordnung zu bringen, auf deren regelmäßigen Gang man sich mit einiger Sicher-

heit verlassen kann.« Schmitt 2004, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus140

zeugung.«248 Ideengeschichtlich wurde der politische Zusammenhalt und da-
mit die Kraft zur Entscheidung für eine politische Form sehr unterschiedlich 
hergestellt: Im Mittelalter durch den christlichen Glauben und die Einheit der 
römisch-katholischen Kirche, seit der Neuzeit durch die Konstruktion eines 
Sozialvertrages, im Zuge der Aufklärung durch demokratische Partizipation 
und seit dem 19. Jahrhundert durch die Einheit generierenden Vorstellungen 
von Klasse und/oder Nation bzw. Volk. Schmitt reflektiert diesen Zusammen-
hang und sogar die Kontingenz der neuzeitlichen Vorstellung des Volkes: 

»Volk ist ein Begrif f des öffentlichen Rechts. Volk existier t nur in der Sphäre der Pub-

lizität.[…] Alle solchen Identitäten sind aber nicht handgreiflich Wirklichkeit, sondern 

beruhen auf einer Anerkennung der Identität. Weder juristisch noch politisch noch so-

ziologisch handelt es sich um etwas real Gleiches, sondern um ›Identifikationen‹.«249 

Deshalb ist es dem Staatsrechtler möglich, in seinem Werk unterschiedliche 
Varianten politischer Identitätsbildung zu diskutieren u.a. die einheitsstif-
tende Kraft der politischen Mythen von ›Klasse‹ und ›Rasse‹. Was Schmitt 
am Sozialismus bzw. Kommunismus einerseits, anderseits aber ebenso am 
nationalistischen Faschismus schätzt, sind der Wille zur Entscheidung und 
der unbedingte Totalitätsanspruch, jenseits von Diskussionen und Kompro-
missen. Vor diesem Hintergrund unterscheidet Schmitt zwischen Mythos und 
Utopie: »Der Mythus ist keine Utopie. Denn diese, ein Produkt räsonierenden 
Denkens, führt höchstens zu Reformen.«250 Die Utopie ist demnach eine Idee 
der Aufklärung und intellektuelle Phantasie, der Mythos hingegen entspricht 
›dem Leben‹ und ist unmittelbar praktisch. Schmitt bewertet den Mythos posi-
tiv, weil er mit Berufung auf George Sorel glaubt, eine Kraft ausgemacht zu 
haben, mittels derer politisches Handeln in der und gegen die Moderne noch 
bzw. wieder möglich ist.251 Wichtig ist, dass der Begriff des Mythos eine zwie-
spältige Bedeutung besitzt: »Aus der heutigen Perspektive, aus der sogenann-
ten Moderne, gilt die Rede vom Mythos als Gegenrede gegen die Aufklärung 
und Rationalität. Der Mythos-Begriff ist hier negativ besetzt.«252 Schmitts Kri-
tik richtet sich genau gegen diese Variante. Er möchte die zweite, vormoderne 
Bedeutung des Mythos für das Politische wieder in Erinnerung rufen – »die 
eines ordnungsstiftenden Prinzips und die einer normativen verbindlichen 

248 | Schmitt 2008, S. 28.

249 | Schmitt 2010a, S. 22 und 35. 

250 | Ebd., S. 84. 

251 | Vgl. ebd., S. 83.

252 | Flickinger 1990b, S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 141

Regelung für die Aktivitäten innerhalb der Ordnung des Gemeinwesens«.253 
Im Original klingt dies bei Schmitt folgendermaßen: 

»Nur im Mythos liegt das Kriterium dafür, ob ein Volk oder eine andere soziale Gruppe 

eine historische Mission hat und sein historischer Moment gekommen ist. Aus den Tie-

fen echter Lebensinstinkte, nicht aus einem Räsonnement oder einer Zweckmäßigkeits-

erwägung, entspringt der große Enthusiasmus, die große moralische Dezision und der 

große Mythus.«254 

Schmitt möchte, dass der Mythos als Narrativ der Einheitsstiftung instrumen-
talisiert wird. Hierfür nutzt er weiterhin selbst vitalistische Argumentationen 
und fasst die Mythen des Rassismus und Sozialismus in Begriffen wie »vitale 
Kraft«, die »wahren Impulse intensiven Lebens«, »Energie«, »aus der Tiefen 
echter Lebensinstinkte«255 usw. Dabei zeigt Schmitt mittels eigener Dekons-
truktion und anschließender Instrumentalisierung des Mythos, dass sich in 
seinen Schriften neben dem oben skizzierten Substanzdenken ›des Volkes‹ 
auch ein relativer oder eingeschränkter Konstruktivismus findet.256 Denn 
Schmitt weiß um die Fiktionalität von Mythos wie Utopie, bezüglich seiner 
Lektüre von Hans Vaihingers Buch »Die Philosophie des Als ob« schreibt er 
bereits 1913 gegen Einwände, dass Fingiertes nichts Reales sei: 

»[…] ein solches Argument verkennt das, worauf alles ankommt: nämlich nicht auf die 

Wirklichkeit von etwas Gedachtem, sondern auf die praktische Verwertbarkeit der Fik-

tion für Wissenschaft und Rechtspraxis. […] Die Fiktion ist eine bewußt willkürliche oder 

falsche Annahme, die trotzdem die Erkenntnis fördert und wertvolle Resultate liefern 

kann.«257 

Folglich reflektiert die Theorie Schmitts, dass alle Begriffe und Ideen als Fiktio-
nen eine Funktion besitzen, also auch Konstruktionen wie ›die Vernunft‹, ›die 
Utopie‹, ›der Mythos‹, ›die Rasse‹ und ›die Klasse‹ usw. Darüber hinaus weiß 

253 | Ebd., S. 69.

254 | Schmitt 2010a, S. 80.

255 | Ebd., S. 81, 83, 87, 80. »Nur im wirklichen Krieg entsteht ein Mythos.« Schmitt 

1998, S. 225. 

256 | »Alle solchen Identitäten sind aber nicht handgreiflich Wirklichkeit, sondern be-

ruhen auf einer Anerkennung der Identität. Weder juristisch noch politisch noch sozio-

logisch handelt es sich um etwas real Gleiches, sondern um ›Identifikationen‹.« Schmitt 

2010a, S. 35. Oder auch: »Das ›Ganze‹ des Volkes ist nur eine Idee […]«. Schmitt 2008, 

S. 45.

257 | Schmitt 1913a, S.  804f. Zur Bedeutung von Vaihingen für Schmitts Erkenntnis-

theorie: Vgl. insb.: Mehring 1989, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus142

dieser Funktionalismus um die Notwendigkeit »falscher Annahmen«, d.h. fik-
tiver Vorstellungen und Ideen, zum Zweck der politischen Gemeinschaftsbil-
dung. Wenn Schmitt an anderer Stelle essentialistische und ontologische Kate-
gorien wie ›deutsches Volk‹, ›Rasse‹ usw. unreflektiert voraussetzt, fällt seine 
Analyse deutlich hinter frühere konstruktivistische Einsichten zurück.258 Of-
fensichtlich wird zudem, dass Schmitts Pessimismus aus der ›Angst‹ bzw. 
›Furcht‹ vor dem politischen Chaos erwächst, denn der omnipräsente Ernstfall 
ist in der begrenzten Selbstreflexion dieser politischen Theorie – für sie selbst 
– keine »Fiktion«. Schmitt behandelt somit sein eigenes Theoretisieren so, als 
gelten dafür die selbst aufgestellten Regeln nicht. Nur so kann Schmitt auch 
behaupten, sein eigenes Schreiben richte sich an die Fachwissenschaft und 
wolle ein sachliches Argument entwickeln259, obwohl fortlaufend betont wird, 
jeder Begriff sei politisch-polemisch, womit Sachlichkeit gar nicht möglich ist.

Bereits in den frühen 1920er Jahren zieht Schmitt aus dieser selbst konsta-
tierten Bedrohung die Konsequenz und prognostiziert, »[…] daß die Energie 
des Nationalen größer ist als die des Klassenkampfmythos. Auch die ande-
ren Beispiele von Mythen, die Sorel erwähnt, beweisen, soweit sie in die neu-
ere Zeit fallen, daß der stärkere Mythus im Nationalen liegt.«260 Im faschisti-
schen Mythos der ›Rasse‹ entdeckt Schmitt schließlich eine politische Kraft, 
die innenpolitisch Legitimität durch Homogenität herstellt und gleichzeitig, 
entsprechend seiner Begriffsbestimmung des Politischen, die Omnipräsenz 
der Feindschaft anerkennt. Freilich lässt Schmitts persönliche politische Ent-
scheidung noch bis zum März 1933 auf sich warten. Hiernach sind die Kon-
tingenzen des Fiktionalen vergessen, und Schmitts Schriften propagieren of-
fensiv den politischen Mythos der »Artgleichheit des in sich einigen deutschen 
Volkes«.261 Aufgrund des Willens zur staatlichen Souveränität bewunderte der 
deutsche Wissenschaftler den italienischen Faschismus und begrüßt schließ-
lich als sogenannter ›Märzgefallener‹ die Wahl und Regierungsbildung der 
NSDAP.262 Einerseits erscheint der ›Kniefall‹ vor dem Nationalsozialismus aus 
Perspektive des etatischen Grundzuges der Theorie folgerichtig, und womit 
der politische Pessimismus Schmitts im Umkehrschluss durchaus als eine 

258 | Auch in einer späteren Schrif t f indet sich der Gedanke, dass Mythen aufgrund 

politischen Kalküls geschaffen werden. Schmitt 1982, S. 127f.

259 | Vgl. beispielsweise die Vorworte: Schmitt 2002, S. 9ff und Schmitt 2011, S. 5f.

260 | Schmitt 2010a, S. 88. »Bei Schmitt führt die Konstruktion von der Kritik der Ent-

politisierung zur Wiedergeburt einer absoluten Homogenität.« Eßbach 1995, S. 151.

261 | Schmitt 1935, S. 42.

262 | Schmitt hat den Sieg des deutschen Faschismus von 1933 als Triumph des Sol-

daten über den Bürger sowie als Wiedergutmachung der Schmach von Versailles inter-

pretier t. Schmitt 1934a, S. 49, siehe hierzu auch: Sombart 1991, S. 23- 30.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 143

politische Gefahr im Sinne Fritz Sterns zu verstehen ist.263 Schmitt teilt zeit-
genössische, kulturkritische Positionen, die zwar die Gegenwart radikal kriti-
sieren, aber gleichzeitig eine Zukunftsaneignung propagieren, die durch eine 
existenzielle Entscheidung einen Ausweg aus dem empfundenen Verhängnis 
ermöglichen sollen.264 

Andererseits ist Schmitts Engagement als »geistiger Quartiermacher«265 
des Nationalsozialismus theorieimmanent problematisch, weil das Politische 
nicht nur die Antithese zu einer entpolitisierten Moderne darstellt, sondern 
ebenso eine Wahrung vor der Verschärfung politischer Gegensätze durch uni-
versalistische Ideologien, die ›gerechte Kriege‹ im Namen politischer Ideen 
führen: »Solche Kriege sind notwendigerweise besonders intensive und un-
menschliche Kriege, weil sie über das Politische hinausgehend, den Feind 
gleichzeitig in moralischen und anderen Kategorien herabsetzen und zum un-
menschlichen Scheusal machen […].«266 Die Gefahr der Überpolitisierung be-
denkend, stellt sich die Frage, ob nicht bereits 1933 offensichtlich war, dass dem 
Feindbild des Nationalsozialismus eine Entgrenzung der Feindschaft konstitu-
tiv innewohnt?267 Anders formuliert: Schmitt sah im Nationalsozialismus eine 
Kraft, die den innenpolitischen Ausnahmezustand, den Bürgerkrieg, beenden 
und gleichzeitig Deutschland außenpolitisch wieder zu einer Großmacht erhe-
ben konnte. Der Preis dafür war jedoch die Eskalation des zwischenstaatlichen 
Krieges hin zur »absoluten Feindschaft« des totalen Krieges und in der Folge 
die totale Niederlage. 

Abschließend bleibt festzuhalten: Schmitts ›Ethik des Staates‹ will eine 
außenpolitische Hegung des Krieges und die innenpolitische Friedenssiche-
rung. Wie der Staat jene Aufgaben normativ erfüllt, ist für diese politische 
Theorie dahingestellt. Der aus der eigenen Konstruktion des Politischen er-

263 | Vgl. Stern 1963a. 

264 | Vgl. zur intellektuellen Krise in der Weimarer Republik: Graf 2005, S. 105.

265 | Niekisch 1953, S.  199. Schmitt bezeichnete Ernst Niekisch wiederum als den 

»bösartigen Niekisch« Schmitt 1991, S. 163.

266 | Schmitt 2002, S. 37.

267 | Schmitt versuchte diesen Konflikt noch 1939 dadurch zu lösen, indem er das 

nationalsozialistisch-deutsche Reich und seine Expansionsbestrebungen auf den 

»Großraum« Mitteleuropa beschränkte. Eine völkerrechtliche Aufteilung der Welt in 

sogenannte »Großräume« unter einer kleinen Anzahl von sogenannten »Reichen«, also 

Großmächte, und der »Grundsatz der Nichtintervention raumfremder Mächte« sollte die 

Hegung der Feindschaft garantieren. Vgl. Schmitt 1940c, S. 302. Infolgedessen sollte 

auch der »Ideologie der liberaldemokratischen Westmächte […], die die ganze Erde in 

das Schlachtfeld ihrer Interventionen verwandelt und sich jedem natürlichen Wachstum 

lebendiger Völker in den Weg stellt […]« ein Riegel vorgeschoben werden. Ebd., S. 296, 

302. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus144

wachsenden Gefahr begegnen Schmitts Schriften mit einer Allmachtsphanta-
sie, die dem Staat eine Omnipotenz zuspricht, die ihre Analogie in der Funk-
tion Gottes in theologischen Zusammenhängen findet. Nicht zufällig kreisen 
die Schriften Schmitts permanent um den Aufstieg und den Niedergang des 
neuzeitlichen Staates, weil der Staat die Institution ist, die es vermag, das Poli-
tische zu hegen. Dabei ist jeder Staat auf ein Machtgleichgewicht in seiner 
Umwelt angewiesen, denn die Staatenwelt muss, nach dieser Logik und im 
Gegensatz zur Gesellschaft, ein »Pluriversum« sein. 

5.5	Schrecken ohne Ende oder Ende mit Schrecken?

Bisher wurde die politische Theorie Schmitts anhand von drei Kategorien 
des modellhaften Pessimismus befragt, mit dem Ergebnis, dass eine große 
Schnittmenge zwischen den entwickelten Idealkonstruktionen und Schmitts 
Position feststellbar ist. Ich möchte im Folgenden zeigen, dass diese Theorie 
des Politischen gegen den Glauben an moderne Geschichtsphilosophien und 
Fortschrittsteleologie gerichtet ist und sich werkgeschichtlich zur pessimisti-
schen Theologie der Geschichte steigert.

Der geschichtstheoretische Pessimismus ist neben und in Kombination 
mit der pessimistischen Anthropologie eine zentrale Prämisse des ›Begriffs 
des Politischen‹. Schmitt insistiert, dass die Feindschaft nicht aufzuheben ist 
und stemmt sich mit diesem Einspruch gegen die scheinbare Neutralisierung. 
Dabei schwankt seine Argumentation, wenn er einerseits die Gefahr der Ent-
politisierung beschreibt und das »Zeitalter« entsprechend benennt. Die Zeit-
diagnostik Schmitts identifiziert eine Entwicklung zur politikreinen Gesell-
schaft und folgert: »Ob und wann dieser Zustand der Erde und der Menschheit 
eintreten wird, weiß ich nicht. Vorläufig ist er nicht da.«268 Das Politische ist 
demnach aber bedroht. Andererseits, und das ist Schmitts zentrale Aussage, 
sind Entpolitisierung und Neutralisierung nur vordergründige Erscheinun-
gen, letztlich ist das Politische nicht aus der Welt zu schaffen, und wenn dies 
nicht eingesehen wird, entstehen unkontrollierte Feindschaften. Die Entschei-
dung für das Politische ist – wie oben skizziert – somit nicht nur eine empiri-
sche Beobachtung, sondern ebenso eine normative Stellungnahme.269 Schmitt 

268 | Schmitt 2002, S. 54.

269 | Wäre die entpolitisier te, kontingente Gesellschaft des »ökonomisch-techni-

schen Zeitalters« das letzte Stadium in der Menschheitsgeschichte, dann wäre »die 

ganze Weltgeschichte ein Gassenhauer, den irgendein alberner Schlingel auf einem 

verstimmten Instrument spielt, die Welt wäre unrettbar verpfuscht; die elende Nach-

äffung eines erhabenen Bildes, die Kreatur eines frechen Plagiators, der den Plan des 

großen Werkes gestohlen und eine Fratze daraus gemacht hat; eine Schöpfung des Af-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 145

zweifelt an einem »Endzustand der restlosen und endgültigen Entpolitisie-
rung«, weil es nach ihm keinen die »ganze Erde und ganze Menschheit um-
fassenden Welt’staat‹ geben« kann.270 

»Im übrigen ist zu beachten, daß Politik unvermeidbar und unausrottbar ist. […] Die 

Eigenart des Politischen liegt jedoch gerade darin, daß jedes denkbare Gebiet mensch-

licher Tätigkeit der Möglichkeit nach politisch ist und sofor t politisch wird, wenn die 

entscheidenden Konflikte und Fragen sich auf dieses Gebiet begeben.«271 

Mit der Unausrottbarkeit des Politischen interveniert Schmitt gegen die »rest-
lose[n] Funktionalisierung«272, gegen den »entfesselten Fortschritt«, und stellt 
die »Legitimität des Neuen als solchen«273 in Frage. Die Dynamik der soge-
nannten »Neutralisierung der Geschichte zum Allgemein-Humanen«274 und 
in der Konsequenz eine entpolitisierte Welt als »Kultur- und Konsumgenossen-
schaft«275 ist als Drohkulisse zwar immer präsent, wird aber letztlich als eine 
dauerhafte Zukunft und »Ende der Geschichte«276 abgelehnt. Geschichtstheo-
retisch gewinnt Schmitt aus dem Zukunftsszenario einer befriedeten Welt ein 
ideologisches Feindbild. Das Versprechen des ›entfesselten Fortschritts‹ »[…] 
verweist an die Zukunft und provoziert wachsende Erwartungen, die er durch 
neue, immer größere Erwartungen überholt. Seine [der Fortschritt, Anm. d. A.] 
politische Erwartung aber geht auf das Ende alles Politischen. Die Menschheit 
gilt als eine einheitliche, im Grunde bereits befriedete Gesellschaft; Feinde 
gibt es nicht mehr; sie werden zu Konfliktpartnern; an die Stelle der Weltpoli-
tik soll eine Weltpolizei treten.«277 

fen Gottes.« Schmitt 2009c, S.  63f. Diese Polemik stammt aus dem Jahr 1916, und 

sämtliche publizistische Bemühungen der folgenden Jahrzehnte lassen sich als theore-

tisches Aufbäumen gegen das säkularisier te (Un-)Heilsversprechen einer befriedeten 

Welt interpretieren.

270 | Schmitt 2002, S. 54.

271 | Schmitt 1996, S. 111. Aus systematischer Sicht ist zu kritisieren, dass Schmitt 

hier die Politik und das Politische synonym verwendet.

272 | Schmitt 1958a, S. 429.

273 | Schmitt 1988, S. 272. 

274 | Schmitt 1950a, S. 931.

275 | Meier 1988, S. 51.

276 | Zur Korrespondenz von Alexandre Kojève und Schmitt über diese Frage siehe 

insb.: Meyer 1993, S. 131-202. 

277 | Schmitt 1988, S. 272. »Der Anfang und Ansatz zu einer wissenschaftlichen Theo-

rie des Politischen ist heute besonders erschwert, weil die modernen Auffassungen von 

Recht und Legitimität sich der Rapidität des wissenschaftlichen-technischen-indust-

riellen Fortschritts anpassen. Früher haben die Revolutionäre den Kontakt mit irgend-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus146

Jeder Fortschrittsglaube lebt demzufolge auf Kredit; wenn die Schuld 
nicht eingelöst werden kann, werden neue größere Versprechen ausgegeben. 
Die Voraussetzung dafür, dass die Versprechen aber überhaupt eingelöst wer-
den können, ist das Ende des Politischen. Dies ist ein Versprechen, das vie-
len Geschichtsphilosophien unterschiedlicher Couleur als Bedingung ihrer 
Möglichkeit zugrunde liegt und von Schmitt nach dem Zweiten Weltkrieg in 
den beiden konkurrierenden Varianten des Fortschrittsuniversalismus von 
Ost und West identifiziert wird.278 Der Bolschewismus ebenso wie sein west-
lich-kapitalistisches Äquivalent werden als geschichtsphilosophische Herr-
schaftsideologien zur Massenbeherrschung dekonstruiert: »Alle Menschen, 
die planen und Massen hinter ihre Planung zu bringen suchen, treiben heute 
in irgendeiner Form Geschichtsphilosophie.«279 Schmitts Theorie sperrt sich 
demgegenüber allen geschichtsphilosophischen »Groß-Planungen«280 und 
lehnt sowohl die teleologische Idee einer weltweiten klassenlosen Gesellschaft 
als auch den westlich-liberalen Glauben »des industriellen Fortschritts und 
der geplanten Menschheit« ab.281 Dass die Geschichte nicht steuerbar ist, nicht 
durch gezieltes menschliches Handeln ein Telos im Sinne eines diesseitigen 
Paradieses erreicht werden kann, stimmt mit Schmitts politischer Anthropo-
logie der Gefährlichkeit überein. Im Anschluss an Karl Löwith sieht Schmitt 
in allen teleologischen Geschichtstheorien lediglich säkularisierte Geschichts-
abschlusskonstruktionen. Jedes innerweltliche Heilsversprechen neuzeitli-

einer historischen Vergangenheit gewahrt. Für ein heute modernes Bewußtsein ist es ty-

pisch, den Übergang von einer agrarischen zur industriellen Welt, den wir heute erleben, 

mit dem vorgeschichtlichen Übergang vom Jäger zum Viehzüchter oder Ackerbauern in 

eine Parallele zu setzen. Der Übergang vom Jäger zur agrarischen Existenz ist ein Über-

gang von einem kämpferischen zu einem relativ friedlichen Dasein. Dessen Zerstörung 

durch den Übergang zu einer wissenschaftlichen-technischen-industriellen Zivilisation 

ist alles andere als der Friede. In jener Parallele verhüllt das moderne Selbstverständ-

nis nur die immanente Aggressivität seiner eigenen unkritischen Vorstellung vom Fort-

schritt der Menschheit. Das Neue ist heute seiner selbst viel zu gewiß, es glaubt, einer 

Rechtfer tigung oder Legitimierung nicht weiter bedürftig zu sein. Soweit noch von Recht 

und Legalität die Rede ist, argumentier t man entweder mit Kriminalisierung oder aber 

mit Rechtfer tigungen von der Zukunft her.« Ebd., S. 271f.

278 | Schmitt kodier t den Gegensatz von Ost und West in hegelianischer Tradition mit 

der geographischen Unterscheidung von Land und Meer. Vgl. Schmitt 1955, S. 166. Aus 

dem Antagonismus von Land und Meer speist sich demnach der »Welt-Dualismus« von 

Ost und West. Vgl. ebd., S. 142 und Schmitt 1940c, S. 295f.

279 | Schmitt 1950a, S. 927.

280 | Vgl. ebd., S. 928.

281 | »Ich glaube es nicht, weil ich nicht an die Wahrheit dieser geschichtsphilosophi-

schen Weltbilder glaube.« Schmitt 1952, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 147

cher Geschichtsphilosophie ist demnach eine säkularisierte Abwandlung der 
christlich-jüdischen Eschatologie, eine »homo-homini-homo-Eschatologie«.282

Im Gegensatz zu diesen entpolitisierten Zukunftsszenarien hält Schmitt 
allen säkularisierten Heilsversprechen die Gefahr der Feindschaft entgegen. 
Der den Geschichtsphilosophien zugrunde liegende »technizistische Mach-
barkeitswahn« droht indessen durch die nur vordergründige Entpolitisierung 
unbewusst die »wirklichen« zu »absoluten« Feindschaften zu verschärfen.283 
Dieses Risiko entstammt dem geschichtsphilosophischen Anspruch, die 
Menschheit innerweltlich zu erlösen, d.h. einen Zustand der Harmonie her-
beizuführen. Eine Situation, in der nur noch eine letzte Einheit, ein Weltstaat, 
existiert. Damit würde aber die politische Unterscheidung von Freund/Feind 
aus der Wirklichkeit verbannt. Gemäß der Begriffsbestimmung des Politi-
schen ist die globale politische Einheit – vorausgesetzt, sie ist überhaupt rea-
lisierbar – somit überhaupt nicht mehr politisch, weil es in dieser Welt keine 
Freund/Feind-Konstellationen mehr geben kann. Das Problem, das damit ent-
steht, ist die völlige Neutralisierung des Politischen: Wem kann in einer Welt, 
in der nur eine Einheit existiert, noch die Feindschaft erklärt werden? 

Eine solche Welt kann Schmitts politische Theorie nur als Dystopie reflek-
tieren, weil diese Welt eine sinnlose Welt wäre und zudem nur um den hohen 
Preis eines vermeintlich letzten Krieges der Menschheit geschaffen werden 
kann. Darüber hinaus entsteht durch die Abschaffung oder Vernichtung des 
äußeren Feindes und die Implementierung eines Weltstaates lediglich ein 
schlimmerer innerer Feind. Selbst wenn es gelingen würde, alle politischen 
Feinde zu eliminieren, kann »Die Einheit der Welt« unmöglich das letzte Wort 
sein. Die Logik des Politischen schließt es konstitutiv aus, dass die Intensität 
aller denkbaren Gegensätze so schwach werden könnte, dass das Politische völ-
lig verschwindet. Weil sich alle Unterscheidungen jederzeit in Freund/Feind-
Gruppierungen steigern können, werden in der Konsequenz neue Kampfplät-
ze hervortreten, womit alle geschichtsphilosophischen Zielvorstellungen für 
Schmitt unrealistisch erscheinen: »Doch müssen wir hinzufügen, daß auch 
dieser Weltstaat die Polaritäten und ihre ewige Wiederkehr nicht beendigen 
sondern nur verlagern würde.«284 Und im »Begriff des Politischen« merkt 
Schmitt an: 

»Die politische Einheit setzt die reale Möglichkeit des Feindes und damit eine andere, 

koexistierende, politische Einheit voraus. Es gibt deshalb auf der Erde, solange es über-

282 | Schmitt 1970, S.  37. Vgl. insb.: Schmitt 1950a, S.  927f. Siehe auch: Löwith 

2004. Schmitt hat diese These mit Blick auf den Sozialismus ver treten und sich als 

Referenz hier für auf Donoso Cortés berufen. Schmitt 2009a, 95ff.

283 | Vgl. Schmitt 2010c, S. 91ff.

284 | Schmitt 1955, S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus148

haupt einen Staat gibt, immer mehrere Staaten und kann keinen die ganze Erde und 

ganze Menschheit umfassenden Welt’staat‹ geben. Die politische Welt ist ein Pluriver-

sum, kein Universum.«285 

Die Konstellation der »Zweiheit der Welt« im Kalten Krieg stellt sich Schmitts 
Prognose folgend nur als »Durchgang zu einer neuen Vielheit«286 dar, weil stets 
eine dritte politische Kraft oder sogar mehrere auf der weltpolitischen Bühne 
auftauchen werden und die Unterscheidung von Freund/Feind wiederbeleben. 
Laut dieser Gesetzmäßigkeit diagnostiziert Schmitt nach dem Zweiten Welt-
krieg den »latenten Weltbürgerkrieg«.287 Den »globalen Weltbürgerkrieg der 
Gegenwart«288 dechiffriert Schmitt sogar als eine Wiederholung des religiösen 
Bürgerkrieges des theologischen Zentralgebietes mit »säkularen Parolen«.289 
Letztlich ist nicht davon auszugehen, dass Moskau noch Washington mit ihren 
jeweiligen Geschichtsphilosophien den endgültigen Sieg davontragen. Inner-
weltliche Erlösung im Sinne dieser säkularen Geschichtsutopien kann es nach 
Schmitt nicht geben.

Die Begriffsbestimmung des Politischen dient Schmitt somit selbst als 
geschichtsphilosophisches Argument gegen teleologische Geschichtsphiloso-
phien aller Art. Geschichte ist immer konfliktär, d.h. existenziell durch Kämp-
fe und Kriege bestimmt. Untermauert wird diese geschichtsphilosophische 
Grundprämisse durch die anthropologisch-raumtheoretische Trias vom »Neh-
men, Teilen und Weiden« als Konstanten der Menschheitsgeschichte, respek-
tive argumentiert Schmitt, dass der (Lebens-)Raum knapp und deshalb immer 
politisch umkämpft ist.290 Ausgehend von seinen anthropologischen Überzeu-
gungen entschlüsselt Schmitt ›die Geschichte‹ als Kampf um Boden zwischen 
»landnehmenden Gruppen«.291 Die »Nahme« ist somit die Gründungssze-

285 | Schmitt 2002, S. 54. An anderer Stelle fügt Schmitt hinzu: »Die feindliche Zwei-

heit der Welt ist demnach einer Dreiheit und damit einer Vielheit ebenso nahe wie einer 

endgültigen Einheit.« Schmitt 1952, S. 5.

286 | Ebd., S. 11.

287 | Schmitt 2010b, S. 14.

288 | Schmitt 2009a, S. 7.

289 | Schmitt 2010b, S. 14.

290 | Schmitt 1958b, S. 489ff. »In der geschichtlichen Wirklichkeit aber treten zu be-

stimmten Zeiten handlungsfähige und geschichtsmächtige Völker und Gruppen auf, die 

in geschichtlicher Freundschaft oder Feindschaft die Erde nehmen und teilen und zu 

ihren Teil auf ihr weiden und wir tschaften. So entsteht durch geschichtliche Veror tung 

der Nomos der Erde.« Schmitt 1955, S. 148.

291 | Schmitt 2011, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 149

ne.292 Infolgedessen ist die politische Unterscheidung von Freund und Feind 
nicht ohne die Bedingung von knappem Raum und Boden zu denken, woraus 
die geschichtliche Konstante der (gewaltsamen) Aneignung der Erde folgt. Vor 
dem Hintergrund dieser universalgeschichtlichen Stellungnahmen erstaunt 
es, dass Schmitt beteuert, weder eine allgemeine Theorie der Geschichte zu 
formulieren noch an irgendein Modell von historischer Wiederkehr zu glau-
ben: 

»Das geschichtliche Denken ist Denken einmaliger Situationen und damit einmaliger 

Wahrheiten. Auch alle geschichtlichen Parallelen dienen vernünftigerweise nur der 

schärferen Er fassung dieser Einmaligkeit; sonst werden sie hoffnungslos zu Ansätzen 

einer allgemeinen Gesetzlichkeit, eines funktionellen Ablaufs, den es in der Geschichte 

nicht gibt. […] Eine geschichtliche Wahrheit ist nur einmal wahr.«293

Schmitt plädiert unmissverständlich für die »unendliche Einmaligkeit des ge-
schichtlich Wirklichen«.294 Schmitt grenzt sich so explizit von allen Vorstellun-
gen historischer Wiederholung und insbesondere von einem Kreislaufmodell 
der Geschichte ab, wie es beispielsweise prominent von Oswald Spengler ver-
treten wird.295 Aus diesem Grund lehnt Schmitt auch Erklärungsmodelle wie 
die sogenannte »große historische Parallele« ab, die den Niedergang des Römi-
schen Reiches und der bürgerlichen Welt des 19. Jahrhunderts als geschicht-
liche Wiederkehr interpretiert. 

Paradoxerweise argumentiert Schmitt dennoch, das Politische sei »unaus-
rottbar«, d.h. konkrete historische Ereignisse und Konstellationen wiederho-
len sich nicht, aber metahistorisch bilden Konfliktsituationen die Konstante 
des menschlichen Zusammenlebens. Politische Konflikte sind sozusagen der 
Motor des geschichtlichen Prozesses, denn der welthistorischen Gesetzmäßig-
keit des Politischen folgend ist jede Neutralisierung niemals endgültig und als 

292 | »Denn was man heute im Westen und Osten Weltgeschichte nennt, ist die Ge-

schichte einer als For tschritt gedeuteten Entwicklung in den Objekten, den Mitteln und 

den Formen der Nahme. Diese Entwicklung geht von der Landnahme nomadischer und 

agrarisch-feudaler Zeiten, zur Seenahme des 16./19.  Jahrhunderts, über die Industri-

enahme des industriellen technischen Zeitalters und seine Unterscheidung von entwi-

ckelten und unterentwickelten Gebieten, bis schließlich zur Luft- und Raum-Nahme der 

Gegenwart.« Schmitt 1995a, S. 582f.

293 | Schmitt 1955, S. 147.

294 | Schmitt 1950a, S. 930.

295 | Schmitt lobt wiederum Spengler als »ungewöhnlichen Stilisten« und spricht sogar 

von »Spenglerscher Genialität« in Abgrenzung zu Arnold Toynbees Geschichtsphiloso-

phie. Schmitt 1991, S. 61. und 127.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus150

pessimistisch-geschichtsphilosophische »Verneinung«296 jedes Fortschrittsop-
timismus ist dieses Argument omnipräsent. Der Wechsel eines Zentralgebie-
tes bedeutet – wie dargelegt – lediglich eine Neubesetzung des Hauptkonflikt-
themas einer Epoche. Durch die Verlagerung von einem konfliktären Gebiet 
auf ein neues verschwindet das Politische nicht aus der Welt. Die »konkrete[n] 
Dialektik«297 Schmitts kennt nur ein Ausweichen, keine Aufhebung, um den 
Preis, dass das alte geistige Zentrum zwar neutralisiert, somit aber unweiger-
lich ein neues »Kampfgebiet«298 geschaffen wird. »Es sind die Gegensätze von 
Gut und Böse, Gott und Teufel, zwischen denen auf Leben und Tod ein Entwe-
der-Oder besteht, das keine Synthese und kein ›höheres Drittes‹ kennt.«299 Das 
Politische wird von Schmitt als Grundlage von Sozialität derart stark gemacht, 
dass es auch in der Moderne »unausrottbar« bleibt, nur die Motive für die 
Feindschaft wandeln sich mit den wechselnden Zentralgebieten – die Feind-
schaft selbst bleibt bzw. soll bleiben, gemäß der Überzeugung: »Die Feind-
schaft zwischen den Menschen enthält eine Spannung, die das Natürliche bei 
weitem transzendiert.«300 Die metahistorisch-transzendentale Dimension des 
Politischen besitzt deshalb eine metaphysische Qualität. Das Politische bleibt 
das geschichtliche Schicksal bzw. das Schicksal der Geschichte. 

Dieses Bewegungsgesetz ist Schmitts diesseitige geschichtsphilosophische 
Überbietung der Geschichtsphilosophie. »Die Wahrheit polarer Gegensätzlich-
keiten ist ewig wahr, ewig im Sinne einer ewigen Wiederkehr. Eine geschicht-
liche Wahrheit dagegen ist nur einmal wahr.«301 Zwar will Schmitt keine »all-
gemeine Theorie der Geschichte«302 formulieren, wie er beteuert, allerdings 
unterscheidet er hier zwischen konkreten geschichtlichen Situationen und der 
polaren Gegensätzlichkeit. Erstere ist demnach nur einmal ›wahr‹, keine Situ-
ation der Weltgeschichte ist mit einer anderen identisch. Der Vergleich kann 
sinnvollerweise immer nur die Unterschiede und Einmaligkeit aufklären. 
Damit distanziert sich Schmitt klar von allen zyklischen Geschichtstheorien. 
Dennoch nimmt er die Wiederholung der Gegensätzlichkeit, des Antagonis-
mus, als ewige Wahrheit an. D.h. innerhalb eines linearen Zeitkontinuums – 
worauf diese Zeit gerichtet ist, werde ich weiter unten diskutieren – wiederholt 
sich keine Situation oder Konstellation, aber die Abfolge von Ereignissen wird 
von politischen Gegensätzen, also von Freund-Feind-Konstellationen, bewegt, 
womit in die Linearität ein zyklisches Moment eingelassen ist.

296 | Schmitt 2009c, S. 65.

297 | Schmitt 1955, S. 151.

298 | Schmitt 2002, S. 89.

299 | Schmitt 2009a, S. 24.

300 | Schmitt 1955, S. 150.

301 | Ebd., S. 147.

302 | Ebd., S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 151

Schmitt deutet diesen Ansatz so, als ob er stringent die »Einmaligkeit der 
geschichtlichen Wahrheit«303 theoretisiert. Auch der Dualismus von Land und 
Meer ist demnach nicht ewig, im Sinne eines Kreislaufes. Aber Schmitt pos-
tuliert: 

»In der geschichtlichen Wirklichkeit aber treten zu bestimmten Zeiten handlungsfä-

hige und geschichtsmächtige Völker und Gruppen auf, die in geschichtlicher Freund-

schaft oder Feindschaft die Erde nehmen und teilen und zu ihrem Teil auf ihr weiden und 

wir tschaften.«304 

Diese Wahrheit der polaren Gegensätzlichkeit von Freund und Feind ist dem-
nach ›ewig wahr‹, also auch künftig. Somit proklamiert Schmitt eine Zukunft, 
in der stets Kriege drohen: »Adam und Eva hatten zwei Söhne, Kain und Abel. 
So beginnt die Geschichte der Menschheit. So sieht der Vater aller Dinge aus. 
Das ist die dialektische Spannung, die die Weltgeschichte in Bewegung hält 
und die Weltgeschichte ist noch nicht zu Ende.«305 Folgerichtig kennt Schmitts 
politische Theorie auch keine Entspannung, friedliche Verhältnisse sind im-
mer bedroht durch die ›polarer Gegensätzlichkeit‹. Frieden, der nicht perma-
nent von Krieg oder Bürgerkrieg bedroht ist, scheint nicht vorstellbar: »Nun 
entsteht wohl überhaupt die Geschichte nicht aus Aufrufen zu geschichtli-
chen Taten. Eher ist sie ein Gang wie durch Mangel, Hunger und stärkende 
Ohnmacht.«306 Die Geschichte kann dieser Aussage folgend auch nicht durch 
menschliche Taten, Handlungen und Steuerungsversuche in ein diesseitiges 
Paradies verwandelt werden, wie die universalistischen Geschichtsphiloso-
phien nahelegen.

Die »geschichtliche Feindschaft«307 ist somit selbst ewig, womit die Argu-
mentation zirkulär die ewige Wiederkehr der Unterscheidung von Freund und 
Feind zur Grundkonstante von Sozialität und Geschichte erklärt. Pathetisch 
gesprochen: Es ist der unsterbliche Kreislauf der Feindschaft, von Entzweiung 
und Konflikt, von Zerwürfnis und Rache, von Gewalt und Gegengewalt, der 
die Menschheitsgeschichte in Bewegung hält. Auch wenn Schmitt das Theo-
rem der geschichtlichen Wiederkehr und »eine allgemeine Gesetzlichkeit zeit-
licher Abläufe«308 ablehnt, läuft seine Begriffsbestimmung des Politischen auf 
eine endlose Wiederkehr des Antagonismus von Freund und Feind hinaus.

303 | Ebd., S. 148.

304 | Ebd., S. 148.

305 | Schmitt 2010b, S. 89f.

306 | Schmitt 1950a, S. 930.

307 | Schmitt 1955, S. 149.

308 | Ebd., S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus152

Die Logik, dass jede Entpolitisierung letztlich zu einer Politisierung führt, 
ist die diesseitige Dimension von Schmitt pessimistischer Philosophie der 
Geschichte. Aber an verschiedenen Stellen begründet er sein Geschichtsver-
ständnis auch theologisch.309 Der Selbststilisierung Schmitts folgend ist die 
»katholische Verschärfung« das Zentrum seines Denkens.310 Wobei kritisch 
anzumerken ist, dass die sogenannte »katholische Verschärfung« die ver-
schlüsselte Formel für eine private Radikalisierung der offiziellen katholischen 
Dogmen durch den Staatsrechtler Schmitt ist.311 An anderer Stelle beteuert er, 
dass das Christentum in Form des Katholizismus keine Religion wie andere 
sei, es ist vielmehr »[…] ein geschichtliches Ereignis von unendlicher, unab-
setzbarer, unokkupierbarer Einmaligkeit«.312 In seiner letzten großen Publika-
tion »Politische Theologie II« gibt der Verfassungsrechtler schließlich die Le-

309 | Diese christlich-katholische Selbstdeutung vermittelt insb. die Texte des Spät-

werkes. Die Frage, welcher Stellenwert der christlichen bzw. katholischen Theologie zur 

Interpretation des gesamten Werkes zukommt, ist ein Dauerbrenner der Rezeption. Sie-

he hierzu exemplarisch: Meier 2013 und Wacker 1994.

310 | »Das ist das geheime Schlüsselwort meiner gesamten geistigen und publizisti-

schen Existenz: das Ringen um die eigentlich katholische Verschärfung (gegen die Neu-

tralisierer, die ästhetischen Schlaraffen, gegen Fruchtabtreiber, Leichenverbrenner und 

Pazifisten).« Schmitt 1991, S. 165.

311 | Die Frage, zu welchem Grad Schmitts politische Theologie christlich-katholisch 

oder – wie insb. Ruth Groh und Thomas Assheuer überzeugend darlegen – gnostisch 

fundier t ist, wird auch künftig strittig bleiben, weil das Werk zu heterogen und häufig in 

»stark referierenden Anmerkungen Schmitts« gehalten ist. Balke 1990, S. 45. »Gnosti-

scher Dualismus, das hat die Philosophin und Literaturwissenschaftlerin Ruth Groh ein-

drucksvoll beschrieben, bedeutet: Schmitt spaltet den Gottesbegrif f auf und behaup-

tet, Gott sei in einer ›gegenstrebigen Fügung‹ mit sich selbst entzweit, ja mehr noch: mit 

sich selbst ver feindet gewesen. Der Riss geht nicht nur mitten durch die Schöpfung; er 

geht auch mitten durch den Gott-›Mensch‹ Christus – unversöhnlich stehen sich der Gott 

des Gehorsams und der Gott-›Mensch‹ des Aufbegehrens gegenüber. Indem der Rebell 

den Menschen Befreiung verspricht, revoltier t er gegen den Vater, mit dem er identisch 

ist in einer mit sich selbst entzweiten Einheit. Mit anderen Worten: Aufruhr und Spaltung 

toben im Schöpfergott selbst, im Kampf zwischen dem prometheischen Christus und 

dem gehorsamen Christus, der in die väterlich ver fügte Heillosigkeit einwilligt und sich 

mit grandioser Affirmation der feindseligen Welt unterwir f t – am Kreuz.« Assheuer 2007. 

Siehe hierzu: Groh 1998 und Groh 2014. Die These, dass Schmitt gnostisch argumen-

tier t, f indet sich aber auch bei: Kennedy 1988, S. 250. 

312 | Schmitt 1950a, S.  930. Siehe zum katholischen Selbstverständnis Schmitts 

auch: Schmitt 1991, S. 131.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 153

seanweisung, sein gesamtes Werk als »Politische Theologie« zu rezipieren.313 
Die Theologie ist nun eine Variante der Begründung des Politischen, wie oben 
gezeigt, nutzt Schmitt je nach Kontext aber unterschiedliche Abwandlungen.314 
Ironischerweise verlor der Karrierist Schmitt 1936 durch eine Kampagne des 
SS-Parteiblattes »Schwarzes Korps« alle Ämter und Funktionen, abgesehen 
von seinem Lehrstuhl, weil seine »nationalsozialistische Gesinnung« ange-
zweifelt und er einer katholisch-christlichen Überzeugung verdächtigt wurde. 
Schmitt reagierte seinerzeit mit Dementis und der linientreuen ›wissenschaft-
lichen‹ Tagung: »Das Judentum in der Rechtswissenschaft«.315 Die Lesart der 
politischen Theologie hat vor diesem Hintergrund den latenten Beigeschmack 
einer unzulässigen Entnazifizierung von Werk und Person.316 

Nach dem Ende des ›Tausendjährigen Reiches‹ wandelt sich Schmitt ge-
wissermaßen vom Saulus zum Paulus, bezeichnet sich als »christlichen Epi-
metheus«. Im Folgenden werde ich jedoch Schmitts Selbstbeschreibung als 
politischer Theologe ernst nehmen, um die Frage zu diskutieren, ob die damit 
verbundene Variante einer Geschichtstheologie überhaupt pessimistisch ist?317 

313 | Die zentrale These der politischen Theologie (»Alle politischen Begrif fe sind 

säkularisier te theologische Begrif fe.«) ist historisch fraglich, weil die christlich/theo-

logischen Konstruktionen wiederum selbst aus der Sphäre des Politisch-Rechtlichen 

übernommen, insb. aus der römischen Tradition, wurden: »Die seither für die Politik be-

anspruchten, zuvor theologischen Begrif fe sind überwiegend politischen Ursprungs, die 

Säkularisierung ist eine Resäkularisierung.« Dermandt 1988, S.  25. Weiterhin ist die 

These »nach Art der Formel Ein Gott, Ein Weltherrscher« aufgrund des »christliche Trini-

tätsdogma« angreifbar, weshalb seine These später als »die geschichtliche und sozio-

logische Tatsache einer gegenwärtigen Wirklichkeit, die uns überwältigt« verstanden 

wissen möchte. Schmitt 2009a, S. 10. Wendet man die Frage nach dem theologischen 

Kern der Begrif fsbildung allerdings auf Schmitts Theorie an, lässt sich konstatieren: 

»Die Behauptung der Politischen Theologie, wonach alle prägnanten Begrif fe der mo-

dernen Staatslehre säkularisier te theologische Begrif fe sind, ist eben vor allem für die 

staatstheoretischen Begrif fe Carl Schmitts selbst wahr.« Vesting 1995, S. 201.

314 | Zur Ableitung des Politischen aus dem Theologischen siehe: Schmitt 1970, 

S. 117-124. Gleichwohl hat sich Schmitt noch 1947 komplett gegenteilig gedeutet: »Die 

Theologien neigen dazu, den Feind als etwas zu definieren, das vernichtet werden muß. 

Ich bin aber Jurist und kein Theologe.« Schmitt 2010b, S. 89.

315 | Vgl. Schmitt 1936.

316 | Anzumerken ist, dass Schmitt damit keinesfalls eine Sonderposition einnimmt, 

gerade in der jungen Bundesrepublik positionier ten sich etliche Intellektuelle als katho-

lische Denker, insb. viele, die sich zum NS-Regime bekannt hatten. 

317 | Gleichwohl bleiben Zweifel, dass das Theologische das einzige Zentrum im Den-

ken Schmitts ist: »Die Schmitt’sche Autor funktion ist erkennbar komplexer determinier t 

als diejenigen wahrhaben wollen, die ihn – wie zuletzt noch Heinrich Meier – auf das 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus154

Unstrittig scheint zunächst, dass sich Schmitt fortwährend, in seinen Ta-
gebüchern, im Frühwerk, in der Zeit der Weimarer Republik und nach dem 
Zweiten Weltkrieg auf theologische Motive, Begründungen und Argumen-
tationen beruft, was seinen Niederschlag u.a. in den zentralen Begriffen der 
politischen Theorie »Ausnahme« und »Souveränität« findet.318 Aber es blei-
ben Zweifel, was dies bedeutet: Schmitts theologische Theorie ist nicht strin-
gent bibeltreu, gerade das Neue Testament mit den Aufrufen zu Feindesliebe 
und Versöhnung steht quer zur politischen Theologie in der Prägung Carl 
Schmitts.319 Gerade weil das Christentum Freiräume für die Individuen zu-
lässt, die Schmitts Vorstellung von politischer Ordnung dezidiert ausschließt, 
und weil der Kreuzigungstod Christus einen welthistorischen Bruch mit der 
Feindschaft bedeutet und nicht dessen Erneuerung, ist die politische Theolo-
gie der Ausdruck einer eigenwilligen Interpretation des Christentums.320

Allgemein lässt sich zusammenfassen, dass die christliche Geschichts-
konstruktion die Zeit nach dem biblischen Sündenfall und nach der Auferste-
hung Jesu Christi als Frist auffasst, als mehr oder weniger kurze Zeitperiode 
bis zur Apokalypse, bis zur Herrschaft des Antichristen, und abschließend 
zur Wiederkunft Jesu Christi und zur Erlösung.321 Schmitt drückt diesen Zu-
sammenhang folgendermaßen aus: »Bis Christus wieder erscheint, wird die 
Welt nicht in Ordnung sein.«322 Es ist eine gleichermaßen pessimistische wie 
optimistische Erwartungshaltung, die zwischen apokalyptischem Untergang 
und eschatologischer Erlösung, zwischen Grauen und Verheißung schwankt, 
weil im Drama von Sünde und göttlicher Gnade bis zuletzt unklar ist, wer 
überhaupt erlöst wird. Darüber hinaus ist in dieser Geschichtskonstruktion 
mit der Vertreibung aus dem Paradies bereits eine Verfallserzählung eingelas-
sen, weil die Menschheitsgeschichte nach dem Sündenfall nur noch als Ver-
schlechterung verstanden wird. Weiterhin lässt die Wiederkunft Jesu Christi 
am ›Jüngsten Tag‹ seit fast 2000 Jahren auf sich warten, weshalb jene ›Verzö-

›katholische Motiv‹ festlegen möchten, das eben nur ein Motiv unter anderen ist und 

dessen diskursive Ökonomie es zu beachten gilt. Der Katholizismus ist für die politische 

Theorie Schmitts – anders mag es mit seiner Person stehen – interessant einzig aus 

einem Grund: er erlaubt ihm, sich der Möglichkeit der Form bzw. der Repräsentation im 

Zeitalter der technisch-industriellen Produktion zu vergewissern.« Balke 1992, S. 223.

318 | Vgl. Adam 1990, S. 102. 

319 | Jenem Widerspruch versucht Schmitt durch die Unterscheidung von privatem und 

öffentlichem Feind zu entkommen. Vgl. Schmitt 2002, S. 29.

320 | Groh spricht in diesem Zusammenhang von der »katholisierende[n] Privatmytho-

logie«: Groh 1998, S. 292.

321 | Zum christlichen Pessimismus (ohne Bezug auf Schmitt) siehe auch: Bennett 

2001, S. 10.

322 | Zit. nach: Koenen 1995, S. 832.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 155

gerung‹ theologisch begründet werden muss.323 Entscheidend ist für Schmitts 
theologisches Denken derweil die »geheimnisvolle Paulus-Stelle des 2. Thes-
salonicher-Brief«324 und insbesondere die Figur des Kat-echon – der »Auf- und 
Niederhalter« des Antichristen – steht im Zentrum seiner Geschichtskonst-
ruktion:325 »Ich glaube an den Kat-echon; er ist für mich die einzige Möglich-
keit, als Christ Geschichte zu verstehen und sinnvoll zu finden.«326 Mit jenem 
Bekenntnis fügt Schmitt seiner pessimistischen Philosophie der Geschichte 
eine theologische Dimension hinzu.327 Zunächst ist anzumerken, dass er nicht 
als Nihilist und in diesem Zusammenhang auch nicht als Wiedergänger Nietz-
sches verstanden werden wollte – wobei es durchaus argumentative Überein-
stimmungen gibt.328 Nietzsche und Schmitt verbindet die Aversion gegen den 

323 | Die katholische Kirche versucht diesen Widerspruch folgendermaßen zu entpara-

doxieren: »Die Kirche begrif f sich nach Augustinus als Medium der Parusieverzögerung 

im doppelten Sinne einer Supplementierung der Anwesenheit des Reiches Gottes ›in der 

Kirche‹ (S. 79, vgl. 61ff [Taubes, Anm. d. A.]) und als Aufhalter des Endes der Geschich-

te. Der Preis, den die (katholische) Kirche für ihre Inthronisation als Reich Gottes zahlte, 

ist das Abdrängen der eschatologischen Hoffnung in religiöse Sekten.« Mehring 1996, 

S.  240. »Der Eintritt des Christentums in die Weltgeschichte ist genau dieser Schritt: 

Regulierung und Kanalisierung der apokalyptischen Erwartung der Parusie in die Orga-

nisation der Kirche als Institution in dieser Welt.« Adam 1990, S. 99.

324 | Schmitt 1950a, S. 929. Agamben hat diesem Thema sogar ein komplettes Buch 

gewidmet: Agamben 2006a.

325 | Im Glossarium findet sich am 11. Januar 1948 ein Eintrag von Schmitt, der an-

gibt, sich bereits seit 1932 mit dem Katechon zu befassen, allerdings wird der Begrif f 

im öffentlichen Werk erst 1942 in den Texten »Beschleuniger wider Willen oder: Proble-

matik der westlichen Hemisphäre« und »Land und Meer« angeführt. »In chronologischer 

Hinsicht kann festgestellt werden, daß die negative Bewertung des Katechonten sich 

nur in dem Artikel Beschleuniger wider Willen aus dem Kriegsjahr 1942 findet.« Gross-

heutschi 1996, S. 105. Zu einer detaillier ten werksgeschichtlichen Darstellung der ver-

schiedenen Katechonten bei siehe insb.: Ebd., S. 57-102. und Meuter 1994.

326 | Schmitt 1991, S. 63. Der Katechon des 2. Thessalonicher-Briefes, auf den sich 

Schmitt bezieht, ist gemäß dieser Auslegung, »[…] die Kraft, die die Macht des Bösen 

für eine Zeitlang niederhält und den schlimmsten Beschleunigern auf den Wege zum Ab-

grund entgegentritt.« Schmitt 1957, S. 2.

327 | Was Schmitt bezüglich seines argumentativen Gewährsmanns Cortés folger t, 

gilt in diesem Zusammenhang ebenso für ihn selbst: »Es gehört zum Dezisionismus der 

Geistesart Donosos [und Schmitts, Anm. d. A.], immer den extremen Fall anzunehmen, 

das Jüngste Gericht zu erwarten.« Schmitt 2009a, S.  36. Siehe zum apokalyptischen 

Denken Schmitts: Taubes 1987, S. 7-30 und Adam 1990, S. 97ff. 

328 | Der Autor Schmitt hat die Rezeption seines Werkes sehr genau beobachtet und 

durch direkte Leseanweisungen versucht zu steuern, wobei er sich vehement gegen eine 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus156

liberalen Universalismus, die Kritik der Romantik329 und der modernen Ra-
tionalität sowie der Glaube an den Vorrang des Willens zur Entscheidung vor 
der aufklärerischen Vernunft.330 Die Wertschätzung des ›Willens‹ (Nietzsche) 
und der ›Entscheidung‹ (Schmitt) zeigt eine zu hinterfragende Parallele auf, 
aber es gibt ebenso theoretische Grundstellungen, die Carl Schmitts Pessimis-
mus von der Philosophie Friedrich Nietzsches trennen: Erstens ist es Schmitts 
negative Anthropologie, die im Gegensatz zu Nietzsches Menschenbild keiner-
lei Entwicklungs- oder Evolutionspotenziale zum »Übermenschen« zulässt. 
Zweitens ist Schmitt Etatist. Glaubt man Schmitt, trennt ihn seine Verehrung 
des starken souveränen Staates von Nietzsche, welcher im Staat nur »das käl-
teste Ungeheuer«331 erkennt. Wobei diese Nietzsche-Deutung durch Schmitt 
einer differenzierten Betrachtung nicht standhält, denn Nietzsche war dem 
Staat nicht derart feindlich gesinnt. Zwar kritisiert er den Staat seiner Gegen-
wart, gleichzeitig entwickelt er aber ebenso ein Ideal des starken Staates. Al-
lerdings rechtfertigte er aus Schmitts diametral entgegengesetzten Gründen 
eine starke politische Ordnung. Anders als Schmitts Plädoyer für den starken 
Staat rekurriert Nietzsche wiederum nicht auf eine pessimistische Anthro-
pologie, sondern im Gegenteil, sein Staatskonzept will eine ›Bestenauslese‹, 
eine Selektion zum ›Übermenschen‹ durch die aristokratische Herrschaft der 
Starken.332 Somit unterscheiden sich beide in der Begründung eines starken 
Staates. Drittens ist es die von Schmitt vorgenommene theologisch-christliche 
Aufladung der eigenen Konstruktionen, die im Widerspruch zur Philosophie 
Nietzsches steht. 

Ungeachtet der persönlichen Motive und Verstrickungen verfolgt Schmitt 
durch das Theologische eine Begründung des Politischen: Die Unterschei-
dung von Freund und Feind ist konstitutiver Teil dieser Welt, so lange der Mes-
sias nicht wiederkehrt.333 Die theologische Welt- und Geschichtsdeutung ist 
die (Selbst-)Versicherung Schmitts für die weltgeschichtliche Unausrottbarkeit 

nihilistisch-dezionistische Interpretation wehrte, die ihm eine »nihilistische Willens-

metaphysik Nietzsche’scher Prägung« unterstellte. Meuter 1994, S.  51, Vgl. zu dieser 

Interpretationslinie insb. Löwith 1960, Siehe zu jenem Rezeptionsstrang auch die Über-

sicht von Groh: Groh 1998, S.  288 FN 709. Nach eigenem Bekunden steht Nietzsche 

nicht in dem »heiligen Kalender« Schmitts, sondern nur die »ehrlich Verzweifelten« und 

»Unzeitgemäßen«. Schmitt 1991, S. 91.

329 | Vgl. Heller 1978.

330 | Vgl. Groh 1998, S. 289.

331 | Zit. nach Schmitt 1982, S.  10. Siehe zu Nietzsches Staatskritik: Knoll 2010, 

S. 35ff.

332 | Vgl. ebd., S. 55ff.

333 | Hier zeigt sich auch ein klarer Unterscheid zu Agamben, der auf eine messiani-

sche Entsetzung der Zeit in der Zeit hoff t, diese wäre für Schmitt aber kein positives 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 157

der politischen Unterscheidung, und von diesem Standpunkt aus versuchen 
die Schriften nach dem Zweiten Weltkrieg jede diesseitige Befriedung, Ent-
politisierung oder Neutralisierung als Betrug zu entlarven. Theoriestrategisch 
erscheint der Rückgriff auf die Autorität religiöser Sinnstiftung aber als ein 
Versuch, die Unausweichlichkeit des Politischen zu untermauern, ohne auf 
nihilistischen Grund zu laufen. 

Der Katechon ist vor diesem Hintergrund die Instanz, welche ›der Ge-
schichte Sinn verleiht‹. Der Katechon garantiert politische Handlungs- und 
Entscheidungsfähigkeit und »[ist] die Kraft, die die Macht des Bösen für eine 
Zeitlang niederhält und den schlimmsten Beschleunigern auf dem Wege zum 
Abgrund entgegentritt«.334 Ohne die theologische Begründung des Politischen 
blickt Schmitts Geschichtstheorie gewissermaßen in den geschichtsphiloso-
phischen Abgrund. Die Funktion des Kat-echon erfüllt – nach Schmitt – bei-
spielsweise das Heilige Römische Reich Deutscher Nation im Mittelalter: 

»Reich bedeutet hier die geschichtliche Macht, die das Erscheinen des Antichrist und 

das Ende des gegenwärtigen Äon aufzuhalten vermag, eine Kraft, qui tenet, gemäß den 

Wirken des Apostels Paulus im 2. Thessalonicherbrief, Kapitel 2. […] Das Reich des 

christlichen Mittelalters dauert solange, wie der Gedanke das Kat-echon lebendig ist.335 

Ausgehend von Schmitts historischer Stufenfolge übernahm nach den religiö-
sen Bürgerkriegen des theologischen Zeitalters der souveräne Fürstenstaat des 
Absolutismus diese Aufgabe. Aus einem solchen theologischen Geschichts-
denken erscheint der starke Staat als die säkularisierte Instanz, die eine apo-
kalyptische Endzeit des Chaos hinauszögert. Die Aufgabe des Staates ist es, 
in dieser Geschichtstheorie dezidiert die »Apokalypse« aufzuhalten, d.h. der 
Staat ist die »Kraft, die das Ende aufhält und den Bösen niederhält«.336 Schmitt 
schreibt dazu:

»Ich glaube nicht, daß für einen ursprünglich christlichen Glauben ein anderes Ge-

schichtsbild als das des Kat-echon überhaupt möglich ist. Der Glaube, daß ein Aufhalter 

das Ende der Welt zurückhält, schlägt ein einzige Brücke, die von der eschatologischen 

Szenario: »Auch wenn wir uns anstrengen, problemlos zu werden wie Rilkes Mücke oder 

Rossinis diebische Elster, auch dann bleiben wir mitten zwischen Vergangenheit und 

Zukunft, und die Erleichterung des ungeschichtlichen Augenblicks bleibt uns versagt.« 

Schmitt 1957, S. 2.

334 | Ebd., S. 2. 

335 | Schmitt 2011, S. 29. Vgl. auch Schmitt 1950a, S. 929.

336 | Ebd., S. 930.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus158

Lähmung alles menschlichen Geschehens zu einer so großartigen Geschichtsmächtig-

keit wie der des christlichen Kaiser tums der germanischen Könige führt.«337 

Der Katechon wird von Schmitt somit explizit als »Brücke« eingeführt, um 
die sogenannte ›großartige Geschichtsmächtigkeit‹ zu sichern. Was damit ge-
meint ist, erschließt sich, wenn die Institutionen betrachtet werden, die nach 
Schmitt als Katechon fungieren. Ob Reich, Staat oder Kirche, gemein ist diesen, 
dass sie aufgrund ihrer rechtlich verfassten Autorität vor dem Chaos schützen. 
Irritierend ist indes die darüber hinausgehende Reihung von Personen, die 
von Schmitt als Aufhalter des Antichristen identifiziert werden.338 Die poli-
tischen Institutionen des mittelalterlichen Reiches und des absolutistischen 
Staates stehen so unvermittelt neben einzelnen Persönlichkeiten mit angeblich 
katechonischer Qualität, wie dem Rechtswissenschaftler Carl von Savigny und 
dem Philosophen Georg Wilhelm Friedrich Hegel.339 Dessen ungeachtet ist für 
die Frage nach dem Pessimismus folgende Einschätzung zentral: 

»Der Christ blickt auf vollbrachte Ereignisse zurück und findet dort Ingrund und Inbild, 

in deren aktiver Kontemplation der dunkle Sinn unserer Geschichte weiterwächst.«340 

Der ›dunkle Sinn unserer Geschichte‹ ist die Erwartung, dass der Antichrist 
die Herrschaft über die Erde an sich reißt. Mit diesem Geschichtsbild führt 
Schmitt die alte christliche Tradition der Erwartung des Weltendes fort, aller-
dings ist seine theologische Konstruktion des Katechon in sich widersprüch-
lich: Erlösung kann der Bibel zufolge nicht durch die menschliche Tat erreicht 

337 | Schmitt 2011, S.  29. Schmitt schreibt zustimmend zu Konrad Weil: »Man kann 

sein marianisches Geschichtsbild als bloße Mystik abtun. Aber seine dunkle Wahrheit 

ist damit nicht abgetan, auch nicht seine Bedeutung als geschichtliche Gegen-Kraft 

gegen die Neutralisierung der Geschichte zum Allgemein-Humanen, zum Museum der 

Vergangenheit und zum verleihbaren Kostüm für die Nacktheit aktivistischer Sinnge-

bung des Sinnlosen.« Schmitt 1950a, S. 931. 

338 | Nach Ernst Vollrath schlägt jede politische Theologie unter den Bedingungen der 

Moderne in theologische Politik um, weil die Theologie, wenn sie sich auf die Moderne 

einlässt, selbst modernisier t wird. Theologie kann dann auch immer nur totalitär sein, 

weil alle Identitätsrepräsentation so angelegt ist. Die politische Theologie überträgt die 

Feindschaft, die dem Teufel gilt, ins politische Feld, aber nicht nur der politische Feind 

wird ver teufelt, sondern die moderne Welt insgesamt. Vgl. Vollrath 1997, S. 423.

339 | »Beide waren echte Aufhalter, Katechonten im konkreten Sinne des Wortes, Auf-

halter der freiwilligen und der unfreiwilligen Beschleuniger auf dem Wege zur restlosen 

Funktionalisierung. Es fragt sich höchstens, wer von beiden der stärkere Katechon war.« 

Schmitt 1958a, S. 429.

340 | Schmitt 1950a, S. 930.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 159

werden, sondern nur durch die Gnade Gottes, entsprechend sind weltliche 
Mächte, einzelne Personen oder menschliche Handlungen überhaupt nicht 
fähig, die Geschichte als Heilsgeschichte zu vollenden. Theologisch problema-
tisch ist dieses Geschichtsdenken weiterhin, weil die entsprechenden Bibelstel-
len keine Aufforderung an irgendeine diesseitige Macht enthalten, den Anti-
christen aufzuhalten. Das Plädoyer Schmitts für den Katechon entspricht einer 
pessimistischen Haltung, die ein ›Paradies auf Erden‹ als utopischen diessei-
tigen Endzustand der Geschichte bezweifelt und sogar verhindern will.341 Die 
Utopie ist theologisch betrachtet nicht durch menschliches Handeln zu ver-
wirklichen, aber – so ließe sich mit Schmitt entgegnen – dies gilt ebenso umge-
kehrt: Das ›Ende der Geschichte‹ lässt sich nicht durch menschliches Handeln 
abwenden. Der christliche Mensch kann die Ankunft des Antichristen nicht 
verzögern oder aufhalten, denn die göttliche Vorsehung hat der Menschheit 
diese Handlungsmöglichkeit vorenthalten. Im Gegensatz zur Instrumentali-
sierung mittels des Katechon – so könnte Schmitt weiter aus einer christlichen 
Perspektive entgegen gehalten werden – besteht die Pflicht des Christen gerade 
darin, das Ende zu erwarten bzw. abzuwarten und das göttliche Schicksal pas-
siv zu erfahren. Eine solche politische Ohnmacht bezeichnet Schmitt aber als 
»eschatologische Lähmung«342, und gegen diese versucht seine Version einer 
Geschichtstheologie – quasi in Eigeninitiative –, die Eschatologie, wenn nichts 
auf- so doch möglichst lange fernzuhalten. Gegen alle theologischen Beden-
ken verkündet Schmitt: »Die ursprüngliche Geschichtskraft der Figur eines 
Kat-echon bleibt trotzdem bestehen und vermag die sonst eintretende eschato-
logische Lähmung zu überwinden.«343 Demnach versucht Schmitt durch seine 
Deutung des Katechon, einem verzweifelten Pessimismus zu entkommen. Die 
Funktion des Katechon ist es, Passivität abzuwenden und diesseitige politische 
Handlungsfähigkeit zu gewährleisten.344 

341 | »Das entschiedene Jenseits schließt die Utopie aus.« Schmitt 1991, S. 76.

342 | Schmitt 1950a, S.  929. »Sogar die Macht des Satans ist demnach als solche 

von Gott und nicht böse. Wie kam es zu der entgegengesetzten These Burckhardts? Der 

›Wille zur Macht‹ wäre der gute Wille? Jawohl, wenn es göttliche Macht ist und der Wille 

sich unterordnet; es gibt nur einen bösen Willen: den Willen zur Ohnmacht, d.h. Verzicht 

auf Vollstreckung. Vollstrecken von dort her gesehen, Ethik des Vollstreckens.« Schmitt 

1991, S. 139.

343 | Schmitt 1950a, S. 930.

344 | Alexis de Tocqueville verwendet die Figur des Katechon nicht, und daraus leitet 

Schmitt im Umkehrschluss dessen Verzweiflung ab: »Darum ist er nicht das geworden, 

wozu er mehr als jeder Andere prädestinier t schien: ein christlicher Epimetheus.  Ihm 

fehlte der heilsgeschichtliche Halt, der seine geschichtliche Idee von Europa vor der 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus160

Fatalerweise hält der Katechon aber nicht nur den Antichristen fern, son-
dern ebenso die Erlösung durch Jesus Christus.345 So kann der Katechon eben-
so als negative Kraft gedeutet werden, weil dieser Aufhalter des Antichristen 
auch eine bessere Welt oder das jenseitige Paradies bekämpft.346 Übertragen 
auf den Fall Schmitt ergibt sich jedoch ein genau gegenteiliger Zusammen-
hang von Parusieverzögerung und Katechon. In dieser Fassung ist der Ka-
techon eine positive Figur, gerade weil der Antichrist und damit aber auch 
die Parusie verzögert werden. Schmitts »antieschatologische Eschatologie«347 
versucht überhaupt nicht die Verzögerung der Eschatologie aufzuklären, son-
dern tut alles dafür, dass es so bleibt.348 Demgemäß bleibt lediglich die geringe 
Hoffnung auf eine Galgenfrist, die den geschichtlichen »Gang wie durch Man-
gel, Hunger und stärkende Ohnmacht«349 verlängert. 

Schmitts Diagnose des Weltbürgerkrieges erfüllt in dieser Logik eine posi-
tive Funktion, weil dadurch das Ende der Geschichte hinausgezögert wird. 
Das Ende von produktiven Ideen ist nach Schmitt bereits eingetreten, aber 
der Krieg selbst ist für Schmitt noch ein geschichtliches Ereignis, das dem 
friedlichen Enden der Geschichte in Unterhaltung und Konsum vorzuziehen 
ist. Was Gérard Raulet über Max Horkheimer resümiert, scheint ebenfalls 
auf Schmitt übertragbar: »Wie Kant es eindeutig ausspricht, scheint dann die 
Flucht in die Theologie der einzig mögliche Ausweg zu sein und gleichsam das 

Verzweiflung bewahrte. Europa war ohne die Idee eines Kat-echon verloren. Tocqueville 

kannte keinen Kat-echon. Stattdessen suchte er kluge Kompromisse. Er selbst fühlte 

die Schwäche dieser Kompromisse ebenso wie seine Gegner, die ihn deshalb verlach-

ten.« Schmitt 1950b, S. 31.

345 | Groh hat Schmitts Geschichtstheologie treffend beschrieben: »Die Welt ist heil-

los, und so soll es auch bleiben. Und damit es so bleibt, müssen die Wegbereiter des 

Antichrist, der vor der Wiederkunft Christi erscheinen wird, bekämpft werden. Es geht 

also um aktive Parusieverzögerung.« Groh 2014, S. 26.

346 | »Die an Hochkulturen gebundenen geschichtstheologischen und -philosophi-

schen Entwürfe, die eine Zukunftsperspektive besitzen, benötigen, da eine Parusie-

verzögerung eher die Regel als die Ausnahme darstellt, meist einen Katechonten, eine 

aufhaltende Macht, um zu erklären, warum das Paradies auf Erden oder eine grundsätz-

liche Besserung sozialer, ökonomischer, politischer Verhältnisse noch nicht eingetreten 

ist.« Groh 1999, S. 274.

347 | Groh 2014, S. 26.

348 | »Der Ausschluß der konkreten Eschatologie transformier t, wie Peterson sagt, die 

historische Zeit in eine suspendier te Zeit, in welcher jede historische Dialektik aufge-

hoben ist und der Großinquisitor darüber wacht, daß sich die Parusie in der Geschichte 

nicht ereignet.« Agamben 2005a, S. 24. 

349 | Schmitt 1950a, S. 930.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 161

Pendant zum Pessimismus zu bilden.«350 Sicherlich nicht zufällig dienen die 
theologischen Konstruktionen einer sehr weltlichen Aufgabe; die Theologie 
begründet, warum das Politische – bis zum Jüngsten Tag – Teil dieser Welt 
bleibt. 

Ein solches Geschichtsdenken lebt in der Erwartung des diesseitigen En-
des; für alle geschichtsphilosophischen Positionen, die innerweltlich Hoff-
nungen hegen, ist die Geschichtstheologie Schmitt zweifellos pessimistisch, 
zumal die Eschatologie, im Sinne einer Heilsgeschichte, d.h. die klassische 
Struktur der Apokalypse: »Untergang des Alten, Enthüllung des Neuen Jerusa-
lems«351, in Schmitts Texten inhaltlich überhaupt keine Rolle spielt. Das neue 
Jerusalem oder das außerweltliche Paradies werden nicht beschrieben, und 
damit fehlt der Ausblick auf ein besseres Jenseits oder das ›ganz Andere‹.352 
Sicher erscheint dieser Geschichtskonstruktion lediglich, dass die Erlösung 
nicht in der Welt zu erwarten ist, was nach dem apokalyptischen Untergang 
des Kosmos folgt, wird nicht explizit. 

Schmitts politische Theorie beschwört Rückzugsgefechte des Katechon, 
dessen oberstes Ziel es ist, den Superlativ, das ›Ende der Welt‹, zu verzögern.353 
Dieses Geschichts- und Zeitverständnis ist nicht zukunftsoffen und unend-
lich. Schmitt hält der modernen linearen Zeitauffassung ein theologisch be-
gründetes Ende der Geschichte entgegen. Aber bis jenes Ende eintritt, wird 
der Antagonismus von Freund und Feind fortbestehen. Dadurch fügt Schmitt 
seiner endlichen Zeitkonstruktion ein zyklische Element an: Solange das Ende 
nicht da ist, wird der Antagonismus von Freund und Feind nicht aus der Welt 
zu schaffen sein. In dieser Welt bleibt wenig zu hoffen, und selbst das jenseiti-
ge Heil soll durch den Katechon aufgeschoben werden. Die Begründung eines 

350 | Raulet 1986, S. 42. Oder mit Armin Adam gesprochen: »Die Wiederkunft des apo-

kalyptischen Denkens ereignet sich dort, wo die Skepsis die Hoffnung auf innerwelte 

Erlösung hat fallen lassen.« Adam 1990, S. 98.

351 | Ebd., S. 102.

352 | Maximal lassen sich Schmitts Heilsversprechen und Gnadenlehre als eine pri-

vatmystische Fortsetzung von Calvin und Augustinus interpretieren, wonach Gott nicht 

nach sittlichen Normen, sondern willkürlich bereits am Anbeginn der Zeit zwischen Er-

wählten und Nichterwählten unterschieden hat. Vgl. Groh 1998, S. 287. Groh sieht auf-

grund dieses Willkürgottes – im Zentrum von Schmitts Glaubensbekenntnis – die politi-

sche Theologie als theologisch verbrämten Nihilismus. »Da aber die Entscheidung, auf 

der die vorentschiedene Ordnung beruht, selber eine Entscheidung ›aus dem normati-

ven Nichts‹ ist, bildet dieser Entscheidungsbegrif f den normlosen, substanzlosen Kern 

jener Lehre von der göttlichen Allmacht, die der Politischen Theologie zugrundeliegt.« 

Ebd., S. 288. 

353 | »Seine Prognosen nehmen biblische Ausmaße an, die von ihm abgelehnte Zu-

kunft wird zur apokalyptischen Endzeit.« Grossheutschi 1996, S. 121.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus162

solchen uneingestandenen Pessimismus der Theorie erfolgt somit spätestens 
nach 1945 nicht kulturell-geschichtlich, sondern theologisch. Entsprechend ist 
Schmitts Geschichtstheorie keine Variante des modernen Kulturpessimismus, 
sie ist vielmehr theologischer Pessimismus bzw. pessimistische Theologie.

5.6	»Haltende Mächte«?354

Aus funktionalistischer Perspektive stellt die politische Theorie Schmitts eine 
Lösung für ein Problem dar; und konstruktivistisch ist hinzuzufügen, dass es 
ein durch eigene Beobachtungen selbstgeschaffenes Problem ist. Das Problem, 
auf welches die Theorie antwortet, ist die moderne Gesellschaft, in der die 
Stelle des politischen Souveräns vakant und in der Individualität unabhängig 
von traditional-sakralen Ordnungen möglich ist.355 Eine entpolitisierte Welt 
wird von Schmitt paradox beschrieben: Sie ist gleichermaßen ein negatives 
Zukunftsszenario und gleichzeitig unmöglich, weil das Politische nicht auf-
zuheben ist. Aber aus der Begriffsbestimmung des Politischen resultiert ein 
theorieimmanentes Problem: Wenn das Politische derart »unausrottbar« ist, 
wie Schmitt argumentiert, muss diese Dynamik irgendwie ›gehegt‹, d.h. in 
kontrollierte Bahnen gelenkt werden. Gelingt dies nicht, droht die Eskalation 
zur »absoluten Feindschaft«, und deshalb sucht Schmitt nach einer Lösung. 
Mit Schmitt gesprochen: »Die Frage nach den neuen Fragern und den neuen 
Subjekten des Politischen wird die Kernfrage des gesamten Problemkomplexes 
›Politisch‹.«356 Für die vorliegende Untersuchung des politischen Pessimismus 
folgt daraus die Überlegung hinsichtlich dessen, ob Schmitts Theorie über-
haupt ein neues Subjekt des Politischen, respektive eine souveräne politische 
Form zur Lösung der Modernitätsproblematik benennt? Daraus ergibt sich die 
Folgefrage: Ist das neue Subjekt des Politischen, gemessen an Schmitts Prob-
lemwahrnehmung, überhaupt eine adäquate Lösung? 

Anzumerken ist hier, dass unabhängig davon, ob eine solche politische 
Kraft sinnvollerweise im Rahmen der Theorie gefunden werden kann, der 
– oben dargestellte – theologische Pessimismus mittel- bis langfristig eine 
deterministische Zukunftsperspektive manifestiert. Letztlich kalkuliert die-
se theologisch aufgeladene Weltkonstruktion immer mit der Erwartung der 
Apokalypse. Im besten Fall kann eine solche pessimistische Weltanschauung 
hoffen, dass es einem Katechon gelingt, das Ende hinauszuzögern, weil der 

354 | Der Titel wurde in Anlehnung an Hans Freyers Kapitelüberschrif ten ausgewählt: 

Vgl. Freyer 1948, S. 616ff und 635ff. 

355 | Vgl. zur These das Schmitt bestimmte Veränderung, die Foucault mit dem Kon-

zept der Bio-Macht beschreiben, bereist antizipier t: Balke 1996, S. 185ff.

356 | Schmitt 1988, S. 271.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 163

innerweltliche Aufhalter immer nur eine defensive Macht sein kann, die Rück-
zugsgefechte führt, um im geschichtstheologischen Bewusstsein letztlich dem 
Antichristen unterliegen zu müssen. 

Ausgehend von jenem Geschichtspessimismus wird hier die These vertre-
ten, dass Schmitts Schriften keine Institution und keine Person benennen, 
welche der selbstgeschaffenen innerweltlichen Bedrohungslage gewachsen 
wären. Was Schmitt diskutiert und vorschlägt, sind statische Einheiten, die 
versuchen, politische Entscheidungsbefugnisse nach vormodernem Vorbild 
gegen die funktional differenzierte Gesellschaft zu zentralisieren. Der Staats-
rechtler diagnostiziert zwar die Auflösung der Grenze von Gesellschaft und 
Staat, gleichwohl operieren seine politischen Lösungsansätze mit dieser his-
torischen Unterscheidung und wollen sie wiederherstellen. Letztlich vermag 
es Schmitt nicht, eine souveräne Einheit zu benennen, die eine Hegung des 
politischen Antagonismus von Freund und Feind bewirkt. 

Ausgangspunkt von Schmitts politischen Lösungsansätzen ist seine Pro-
gnose, die »den schicksalhaften Kern der Entwicklung […]« in einem Prozess 
»[…] zu immer weiterer Zentralisierung und Demokratisierung« wähnt.357 Die 
liberale Form der »Demokratisierung« bewirkt eine Gewaltenteilung sowie die 
Partizipation heterogener Bevölkerungsgruppe an der Entscheidungsfindung. 
In der sogenannten »modernen Massendemokratie«358 finden vielfältige ge-
sellschaftliche Interessen einen Weg ins politische System, und Kompromisse 
müssen in der Folge mittels Diskussionen aufwendig hergestellt werden, wo-
raus nach Schmitt politische Entscheidungsschwäche resultiert. Diesen Ent-
wicklungszusammenhang bringt Schmitt auf die kritische Formel des quan-
titativ totalen Staates: 

»Die zum Staat gewordene Gesellschaft wird ein Wir tschaftsstaat, Kulturstaat, Für-

sorgestaat, Wohlfahrtsstaat, Versorgungsstaat; der zur Selbstorganisation der Gesell-

schaft gewordene, demnach von ihr in der Sache nicht mehr zu trennende Staat ergreif t 

alles Gesellschaftliche, d.h. alles, was das Zusammenleben der Menschen angeht.«359 

Die »Zentralisierung« wiederum bewirkt die weitere Auflösung der souveränen 
Staatlichkeit, durch internationale Kooperationen und Abhängigkeiten schwin-

357 | Schmitt 2010b, S. 27.

358 | Schmitt 2010a, S. 10.

359 | Schmitt 1996, S. 79. »Der Staat ist jetzt, wie man sagt, Selbstorganisation der 

Gesellschaft, aber es fragt sich, wie die sich selbstorganisierende Gesellschaft zur Ein-

heit gelangt und ob die Einheit wirklich als Resultat der ›Selbstorganisation‹ eintritt.« 

Schmitt 1940b, S. 155. Die Frage ist pure Ironie, denn dass eine Einheit durch Selbst-

organisation und ohne Autorität hergestellt werden kann, schließt Schmitt – wie gezeigt 

– aus.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus164

det die nationale Unabhängigkeit. Alle Entwicklungen deuten – Schmitt zufol-
ge – auf eine weitere Konzentration zu einem globalen politischen System, mit 
der langfristigen Tendenz zum globalen Einheitsstaat. Diese außenpolitische 
Entwicklung der Zentralisierung wird in dieser pessimistischen Darstellung 
flankiert vom gegenläufigen Prozess der gesellschaftlichen Differenzierung in 
verschiedene »Kulturprovinzen«360, mit den Folgen eines Bedeutungsverlustes 
des Politischen und der hierarchischen Entthronung des souveränen Staates 
durch die Kräfte der Gesellschaft. Daneben beobachtet Schmitts Theorie mo-
derne Transformationsprozesse, was sich exemplarisch und insbesondere an 
der Kritik der politischen Romantik zeigt: 

»Aus immer neuen Gelegenheiten entsteht eine immer neue, aber immer nur occasionel-

le Welt, eine Welt ohne Substanz und ohne funktionelle Bindung, ohne feste Führung, 

ohne Konklusion und ohne Definition, ohne Entscheidung, ohne letztes Gericht, unend-

lich weitergehend, geführt nur von der magischen Hand des Zufalls, the magic hand of 

chance.«361 

Dieser Satz bringt Schmitts Wahrnehmung der Modernität auf den Punkt: Die 
moderne Welt leidet an selbstgeschaffener Entscheidungsschwäche und Be-
liebigkeit, die jede einheitliche Form vernichtet. Übersetzt in die Sprache der 
Systemtheorie: Die Differenzierung der Kommunikation in Funktionssysteme 
ermöglicht eine enorme Steigerung an mitgeteilten Informationen bei analo-
ger zeitlicher Beschleunigung der kommunikativen Ereignisse – eine Entwick-
lung, die hierarchische Ordnungskonzepte, welche versuchen, diese Prozesse 
zu steuern und zu kontrollieren, hoffnungslos überfordert. 

Die skizzierte Entwicklung wird von Schmitt als politisch gefährlich ein-
gestuft, weil die Feindschaft trotzdem fortbesteht. Wenn dies kurzfristig über-
sehen wird, folgen daraus mittel- bis langfristig schlimmere Ausbrüche von 
konfliktären bis kriegerischen Auseinandersetzungen. Nun ist die idealisierte 
absolutistische Staatsform des 17. und 18. Jahrhunderts und der dazugehörige 
Mythos des »Leviathan«, Schmitts eigener Einschätzung zufolge, jener Auf-
gabe nicht mehr gewachsen.362 Schmitts Schriften lassen sich vor dem Hinter-
grund dieser Diagnose auch als eine Suche nach politischer Souveränität, die 
eine kontrollierte Form von Politisierung in der und gegen die Moderne zur 
Geltung bringt, interpretieren. 

Eine Station besagter Suche ist der Versuch, der modernen Welt den römi-
schen Katholizismus als politisches Modell zu empfehlen.363 Ausgehend von 

360 | Meier 1988, S. 37.

361 | Schmitt 1998, S. 19f.

362 | Vgl. Schmitt 1982, S. 124.

363 | Vgl. zu dieser These beispielsweise: Dermandt 1988, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 165

der Kulturkritik des Frühwerkes und dem damit bereits aufgeworfenen Pro-
blem politischer Formbildung lobt Schmitt zu Beginn der 1920er Jahre den 
Katholizismus als politisches Organisationsprinzip und positive Variante von 
Rationalität. Als »Complexio Oppositorum« wohnt der römisch-katholischen 
Kirche demnach die Kraft inne, alle möglichen Widersprüche zu vereinen und 
dabei selbst eine einheitliche Form zu wahren.364 Die Widersprüchlichkeit und 
»Elastizität«, die Schmitt insbesondere an der Romantik massiv kritisiert, er-
scheinen mit Blick auf das römische »Weltreich« als eine besondere Qualität, 
als Alleinstellungsmerkmal und Ausdruck »einer spezifisch formalen Über-
legenheit«.365 Der Umgang des römischen Katholizismus mit Widersprüchen 
unterscheidet sich demnach vom romantisch-okkasionellen Trick des ›Auswei-
chens‹ auf ein höheres Drittes. Rom zeichnet die Integration der »[…] bunten 
Menge möglicher Anschauungen, rücksichtslose Überlegenheit über lokale 
Eigenarten und zugleich opportunistische Toleranz in Dingen, die keine zent-
rale Bedeutung haben« aus.366 Die einzigartige politische Qualität des Katholi-
zismus resultiert schließlich aus der »Kraft zur Repräsentation«, dem »unge-
heuren hierarchischen Verwaltungsapparat« der »zölibatären Bürokratie« und 
dem Rationalismus der sogenannten »›päpstlichen Maschine‹«.367 

Diese Institution diskutiert Schmitt als Variante wie Repräsentation in der 
modernen Gesellschaft gelingen kann. Was er im römischen Katholizismus 
sucht, ist ein Modell, in dem Stellvertretung und Hierarchie noch funktio-
nieren. Aber ist jene politische Einheit überhaupt eine adäquate Lösung für 
die von Schmitt spätestens mit dem »Begriff des Politischen« seit 1927 diag-
nostizierte Problemlage? Als Gedankenexperiment, auf rein begrifflich-theo-
retischer Ebene, ist dies sicherlich eine spannende Frage. Die praktischen 
Probleme der Umsetzung müssen dabei a priori ausgeklammert werden, wie 
beispielsweise die religiös sehr heterogene Weltbevölkerung und das Para-
dox, dass der Katholizismus – wie Schmitt schreibt – selbst »eine staatliche 

364 | Schmitt 2008, S. 11.

365 | Ebd., S. 6 und 14.

366 | Ebd., S. 9f.

367 | Ebd., S. 6. »Der Rationalismus der römischen Kirche er faßt moralisch die psycho-

logische und soziologische Natur des Menschen und betrif f t nicht, wie Industrie und 

Technik, die Beherrschung und Nutzbarmachung der Materie. […] Dieser Rationalismus 

liegt im Institutionellen und ist wesentlich juristisch; seine große Leistung besteht da-

rin, daß er das Priester tum zu einen Amte macht, aber auch das wieder in einer beson-

deren Ar t. […] Dadurch, daß das Amt vom Charisma unabhängig gemacht ist, erhält der 

Priester eine Würde, die von seiner Person ganz zu abstrahieren scheint. Trotzdem ist 

er nicht der Funktionär und Kommissar des republikanischen Denkens und seine Würde 

nicht unpersönlich wie die des modernen Beamten, sondern sein Amt geht, in ununter-

brochener Kette, auf die Person Christi zurück.« Ebd., S. 23f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus166

Form«368 benötigt, in der er existieren kann. Darüber hinaus ergeben sich aber 
eine Reihe von weiteren Widersprüchen, die diesen politischen Lösungsansatz 
disqualifizieren: Erstens würde die römische Kirche ihre ›Überlegenheit‹ als 
»Complexio Oppositorum« sofort einbüßen, wenn sie politisch Partei ergreifen 
würde – ohne »kämpfende Partei« zu werden –, wie Schmitt es am Ende der 
Schrift fordert.369 Das Alleinstellungsmerkmal als »Complexio Oppositorum« 
müsste aufgegeben werden, wenn die Feinde der Kirche mit aller Konsequenz 
der Inquisition bekämpft werden.370 Letztlich ginge nicht nur die Kompetenz, 
alle Widersprüche auf einer höheren Ebene vereinen zu können, endgültig ver-
loren, der römische Katholizismus wäre nur noch eine politische Partei neben 
anderen. 

Würde es aber gegen alle Widrigkeiten gelingen, den Katholizismus als 
politisches Ordnungs- und Repräsentationsprinzip weltweit durchzusetzen, 
wäre diese globale römisch-katholische Einheit ein politisches Universum. 
Freilich insistiert Schmitts politische Theorie gerade darauf, dass das Politi-
sche nur sinnvoll in einem politischen Pluriversum gehegt werden kann, d.h. 
es muss immer mehrere politische Einheiten geben, die Konflikte letztlich 
auch kriegerisch austragen können. Ein katholischer Einheitsstaat würde aber, 
Schmitts Logik zufolge, wohl unweigerlich neue Freund/Feind-Konstellatio-
nen hervorrufen, mit der Konsequenz eines Weltbürgerkrieges. Schließlich 
konstatiert Schmitt selbst: 

»[…] Die Fähigkeit zur Form, auf die es hier ankommt, hat ihren Kern in der Fähigkeit 

zur Sprache einer großen Rhetorik. […] Die politische Macht des Katholizismus beruht 

weder auf ökonomischen noch militärischen Machtmitteln. Unabhängig von ihnen hat 

die Kirche jenes Pathos der Autorität in seiner ganzen Reinheit.«371 

In der politischen Praxis – gerade in der von Schmitt beschriebenen Welt des 
Politischen – ist es aber nicht allein die Autorität der Rede, sondern die Ent-
scheidungs- und Handlungsfähigkeit in Kombination mit den physischen 
Machtmitteln, die eine politische Einheit auszeichnet: »Die Macht der römi-
schen Kirche aber gründet in der Rede: nicht von Handlungen, nur von Reden 
kann Unfehlbarkeit gelten.«372 Schmitt schreibt selbst: »Die politische Mecha-
nik hat ihre eigenen Gesetze, und der Katholizismus so gut wie jede andere 
in die Politik hineingezogene geschichtliche Größe wird von ihnen erfaßt.«373 

368 | Ebd., S. 42. 

369 | Vgl. ebd., S. 65.

370 | Vgl. Groh 2014, S. 101.

371 | Schmitt 2008, S. 38 und 31.

372 | Adam 1990, S. 103.

373 | Schmitt 2008, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 167

Entsprechend steht auch der Katholizismus nicht jenseits des Politischen, und 
im »ökonomisch-technischen Zeitalter« ist der Rationalismus der Kirche zu-
dem mit dem modernen Rationalismus konfrontiert, der fernab aller inten-
dierten Zwecksetzungen funktioniert und sogar Religionsgemeinschaften in 
seine Logik zwingt. Die Unmöglichkeit des Konzeptes ›Römischer Katholizis-
mus als politische Form‹ reflektiert Schmitt in seiner Theorie insofern, als 
nach 1923 kein weiterer Versuch unternommen wurde, die katholische Inter-
pretation des Christentums als adäquates Mittel zur politischen Einheitsbil-
dung auszuloben.374 

Nach der Aufgabe des Projektes, im Katholizismus eine politische Form 
für die Moderne zu finden, entwickelt Schmitt in den 1930er Jahren einen Lö-
sungsansatz, der auf die drei Schlagworte »qualitativ totaler Staat«, »Reich« 
und »Großraum« zugespitzt werden kann. Es ist eine Rückkehr zu vergan-
genen absolutistischen Strukturen und gleichzeitig eine radikale Modernisie-
rung der Institution Staat. Am Ende der Weimarer Republik kritisiert Schmitt 
den »totalen Staat der Identität von Staat und Gesellschaft«375, weil diese Staats-
form der »Selbstorganisation der Gesellschaft« folgt und die Unterscheidung 
von Staat und Gesellschaft demgemäß aufgehoben wird.376 Er problematisiert 
die Wandlung des absolutistisch souveränen Staates zum modernen demo-
kratischen Wohlfahrtsstaat. Zwei Jahre später – also in unmittelbarem Zu-
sammenhang mit der Wahl von Adolf Hitler zum Reichskanzler – greift der 
Verfassungsrechtler jedoch den Begriff »totaler Staat« im Text »Weiterentwick-
lung des totalen Staates in Deutschland« wieder auf, um zwischen quantitativ 
und qualitativ totalem Staat zu unterscheiden. Letzterer wird positiv konnotiert 
und als Lösung präsentiert, wobei das faschistische Dritte Reich dem idealtypi-
schen »qualitativ totalen Staat« annäherungsweise entspricht: 

»Der totale Staat in diesem Sinne ist ein besonders starker Staat. Er ist total im Sinne 

der Qualität und der Energie, so wie sich der faschistische Staat einen »stato totalita-

rio« nennt, womit er zunächst sagen will, daß die neuen Machtmittel ausschließlich dem 

Staat gehören und seiner Machtsteigerung dienen. […] Ein solcher Staat kann Freund 

und Feind unterscheiden.«377 

Im Kern geht es darum, eine politische Einheit zu etablieren, die hierarchisch 
die Gesellschaft dominiert, im »Inneren keinerlei staatsfeindliche, staatshem-

374 | »Nach dem Katholizismus-Essay von 1923/25 findet sich bei Schmitt kein elabo-

rier ter Staat-Kirche-Dualismus und keine Suche nach alternativen Ordnungen der Liebe 

und Gerechtigkeit jenseits des Staates mehr.« Mehring 2013, S. 241.

375 | Mehring 1996, S. 79.

376 | Vgl. Schmitt 1940b, S. 151.

377 | Schmitt 1940f, S. 186.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus168

mende oder staatszerspaltende Kräfte aufkommen«378 lässt, die politischen 
Machtmittel zentralisiert und sich dabei der Möglichkeiten, welche die mo-
derne Technik in politischen Kämpfen bietet, bedient. Der qualitativ totale fa-
schistische Staat stellt sich der Entpolitisierung und Neutralisierung entgegen 
und führt zurück zu einer kontrollierten Form des Politischen – so zumindest 
die Theorie. 

Erweitert wird diese Idealkonstruktion des totalen Staates schließlich durch 
die Konzepte des »Großraums«379 und des »Reiches«380. Jene Schriften markie-
ren zugleich eine theoretische Neuausrichtung des Werkes auf das Konzept 
von »Raum« und »Boden«.381 Der Begriffsbestimmung der Politischen folgend 
müsste, wie im Zeitalter der absolutistischen Staatlichkeit, auch das Staaten-
system des 20.  Jahrhunderts ein »Pluriversum« sein, damit die politische 
Feindschaft in Form von rechtlich gehegten Kriegen ausgetragen und kont-
rolliert werden kann. Demgemäß schlägt Schmitt eine bestimmte politische 
Weltordnung vor: »Der neue Ordnungsbegriff eines neuen Völkerrechts ist 
unser Begriff des Reiches, der auf einer volkhaften, von einem Volk getragenen 
Großraumordnung beruht.«382 Die Belegstelle zeigt nochmals unzweifelhaft, 
dass Schmitt – zumindest teilweise – die Notwendigkeit, zwischen Freund und 
Feind zu unterscheiden, ausgehend von der Substanz von Völkern denkt. In 
diesem Zusammenhang plädiert der Staatsrechtler pathetisch für den Aufgang 
der »Sonne des Reichsbegriffes« und sein Modell einer »sinnvoll eingeteilten 
Erde«, welches im 20. Jahrhundert dem alten europäischen Völkerrecht folgen 
soll.383 Konkret lautet der Vorschlag, den Globus unter wenigen Großmächten 
aufzuteilen und dies in einer Art Neuauflage des Völkerrechts rechtlich zu fi-
xieren, damit dem sogenannten »raummißachtenden Universalismus«384 Ein-

378 | Ebd., S. 186.

379 | Vgl. Schmitt 1940c, S. 295-302.

380 | Schmitt 1940a, S. 303-312.

381 | Nach 1945 ist es erstaunlich, dass Schmitt trotz der zeitgeschichtlichen Diskre-

ditierung an der Kategorie ›Boden‹ festhält: »Was Schmitt sich während der laufenden 

Ereignisse des Zweiten Weltkrieges zu sehen geweigert, aber seiner Logik nach in der 

Nomos-Studie beschreiben hatte, gibt die Matrix ab, mit deren Hilfe Arendt den krie-

gerischen Expansionismus des NS-Regimes begreif t: der Krieg war der ungeheuerliche 

Versuch, von deutscher Seite die (Land-)›Nahme‹ in Europa als völkerrechtlichen Ur-Akt 

zu wiederholen, Europa als einen ›von rechtlichen Hemmungen befreiten Aktionsraum‹, 

als eine ›vom Recht ausgenommene Sphäre der Gewaltanwendung‹ zu behandeln – so 

wie Europa selbst zuvor den ›offenen Boden nicht europäischer Fürsten und Völker‹ be-

handelt hatten.« Balke 2000, S. 212.

382 | Schmitt 1940a, S. 312.

383 | Ebd., S. 303.

384 | Schmitt 1940c, S. 295.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 169

halt geboten wird. Ideologisch sieht Schmitt sein Feindbild, den »raummiß-
achtenden Universalismus«, im Sozialismus, aber vor allem in der »Ideologie 
der liberaldemokratischen Westmächte«.385 Gemäß dieser Großraumtheorie 
sollen in allen Teilen der Erde dominante Großmächte kleinere Staaten beherr-
schen, unter besonderer Berücksichtigung des »Großdeutschen Reiches«.386 
Explizites politisches Ziel ist es, ein internationales Gleichgewichtssystem zu 
etablieren, welches »auf dem Grundsatz der Nichtintervention raumfremder 
Mächte beruhenden Raumordnung gegen eine universalistische Ideologie, 
welche die ganze Erde in das Schlachtfeld ihrer Interventionen verwandelt 
und sich jedem natürlichen Wachstum lebendiger Völker in den Weg stellt.«387 
Jeder Großraum ist gewissermaßen protektionistisch geschützt durch ein 
Interventionsverbot für raumfremde Mächte. Außerhalb dieser Grenzen, in 
den nicht aufgeteilten Regionen der Erde, können die jeweiligen Großmäch-
te weiterhin nach Interessenlage militärisch intervenieren. Irritierenderweise 
bedient sich Schmitts Vorschlag wiederum eines Gleichgewichtsmodells, das 
an die Konzepte der Wirtschaftswissenschaften erinnert: Wie ein protektionis-
tisch geschützter Wirtschaftsmarkt soll das politische Freund-/Feindverhältnis 
anhand eines rechtlich geordneten Austragungsraumes zum Ausgleich kom-
men. Dabei stammt diese politische Großraumtheorie aus dem Jahr 1939 und 
besitzt auffällige Ähnlichkeit zur provisorischen Raumaufteilung Osteuropas 
durch den Hitler-Stalin-Pakt. 

Wichtig ist, dass das sogenannte Reich und der jeweilige Großraum nicht 
identisch sind. Das Reich ist quasi ein Staat, der als Großmacht einen Groß-
raum aus kleineren Staaten beherrscht: »Wohl aber hat jedes Reich einen Groß-
raum, in dem seine politische Idee ausstrahlt und der fremden Interventionen 
nicht ausgesetzt sein darf.«388 Dieses Konzept entwickelt Schmitt unmittelbar 
vor dem Zweiten Weltkrieg, wobei er den weltpolitischen Dualismus von Ost 
und West bereits antizipiert und hofft, zwischen den beiden Blöcken ein hege-
moniales Deutsches Reich im europäischen Großraum zu implementieren.389 
Schmitt bezieht sich weiterhin auf die Monroedoktrin und überträgt dieses 
Modell auf den gesamten Erdball: »Wesentlich ist, daß die Monroedoktrin echt 
und unverfälscht bleibt, solange der Gedanke eines konkret bestimmten Groß-
raums festgehalten wird, in welchen raumfremde Mächte sich nicht einmi-
schen dürfen.«390 Anzumerken ist darüber hinaus, dass Schmitt die »tragen-

385 | Ebd., S. 296.

386 | Ebd., S. 302.

387 | Ebd., S. 302.

388 | Schmitt 1940a, S. 303.

389 | Ebd., S. 304.

390 | Schmitt 1940c, S. 295.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus170

den und gestaltenden Größen«391 in den Reichen wähnt und nicht mehr in den 
Staaten. Dem Staat als »dem bisherigen Zentralbegriff des Völkerrechts« wird 
der Reichsbegriff entgegengestellt, allerdings bleibt dabei unklar, in welchem 
Verhältnis der »qualitativ totale Staat« zum Reich bzw. zur Großmacht steht.392 

Schließlich macht der Ausgang des Zweiten Weltkrieges Schmitts Hoff-
nungen auf eine »gemeinsame[n], erdumfassende[n] Raumordnung«393 zu-
nichte, wobei diese präferierte Lösung – selbst wenn dem Tausendjährigen 
Reich eine längere Halbwertszeit beschieden gewesen wäre – nur einen Auf-
schub erlaubt hätte, nur eine Verschnaufpause, bis die politischen Gegensätze 
wieder aufbrechen und neue Freund-/Feindkostenrelationen eine Ausnahme 
von der normalen Völkerrechtsordnung erzwingen.394 

Nach 1945 unternahm Schmitt ausgehend von der in dieser Werksphase do-
minanten Kategorie »Raum« bzw. »Boden«, den letzten (erfolglosen) Versuch, 
ein neues politisches Subjekt gegen die Moderne zu finden. In der Schrift »Der 
Nomos der Erde« bringt Schmitt den Zusammenhang von politischer Ord-
nung und Raum auf die Formulierung: »Das Denken der Menschen muß sich 
wieder auf die elementaren Ordnungen ihres terrestrischen Daseins richten. 
Wir suchen das Sinnreich der Erde. Das ist das Wagnis dieses Buches und das 
Vorgebot unserer Arbeit.«395 Zur Sinnlosigkeit des ›geistigen Nichts‹ der mo-
dernen Technik und Kultur sucht Schmitt demnach ein sinnvolles Gegenge-
wicht, das sogenannte ›Sinnreich der Erde‹. Allerdings wird die Schrift diesem 
Anspruch nicht gerecht, die Analyse kommt über die – mit terrestrischen Me-
taphern und Essentialismen gespickte – Rekonstruktion des Niedergangs des 
europäischen Völkerrechts und Raumdenkens nicht hinaus. Wobei Schmitts 
Raumdenken eindeutig Partei ergreift und die westlichen Siegermächte mit 
dem »Maritimen« assoziiert und sich dahingehend für die Kategorie des »Bo-
dens« ausspricht – quasi den terrestrischen Rückzug antritt. Auch das ab-

391 | Schmitt 1940a, S. 304.

392 | »Dabei bleibt weitgehend offen, in welchem Verhältnis die politische Form des 

Reiches zu den überkommenen Formen von ›Staat‹ und ›Verfassung‹ steht, ob sie diese 

Momente in sich integrieren oder negieren.« Mehring 1996, S. 233. 

393 | Schmitt 2011, S. 25.

394 | »Die Konsequenzen aus diesem verfallstheoretischen Strang seines Denkens 

zog Schmitt jedoch nicht schon in Weimar. Bis zur endgültigen Niederlage der National-

sozialisten wurde dieser vielmehr durch Konstruktionen überlagert, die den ›qualitativ 

totalen Staat‹ – oder später: das ›Reich‹ – zu dem entscheidenden Träger der Gegen-

bewegung machten, durch die der Prozeß der Pluralisierung der Gesellschaft wenn nicht 

sistier t, so doch in Bahnen gelenkt werden sollte, die mit einer hierarchischen Über-

ordnung des Staates über die anderen gesellschaftlichen Systeme und Organisationen 

vereinbar waren.« Vesting 1995, S. 199.

395 | Schmitt 2011, S. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 171

schließende vierte Kapitel gibt keine Antwort auf die im Titel »Die Frage eines 
Neuen Nomos der Erde« aufgeworfene Problematik.396 

In der Folge verändert Schmitt seinen Lösungsansatz, die Einheitskon-
zepte ›Reich‹, ›Großraum‹ und der ›qualitativ totale Staat‹ werden aufgege-
ben, und der Verfallsprozess der Staatlichkeit und Entpolitisierung kumuliert 
werkimmanent 1961 in der Publikation »Theorie des Partisanen. Zwischenbe-
trachtungen zum Begriff des Politischen«. Schmitt befasst sich hier mit der Bi-
polarität des Kalten Krieges und diskutiert den Krieger-Typus des irregulären 
Partisanen. Den idealtypischen Partisanen zeichnet dabei vor allem seine loka-
le Bindung aus: »[E]r verteidigte den heimatlichen Boden gegen einen fremden 
Eroberer.«397 Der Partisan ist die Materialisierung der Irregularität der Kriegs-
führung nach dem Zerfall des alten Völkerrechts. Der Partisan ist für Schmitt 
aber auch eine Figur, der »weltgeschichtliche Bedeutung«398 zukommt, weil 
diese Form des irregulären Kampfes in einer bestimmten historischen Situ-
ation die Möglichkeit des Politischen, d.h. des Krieges noch offen hält. An-
ders formuliert: Für Schmitts Versuch einer Entschleunigung des Neutrali-
sierungsprozesses ist der Partisan der letzte Akteur, der für eine kontrollierte 
Form des Politischen steht, weil der heimatverbundene Partisan nur in einem 
begrenzten Raum operiert und keine globalen oder universalistischen Ziele 
verfolgt. Historisch trat dieser Typus des Kriegers zuerst und quasi in ›Rein-
form‹ im spanischen Widerstand gegen Napoleon Bonaparte auf, allerdings 
befindet sich der Partisan, aufgrund der Irregularität seines Rechtsstatus, 
immer außerhalb des von Schmitt idealisierten gehegten Krieges.399 Schmitts 
Darstellung des Partisanen als dem »letzten Träger des Politischen«400, einer 
»Schlüsselfigur der Weltgeschichte«401 und »heroischen Figur«402 ist zweifellos 
romantisiert, was sich beispielsweise am sogenannten »tellurischen Charak-
ter« des Partisanen zeigt, wodurch seine »Verbindung mit dem Boden, mit 
der autochthonen Bevölkerung und der geographischen Eigenheit des Landes 
– Gebirge, Wald, Dschungel oder Wüste – unvermindert bleibt«.403 In dieser 
idyllisch-ursprünglichen Verwurzelung werden moderne »Kampfplätze« aus-

396 | Vgl. ebd., S. 256-299.

397 | Schmitt 2010c, S. 77.

398 | Ebd., S. 14.

399 | Vgl. ebd., S. 17.

400 | Münkler 2005, S. 203.

401 | Schmitt 2010c, S. 80.

402 | Ebd., S. 90.

403 | Ebd., S.  26f. »Seine Fundierung auf den tellurischen Charakter scheint mir not-

wendig, um die Defensive, d.h. die Begrenzung der Feindschaft evident zu machen 

und vor dem Absolutheitsanspruch einer abstrakten Gerechtigkeit zu bewahren.«Ebd., 

S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus172

geklammert, als müsste auf urbanen Gebieten nicht gekämpft werden: »Der 
Partisan, der den nationalen Boden gegen den fremden Erobere verteidigt, 
wurde zum Helden, der einen wirklichen Feind wirklich bekämpfte.«404 

Letztlich kann der Partisan den ideologischen Gegebenheiten im »ato-
maren Zeitalter« aber nicht standhalten, d.h. im 20. Jahrhundert findet eine 
Verwandlung des Partisanen hin zum Berufsrevolutionär statt. Der Partisan 
mutiert gewissermaßen vom Aufhalter der »absoluten Feindschaft« zu deren 
Beschleuniger und ist deshalb auch keine Figur, die eine Hegung des Politi-
schen bewirkt:

»Die autochthonen Verteidiger des heimatlichen Bodens, die pro aris et focis streben, 

die nationalen und patriotischen Helden, die in den Wald gingen, alles, was gegenüber 

der fremden Invasion die Reaktion einer elementaren, tellurischen Kraft war, ist inzwi-

schen unter eine internationale und überregionale Zentralsteuerung geraten, die hilf t 

und unterstützt, aber nur im Interesse eigner, ganz anders gearteter, weltaggressiver 

Ziele, und die, je nachdem, schützt oder im Stich läßt. Der Partisan hört dann auf, we-

sentlich defensiv zu sein. Er wird zu einem manipulier ten Werkzeug weltrevolutionärer 

Aggressivität. Er wird einfach verheizt und um alles das betrogen, wofür er den Kampf 

aufnahm und worin der tellurische Charakter, die Legitimität seiner partisanischen Ir-

regularität, verwurzelt war.«405 

Auf den Kampfplätzen, die im Kalten Krieg geblieben sind, d.h. von den bei-
den Blöcken geduldet werden, wird der Partisan durch die geschichtsphilo-
sophische Ideologie der marxistischen Weltrevolution zum Revolutionär. Der 
Revolutionär besitzt keine »tellurische« Bindung mehr, sondern verfolgt eine 
entgrenzte welthistorische Mission, die eine Steigerung zur absoluten Feind-
schaft impliziert. Der terrestrische Partisan ist dem universalistischen Revolu-
tionär gewissermaßen zum Opfer gefallen.

Abschließend benennt Schmitt in der ›Theorie des Partisanen‹ drei mög-
liche Zukunftsszenarien: 1. Könnte eine befriedete Erde entstehen, ein »Über-
gang zu einer höheren Kultur«, indem es auch keine Partisanen mehr gibt, 
für Schmitt die »Prognose des weitverbreiteten technizistischen Optimis-
mus«.406 2. In dem Spielraum, den die beiden Weltmächte gewähren, könnten 
begrenzte und gehegte Kriege ausgetragen werden als sogenannter »dogfight«, 
nach Schmitt die Variante des »Fortschritts-Pessimismus«.407 3. Die dritte Zu-
kunftsvariante, die Schmitt vorstellt, ist die sogenannte »radikal-pessimisti-

404 | Ebd., S. 91.

405 | Ebd., S. 77.

406 | Ebd., S. 81.

407 | Ebd., S. 81f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 173

sche tabula-rasa-Lösung der technischen Phantasie«408, d.h. die »globale ato-
mare Vernichtung«. Interessanterweise legt sich Schmitt hier nicht explizit auf 
eine dieser Zukünfte fest und vermeidet es zudem, sich selbst als Pessimist 
zu bezeichnen. Allerdings ist aus der Lektüre des Textes mit Nachdruck der 
Schluss zu ziehen, dass es nur auf die zweite oder dritte Variante hinauslaufen 
kann. Eine befriedete Erde ohne das Politische lehnt Schmitt – wie gezeigt 
– ab, trotz allen vermeintlichen Fortschritts bleibt die ewige Unterscheidung 
von Freund und Feind und die Logik des »Nehmens, Teilens und Weidens«409 
unaufhebbar. 

Gegen die zweite Variante spricht weiterhin, dass die Raumordnung des 
Ost/Westkonfliktes und die technische Möglichkeit der atomaren Vernichtung 
eine kontrollierte Feindschaft nahezu verunmöglicht haben. Was bleibt, ist 
eine nicht gehegte »absolute Feindschaft«, die den Gegner kriminalisiert und 
als Unmensch vernichten will.410 Schmitt prophezeit deshalb den »Abgrund 
der totalen Entwertung«, aus welchem neue Arten der absoluten Feindschaft 
entstehen, die den Feind »als Ganzes für verbrecherisch und unmensch-
lich […], für einen totalen Unwert« erklären.411 Und selbst für die potenzielle 
»Nach-Bomben-Situation« bleibt wenig zu hoffen: Falls überhaupt Menschen 
überleben, muss sich diese Menschheit auf neue Freund/Feind-Konstellatio-
nen einstellen und erneut den Boden verteidigen. Darüber hinaus schweifen 
Schmitts Überlegungen ab in Richtung Weltraum, der »neue Herausforderun-
gen für politische Eroberungen« bereithalte: »Infolgedessen sind auch diese 
unermeßlichen Bereiche nichts als potenzielle Kampfräume, und zwar eines 
Kampfes um die Herrschaft auf dieser Erde.«412

In der Konsequenz bleibt kein Träger einer gehegten Form des Politischen, 
eine souveräne Behauptung ist unmöglich geworden, und Schmitt findet für 
das Problem des Politischen keine Lösung mehr.413 Der unberechenbaren Dy-
namik des Politischen folgend, muss die Eskalation des Krieges, ein totaler 

408 | Ebd., S. 82.

409 | Ebd., S. 83. »Der technische Fortschritt wird nur eine neue Intensität des neuen 

Nehmens, Teilens und Weidens bewirken und die alten Fragen nur noch steigern.« Ebd., 

S. 83.

410 | Zur Kriegführung im »nuklearen Zeitalter«: »Solche absoluten Vernichtungsmittel 

er fordern den absoluten Feind, wenn sie nicht absolut unmenschlich sein sollen.« Ebd., 

S. 94.

411 | Ebd., S. 95.

412 | Ebd., S. 83.

413 | »Obwohl er wie kein anderer Jurist seiner Zeit die Schnelligkeit, Intensität und 

Unaufhaltsamkeit des ›Zeitalters der Technik« herausstellte, hat er auf dieses Zeitalter 

doch mit begrif flichen Dispositionen zu antworten versucht, die an der Dynamik der 

Moderne zerbrechen mußten.« Vesting 1995, S. 191.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus174

und globaler Weltbürgerkrieg, befürchtet werden, womit sich Schmitts Konst-
ruktion des Politischen zur »letzten verzweifelten Antithese«414 entfaltet. Aus 
der kulturkritischen Abwehr einer unernsten entpolitisierten Welt antwortet 
Schmitt mit seiner Konstruktion des Politischen. Allerdings entwickelt sich 
aus diesem ›Gegengift‹ eine nicht zu kontrollierende Gefahr, weil kein inner-
weltliches Mittel jene Dynamik zu kontrollieren vermag. Obwohl die politische 
Theorie Schmitts gerade nicht in Handlungsunfähigkeit, Ohnmacht und Ver-
zweiflung erstarren will, findet sie keinen Ausweg aus der als problematisch 
dargestellten Situation der modernen Gesellschaft. Ein politischer Pessimis-
mus wider Willen ist die Konsequenz. Trotz aller Rettungs- bzw. Aufhalte-
versuche bleibt Schmitts Theorie letztlich ratlos, konsequenterweise müsste 
damit auch die Hoffnung auf eine Fristverlängerung bis zur ›Apokalypse‹ auf-
gegeben werden. 

5.7	Eine Haltungsfr age 

Abschließend erfolgt in diesem letzten Analysekapitel des politischen Pessi-
mismus Schmitts die (Re-)Konstruktion, der den Texten zugrunde liegenden 
Haltung. Wobei hier die These vertreten wird, dass die Theorie nicht nur in-
haltlich durch das Verfallsnarrativ, die Anthropologie, die pessimistische Ge-
schichtstheorie und die negative Zukunftsprognose dem Idealtypus des Pessi-
mismus sehr nahe kommt, sondern ebenso formal, d.h. unabhängig von den 
konkreten Diagnosen und Prognosen, entsprechen die Selbstinszenierung des 
Autors Schmitt, die Ästhetisierung des Schreckens und die Verallgemeinerun-
gen der Texte einer modellhaften pessimistischen Haltung.

Die Selbstinszenierung des Autors kritisierend zu hinterfragen, bedeutet 
im Rahmen der vorliegenden Studie, zu analysieren, ob und wie die Theorie 
den Autor des Textes in der modernen Gesellschaft verortet und somit den 
Grad an Selbstreflexion sowie das erkenntnistheoretische Niveau zu ermit-
teln. Die Selbstdarstellung Schmitts lässt sich exemplarisch und pointiert an-
hand seiner Gleichsetzung mit der titelgebenden Romanfigur Benito Cereno 
analysieren.415 Herman Melvilles Erzählung handelt bekanntlich davon, dass 
auf einem spanischen Schiff die Sklaven-Mannschaft meutert, die Offiziere 
tötet und den Kapitän als Geisel nimmt. Aus dieser Romanvorlage entwickelt 
Schmitt die vergleichende These, er wäre selbst vom NS-Regime gegen sei-
nen Willen des Kommandos beraubt, gefangengenommen und gezwungen 
worden, eine Tragikomödie aufzuführen. Wobei das entführte Schiff sowohl 

414 | Schmitt 2009a, S. 57.

415 | Vgl. Schmitt 2010b, S. 21f. Vgl. Schmitt 1991, S. 54f. Vgl. zur Selbstdarstellung 

als Benito Cereno: Groh 1998, S. 133ff und Koenen 1995, S. 820ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 175

als eine Metapher für das Dritte Reich als auch die weltgeschichtliche Mis-
sion ›Europa‹ interpretiert werden kann. Die Farce besteht – Schmitt zufolge 
– derweil darin, dass der Kapitän Cereno und der Staatsrechtler Schmitt bei 
völliger Machtlosigkeit und unter der Bedrohung des Lebens ›so-tun-als-ob‹ 
sie die Kontrolle ausüben und selbst über ihre Handlungen entscheiden. Be-
sondere Brisanz besitzt diese Parallelisierung, weil die Romanfigur Cereno die 
›schwarzen Sklaven‹ unterschätzte und gewissermaßen aus Naivität in die ge-
schilderte missliche Lage geriet. Allerdings werden die Themenkomplexe der 
eigenen Naivität ebenso wie Sklaverei und Rassismus von Schmitt nicht disku-
tiert, und darüber hinausgehende selbstkritische Anmerkungen oder ein nur 
rudimentäres Schuldeingeständnis des Autors des Textes »Der Führer schützt 
das Recht«416 finden sich nicht. Der Kapitän Benito Cereno dient Schmitt im 
Gegenteil als eine Metapher, um seine Entscheidungen zwischen 1933 und 
1945 zu erklären und – auf der Basis von nachträglich veränderten Belegstellen 
in der Schrift »Der Leviatan«417 – zu behaupten, bereits 1938 systemkritische 
Schriften veröffentlicht zu haben.418 Den naheliegenden Einspruch, Schmitt 
sei Täter und nicht Opfer gewesen, antizipierend, wird im Text folgende Deu-
tung vorgeschlagen: 

»Hier wird man einiges dem Opfer solcher Situationen überlassen müssen und nicht nur 

von Außen ur teilen dürfen. Plato war Mitarbeiter der Syrakuser Tyrannen und lehrte, 

daß man sogar dem Feinde einen guten Rat nicht verweigern dürfe. Thomas Morus, der 

Schutzheilige der geistigen Freiheit, hat viele Stadien durchlaufen und den Tyrannen 

erstaunliche Konzessionen gemacht, ehe es soweit war, daß er zum Märtyrer und zum 

Heiligen wurde.«419 

Der Begriff ›Opfer‹ bezeichnet in diesem Zusammenhang wohlgemerkt nicht 
diejenigen, die im Zweiten Weltkrieg Gewalt erlitten haben, sondern all jene, 
die sich nach dem Krieg für ihre Beteiligung am NS-Regime juristisch ver-
antworten mussten. Seltsam entrückt zeigen sich Schmitts Texte, sind unfä-
hig, eigene Fehler einzugestehen und behaupten stattdessen, die deutschen 
Intellektuellen seien insgesamt im Jahr 1933 zur ›Geisel des Hitlerregimes‹ 
geworden: »Benito Cereno, der Held von Herman Melvilles Erzählung, ist in 
Deutschland zu einem Symbol für die Lage der Intelligenz in einem Massen-
system erhoben worden.«420 

416 | Vgl. Schmitt 1934b.

417 | Vgl. Maschke 1982, S. 179ff.

418 | Schmitt 2010b, S. 20.

419 | Ebd., S. 21.

420 | Ebd., S. 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus176

Reinhard Mehring hat sich intensiv mit Schmitts Vergangenheitsbewälti-
gung nach dem zweiten verlorenen Weltkrieg befasst und gezeigt, dass diese 
vor allem indirekt und in Form von sprachlichen Anspielungen erfolgt, aber 
nicht offen und schon gar nicht in Gestalt einer Entschuldigung.421 In der Pose 
des zu Unrecht Angeklagten inszeniert sich Schmitt als einsamer und öffent-
lichkeitsscheuer Wahrheitsverkünder und schreibt folgenden Satz an sich 
selbst: »Solange sie Dir Unrecht tun, haben sie Dich nicht begriffen. Das ist 
die große Genugtuung, die dem ungerecht Verfolgten zur kräftigen Nahrung 
wird.«422 Dass Schmitt Fehler in der Beurteilung der politischen Lage unter-
laufen sind, kommt nicht in Betracht, und stattdessen wird der Schluss ge-
zogen, ein unpolitischer Wissenschaftler werde verfolgt,423 wobei sich Schmitt 
mit einen Tier auf der Flucht vergleicht424 und folgert: »Was war eigentlich un-
anständiger: 1933 für Hitler einzutreten oder 1945 auf ihn zu spucken?« Zur 
Kritik der eigenen Kritiker verwendeten die Schriften ebenfalls Metaphern 
aus dem Tierreich, beispielsweise wird der Jurist Karl Schultes mit dem Be-
griff »Giftmücken« bezeichnet.425 Seinen ausgebliebenen Widerstand gegen 
das NS-Regime erklärt Schmitt schließlich indirekt durch seinen Charakter: 
»Ich bin ein kontemplativer Mensch und neige wohl zu scharfen Formulie-
rungen, aber nicht zur Offensive, auch nicht zur Gegenoffensive. Mein Wesen 
ist langsam, geräuschlos und nachgiebig, wie ein stiller Fluß, wie die Mosel, 
tacito rumore Mosella.«426 Der Vergleich mit einem »Fluß« fügt sich in die von 
terrestrischen Metaphern durchzogenen Schriften des Spätwerks, die darüber 
hinaus ein fatalistisch-heroisches Pathos auszeichnet: »Ich sehe den letzten 
Raum, mein Grab; ich sehe es sich auslösen: meine Heimat, der Fluß, alles 
wird zerstört, aber ich halte daran fest. Ich gehe mit ihnen unter, und sie ge-
hen mit mir unter. Das Arcanum meines Lebens.«427 Derartige Verlust- und 
Untergangswahrnehmungen sind charakteristisch für die Selbstdarstellung 
des Autors Schmitt, der beispielsweise den Eindruck zu erwecken versucht, 

421 | Vgl. Mehring 2000.

422 | Schmitt 1991, S. 210.

423 | »Aber man muß heute mit solchen Möglichkeiten rechnen, und ich habe keine 

Lust, die Haßaffekte dieses Menschentypus zu meinen bereits überstandenen Verfol-

gungen zusätzlich auf meine arme Person zu lenken.« Schmitt 1991, S. 252.

424 | »Hier möchte ich mich von der Jagd erholen, deren Wild ich seit Jahren bin.« 

Schmitt 1991, S. 8.

425 | Schmitt 1991, S. 166.

426 | Schmitt 2010b, S. 10. Zu Schmitts Selbstbeschreibung als defensiv: »Doch bin 

ich immer noch lieber Angeklagter als Ankläger.« Ebd., S. 11.

427 | Schmitt 1991, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 177

das sogenannte ›Arcanum der Ontologie‹ zu kennen.428 Diese Anspielungen 
verbinden sich in Schmitts Selbstbild mit der sozialstrukturellen Verortung 
als enttäuschter Intellektueller und betrogener Wissenschaftler.429 Der eigene 
Rang als Angehöriger einer intellektuellen Elite wird anhand der zeitgenössi-
schen Unterscheidung von Masse und Elite konstruiert. Diese elitäre Haltung, 
jenseits liberaler Demokratiekonzepte, zeigt sich auch daran, dass Schmitt die 
Demokratisierung der entstehenden Bundesrepublik als »Massenlenkung mit 
Einsatz der Wissenschaft« dekonstruiert.430

Auffallend ist in diesem Zusammenhang, dass Schmitt innerhalb der aka-
demischen sowie ideengeschichtlichen Elite zwischen sogenannten »unerns-
ten und ernsthaften Denkern« differenziert,431 wobei er sich letzteren zugehö-
rig fühlt. Stilistisch bedient sich Schmitt dazu der »Methode identifikatorischer 
Spiegelung«432, indem er mittels Autorenmasken seine Argumentation als eine 
Erkenntnis präsentiert, die sich u.a. ebenso bei Thomas Hobbes, Jean Bodin, 
Donoso Cortés, Alexis de Tocqueville, Søren Kierkegaard, Max Stirner usw. 
findet. Diese argumentative Strategie rekurriert auf die Klassiker der Philo-
sophiegeschichte und zitiert sie als Gewährsmänner der eigenen Weltsicht. 
Wobei besagtes rhetorisches Mittel sowohl der wissenschaftlichen Fundierung 
der eigenen Diagnostik dienen soll als auch der Selbsterhebung in den Rang 
eines politischen Denkers von welthistorischer Bedeutung.433 Ein Kalkül, das 
insofern Erfolg zeitigte, als u.a. Bernard Willms Schmitt mit Bodin vergleicht 
und fordert, den deutschen Staatsrechtler als einen Klassiker des politischen 
Denkens anzuerkennen.434 Dabei ist anzumerken, dass meine Arbeit nicht in 
dieser Form geschrieben würde, wäre Schmitts Reputationsmanagement nicht 
erfolgreich gewesen.

428 | Vgl. Schmitt 1955, S.  148 und 152. »Carl Schmitt liebte das Enigmatische.« 

Schmitt 1991, S.  XIII. Oder wie Hans-Dietrich Sander schreibt, Schmitt habe Freude 

daran, hinter »[…] Vexierspielen zu verschwinden.« Schmitt und Sander 2008, S. 124.

429 | »Anders als Mannheim setzte er nicht auf die synthetische Kraft der Diskussion, 

sondern auf Dezision, die er wiederum in religiöser Erwählung und Verantwortung fun-

dier t sah. Schmitt wurde deshalb zutreffend immer wieder als Esoteriker wahrgenom-

men und verstand sich als Vertreter einer intellektuellen Elite und Avantgarde.« Mehring 

2013, S. 243.

430 | Schmitt 2010b, S.  15. »Die planenden und lenkenden Eliten konstruieren sich 

selbst und die von ihnen gelenkten Massen mithilfe geschichtsphilosophischer Sinn-

gebungen.« Schmitt 1950a, S. 927.

431 | Schmitt 2010b, S. 13.

432 | Mehring 2000, S. 130.

433 | Vgl. insb.: Schmitt 2010b, S. 65. Oder: Schmitt 2002, S. 65.

434 | Vgl. Willms 1988, S. 577ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus178

Zweifel an der eigenen Wichtigkeit oder gar Selbstironie lassen die Selbst-
beschreibungen Schmitts derweil vermissen:435 Die Texte sind nur in denjeni-
gen Fällen ironisch, wenn sie gegen andere polemisieren. Selbstironie findet 
sich hingegen nicht, im Gegenteil, Schmitts Selbstbeschreibungen zeichnen 
sich durch großen Ernst aus: 

»Ernst Jünger meint (anläßlich der Aggregierung Arnold Toynbees zum großen ameri-

kanischen Verteidigungsrat), daß die Geschichtsphilosophen heute wichtiger sind als 

die Atomphysiker. Natürlich. Ich als der Diagnostiker des diskriminierenden Kriegs-

begrif fs und der Verwandlung des Staatenkrieges in den Bürgerkrieg, bin davon nicht 

überrascht.«436 

Ein weiteres Beispiel für den selbstzugesprochenen Rang seiner wissenschaft-
lichen Arbeit ist folgende Belegstelle: 

»Ich bin heute – trotz Quincy Wright – der einzige Rechtslehrer dieser Erde, der das Pro-

blem des gerechten Krieges, einschließlich leider des Bürgerkrieges, in allen seinen 

Tiefen und Gründen er faßt und er fahren hat. Ich kenne also die große Tragik mensch-

licher Rechthaberei.«437 

Die ›große Tragik der Rechthaberei‹ besteht in diesem Kontext im Verhalten 
der Siegermächte nach dem Zweiten Weltkrieg, die aufgrund universalisti-
scher Moral und Siegerjustiz eine Eskalation der Feindschaft provozieren.438 
Schmitt spinnt vor dem Hintergrund jener Zeitdiagnose das dramatische Nar-
rativ eines auf tragische Weise hintergangenen Wissenschaftlers und versucht, 

435 | Im Gegensatz dazu versteht sich Schmitt aber auch als bescheidener Außensei-

ter: »Ich war ein obskurer junger Mann bescheidener Herkunft. Weder die herrschende 

Schicht, noch eine oppositionelle Richtung hatte mich er fasst. Ich schloss mich keiner 

Verbindung, keiner Partei und keinem Kreis an und wurde auch von niemandem umwor-

ben. Dafür war ich weder mir selbst noch den andern interessant genug.« Schmitt und 

Tommissen 1990, S. 20.

436 | Schmitt 1991, S. 126.

437 | Schmitt 2010b, S. 12.

438 | Mehring fasst Schmitts Selbstinszenierung folgendermaßen zusammen: »Er be-

schreibt sich als Ver folgter und geächteter Outlaw und ›Sündenbock‹, als skrupulöser 

Intellektueller wie Hamlet, als christlicher Hoftheologe wie Eusebius und als putschis-

tischer Soldat und Partisan wie Salan. […] Schmitt pflegte jenseits diverser Autoren-

masken (Identifikation mit Donoso Cortés, Hobbes u.a.) insbesondere die Legende vom 

Etatisten: vom ›Aufhalter‹ des Untergangs Weimars und etatistischen ›Staatsrat‹, der 

für kurze Zeit an der Seite Görings preußische Formen bewahren wollte.« Mehring 2013, 

S. 234f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 179

die politischen Konsequenzen seiner Stellungnahmen wahlweise zu leugnen 
oder als unintendierte Handlungsfolgen auszuweisen: 

»Dieses Buch, die wehrlose Frucht harter Er fahrungen, lege ich auf dem Altar der Recht-

wissenschaften nieder, einer Wissenschaft, der ich über vierzig Jahre gedient habe. Ich 

kann nicht voraussehen, wer sich meiner Opfergabe bemächtigen wird, sei es ein den-

kender Mensch, sei es ein praktischer Verwerter, sei es ein Zerstörer und Vernichter, der 

das Asyl mißachtet. Die Schicksale eines Buches stehen nicht in der Hand des Autors, 

so wenig wie sein persönliches Schicksal, das daran hängt.«439 

Dass Schmitt vierzig Jahre ausschließlich der Rechtwissenschaft diente, ist 
wenig überzeugend:440 Der Versuch der klaren Grenzziehung zwischen wis-
senschaftlicher Forschung und praktisch-politischen Konsequenzen ist zu-
dem irritierend, gerade weil Schmitts vorangegangene Schriften gegen den 
Rechtspositivismus auf eine Politisierung der Wissenschaft hingewirkt haben. 
Vor dem Hintergrund der Schuldfrage sieht sich Schmitt jedoch ausschließ-
lich in der Rolle des Wissenschaftlers und somit nicht für die Konsequenzen 
seiner Form von Politikberatung verantwortlich. Paradox, zumal Schmitts Be-
griffsbestimmung des Politischen eindringlich dahingehend sensibilisiert, 
dass wissenschaftliche Begriffe in politischen Auseinandersetzungen instru-
mentalisiert werden. Der Widerspruch besteht nun darin, dass Schmitt in sei-
ner Selbstreflexion einerseits bereit ist, sich selbst als »Diagnostiker des diskri-
minierenden Kriegsbegriffs und der Verwandlung des Staatenkrieges in den 
Bürgerkrieg« auszuweisen und seine Schriften fortwährend Politikberatung 
in diesem Sinne betreiben. Andererseits sperrt sich Schmitts Reflexion aber 
vehement gegen die mit den politischen Konsequenzen verbundene Schuldfra-
ge und fällt damit hinter Einsichten der eigenen politischen Theorie zurück. 
Allerdings scheint eine solche Form von Verantwortungs-Verflüchtigung in 
vielen politischen Zusammenhängen nicht die Ausnahme, sondern die Regel. 
Der Verweis auf die ›reine Wissenschaftlichkeit‹ ist in diesem Zusammen-
hang jedoch besonders unbefriedigend, weil Schmitts politische Theorie den 
Leser permanent darüber belehrt, dass auch die Unterscheidung von wahr/
unwahr eine Intensität gewinnen kann, die zur politischen Unterscheidung 
von Freund/Feind führt. Zu diskutieren ist im Kontext der Selbstinszenierung 
schließlich der Versuch der theologischen Fundierung des Werkes und der 
Person: 

439 | Schmitt 2011, S. 5.

440 | »Schmitt agier t als Intellektueller, der keinem Fach und Ansatz mehr verpflichtet 

ist.« Mehring 2006a, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus180

»Ich bin Katholik nicht nur dem Bekenntnis, sondern auch der geschichtlichen Herkunft, 

wenn ich so sagen darf, der Rasse nach. Ich hätte noch hinzufügen können: deshalb ist 

es auch so leicht, gegen mich wie gegen alles, was ich sage, den antirömischen Affekt 

zu mobilisieren.«441 

Die Kritik an Schmitts politischer Theorie ist demnach kein wissenschaftlich 
begründeter Zweifel oder Einspruch gegen inhaltlich strittige Aussagen, son-
dern diesen Ausführungen folgend ist es der »antirömische Affekt«, der die 
Kritiker antreibt. Folglich ist die Kritik an diesem »authentischen Fall eines 
christlichen Epimetheus«442 vor allem religiös oder weltanschaulich begründet 
– so zumindest Schmitts Interpretation. Unabhängig davon, ob die politische 
Theologie nun das bzw. das einzige »Zentrum seiner Existenz«443 ist, muss die 
Selbstdarstellung als wissenschaftlich problematisch bezeichnet werden, weil 
dieser Rückzug in die theologische Sphäre erkenntnistheoretische Reflexion 
systematisch tabuisiert. Sakralisierung ist immer eines der letzten Mittel, um 
eine ›Wahrheit‹ vor Revisionen zu schützen. Diese Form theologischer Fun-
dierung reklamiert Offenbarungswissen und -gewissheit und versucht sich 
der weiteren wissenschaftlichen Überprüfung zu entziehen. Schmitt spielt 
vormodernen Glauben gegen modernes Wissen aus, so wie er den politischen 
Mythos gegen die Vernunft instrumentalisiert. Womit diese politische Theo-
rie erkenntnistheoretisch der Illusion anheim fällt, eine Beobachterposition 
außerhalb der modernen Gesellschaft einzunehmen. Die Kontingenz und das 
Paradox der theologischen Letztfundierungen wird übersehen, und dadurch 
wird die Theorie erkenntnistheoretischen Anforderungen nicht gerecht: Die 
Reflexion, woher die Erkenntnisse des Autors Schmitt stammen, welchen Be-
schränkungen sie unterliegen usw., wird konsequent ausgelassen. Die Unfä-
higkeit, von der eigenen Beobachterposition zu abstrahieren, kann weiterhin 
Schmitts Selbstgewissheit, »betrogen« worden zu sein, erklären.444 

Anzumerken ist ferner, dass die Begriffsbestimmung des Politischen gera-
de gegen die Komplexität und Kontingenz der modernen Welt gerichtet ist bzw. 
diese durch die politische Entscheidung aufgehoben werden. D.h. dass die Welt 
kontingent und unübersichtlich erscheint, reflektiert Schmitt durchaus, aber 
vor dem Hintergrund seines Ideals einer politischen Einheit, die dezisionis-
tisch entscheidet, ist diese problematisch. Der selbstdiagnostizierten Multiper-
spektivität gelassen zu begegnen, ist Schmitt aber nicht möglich, stattdessen 
kippt die Argumentation – wie oben gezeigt – in eine pessimistische Folge-

441 | Schmitt 1991, S. 131.

442 | Schmitt 2010b, S. 12, S. 53.

443 | Mohler 1988, S. 155.

444 | Vgl. zu Schmitts Überzeugung, betrogen worden zu sein: Eßbach 1995 sowie: 

Schivelbusch 2001, S. 25ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 181

richtigkeit: Die »Eventualität eines Kampfes«445 versetzt Schmitts Texte in exis-
tenzielle Dauerspannung, und jene ›Angst‹ dokumentiert sich in der rhetori-
schen Verschärfung, welche permanent den ›Ernst der Lage‹ beschwört, was 
sich beispielsweise an der argumentativen Bedeutung der Ausnahme zeigt: 
»Die Ausnahme bestätigt nicht nur die Regel, die Regel lebt überhaupt nur 
von der Ausnahme. In der Ausnahme durchbricht die Kraft des wirklichen 
Lebens die Kruste einer in Wiederholung erstarrten Mechanik.«446 Diese Be-
drohungsrhetorik ist im Werk omnipräsent, was sich exemplarisch ebenso in 
der Wahrung offenbart, dass »[…] jedes Volk erbarmungslos zugrunde [geht, 
Anm. d. A.], das sich seiner konkreten Lage nicht mehr gewachsen zeigt und 
sich auch nur einen Augenblick bereden läßt, sein natürliches, selbstverständ-
liches und allererstes Recht zu vergessen, nämlich das Recht auf eine freie, un-
abhängige, einige und ungeteilte Existenz.«447 Im Rahmen der Selbstreflexion 
der Theorie erscheint die Gefahr der politischen Ausnahme durch die meta-
historische Gesetzmäßigkeit des Politischen u.a. ›existenziell‹ begründet, und 
da die Kontingenz einer solchen Wahrnehmung sowie die Radikalität dieser 
Perspektive nicht reflektiert werden, weist Schmitt den Verdacht des Pessimis-
mus – wie eingangs belegt – von sich.448 Im Umkehrschluss setzen die Texte 
ihren Verfasser als prophetisch-unerschrockenen Kämpfer gegen die Ent- und 
Überpolitisierung in Szene und entsprechen damit in hohem Maße dem Ideal-
typus einer pessimistischen Selbstinszenierung. 

Die angeführten Belegstellen enthalten bereits Facetten, die ebenfalls eine 
»Ästhetisierung des Schrecklichen« erahnen lassen, was sich darüber hinaus 
an Schmitts Laudatio auf Hans Freyer beweisen lässt, in welcher – wie oben 
diskutiert – Erkenntnis und Sein a priori an Feindschaft gekoppelt wird: »Ich 
denke, also habe ich Feinde; ich habe Feinde also bin ich.«449 In Bezug auf die 

445 | Schmitt 2002, S. 33.

446 | Schmitt 2009b, S.  21.Wozu auch die Zeitdiagnose passt: »Heute wird überall 

gleich die ›Kulisse‹ konstruier t, hinter der sich die eigentlich bewegende Wirklichkeit 

verbirgt. Darin verrät sich die Unsicherheit der Zeit und ihr tiefes Gefühl, betrogen zu 

sein. Eine Zeit, die aus ihren eigenen Voraussetzungen keine große Form und keine 

Repräsentation hervorbringt, muß solche Stimmungen erliegen und alles Formale und 

Offizielle für einen Betrug halten. Denn keine Zeit lebt ohne Form, mag sie sich noch so 

ökonomisch gebärden. Gelingt es ihr nicht, die eigene Form zu finden, so greif t sie nach 

tausend Surrogaten aus den echten Formen anderer Zeiten und anderer Völker, um doch 

das Surrogat sofor t wieder als unecht zu verwerfen.« Schmitt 1998, S. 16.

447 | Schmitt 1940e, S. 108.

448 | »Hier handelt es sich nicht um Fiktionen und Normativitäten, sondern um die 

seinsmäßige Wirklichkeit und die reale Möglichkeit dieser Unterscheidung.« Schmitt 

2002, S. 28f. 

449 | Schmitt 1957, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus182

ideengeschichtliche Diskussion über Hegels Philosophie heißt es weiter: »Hier 
gilt das Wort von Arthur Rimbaud: Der Kampf der Geister ist so brutal wie die 
blutigste Schlacht.«450 Schmitt ästhetisiert nicht nur die Gewalt, sondern eben-
so sein Wissenschaftsverständnis. Wissenschaft erscheint als eine Art Kampf, 
in dem Regeln des Politischen bzw. des Krieges gelten und entsprechend mehr 
auf dem Spiel steht als die Wahrheit. Bei aller inhaltlichen Kritik an solchen 
Aussagen und Analogieschlüssen wirken Schmitts Schriften aufgrund dieser 
»ästhetische[n] Komponente«.451 Dass der Schriftsteller Schmitt ästhetische 
Qualität besitzt, gesteht sogar Habermas ein: 

»Darüber hinaus war Carl Schmitt ein guter Schrif tsteller, der begrif fliche Prägnanz mit 

überraschenden, geistreichen Assoziationen verbinden konnte. […] Carl Schmitts pole-

mische Auseinandersetzung mit der Politischen Romantik verdeckt nämlich die ästhe-

tisierenden Oszillationen des eigenen politischen Denkens. […] Vor allem faszinier t ihn 

aber die Ästhetik der Gewalt.«452 

Es ist die tückische Formulierungskunst, die Schmitts Beweisführungen eine 
auf den ersten Blick mitreißende Plausibilität verleiht, die Dekonstruktion des 
Parlamentarismus im Vorwort zur »Geistigen Lage des heutigen Parlamen-
tarismus« ist hierfür nur eines der prominentesten Beispiele. Die rhetorisch-
ästhetische Brillanz zeigt sich aber ebenso an den berühmt-berüchtigten Ein-
stiegssätzen: »Der Begriff des Politischen geht dem des Staates voraus.« Oder: 
»Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand entscheidet.« Diese schlichten, 
aber dennoch beeindruckenden Aussagen vermitteln den Eindruck einer dras-
tischen Komplexitätsreduktion, mittels derer eine unübersichtliche Lage plötz-
lich geordnet und verstehbar erscheint. Der Leser wird gewissermaßen durch 
die griffig-mehrdeutigen Setzungen überrumpelt. Dieser Stil ist ein probates 
Mittel, um überraschende Einsichten und Pointen aufzuzeigen. 

»Dagegen war der Stil Carl Schmitts gekennzeichnet durch das für Jünger so wichtige 

ästhetische Valeur der Überraschung, der verblüffenden Pointe, des intellektuellen Ma-

növers, wodurch nicht nur mit fast leicht frivoler Geste schwerwiegende Folgerungen 

aus bekannten Tatbeständen gezogen wurden – ein Satz wie ›Souverän ist, wer über 

den Ausnahmezustand entscheidet‹ ist hier für das berühmteste Beispiel –, sondern sich 

die Kategorie der ›Entscheidung‹ immer auch in der ästhetisch-relevanten Sprachform 

einer Geheimnis-Lüftung spielerisch darstellte. Hier allein war der Skandal des Inhalts 

450 | Ebd., S. 2. Im Gegensatz zu dieser Ästhetisierung der Feindschaft und des Kamp-

fes war, seinem Biograph Reinhard Mehring zufolge, die Privatperson Carl Schmitt 

Furchtsam und verachtet das Militär. Vgl. Mehring 2006b, S. 128.

451 | Schmitt 1991, S. XIV. Siehe hierzu auch: Bürger 1986, S. 170ff.

452 | Habermas 1987, S. 108, 111.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 183

im skandalösen Stil angekündigt, und selbst dort, wo die Analyse vorherrscht, hat der 

Tonfall einen leicht geringschätzigen Akzent des überlegenen, intellektuellen Einfalls, 

der konventionelle Ansichten stets überholt.«453 

Zu jener von Karl Heinz Bohrer beschriebenen Haltung passt Schmitts Metho-
de der »radikalen Begrifflichkeit«: »Voraussetzung dieser Art Soziologie juris-
tischer Begriffe ist also radikale Begrifflichkeit, das heißt eine bis zum Meta-
physischen und zum Theologischen weitergetriebene Konsequenz.«454 Diese 
Methode versucht, die ›falsche‹ Realität zu enthüllen und findet sich durch-
gängig in Schmitts Schriften, was sich gerade an der Geste des Ausspielens 
der Sicherheit durch die Gefahr des Ernstfalls und der Normalität durch die 
Ausnahme zeigt. Wobei die Ausnahme dem Narrativ der sogenannten »schö-
nen Literatur«455 entspricht, d.h. des Einbruchs des Außergewöhnlichen in den 
Alltag. Nach Josef Isensee ist das Charakteristikum der »schönen Literatur« 
eine Fokussierung auf den Grenzfall, und gerade daraus beziehen Schmitts 
Schriften ihre Faszination. Schmitt verspricht, durch seine wissenschaftliche 
Begriffsarbeit die ›letzten Vertiefungen in die Wirklichkeit‹, gewissermaßen 
die Wurzel des Sozialen freizulegen.456 Die mit dieser Unterscheidung von 
Normalität und Ausnahme verbundene Erzählform besticht vordergründig 
durch »kaltblütige Klarheit«457, allerdings verzichtet Schmitt hiermit – bei-
spielsweise bei seiner Anthropologie – auf eine umfassende und abwägende 
Darstellung.458 

Vor dem Hintergrund der Frage nach der pessimistischen Haltung der Tex-
te gilt es genau zu differenzieren: 1. Schmitts Schreibstil besticht durch eine 
ästhetische Qualität, und die Argumentation zieht nicht zuletzt daraus ihre 
Überzeugungskraft. 2. Schmitt ästhetisiert die Gewalt. Trotz aller Angriffe auf 

453 | Bohrer 1978, S. 294.

454 | Schmitt 2009b, S. 50.

455 | Isensee 2002, S. 67.

456 | Josef Isensee schreibt in diesem Zusammenhang: »Der Ästhet dagegen fühlt sich 

angezogen vom organischen Kult der Ausnahme und dem intellektuellen Spiel mit dem 

Feuer. Carl Schmitt selber dementier t, daß ihn eine ›romantische Ironie für das Para-

doxe‹ leite. Doch die Ausnahme, wie er sie darstellt, ist interessanter als der Normalfall, 

weil in ihr die Kraft des wirklichen Lebens die Kruste einer in Wiederholung erstarr ten 

Mechanik durchbricht.« Ebd., S. 67.

457 | Flickinger 1990a, S.  4. Siehe beispielsweise: »Was das menschliche Leben an 

Wert hat, kommt nicht aus einem Räsonnement; es entsteht im Kriegszustande bei 

Menschen, die, von großen mythischen Bildern beseelt, am Kampfe teilnehmen; […]. 

Kriegerische, revolutionäre Begeisterung und die Erwartung ungeheurer Katastrophen 

gehören zur Intensität des Lebens und bewegen die Geschichte.« Schmitt 2010a, S. 83f.

458 | Vgl. zu dieser Kritik auch: Quaritsch 1988, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus184

die politische Ästhetik der Romantik ist Schmitt formal-stilistisch selbst Äs-
thet.459 Diese Affinität zeigt sich auch an dem ausgeprägten Interesse des Au-
tors Schmitt an Literatur, Malerei und Musik sowie an ästhetisch ansprechen-
der Kulturkritik.460 Die Kritik an der politischen Romantik entzündet sich an 
der Vieldeutigkeit und Unentschiedenheit jener Ästhetik, Schmitt stört daran 
die politische Passivität, wohingegen er die Ästhetik der politischen Entschei-
dung in seinen Schriften geradezu glorifiziert.461 Gleichwohl ist anzumerken, 
dass Schmitts Textverschlüsselung durch esoterische Formulierungen mit-
unter ebenfalls die geforderte Eindeutigkeit vermissen lassen. 

Entscheidend für Schmitts politischen Pessimismus ist, dass er der Äs-
thetik keine politische Lösungskompetenz zugesteht. Nach Schmitt ist das 
menschliche Dasein nur politisch zu rechtfertigen bzw. gewinnt hierdurch 
seinen Wert. Die dazu aufgebotene Rhetorik der Bedrohlichkeit, die sich in 
Ausdrücken wie »blutige Entscheidungsschlacht«462 zeigt, dient Schmitt dann 
gleichwohl einer Ästhetisierung des Politischen. Schmitts Schriften lesen sich 
deshalb spannend – im Vergleich zum nüchternen Duktus anderer politischen 
Theorien. Ironischerweise schreibt Schmitt über seinen Hauptgewährsmann 
Cortés das, was letztlich auch auf seinen eigenen Stil zutrifft: »Das ständige 
Fortissimo starker Worte – schrecklich, blutig, furchtbar, entsetzlich, gewaltig 
– nutzt sich ab, es ermüdet und verfehlt sein Ziel.«463 

Abschließend ist noch die Verallgemeinerungstendenz der politischen 
Theorie Schmitts nachzuweisen. Diese zeigt sich u.a. an den aphoristischen 
Einstiegssätzen, die nicht nur eine ästhetische Komponente besitzen, sondern 
ebenso Verallgemeinerungen vornehmen.464 So erscheint es zweifelhaft, ob 
tatsächlich alle Begriffe der politischen Sphäre ›ursprünglich‹ dem Theologi-
schen entstammen.465 Die These der monokausalen-historischen Genealogie 

459 | Wichtig ist, dass Schmitt die Ästhetik dann ablehnt, wenn die politische Ent-

scheidungsfähigkeit davon betroffen ist: »Entscheidend ist, daß der Romantiker/Ästhet 

sich von außen lebt; in der modernen Zeit bedeutet das notwendigerweise, daß »Ge-

schmack«, sogar ein teurer und elitärer Geschmack, massenbestimmt ist. In diesem 

Sinne ist Schmitt anti-ästhetisch. Ästhetizismus spiegelt eine romantisch-okkasiona-

listische Position wider und zerstör t so Politik und Ethik.« Kennedy 1988, S. 245, FN 40.

460 | Vgl. hierzu insb. Schmitts Hamlet-Interpretation. Schmitt 1956. Zur Ästhetik der 

Kulturkritik im Frühwerk siehe: Villinger 1995.

461 | Vgl. hier zu: Meuter 1994, S. 50.

462 | Schmitt 2009a, S. 30.

463 | Ebd., S. 69.

464 | Siehe zur »aphoristic form of writing« vieler Pessimisten auch: Dienstag 2006, 

S. 45.

465 | Im Wortlaut schreibt Schmitt »[A]lle prägnanten Begrif fe der modernen Staats-

lehre sind säkularisier te theologische Begrif fe.« Schmitt 2009b, S.  49. Als Belege für 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 185

verdeckt, dass auch die Theologie bzw. das Kirchenrecht nicht geschichtslos 
ist. So könnte Schmitt entgegen gehalten werden, dass die vormals theologi-
schen Begriffe in ihrer ›ursprünglichen‹ Form bereits juristisch-staatsrecht-
lich angelegt sind und historisch betrachtet u.a. den profanen Zusammenhän-
gen des römischen Rechts entstammen.466

Weiterhin ist die Entschiedenheit, mit der Schmitt für das Politische ar-
gumentiert, das Ergebnis einer Komplexitätsreduktion. Der Komplexität und 
Kontingenz der modernen Gesellschaft stellt Schmitt die schlichte Unter-
scheidung von Freund/Feind entgegen und droht mit der ›realen Möglichkeit 
des Ernstfalls‹. Das bipolare Denken von Freund und Feind ignorierte gezielt 
die Spannbreite des Politischen bzw. der Politik, indem beispielsweise die ge-
samte Innenpolitik in Form von Gesundheitspolitik, Sozialpolitik, Agrarpoli-
tik, Familienpolitik usw. ausgeklammert wird. Gleichzeitig ist die Zuspitzung 
aller sozialen Gegensätze auf den Dualismus von Freund/Feind ebenfalls 
eine Reduktionsleistung. Wobei diese – für Schmitts Theorie – entlastende 
Unterscheidung nicht nur analytisch zu verstehen ist, auch wenn die Texte 
das Gegenteil behaupten, ist der Dualismus ebenso eine normative Positionie-
rung, gegen die moderne Gesellschaft und die liberal-demokratische Denktra-
dition. Der Differenzierungsverlust dieser differenztheoretischen Theorie des 
Politischen geht in der Folge einher mit einer analytischen Limitierung, die 
es nur noch erlaubt, potenziell kriegerische Verhältnisse und Bürgerkriegszu-
stände zu beschreiben. Auf die Kompromisse des Alltages oder die ›normale‹ 
politische Praxis lässt sich jener Ansatz somit gar nicht ein, diese möglichen 

diese These nennt Schmitt lediglich die Analogie von theologischem Wunder und staats-

rechtlichem Ausnahmezustand sowie die Ähnlichkeit des allmächtigen Gottes mit dem 

souveränen Staat. Wunder und Ausnahme dienen gleichermaßen der Entparadoxierung 

und besitzen deshalb eine ähnliche Funktion, sie verweisen auf eine Begründung außer-

halb des Systems. Allerdings findet sich dieser Zusammenhang auch in anderen ›nicht-

säkularisier ten‹ Bereichen, so nutzt das moderne Rechtssystem die Verfassung, um die 

Bedingung ihrer Möglichkeit als politischen Willen zu begründen. Umgekehrt bezieht 

sich das politische System auf die Verfassung, um die Rechtmäßigkeit ihrer politischen 

Entscheidungen zu beweisen.

466 | In diesem Zusammenhang kann also mit Ernst Vollrath eingewandt werden: »Aber 

selbst wenn das ohne Einschränkung stimmen sollte, wäre doch zu prüfen gewesen, 

ob diese theologischen Begrif fe, um die es sich handelt, nicht von vornherein schon 

den Kern der Säkularität in sich getragen haben, sofern sie schon juristisch angelegt 

worden waren, als sie als theologische aufzutreten beanspruchten. Denn die Beanspru-

chung der Unfehlbarkeit, auf die der moderne Begrif f der Souveränität zurück gehen 

soll, entstammt dem Dictatus Papae Gregor VII. (1075), einer juristisch-staatsrecht-

lichen Selbstauslegung des Papsttums, die auf einer identitätsrepräsentativen Identi-

fikationsreihe beruht.« Vollrath 1997, S. 422.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus186

Aspekte bleiben unthematisiert. Die damit einhergehenden Probleme zeigen 
sich theorieimmanent an der Definition des Politischen: »Die Unterscheidung 
von Freund und Feind hat den Sinn, den äußersten Intensitätsgrad einer Ver-
bindung oder Trennung, einer Assoziation oder Dissoziation zu bezeichnen; 
[…]«467 Zunächst bleibt bei dieser Definition unklar, wann, d.h. an welchem 
Punkt, ein solcher »äußerste[r] Intensitätsgrad« überhaupt erreicht wird. Miss-
verständlich ist weiterhin, wie die von Schmitt angedrohte Steigerung der 
Feindschaft über das Politische möglich sein soll, wenn das Politische bereits 
der »äußerste Intensitätsgrad« ist. Die Verallgemeinerung liegt darüber hinaus 
darin, dass Schmitt Zwischengrade zwischen Freund und Feind systematisch 
ausschließt. Neutralität kann es in diesem Dualismus beispielsweise nicht 
geben. Schließlich übersieht Schmitt den Freund, obwohl das Politische als 
Unterscheidung zwischen Freund und Feind definiert ist, kommt der Freund 
faktisch nicht vor, der Feind scheint übermächtig. 

Derweil fungiert die ›Logik des Politischen‹ als Drohkulisse gegen Positio-
nen, die eine entpolitisierte Gesellschaft für möglich und wünschenswert hal-
ten. Vor diesem Hintergrund idealisiert Schmitt das Zeitalter der Staatlichkeit, 
d.h. des absolutistisch-souveränen Fürstenstaates. Die verallgemeinernde Lo-
gik des Entweder/Oder entspricht wiederum der Methode »radikaler Begriff-
lichkeit«. Auf den ersten Blick gewinnt Schmitts Theorie durch die radikale 
Begrifflichkeit an Klarheit und die Fähigkeit, komplexe Zusammenhänge auf 
eindeutige Prinzipien zu bringen. Möglich ist dies anhand der Generalisierun-
gen negativer Beobachtungen, was sich abschließend an Schmitts Kategorien 
»Raum« und »Völker« zeigen lässt:

»Römisch-katholische Völker scheinen den Boden, die mütterliche Erde, anders zu lie-

ben; sie haben alle ihren ›terrisme‹. Natur bedeutet für sie nicht den Gegensatz von 

Kunst und Menschenwerk, auch nicht von Verstand und Gefühl oder Herz, sondern 

menschliche Arbeit und organisches Wachstum, Natur und Ratio sind Eins.«468 

Offensichtlich gründen die Kategorien ›Römisch-katholische Völker‹, ›terris-
me‹ bzw. ›Natur‹ usw. auf Verallgemeinerungen, und Schmitt entwirft damit 
eine Ontologie von ›Völkern‹. Er folgert aus dieser selbst festgelegte Idylle, dass 
»im Gegensatz zu den Protestanten«469 die Katholiken niemals ihr Heimweh 
verlieren, während ›der Protestant‹ »überall seine Industrie aufbaut, jeden 
Boden zum Feld seiner Berufsarbeit und seiner ›innerweltlichen Askese‹ ma-
chen und schließlich überall ein komfortables Heim haben [kann, Anm d. A.] – 

467 | Schmitt 2002, S. 27.

468 | Schmitt 2008, S. 18. 

469 | Ebd., S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 187

alles, indem er sich zum Herrn der Natur macht und sie unterjocht.«470 Diese 
Fortführung und Radikalisierung der Weber’schen Protestantismus-These ist 
gegen eine differenziertere Analyse nicht aufrechtzuerhalten. 

Abschließend belegt Schmitts – in allen Werksphasen nachweisbarer – 
Antisemitismus den Hang zu Verallgemeinerungen.471 In den 1930er Jahren 
veröffentlicht Schmitt offen antisemitische Schriften, beispielsweise »Der Le-
viathan«. Hier bedient sich die Argumentation verschwörungstheoretischer 
Elemente, und Schmitt behauptet, dass insbesondere der »rastlose Geist des 
Juden« die Schuld am Untergang des absolutistischen Staates trägt:472 

»Die Träger der Entfaltung dieses innerlichen Vorbehalts waren untereinander sehr ver-

schieden und sogar entgegengesetzt: Geheimbünde und Geheimorden, Rosenkreuzer, 

Freimaurer, Illuminaten, Mystiker und Pietisten, Sektierer aller Ar t, die vielen ›Stillen im 

Lande‹ und vor allem auch hier wieder der rastlose Geist des Juden, der die Situation 

am bestimmtesten auszuwerten wußte, bis das Verhältnis von Öffentlich und Privat, 

Haltung und Gesinnung, auf den Kopf gestellt war.«473

Die sogenannten »jüdischen Deutungen« und »indirekten Gewalten« haben 
sich – so Schmitts Fazit – verbündet »zum ›Fang des großen Wals. Sie haben 
ihn erlegt und ausgeweidet.«474 In der Konsequenz führt diese Verschwörung 
in Schmitts Niedergangserzählung zur deutschen Weltkriegs-Niederlage von 
1918. Im Rahmen meiner Argumentation soll dieser Beleg für Schmitts Pes-
simismus dienen, weil eine komplexe geschichtliche Entwicklung einseitig 
negativ verallgemeinert wird und Schuldzuweisungen ausgesprochen werden, 
durch die Schmitt dem ›deutschen Volk‹ suggeriert, es sei ›betrogen‹ worden. 
In diesem Zusammenhang ist noch anzumerken, dass Schmitt seiner Selbst-
inszenierung als Betrogener folgend, auch nach dem Zweiten Weltkrieg die 

470 | Ebd., S. 17f.

471 | Vgl. hierzu insb. Gross 2000.

472 | Siehe zur Struktur von Verschwörungstheorien insb.: Groh 1999, S.  267ff. »Der 

Leviathan im Sinne des Mythos vom Staat als der ›großen Maschine‹ zerbrach an der 

Unterscheidung von Staat und individuelle Freiheit, in einem Zeitalter, in dem die Or-

ganisationen dieser individuellen Freiheit nur noch die Messer waren, mit denen anti-

individualistische Mächte den Leviathan zerschnitten und sein Fleisch unter sich ver-

teilten.« Schmitt 1982, S.  118. Die »innere, private Gedanken- und Glaubensfreiheit« 

wurde demnach »zum Todeskeim, der den mächtigen Leviathan von innen her zerstör t 

und den sterblichen Gott zur Strecke gebracht hat.« Ebd., S. 86.

473 | Ebd., S. 92. »Aus hohen Amtsstellungen heraus kann er [»der Jude«, Anm. d. A.] 

in den innersten Kern dieses Staatswesens, Königtum, Adel und evangelische Kirche, 

ideologisch verwirren und geistig paralysieren.« Ebd., S. 108.

474 | Ebd., S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus188

Überzeugung vertritt: »Denn Juden bleiben immer Juden. Während der Kom-
munist sich bessern und ändern kann […]. Gerade der assimilierte Jude ist 
der wahre Feind. Es hat gar keinen Zweck, die Parole der Weisen von Zion als 
falsch zu beweisen.«475 

Es lässt sich somit resümieren, dass sich diese Theorie, mit der ausgepräg-
ten Selbstinszenierung des Autors, der Ästhetisierung von Gewalt und Kon-
flikt sowie Verallgemeinerungen, welche Ambivalenzen nicht abbilden und 
besondere Aufmerksamkeit auf negative Sachverhalte verwenden, in das ideal-
typische Modell einer politischen Haltung fügt. 

5.8	Resümee

Die Kritik von Schmitt am Projekt der Moderne und an der Gestalt der mo-
dernen Gesellschaft ist fundamental; die Deutung eines geschichtlichen 
Fortschritts sowie einen Anlass für Optimismus verneint er grundsätzlich. 
So bleibt abschließend zu konstatieren, dass Schmitts Schriften dem idealty-
pischen politischen Pessimismus auffallend entsprechen: Der Staatsrechtler 
vertritt eine pessimistische Anthropologie, welche den Menschen als ein min-
destens gefährliches Wesen definiert; eine Spezies, die sich permanent selbst 
bedroht. Der historische Prozess von Entpolitisierung und Neutralisierung 
wird als Niedergang beschrieben, da in dessen Folge die politische Einheit und 
Souveränität verloren gehen. Schmitt bedauert jenes Verschwinden einer sou-
veränen Instanz und idealisiert den absolutistischen Staat und die europäische 
Staatenordnung des 17. und 18.  Jahrhunderts. Jedoch bleibt diese Form des 
Staates ein historischer Sonderfall. Im Zentrum seiner pessimistischen Ge-
schichtsdeutung steht die Wahrnehmung des Verlustes an politischer Einheit 
und der Hegemonie des Okzidents: »Im Laufe eines halben Jahrhunderts hat 
Europa seine Stellung als Mittelpunkt der Weltpolitik verloren. Das ist die Zeit, 
in der meine wissenschaftlichen Arbeiten entstanden sind.«476 

Entscheidend ist, die politische Feindschaft bleibt Teil der von Schmitt be-
schriebenen Welt, und damit ist der Ernstfall, im Sinne von kriegerischen Aus-
einandersetzungen, potenziell immer möglich. Dreht man diesen Gedanken 
um, zeigen sich die Widersprüche und Kontingenzen, die nach Schmitt die 
Moderne auszeichnen, die insofern problematisch werden, dass untergründig 
die Notwenigkeit fortbesteht, widerspruchsfrei zwischen Freund und Feind 
entscheiden zu müssen. Dahinter steht ein Geschichtsbild, das die Historie 
entlang der Unterscheidung von Freund und Feind beschreibt und jeden in-
nerweltlichen Telos ausschließt. Je nach Kontext begründet Schmitt diese 

475 | Schmitt 1991, S. 12.

476 | Schmitt 1988, S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


5. Carl Schmit t 189

Bedeutung des Politischen anthropologisch, historisch-empirisch, norma-
tiv, geschichtsphilosophisch oder mit der Substanz von Völkern, welche sich 
antagonistisch gegenüberstehen. Darüber hinaus fundiert Schmitt sein Ge-
schichtsbild theologisch, entsprechend lassen sich sowohl eine säkulare pessi-
mistische Philosophie der Geschichte als auch eine Theologie der Geschichte, 
im Sinne eines theologischen Pessimismus, aus Schmitts Publikationen re-
konstruieren. Die theologische Geschichtstheorie interpretiert dabei den Ka-
techon – den Auf- und Niederhalter des Antichristen – so, als sei dessen welt-
geschichtliche Aufgabe, die Eschatologie aufzuschieben: ein Ereignis, das von 
christlicher Seite eigentlich herbeizuwünschen ist. Anders formuliert: Diese 
pessimistische Geschichtstheorie versucht die Apokalypse aufzuschieben. So-
mit entwirft Schmitt einen apokalyptischen Zeithorizont; statt aber das apo-
kalyptische Ende der Geschichte herbeizusehnen, hofft diese pessimistische 
Geschichtstheorie die Herrschaft des Antichristen und damit die Erlösung 
hinauszögern zu können und somit die Menschheit im diesseitigen Elend von 
Feindschaft und kriegerischen Konflikten festzuhalten. Aber auch diesen Auf-
halter des Weltendes kann Schmitt im 20. Jahrhundert nicht benennen.

Mit Blick auf die von Schmitt diskutierten Lösungen lässt sich konstatie-
ren, dass er nach dem Zweiten Weltkrieg keiner politischen Institution mehr 
zutraut, innenpolitisch Ordnung zu stiften, d.h. über den Ausnahmezustand 
zu entscheiden und somit außenpolitisch über Freund und Feind zu entschei-
den. Als Zeitkommentator eröffnet Schmitt eine Perspektive auf das 20. Jahr-
hundert, die keine Lösungen für die aufgeworfenen Probleme mehr zu bieten 
scheint. Die Zeitdiagnose beschreibt eine Welt, in der eine kontrollierte Form 
politischer Feindschaften durch das Verschwinden innenpolitischer Souverä-
nität und die Auflösung der Staatlichkeit nicht mehr stattfinden kann. Gleich-
zeitig verschwindet das Politische jedoch nicht aus dieser Welt: Schmitts zen-
tralem Argument zufolge ist immer mit dem Schlimmsten, der Vernichtung 
der eigenen Existenz zu rechnen. Sozialität wird hier als Kampfmodus ent-
worfen. Diese paranoide Systematik schließt nicht-bedrohte Formen mensch-
lichen Zusammenlebens dezidiert aus und ist auch gerade deshalb pessimis-
tisch. Das selbst geschaffene Krisenszenario entfaltet theorieimmanent eine 
Gesetzmäßigkeit, welcher Schmitts Einheitskonzepte staatlicher Souveränität 
nicht begegnen kann. Schmitt bezieht sich normativ-positiv auf den souverä-
nen Staat, obwohl er selbst reflektiert, dass es sich um ein überkommenes Mo-
dell politischer Ordnung aus der Zeit vor der Französischen Revolution han-
delt. Dieses wollte er bewahren bzw. wiederherstellen und die Unmöglichkeit, 
bzw. die daraus erwachsene Verzweiflung477, können seine Parteinahme für 
den faschistisch qualitativ totalen Staat erklären. Nach dem Scheitern dieser 

477 | Vgl. zu diesem Zusammenhang von Pessimismus und politischen Entscheidun-

gen: Stern 1963a, S. 319.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus190

politischen ›Lösung‹ konstatiert Schmitt, die Zeit der europäischen Staatlich-
keit sei vorüber und die Bipolarität der Welt des Kalten Krieges einer Vielheit 
von neuen Freund- und Feind-Konstellationen näher als einer befriedeten 
Einheit der Welt. Die pessimistische Prognose entsteht auch, weil Schmitts 
Schriften Selbstreflexion, welche die Beschränkung der eigenen Erkenntnis 
thematisiert, aussparen. Alle Gegengewichte, die Schmitt aufzeigt, werden 
letztlich verworfen, da sie der unberechenbaren Dynamik des Politischen nicht 
gewachsen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6.	 Michel Foucault

6.1	Vorbemerkungen

Auf die Frage, »Meinen Sie, daß die Griechen eine verlockende und plausible 
Alternative bieten?« antwortet Michel Foucault mit einem »Nein«. Sein An-
liegen sei nicht »die Geschichte der Lösungen« zu schreiben, sondern eine 
»Genealogie von Problemen«, und ergänzt: 

»Mein Ausgangspunkt ist nicht, dass alles böse ist, sondern dass alles gefährlich ist, 

was nicht dasselbe ist wie böse. Wenn alles gefährlich ist, dann haben wir immer etwas 

zu tun. Deshalb führt meine Position nicht zur Apathie, sondern zu einem Hyper- und 

pessimistischen Aktivismus.«1 

Diese Aussage wirft eine Reihe von Fragen auf: Zunächst scheint es zweifel-
haft, wie Pessimismus und Aktivismus theoretisch stringent zu verbinden 
sind, zumal Foucault nicht auf die Wiedergeburt einer besseren Welt nach dem 
Untergang der Gegenwartsgesellschaft, im Sinne eines paleginetischen Pes-
simismus, hofft. Ist ein »pessimistischer Aktivismus« oder »pessimistischen 
Hyper-Aktivismus«2 als widerständige Praxis im pessimistischen Bewusstsein 
der unaufhebbaren Gefährlichkeit nicht sinnlos? Was genau versteht Foucault 

1 | Foucault 1987b, S.  268. »Der Pessimismus der Rechten besteht darin zu sagen: 

Schaut, wie niederträchtig die Menschen sind. Der Pessimismus der Linken sagt: 

Schaut, wie abscheulich die Macht ist! Können wir diesem Pessimismus entkommen, 

ohne der revolutionären Versprechung, der Ankündigung des Abends oder des Morgens 

auf dem Leim zu gehen? Ich glaube, das ist es, um was es heute geht.« Foucault 2005q, 

S. 200f.

2 | So lautet eine andere deutsche Übersetzung dieses Interviews.  Foucault 2005aj, 

S. 465. Aufgrund der zum Teil inhaltlich variierenden Übersetzungen bestimmter Texte 

Foucaults und der damit verbundenen Interpretationsmöglichkeiten habe ich mich be-

wusst dafür entschieden, ggf. aus mehreren Versionen zu zitieren. Dies gilt insb. für den 

Text »Das Subjekt und die Macht«, den ich mittels dreier Übersetzungen zitiere: Foucault 

1987a, Foucault 2005ad, Foucault 2005ac.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus192

überhaupt unter »meine Position«, wollte er sich doch nie dauerhaft auf einen 
Standpunkt festlegen lassen? Darüber hinaus erscheint es denkbar, dass der 
Autor Foucault die Fremdzuschreibung Pessimismus einfach annimmt, d.h. 
im Sinne der postmodernen Denkbewegung des Konjunktivs. Die Bezeich-
nung pessimistischer Aktivismus spielt dann gewissermaßen mit der Para-
doxie und wendet die Bedeutung eines polemischen Vorwurfs konstruktiv.3 
Schließlich stammt diese Antwort aus dem Jahr 1982 und damit aus der letz-
ten Schaffensphase der sogenannten »Sphinx der Postmoderne«4, die sich – 
der Selbstdeutung Foucaults sowie der Mehrheitsmeinung der Rezipienten fol-
gend – von den Schriften der 1960er-(Wissen) und bis Mitte der 1970er Jahre 
(Macht) durch den neuen Fokus auf das Selbst bzw. Subjekt unterscheidet.5 
Fünf Jahre zuvor (1978) lässt sich Foucault noch wie folgt zitieren: 

»Und wenn ich nicht sage, was zu tun ist, so nicht, weil ich glaube, es gebe nichts zu tun. 

Im Gegenteil, ich denke, daß es tausend Dinge zu tun, zu er finden, zu planen gibt von 

denen, die – in Kenntnis der Machtbeziehungen, in die sie verwickelt sind – beschlossen 

haben, ihnen zu widerstehen oder ihnen zu entkommen. So gesehen beruht meine ge-

samte Forschung auf dem Postulat eines unbedingten Optimismus.«6 

Wiederum ein Plädoyer für politischen Aktivismus, wenn dieser aber so ein-
deutig aus den Schriften Foucaults herauszulesen ist – wie er selbst immer 
wieder betont –, stellt sich die Frage, warum sein Denken wiederholt als pessi-
mistisch klassifiziert wurde? Im Vergleich zur oben zitierten Aussage fällt die 
widersprüchliche Verwendung der Termini Optimismus und Pessimismus 
auf. Ausgehend von diesen (scheinbar?) widersprüchlichen Selbstinterpreta-
tionen wird hier die Frage gestellt, inwiefern und zu welchen Teilen die Theo-

3 | Siehe zum Pessimismus-Vorwurf an Foucault Kapitel »Die üblichen Verdächtigen« 

und insb. Jürgen Habermas: Habermas 1985, S. 302, FN 26.

4 | N.N. 1993, S. 226.

5 | Foucault 2008c, S.  10. Die drei Begrif fe Wissen, Macht und Selbst(-Verhältnisse) 

repräsentieren gewissermaßen drei Phasen oder Linien der »Geschichte der Wahrheit«. 

Diese Aufteilung schlägt Foucault selbst in »Subjekt und Macht« vor. Vgl. Foucault 

2005ad, S.  269ff. Vgl. hierzu insb. Dreyfus und Rabinow 1987, S.  295ff und Deleuze 

1987, S. 69ff. Neben dieser Deutung wurde aber ebenso eine thematische Vier teilung 

der Schrif ten gefordert. Vgl. Fink-Eitel 1989, S. 14f. Unabhängig von den unterschied-

lichen Gliederungen sind Wissen Macht und Subjektivität in allen Schrif ten Foucaults 

als gleichzeitige Bezugnahme immer schon präsent. Vgl. Honneth 2004, S. 24. Da die 

Dreiteilung innerhalb der Foucault-Rezeption gewissermaßen hegemonial ist, wird sie 

hier zunächst übernommen, um die damit verbundenen eventuellen Verschiebungen in 

Bezug auf seinen politischen Pessimismus abbilden und hinter fragen zu können. 

6 | Foucault 2008a, S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 193

rie(n) Foucaults Ausdruck eines politischen Pessimismus (bzw. Optimismus) 
sind? Fraglich ist auch, wie sich Foucault selbst – vor dem Hintergrund seiner 
Schriften – widerspruchfrei als ›optimistisches Subjekt‹ konstituieren kann. 
Ich vertrete die These, dass Foucault mit den beiden Sinnstiftungen pessi-
mistischer Aktivismus und unbedingter Optimismus jeweils einer Selbsttäu-
schung anheim gefallen ist: Der unbedingte Optimismus ist aus den Schriften 
Foucaults bis Mitte der 1970er Jahre schwerlich herauszulesen, im Gegenteil 
entspricht gerade die Mikrophysik der Macht in weiten Teilen dem Modell des 
politischen Pessimismus. Bis zu diesem Punkt konstruieren die Schriften 
Foucaults eine Welt, in der politische Lösungen und emanzipatorische Praxen 
– wie wir weiter unten sehen werden – keine Erfolgsaussichten haben oder 
nicht stattfinden können. Als Foucault seine Position als pessimistischen Ak-
tivismus auslegt, hat er seine Analytik der Macht bereits stark relativiert und 
gleichzeitig die Souveränität und Freiheit des Einzelnen ganz neu konzipiert 
und damit seine vorherige pessimistische Position signifikant modifiziert.

Methodisch verfolge ich die Genealogie der Schriften in sechs Unterka-
piteln, die den sechs idealtypischen Kategorien des politischen Pessimismus 
entsprechen.7 Da Foucault seine Gegenstände, Methoden und theoretischen 
Einsichten wiederholt verändert, werden die Texte in chronologischer Reihen-
folge analysiert, um die heterogenen Aussagen, die damit verbundenen Wi-
dersprüche und die immanente Entwicklung dieser Autorenschaft darstellen 
und gewichten zu können. Die Methoden und Ergebnisse der historischen 
Analysen Foucaults sollen und können hier nicht als solche zur Disposition 
gestellt werden, vielmehr interessieren die mit den Studien einhergehenden 
Deutungen der modernen Gesellschaft und die pessimistische bzw. optimisti-
sche Konstruktionsleistung der Schriften.8

6.2	Negativer Fortschrit t

Eine pessimistische Position erschöpft sich nicht in einem Verfallsnarrativ u.a. 
weil aus einer Niedergangsbeschreibung nicht zwingend eine pessimistische 
Prognose folgt. Gleichwohl ist die Wahrnehmung eines Niedergangs in pessi-
mistischen Konstruktionen ein dominantes Moment, gerade weil die Warnung 

7 | Siehe hierzu Kapitel »Eine Anatomie des politischen Pessimismus«.

8 | Jede Geschichtsschreibung ist subjektive (Re-)Konstruktion, entsprechend befrage 

ich die von Foucault geleistete Darstellung von Geschichte, Gegenwart und Zukunft. 

Durch meine Beobachtung zweiter Ordnung konstruiere ich mithin konstitutiv einen 

Werkszusammenhang – der auch anders möglich ist, und erschaffe den Gegenstand 

der Untersuchung, wie jede wissenschaftliche Untersuchung, selbst –, um Foucaults 

Argumentation an seiner theorieimmanenten Standpunktlogik zu vermessen.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus194

vor der Degeneration eine Problematik erzeugt, die eine negative Weltsicht und 
damit den Mahnruf quasi empirisch begründet. Vor diesem Hintergrund stellt 
sich die Frage, ob sich Foucaults historische Analysen vom Narrativ des Nieder-
gangs leiten lassen?9 

Foucaults gesamtes Forschungsunternehmen lässt sich als Versuch einer 
detaillierten historischen Analyse der abendländischen Kultur charakteri-
sieren.10 Oder wie Foucault einen fiktiven Gesprächspartner am Ende der 
»Archäologie des Wissens« fragen lässt: als Suche nach dem »historisch-trans-
zendentalen Schicksal des Abendlandes«.11 Wobei Foucault gerade den zeitdia-
gnostischen Anspruch seiner historischen Analysen immer wieder hervorhebt: 
»Ich versuche eben zu diagnostizieren: die Gegenwart zu diagnostizieren.«12 
Werksgeschichtlich betrachtet wandelt sich der konkrete Gegenstand, an dem 
Foucault seine Zeitdiagnostik entwickelt, und die Genese der Moderne, ver-
standen als das »Schicksal des Abendlandes«, rekonstruiert: In den Schrif-
ten der 1960er Jahre fokussieren sich die Analysen auf Formen des Wissens 
(Wahnsinn/Vernunft, Medizin, Humanwissenschaft), in den 1970er Jahren 
auf Machtverhältnisse (vermittelt durch das Gefängnissystem und die Sexuali-
tät), und ab Ende der 1970er Jahre bis zu seinem Tod 1984 stehen das Selbst/
Subjekt im Zentrum seines Denkens. Gleichwohl sind die Themen Wissen, 
Macht und Selbst sehr stark miteinander verbunden, und unabhängig von dem 
jeweiligen inhaltlichen Gegenstand verwendet Foucault als analytisches Raster 
ein konstantes Epochenschema.

Auffallend ist dabei zunächst die Mittelalter-Lücke, keine der großen Stu-
dien befasst sich mit diesem langen Zeitraum. Die 1000 Jahre die mit Mittel-
alter überschrieben werden können, sind sozusagen der blinde Fleck in Fou-
caults historischer Darstellung. Die Arbeiten setzen entweder ungefähr im 
Jahr 1500 ein oder beziehen sich auf die Antike, konkret auf das antike Grie-
chenland, das Frühchristentum, die Patristik, also die 1000 Jahre zwischen 

9 | Darüber hinaus bietet ein solches Vorgehen den Vorteil, im Durchgang durch diese 

prominenten Schrif ten in Foucaults historische Argumentation und Theorie einzuführen.

10 | Vgl. Joas und Knöbl 2004, S. 496. Foucault selbst schreibt in diesem Zusammen-

hang: »Ich könnte sie als eine Analyse der für unsere Kultur charakteristischen kultu-

rellen Tatsachen definieren.« Foucault 2001j, S.  776. Im Spätwerk wird Foucault die-

ses Forschungsinteresse auf die antiken Gesellschaften ausdehnen und ebenfalls die 

gegenwärtige Relevanz unterstreichen. »Ich bemühe mich um eine Diagnose der Gegen-

wart; ich versuche zu sagen, was wir heute sind und was das, was wir heute sagen, be-

deutet.« Ebd., S. 776.

11 | Foucault 2013, S. 299.

12 | Foucault 1974b, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 195

500 v. Chr. und 500 n. Chr.13 Bereits »Wahnsinn und Gesellschaft« beginnt 
mit der frühen Neuzeit, d.h. dem Ausgang des Mittelalters.14 Diesen Start-
punkt wählt er ebenso in »Die Ordnung der Dinge« und stellt sich die Aufga-
be, die Geschichte »der europäischen Ratio seit der Renaissance bis in unsere 
Tage« zu verfolgen, um den Glauben an den ununterbrochenen Fortschritt 
der Vernunft zu dekonstruieren.15 Der französischen Tradition der geschicht-
lichen Klassifizierung entsprechend, folgt der Renaissance im 17. Jahrhundert 
»›das Zeitalter der Klassik‹ – d.h. die Periode vom Ende der Renaissance bis 
zur Revolution«.16 Die für Foucault spannendste Zeit bzw. die Phase, auf die 
seine Studien die größte Aufmerksamkeit richten, ist die »Schwelle der Mo-
dernität«,17 also die im 18.  Jahrhundert einsetzende Transformationsphase, 
durch die die Menschheit »von einer Welt in eine andere übergegangen« ist.18 
Die Übernahme dieses historischen Periodisierungsschlüssels und die damit 
verbundene Engführung der Untersuchungen zeigen, dass Foucault bei allen 
Revisionen der geschichtswissenschaftlichen Methoden die herausragende 
Bedeutung der Aufklärung und der Französischen Revolution anerkennt.19 
Auffallend ist jedoch, dass die historischen Darstellungen Foucaults nach der 
Überschreitung der Modernitätsschwelle gegen die Deutung eines geschicht-
lichen Fortschritts Partei ergreifen. 

Bis hier bleibt zu konstatieren, dass Foucault mit dem Epochenschema 
Renaissance, Klassik, Moderne operiert.20 Dass mit diesem Zeittableau die 

13 | Vgl. zu Foucaults Darstellung der Antike: Foucault 2008c und Foucault 2007b. Die 

Einsicht in diese historische Strukturierungspraxis Foucaults verdanke ich Wolfgang 

Eßbach: Vgl. Eßbach 2010, ab 21. Vorlesung: III. Morphologie.

14 | Vgl. Foucault 2007c, S. 19f.

15 | Vgl. Foucault 2012, S. 25.

16 | Ferry und Renaut 1987, S. 84.

17 | Foucault 2005q, S. 198. »Im Grunde habe ich nur einen einzigen historischen Unter-

suchungsgegenstand: die Schwelle der Modernität.«, S. 199. Später wird Foucault seine 

Analyse zeitlich zurückgewandt bis auf die Antike ausweiten: »Auch wenn die Aufklärung 

eine sehr wichtige Phase unserer Geschichte und der Entwicklung der politischen Techno-

logien war, glaube ich, daß wir auf sehr viel entferntere Vorgänge zurückgehen müssen, 

wenn wir verstehen wollen, kraft welcher Mechanismen wir zu Gefangenen unserer eige-

nen Geschichte geworden sind.« Foucault 1987a, S. 245.

18 | Foucault 2005q, S. 197.

19 | Vgl. hierzu beispielsweise: Foucault 1992, S. 28. oder Foucault 1990, S. 55-69.

20 | Bezieht man jene Einteilung auf die Überlegungen aus »Die Ordnung der Dinge«, 

begründet sich die Aufteilung durch eine Veränderung der episteme, d.h. die maßgebli-

chen Wissensordnungen, welche die Erkenntnis strukturieren und damit determinieren. 

Episteme bilden das erkenntnistheoretische Fundament, auf welchem sich die für das 

Zeitalter spezifischen Diskurse ausbilden.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus196

Erzählung eines negativen Fortschritts der europäischen Rationalität einher-
geht, soll im Folgenden an drei Werken »Wahnsinn und Gesellschaft, »Über-
wachen und Strafen« und »Der Wille zum Wissen« exemplarisch gezeigt 
werden.21 Die Kritik einer linearen Fortschrittserzählung durch Foucault re-
klamiert in ihrer methodischen Selbstbeschreibung lediglich, die Brüche und 
Diskontinuitäten der geschichtlichen Entwicklung aufzuzeigen. Allerdings 
wird dieser Anspruch dadurch konterkariert, dass eine Gegenerzählung oder 
Gegengeschichte entwickelt wird, die als historischen Entscheidungs- und 
Knotenpunkt nicht das »Gewimmel der Diskontinuitäten«,22 nicht die Kon-
tingenz und Ambivalenz von positiven und negativen Ereignissen analysiert, 
sondern als Metaerzählung die Entgrenzung und Universalisierung einer ne-
gativen Rationalität (re-)konstruiert. Gerade dieses tragische Narrativ verleiht 
den wissenschaftlichen Darstellungen erst ihre Bedeutung und Faszination. 
Umgekehrt würden die Ausführungen ohne die zugrunde liegende Dramatur-
gie ihre politische Brisanz verlieren – ganz zu schweigen von ihrem Unterhal-
tungswert. Zu belegen ist weiterhin, dass Foucaults Analysen diese Entartung 
der Ratio bis in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts diagnostizieren, obwohl 
die Untersuchungen der historischen Quellen in den Hauptwerken um das 
Jahr 1850 enden und entsprechend zeitlich darüber hinausgehende Aussagen 
aus wissenschaftlichen Gründen nicht erlauben. 

In »Wahnsinn und Gesellschaft« schreibt Foucault die Geschichte einer 
Ausschließung, indem er den ›vernünftigen‹ Umgang mit dem Wahnsinn in 
Europa von der Renaissance bis zur ersten Hälfte des 19.  Jahrhunderts ver-
folgt.23 Bereits im Vorwort wird explizit die Aufgabe gestellt, in der Tradition 
Friedrich Nietzsches »die Dialektik der Geschichte mit den unbeweglichen 
Strukturen der Tragik [zu, Anm. d. A.] konfrontieren.«24 Eingeleitet wird der 
Text programmatisch mit einem ironischen Zitat von Fjodor Dostojewskij: 
»Man wird sich seinen eigenen gesunden Menschenverstand nicht dadurch 

21 | Zudem werden die diese Publikationen flankierenden Interviews und Aufsätze her-

angezogen. An der Auswahl der drei Untersuchungsgegenstände Wahnsinn, Verbrechen 

und Sex zeigt sich auch Foucaults Präferenz für wissenschaftlich marginalisier te bzw. 

stigmatisier te Themen. 

22 | Foucault 2013, S. 13.

23 | Vgl. hierzu auch Foucault 2001b, S. 235f. Anfang der 1960er Jahre glaubte Fou-

cault auch noch, historische Ursprünge sinnvoll benennen zu können: »Man muß in der 

Geschichte jenen Punkt Null der Geschichte des Wahnsinns wiederzufinden versuchen, 

an dem der Wahnsinn noch undif ferenzier te Er fahrung, noch nicht durch eine Trennung 

gespaltene Er fahrung ist.« Foucault 2007c, S. 7.

24 | Foucault 2012, S. 10f. Vgl. zu Foucaults Nietzsche-Interpretation: Rehmann 2004 

sowie Ferry und Renaut 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 197

beweisen können, daß man seinen Nachbarn einsperrt.«25 Die anschließende 
Analyse der tragischen »Geschichte des Ausschlusses« versucht der abendlän-
dischen Vernunft genau dies nachzuweisen und den sogenannten »Punkt Null 
der Geschichte des Wahnsinns wiederzufinden«.26 In der Renaissance leben 
die Wahnsinnigen – nach Foucault – noch in der Gesellschaft, d.h. sie sind 
in einem gewissen Sinne integriert, weil »[…] der Wahnsinn im gesellschaft-
lichen Blickfeld als ästhetische oder alltägliche Gegebenheit gegenwärtig 
ist;[…]«.27 Die ›Geisteskranken‹, ›Schwachsinnigen‹, ›Irren‹, ›Wahnsinnigen‹ 
usw. werden zwar verspottet oder verjagt, aber nicht systematisch durch Inter-
nierung ausgegrenzt. Der Wahnsinn hat als »Offenbarungsfunktion«, d.h. als 
»Erlebnis im Zustand der Freiheit« noch eine Stimme innerhalb der Gesell-
schaft.28 »Bis ungefähr 1650 ist die abendländische Kultur für diese Formen 
der Erfahrung seltsam aufnahmebereit gewesen.«29 

25 | Foucault 2007c, S. 7. Im Vorwort schreibt Foucault: »Die Geschichte dieser großen 

Trennungslinie während der Entwicklung des Abendlandes müssen wir schreiben und 

in ihrer Kontinuität und in ihrem Wechsel ver folgen; zugleich müssen wir sie aber auch 

in ihrer tragischen Versteinerung erscheinen lassen.« Ebd., S. 10. Und weiter heißt es: 

»Man muß in unserer Kultur von den ständig sich bewegenden und obstinaten Formen 

der Repression sprechen und nicht nur, um die Chronik der Moral und der Toleranz zu 

ver fassen, sondern um als Grenze der abendländischen Welt und als Ursprung ihrer 

Moral die tragische Abtrennung der glücklichen Welt der Lust an den Tag zu bringen. 

Man muß schließlich und endlich von der Er fahrung mit dem Wahnsinn sprechen.« Ebd., 

S. 10. Foucault definier t seinen wissenschaftlichen Ansatz, im Sinne der »großen nietz-

scheanischen Forschungen die Dialektik der Geschichte mit den unbeweglichen Struk-

turen der Tragik« zu konfrontieren. Ebd., S. 11.

26 | Ebd., S.  7. »Die Lepra verschwindet, die Leprakranken sind fast vergessen, aber 

die Strukturen bleiben. Oft kann man an denselben Orten zwei oder drei Jahrhunderte 

später die gleichen Formeln des Ausschlusses in verblüffender Ähnlichkeit wiederfin-

den. Arme, Landstreicher, Sträflinge, und ›verwirr te Köpfe‹ spielen die Rolle, die einst 

der Leprakranke innehatte, und wir werden sehen, welches Heil von diesem Ausschluß 

für sie selbst erwartet wird oder für diejenigen, die sie ausschließen. Mit einem ganz 

neuen Sinn und auf einer völlig anderen Entwicklungsstufe bestehen die Formen for t, 

insbesondere jene bedeutendere Form einer rigorosen Trennung, die in sozialen Aus-

schluß, aber geistiger Reintegration besteht.« Ebd., S. 19, 22f. Der Fokus der Analyse 

liegt auf Frankreich, allerdings beansprucht Foucault darüber hinaus, eine gesamteuro-

päische Entwicklung zu beschreiben: »In anderen Ländern vollzieht sich die Internierung 

in anderen Formen, läßt sich aber für die gleiche Epoche nachweisen.« Ebd., S. 77.

27 | Foucault 2001b, S. 236.

28 | Foucault 1968, S. 104. und Foucault 2007c, S. 67.

29 | Foucault 1968, S. 104.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus198

Dies ändert sich in der französischen Klassik, die den Beginn einer »gro-
ße[n] Gefangenschaft« markiert.30 Entscheidend für diese Entwicklung ist das 
Entstehen der Hospitäler, in die alle Arten von Außenseitern, Kriminellen, 
körperlich Kranken, Arbeitslosen und eben die sogenannten Wahnsinnigen 
eingeschlossen werden. Durch eine solche ausschließende Einschließung bzw. 
einschließende Ausschließung wird vor allem der Wahnsinn zum Schweigen 
gebracht. Foucault interpretiert diese neue Form der Segregation als für alle 
Gesellschaften des Abendlandes und damit für die gesamte »moderne Zivi-
lisation« umfassend.31 Die nächste und entscheidende Zäsur erfolgt der Be-
trachtung Foucaults folgend schließlich im Zuge der Transformation vom 18. 
zum 19. Jahrhundert. Erst jetzt entsteht ein wissenschaftlicher Diskurs, wel-
cher den Wahnsinn als Geisteskrankheit begreift, und dieser Einschnitt ist der 
zentrale Punkt der Argumentation.32 Von nun an werden die Wahnsinnigen 
systematisch und flächendeckend von den anderen Internierten separiert; es 
erfolgt eine differenziertere und feinere Trennung – die Isolierung des »Elends 
von der Unvernunft«.33 Foucault beschreibt den Prozess, durch den »Wahn-
sinn und Geisteskrankheiten keine unmittelbare Bedeutung mehr besaßen 
und zum Gegenstand rationalen Wissens wurden […]«, anhand der Grün-
dung der Psychiatrien und Irrenhäuser (von Foucault exemplifiziert an den 
Reformkonzepten der Mediziner Philippe Pinel und Samuel Tuke), in denen 
der Wahnsinn von nun an ausschließlich unter seinesgleichen weilt, als Objekt 
der medizinischen Wissenschaften. Die Pointe der Argumentation ist, dass 
die Entstehung von Asylen und die ›psychiatrische Sorge‹ um den Wahnsinn 
keineswegs einen geschichtlichen Fortschritt bedeutet, im Sinne einer Huma-

30 | Foucault 2007c, S. 68. 

31 | Ebd., S. 363.

32 | Es findet sich keine stringente oder eindeutige Definition des Begrif fes ›Diskurs‹ 

im Werk von Foucault. Allgemein lässt sich konstatieren, dass ein Diskurs nicht von 

einem Subjekt geführt wird, sondern der Diskurs ist eine Gesetzmäßigkeit, die Aussage-

möglichkeiten und dies nach bestimmten Regeln vorgibt. Der Diskursbegrif f hat sich in 

Foucaults Werk stark gewandelt und erreichte seinen theorieimmanenten Bedeutungs-

höhepunkt in der »Archäologie des Wissens«. In späteren Texten wurde der Diskurs der 

Macht untergeordnet: »Die Macht vollzieht sich über den Diskurs, denn der Diskurs ist 

selbst ein Element in einem strategischen Dispositiv aus Machtbeziehungen. Ist das 

klar? […] Der Diskurs ist eine Reihe von Elementen, die innerhalb eines allgemeinen 

Machtmechanismus operieren. Darum muss man im Diskurs eine Folge von Ereignissen, 

zum Beispiel von politischen Ereignissen sehen, die der Macht als Vehikel dienen […].« 

Foucault 2003f, S. 595.

33 | Joas und Knöbl 2004, S. 498. »Die historische Forschung hat denn auch die von 

Foucault postulier te ›große Einsperrung‹ in der zweiten Hälf te des 17.  Jahrhunderts 

mehrheitlich als Mythos zurückgewiesen.« Sarasin 2006, S. 31. Vgl. hier auch FN 22.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 199

nisierung. Im Gegenteil, das Asyl ist ein Raum totaler Überwachung, Zwang 
und Disziplin.34 Die Trennung der Wahnsinnigen von den Armen, Verbrechern 
oder Kranken hatte lediglich die Funktion, letztere vor ersteren zu schützen. 
Die medizinische Psychiatrie führt nicht zu einer ›menschlicheren Behand-
lung‹, sondern ist lediglich der »Wächter, um die anderen vor der konfusen 
Gefahr zu schützen, die durch die Mauern der Internierung schwitzte.«35 Die 
moderne Gesellschaft kommuniziert jetzt zwar wieder mit dem Wahnsinn, im 
Gegensatz zum Zeitalter der Klassik, aber Gehör finden die Wahnsinnigen nur 
unter den von der medizinischen Vernunft diktierten Bedingungen – einer 
»Kolonisierung durch Medizin und Psychiatrie«36. Aus dem Wahnsinn wird 
eine Geisteskrankheit: »Was als ›geisteskrank‹ bezeichnet wird, ist nur ent-
fremdeter, in eben jene Psychologie, die ihn erst ermöglicht hat, entfremdeter 
Wahnsinn.«37 Die ›wirkliche‹ tragische Erfahrungsform des Wahnsinns lässt 
sich nun nur noch selten wahrnehmen, was Foucault als Verlust beschreibt 
und dabei vitalistische Argumente bemüht.38 

»Seit dem Ende des achtzehnten Jahrhunderts manifestier t sich das Leben der Unver-

nunft nur noch im Aufblitzen von Werken wie Hölderlins, Nervals, Nietzsches oder Ar-

tauds, die unendlich irreduzibel auf jene Alienationen sind, die heilen, weil sie durch 

ihre eigene Kraft jenem gigantischsten moralischen Gefangenendasein widerstehen, 

das man gewöhnlich, wahrscheinlich in einer Antiphrase, die Befreiung der Irren durch 

Pinel und Tuke nennt.«39 

34 | »Der Ausschluß des Wahnsinnigen ist beispielsweise einer der unzähligen Macht-

effekte des rationalen Diskurses.« Foucault 2005q, S. 200.

35 | Foucault 2007c, S. 363.

36 | Foucault 2003d, S. 102. »Es gibt keine gemeinsame Sprache, vielmehr es gibt sie 

nicht mehr.« Foucault 2007c, S. 8.

37 | Foucault 1968, S. 116.

38 | Siehe hierzu auch: »Diese Alienation bezeichnet den Prozeß, in dem das Subjekt 

durch eine doppelte Bewegung seiner Freiheit verlustig geht: durch die natürliche Bewe-

gung seines Wahnsinns und die juristische Aberkennung seiner Rechte, die ihn unter die 

Gewalt eines anderen geraten läßt. […] Als im neunzehnten Jahrhundert entschieden 

wird, daß der Mensch der Unvernunft ins Hospital gebracht wird, und als gleichzeitig 

die Internierung zu einem Akt der Therapie wird, mit dem auf die Heilung eines Kranken 

abgezielt wird, geschieht das durch einen Gewaltakt, der diese verschiedenen Themen 

der Alienation und jene vielfältigen Gesichter des Wahnsinns zu einer konfusen Einheit 

reduzier t, denen der klassische Rationalismus stets die Möglichkeit zu erscheinen ge-

geben hatte.« Foucault 2007c, S. 128.

39 | Ebd., S. 536. Foucault sagt 1962 in einem Interview, dass ihn »eine gewisse Form 

der Gegenwart des Wahnsinns in der Literatur« zu der Studie motivier t habe. Foucault 

2001b, S. 235.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus200

Foucaults Darstellung romantisiert vor dem Hintergrund des Superlativs, des 
»gigantischsten moralischen Gefangenendasein[s]«, die Unvernunft und da-
mit die Renaissance als das Zeitalter, das dem Wahnsinn noch eine Stimme 
gab. Nur noch die Schriften weniger Literaten erlauben in der Moderne, »der 
Erfahrung des Wahnsinns eine Tiefe und ein Offenbarungsvermögen zurück-
zugeben, die durch die Einschließung vernichtet worden waren.«40 Die mo-
derne Vernunft etabliert eine Hierarchie zwischen sich und dem Wahnsinn – 
»ein Ungleichgewicht, das nicht mehr beseitigt werden kann.« Der Wahnsinn 
nimmt in der Beziehung zu sich selbst einen Objektstatus ein und wird seiner 
selbst »entfremdet«.41 

Im Umkehrschluss benötigt die Vernunft die einschließende Ausschlie-
ßung des Wahnsinns, um sich selbst konstruieren zu können.42 Anders for-
muliert: Der Wahnsinn wird als Objekt der Vernunft geschaffen, und gleich-
zeitig erschafft die Vernunft das vernünftige Subjekt, welches den Wahnsinn 
erkennt.43 Das vernünftige Wissen zwingt in der Folge jeden Menschen in die 
binäre Logik von Vernunft und Wahnsinn: »Wenn du nicht wie jedermann 
bist, bist du abnormal, wenn du abnormal bist, bist du krank.«44 Dass jeder 
Wahrheitsanspruch auf der Prämisse baut, selbst nicht unwahr und ebenso 
wenig nicht-wahnsinnig zu sein, ist erkenntnistheoretisch nicht zu bestreiten, 

40 | Ebd., S. 237.

41 | Foucault 2007c, S. 461. 

42 | Darüber hinaus weist Foucault der Internierung eine ökonomisch/politische posi-

tive Funktion nach, die an eine marxistische Argumentation erinnert: »Aber außerhalb 

der Krisenzeiten gewinnt die Internierung einen anderen Sinn. Ihre repressive Funktion 

wird durch eine neue Nützlichkeit ergänzt. Es geht nicht mehr darum, die Arbeitsscheu-

en einzusperren, sondern darum, den Eingesperr ten Arbeit zu geben und sie so in den 

Dienst der allgemeinen Prosperität zu stellen. Folgende Alternative stellt sich klar: bil-

lige Arbeitskräfte in den Zeiten der Vollbeschäftigung und der hohen Löhne; in Zeiten 

der Arbeitslosigkeit jedoch Resorption der Müßiggänger und Schutz der Gesellschaft 

gegen Agitation und Aufstände.« Ebd., S. 85. Foucault legt also den Schluss nahe, dass 

es nicht nur die Logik der Vernunft ist, die den Wahnsinn und alles andere internier t, 

sondern, dass die Bourgeoisie ihren ökonomischen Nutzen aus der Internierung zieht. 

Vgl. ebd., S. 76. Foucaults Abkehr vom Marxismus ist indes verbunden mit einer pessi-

mistischen Verschiebung: Im Glauben an eine kommunistische Gesellschaft konnte er 

noch naiv davon ausgehen, dass Psychopathologien das Produkt der kapitalistischen 

Entfremdung sind und folgern: »Wahre Psychologie« müsse »sich wie alle Humanwissen-

schaften das Ziel setzen, den Menschen von seiner Entfremdung zu befreien.« Foucault 

2001k, S.  25. Zur ideengeschichtlichen Verwandtschaft von Foucaults Machtkonzept 

mit Karl Marx: Vgl. Foucault 2005k, S. 228ff.

43 | Vgl. Foucault 2008a, S. 48.

44 | Foucault 2005q, S. 189.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 201

pessimistisch wird jene Einsicht jedoch durch die von Foucault vorgenomme-
ne zeitdiagnostische Verallgemeinerung dieser Gesetzmäßigkeit: »All diese 
für Gesellschaften konstitutiven Gegensätze reduzieren sich heute in Europa 
auf den einfachen Gegensatz zwischen ›normal‹ und ›pathologisch‹.«45 So ra-
dikalisiert Foucault, in einem Interview vom 16. Juni 1973, seine Analyse über 
den Wahnsinn: 

»Heute entwickelt sich die Welt auf ein Klinikmodell hin, und die Regierung übernimmt 

eine therapeutische Funktion. […] Die Welt ist eine große Anstalt, in der die Regieren-

den die Psychologen und das Volk die Patienten sind. Tag für Tag erweiter t sich die Rolle 

der Kriminologen, der Psychiater und all derer, die das geistige Verhalten der Menschen 

untersuchen. Deshalb ist die politische Macht dabei, eine neue Funktion zu überneh-

men, nämlich die therapeutische.«46 

Die Historie des Wahnsinns ist in dieser Darstellung augenscheinlich ein 
negativer Fortschritt, weil zwar eine Rationalisierung des Wissens und der 
Machttechniken zu beobachten sind, aber der Wahnsinn seiner ursprüng-
lichen Selbsterfahrung beraubt wird.47 Dass die Suche nach diesem ›Punkt 
Null‹ der Erfahrung des Wahnsinns dem Hinterherlaufen einer Fata Morga-
na gleichkommt, wird Foucault später erkennen und betonen, dass auch der 
Wahnsinn immer schon unter den Bedingungen der Macht gedacht werden 
muss.48 Dennoch, der Sieg der Vernunft erscheint im Narrativ von Wahnsinn 
und Gesellschaft als Niederlage, weil die ursprünglich tragische Erfahrungs-
form des Wahnsinns durch die moderne Vernunft verdrängt, ausgegrenzt und 
zunehmend verunmöglicht wird.49 Der Wahnsinn ist in der Moderne nur noch 
als Pathologie erfahrbar.50 Gleichzeitig zeigt diese Schilderung, dass auch die 

45 | Foucault 2001j, S. 773. »Mit anderen Worten, der Gegensatz zwischen Wahnsinn 

und Vernunft dient als Ersatzgegensatz, der es gestattet, alle alten Gegensätze unserer 

Kultur in den stets gleichen, souveränen Hauptgegensatz zwischen dem Normalen und 

dem Pathologischen zu übersetzen.« Ebd., S. 773.

46 | Foucault 2002i, S. 539f.

47 | Vgl. Foucault 2007c, S. 29. »[D]as Verhältnis von Vernunft und Unvernunft ist für 

die Kultur des Abendlandes eine der Dimensionen ihrer Ursprünglichkeit.« Unterstellt 

ist damit, dass eine »Ursprünglichkeit« im Umgang mit dem Wahnsinn im historischen 

Verlauf verlorenging. Ebd., S.  9. Weitere Selbstdeutungen der Aktualität der eigenen 

Beobachtung: Vgl. Foucault 2005q, S. 189.

48 | Vgl. Kohler 1992, S. 160.

49 | »Foucault schreibt eine Dekadenzgeschichte des Wahnsinns am Leitfaden einer 

ursprünglichen Er fahrung des Wahnsinns, dessen Ursprünge und Verheißungen sich in 

den Tiefen der Geschichte verlieren.« Brinkmann 2004, S. 85.

50 | Vgl. Foucault 2001j, S. 774.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus202

Vernunft nur durch den Wahnsinn sich ihrer selbst versichern kann, »ein kul-
turelles Faktum, das der abendländischen Welt seit dem neunzehnten Jahr-
hundert eigen ist.«51 

»Wahnsinn und Gesellschaft« basiert auf dem Narrativ eines negativen 
Fortschritts, der als Erzähl-Form ebenfalls die Studie »Überwachen und Stra-
fen« trägt. Die Schrift zum Gefängnissystem beginnt mit der dreieinhalbsei-
tigen Schilderung einer grausamen Hinrichtung im Jahre 1757, direkt im An-
schluss zitiert Foucault den peniblen und rigiden Tagesablauf »›für das Haus 
der jungen Gefangenen in Paris‹« im Jahr 1838:52 »Das eine Mal eine Leibes-
marter, das andere Mal eine Zeitplanung.«53 Diese beiden exemplarischen 
Szenen liegen lediglich acht Jahrzehnte auseinander, illustrieren aber den fun-
damentalen Kontrast im Umgang mit den Kriminellen, der nicht nur als eine 
Veränderung der okzidentalen Strafpraxis, sondern darüber hinaus als eine 
tiefgreifende Transformation der Machtmechanismen zu interpretieren ist.54 
Die direkte Gewaltanwendung der Marter war typisch für das rachsüchtige 
Strafsystem des klassischen Zeitalters, aber diese Technologie der Macht, die 
sich der eigenen Mächtigkeit durch Verausgabung vergewissern muss, schwin-
det um 1800 zunehmend.55 Es entwickelt sich eine komplett neue Form der 
Machtausübung, und sie wird hegemonial: Ein »Machtsystem, das in einer Ge-
sellschaft wie der unseren einheitlich als disziplinarisch bezeichnet werden 
kann, das heißt, das Disziplinarsystem ist die allgemeine Form, in der Macht 
sich abspielt, sei sie nun im Staatsapparat lokalisiert oder diffus in einem all-
gemeinen System.«56 Die Disziplin beschreibt eine Subjektivierungsform, 
»die eine permanente Kontrolle und lückenlose Überwachung«57 erlaubt, in-
dem Raum und Zeit strukturiert werden, Personen hierarchisch gegliederte 

51 | Foucault 2007c, S. 550.

52 | Foucault 2010, S. 12.

53 | Ebd., S. 14.

54 | Wichtig ist hier der Hinweis, dass Foucault offiziell nicht den Anspruch erhebt, eine 

Theorie der Macht zu formulieren, seine Texte aber letztlich genau darauf hinauslaufen.

55 | Foucault 2005f, S. 144 »Die Maschen des Netzes waren zu groß, so dass zahllose 

Dinge, Elemente, Verhaltensweisen und Prozesse der Kontrolle durch die Macht ent-

gingen.« Foucault 2005k, S. 231.

56 | Foucault 2015, S.  313f. Anzumerken ist hier, dass Foucault seine Machtdefini-

tion permanent weiterentwickelt hat und in späteren Texten die Disziplinarmacht ledig-

lich als eine Form der Machtausübung verstanden wissen möchte. Im weiteren Verlauf 

möchte Foucault auch nicht mehr länger von der »Macht«, sondern von »Machtbezie-

hungen« sprechen. Allerdings verwenden seine Texte bis zu dieser Erklärung mehrheit-

lich den Terminus Macht und setzen die Begrif fe Macht, Machtverhältnis, Gewalt, Herr-

schaft usw. weitergehend undif ferenzier t synonym. Vgl. Lemke 2009, S. 479.

57 | Foucault 2005k, S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 203

Positionen zugewiesen bekommen und die Effizienz aller gesellschaftlichen 
Prozesse gesteigert wird:

»Wir können sagen, dass die Disziplin das einheitliche technische Verfahren ist, durch 

welches die Kraft des Körpers zu den geringsten Kosten als ›politische‹ Kraft zurückge-

schraubt und als nutzbare Kraft gesteigert wird. Das Wachstum einer kapitalistischen 

Wir tschaft hat die Eigenart der Disziplinargewalt hervorgerufen, deren allgemeine For-

meln, deren Prozeduren zur Unterwerfung der Kräfte und der Körper, deren ›politische 

Anatomie‹ in sehr unterschiedlichen politischen Regimen, Apparaten oder Institutionen 

eingesetzt werden können.«58

Bis Mitte der 1970er Jahre erscheint die Disziplin zudem eingebettet in ein 
System der Macht, »als eine permanente Strategie, die man auf der Grundlage 
des Bürgerkrieges denken muss.«59 Disziplin ist sozusagen eine Strategie im 
Bürgerkrieg um die bzw. der Macht. Dieses Machtkonzept entwickelt der fran-
zösische Philosoph ausgehend von Nietzsche und fasst Macht mit den Kate-
gorien »Kampf«, »Konfrontation«, »Schlacht« und »Krieg«. Foucault bestimmt 
vor jenem Hintergrund, dass Macht nicht dauerhaft besessen oder erobert wer-
den kann, dass sie alle gesellschaftlichen Sphären durchdringt und sich so-
mit nicht in der staatlichen Souveränität und dem Gesetz erschöpft. Foucaults 
Machtdefinition bricht weiterhin mit der Vorstellung, Macht und Wissen wären 
unabhängig voneinander. Stattdessen gibt er mit Nietzsche zu bedenken, dass 
»[…] hinter jedem Wissen, jeder Erkenntnis letztlich ein Machtkampf steckt. 
Wissen ist nicht frei von politischer Macht, sondern eng mit ihr verwoben.«60 
D.h. Wissen produziert Macht und umgekehrt, somit gibt es »kein Wissen, das 
nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert.«61 

Davon ausgehend stellt sich die Analyse »Überwachen und Strafen« die all-
gemeine Aufgabe, die »Geschichte der Machtverhältnisse und der Erkenntnis-
beziehungen« zu schreiben, um am konkreten Gegenstand des Gefängnisses 
vorzuführen, wie Machtverhältnisse »eine Reihe positiver und nutzbringender 
Effekte« zeitigen.62 Die Disziplinarmacht des Strafsystems wirkt – wie der zi-
tierte Einstieg des Buches verdeutlicht – im 19. Jahrhundert nicht mehr primär 
durch die Marter auf den Körper des Delinquenten, sondern ist subtiler und 
perfider geworden. Anhand der Gestaltung und Gliederung von Raum und 
Zeit wirkt die Macht in veränderter Form, nicht mehr um die Körper zu zer-
stören, sondern durch unterwerfende Disziplinierung Subjekte zu schaffen 

58 | Foucault 2010, S. 284.

59 | Foucault 2015, S. 311f.

60 | Foucault 2002c, S. 706.

61 | Foucault 2010, S. 39.

62 | Ebd., S. 34f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus204

und deren Handlungen zu steuern.63 Folter und Todesstrafe werden seit dem 
Ende des 18. Jahrhunderts zunächst nicht-öffentlich und dann immer weniger 
eingesetzt, stattdessen steigt die Anzahl der Internierungen in Gefängnissen. 
Die Einsperrung wird in dieser Phase überhaupt erstmalig zur hegemonialen 
Strafform. Innerhalb der geschlossenen Räume des Gefängnisses herrschen 
Administration und Wärter im Rahmen einer gewissen Autonomie, die aber 
in eine gesamtgesellschaftliche Logik eingebettet ist:

»Jedoch liegt die Wurzel dieser Autonomie gerade in der Tatsache, daß man vom Ge-

fängnis erwartet, ›nützlich‹ zu sein, in der Tatsache, daß die Freiheitsberaubung, die ein 

gesetzlicher Entzug eines idealen Gutes sein sollte, von Anfang an eine positive Rolle zu 

spielen hatte: Transformationen an den Individuen vorzunehmen.«64 

Konkret erfolgt die ›intentionale‹ Transformation der Internierten durch 
Disziplinierung, d.h. Dressur und Zurichtung. »Statt einer globalen, auf die 
Masse zielenden Kontrolle bedurfte es einer Kontrolle jedes Einzelnen in sei-
ner Leiblichkeit und seinem gesamten Tun.«65 In diesem Zusammenhang ist 
anzumerken, dass das Gefängnissystem durch alle »›fruchtbaren‹ Reform-
perioden«66 hindurch bei der Erreichung des offiziellen Ziels, »vom Gesetz 
definierte Vergehen«67 zu reduzieren, erfolglos bleibt. Die Täter werden nach 
der Haft weiter als Delinquenten durch eine »Reihe von Stigmatisierungen« 
verfolgt und damit aktiv die Transformation zu nicht-kriminellen intelligib-
len Subjekten verhindert. Aber Foucault zufolge ist auch die Entstehung eines 
solchen Delinquentenmilieus ein Ziel der etablierten Macht. Erklärt wird dies 
dadurch, dass das offizielle Ziel, die »Straftaten zu unterdrücken«, lediglich 
vorgeschoben ist, in Wirklichkeit ziele das Gefängnissystem darauf, »die Über-
schreitung des Gesetzes in einer allgemeinen Taktik der Unterwerfungen 

63 | Die Überwachung ist derweil Teil einer übergeordneten Steigerungslogik der Macht: 

»[U]m aus den Körpern das Maximum an Zeit und an Kräften herauszuholen, werden 

die komplexen Methoden der Zeiteinteilung, der kollektiven Dressuren, der Übungen, 

der zugleich globalen und detaillier ten Überwachungen eingesetzt. […] Wenn der öko-

nomische Aufstieg des Abendlandes auf die Verfahren zurückzuführen ist, welche die 

Akkumulation des Kapitals ermöglicht haben, so kann man vielleicht sagen, daß die Me-

thode zur Bewältigung der Akkumulation von Menschen die politische Überholung der 

traditionellen, rituellen, kostspieligen, gewaltsamen Machtformen ermöglicht haben, 

die alsbald obsolet wurden und von einer ver feinerten und kalkulier ten Technologie der 

Unterwerfung/Subjektivierung abgelöst wurden.« Ebd., S. 282f.

64 | Ebd., S. 318.

65 | Foucault 2005k, S. 232.

66 | Foucault 2010, S. 349.

67 | Ebd., S. 350.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 205

zweckmäßig zu organisieren […]. Die ›Niederlage‹ des Gefängnisses ist von 
daher zu verstehen.«68 Foucault markiert die Begriffe »›fruchtbare‹ Reform-
perioden« und »›Niederlage‹ des Gefängnisses« mit Anführungszeichen, um 
anzuzeigen, dass zwar das offizielle Ziel nicht erreicht wird, dafür aber ein 
anderes: »Das Strafsystem ist ein Apparat zur differenzierten Behandlung der 
Gesetzwidrigkeiten, nicht zu ihrer globalen Unterdrückung.«69 Es wird damit 
ein intentionaler Zusammenhang konstruiert: Kriminalität besitzt einen »ge-
wissen ökonomischen und politischen Nutzen«: »Je mehr Kriminelle, desto 
mehr Verbrechen. Je mehr Verbrechen, desto größer die Angst in der Bevölke-
rung. Und je größer die Angst in der Bevölkerung, desto akzeptabler und wün-
schenswerter das System der polizeilichen Kontrolle.« Der »wirtschaftliche 
Nutzen« entsteht wiederum durch die von kriminellen »Zuhältern« organi-
sierte »Prostitution«, deren »Profite in Richtung ökonomischer Kreisläufe wie 
des Hotelwesens und auf Bankkonten« gelenkt werden.70 Es erscheint mehr als 
fraglich – soll hier aber dahingestellt bleiben –, ob diese Begründung ausreicht, 
um den Fortbestand des Strafsystems zu erklären. 

Die Analyse beansprucht darüber hinaus, einen gesamtgesellschaftlichen 
Zusammenhang aufzudecken, der sich seit dem klassischen Zeitalter durch 
eine »fortschreitende Ausweitung der Disziplinarsysteme« auszeichnet.71 
Das auffälligste Anzeichen dessen ist die »Mutation des Strafwesens an der 
Schwelle zur Moderne«72, welche sich an der paradigmatischen Form des Pan-
optikums ablesen lässt. Die Architektur des Panoptikums erlaubt mittels der 
Umkehrung der Theatersituation totale Überwachung: »Nun, genau das pas-
siert in der Moderne: Die Verkehrung des Anblickes in Überwachung.«73 Die 
isolierten Insassen sind nunmehr der zentralen und potenziell permanenten 
Beobachtung durch die Wächter ausgesetzt.74 Wenig überraschend ist dann 
der Hinweis: »Die Sichtbarkeit ist eine Falle.«75 Denn es entsteht ein System 

68 | Ebd., S. 351.

69 | Ebd., S. 113.

70 | Foucault 2005k, S. 238.

71 | Foucault 2010, S. 269.

72 | Ebd., S. 178.

73 | Foucault 2015, S. 42. 

74 | Vgl. Foucault 2010, S. 256ff. »Das lückenlose Strafsystem, das alle Punkte und alle 

Augenblicke der Disziplinaranstalt erfaßt und kontrolliert, wirkt vergleichend, differenzie-

rend, hierarchisierend, homogenisierend, ausschließend. Es wirkt normend, normierend, 

normalisierend.« Ebd., S. 236.

75 | Ebd., S. 257. »Das Panopticon ist vielseitig einsetzbar: es dient zur Besserung von 

Sträflingen, aber auch zur Heilung von Kranken, zur Belehrung von Schülern, zur Überwa-

chung von Wahnsinnigen, zur Beaufsichtigung von Arbeitern, zur Arbeitsbeschaffung für 

Bettler und Müßiggänger.« Ebd., S. 264.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus206

vollkommender Kontrolle und Überwachung, mit dem Ziel, die Gefangenen 
zu politisch und ökonomisch intelligiblen Subjekten zu formen.76 

Die historische Untersuchung endet mit Quellen, die um das Jahr 1850 
datieren, gleichwohl konstatiert Foucault explizit, dass sich am »Prinzip der 
Strafhaft« und »Machtmaschinerie« als panoptische Überwachung und Diszi-
plinierung seit 150 Jahren nichts geändert habe: »[E]ine ausgeklügelte Technik 
der Normenkontrolle« hat sich »ungebrochen bis heute entwickelt.«77 Eine Ein-
schätzung, die methodisch fragwürdig erscheint, zumal die Spanne zwischen 
1850 und 1975 nicht untersucht wird. Dessen ungeachtet entspricht diese Dia-
gnose jedoch dem Anspruch der Untersuchung, »die Geschichte der Gegen-
wart zu schreiben.«78 Vergleichbar zur leitenden These in »Wahnsinn und Ge-
sellschaft« widerspricht Foucault dabei allen historischen Deutungen, die das 
westlich-atlantische Projekt der Moderne als positive Zäsur auslegen, denn die 
»›Aufklärung‹, welche die Freiheiten entdeckt hat, hat auch die Disziplinen er-
funden.«79 Die Internierungspraxis und darüber hinaus die abendländischen 
Gesellschaften als Ganzes sind seit 1800 nur vordergründig fortschrittlicher, 
im Sinne von aufgeklärter, humaner, demokratischer usw. geworden. Stattdes-
sen wirken hinter dem Rücken der Menschen die »impliziten Systeme« […] »die 
ohne unser Wissen unser alltägliches Verhalten bestimmen« – »eine Art per-
manenter Unterdrückung im Alltagsleben.«80 Im Zuge der Abkehr von einer 
sich martialisch-verausgabenden Bestrafungspraxis haben sich die Machttech-
niken insgesamt verändert, in Form der Disziplin sind sie effektiver, subtiler 
und produktiver geworden.81 Foucault möchte eine rein negative, d.h. auf nega-
tive Wirkungen beschränkte Analyse der Macht aufgeben und gerade die pro-

76 | »Und letzten Endes zeitigt die Gefängnisarbeit doch einen ökonomischen Effekt, 

indem sie Individuen produzier t, die nach den allgemeinen Normen einer industriellen 

Gesellschaft mechanisier t sind. […] Fabrizier t werden Maschinen-Individuen, aber auch 

Proletarier.« Ebd., S.  311. Wobei sich die Frage aufdrängt, inwiefern Foucault in die-

ser Studie seinem eigenen Ziel gerecht wird, die Macht nicht negativ anhand von Über-

wachung, Verboten und Unterdrückung zu beschreiben. In »Überwachen und Strafen« 

bleibt Foucault in weiten Teilen einer negativen Deutung von Macht als Zwang und Re-

pression verhaftet. 

77 | Ebd., S. 382. Vgl. auch, S. 350.

78 | Ebd., S. 43. 

79 | Ebd., S. 285.

80 | Foucault 1974b, S. Buchumschlag; Foucault 2008a, S. 97.

81 | In seinen Vorlesungen zur »Gouvernementalität« revidier t Foucault o.g. Ansichten 

und ver tritt die These, dass die grenzenlose Disziplinierung und Kontrolle ebenso un-

ökonomisch und unproduktiv seien, zur Effizienzsteigerung verwandeln gouvernemen-

tale Machttechniken in der Moderne durch das Prinzip der Freiheitlich und Freiwilligkeit 

vor allem Fremdzwänge in Selbstzwänge. Vgl. Foucault 2014 und Foucault 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 207

duktiven erschaffenden Aspekte der Macht herausstellen.82 Entscheidend ist, 
dass diese Entwicklung nicht nur die kriminellen Gefängnisinsassen betrifft, 
sondern alle Menschen in der »modernen Gesellschaft«.83 Die im 18. Jahrhun-
dert entwickelten Machttechniken durchdringen den Gesellschaftskörper in 
seiner Gesamtheit. Als »Disziplinarindividuum« werden die Menschen in der 
»Disziplinargesellschaft«84 durch »ein Arsenal dieses Komplexes aus Macht/
Wissen« überhaupt erst als Subjekte geschaffen: »Der erkennbare Mensch 
(Seele, Individualität, Bewusstsein, Gewissen, Verhalten …) ist Effekt/Objekt 
dieser analytischen Erfassung, dieser Beherrschung/Beobachtung.«85 Ziel der 
»analytischen Erfassung« durch die Macht ist es, »die Gesellschaftskräfte zu 
steigern – die Produktion zu erhöhen, die Wirtschaft zu entwickeln, die Bil-
dung auszudehnen, das Niveau der öffentlichen Moral zu heben; zu Wachstum 
und Mehrung beizutragen.«86 

»Wir sind weit weniger Griechen, als wir glauben. Wir sind nicht auf der Bühne und nicht 

auf den Rängen. Sondern eingeschlossen in das Räderwerk der panoptischen Maschi-

ne, das wir selbst in Gang halten – jeder ein Rädchen.«87

In der panoptischen Gesellschaft sitzen die Menschen nicht länger auf den Tri-
bünen und beobachten die wenigen auf der Bühne, sondern jeder ist Teil und 
wirkt mit an den alles durchziehenden Machtbeziehungen. Jeder kann jeden 
überwachen und wird im Umkehrschluss permanent überwacht. Das Subjekt 
bzw. die Individualität, schreibt Foucault, wird in dieser Gesellschaft somit 
nicht nur unterworfen, sondern durch die Machttechnik der Überwachung 
erst hergestellt, und der erkennbare Mensch ist der Effekt solcher Machtver-
hältnisse, an denen er selbst mitwirkt. Zwischen dem Machtausübenden und 
demjenigen, der Macht erfährt, kann nicht mehr unterschieden werden: »Der-
jenige, welcher der Sichtbarkeit unterworfen ist und dies weiß, übernimmt 
die Zwangsmittel der Macht und spielt sie gegen sich selbst aus; er interna-
lisiert das Machtverhältnis, in welchem er gleichzeitig beide Rollen spielt; er 
wird zum Prinzip seiner eigenen Unterwerfung.«88 Inwiefern Foucault einen 
Ausweg aus diesem Zusammenhang aufzeigt, wird in Kapitel »Fluchtpunkt 

82 | »So daß ich all das, was in der ›Ordnung des Diskurses‹ die Verhältnisse der Macht 

zum Diskurs als negative Mechanismen von Verknappung dargestellt hat, sehr gern über 

Bord werfen würde.« Foucault 1978b, S. 105.

83 | Foucault 2010, S. 393.

84 | Ebd., S. 276.

85 | Ebd., S. 394.

86 | Ebd., S. 267.

87 | Ebd., S. 279.

88 | Ebd., S. 260.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus208

Subjekt« diskutiert, in »Überwachen und Strafen« bleibt die Möglichkeit, der 
totalen Überwachung und Disziplinierung zu entkommen, jedenfalls auffällig 
unthematisiert. 

Festzuhalten bleibt: Die Rationalisierung des Strafvollzuges muss in 
einem größeren Zusammenhang gesehen werden, denn die im Gefängnis 
eingesetzten Mechanismen wirken auf alle Bereiche der modernen Gesell-
schaft. Um dies zu illustrieren, verwendet Foucault die Metapher des Archipels 
und merkt an, das »Kerker-Archipel überträgt nun diese Technik vom Justiz-
apparat auf den gesamten Gesellschaftskörper« und diagnostiziert die »All-
gegenwart der Disziplinaranlagen und der Kerkerapparate«.89 Dem Gleichnis 
zufolge verteilen sich die Gefängnisse dezentral über den gesamten Raum, 
wie die Inseln eines Archipels, deren Gravitationsfelder auf die umliegenden 
Bereiche wirken. Das Gefängnis war somit nur ein exemplarisches Beispiel 
für Disziplinarmächte, welches alle okzidentalen Gesellschaften erklären soll. 
Die Disziplinarmacht und die mit ihr einhergehende »Normalitätskontrolle« 
stoppen nicht an den Gefängnismauern, was sich anschaulich an der »Diszi-
plinartechnik« in Schulen zeigt, »die eine permanente Kontrolle und lücken-
lose Überwachung ermöglicht.«90 Normenkontrolle und Disziplinierung sind 
Techniken der Macht, die ebenso in Kasernen, Schulen, Internaten, Spitälern, 
Psychiatrien, Fabriken, Sittlichkeitsvereinen, Arbeitersiedlungen, Wohnhei-
men, Asylen, Lehrlingsheimen, Waisenhäusern, Wohlfahrtsgesellschaften 
usw. universell geworden sind.91 

An dieser Stelle wird offensichtlich, wie umfassend der Gesellschafts-
begriff und der zeitdiagnostische Anspruch von »Überwachen und Strafen« 

89 | Ebd., S.  385f. »Davon abgesehen glaube ich allerdings, daß die Techniken der 

Macht im Laufe der Geschichte übertragbar sind, von der Armee zur Schule und so wei-

ter. Ihre Geschichte ist relativ autonom gegenüber der Entwicklung der ökonomischen 

Prozesse.« Foucault 2008a, S.  114. Anzumerken ist in diesem Zusammenhang, dass 

Alexander Issajewitsch Solschenizyn 1973 – also zwei Jahre vor »Überwachen und Stra-

fen« – sein Werk »Der Archipel Gulag« in Frankreich publizier te. Vgl. Solženicyn 1999.

90 | Foucault 2005k, S. 234. 

91 | Vgl. Foucault 2010, S.  383 und 385. Siehe zu den Dimensionen dieser Entwick-

lung auch: S. 175ff. sowie 257f. In jenem Zusammenhang erscheint auch der Machtbe-

grif f seltsam unterkomplex, so definier t Foucault Macht teilweise in einer Ar t, dass ihr 

produktiver, dif fuser, nicht-subjektiver Charakter kaum zu erkennen ist: »Alle Welt weiß 

schließlich auch, dass die Gesetze von den einen gemacht und den anderen aufgezwun-

gen werden. […] Denn wenn man sich die Dokumente ansieht, dann ist man erstaunt 

darüber, mit welchem Zynismus die Bourgeoisie des 19. Jahrhunderts sehr genau sagte, 

was sie tat, was sie tun wollte, und warum. Für sie, die die Macht innehatte, war der 

Zynismus eine Form von Stolz.« Foucault zufolge »[…] stößt man offen lesbar auf eine 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 209

einzuschätzen ist, denn der Begriff Gesellschaft bezeichnet alle Dimensionen 
einer Machtordnung: 

»Wir leben in der Gesellschaft des Richter-Professors, des Richter-Arztes, des Richter-

Pädagogen, des Richter-Sozialarbeiters; sie alle arbeiten für das Reich des Normativen; 

ihm unterwir f t ein jeder an dem Platz, an dem er steht, den Körper, die Gesten, die Ver-

haltensweisen, die Fähigkeiten, die Leistungen.«92 

Diese negative Diagnose ist im Präsens verfasst, womit Foucault im letzten 
Kapitel von »Überwachen und Strafen« unzweideutig Aussagen über die 
Gegenwartsgesellschaft der 1970er Jahre trifft.93 Nicht eine kontinuierliche 
Verbesserung zeichnet demnach die moderne Gesellschaft aus, ein Fortschritt 
wird nicht komplett bestritten, aber die »Verallgemeinerung der Disziplinar-
anlagen« beschreibt einen negativen Fortschritt.94 Foucault interpretiert den 
Übergang zur modernen Strafpraxis zweifelsohne nicht als Verbesserung, 
sondern als »dunkle Kehrseite«95 der Entwicklung: er skizziert zwar eine Ra-

absolut bewusste, organisier te und reflektier te Strategie in einer Masse unbekannter 

Dokumente, die den wirklichen Diskurs einer politischen Aktion bilden. Die Logik des 

Unbewussten muss daher durch eine Logik der Strategie ersetzt werden.« Foucault 

2002j, S. 886f.

92 | Foucault 2010, S.  392f. Gleichwohl betont Foucault am Ende von »Überwachen 

und Strafen« »das Gefängnis als Relaisstation in einem allgemeinen Netz der Disziplinen 

und Überwachungen, das Gefängnis als Maschine in einem panoptischen System. Das 

soll nicht heißen, daß nichts verändert weden kann oder daß es für eine Gesellschaft 

wie die unsrige ein für allemal unverzichtbar ist.« Ebd., S. 394. Wie Foucault sich einen 

solchen Ausweg denkt und wie dieser Lösungsansatz vor den von ihm aufgeworfenen 

Problemen zu bewerten ist, wird im Kapitel »Fluchtpunkt Subjekt« eingehend diskutier t.

93 | Dies abstreitend will Foucault die Tragweite seiner Aussagen retrospektiv in einem 

Interview nicht in dieser Universalität verstanden wissen: »Ich analysiere stets sehr ge-

naue und genau lokalisier te Phänomene: zum Beispiel die Bildung von Disziplinarsyste-

men in Europa des achtzehnten Jahrhunderts. Ich tue das nicht, um zu sagen, die west-

liche Zivilisation sei in jeder Hinsicht eine Zivilisation der Disziplin.« Focault 2008a, 

S. 112f. An dieser Stelle sei auf die Diskrepanz der Aussagen lediglich verwiesen.

94 | »Ich habe in der Tat den Eindruck, dass wir in einer Gesellschaft mit einer Diszipli-

narmacht leben, das heißt mit Apparaten, deren Form die Beschlagnahme, deren Ziel 

die Konstituierung von Arbeitskraft und deren Instrument der Erwerb von Disziplin oder 

Gewohnheiten ist. Mir scheint, dass sich seit dem 18. Jahrhundert die Apparate zur Her-

stellung von Disziplin, zur Annahme von Gewohnheiten immer stärker vermehrt, ver fei-

nert, spezialisier t haben.« Foucault 2015, S. 322. Auch an anderer Stelle unterstreicht 

er die gegenwärtig-zeitdiagnostische Dimension seiner Studien. Vgl. ebd., S. 59.

95 | Foucault 2010, S. 285.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus210

tionalisierung der Machtausübung, aber als negativen Steigerungsprozess in 
eine dystopische Gegenwartsgesellschaft, der totalen Überwachung. Dabei 
erinnert die Zeitdiagnose in ihrer düsteren Universalität an George Orwells 
Schilderungen im Roman »1984«.96 

Das dritte Buch, in welchem die Analyse dem Narrativ eines negativen 
Fortschrittes folgt, ist »Der Wille zum Wissen«. Hier stellt Foucault sich die 
Aufgabe: »Ich suche nach den Gründen, aus denen die Sexualität in unserer 
zeitgenössischen Gesellschaft fortwährend hervorgerufen wird – anstatt unter-
drückt zu werden.«97 Fokussiert werden hierzu die miteinander verbundenen 
Machtformen: Sexualität und Bio-Politik.98 Folgt man Foucault, ist das Indivi-
duum durch die Normierung von Sexualität gezwungen, sich selbst als Subjekt 
einer Sexualität zu konstituieren. Vergleichbar zur Disziplin ist die normierte 
Sexualität somit eine Technologie der Macht, mit der Einzelne sowie die Gat-
tung beherrscht werden:

»Wir hingegen leben in einer Gesellschaft des ›Sexes‹ oder vielmehr der ›Sexualität‹: die 

Mechanismen der Macht zielen auf den Körper, auf das Leben und seine Expansion, auf 

die Erhaltung, Er tüchtigung, Ermächtigung oder Nutzbarmachung der ganzen Art ab. […] 

Am Ende des 18. Jahrhunderts entstand aber auch (aus Gründen, die noch zu bestim-

men sein werden) eine ganz neue Technologie des Sexes, die zwar von der Thematik der 

Sünde nicht ganz unabhängig war, sich jedoch im wesentlichen dem kirchlichen Bereich 

entzog. Vermittelst der Pädagogik, der Medizin und der Ökonomie machte sie aus dem 

Sex nicht nur eine Laiensache, sondern eine Staatsache. Oder besser: eine Angelegen-

heit, in der sich der gesamte Gesellschaftskörper und fast jedes seiner Individuen der 

Überwachung unterziehen mußte.«99 

Auch diese »Mutation liegt an der Wende vom 18. zum 19.  Jahrhundert«100, 
womit das Epochenschema konstant bleibt. Wissen und Macht erscheinen 
wiederum aufs Engste mit einander verbunden, und die Moderne wird relativ 

96 | Vgl. hierzu: Brieler 1998, S. 337ff.

97 | Foucault 1983, S. 143.

98 | In »Der Wille zum Wissen« wird der Begrif f »Bio-Politik« mit Bindestrich geschrie-

ben. Vgl. ebd., S. 138. Agamben hingegen verwendet den Begrif f in »Homo sacer« in der 

Schreibweise »Biopolitik«. Vgl. Agamben 2002, S.  12. Da sich beide Konzepte signi-

fikant unterscheiden, habe ich entschieden die jeweilige Schreibweise beizubehalten. 

99 | Foucault 1983, S. 142 und 115. »Um das 18. Jahrhundert herum entsteht ein poli-

tischer, ökonomischer und technischer Anreiz, vom Sex zu sprechen. Und das nicht so 

sehr in Form einer allgemeinen Theorie der Sexualität, sondern in Form von Analyse, 

Buchführung, Klassifizierung und Spezifizierung, in Form von quantitativer oder kausa-

ler Untersuchungen.« Ebd., S. 29.

100 | Ebd., S. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 211

konventionell mit der Säkularisierung assoziiert. Die theologische Beichte der 
sündhaften Sexualität erscheint mit Blick auf die ›Modernitätsschwelle‹ als ein 
vormodernes Verfahren, Wissen über den Sex zu generieren – wobei das Para-
dox darin besteht, dass der eigentlich zu unterbindende Sex auch in der vormo-
dernen Beichte erst kommunikativ erschaffen wurde. Foucault rekonstruiert 
in schnellen Schritten die »großen Entwicklungslinien des Sexualitätsdisposi-
tives«101, d.h. die »positiven, wissensproduzierenden, diskursvermehrenden, 
lusterregenden und machterzeugenden Mechanismen« der »Technologien des 
Sex«.102 Die Argumentation negiert weder die moderne Bedeutung der Sünde 
noch die Reglementierung der Sexualität, aber sie richtet sich gegen die Vor-
stellung, dass die Sexualität in der Moderne generell unterdrückt werde und 
die Aufhebung dieser Repression eine befreite und glückliche Sexualität jen-
seits der Macht zur Folge hätte. »Das Wesentliche liegt darin, daß seit drei Jahr-
hunderten der abendländische Mensch an den Imperativ gebunden ist, alles 
über seinen Sex zu sagen; […].«103 Der im Zuge der Kulturrevolution von 1968 
und im Kontext der Psychoanalyse populären ›Repressionshypothese‹ entgeg-
net Foucault somit, dass die Hoffnung einer ›befreiten Sexualität‹ auf einer 
naiven Selbsttäuschung gründet, weil das ›freie Sprechen‹ über die Sexualität 
keineswegs eingeschränkt werde, geschweige denn eine Befreiung bedeuten 
würde.104 Sexualität ist nicht ohne Machtverhältnisse denkbar: So unterwerfen 
sich die modernen Subjekte der Macht gerade aufgrund ihres sexuellen Verhal-
tens und der Artikulation ihrer Begierden und Wünsche. Anders formuliert, 
das Sexualdispositiv beherrscht den Einzelnen durch die omnipräsente Auf-

101 | Ebd., S.  147. Der Dispositiv-Begrif f ist folgendermaßen definier t »Das, was ich 

mit diesem Begrif f zu bestimmen versuche, ist erstens eine entschieden heterogene 

Gesamtheit, bestehend aus Diskursen, Institutionen, architektonischen Einrichtungen, 

reglementierenden Entscheidungen, Gesetzen, administrativen Maßnahmen, wissen-

schaftlichen Aussagen, philosophischen, moralischen und philanthropischen Lehr-

sätzen, kurz, Gesagtes und Ungesagtes, das sind die Elemente des Dispositives.  Das 

Dispositiv selbst ist das Netz, das man zwischen diesen Elementen herstellen kann.« 

Foucault 2003a, S. 392.

102 | Foucault 1983, S. 76.

103 | Ebd., S. 28f. »Ich hatte den Eindruck, dass die westliche Kultur von einer Entwick-

lung, einer Überentwicklung des Diskurses über die Sexualität, der Sexualtheorie, der 

Sexualwissenschaft, des Wissens über Sexualität geprägt war.« Foucault 2003j, S. 698.

104 | Foucault will aufzeigen, »wie es der Hinterhältigkeit der Sexualität und der Dis-

positiv stützenden Macht gelingen konnte, uns dieser kargen Alleinherrschaft des Sex 

zu unterwerfen; wie es ihnen gelingen konnte, uns an die endlose Aufgabe zu binden, 

sein Geheimnis zu zwingen und diesem Schatten die wahrsten Geständnisse abzurin-

gen. Die bittere Ironie dieses Dispositives ist: es macht uns glauben, daß es darin um 

unsere ›Befreiung‹ geht.« Foucault 1983, S. 153. Vgl. auch S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus212

forderung, über die eigene Sexualität Auskunft zu geben und sich dadurch als 
Subjekt einer Sexualität zu konstituieren. Hinter den Imperativen des Sexes 
wirkt die Macht »an der Anreizung, Verstärkung, Kontrolle, Überwachung, 
Steigerung und Organisation der unterworfenen Kräfte«.105 Die Fremd- und 
Selbstüberwachung, der Subjektivierungszwang, »sagen zu müssen wer man 
ist«, wirkt viel stärker als jedes Verbot: Je genauer die Sexualität befragt und 
definiert wird, desto stärker wird jeder Einzelne subjektiviert und in der Folge 
ort- und kontrollierbar. Dabei geht Foucault offensichtlich von einer direkten 
Übersetzung der Machtstrukturen in das Bewusstsein des Einzelnen aus.

Die unmittelbare Folge der inflationären Geständnispraxis ist die perfor-
mative Herstellung von Begierde.106 Das ›natürliche Begehren‹ existiert über-
haupt nicht, und die Macht ist auch nicht das, was das Begehren unterdrückt, 
wie Sigmund Freud und Wilhelm Reich glaubten. Hinter der »Logik der Be-
gierde und des Begehrens« verbergen sich Machtmechanismen, und dies gilt 
ebenso für die Kategorie »Trieb«, letzterer entsteht ebenfalls im »Wechselspiel 
zwischen Körper und Gesetz, zwischen dem Leib und den kulturellen Mecha-
nismen, die eine Kontrolle des Volkes sicherstellen.«107 Dies geschieht insbe-
sondere dadurch, dass die an den Einzelnen wie den gesamten Gesellschafts-
körper herangetragenen sexuellen Fremdzwänge, durch die Verpflichtung der 
permanenten Selbstprüfung, zu Selbstzwängen werden.108 Vor dem Hinter-
grund dieser »;Lebensmacht‹«109 ist in der Moderne alles von Interesse, was 
über den Sex gesagt wird und werden kann. Die Macht steigert und verviel-
fältigt mittels dieses Wissens über den Sex das Leben, »um es im Einzelnen 

105 | Ebd., S. 132.

106 | Vgl. ebd., S.  146. »Man sollte sich nicht täuschen: unterhalb der großen Serie 

binärer Oppositionen (Körper – Seele, Fleisch – Geist, Instinkt – Vernunft, Triebe – Be-

wusstsein), die den Sex auf eine rein vernunftlose Mechanik zu beziehen schienen, hat 

das Abendland nicht nur und nicht in erster Linie den Sex einem Rationalitätsfeld zuge-

schlagen – was sicherlich nicht sonderlich bemerkenswert gewesen wäre, so sehr sind 

wir seit den Griechen an derar tige ›Eroberungen‹ gewöhnt –, sondern uns nahezu voll-

ständig – uns, unserer Körper, unsere Seele, unsere Individualität, unsere Geschichte 

– unter das Zeichen einer Logik der Begierde und des Begehrens geraten lassen.« Ebd., 

S. 80. 

107 | Foucault 2005k, S. 225.

108 | »Die Verpflichtung zum Geständnis wird uns mittlerweile von derar t vielen ver-

schiedenen Punkten nahegelegt, sie ist uns so tief in Fleisch und Blut übergegangen, 

daß sie uns gar nicht mehr als Wirkung einer Macht erscheint, die Zwang auf uns ausübt; 

im Gegenteil scheint es uns, als ob die Wahrheit im geheimsten unserer selbst keinen 

anderen ›Anspruch‹ hegt, als den, an den Tag zu treten; […].« Foucault 1983, S. 63.

109 | Ebd., S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 213

zu kontrollieren und im Gesamten zu regulieren.«110 In Übereinstimmung 
zu der vorangegangenen Diagnose in »Überwachen und Strafen« beschreibt 
Foucault die Reichweite dieser Technologien der Macht als für das gesamte 
»Abendland«111 dominant, weil die Menschen zunehmend vom Sexualitätsdis-
positiv beherrscht würden. Der Einzelne ist demnach nicht nur das Produkt 
der Überwachung und Disziplinierung durch die Mechanismen des »Kerker-
systems«, sondern ebenso das Ergebnis der aufgrund der Macht erzeugten und 
überwachten Sexualität. 

Das moderne »Sexualitätsdispositiv« dient der »Steigerung der kollektiven 
und individuellen Kräfte.«112 Die dahinterstehenden Machtverhältnisse diffe-
renzieren sich seit dem 17. Jahrhundert in zwei Hauptformen: Die Disziplinar-
macht, »die den Körper als Maschine zentriert«, d.h. die »Machtprozeduren 
der Disziplinen: politische Anatomie des menschlichen Körpers.« Jene Macht zielt 
auf der Mikroebene direkt auf die Physis jedes Einzelnen. Ergänzt wird diese 
Technologie durch eine zweite Makro-Form der Macht, die auf den gesamten 
»Gattungskörper« fokussiert: 

»Die Fortpflanzung, die Geburten- und die Sterblichkeitsrate, das Gesundheitsniveau, 

die Lebensdauer, die Langlebigkeit mit allen ihren Variationsbedingungen wurden zum 

Gegenstand eingreifender Maßnahmen und regulierender Kontrollen: Bio-Politik der 

Bevölkerung.«113 

Die Bio-Politik bzw. Bio-Macht markiert die Schwelle, ab welcher die Macht 
davon absieht, »sterben zu machen und leben zu lassen«, und beginnt, »leben 
zu machen oder in den Tod zu stoßen«.114 Statt extensiv durch gesetzlich-legali-
sierte Tötungen und Verstümmelung von Körpern zu wirken, verlegt sich die 
Macht auf »die sorgfältige Verwaltung der Körper und die rechnerische Pla-
nung des Lebens«.115 Verglichen mit »Überwachen und Strafen« ist die Macht 

110 | Ebd., S. 132f.

111 | Ebd., S. 80. 

112 | Ebd., S. 30. »Insgesamt geht es darum, die Machtstrategien zu bestimmen, die 

diesem Willen zum Wissen immanent sind. Am Fall des Sexualität soll die ›Politische 

Ökonomie‹ eines Willens zum Wissen dargestellt werden.« Ebd., S. 76.

113 | Ebd., S. 136. »Und was bedeutet ›Bevölkerung‹? Die Bevölkerung ist eine Gruppe, 

die nicht einfach nur aus vielen Menschen besteht, sondern aus Menschen, die von bio-

logischen Prozessen und Gesetzen durchdrungen, beherrscht und gelenkt sind.« Fou-

cault 2005k, S. 235.

114 | Foucault 1983, S. 134. Die Begrif fe Bio-Macht und Bio-Politik werden von Fou-

cault teilweise synonym verwendet. Siehe zu einer möglichen begrif flichen Abgrenzung 

der beiden Kategorien insb. Gehring 2006, S. 11 bis 14.

115 | Foucault 1983, S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus214

wiederum subtiler, listiger und produktiver geworden. Entscheidend ist die 
Erweiterung der Machtwirkung vom individuellen Körper auf den gesamten 
biopolitischen Gesellschaftskörper.116 Die Macht zielt seit der »›biopolitischen 
Modernitätsschwelle‹«117 sowohl auf die Quantität als auch auf die Qualität des 
Lebens. Dieser neue Typus von Macht sammelt Wissen über die Lebewesen, 
über die Geburt, den Tod, die Seuchen, die Krankheiten, die Gesundheit, und 
vor allem die Sexualität. 

Vor dem Hintergrund dieses Wandels der »große Technologie der Macht 
im 19.  Jahrhundert« ist das »Sexualdispositiv« nur eine Wirkungsweise der 
Macht, gleichwohl eine »der wichtigsten«.118 Sexualität ist ein Instrument 
der Macht, um den Gesellschaftskörper zu optimieren, und in diesem Sin-
ne spricht Foucault von den produktiven und positiven Eigenschaften der 
Macht.119 Der Sex übernimmt eine Scharnierfunktion zwischen den beiden 
»politischen Technologien des Lebens«120, den »Disziplinartechniken« auf der 
Mikroebene und biopolitischen »Regulierungsverfahren« auf der Makroebe-
ne,121 d.h. zwischen dem disziplinierten Körper des Einzelnen und dem re-
gulierten Gattungskörper. Foucault differenziert und erweitert somit seinen 
Machtbegriff mithilfe von »Der Wille zum Wissen«, wobei anzumerken ist, 
dass die Disziplinarmacht historisch älter ist, weil sie sich bereits vor der Mo-
dernitätsschwelle beobachten lässt, wohingegen das Entstehen der Bio-Politik 
diese Schwelle kennzeichnet. »Wir haben also zwei Serien: die Serie Körper – 
Organismus – Disziplin – Institution; und die Serie Bevölkerung – biologische 

116 | Der an dieser Stelle in »Der Wille zum Wissen« eingeführte und für die Genese 

des Werkes wichtige Begrif f »Bio-Politik« wird hier definier t als: Der »Eintritt des Lebens 

und seiner Mechanismen in den Bereich der bewußten Kalküle und die Verwandlung 

des Macht-Wissens in einen Transformationsagenten des menschlichen Lebens.« Ebd., 

S. 138.

117 | Ebd., S. 138.

118 | Ebd., S. 136.

119 | »Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atom einer ›ideologischen‹ Vorstellung 

der Gesellschaft; es ist aber auch eine Realität, die von der spezifischen Machttechno-

logie der ›Disziplin‹ produzier t worden ist. Man muß aufhören, die Wirkungen der Macht 

immer negativ zu beschreiben, als ob sie nur ›ausschließen‹, ›unterdrücken‹, ›verdrän-

gen‹, ›zensieren‹, ›abstrahieren‹, ›maskieren‹, ›verschleiern‹ würde. In Wirklichkeit ist 

die Macht produktiv; und sie produzier t Wirkliches.  Sie produzier t Gegenstandsberei-

che und Wahrheitsrituale: das Individuum und seine Erkenntnis sind Ergebnisse dieser 

Produktion.« Foucault 2010, S. 249f. 

120 | Foucault 1983, S. 140.

121 | Ebd., S. 141. »[…] der Sex eröffnet den Zugang sowohl zum Leben des Körpers wie 

zum Leben der Gattung. Er dient als Matrix der Disziplinen und als Prinzip der Regulie-

rungen.« Ebd., S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 215

Prozesse – Regulierungsmechanismen – Staat.«122 Die Macht des Sexualitäts-
dispositivs zielt in der Moderne sowohl auf das Leben des Einzelnen wie auf 
das der Bevölkerung, dadurch wird das Leben der Menschen insgesamt ratio-
nalisiert, d.h. gesichert, geordnet, optimiert, normiert.123 

Die Folge ist eine »Normalisierungsgesellschaft«, welche die Subjekte nach 
Sexualitätsnormen abrichtet.124 Mit der Diagnose der Disziplinierungs- und 
Normalisierungsgesellschaft verabschiedet sich die Mikrophysik der Macht 
von Theorien, die Machtverhältnisse über Gesetze, Verbote, Repression und 
staatliche Souveränität erklären.125 »Um die konkrete Analyse von Machtver-
hältnissen zu betreiben, muss man das juristische Modell der Souveränität 
aufgeben.«126 Stattdessen werden moderne Machtverhältnisse 1976 von Fou-
cault ganz allgemein als »die Vielfältigkeit von Kräfteverhältnissen, die ein Ge-
biet bevölkern und organisieren […]« beschrieben.127 Eine Analyse der Macht 
entlang des Gesetzes wird aufgegeben, weil die juridische Verfasstheit eines 
Gemeinwesens lediglich die Funktion hat, den unter der Oberfläche tobenden 
»Bürgerkrieg« der Macht zu verschleiern. Das Schlagwort »Mikrophysik der 

122 | Foucault 2001f, S. 295.

123 | »Wir hingegen leben in einer Gesellschaft des ›Sex‹ oder vielmehr der ›Sexualität‹: 

die Mechanismen der Macht zielen auf den Körper, auf das Leben und seine Expansion, 

auf die Erhaltung, Er tüchtigung, Ermächtigung oder Nutzbarmachung der ganzen Art 

ab.« Foucault 1983, S. 142.

124 | »Eine Normalisierungsgesellschaft ist der historische Effekt einer auf das Leben 

gerichteten Machttechnologie.« Ebd., S.  139. »Die Normalisierungsgesellschaft ist 

eine Gesellschaft, in der sich entsprechend einer or thogonalen Verknüpfung die Norm 

der Disziplin und die Norm der Regulierung miteinander verbinden.« Foucault 2001f, 

S.  299. Auch Bio-Politik oder Lebensmacht erscheint dann im Licht eines negativen 

Fortschritts: »Die Eliminierung durch die Marter wird so durch Methoden einer Asep-

tik ersetzt: Kriminologie, Eugenik, Aussondern der ›Entar teten‹ […]« Foucault 1976, 

S. 105. Irritierend an Foucaults Darstellung ist, dass auch hier ein intentionaler Zusam-

menhang zwischen der Generierung von Wissen und den intentionalen Zielen der Macht 

unterstellt wird. Wenn Machtverhältnisse in der modernen Gesellschaft analytisch mit 

Foucaults Konzept zu beschreiben sind, stellt sich die Frage, wie – und warum überhaupt 

– diese Form von Macht Strategien und Taktiken ver folgen sollte. Jene Problematik wird 

im Kapitel »Philosophie der Geschichte? ›Ausweitung der Kampfzone‹« weiter ver folgt. 

125 | Vgl. Foucault 1983, S.  101. Sowie Foucault 2005k, S.  225, S.  243. In »Über-

wachen und Strafen« ver fängt sich Foucault jedoch mit seinem Konzept der Disziplinar-

macht immer wieder in einem juristischen Machtkonzept und operier t implizit selbst 

mit einer Vorstellung, die er später als Repressionshypothese zurückweisen wird. Vgl. 

Lemke 1997, S. 126ff.

126 | Foucault 2003g, S. 165.

127 | Foucault 1983, S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus216

Macht« deutet es bereits an, dass diese Analyseperspektive nicht den Staat oder 
die Gesetzestexte fokussiert; diese sind gewissermaßen Überbau-Phänome-
ne.128 Als Überbau nicht unbedeutend, aber als Bedingung ihrer Möglichkeit 
gründet die Macht des Staates und des Gesetzes auf einer Basis, genauer einem 
Netz von Machtverhältnissen, welche »am Anfang stehen« und alle sozialen 
Bereiche wie Familie, Intim-Beziehungen, Arbeitsverhältnisse, Wissenschaft 
usw. durchziehen:129

»[…] die Macht ist nicht eine Institution, ist nicht eine Struktur, ist nicht eine Mächtigkeit 

einiger Mächtiger. Die Macht ist der Name, den man einer komplexen strategischen Si-

tuation in einer Gesellschaft gibt. […] Allgegenwart der Macht: nicht weil sie das Privileg 

hat, unter ihrer unerschütterlichen Einheit alles zu versammeln, sondern weil sie sich 

in jedem Augenblick und an jedem Punkt – oder vielmehr in jeder Beziehung zwischen 

Punkt und Punkt – erzeugt. Nicht weil sie alles umfaßt, sondern weil sie von überall 

kommt, ist die Macht überall.«130 

Machtverhältnisse müssen demnach als komplexe Beziehungs- und Verwei-
sungszusammenhänge gedacht werden, ohne Anfang und Endpunkt. Macht 
ist permanent in Bewegung und nicht an einem bestimmten Ort, in einer be-
stimmten Person oder Institution lokalisiert. Sie funktioniert in der Moderne 
nicht im Sinne einer Top-down-Logik, sondern horizontal von vielen Punkten 
und Positionen aus. Macht ist weder starr noch statisch, sie zirkuliert als an-
onymes polymorphes Kräfteverhältnis durch alle sozialen Verbindungen und 
»jede[n] von uns«.131 Es gibt keinen Kopf an der Spitze, mit dessen Beseitigung 
bzw. Fall das Problem der Macht zu lösen wäre. Macht ist unhintergehbar, auch 
der revolutionäre Versuch, die Machtverhältnisse oder die ›Repression‹ durch 
die herrschende Sexualmoral abzuschaffen, muss in dieser Welt mit der Etab-

128 | Vgl. Foucault 1978c, S. 39. 

Die juristische Form der Macht verschwindet mit der Moderne selbstverständlich nicht, 

sondern: »Wir sind in eine Ar t Gesellschaft eingetreten, in der die Macht des Gesetzes 

im Begrif f ist, nicht zu regredieren, aber sich in eine viel allgemeinere Macht zu inte-

grieren: im Großen und Ganzen die Macht der Norm.« Foucault 2003d, S.  100. Wei-

ter heißt es: »Und das implizier t ein ganz anderes Überwachungs- und Kontrollsystem. 

Eine unaufhörliche Sichtbarkeit, eine durchgehende Klassifizierung der Individuen, eine 

Hierarchisierung, eine Qualifizierung, das Aufstellen von Grenzen und Erstellen von Dia-

gnosen. Die Norm wird zum Kriterium für die Unter teilung der Individuen.«

129 | Foucault 2005k, S. 229.

130 | Foucault 1983, S. 94. Dass Macht in dieser Konzeption doch alles umfasst bzw. 

überall vorkommt, legen jedoch solche Formulierungen nahe: »Die Machtbeziehungen 

sind überall.« Foucault 2005k, S. 244.

131 | Foucault 1983, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 217

lierung einer neuen Machtordnung enden. Ob Foucault damit nun recht oder 
unrecht hat, kann dahingestellt bleiben, wichtig ist hier, dass es eine pessimis-
tische Perspektive ist, zunächst und vor allem aus dem Blickwinkel derjeni-
gen, die auf eine einfache Lösung hoffen, dass eine politische Umwälzung der 
Verhältnisse unmittelbar eine ›bessere‹, weil machtbefreite Welt schaffen wird. 
Darüber hinaus sensibilisiert Foucaults Einschätzung aber für die politischen 
Handlungsbeschränkungen in der modernen Welt. In der Version, die er da-
von entwirft, erklären die anonymen Kräfteverhältnisse, die sich der Intention 
der Subjekte entziehen, Handlungsbeschränkungen und politische Einfluss-
losigkeit mit passivierenden Konsequenzen. Diese Interpretation erklärt dann 
zumindest den Konservatismus-Verdacht, dem sich Foucault ausgesetzt sah. 

Macht lässt sich an jedem Einzelnen beobachten, gewissermaßen als das 
Resultat eines Sozialisationsprozesses, durch den jeder die komplexe Ord-
nungsstruktur der Gegenwartsgesellschaft initialisiert. Die Ausbildung eines 
Habitus ist somit eine Unterwerfung unter die Machtverhältnisse. Die »Mikro-
physik der Macht« bezeichnet diesen für Sozialität konstitutiven Prozess, der 
Inkorporierung von Regeln und Normen, anhand derer es jedem Einzelnen 
erst möglich wird, an sozialen Vollzügen teilzunehmen und ein Selbstverhält-
nis zu entwickeln. Individualität ist somit nicht eine erfolgreiche Suche nach 
dem ›eigentlichen‹ Selbst, sondern das Produkt einer Machtordnung. Jene Er-
zählung der »Mikrophysik der Macht« entpuppt sich in dieser Perspektive als 
Verhängnis der modernen Subjektivität, wobei die von Foucault aufgedeckten 
Verschleierungstaktiken der Macht an das Narrativ eines Verblendungszusam-
menhanges des ›falschen Bewusstseins‹ erinnern und sich der Erzählweise 
verschwörungstheoretischer Provenienz bedient. Verschwörungstheoretische 
Elemente finden sich nicht in der Form, dass hinter dem Betrugszusammen-
hang die Verschwörung einer Gruppe von Personen steht, aber insofern, als 
sich die Machtverhältnisse hinter dem Rücken der Subjekte in allen Sphären 
ausbreiten, die Freiheit systematisch unterminieren und perfiderweise dem 
modernen Menschen vorgaukeln, sich durch emanzipatorische Praxen, wie 
eine befreite Sexualität, von der Macht lossagen zu können. Aber einen Zu-
stand jenseits der Macht kann es nie geben, was Foucault seinen Lesern immer 
wieder in Erinnerung ruft. Die Schrift »Der Wille zum Wissen« endet folglich 
mit einer Warnung vor der »Hinterlistigkeit« des Sexes und dem schwachen 
Trost: 

»Und träumen müssen wir davon, daß man vielleicht eines Tages, einer anderen Öko-

nomie der Körper und der Lüste, nicht mehr recht verstehen wird, wie es den Hinterhäl-

tigkeiten der Sexualität und der ihr Dispositiv stützenden Macht gelingen konnte, uns 

dieser kargen Alleinherrschaft des Sexes zu unterwerfen; wie es ihnen gelingen konnte, 

uns an die endlose Aufgabe zu binden, sein Geheimnis zu zwingen und diesem Schatten 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus218

die wahrsten Geständnisse abzuringen. Ironie dieses Dispositives. Es macht uns glau-

ben, daß es darin um unsere ›Befreiung‹ geht.«132 

Ausgehend von der »kargen Alleinherrschaft des Sexes« in der Gegenwartsge-
sellschaft lässt sich abschließend resümieren, dass die Rationalität der Macht 
einer Logik der Wissensmaximierung über das Sexuelle folgt, mit dem Ziel, 
den Individual- sowie den Gattungskörper zu optimieren. Auf der Makroebene 
wird durch das biopolitische Sexualitätsdispositiv der Gattungskörper gestärkt, 
entsprechend lässt sich hier keine Niedergangserzählung im Sinne eines Ver-
falls und Schwächung der gesellschaftlichen Kräfte konstatieren, sondern eine 
permanente Steigerung und Optimierung der Macht. Auf der Mikroebene 
zeitigen die »Hinterhältigkeiten der Sexualität« aber eine Unterwerfung des 
Menschen zum Subjekt und zementieren dessen Unfreiheit. Mit dieser Deu-
tung einer negativen Rationalität komplettiert Foucault die Argumentation 
von »Wahnsinn und Gesellschaft« und »Überwachen und Strafen« insofern, 
als er die »großen Postulate unserer Zivilisation«, d.h. die Versprechen des 
Fortschritts, einer erneuten Überprüfung unterzieht. Foucault legt sich selbst 
sozusagen die Frage neu vor, ob »die Entfaltung der Formen und Inhalte des 
Wissens eine der größten Freiheitsgarantien für die Menschheit« bedeutet? Er-
gebnis ist, dass statt der versprochenen Freiheiten durch das Wissen über die 
Sexualität neue »Unterwerfungseffekte« und »Herrschaftsfunktionen« entste-
hen: »Das führt zu einer vollständigen Revision des Postulats, demzufolge die 
Entwicklung des Wissens einen Garanten der Freiheit darstellt.«133 Foucault 
warnt gerade vor dem Glauben an einen naiven Fortschritt des Wissens und 
sensibilisiert für die negativen Entwicklungen, die seit dem 18. Jahrhundert die 
westliche Zivilisation beherrschen.

Allerdings deuten die Schriften Foucaults die Moderne nicht als Ver-
schlechterung, in dem Sinne, dass das moralische oder kämpferische Vermö-
gen degeneriert. Entsprechend klagt Foucault auch nicht über den Niedergang 
der souveränen Staatlichkeit wie beispielsweise Carl Schmitt. Foucaults Ana-
lysen bestreiten aber trotzdem, dass die historische Entwicklung als positiver 
Fortschritt gedeutet werden kann, die Entwicklung gleicht keinesfalls einer 
»[…] ununterbrochenen Bewegung der europäischen Ratio seit der Renais-
sance bis zu unseren Tagen […]«134 – im positiven Sinne. Denn entgegen der 
›eigentlichen‹ Intentionen von Aufklärung und Humanismus erfasst eine ne-
gative Rationalität die Gebiete Wahnsinn, Verbrechen und Sexualität.135 Diese 

132 | Ebd., S. 153.

133 | Foucault 2008a, S. 111.

134 | Foucault 2012, S. 25.

135 | Zu den Parallelen zwischen Foucault und der ersten Generation der Frankfur ter 

Schule siehe insb. Foucaults Einschätzung: Foucault 2008a, S. 79ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 219

Rationalität beschreibt Foucault als eine Selbstoptimierung, Ausdehnung und 
Universalisierung von Machtverhältnissen, welche zunehmend die Gesamt-
gesellschaft durchdringen und erst die Subjekte erschaffen, deren Befreiung 
behauptet wird.136 Konstante bleibt dabei, dass »[…] das Abendland seit dem 
klassischen Zeitalter eine tiefgreifende Transformation dieser Machtmecha-
nismen erlebt.«137 Die Studien dienen Foucault als exemplarische Beispiele, 
um die Konstruktionsprinzipien der Moderne aufzudecken138, welche in den 
drei Schilderungen ausschließlich mit negativen Aspekten für die Subjekte 
einhergehen. Foucaults Pointe ist, der großen Erzählung des Fortschritts ein 
aber anzufügen, um die negativen Verwerfungen der modernen Rationalität 
aufzuzeigen. Auf den drei Gebieten Wahnsinn, Verbrechen und Sexualität fin-
det eine parallele Entwicklung statt, die gleichermaßen als eine Verschlechte-
rung gedeutet wird.139 Dabei nimmt Foucault Montagen vor, um die verdeck-
ten Wirkungen der Macht aufzudecken und jeweils vom exemplarischen Feld 
ausgehend die Verfehlungen der modernen Gesellschaft – welche in diesem 
Zusammenhang ein Synonym für die bürgerliche Gesellschaft ist – aufzuzei-
gen. Die Rationalisierung des Wahnsinns, des Gefängnisses und der Sexuali-
tät gehen in dieser Erzählung auf eine alles durchdringende Macht zurück. 
Negativ sind die Entwicklungen, weil sie die Freiheit zunehmend verunmög-
lichen, was am eindringlichsten in »Überwachen und Strafen« beschrieben 
wird, wo Foucault sich darauf festlegt, dass die »sorgfältig kalkulierten Ver-
fahren« der Macht weit über das Gefängnis hinaus auf die »Fabrikation des 
Disziplinarindividuums« zielen.140 Die Kategorie Niedergangsgeschichte des 
idealtypischen Pessimismus findet sich in den Studien als Fortschritt mit 
umgekehrten Vorzeichen, als negativer Fortschritt. Diese »tragische Erzähl-
struktur«141 teilen alle drei untersuchten Schriften, und ohne jenes Narrativ 
und den zeitdiagnostischen Anspruch wären die Texte sicherlich nicht derart 
kontrovers diskutiert worden. Hätte sich der Historiker damit begnügt, Aus-
sagen auf Basis der Quellen bis 1850 zu formulieren, wären die Studien ge-
schichtswissenschaftliche Untersuchungen, die ein breiteres Publikum weit 
weniger anziehen würden. Anders und stärker formuliert: Die Bücher würden 
ohne diese tragische Narration und die Totalkonstruktionen überhaupt keinen 

136 | »Das Verhältnis zwischen der Rationalisierung und den Auswüchsen der politi-

schen Macht ist offensichtlich.« Foucault 1987a, S. 244. 

137 | Foucault 1983, S. 132.

138 | Vgl. zu dieser Einschätzung: Breuer 1985, S. 300.

139 | An dieser Stelle ist es noch einmal wichtig zu betonen, dass Foucaults Arbeiten 

der späten 1970er und der 1980er Jahre hier noch nicht berücksichtigt wurden und im 

Kapitel »Fluchtpunkt Subjekt« detaillier t diskutier t werden.

140 | Foucault 2010, S. 397.

141 | White 2008, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus220

besonderen Eindruck hinterlassen. Aber gerade die These einer negativen Ent-
wicklung bis in die Gegenwart der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts erklärt 
das provokative Potenzial.142 Irritierend und zu kritisieren ist Foucault nicht 
aufgrund der Zweifel an der bzw. den großen –Erzählung(en) des Fortschritts, 
sondern weil die Steigerungen der Macht und des Wissens in seinen Konst-
ruktionen zwar produktiv aber in der Konsequenz einseitig negativ beschrie-
ben werden. Wieso führt ein gerader Weg vom Gefängnissystem um 1830 bis 
in die Gegenwart des »Kerkerarchipels«? Wenn »die Geschichte« kontingent 
ist, warum bildet Foucaults Darstellung diese komplexen Verzweigungen und 
heterogenen polykontexturalen Unübersichtlichkeiten nicht ab? Warum wurde 
nicht an den unzähligen historischen Anschlusspunkten von der fortschrei-
tenden Totalisierung der Disziplinierung abgewichen? Historisch betrachtet 
gibt es viele Punkte, an denen Anderes geschieht und Abweichendes beobacht-
bar ist, was wiederum Foucaults Beobachtung irritieren müsste. Da die Schrif-
ten trotzdem eine fortschreitende Entwicklung durch mehrere Jahrhunderte 
beschreiben, müssen Foucaults Konstruktionen eine enorme Spannung aus-
halten, zumal er selbst auf den Diskontinuitäten und Brüchen der Geschichte 
beharrt und gleichzeitig eine deterministische Steuerung der Subjekte und 
ihrer Geschichte durch die Imperative ›der Macht‹ und entlang deren Ratio-
nalisierungslogik beschreibt. Foucaults Analysen bleiben damit untergründig 
einer negativen Rationalisierungserzählung verpflichtet. 

6.3	Der Mensch ohne Eigenschaf ten – Anthropologie?

Insbesondere durch die kritische Rekonstruktion der humanistischen An-
thropologie in »Die Ordnung der Dinge« hat Foucault die Bezeichnungen 
»anti-humanistisch«, »epistemologischer Antihumanismus«143 und »Post-
Humanismus« provoziert und daraus wurde die Einschätzung abgeleitet, die 
Archäologie sei eine anti-anthropologische Methode.144 Befeuert wurde die Zu-

142 | Dieses Erregungspotenzial illustrier t exemplarisch Jacques Léonards Polemik, 

welchen Foucault aufgrund seiner Verallgemeinerungen mit einem »wilden Reiter, der 

mit hängenden Zügeln durch drei Jahrhunderte galoppier t«, vergleicht. Zit. nach Fou-

cault 2005c, S. 13.

143 | Marti 1988, S. 129.

144 | Vgl. zur Kritik bzw. Einschätzung Foucaults Position sei anti-anthropologisch bei-

spielsweise: Ferry und Renaut 1987; Herbrechter 2009 sowie Philipp Sarasin »Der Dis-

kursanalytiker nimmt nicht einfach nur einen anti-hermeneutischen, sondern genauer 

noch einen anti-humanistischen, einen anti-anthropologischen Standpunkt ein.« Sara-

sin 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 221

schreibung »Anti-Anthropologie« von Foucaults Polemik145 gegen die klassi-
sche Anthropologie sowie den vulgären Interpretationen seiner Texte, die zum 
Teil die irrige Annahme vertraten, mit dem »Verschwinden des Menschen« 
sei das generelle Verschwinden der menschlichen Gattung prophezeit.146 Die 
Dezentrierung des Subjektes ist zweifellos gegen den Humanismus gerichtet, 
aber geht damit automatisch eine Absage an jede Form von Anthropologie ein-
her?147 Glaubt man Foucault, ja. In der »Archäologie des Wissens« wird der 
Anspruch bekundet, »eine Methode historischer Analyse zu definieren, die 
von dem anthropologischen Thema befreit ist« – frei »von jedem Anthropolo-
gismus«.148 Dieses Projekt ist insofern ›geglückt‹, als Foucaults Werk keine sys-
tematische Anthropologie erarbeitet. Darüber hinaus wird auch kein ›eigent-
liches Wesen‹ des Menschen positiv bestimmt, und von einem ahistorischen 
Menschenbild, jenem »transzendentalen Narzißmus« in Foucaults Formulie-
rung, hat sich diese Theorie verabschiedet.149 

Gleichwohl ist es unzutreffend, anzunehmen, Foucaults Analysen wären 
ohne anthropologische Setzungen möglich. Gegen die Deutung mit der archäo-
logischen Diskursanalyse sei ein »anti-anthropologischer Standpunkt«150 ge-
wonnen, vertrete ich erstens die These, dass Foucaults kritische Analysen als 
Bedingung der Möglichkeit anthropologischer Annahmen, im Sinne einer 

145 | So bezeichnete Foucault den Humanismus als »kleine Hure«. Foucault 2001j, 

S. 788.

146 | »Wenn ich sage, der Mensch habe aufgehört zu existieren, will ich natürlich nicht 

sagen, der Mensch als biologisches oder soziales Wesen sei von unserem Planeten ver-

schwunden.« Ebd., S.  790. Anzumerken ist, das Foucault die Begrif fe Mensch, Indivi-

duum, Subjekt in verschiedenen Schrif ten unterschiedlich bzw. synonym verwendet. 

Generell lässt sich diesbezüglich mit Malte Brinkmann über Foucaults Begrif fsverwen-

dung festhalten: »Die mikrophysikalischen bzw. diskursivierenden Techniken der Macht 

und des Wissens produzieren im Umgang mit dem Körper und dessen natürlichen Dis-

positionen das Individuum (als dif ferenzier ter Disziplinierungs- bzw. Diskursivierungs-

effekt) und das Subjekt (als sujet assujetti der modernen Disziplinar- bzw. Geständnis-

wissenschaften). Man kann also in anthropologischer Perspektive eine aufsteigende 

Linie in der Genealogie beobachten: vom Körper, zum Individuum, zum Subjekt.« Brink-

mann 2004, S. 86. 

147 | »Grob gesagt, ver folgen Humanismus, Anthropologie und dialektisches Denken 

gemeinsame Interessen.« Foucault 2001g, S. 698. Von werksgeschichtlichem Interesse 

ist, dass Foucault in seinen frühesten Schrif ten selbst eine humanwissenschaftliche 

Position, die des ›wahren Humanismus‹, für sich reklamierte. Vgl. Foucault 2001k, S. 25.

148 | Foucault 2013, S. 28.

149 | Ebd., S. 289. Vgl. hierzu auch Foucault 1994, S. 701.

150 | Sarasin 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus222

Wesensbestimmung des Menschen, voraussetzen.151 Die Kritik der humanis-
tischen Anthropologie verweist auf eine implizite Anthropologie Foucaults: 
Eine positive Bestimmung des Menschen findet sich zwar nicht, aber die Pro-
blematisierung der durch (insbesondere humanistische) Wissens-/Machtord-
nungen vorgenommenen anthropologischen Bestimmungen gründen im Um-
kehrschluss auf dem blinden Fleck einer eigenen anthropologischen Setzung. 
Oder in Abwandlung einer Aussage Foucaults formuliert: Es ist nicht möglich, 
Anthropologie-Kritik zu betreiben, »ohne wenigstens verschwiegen einer An-
thropologie Raum zu geben, […].«152 Zweitens – so meine These – lassen sich 
zwei anthropologische Ebenen in Foucaults Schriften rekonstruieren. So fin-
det sich zunächst ein Menschenbild, welches die Spezies konstant als Opfer 
der Machtverhältnisse porträtiert. Foucault vertritt auf dieser historisch-ana-
lytischen Ebene eine pessimistische Anthropologie, welche emanzipatorische 
Potenziale und optimistische Hoffnungen des Menschen wenn nicht negiert, 
so doch dekonstruiert. Auf der normativen Ebene aber nimmt Foucault anth-
ropologische Setzungen vor, die der menschlichen Spezies enorme Entwick-
lungsmöglichkeiten ›zum Besseren‹ unterstellen. Diese implizit voraus- und 
mitlaufende optimistische Anthropologie ist wiederum die Bedingung der 
Möglichkeit der Studien Foucaults als kritische Interventionen. 

Menschliches Sein ist für Foucault nur innerhalb von sozialer Ordnung, 
d.h. innerhalb von Machtverhältnissen denkbar.153 Aber bereits in »Wahnsinn 
und Gesellschaft« erscheint die Ordnung der Vernunft problematisch, weil 
damit eine Einschränkung menschlicher Wesensarten einhergeht. Die Spra-
che, welche die moderne Psychiatrie den Wahnsinnigen gestattet zu sprechen, 
ist die Sprache der Vernunft, d.h. die Unvernunft wird ihrer ursprünglichen 
Stimme beraubt und in die Logik der Vernunft gezwungen. Aber warum ist 
die »anthropologische Struktur mit ihren drei Begriffen – Mensch, Wahnsinn, 
Wahrheit« überhaupt problematisch?154 Wieso ist der Verlust der »tragische[n] 
und kosmische[n] Erfahrung des Wahnsinns« zu kritisieren?155 Erkenntnis-

151 | Dass Foucaults Analysen auf eine untergründige Anthropologie verweisen, wurde 

ebenfalls und u.a. von Jean Améry (»anarchistische[n] Anthropologie« zit.n. Marti 1988, 

S. 125.), von Malte Brinkmann (»verschwiegene Anthropologie« und »geheime[n] Anth-

ropologie« Brinkmann 2004, S. 71) und Ulrich Bröckling (»subversive[n] Anthropologie« 

Bröckling 2004, S. 78) konstatier t.

152 | Foucault 2012, S. 306.

153 | Foucault 1993b, S. 25.

154 | Foucault 2007c, S. 549.

155 | Ebd., S. 49. »Der Begrif f ›Er fahrung‹, dessen sich Foucault bereits in ›Wahnsinn 

und Gesellschaft‹ (1962) an zentraler Stelle bedient hatte, wurde später durch diskurs- 

und machttheoretisches Vokabular ersetzt.« Kammler und Plumpe 1987, S.  187. Die 

Kategorie menschliche Er fahrung wird aber auch in späteren Werksphasen relevant 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 223

theoretisch betrachtet kann Foucault die implizite Anthropologie, welche den 
Blick der Psychiatrie bestimmt156, nur zurückweisen, wenn er die Unterschei-
dung zwischen Vernunft/Unvernunft zieht und die Seite der Unvernunft als 
positive Möglichkeit markiert. Die Vernunft bewirkt dem Ergebnis der Studie 
zu Folge »Alienationen«, und umgekehrt leistet das »vereinzelte Aufblitzen« 
des Wahnsinns Widerstand gegen die einseitige Totalisierung des Menschen 
im »gigantischsten moralischen Gefangenendasein« der Vernunft. Die tragi-
sche Erfahrung des Wahnsinns verspricht Freiheit von den Zwängen der Ver-
nunft, was sich nach Foucault in den Schriften »Hölderlins, Nervals, Nietz-
sches und Artauds« beobachten lässt.157 Aber erst durch die Parteinahme für 
die paradoxe Konstruktion der »ursprünglichen Erfahrungsform« des Wahn-
sinns ist es möglich, von der »stummen Zerrissenheit des Menschen« zu spre-
chen und damit der Vernunft entgegenzuhalten, der Mensch könne ›mehr‹ 
sein.158 Dabei ist die Form dieser Unterscheidung eine anthropologische Fest-
legung, denn nur so ist es überhaupt möglich, die philosophischen, morali-
schen, medizinischen und psychiatrischen Medien der Menschenschaffung 
als fehlerhafte Betriebsanleitung oder defizitäre Baupläne zurückzuweisen. 
Unterhalb der hegemonialen Definitionsversuche der Vernunft ist Foucault 
zufolge »noch immer ein taubes tragisches Bewusstsein wach«159, womit die 
Argumentation selbst eine anthropologische Bestimmung vornimmt: So wird 
seit der Renaissance die »tragische Gestalt des Wahnsinns fortschreitend in 
den Schatten gedrängt«, aber sie ist im Menschen noch nicht endgültig zer-
stört.160 Zum Menschen gehört für Foucault die Möglichkeit des Wahnsinns 
als alternative Erfahrungsform.

Die Argumentation ist erkenntnistheoretisch ambivalent: Einerseits diffe-
renztheoretisch konstruiert, zeigt Foucault, wie die moderne Verkettung von 

bleiben und insb. in dem zweiten und dritten Band von »Sexualität und Wahrheit« wie-

derkehren, als »die Bedingung zu bestimmen, in denen das Menschenwesen das, was 

es ist, was es tut, und die Welt, in der es lebt‹ problematisier t‹ (SW II, S.  18)«, zit.n.: 

Ebd., S. 187.

156 | Foucault 2007c, S. 549.

157 | Ebd., S.  536. »Durch solche Träume versucht die Moral in Komplizenschaft mit 

der Medizin sich gegen die in der Internierung enthaltenen, aber zu schlecht einge-

schlossenen Gefahren zu ver teidigen. Die gleichen Gefahren faszinieren zur gleichen 

Zeit die Vorstellungskraft und die Begierden. Die Moral träumt davon, sie zu verbannen, 

aber es gibt etwas im Menschen, das davon träumt, sie zu erleben, sich ihnen wenigs-

tens zu nähern und ihre Phantasmen zu befreien.« Ebd., S. 365f.

158 | Ebd., S. 551. Später reflektier t und korregier t Foucault die Annahme der »Unter-

drückung« des Wahnsinn. Vgl. Foucault 2005p, S. 92f.

159 | Foucault 2007c, S. 49.

160 | Ebd., S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus224

Vernunft und Wahnsinn ein reziprokes Verhältnis ist, in welchem die Vernunft 
die Unvernunft als Bedingung der eigenen Möglichkeit benötigt. Gleichzeitig 
rekurriert Foucault aber auf die ›ursprüngliche‹ Erfahrungsform des Wahn-
sinns, als einer ›authentischen‹ Größe; im Sinne von »geheimen Wahrheiten 
des Menschen« und einem »Punkt Null« der Erfahrung.161 In »Wahnsinn 
und Gesellschaft« argumentiert Foucault, dass im Wahnsinn »die geheimen 
Wahrheiten des Menschen« zu finden sind und belastet die Argumentation 
mit dieser ontologischen Setzung.162 Foucault distanziert sich in den folgenden 
Schriften von der Vorstellung, es gäbe ursprüngliche Erfahrungsformen, die 
eine ahistorische Qualifizierung des Menschen erlauben, gleichwohl bleiben 
die anthropologischen Setzungen als positiver Kontrast bestehen. 

»Wahnsinn und Gesellschaft« untersucht das Andere der Vernunft, die 
vier Jahre später folgende Studie »Die Ordnung der Dinge« befasst sich mit 
dem Selben der Vernunft, wobei die These vertreten wird, dass das huma-
nistische Menschenbild des vernunftbegabten Subjektes als Zentrum aller 
Erkenntnis eine ideengeschichtlich junge Erfindung ist, die bald wieder ver-
schwinden wird und soll. Foucaults historische Untersuchung zeigt, wie »epis-
teme« – vergleichbar zu den Paradigmen der Wissenschaftstheorie Thomas S. 
Kuhns – in einer bestimmten historischen Situation determinieren, welche 
Wahrheiten als Wahrheit wahrgenommen und anerkannt werden.163 Die Be-
obachterposition dieser »Archäologie des Wissens«164 soll erklären, wie neue 
Erkenntnislogiken durch »ein radikales Ereignis« entstehen und wieder ver-
gehen.165 Aus einer solchen wissenschaftstheoretischen Perspektive heraus 
kritisiert Foucault die modernen Humanwissenschaften und die Transzen-
dentalphilosophie: Deren Feststellungen entstehen unter den Prämissen einer 

161 | Ebd., S. 7. Vgl. hierzu auch S. 544ff.

162 | Ebd., S. 545. Dieser Essentialismus ist ein Restbestand einer Position, die Fou-

cault in seiner Einleitung zu Ludwig Binswangers »Traum und Existenz« ver trat. Vgl. Fou-

cault 2001d, S. 107ff. Hier spricht Foucault vom Traum als Raum der »radikalen Freiheit« 

und von der »authentischen Bedeutung« der Geisteskrankheit. »Was als ›Geisteskrank-

heit‹ bezeichnet wird, ist nur entfremdeter, in eben jene Psychologie, die ihn erst er-

möglicht hat, entfremdeter Wahnsinn. Eines Tages müßte der Versuch unternommen 

werden, eine Studie über den Wahnsinn als Gesamtstruktur zu schreiben – über den be-

freiten, aus der Entfremdung zurückgeholten, gleichsam seiner ursprünglichen Sprache 

zurückgegebenen Wahnsinn.« Foucault 1968, S. 116.

163 | Vgl. Kuhn 1962. Siehe zum Vergleich Kuhn und Foucault insb.: Weinert 1982. 

Foucault wird den Begrif f »episteme« später nur noch selten verwenden. 

164 | Foucault 2012, S. 269.

165 | Foucault bleibt in »Die Ordnung der Dinge« die Begründung für diese »Diskonti-

nuität« der Entwicklung, d.h. »diese unerwartete Mobilität der erkenntnistheoretischen 

Dispositionen«, schuldig. Ebd., S. 269. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 225

historischen Erkenntnislogik (episteme) und können entsprechend nicht als 
zeitlos-objektive Wahrheit gelten. Begründet wird diese Kontingenz wissen-
schaftlicher Wahrheiten und damit die Nicht-Notwendigkeit einer bestimmten 
Vorstellung vom Menschen durch einen historischen Vergleich. Foucault folgt 
seinem Periodisierungsschlüssel von Renaissance, Klassik, Moderne und ana-
lysiert jeweils die erkenntnistheoretischen Prämissen dieser Epochen, mit dem 
Ergebnis, dass drei Übergänge zu neuen episteme sichtbar werden. Der erste 
Bruch fand demnach im 17.  Jahrhundert statt, der zweite um 1800, und der 
dritte soll, so die Prognose, in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts statt-
finden. Dabei drängt sich die Frage auf, wie Foucault diesen bevorstehenden 
Umbruch des Wissens quasi von außen und im Vorhinein beobachten kann, 
wenn das Wissen einer Epoche doch in den Grenzen des episteme gefangen 
ist? Obwohl es eine Position außerhalb des Diskurses stringent gedacht nicht 
geben kann, muss Foucault diese blind voraussetzen, um annehmen zu kön-
nen, dass seine Argumentation mehr ist als ein nur passiver Diskurseffekt.166 

Der Studie »Die Ordnung der Dinge« gemäß wurden in der Renaissance 
Wahrheiten durch die Logik von Ähnlichkeit und Symmetrie ermittelt,167 in 
der Klassik wandelte sich dieses episteme, nun wurden Tableaus entwickelt, 

166 | Foucaults Archäologie hat ein erkenntnistheoretisches Problem. Vgl. Dreyfus 

und Rabinow 1987, S.  117ff: Die Analyse operier t quasi psychoanalytisch, indem sie 

den Humanwissenschaften die ›unbewussten‹ und widersprüchliche Bedingungen ihrer 

Möglichkeit aufzeigt. Aber auch Foucaults Beobachtung ist in einer Paradoxie gefangen: 

Die Transformationsregeln des Diskurses, als Bedingung des Auftretens von Aussagen, 

sind als Bedingung der Möglichkeit transzendentale Setzungen. Dabei sind Foucaults 

strukturalistische Analysebegrif fe seltsam zeitlos (Diskurs, episteme, Struktur, Ele-

ment usw.), so als ob diese Begrif fe keine Geschichte hätten und voraussetzungslos 

auf zurückliegende Wissensordnungen angewandt werden könnten. Wenn Foucault den 

Mensch-Wissenschaften die kontingenten Bedingungen der Möglichkeit ihrer Wahrheit 

vorrechnet, ist dies nur möglich in der Annahme, dass seine eigene Sprache wahr ist. 

Wäre sie es nicht, wäre es nicht möglich, die Humanwissenschaften erkenntnistheo-

retisch zu kritisieren. Aber die Regeln des Sprechens, die Foucaults quasi ahistorisch 

aufzeigt, sind blind für die eigenen Regeln des Sprechens, als blinder Fleck der Beob-

achtung wird dies konstitutiv übersehen. Die Analyse beansprucht eine transzenden-

tale Beobachterposition, weil sie auf der Ebene der episteme operier t, gleichzeitig ist 

sie aber Teil einer geschichtlichen Praxis, d.h. positiv-empirischer Teil der Welt. So re-

produzier t Foucault selbst das »Doppel«, im Sinne eines »archäologischen Zirkels«, das 

er an anderen Wissenschaften kritisier t. Diese Kritik der Erkenntnismöglichkeiten der 

archäologischen Schrif ten haben insb. Hubert L. Dreyfus und Paul Rabinow überzeu-

gend dekonstruier t. Ebd., S. 105-127. 

167 | Vgl. Foucault 2012, S. 61ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus226

welche der Logik der Repräsentation folgten.168 Mit dem ausgehenden acht-
zehnten Jahrhundert, also wiederum im Zuge der Modernitätsschwelle169, 
entsteht nicht nur die Transzendentalphilosophie, sondern ebenso entwickeln 
sich die neuen Wissenschaften Biologie, Philologie und Ökonomie, so dass 
sich die epistemische Logik der Geschichte bzw. Geschichtlichkeit durchsetzt, 
d.h. Erkenntnisgegenstände werden nach der »Funktion« und »Organisation« 
ihrer Elemente analysiert und entsprechend der jeweiligen Disziplin, dem ge-
schichtlichen Ursprung des Lebens, der Sprache und der Arbeit aufgeklärt:170 
Der Mensch als vernunftbegabtes Subjekt ist wiederum die zentrale Erfindung 
dieser wissenschaftlichen Revolution am Ende des 18. Jahrhunderts: »Vor dem 
Ende des achtzehnten Jahrhunderts existierte der Mensch nicht.« […] »es gab 
kein erkenntnistheoretisches Bewußtsein vom Menschen als solchem.«171 An-
ders formuliert: Der Mensch wird erst durch die modernen Wissenschaften 
konstruiert, und zwar als Zentrum aller Erkenntnis. Erst die Humanwissen-
schaften schufen ein Bewusstsein von der Existenz dieses Menschen. Foucault 
fasst seine Argumentation in einem Interview prägnant zusammen: 

»Ich habe versucht, folgende Phänomene zu analysieren. In dem wissenschaftlichen 

Diskurs, den der Mensch seit dem 17.  Jahrhundert führte, erschien im Laufe des 

18.  Jahrhunderts ein neues Objekt: der ›Mensch‹. […] Der Mensch erschien als mög-

liches Objekt der Wissenschaft – nämlich der Humanwissenschaften – und zugleich als 

das Wesen, das Erkenntnis erst möglich macht. Der Mensch gehört also einerseits als 

mögliches Objekt zum Gegenstandbereich der Erkenntnis und galt zugleich in grund-

sätzlicher Weise als Ausgangspunkt jeglicher Erkenntnis.«172 

Der Mensch als Analysegegenstand ist demnach einerseits ein empirisches 
Objekt, das positiv als Phänomen erforscht werden kann. Andererseits und 
paradoxerweise muss dieser Mensch, als transzendentales Subjekt, als das 
Apriori der Erkenntnis, vorausgesetzt werden bzw. sich selbst voraussetzen. 

168 | Vgl. ebd., S. 82ff.

169 | »Gegenüber der Ideologie markier t die kantische Kritik die Schwelle unserer Mo-

dernität.« Ebd., S. 299.

170 | Vgl. ebd., S. 269ff. 

171 | Ebd., S. 373. Weiterhin »[…] erkennt man, wenn man sich die Kulturen des 16., 17. 

und 18. Jahrhunderts etwas genauer ansieht, dass der Mensch darin buchstäblich keine 

Rolle spielt.« Foucault 2001g, S. 698.

172 | Foucault 2001j, S. 778. Oder anders: »[S]ie deckt so ein transzendentales Feld 

auf, in dem das Subjekt, das nie in der Er fahrung gegeben wird (weil es nicht empirisch 

ist), das aber endlich ist (weil es keine intellektuelle Intuition gibt), in seinem Verhält-

nis zu einem Objekt X alle formalen Bedingungen der Er fahrungen im allgemeinen be-

stimmt.« Foucault 2012, S. 300.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 227

Noch einmal anders formuliert: Die Humanwissenschaften postulieren den 
Menschen zeitgleich als empirisches Objekt eines positiven Wissens und als 
transzendentales Subjekt der Erkenntnis. Der Mensch ist somit eine wider-
sprüchliche Konstruktion, »eine seltsame, empirisch-transzendentale Dub-
lette«, wie Foucault schreibt.173 Das Paradoxon des Subjekt/Objekt-Menschen 
lässt sich nicht einholen, weil die empirische Erfassung des Menschen nie 
beim transzendental vorausgesetzten Subjekt ankommen kann.174 

Diese kritische Analyse demontierte insbesondere die Vorstellung und 
Hoffnung, der Mensch könne hinreichend Wissen über sich selbst akkumu-
lieren, um sich und die Geschichte eigenständig steuern zu können. Die in-
flationär zitierte Schlusspassage des Buches sensibilisiert vor diesem Hinter-
grund dafür, dass die Konstruktion des vernunftbegabten Subjektes nicht den 
Schlusspunkt der menschlichen Entwicklung bilden kann. Nichts anderes be-
sagt die metaphorisch-pathetische Prognose vom »Tod des Menschen«175, wo-
nach »der Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand.«176 
Eine bewusste Provokation, mittels der aufstrebende Akademiker die Denker 
des humanistischen Existenzialismus verärgerte und die Verkaufszahlen des 
Buches steigert:177 

»Man braucht sich nicht sonderlich über das Ende des Menschen aufzuregen; das ist 

nur ein Sonderfall oder, wenn Sie so wollen, eine der sichtbaren Formen eines weitaus 

allgemeineren Sterbens. Damit meine ich nicht den Tod Gottes, sondern den Tod des 

Subjekts, des Subjekts als Ursprung und Grundlage des Wissens, der Freiheit, der Spra-

che und der Geschichte.«178 

Die Prognose eines »allgemeineren Sterbens« und der Tod der Freiheit des 
Subjektes sind sicherlich, zumindest für diejenigen, die am Glauben an das 
selbstbestimmte Subjekt festhalten, keine optimistischen Erwartungen. Aber 
ist die Wissenschaftskritik Foucaults ohne anthropologische Festlegungen 
möglich? Und wenn Foucault hier eine implizierte Anthropologie vertritt, ist 
diese pessimistisch? Gegen Foucaults Selbstdeutung möchte ich zeigen, dass 
seine Analysemethode die Frage nach der Conditio humana nur mit anderen 

173 | Ebd., S. 384.

174 | Foucault illustrier te diesen Widerspruch an der Dif ferenz von Empirisch/Tran-

szendental sowie Cogito/Ungedachtes und Zurückweichen/Wiederkehr. Vgl. ebd., 

S. 377-384.

175 | Siehe zur Kritik am »Tod des Menschen«: Ferry und Renaut 1987, S. 112f.

176 | Foucault 2012, S. 462.

177 | Vgl. zum Abgesang des Humanismus und mensch-zentrier ten Denken: Ebd., 

S. 412.

178 | Foucault 2001c, S. 1002. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus228

Begriffen stellt. An keiner Stelle der »Ordnung der Dinge« ist definiert, was der 
Mensch stattdessen ist, vielmehr versucht die Analyse, anthropologische Set-
zungen zu unterlaufen, was allerdings nicht gelingt. Foucaults Kritik an den 
Humanwissenschaften wird als Überprüfung der »Erzeugung des Menschen 
durch den Menschen«179 und »Diskurs, den der Mensch seit dem 17. Jahrhun-
dert führt« vorgestellt. Bereits diese Formulierung belegt, dass Foucault den 
Menschen in anderer Form permanent voraussetzen muss, um die anthropo-
logische Konstruktion des humanistischen Menschen kritisieren zu können. 
Aus systematischen Gründen hätte Foucault vielleicht die paradoxe Formulie-
rung ›Der Diskurs, den der Diskurs seit dem 17. Jahrhundert führt‹ wählen sol-
len. Aber in der getätigten Aussage muss eine bestimmte Form des Menschen 
vorausgesetzt werden, um die humanistische Anthropologie ablehnen zu kön-
nen. Selbstverständlich gibt es nach Foucault kein Apriori des Subjektes und 
kein transzendentales Wissen. »Die Ordnung der Dinge (Les mots et les choses) 
ist ein einziger Sturmlauf gegen die Festlegung des Menschen in bestimmten 
transzendentalen Grenzen.«180 Foucault argumentiert in diesem Zusammen-
hang strukturalistisch und wendet gegen die humanistische Philosophie ein, 
dass »[…] die Möglichkeit des Menschen letztlich auf einer Menge von Struk-
turen beruht, die er zwar denken und beschreiben kann, deren Subjekt oder 
souveränes Bewusstsein er jedoch nicht ist.«181 Die Strukturen bestimmen, 
welchen Handlungsspielraum die Menschen in der Welt haben, somit ist der 
Mensch dazu verurteilt, als Beobachter die Welt passiv wahrzunehmen, ohne 
steuernd eingreifen zu können. Aber nicht nur die politischen und lebenswelt-
lichen Praxen, sondern das Denken selbst ist bis in die feinsten Verästelungen 
von den Strukturen bestimmt.182 Die geschichtlichen Bedingungen definieren, 
wie die Welt wahrgenommen wird und diktieren den Zeichengebrauch. Wenn 
ein Subjekt sich als souveräner Akteur und Schöpfer von Zeichen interpretiert, 
entspricht dies einer Selbsttäuschung, weil die Zeichen dem Einzelnen immer 
schon vorgegeben sind und diese Illusion lediglich zulassen und damit vor-
täuschen.183 

Der Verweis auf die Entstehung des Menschen aus Strukturen impliziert 
aber auch eine Historisierung des Menschen, und Foucaults geschichtliche 

179 | Foucault 2008a, S. 84f.

180 | Schmid 2008, S. 16.

181 | Foucault 2001j, S. 779.

182 | Diesen passiv-externen Schöpfungsprozess wird Foucault in »Überwachen und 

Strafen« folgendermaßen beschreiben »Das Individuum ist zweifellos das fiktive Atom 

einer ›ideologischen‹ Vorstellung der Gesellschaft; es ist aber auch eine Realität, die 

von der spezifischen Machttechnologien der ›Disziplin‹ produzier t worden ist.« Foucault 

2005q, S. 249f. 

183 | Vgl. zu dieser Kritik: Frank 1984, S. 123. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 229

Vermessung beschreibt den Menschen als ein gänzlich offenes und immer 
veränderbares Wesen. Das bedeutet im Umkehrschluss eine Zurückweisung 
jeder abschließenden Definition des Menschen, eine Absage an die limitier-
te Erfahrungsform der modernen Vernunft, und erfordert somit eine eigene 
anthropologische Setzung. Foucaults Apriori ist ein Mensch, der zwar immer 
durch geschichtliche Bedingungen und Ordnungen eingeschränkt ist, aber 
gleichzeitig entlang von geschichtlichen Abfolgen modifizierbar. Dies bedeu-
tet insbesondere, dass der Mensch – das Subjekt in diesem Zusammenhang –, 
immer das Produkt der Umwelt/Strukturen ist, bzw.184 Die Selbsterfahrung 
des Menschen als qualitativ bestimmtes Wesen ist nur möglich durch vorher-
gehend »Wissens-Serien«, die dem Menschen eingeschrieben werden müs-
sen, um den Menschen als Menschen überhaupt erst zu schaffen. Jene passive 
Rolle des Menschen als Spielball und Verhandlungsmasse der geschichtlichen 
Strukturen entspricht insofern einer pessimistischen Anthropologie, als der 
Mensch in dieser Konstruktion immer ein Gefangener seiner eigenen Ge-
schichte ist, die er nur passiv und ohnmächtig erfährt, wobei seine Selbstbe-
freiung ausgeschlossen bleibt. 

Wie hoch aber das Ausmaß der externen Formung des Menschen ist und 
wie viel Möglichkeiten für das Subjekt in der Moderne bleiben, »sich selbst […] 
umzuformen«, dazu hat Foucault unterschiedliche und widersprüchliche An-
gaben gemacht.185 Implizit muss die Kritik an der humanwissenschaftlichen 
Anthropologie ein mehr an anthropologischen Möglichkeiten und damit ein 
anderes Menschenbild voraussetzen. Durch die Kritik an der humanistischen 
Anthropologie wird die anthropologische Frage somit wiederholt und damit 
ein »anthropologischer Zirkel« gezogen.186 Das, was untersucht und dessen 
bisherige Vermessung kritisiert wird, muss gleichzeitig quasi transzendental 
vorausgesetzt werden. Der Mensch erscheint in der gleichzeitigen Zurückwei-
sung und verdeckten Neu-Stellung der anthropologischen Frage als eine Exis-
tenz, die sich durch die Geschichte immer neu konstituiert bzw. konstituiert 
wird. Sein Selbst- und Weltverhältnis ist für den Menschen immer fragil, um-
kämpft und unsicher.187 Somit verfängt sich Foucault selbst in einer zirkulären 

184 | »Es gibt keine menschliche Handlung, die nicht strukturier t wäre, noch gibt es 

eine Struktur, die nicht signifikativ wäre, das heißt, die nicht als Qualität der Psyche und 

des Verhaltens eines Subjekts eine Funktion er füllte. Kurzum, diese Position umfasst 

drei zentrale Thesen: es gibt ein Subjekt; in der historischen und kulturellen Dimension 

ist dieses Subjekt stets transindividuell; jede psychische Aktivität und jedes Verhalten 

des Subjektes sind stets strukturier t und signifikativ, das heißt funktionell.« Foucault 

2001i, S. 1033.

185 | Foucault 2008c, S. 38. 

186 | Vgl. Hierzu: Brinkmann 2004, S. 85. Und darüber hinaus: Brinkmann 1999.

187 | Vgl. Brinkmann 2004, S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus230

Argumentation, dem erkenntnistheoretischen »Doppel-Problem«.188 Wie wi-
dersprüchlich Foucaults Aussagen zum Thema Anthropologie ausfallen, zeigt 
derweil diese Aussage aus dem Jahr 1978: 

»daß die Menschen im Laufe ihrer Geschichte niemals aufgehört haben, sich selbst zu 

konstruieren, das heißt ihre Subjektivität beständig zu verschieben, sich in einer unend-

lichen und vielfältigen Serie unterschiedlicher Subjektivitäten zu konstituieren. Diese 

Serie von Subjektivitäten wird niemals zu einem Ende kommen und uns niemals vor 

etwas stellen, das ›der Mensch‹ wäre. Der Mensch ist ein Er fahrungstier: Er tritt ständig 

in einen Prozeß ein, der ihn als Objekt konstituier t und ihn dabei gleichzeitig verschiebt, 

ver formt, verwandelt – und der ihn als Subjekt umgestaltet.«189 

Die Aussage erscheint widersprüchlich, wenn man nach den Möglichkeiten 
der Selbstkonstitution des Menschen fragt: Einerseits schaffen die »Menschen 
[…] sich selbst«. Andererseits und im Widerspruch dazu wird der Mensch »als 
Objekt konstituiert« und durch Prozesse passiv »verformt«, »verwandelt« und 
»umgestaltet«. Dieser Gegensatz zeigt sich insbesondere, wenn die Texte von 
vor 1978 mit jenen verglichen werden, die danach entstanden. Die historischen 
Analysen bis »Der Wille zum Wissen« (1976) weisen den Menschen als passi-
ves Produkt der Strukturen aus. Pessimistisch ist diese anthropologische Pers-
pektive – meiner Analyse folgend –, weil die Menschen immer als Leidtragen-
de der Macht dargestellt werden, keine positiven Entwicklungen beschrieben 
werden und die Menschen nie aktiv ihre Geschichte oder sich selbst gestalten. 
Danach schwenkt die Perspektive um: Der Mensch erschafft sich nun – er-
staunlich ungehindert durch die Determinationen der Macht – mittels »Tech-
nologien des Selbst« und der »Sorge um Sich«.190 Damit wird explizit, was 
zuvor der normative Hintergrund für Foucaults kritische Interventionen war. 
In der Spätphase seines Werkes zeigt sich eine geradezu optimistische Hoff-

188 | »Indem Foucault den anthropologischen Menschen als psychologische Innerlich-

keit (WG), als organische Körperlichkeit (GK) und als vorstellendes Subjekt (OD) kritisch 

in den Blick nimmt, reproduzier t er das traditionelle Modell der Schichtenanthropolo-

gie.« Ebd., S.  85. D.h. in »Wahnsinn und Gesellschaft« befasst sich Foucault mit der 

Unterscheidung Seele/Psyche, in »Geburt der Klinik« mit dem Körper/Physis und in »Der 

Ordnung der Dinge« mit dem Geist/Kognition.

189 | Foucault 2008a, S. 84f. 

190 | Im Anschluss an Epiktet verweist Foucault beispielsweise darauf: »In dem Maße, 

wie er frei und vernünftig ist – und frei, vernünftig zu sein –, ist der Mensch dasjenige 

Wesen in der Natur, dem es aufgegeben ist, für sich selbst zu sorgen.« Foucault 2007b, 

S. 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 231

nung auf mannigfache positive Entwicklungsmöglichkeiten, und der künftige 
Mensch erscheint auffallend friedfertig.191 

Ferner nimmt Foucault die anthropologische Verortung »Erfahrungstier« 
vor. Die Bezeichnung »Tier« dient hier sicherlich auch dazu, Menschenbilder, 
die den Menschen noch vom Tier unterschieden wissen wollen, zu kritisieren. 
Dabei ist die Bezeichnung »Tier« eine implizite Referenz auf Nietzsche, und 
darüber hinaus auf biologistische Anthropologie und Evolutionstheorie. Die 
menschliche Erfahrung ist wiederum in Foucaults Schriften omnipräsent.192 
Die Relevanz zeigt sich durch die Werksgeschichte an der Fokussierung von 
Thematiken wie Tod, Wahnsinn, Lust, Sex usw., wobei sich Foucault vor allem 
für ›Extrem-Erfahrungen‹, d.h. Formen des existenziellen Wahrnehmens des 
Selbst und dessen Endlichkeit begeistert.193 Es findet sich so insbesondere in 
den Texten der 1960er Jahre eine Spannung zwischen analytischem Struktu-
ralismus und gleichzeitiger empathischer Betonung des Gegendiskurses, der 
Grenzerfahrung als quasi ›eigentlich-ursprünglicher‹ Erfahrung des Selbst. 
Durch Erfahrung gewährleistet der Mensch nicht nur Umweltkontakt, entlang 
von Erfahrung wird der Einzelne konstituiert bzw. konstituiert sich der Einzel-
ne selbst. Dass Foucault die im Frühwerk bereits angelegte ›Rumpf-Anthropo-
logie‹ in seiner letzten Schaffensphase ins Zentrum rückt, lässt sich mit Blick 
auf die Texte der 1980er Jahre kaum bestreiten, welche ohne den emphatischen 

191 | Hierauf wird im Kapitel »Fluchtpunkt Subjekt« detaillier t eingegangen. 

192 | Vgl. hierzu »Schrif ten in vier Bänden. Dits et Ecrits, S. I. 29, 110, 126, 135, 149, 

165, 177, 189, 215-219, 235, 272, 275, 293, 322, 384, 450, 466, 479, 513, 518, 529, 

546, 673, 717, 805, 848, 897, 920, II 40f, 70, 133, 136, 209, 253, 354, 607, 649, 

678, III 221 478, 552, 554, 937, IV 52, 259, 265f, 302, 470, 704, 731, 754, 871, 932, 

943-959. Foucault 2005aa, S. 1076. »Die Er fahrung ist es, die Foucault von irgendwel-

chen anthropologischen Bestimmungen des ›Menschen‹ abhält und ihn doch zu dieser 

Bestimmung verleitet: Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Auch hier zeigt sich Foucault 

geradezu besessen von dem Gedanken, daß ein Mensch nicht ›identisch‹ mit sich sein, 

sondern ein anderer werden solle.« Schmid 2008, S. 7.

193 | Foucault 2005w, S. 175. Die Grenzerfahrungen, die Foucault propagier t, erhalten 

ihren Sinn erst durch die Er fahrung der eigenen Existenz bzw. die Er fahrung der eigenen 

Nicht-Existenz (»die Schwelle zum Tod« oder »die schwarze Wand des Todes«, Foucault 

1974a, S.  91). Ideengeschichtlich begibt sich Foucault dadurch in die Nähe des Exis-

tenzialismus sowie und insb. zu Martin Heidegger, der neben Nietzsche eine zentrale, 

wenn auch implizite Referenz in seinen Texten ist. Die Sorge ist nicht zufällig einer der 

zentralen Begrif fe in Heideggers fundamentalen Ontologie, von der Foucault stark ge-

prägt war. Vgl. hierzu Forst 1990, S. 146ff. Auch Heidegger wollte keine Anthropologie 

formulieren, ein Anspruch, dem er nicht gerecht wurde, zumal die Kategorie des sich um 

den Tod sorgenden Daseins nicht ohne ein Menschenbild vorzustellen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus232

Rekurs auf das Selbststeuerungsvermögen des Menschen, d.h. die »aktive 
Form der Selbstbeherrschung«, nicht funktionieren würden.194

Das alte/neue Interesse am Menschen spiegelt sich aber ebenso in der 
Neu-Konzeption der Analytik der Macht und den hierfür zentralen Kategorien 
Widerstand und Freiheit: »Menschen erheben sich, das ist eine Tatsache. Auf 
diesem Wege gelangt die Subjektivität (nicht der großen Männer, sondern je-
des beliebigen Menschen) in die Geschichte und haucht ihr Leben ein.«195 Die 
pessimistisch-strukturalistische Position ist in diesen Aussagen nicht wieder-
zuerkennen. In vorangegangenen Texten der 1970er Jahre hatte Foucault, wie 
wir gesehen haben, unmissverständlich insistiert, dass der Zusammenhang 
genau umgekehrt zu denken ist: Nicht die menschliche Subjektivität oder das 
Individuum wirkt auf die Geschichte, sondern die Geschichte produziert die 
Menschen als unterworfene Subjekte und oktroyiert Individualität. »Das Indi-
viduum ist das Produkt der Macht.«196 Deshalb erscheint es aus der Perspektive 
der »Mikrophysik der Macht« auch (vordergründig) sinnlos, das menschliche 
Subjekt zum Ausgangspunkt einer philosophischen Analyse zu erheben, ist 
es doch lediglich ein Effekt der ihm vorausliegenden Diskurse bzw. Machtver-
hältnisse. Glaubt man dem Autor von »Überwachen und Strafen«, so findet 
jede menschliche Erfahrung unter den Voraussetzungen und Bedingungen 
von Machtverhältnissen statt. Diese Macht erschafft Individualität, indem sie 
Körper und Geist gefangen nimmt, Normen implantiert und Unterwerfung 
zum Subjekt erzwingt.197 In jener Konstruktion wird zunächst der mensch-
liche Körper von der Macht in Besitz genommen und dadurch ein Individuum 
geschaffen, und dessen Unterwerfung erschafft überhaupt erst das moderne 
Subjekt. Von anthropologischer Bedeutung ist in diesem Zusammenhang die 
Umkehrung der Körper/Seele-Dichotomie:

194 | Foucault 2008c, S. 85. Demnach war es dem Homo sapiens in der Antike mög-

lich, als »Subjekt seine Herrschaft« über die »sexuelle Lust« und darüber hinaus über 

den eigenen Lebensentwurf zu behaupten. Foucault 2007b, S. 92f.

195 | Foucault 2005w, S. 178.

196 | Foucault 1978a, S. 229f.

197 | »Ich glaube, daß die Identität eines der ersten Produkte der Macht ist, dieses 

Typs von Macht, den wir in unserer Gesellschaft kennen. Ich glaube nämlich fest an die 

konstitutive Bedeutung der juristischen-politisch-polizeilichen Formen unserer Gesell-

schaft. Ist das mit sich selbst identische Subjekt mit seiner eigenen Historizität, seiner 

Genese, seinen Kontinuitäten, mit den bis zum letzten Tag seines Lebens verlängerten 

Wirkungen seiner Kindheit etc. nicht das Produkt eines gewissen Typus von Macht, die 

auf uns in alten juristischen und den neuesten polizeilichen Formen ausgeübt wird?« 

Foucault 2005q, S. 197.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 233

»Man sage nicht, die Seele sei eine Illusion oder ein ideologischer Begrif f. Sie existier t, 

sie hat eine Wirklichkeit, sie wird ständig produzier t – um den Körper, am Körper, im 

Körper – durch Machtausübung an jenen, die man überwacht, dressier t und korrigier t, 

an den Wahnsinnigen, den Kindern, den Schülern, den Kolonisier ten, an denen, die man 

an einen Produktionsapparat bindet und ein Leben lang kontrollier t. […] Doch täusche 

man sich nicht: man hat an die Stelle der Seele, der Illusion der Theologen, nicht einen 

wirklichen Menschen gesetzt. Der Mensch, von dem man uns spricht und zu dessen Be-

freiung man einlädt, ist bereits in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tiefer ist 

als er. Eine ›Seele‹ wohnt in ihm und schaff t ihm eine Existenz, die selber ein Stück der 

Herrschaft ist, welche die Macht über den Körper ausübt. Die Seele: Effekt und Instru-

ment einer politischen Anatomie. Die Seele: Gefängnis des Körpers.«198

Zunächst drängt sich hier die Frage auf, wie Foucault diese Kritik an der Sub-
jektphilosophie vorbringen kann? Bedingung der Möglichkeit der Kritik ist ein 
Beobachterstandpunkt, der es erlaubt, die ›Wahrheit‹ zu sprechen. Aber jene 
Einsicht in die Vor-Strukturiertheit des Subjektes bedingt eine Beobachter-
position außerhalb der Vorgegebenheit der Zeichen, die es stringent gedacht 
nicht geben kann. Foucault bezieht seine Erkenntniskritik somit nur einge-
schränkt auf sich selbst.199 

Das Subjekt in »Überwachen und Strafen« ist kein autonomer Herr, der 
sich selbst steuert, sondern Knecht der neuen Technologien der Macht.200 Der 
Terminus »Unterwerfung« veranschaulicht den Pessimismus in Foucaults 
Subjekttheorie, denn jedem subjektiven Bewusstsein gehen Machtstrukturen 
voraus, und somit ist die Ausbildung normkonformer Persönlichkeiten ein de-

198 | Foucault 2010, S. 41f.

199 | »Ich versuche, mich außerhalb der Kultur zu stellen, der wir angehören, und ihre 

formalen Bedingungen zu untersuchen, um sie einer Kritik zu unterziehen, und zwar nicht, 

um ihre Werte herzuleiten, sondern um zu sehen, wie sie tatsächlich hat entstehen kön-

nen.« Foucault 2001j, S.  776. Hier stellt sich die Frage, wie ein solcher Beobachtungs-

standpunkt außerhalb der eigenen Kultur/Gesellschaft überhaupt eingenommen werden 

kann? An anderer Stelle schreibt er hierzu: »Die Wahrheit ist selbst Teil der Geschichte des 

Diskurses und ist gleichsam ein Effekt innerhalb eines Diskurses oder einer Praxis.« Fou-

cault 2008a, S. 47. Und weiter heißt es: »Einen wissenschaftlichen Diskurs halten, das ist 

nichts, was in einen Bereich oberhalb oder außerhalb der Geschichte fiele, sondern ge-

hört zur Geschichte ebenso wie eine Schlacht, die Erfindung einer Dampfmaschine oder 

eine Epidemie.« Ebd., S. 87. Hier entsteht ein Widerspruch zwischen dem weitreichenden 

Deutungsanspruch und der Möglichkeit, solche Deutungen der eigenen Kultur, Geschich-

te, des wissenschaftlichen Diskurs usw. mit dem Anspruch auf ›Wahrheit‹ vorzunehmen, 

zumal Foucault selbst Teil seiner Untersuchungsgegenstände ist.

200 | Vgl. Foucault 2010, S.  379ff. »Das Subjekt ist, anders formulier t, Ef fekt der 

Macht und Gefängnis des Körpers in einer Person.« Kneer 1996, S. 270.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus234

mütigender Akt, eine Unterjochung usw. Das Subjekt wird in dieser Aussage 
dann zum Spielball der Strukturen, vergleichbar zu Schopenhauers Willen, be-
stimmen die Strukturen, was ein Subjekt überhaupt sein kann. Allen, die noch 
auf die Befreiung des Menschen aus der berühmten ›selbstverschuldeten Un-
mündigkeit‹ hoffen, muss diese Einschätzung pessimistisch erscheinen. Sogar 
die christliche Anthropologie hatte den Zusammenhang von Körper und Seele 
optimistischer gedeutet, denn wenn die Seele durch den Tod von den Zwängen 
des Körpers befreit ist, besteht wenigstens im Jenseits die Möglichkeit auf gött-
liche Erlösung. Mit Blick auf die Ideengeschichte des Pessimismus grenzt sich 
Foucault mit dieser These auch von der gnostischen Vorstellung ab, die Seele 
würde durch irdische Zwänge entfremdet und ihrer Möglichkeiten beraubt.201 
Foucaults Theorie hat sich offiziell von solchen theologisch-metaphysischen 
Spekulationen verabschiedet und dreht den diesseitigen Zusammenhang von 
Körper und Seele um.202 Spätestens seit dem 18. Jahrhundert nimmt die See-
le den Körper gefangen und nicht umgekehrt. Die »politische Anatomie des 
Körper« zielt darauf, Körper zum Zweck »einer ausnutzbaren Kraft« zu trans-
formieren, wozu der Einzelne sowohl »produktiver wie unterworfener Körper« 
sein muss.203 Die Seele meint hier die Machtstrukturen, die in das Bewusstsein 
des Einzelnen, durch »[…] Prozeduren der Bestrafung, der Überwachung, der 
Züchtigung, des Zwanges […]«, implantiert werden und die Seele des Einzel-
nen als schuldbeladen und strafwürdig konstituieren.204 Die Biomasse Körper 
wird durch diese Seele eingekerkert. Der Rekurs auf die materielle Körperlich-
keit ist wiederum nicht ohne anthropologische Bestimmungen denkbar, wobei 
nicht der ›Kerker-Körper‹ das Problem ist, sondern dessen seelische Gefangen-
nahme. Der Körper wird hier untergründig – und vergleichbar zur Unvernunft 
in »Wahnsinn und Gesellschaft« – als normativ-positive anthropologische Ka-
tegorie und im Gegensatz zur freiheitsberaubenden Seele vorausgesetzt. Diese 

201 | Anti-gnostisch ist Foucaults Argumentation auch, weil die Genealogie, wie sie 

Foucault in den 1970er Jahren vorstellt, Erlösung nicht durch Erkenntnis versprechen 

kann, weil die Erkenntnis immer im Macht-Wissen-Komplex gefangen bleibt – wobei die-

se Einsicht sicherlich eine privilegier te Erkenntnisposition bedingt wie zeitigt.

202 | »Doch die wohl hartnäckigste und mächtigste unter diesen Utopien, mit denen 

wir die traurige Topologie des Körpers auszulöschen versuchen, ist der große Mythos 

der Seele, aus dem sie seit den Anfängen der abendländischen Geschichte schöpfen.« 

Foucault 2005d, S. 27.

203 | Foucault 2010, S.  37. »Die schöne Totalität des Individuums wird von unserer 

Gesellschaftsordnung nicht verstümmelt, unterdrückt, entstellt; vielmehr wird das In-

dividuum darin dank einer Taktik der Kräfte und der Körper sorgfältig fabrizier t.« Ebd., 

S. 278f.

204 | Ebd., S. 41f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 235

Setzung des ›ursprünglichen Körpers«205 erklärt auch, warum die Analyse des 
Gefängnisses keineswegs eine positivistisch-historische Studie ist, sondern als 
Anklage und Widerspruch gegen den modernen Strafvollzug angelegt. Frag-
lich erscheint bei diesen fast psychoanalytischen Einlassungen, wie stark Fou-
cault hier selbst noch an die »Repressionshypothese« glaubt, die er drei Jahre 
später in »Der Wille zum Wissen« zu Grabe tragen wird. 

Mit Blick auf diese heterogenen anthropologischen Aussagen erscheint eine 
ideengeschichtliche Kontextualisierung und Systematisierung notwendig: Folgt 
man Aristoteles, zeichnet sich der Mensch (bzw. der griechische Mann) bekannt-
lich als Zoon politikon aus. Hinter dieser anthropologischen Bestimmung steht 
die Unterscheidung zwischen dem Naturzustand und der Rechtsordnung, wel-
che als Grundmodell der politischen Anthropologie seit der Antike hegemonial 
ist. Idealtypisch zugespitzt trennt die Dichotomie von Natur- und Kulturzustand 
die politischen Theorien: Der eine Pol idealisiert den Naturzustand als Garant 
der Freiheit, und der andere hofft, auf die Friedenssicherung mittels einer poli-
tischen Ordnung. Das prominenteste Paar jener dichotomen Bewertung von 
Naturzustand und Rechtsordnung sind Jean-Jacques Rousseau und Thomas 
Hobbes, und an diesen idealtypische Antipoden lässt sich zeigen, dass Foucaults 
Theorie weder der einen noch der anderen Partei entspricht.206 Wie Rousseau 
beurteilt auch Foucault in seinen Analysen die zivilisatorische Ordnung kritisch 
und stellt sich die Aufgabe, herauszufinden, »kraft welcher Mechanismen wir 
zu Gefangenen unserer eigenen Geschichte geworden sind.«207 Foucault arbei-
tet mit der Annahme, dass der Zivilisationsprozess und gerade der Übergang 
zur Moderne mit einer inflationären Steigerung der Macht einhergehen und 
dadurch menschliche Möglichkeiten negiert werden. Die Auswüchse und die 
Pervertierung der Machtverhältnisse begründen in dieser Konstruktion die 
Übel in der Welt. Macht ist nach Foucault nicht generell böse oder dem »Wesen 

205 | »Foucault spricht dann in der Tat auch (in der französischen Ausgabe) von ›les 

corps eux-mêmes‹ (Foucault 1975: 31); die deutsche Übersetzung gibt Foucaults An-

leihen bei einer ursprungs- bzw. wesensmetaphorischen Begrif flichkeit nicht wieder.« 

Kneer 1996, S. 270f, FN 14. Vgl. hierzu auch Visker 1991, S. 87f.

206 | In Foucaults politischer Theorie wird die Dif ferenz von zoe und bios mit der Mo-

derne indif ferent, wenn sich das Politische beginnt, des Lebens zu bedienen: »Aber die 

›biopolitische Modernitätsschwelle‹ einer Gesellschaft liegt dort, wo es in ihren politi-

schen Strategien um die Existenz der Gattung selbst geht. Jahrtausende hindurch ist 

der Mensch das geblieben, was er für Aristoteles war: ein lebendes Tier, das auch einer 

politischen Existenz fähig ist. Der moderne Mensch ist ein Tier, in dessen Politik sein 

Leben als Lebewesen auf dem Spiel steht.« Foucault 1983, S. 138.

207 | Foucault 1987a, S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus236

nach ein Übel«, aber immer gefährlich.208 Wenn Foucault betont, dass alles im-
mer gefährlich ist, stellt sich die Frage, was die Ursache dieser Gefahr ist?209 Der 
Mensch kann es in besagter Konstruktion nicht sein, weil er als passives Produkt 
der Machtverhältnisse dazu gar nicht die notwendige Handlungsfreiheit besitzt. 
Als unterworfenes Subjekt der vorausgehenden Macht kann er nicht ursächlich 
das Übel verantworten. Aber gegen Rousseau verweist Foucault – jedenfalls nach 
»Wahnsinn und Gesellschaft« – darauf, dass es den Naturzustand im Sinne 
eines »Ursprungs« oder »Nullpunktes« nie gegeben hat, weshalb es sinnlos ist, 
wie Rousseau zu sagen, »der Mensch ist von Natur aus gut«.210 Auch in seinen 
späteren Schriften weist Foucault den Gedanken zurück, »[…] daß es ein We-
sen oder eine Natur des Menschen gebe […]«.211 Der Mensch ist weder gut noch 
schlecht, sondern kontingent. Somit ist der Mensch aber auch nicht von Natur 
aus gefährlich, die Gefahr besteht darin, dass sich – wie Foucault im Spätwerk 
konkretisiert – Machtverhältnisse zu Herrschaftsverhältnissen verhärten.212 Die 
Machtverhältnisse werden in diesem theoretischen Kosmos nicht als kontingent 
gedacht; ihre genaue Ausgestaltung der Machtverhältnisse variiert zwar im Lau-
fe der Geschichte, aber eine Gesellschaft, d.h. menschliches Zusammenleben 
ohne Macht kann es nicht geben, wobei gleichzeitig die Machtverhältnisse als 
Begründung für die negative Zeitdiagnostik angeführt werden. Foucault ope-
riert mit dieser Annahme auf einer implizit-normativen Ebene, welche den 
Mensch selbst nicht als Problem denkt, sondern gesellschaftliche Verhältnisse. 
Letztere bedeuten aber nicht die Freiheit in Grenzen, sondern setzen der Frei-
heit permanent Grenzen. Eine Positionierung, die Foucault von Hobbes trennt, 
weshalb Foucault in diesem Sinne zutreffend als »Anti-Hobbes« bezeichnet wur-
de.213 Der Mensch ist in Foucaults Theorie immer schon ein soziales Wesen, weil 
Machtverhältnisse und Sprache jedem Menschen vorausgehen; ihn als Subjekt 
erst durch »Unterwerfung« ermöglichen.214 Foucault problematisiert, dass jede 

208 | »Das ist unlösbar mit einem anderen Prinzip verbunden, wonach die Macht, die 

ein Mensch über den anderen ausübt, stets gefährlich ist. Ich sage nicht, Macht sei 

ihrem Wesen nach ein Übel.« Foucault 2005w, S. 178.

209 | Foucault 1987b, S. 286.

210 | Rousseau 1998, S. 115, Anmerkung IX.

211 | Foucault 1993b, S. 10.

212 | Vgl. Foucault 1993b, S. 25.

213 | Kohler 1992, S. 166. »Das ›zoon-politikon‹, das ›politische Tier‹, ist niemals der 

Herr, sondern seit langem das sub-jectum, der Unter tan der Macht.« Ebd., S. 167. 

214 | »Wer sind wir, die wir diese Sprache sprechen, die sich uns ebenso aufdrängt wie 

jene Mächte, die sich uns selbst, in unserer Gesellschaft, und anderen Gesellschaften 

aufzwingen?« Foucault 2005q, S.  199. Weiterhin wendet Foucault gegen Hobbes ein, 

dass Individuen niemals untereinander im Kriegszustand stehen, sondern dass Krieg 

und Bürgerkrieg nur zwischen Gruppen möglich sind. Vgl. Foucault 2015, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 237

Ordnung durch Ausschluss von Möglichkeiten erkauft ist. Die ausgeschlossenen 
Möglichkeiten bleiben uneinholbar, weil es kein Außerhalb gibt, der Naturzu-
stand absoluter Freiheit niemals erreichbar ist und jede Ordnung mit neuen Ein-
schränkungen einhergeht. Gerade am Verlust von menschlichen Möglichkeiten 
durch politische Ordnungsstiftung, durch Disziplinierung, Regierung, Kontrol-
le, Zwang usw. entflammt Foucaults normative Kritik, so dass er 1978 das Ideal 
benennt, wenigstens »nicht dermaßen regiert zu werden.«215

Damit arbeitet Foucaults Theorie mit zwei anthropologischen Ebenen: Auf 
der gewissermaßen realhistorischen Ebene des Seiendem vertritt er ein pes-
simistisches Menschenbild. Der Mensch war, ist und wird immer von Macht-
verhältnissen unterworfen. Der Mensch ist ein Opfer der geschaffenen Ver-
hältnisse und kann sich aus diesem Zusammenhang nicht befreien. Auf einer 
zweiten, sozusagen idealistischen Ebene des ›Sein-Sollens‹ vertritt Foucault 
aber ein optimistisches Menschenbild. Als implizit zu bezeichnen ist diese 
Anthropologie, weil die anthropologischen Prämissen nur an wenigen Stellen 
benannt werden, die Analysen aber dennoch ihr kritisches Potenzial aus einer 
unterstellten Möglichkeitsfülle an alternativen menschlichen Entwicklungs-
potenzialen schöpfen:216 

»Wir umkreisen da einen Satz von Marx: der Mensch erzeugt den Menschen. Wie ist das 

zu verstehen? Meiner Ansicht nach ist das, was erzeugt werden soll, nicht der Mensch, 

so wie ihn die Natur vorgezeichnet hat oder wie sein Wesen es vorschreibt; wir haben 

etwas zu schaffen, das noch nicht existier t und von dem wir nicht wissen können, was 

es sein wird.«217 

Die Legitimität des Menschen wird nicht durch die Vergangenheit, den Na-
turzustand oder einen anderen Ursprung begründet, sondern in die Zukunft 
projiziert. Foucault legitimiert den Menschen in eine unbekannte und unsi-
chere Zukunft, es ist eine Wette, und damit – isoliert betrachtet – eine op-
timistische Perspektive. In dieser Forderung ist vorausgesetzt, dass das, was 
hier »Mensch« bezeichnet, prinzipiell ›mehr‹ sein kann als es ist oder war. 
Womit nicht auf eine ›eigentliche Natur‹ des Menschen verwiesen ist, aber 
konstitutiv unterstellt wird, dass es eine historisch modifizierbare Form gibt, 
die als Mensch zu bezeichnen ist. Dabei zeigt sich, dass Foucaults Anthropo-

215 | Foucault 1992, S. 12.

216 | Ziel des Forschungsunternehmens ist nach Foucaults Auskunft: »Vielmehr soll 

bestimmt werden, was das Subjekt sein muß, welchen Bedingungen es unterworfen 

ist, welchen Status es haben muß, welche Position es im Realen oder Imaginären ein-

nehmen muß, um legitimes Subjekt dieses oder jenes Typs der Erkenntnis zu werden.« 

Foucault 1994, S. 699.

217 | Foucault 2008a, S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus238

logie nicht nach dem Was, sondern dem Wie fragt. Von Interesse ist nicht, 
aufzuklären, Was der Mensch ist, sondern wie er gemacht wird. Erkenntnis-
theoretisch stringent gedacht bleibt nur diese Möglichkeit, wenn der Mensch 
nicht als Substanz, sondern als Prozess zu denken ist: 

»Das zentrale philosophische Problem ist wohl das der Gegenwart und dessen, was wir 

in eben diesem Moment sind. Wobei das Ziel heute weniger darin besteht, zu entdecken, 

als vielmehr abzuweisen, was wir sind. Wir müssen uns das, was wir sein könnten, aus-

denken und aufbauen, um diese Ar t von politischem ›double-bind‹ abzuschütteln, der in 

der gleichzeitigen Individualisierung und Totalisierung durch moderne Machtstrukturen 

besteht.«218

Auf eine Anthropologie kann die Analyse des französischen Philosophen of-
fensichtlich nicht verzichten. Ein weiterer Beleg ist folgende Einschätzung 
Foucaults: »Letztlich ist das Leben – daher sein radikaler Charakter – das, was 
zum Irrtum fähig ist. […] Sie gilt es zu befragen hinsichtlich des singulären, 
aber erheblichen Irrtums, der bewirkt, dass das Leben mit dem Menschen zu 
einem Wesen geführt hat, das sich nie ganz an seinen Platz befindet, einem 
Lebewesen, das dazu bestimmt ist zu ›irren‹ und das letztlich zum ›Irrtum‹ 
bestimmt ist.«219 Giorgio Agamben glaubt in diesem Zusammenhang, dass 
»hier mehr im Spiel ist als Pessimismus«.220 Dass es beides ist, ein ineinander 
verschränktes pessimistisch/optimistisches Menschenbild, hoffe ich, mit der 
zweigeteilten Anthropologie Foucaults gezeigt zu haben.

Indirekt spielt Foucault gegen anthropologische Einheiten die mannig-
fachen Möglichkeiten des Menschseins aus; sozusagen die anthropologische 
Differenz. Die Problematisierung der Unterwerfung und Schaffung des mo-
dernen Menschen operiert als Bedingung ihrer Möglichkeit mit einer impli-
ziten Anthropologie: »Der Mensch ist das nicht-festgestellte Tier.«221 Anders 
formuliert: Der Mensch ist ein Möglichkeitswesen.222 Foucaults implizite An-
thropologie operiert mit dem Konjunktiv, der Mensch kann alles sein, und aus 
dieser Position konfrontiert er untergründig seine Analysegegenstände und 
kritisiert die mit Machtverhältnissen konstitutiv einhergehende Einschrän-
kung. Wie bei Nietzsche wohnen dem Menschen somit positive Entwicklungs-
potenziale inne, weshalb diese zweite idealistische Anthropologie in Foucaults 
Texten nicht als pessimistisch betrachtet werden kann. 

218 | Foucault 1987a, S. 250. 

219 | Foucault 2005a, S. 557.

220 | Agamben 2013b, S. 429.

221 | Kohler 1992, S. 176. 

222 | »Alle meine Untersuchungen richten sich gegen den Gedanken universeller Not-

wendigkeit im menschlichen Dasein.« Foucault 2005ah, S. 961.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 239

6.4	Wider des Identitätsz wangs

Was ist das Ideal, der normative Maßstab, an dem Foucault seine Analyse-
gegenstände misst, um überhaupt Kritik artikulieren zu können?223 Dass Ha-
bermas Foucaults Maßstab nicht rekonstruieren konnte, bedeutet sicherlich 
nicht, dass die archäologischen und genealogischen Analysen gänzlich ohne 
einen solchen funktionieren, sondern lediglich, dass dieses Ideal einer Be-
gründungsleistung durch kommunikative Vernunft in Habermas’ Perspektive 
nicht genügt. Foucaults Schriften gewähren sowohl direkt als auch indirekt 
Einsicht auf die normativ-positive Seite seiner Unterscheidungen – diese nor-
mativen Kontrastfolien gilt es hier zu rekonstruieren. Präzise betrachtet kann 
allerdings nicht von der einen Kontrastfolie gesprochen werden, sondern viel-
mehr von mehreren Kontrastfolien, die in unterschiedlichen Schriften durch-
scheinen. Die implizit-doppelte Anthropologie Foucaults verrät bereits viel 
über dessen Ideale, welche wiederholt modifiziert werden, aber immer auf 
die Kontingenz der Identität verweisen. In den Schriften bis in die Mitte der 
1970er Jahre ist dieses Ideal meist latent angedeutet, in der letzten Schaffens-
phase wechselt die Analyseperspektive und befasst sich mit dem Subjekt bzw. 
Selbst, um die Möglichkeiten der »Freiheit der Menschen« zu bestimmen: 

»Ich glaube an die Freiheit der Menschen.« […] »Was mir am Humanismus nicht behagt, 

ist, dass er eine bestimmte Form unserer Ethik zum Muster und Prinzip der Freiheit er-

klär t. Ich glaube, dass es mehr Geheimnisse gibt, mehr mögliche Freiheiten und weitere 

zukünftige Er findungen, als wir uns dies im Rahmen des Humanismus vorstellen können, 

wie er dogmatisch auf allen politischen Positionen verkündet wird, von der Linken über 

die Mitte bis hin zur Rechten.«224 

Was Foucault unbeirrt ablehnt, ist jede Form universeller Moral – eine sol-
che war, ist und wäre eine »Katastrophe«.225 Ebenso hat sich der französische 
Philosoph relativ konsequent geweigert, eine alternative Ordnung oder Utopie 
konkret auszuformulieren.226 Gleichwohl ist eine normative Position die Vor-
aussetzung für die archäologische – sowie die folgende genealogische – Kritik 
der Moderne; als »glücklicher Positivist« klassifiziert sich Foucault deshalb zu 

223 | Vgl. Habermas 1986, S. 103-108 oder Habermas 1985, S. 279-343.

224 | Foucault 2005ah, S. 965.

225 | »Die Suche nach einer Form der Moral, die für alle annehmbar wäre – in dem 

Sinne, dass alle sich ihr zu unterwerfen hätten –, erscheint mir als eine Katastrophe.« 

Foucault 2005l, S. 872. 

226 | »Sobald ein Programm vorliegt, wird es zum Gesetz, d.h. es verbietet andere Ent-

würfe und Er findungen.« Foucault 1984, S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus240

Unrecht.227 Die wertende Positionierung zeigt sich an der politischen Partei-
nahme Foucaults für marginalisierte Individuen und soziale Gruppen: eben 
jene, die den Maßstäben einer universellen Moral und den Anforderungen 
der »Normalisierungsgesellschaft« nicht entsprechen. Im Vorwort »Das wah-
re Geschlecht« zum Fall Herculine Barbin skizziert Foucault – ungewöhnlich 
positiv – die Situation in den Klosterschulen des 19. Jahrhunderts, weil die in 
diesen Räumen herrschende Monosexualität des Weiblichen Abweichung und 
damit Freiheit erlaubt. Möglich war die zunächst nicht-determinierte Existenz 
Barbins aufgrund des 

»[…]glückliche[n] Limbus einer Nicht-Identität, den paradoxerweise das Leben in jenen 

abgeschlossenen, engen und warmen Gesellschaften beschützte, in denen man das 

seltsame, verbindliche und zugleich verbotene Glück hat, nur ein einziges Geschlecht zu 

kennen, und darum können dessen Abstufungen, Maserungen, Halbschatten und schil-

lernde Farbentöne als eigentliche Natur ihrer Natur angenommen werden.«228 

Den positiven Kontrast zur Gesellschaft außerhalb der Klostermauern bildet 
diese idealisierte Einschätzung der Situation innerhalb des geschlossenen 
Raums, welche die »eigentliche Natur ihrer Natur« nicht negiert. Foucault 
übernimmt verhältnismäßig unkritisch die Charakterisierung Barbins, der 
zufolge innerhalb der Klosterinternate niemand nach ihrem/seinen ›wahren 
Geschlecht‹ fragte, und erst der medizinisch-juristische Diskurs das Unglück 
über diese nichteindeutige Existenz brachte.229 »Das grausame Spiel der Wahr-
heit« beginnt mit der universalen Moral des ›wahren Geschlechtes‹, woraus 
eine medizinische Diagnose folgt und abschließend ein juristisches Urteil, im 
Sinne einer Fremdbestimmung des Geschlechtes. Moral, Medizin und Recht 
haben Barbin aller »Genüsse beraubt«, indem diese modernen Wertsphären 
eine »›wahre[n]‹ und ›endgültige[n]‹ Identität« oktroyierten.230 Die Festlegung 
des Geschlechtes, in der Logik der Zwei-Geschlechtlichkeit, ist eine unnötige 
Einengung der abendländischen Ordnung der Dinge, was Foucault ablehnt.231 

Foucaults Analyse entwickelt diese Kritik wiederum entlang des Narratives 
eines negativen Fortschritts: »Es hat sehr lange gedauert, bis man einklagte, 
daß ein Hermaphrodit ein einziges, ein wahres Geschlecht haben sollte. Jahr-
hundertelang gestand man ihm einfach zwei zu.«232 Die Festlegung des ›wah-
ren Geschlechtes‹, d.h. die Dichotomie zwischen dem eindeutig Männlichen 

227 | Foucault 2013, S. 182. 

228 | Foucault 1998, S. 14f.

229 | Vgl. ebd., S. 13.

230 | Ebd., S. 14.

231 | Vgl. ebd., S. 7. 

232 | Vgl. ebd., S. 7f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 241

oder Weiblichen, ist in dieser Darstellung eine historisch junge Entwicklung 
und eine Verschlechterung, weil ein solcher Identitätszwang in vormodernen 
Gesellschaften nicht existierte. Hinter diesem historischen Vergleich steht das 
normative Ideal eines identitätslosen Subjekts, welches real verwirklicht in den 
abgeschlossenen Räumen bestimmter Klöster und Internate für eine begrenz-
te Zeit gelebt werden konnte. Womit die Frage aufgeworfen ist, wie Foucault 
diese Räume bzw. Orte denkt, an denen die Freiheit der Nicht-Identität exis-
tieren kann?

Foucault hat solchen »Gegenräumen« den Namen »Heterotopien« gege-
ben. Der Begriff bezeichnet in medizinischen Kontexten »eine anomale Lage 
von Zellen«, was insofern zutreffend ist, als die wenigen Texte und Aussagen 
zur Heterotopie innerhalb von Foucaults Werk eine besondere Lage besitzen.233 
Zur Rekonstruktion des weitestgehend impliziten Ideals, mit dem die Analy-
sen Foucaults operieren, sind die Aussagen zu Heterotopie äußerst aufschluss-
reich: Das Konzept der Heterotopie korrespondiert mit der Utopie, ist deren 
Konkretion und gleichzeitig gegen utopische Ideale gerichtet, die ›nirgendwo‹ 
im Raum existieren. Utopische Gegenentwürfe sind nach Foucault immer 
schon diskreditiert, weil sie sich aus Elementen der bisher herrschenden Ord-
nung konstruieren.234 Die Heterotopien brechen mit dieser Logik, durch die 
materielle Verortung in Raum und Zeit sind sie wirkliche »Gegenorte«, »tat-
sächlich verwirklichte Utopien«, in denen all die anderen realen Orte, die in der 
Gesellschaft existieren, zugleich repräsentiert, in Frage gestellt und ins Gegen-
teil verkehrt werden.235 Mit dem Konzept der Heterotopie setzt Foucault auf 
viele kleine dezentrale und experimentelle Gegenentwürfe. Heterotopien sind 
»Gegenräume« innerhalb der herrschenden Ordnung, »die vollkommen an-
ders sind als die übrigen Orte, die sich allen anderen widersetzen und sie in ge-
wisser Weise sogar auslösen, ersetzen, neutralisieren oder reinigen sollen.«236 
Als Gegenorte bieten sie alternativen Lebensformen Obdach, ohne durch die 
Örtlichkeit bereits zu determinieren oder determiniert zu sein. Das Besondere 
an einer Heterotopie ist somit, dass sie einen wirklichen Ort innerhalb der 
Normalitäts- und Disziplinargesellschaft darstellt – einen Schutzraum, wie es 

233 | Defert 2005, S. 74. Den Begriff Heterotopie verwendet Foucault lediglich Mitte der 

1960er Jahre in zwei Radiovorträgen Foucault 2005j und in der Einleitung »Die Ordnung 

der Dinge« Foucault 2012, S.  24. Danach wird der Terminus fast nicht mehr gebraucht, 

mit folgenden Ausnahmen: Foucault 2005z, S. 337 sowie Foucault 2005ae, S. 935-942.

234 | Vgl. Foucault 1974b, S. 124f.

235 | Foucault 2005ae, S. 935. »Der Raum, in dem wir leben und der uns anzieht, so 

dass wir aus uns selbst heraustreten, der Raum, in dem die eigentliche Erosion unseres 

Lebens, unserer Zeit und unserer Geschichte stattfindet, dieser Raum, der uns zer frisst 

und auswäscht, ist seinerseits heterogen.« Ebd., S. 934.

236 | Foucault 2005i, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus242

das katholische Internat für Herculine Barbin war. Die Heterotopie ist eine 
Nische in der hegemonialen Mehrheitskultur und damit eine Zurückweisung 
der dominanten Lebenswirklichkeit. 

Faktisch können Heterotopien diverseste Räume bzw. Orte sein: »Zum 
Beispiel Gärten, Friedhöfe, Irrenanstalten, Bordelle, Gefängnisse, die Dörfer 
des Club Méditerranée und viele andere.«237 Viele andere bedeuten konkret: 
Jesuiten-Kolonien, (»in denen die menschliche Vollkommenheit tatsächlich 
erreicht war«), Ehebetten, Kinos, ein orientalischer Teppich, Klöster, Biblio-
theken, Motels, Burgen, ein Jahrmarkt, Theater, Knäste, Museen, Archive, Ge-
nossenschaftsmodelle, ein Schiff usw.238 Diese romantisierten »vollkommen 
anderen Räume« können offenbar »äußerst vielfältige Formen annehmen«239, 
und diese Reihung Foucaults erinnert seltsam ironisch an die von Jorge Borges 
erstellte fiktive chinesische Enzyklopädie. Foucaults Theoretisierung benennt 
gleichwohl inhaltliche Kategorien, um Heterotopie zu definieren.240 Zentral ist 
die Eigenschaft, wonach sich Heterotopien durch eine Funktion in Relation 
zur Gesellschaft auszeichnen, ihr »eigentliche[s] Wesen« ist es, »alle anderen 
Räume in Frage« zu stellen.241 Es ist ein Ort, an dem die Ordnung der Unter-
scheidung von normal/anormal, vernünftig/unvernünftig usw. für eine ge-
wisse Zeit aufgehoben ist und alles möglich, aber nicht notwendig erscheint. 
Heterotopien entlarven »die gesamte übrige Realität als Illusion« oder schaffen 
»im Gegensatz zur wirren Unordnung unseres Raums eine vollkommene Ord-
nung.«242 

Anzumerken ist, dass Foucault eine historische Transformation der He-
terotopien konstatiert: einen Übergang von »Krisenheterotopie« (»Initiation, 

237 | Ebd., S. 11.

238 | Das Schif f als Metapher der Beweglichkeit ruht nie für immer in einem Hafen. 

»Das Schif f ist die Heterotopie par excellence.« Ohne Schif fe »versiegen« alle Träume. 

»An die Stelle des Abenteuers tritt dort die Bespitzelung und an die Stelle der glanzvol-

len Freibeuter die hässliche Polizei. Ebd., S. 21f.

239 | Ebd., S. 11.

240 | 1. Heterotopien sind universal, d.h. sie existieren in allen Gesellschaften. 2. He-

terotopien wandeln sich im historischen Prozess, d.h. sie sind zeitabhängig, verändern 

und bewegen sich, entstehen und vergehen, sind also endlich. 3. Heterotopien können 

an einem »Ort mehrere Räume zusammen« bringen. 4. Heterotopien zeichnen sich durch 

einen anderes Zeitbewusstsein im Verhältnis zur Gesellschaft außerhalb aus (Heteroch-

ronien), beispielsweise Museen, Archive und Bibliotheken. 5. Heterotopien besitzen ein 

»System der Öffnung und Abschließung«, wie Organisationen bestimmen sie, wer Zu-

gang erhält und wer nicht. Vgl. ebd., S. 11-18.

241 | Ebd., S. 19.

242 | Ebd., S. 19. Vgl. Foucault 2005ae, S. 941.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 243

Pubertät, Defloration«)243 zur »Abweichungsheterotopie« (z.B. Sanatorien, psy-
chiatrische Anstalten, Gefängnisse) im 20. Jahrhundert.244 Letztere befinden 
sich an den »Rändern« der Gesellschaft und sind »für Menschen gedacht, die 
sich im Hinblick auf den Durchschnitt oder die geforderte Norm abweichend 
verhalten.«245 Demnach gewährleisten Heterotopien, dass die ›Nicht-Norma-
len‹ bzw. Anormalen in bestimmte Räume (aus)geschlossen werden, sie be-
sitzen also eine Funktion für die Normalisierungsgesellschaft. An dieser Stelle 
soll dahingestellt bleiben, inwiefern die Heterotopie ein subversiver Freiraum 
innerhalb der durch die Theorie konstruierten »Disziplinargesellschaft« sein 
kann, ohne der Macht nicht völlig unterworfen zu sein. Dessen ungeachtet 
erfüllen die Abweichungsheterotopien eine positive Funktion für Foucaults 
Theorie, indem sie Kontingenz bezeugen. Das Abweichende wird zwar ausge-
schlossen, aber gerade jene Maßnahme beweist, dass die Norm der Normalität 
immer eine Illusion ist. Im Folgenden möchte ich zeigen, wie stark das Raum-
konzept der Heterotopie auf Foucaults verborgene Anthropologie verweist und 
mit dieser verbunden ist. 

Als Heterotopie benennt Foucault wie oben ausgeführt u.a. »Friedhöfe, Ir-
renanstalten, Bordelle, Gefängnisse«246; was ist das Spezifische dieser Räume 
– sozusagen der kleinste gemeinsame Nenner? Das Besondere solcher Orte 
sind die möglichen menschlichen Erfahrungsformen:247 Der Friedhof erin-
nert an die Endlichkeit, den menschlichen Tod, die Irrenanstalt schließt den 
Wahnsinn ein/aus, das Bordell steht in unmittelbarem Zusammenhang mit 
dem nicht-monogamen, nicht-reproduktiven o. ä. Sexuellen, und das Gefäng-
nis reagiert auf abweichend-kriminelles Verhalten,248 indem es interniert und 

243 | Defer t 2005, S. 85.

244 | Foucault 2005i, S. 12. Vgl. Foucault 2005ae, S. 936f.

245 | Foucault 2005i, S. 12.

246 | Ebd., S. 11.

247 | Wahrnehmbar ist diese Nicht-Notwendigkeit der bestehenden ›Ordnung der 

Räume‹ durch menschliche Er fahrung, d.h. anhand faktischer physischer Er fahrungen: 

»Eines ist jedenfalls sicher: Der menschliche Körper ist der Hauptakteur aller Utopien. 

[…] Der Körper ist der Nullpunkt der Welt, der Ort, an dem Wege und Räume sich kreu-

zen.« Foucault 2005d, S.  31 und 34. Siehe zum Zusammenhang von Heterotopie und 

Er fahrung: Vgl. Chlada 2005.

248 | Inwiefern Foucault das Verbrechen selbst idealisier t, ist fragwürdig, er selbst hat 

es bestritten. Foucaults politisch-praktische Parteinahme für die Inhaftier ten ist zwar 

eindeutig, dass er darüber hinaus Kriminalität als Kontrakt zur Disziplinargesellschaft 

idealisier t, lässt sich dagegen theoretisch stringent nicht konstatieren, weil das Ge-

fängnis der Ort der absoluten Disziplin ist und das Verbrechen selbst ein intentionales 

Produkt der Macht, zumindest den Aussagen aus »Überwachen und Strafen« zufolge. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus244

diszipliniert.249 Somit verweist die Heterotopie unmittelbar auf die anthropo-
logischen Prämissen Foucaults, denn die »ganz anderen Orte« widersprechen 
»gewöhnlichen Erfahrungen«.250 Tod, Wahnsinn, Sex und Delinquenz sind 
außeralltägliche Dimensionen menschlicher Existenz, die im Rahmen von 
heterotopischen Räumen anders erfahrbar sind als in den normalisierten Räu-
men der modernen Gesellschaft, beispielsweise im Bordell das animalische, 
nicht-vernünftige Moment des Sex.251 Die Normalisierungsgesellschaft weist 
diesen dionysischen Formen des Erlebens einen engumgrenzten und genau 
bestimmten Platz, meist am Rande zu. Gegen eine solche Einengung, Aus-
grenzung und Marginalisierung ist die »Destruktion des Subjektes«252 gerich-
tet, als eine Überschreitung der gesellschaftlichen Normen durch alternati-
ve Erfahrungen, die das »Übertreten des Verbotenen«253 propagiert und die 
»Aufbrechung aller Verbote und Einschließungen«254 begrüßt. Gemessen an 
den Maßstäben der Normalisierungsgesellschaft sind Tod, Wahnsinn, Sex und 
Delinquenz ›Extremerfahrungen‹, aus Foucault’scher Perspektive »die reinste 
und nackteste Erfahrung des Außen«.255 Dieses dionysische Plädoyer benennt 
an anderen Stellen auch den (Drogen-)Rausch und den Traum, als Erfahrun-
gen, die besondere Einsichten versprechen. Diesen Intensitätsgrad menschli-
chen Erlebens sucht und idealisiert Foucaults Theorie: »Ich denke da an alle 

Entsprechend lässt sich sagen, dass der Foucault von 1966 das Gefängnis als Hetero-

topie bezeichnen kann, der Foucault aus »Überwachen und Strafen« aber nicht mehr, 

jetzt sind das Gefängnis und das Verbrechen Produkt und Teil der universellen Macht 

und kein Ort alternativer Er fahrungsformen mehr. 

249 | In den 1960er Jahren verabschiedete sich Foucault zunehmend vom Kontrast-

mittel »Wahnsinn« und der damit verbundenen positiven Identifikation. Foucault glaubt 

nicht mehr an die ›ursprüngliche Authentizität‹ des Wahnsinns, wie in »Wahnsinn und 

Gesellschaft« ver treten wurde. Gerade der französische Text von 1961 unterscheidet 

sich signifikant von der deutschen Erstausgabe von 1969, so modifizier t er diesen für 

die deutschsprachige Ausgabe und schließt mit einem völlig anderen Resümee: Fou-

cault plädier t zuvor explizit für die alternative Er fahrungsform der Vernunft, als befreien-

de Er fahrung jenseits der Zwangsmoral der Vernunft. Vgl. Brieler 1998, S. 73.

250 | Defer t 2005, S. 75.

251 | Vgl. zur Bedeutung der Analyse der »grundlegende[n] Er fahrung« »Wahnsinn, 

Krankheit, Tod, Verbrechen, Sexualität usw.« siehe: Foucault 1987a, S. 245.

252 | Foucault 1974b, S. 114f.

253 | »All diese Gegenstände sind zweifellos weit mehr als nur theatralische Beigaben 

der Zügellosigkeit. Ihre Form umgreif t eigentlich den Raum, in dem sich die Beziehungen 

von Begehren und Wissen abspielen. Sie geben einer Er fahrung Gestalt, in der die Über-

tretung des Verbotenen das Licht freisetzt.« Foucault 1974a, S. 66.

254 | Foucault 1974b, S. 115.

255 | Ebd., S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 245

Erfahrungen, die unsere Zivilisation verworfen hat oder nur in der Literatur 
zuläßt.«256 D.h. das »Thema der Grenzerfahrung, in denen das Subjekt sich 
selbst überschreitet, an den Grenzen seiner eigenen Unmöglichkeit sich selbst 
als Subjekt auflöst, ganz wesentlich Bedeutung hatten. Das war für mich eine 
Art Ausweg zwischen dem Hegelianismus und der philosophischen Identität 
des Subjekts.«257 

Die Fürsprache für die Überschreitung des normalisierten Subjekt-Seins 
ist dabei augenscheinlich von Nietzsches Konzept des Übermenschen inspi-
riert, was bei Foucault auf die modifizierte Formel »Ent-Subjektivierung« ge-
bracht ganz praktisch bedeutet: mich selbst durch außeralltägliche Erfahrun-
gen »von mir selbst loszureißen, mich daran zu hindern, derselbe zu sein.«258 
Die Anormalen sind in Foucaults Darstellung nicht nur tragische Gestalten, 
sondern Zeugen alternativer Erfahrungen menschlicher Existenz jenseits des 
Normalen. Nietzsche haderte bekanntlich mit der Moderne und der Zivilisa-
tion als solcher, weil seiner Überzeugung nach die Schwachen begünstigt wer-
den und die Starken, die potenziellen Übermenschen, in ihren Möglichkeiten 
beschnitten werden. Gegen Nietzsche ergreift Foucault somit Partei für Opfer, 
Ausgeschlossene, Ohnmächtige und Schwache – die vermeintlichen Verlierer 
des Modernisierungsprozesses.259

Trotz Foucaults Polemik gegen die Repressionshypothese in »Der Wille 
zum Wissen« illustrieren viele zuvor geschriebene Texte, wie schwer es sei-
nen theoretischen Ausführungen fällt, sich von der Hoffnung auf ein ›außer-
halb‹ von Machtverhältnissen zu lösen – gerade die positive Bezugnahme auf 
existenzielle Erfahrungsformen belegt, wie stark Foucaults Denken trotz aller 
Abweichungen im ideengeschichtlichen Kontext der 1960er und 1970er Jahre 
verhaftet ist. Er operiert an diesen Stellen selbst mit der von ihm später kriti-
sierten Repressionstheorie, was sich exemplarisch an Frühschriften wie »Vor-
rede zur Überschreitung« oder »Wahnsinn und Gesellschaft« studieren lässt. 
Der Werkschronologie folgend zeigt sich jedoch, wie diese Position modifiziert 
wird und Foucault im Spätwerk dazu übergeht, emanzipatorische Erfahrungs-
räume des Selbst innerhalb selbst gesetzter Grenzen zu denken. 

256 | Ebd., S. 115. 

257 | Foucault 2008a, S. 28.

258 | Ebd., S. 27. »Die Gewohnheit kommt immer von der Natur, denn in der mensch-

lichen Natur gibt es die Gewohnheit, Gewohnheiten anzunehmen.« Foucault 2015, 

S.  322f. Daraus folger t Foucault, dass die Macht »[…] die heimtückische, alltägliche, 

gewohnheitsmäßige Form der Norm […]« annimmt, darunter »versteckt« (S. 325) ist und 

sich den Menschen aufzwingt. Daraus erklär t sich der positive Bezug auf das Nicht-All-

tägliche, d.h. die außeralltägliche Er fahrung.

259 | Vgl. Foucault 2008b.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus246

Wie gezeigt, insistiert Foucaults politische Anthropologie und daraus ab-
geleitet sein normatives Ideal darauf, dass der Mensch ein anderer sein kann 
und soll; die Heterotopien sind wiederum die Orte für eine solche subversive 
und emanzipatorische Praxis. Die Praxis der Freiheit soll dem Menschen alle 
Möglichkeiten offen halten, sozusagen die Kontingenz menschlicher Existenz 
auf Dauer stellen.260 Sich nie einschränken lassen (müssen) und immer wie-
der neu erfinden ist die Kontrastfolie, mit der Foucault die moderne Gesell-
schaft konfrontiert. Im Sinne dieser Problematik positioniert sich Foucaults 
Forschungsprojekt gegen die moderne Gesellschaft und diagnostiziert, dass in 
der Gegenwart alle Kämpfe um die eine Frage kreisen: 

»Wer sind wir?« […] »Das Hauptziel dieser Kämpfe ist nicht so sehr der Angrif f auf diese 

oder jene Machtinstitution, Gruppe, Klasse oder Elite, sondern vielmehr eine Technik, 

eine Form von Macht. Diese Form von Macht wird im unmittelbaren Alltagsleben spür-

bar, welches das Individuum in Kategorien einteilt, ihm seine Individualität aufprägt, 

es an seine Identität fesselt, ihm ein Gesetz der Wahrheit auferlegt, das es anerkennen 

muß und das andere in ihm anerkennen müssen.«261 

Gegen dieses »Gesetz der Wahrheit« verweist Foucault – wie gezeigt – einer-
seits auf alternative Erfahrungsformen des Selbst an den Grenzen der moder-
nen Gesellschaft. Anderseits insistiert er seit Mitte der 1970er Jahre auf das 
alternative, nicht-moderne »Spiel der Wahrheit« und damit weit weniger auf 
extensiv-unkontrollierte Erfahrungsformen des Selbst. Letztere findet er wie-
derum einerseits in den ›Wurzeln‹ der abendländischen Geschichte, bei ›den 
Griechen‹, anderseits in seiner Gegenwart in nicht-westlichen Gesellschaften, 
insbesondere in Iran und Japan. Diese Verschiebung des normativen Kont-
rastes steht in Zusammenhang mit der Verlagerung von der Archäologie zur 
Genealogie, welche die Hoffnung auf heterotopische Orte und dionysische Er-
fahrungen innerhalb der Moderne auslöscht. Die genealogische Analyse der 
Macht offenbart eine Welt, in der auch die Heterotopien den Bedingungen der 
Macht gehorchen, von diesen durchdrungen und kontrolliert sind. Diese Ein-

260 | »Die Menschen träumen von Befreiungsmaschinen. Aber es kann per Definition 

keine Freiheitsmaschinen geben. Ich glaube nicht, dass die Struktur von Dingen Freiheit 

zu garantieren vermag. Freiheit ist Praxis. Keine Funktionsweise ist an sich befreiend. 

Freiheit muss ausgeübt werden. Nur Freiheit garantier t Freiheit.« Foucault 2005z, 

S. 330f.

261 | Foucault 1987a, S.  246. Foucault definier t Sozialität stark über Kämpfe und 

unterscheidet explizit drei Ar ten von Kämpfen, die gegen »Herrschaft«, die gegen »Aus-

beutung« und »die gegen all das, was das Individuum an es selbst fesselt und dadurch 

andere unterwir f t (Kämpfe gegen Subjektivierung, gegen Formen von Subjektivität und 

Unterwerfung).« Ebd., S. 247.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 247

sicht lässt sich insbesondere an der Distanzierung vom Wahnsinn beobach-
ten: Wahnsinn ist für Foucault spätestens seit Ende der 1960er Jahre keine 
ursprüngliche Erfahrung mehr, sondern nur noch ein Ausdruck der mensch-
lichen Existenz, den die Macht gewährt. Gleiches gilt für die Delinquenz: Das 
Verbrechen – wie es in der Schrift »Überwachen und Strafen« beschrieben wird 
– ist nur scheinbar eine Abweichung von der Macht und Erfahrung von Norm-
überschreitung. In ›Wirklichkeit‹ ist es eine bewusste Strategie der Macht, dass 
Verbrechen überhaupt existiert. Die Macht schafft die Delinquenz zu ihren Be-
dingungen und Zwecken. Folgerichtig ist auch die Vorstellung einer befreiten 
Sexualität eine Illusion, der die Repressionshypothese aufgesessen ist.

»Es ist Illusion zu glauben, der Wahnsinn – oder die Delinquenz oder das Verbrechen 

– spräche zu uns aus einer absoluten Äußerlichkeit heraus. Nichts ist unserer Gesell-

schaft stärker innerlich, nicht ist den Wirkungen ihrer Macht stärker innerlich als das 

Unglück eines Wahnsinnigen oder die Gewalttätigkeit eines Kriminellen. Mit anderen 

Worten, man ist immer im Inneren. Der Rand ist ein Mythos. Das Wort von außerhalb ist 

ein Traum, den man immer weiter träumt. Man versetzt die ›Wahnsinnigen‹ ins Draußen 

der Kreativität oder der Monstrosität. Und doch sind sie im Netz gefangen, formen sich 

und funktionieren in den Dispositiven der Macht.«262 

Trotz dieser pessimistischen ›Einsicht‹ in die Unausweichlichkeit der Macht 
und der Unmöglichkeit alternativer Erfahrungsformen (Wahnsinn, Delin-
quenz, Sex), setzt Foucault seine Suche nach positiven Möglichkeiten der 
Selbsterfahrung fort: Denn der Mensch »muss glücklicher sein können, er 
muss die Menge an Lust, zu der er in seinem Dasein fähig ist, vergrößern kön-
nen. Schließlich hat man nicht soviel Lust in seinem Dasein. Man muss sie in 
recht großer Ferne suchen, und sie ist recht selten.«263 

Lust und Glück – im Gegensatz zur pessimistischen Anthropologie des Lei-
dens und Unglückes – sind menschliche Erfahrungsformen, auf deren Suche 
es Foucault in die »große Ferne« des antiken Griechenlands und nicht-west-
liche Gegenwartgesellschaften verschlägt. Hierbei interessiert zunächst der al-
ternative Umgang mit Sexualität, gerade weil die Sexualität eine der zentralen 
Strategien ist, derer sich die moderne okzidentale Macht bedient. Foucaults 
Defätismus und die Hermetik seiner Machtkonstruktion haben die Theorie 
Mitte der 1970er Jahre auf eine Position festgelegt, die emanzipatorische Pra-
xen in der modernen Gesellschaft zunächst ausschließt. Den in den späteren 
Werken durchscheinenden Ausweg bietet ein kulturalistischer Rückgriff auf 
vor- und außermoderne Selbstverhältnisse. Trotz des Dementis, die Griechen 

262 | Foucault 2003d, S. 102.

263 | Foucault 2002e, S. 993.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus248

stellen keine »verlockende und plausible Alternative« dar,264 faszinieren Fou-
cault die Selbsttechniken der Antike, das Tugendideal und die Differenzierung 
der Rollen einer Person in sexuellen Angelegenheiten. Es geht Foucault si-
cherlich nicht um eine romantische ›Rückkehr‹ zum Gesellschaftsmodell des 
antiken Griechenlands, gleichwohl konstatiert er, dass sich von den antiken 
Techniken der Selbst-Konstruktion lernen lässt. Ziel der antiken Praxis der 
»Sorge um sich« war es, die Lüste zu kontrollieren, um seinen Körper und 
damit sich selbst zu regieren. Das Selbst schafft seine eigene Freiheit sozu-
sagen kraft Selbstbeherrschung und erhebt sein Leben dadurch zum Kunst-
werk. Foucault eskapiert mit dem zweiten und dritten Band von »Sexualität 
und Wahrheit« in die Vergangenheit, um zu zeigen, wie in einer bestimmten 
historischen Phase bestimmte Einzelne sich ein Selbst erschufen – Machtwir-
kungen durch Fremdzwänge spielen in diesen späteren Analysen allerdings 
eine untergeordnete Rolle. Die »Ethik der Existenz« wird in jener Darstellung 
nicht als Befehl aufgezwungen, sondern aus persönlich-ästhetischen Grün-
den gewählt. Foucaults positiver Bezug auf die griechischen Selbstpraktiken 
gründet auf der Prämisse, diese historische Sozialordnung wäre mit einem 
Minimum an Zwang verbunden. Es geht Foucault, wie er wiederholt betont, 
nicht um eine Eins-zu-Eins-Kopie der antiken Techniken des Selbst übertra-
gen in die Jetztzeit, aber der Bezug auf die griechische Antike dient ihm als 
Kontrast, um Probleme der Gegenwart und alternative Lösungsansätze aufzu-
zeigen. Insgesamt plädiert Foucault mit dem Kontrastbild »Sorge um sich« für 
eine Konzeption der Freiheit, die an liberale Gleichgewichtstheorien erinnert, 
die die Freiheit des Einzelnen als Bedingung einer stabilen und gerechten Ge-
sellschaft betrachtet. 

In Überschneidungen zur Bedeutung der antiken Selbstpraktiken im Spät-
werk interessiert sich Foucault verstärkt für nicht-westliche Gesellschaften, in 
welchen er für das Abendland verlorengegangene Formen der »Spiritualität«265 
und neue Impulse für sein Denken findet: »Wenn es eine Philosophie der Zu-
kunft gibt, dann muss sie außerhalb Europas entstehen, oder sie muss als Fol-
ge von Begegnungen und Erschütterungen zwischen Europa und Nichteuropa 
entstehen.«266 Verbunden ist damit ebenso eine Neubestimmung der Philoso-
phie, im Sinne von »Geistigkeit«, welche »jene Suche, Praxis, und Erfahrung 
[…], durch die das Subjekt an sich selbst die notwendigen Verwandlungen voll-

264 | Foucault 1987b, S. 268.

265 | Foucault deutet insb. den Zen-Buddhismus als Praxis gegen die moderne Subjek-

tivität. Vgl. Foucault 2003i, S. 745, 779. Siehe zur politischen Bedeutung der ›Spiritua-

lität‹ weiterhin: Foucault 2001h, S. 29, 88, 320, 359f., 452, 802, 810, Foucault 2002i, 

S. 992, Foucault 2003i, S. 745, 779, 868, 870, 887, 937, 989f, Foucault 2005aa, 38, 

99, 365, 505, 772, 893f., 969, 984.

266 | Foucault 2003h, S. 781.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 249

zieht, um Zugang zur Wahrheit zu erlangen«267, bezeichnet. Die damit verbun-
denen spirituellen »Suchverfahren« sind in der Moderne verlorengegangen. 
In Foucaults heterogenen Aussagen erscheint »Spiritualität« bzw. Geistigkeit 
als »Ensemble« von »Praktiken und Erfahrungen, die Läuterung, Askese, Ver-
zicht, Umwendung des Blicks, Lebensveränderung usw.«, welche Quelle von 
Widerstand gegen die erzwungene moderne Subjektivierung sein können.268 
Als positiver Kontrast für in die Krise geratene Gesellschaften des Westens 
dient Foucault u.a. die »politische Spiritualität« der religiös motivierten Revo-
lution in Iran, die er zunächst sehr positiv beschreibt.269 Bezogen auf die Pro-
blematik des Subjektes wähnt der Autor von »Überwachen und Strafen« in 
diesem politisch-theologischen Widerstand eine »spirituelle Erfahrung«, die 
eine »Veränderung ihres subjektiven Daseins« ermöglicht.270 Bedingung der 
Möglichkeit der positiven Wahrnehmung »einer Reihe östlicher Gesellschaf-
ten« ist die kulturalistische Unterstellung, dass außerhalb des Okzidents die 
Machtverhältnisse nicht derart hermetisch und limitierend wirken. In diesem 
Kulturromantizismus zeigen sich nicht zuletzt theologische Restbestände in 
Foucaults Denken. Pessimistisch bedauert wird hier der ›Verlust‹ an theolo-
gischer Orientierung. Die ›Spiritualität‹ ist ideengeschichtlich betrachtet eine 
vormoderne Form des Wissens, welches durch theologische oder mystische 
Annahmen begründet wird. Foucaults Dekonstruktion der modernen rationa-
len Form der Erkenntnis sensibilisiert u.a. dafür, dass die Vernunft nicht eine 
›objektive‹ sein kann, sondern dass jedes Wissen immer Teil von Machtkons-
tellationen ist und umgekehrt. In den Texten zur Iranischen Revolution schlägt 
diese Relativierung der Erkenntnismöglichkeiten um, in eine affirmative Be-
jahung der spirituellen Erkenntnis, zum Zweck des politischen Aktionismus.

Zugespitzt auf die Dimension der Sexualität konstatiert Foucault, es han-
dele sich schlicht um den Gegensatz zwischen zwei Gesellschaften, jenen, die 
einen wissenschaftlichen Diskurs über Sexualität führen, und denen, die Se-
xualität als Kunst betreiben. Foucault bedauert die westliche »scientia sexua-
lis«, die fortwährend nach der »Wahrheit über das Geschlecht oder die Sexuali-
tät des Individuums« fragt, statt wie im Orient »die Lust so weit wie möglich 
zu intensivieren«.271 Nach Foucault ist es das Verdienst der nicht-westlichen 
Gesellschaft (sowie des alten Roms und des antiken Griechenlands), »[…] eine 
Kunst auszubilden – eine Kunst der Produktion einer Art von Lust, die man 
innerhalb der sexuellen Beziehungen oder mit den Geschlechtsorganen so in-

267 | Foucault 2009, S. 32.

268 | Ebd., S. 32. Vgl. Foucault 2003b, S. 937.

269 | Foucault 2003k, S. 870. Vgl. zur Kritik an Foucaults Interpretation der Ereignisse 

in Iran v.a.: Lau 2005.

270 | Foucault 2003b, S. 937.

271 | Foucault 2003j, S. 701.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus250

tensiv oder so stark oder so dauerhaft wie möglich machen möchte. […] Der 
Diskurs, dem man zumindest seit dem Mittelalter im Westen findet, unter-
scheidet sich davon völlig. Im Westen haben wir keine erotische Kunst.«272 
Weil dieses künstlerische Wissen über die Sexualität kein rational-wissen-
schaftliches Wissen ist, sondern ein ästhetisches, so die Unterstellung, ist das 
Verhältnis von Wissen und Macht ein anderes, ein besseres. Aber mit dieser ro-
mantisierenden Parteinahme für die »Intensität der Lust« fällt Foucault selbst 
der Repressionshypothese anheim.273 Wie die ›politische Spiritualität‹ oder die 
›Ästhetik der Existenz‹ nach antikem Vorbild funktioniert auch die ›ars eroti-
ca‹ als positive Alternative, weil diese weitergehend ohne die Implikaturen von 
freiheitseinschränkenden Machtbeziehungen vorgestellt werden. Die Intensi-
vierung der Lust, die Foucault in nicht-westlichen Gesellschaften wähnt, ver-
weist wiederum auf sein Ideal existenzieller Körper- und Selbsterfahrung.274 

Neben diesen positiven Anknüpfungen in vor- und außer-modernen Ge-
sellschaften bezieht sich Foucault spätestens seit 1978 – für einige Rezipienten 
überraschenderweise– ebenso positiv auf die Tradition der Aufklärung. Die-
se Bezugnahme korrespondiert mit der griechischen »Ästhetik der Existenz« 
und anti-rationalen »Spiritualität« insofern, als auch hier das zentrale Motiv 
in der Zurückweisung äußerer Machtansprüche auf das Individuum gründet. 
Gleichwohl irritiert der Import dieser ideengeschichtlichen Traditionsbestän-
de, wenn man sich Foucaults Kritik an der Aufklärung in vorangegangenen 
Schriften vergegenwärtigt: Wurde die Aufklärung zuvor als universales und 
deterministisches Subjektivierungsverfahren und Teil eines Rationalisie-
rungsprozesses, der konstitutiv zu einer ungemeinen Expansion von Normali-
sierungs- und Disziplinarmacht, einem »Machtexzeß«275 führt, zurückgewie-
sen, deutet Foucault die der Aufklärung eigenen »kritische[n] Haltung« nun als 
Tugend.276 Die kritische Haltung ist eine spezifisch moderne »Denkungsart« 
und als solche ko-evolutionäres »Gegenstück zu den Regierungskünsten« des 
Abendlandes: »Was Kant als Aufklärung beschrieben hat, ist eben das, was ich 

272 | Ebd., S. 701.

273 | Ebd., S. 702.

274 | Weiterhin sind diese Passagen für die Begründung einer historischen Ver-

schlechterung aufschlussreich, weil die Unterscheidung zwischen »scientia sexua-

lis« und »ars erotica« letzteres mit vormodernen und nicht-westlichen Gesellschaf-

ten positiv assoziier t. Vgl. ebd., S.  701. Diese Parteinahme gegen die okzidentale 

»scientia sexualis« findet sich ebenso in »Der Wille zum Wissen«. Vgl. Foucault 1983,  

S. 73-76. Zu einer negativen Zukunftserwartung wird diese Wertung, wenn sie auf Fou-

caults Prognose – »[…] in Wirklichkeit ist die gesamte Welt dabei, sich zu verwestlichen« 

– bezogen wird. Foucault 1974b, S. 11.

275 | Foucault 1992, S. 20.

276 | Ebd., S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 251

als Kritik charakterisiere: als die kritische Haltung, die man im Abendland als 
besondere Haltung neben dem großen historischen Prozeß der Regierbarma-
chung der Gesellschaft auftauchen sieht.«277 In dieser Darstellung reflektiert 
Foucault relativ konventionell, aber für ihn bemerkenswert, dass Kritik, Wi-
derstand und Freiheit konstitutive Teile der Ideengeschichte des Projektes der 
Moderne sind. Diese Verlagerung und rhetorische Entschärfung deutet bereits 
die Umstellungen an, die in den folgenden Jahren die Schriften bestimmen 
werden. Foucault bringt dies auf die Formel: »[D]ie Kunst, nicht dermaßen 
regiert zu werden.«278 Ziel der kritischen Haltung ist eine Entsubjektivierung, 
im Sinne einer »Entunterwerfung«.279 Die Hoffnung, nicht »dermaßen regiert 
zu werden«, bedeutet, »nicht dermaßen« auf eine Identität festgelegt zu wer-
den. Foucault plädiert für eine »historisch-philosophische Praktik«280, die es 
ermöglicht, sich durch die »Befragung der Machteffekte« von diesen in ge-
wissem Maße loszulösen. Ziel sei es, den »[…] Nexus von Macht-Wissen zu 
charakterisieren, mit dem sich die Akzeptabilität eines Systems – sei es das 
System der Geisteskrankheiten, der Strafjustiz, der Delinquenz, der Sexualität 
usw. – erfassen läßt.«281 Damit umfasst Foucault sinngemäß seine bisherigen 
Untersuchungen und deutet sie retrospektiv als kritische Praktik gegen den 
hegemonialen Macht-Wissen-Komplex und plädiert für eine »kritische Onto-
logie unserer selbst«: 

»Die kritische Ontologie unserer selbst darf beileibe nicht als eine Theorie, eine Dokt-

rin betrachtet werden, auch nicht als ständiger, akkumulierender Korpus von Wissen; 

sie muß als eine Haltung vorgestellt werden, ein Ethos, ein philosophisches Leben, in 

dem die Kritik dessen, was wir sind, zugleich die historische Analyse der uns gegebenen 

Grenzen ist ein Experiment der Möglichkeiten ihrer Überschreitung.282 

Gegen die Einschränkungen und Unterwerfungen durch subjektivieren-
de oder totalisierende Machttechniken wird die Forderung auf ein Mehr an 
menschlich-individuellen Möglichkeiten des Selbst erhoben: 

277 | Ebd., S. 16f.

278 | Ebd., S. 12.

279 | Ebd., S. 15. »Ich bezog mich nicht auf eine Ar t fundamentalen Anarchismus, nicht 

auf eine ursprüngliche Freiheit, die sich schlechterdings und grundlegend jeder Regie-

rungsentfaltung widersetzt. Ich habe davon nicht gesprochen – aber ich will es nicht 

absolut ausschließen.« Ebd., S. 52f.

280 | Ebd., S. 27.

281 | Ebd., S. 33.

282 | Foucault 1990, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus252

»Dieses philosophische Ethos kann als Grenzhaltung charakterisier t werden. […] Und 

diese Kritik wird insofern genealogisch sein, als sich nicht aus der Form unseres Seins 

das ableitet, was wir unmöglich tun und wissen können; sondern sie wird in der Kontin-

genz, die uns zu dem gemacht hat, was wir sind, die Möglichkeit auffinden, nicht länger 

das zu sein, zu tun oder zu denken, was wir sind, tun oder denken.«283 

Die Hoffnung auf eine bessere Zukunft bedingt demnach eine permanente 
Kritik des gegenwärtigen und historischen menschlichen Seins, diese kriti-
sche Arbeit soll ermöglichen, unserer Freiheit eine Gestalt zu geben.284 »Das 
Hauptinteresse im Leben liegt darin, jemand anders zu werden, als man am 
Anfang war […] das Spiel lohnt sich solange wir nicht wissen, wie es aus-
geht.«285 Aus der Angst, eine globale Forderung oder universale Moral aufzu-
stellen, folgt das Ideal des Nicht-Festlegens und der permanenten Destruktion 
des Selbst bzw. Neu-Konstruktion des Selbst. Denn trotz aller Fehlschläge und 
Rückfälle in »gefährlichste[n] Traditionen« hält Foucaults Kritik der Moder-
ne den Anspruch, »dem System der gegenwärtigen Realität zu entkommen«, 
aufrecht. Für den Einzelnen entsteht durch die »Ästhetik der Existenz« die 
Aufforderung einer permanenten individuellen Veränderung, welche mittels 
selbstgeschaffener Regeln und Gesetze zu kontrollieren ist. Damit positioniert 
sich Foucault in Abgrenzung zur abendländischen Vorstellung, das Subjekt 
sei eine Identität und plädiert mit Überschneidungen zu fernöstlichen Tradi-
tionsbeständen für die Prozesshaftigkeit von Individualitäten. Der normative 
Maßstab kann auch als Non-Konformität bezeichnet werden, als eine prozess-
hafte Identität, die sich immer wieder von sich selbst entfernen soll. Die Er-
fahrungen des Menschen sind somit ein Mittel zum Zweck, keine dauerhafte 
Identität auszubilden. Auf die Frage nach dem perfekten Zustand des Schrei-
bens antwortet Foucault: »Wo alles sehr schnell von einem zum anderen über-
geht, eine Art von Fieberhaftigkeit und Chaos herrscht.«286 Dieses Ideal scheint 
mir auch auf den Idealzustand/-prozess der Subjektkonstruktion übertragbar. 
Anormale, Heterotopien, existenzielle Erfahrungsform, antike Selbsttechni-
ken, östliche Spiritualität, Sexualkunst und kritische Haltung verdeutlichen 
einerseits, wie heterogen die Kontrastfolien in Foucaults Analysen ausfallen. 
Andererseits verweist diese willkürlich anmutende Reihung auf einen ge-
meinsamen Nenner: Immer geht es um die Zurückweisung von subjektspe-
zifischen Eigenschaften, um die Kontingenz der eigenen Identität: »Nun, es 
könnte wahrscheinlich auch anders sein. So ließe sich der Möglichkeitssinn 
geradezu als die Fähigkeit definieren, alles, was ebenso gut sein könnte, zu 

283 | Ebd., S. 48f.

284 | Vgl. ebd., S. 53.

285 | Foucault 2005ah, S. 959-966.

286 | Foucault 2005q, S. 195.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 253

denken und das, was ist, nicht wichtiger zu nehmen als das, was nicht ist.«287 
Das Ergebnis dieser Haltung ist ein Mensch ohne Eigenschaften. Was das Un-
spezifische und Fluide, was in älteren Formen von Kulturkritik noch als ein 
Modernitätsproblem erscheint, ist bei Foucault zu einer »postmodernen Uto-
pie«288 geworden. Foucault will, dass keine Eigenschaft dauerhaft eine Person 
bindet, er flirtet immer mit dem Offenen und Undefinierten – was seine Wir-
kung auf die Queerbewegung erklärt.289 Jeder soll mehrere unterschiedliche 
Leben leben können. Implizit hofft Foucault auf die »Selbstverkennung des 
Subjektes«, weil jede Festlegung immer schon einer Verkennung der eigenen 
Möglichkeiten gleichkommt.290. Auf eine Formel gebracht: Das Ideal lautet 
nicht ›Finde dich selbst‹, sondern ›Verändere dich‹.

Carl Schmitt reagierte auf derartiges romantisches Ausweichen mit dem 
Rekurs auf die politische Einheit, d.h. die staatliche Souveränität. Foucaults 
politische Theorie zielt gerade darauf, jede Einheit, d.h. im Kontext dieser 
Theorie das moderne Subjekt, aufzulösen.291 Erst durch jene Absage an eine 
eigene Identität und Selbstkonstruktion des Einzelnen wird Freiheit für Fou-
cault greifbar. Es geht ihm um permanente Perspektivverschiebungen, im Sin-
ne des ›immer anders zu sein‹:292 In Foucaults Texten eine normative Setzung, 
an der er jede politische Legitimität bemisst. Foucault will unterschiedliche 
Lebensentwürfe leben und unterschiedliche Rollen innehaben. Wie Schmitts 
Romantiker weicht er der ›Wirklichkeit‹ aus, um sich nicht festzulegen.293 Fou-

287 | Musil 1970, S. 17.

288 | Vgl. Schroer 1996, S. 136ff.

289 | Das positive Ideal des Nicht-Festlegens, des Nicht-identisch-Seins mit sich 

selbst praktizier te Foucault selbst: Einerseits durch seine Selbstinszenierung als Phi-

losoph mit der Maske, also dem Ausweichen und der Negierung der eigenen Autoren-

schaft. Andererseits findet sich diese Haltung implizit im Werkszusammenhang, als 

permanentes Neuansetzen, thematische Neuorientierung und darin, vorangegangene 

theoretische Überzeugungen fallenzulassen.

290 | Foucault 2003j, S. 697.

291 | Auch die Einheit einer persönlichen Identität hat Foucault wiederholt abgelehnt: 

Vgl. Foucault 2005q, S. 189.

292 | Vgl. hier zu beispielsweise die Aussagen in: Foucault 2008a, S. 29.

293 | »Der Romantiker weicht der Wirklichkeit aus, aber ironisch und mit der Gesinnung 

der Intrige. Ironie und Intrige sind nicht die Stimmungen eines Menschen auf der Flucht, 

sondern die Aktivität eines Menschen, der, statt neue Wirklichkeiten zu schaffen, die 

eine Wirklichkeit gegen eine andere ausspielt, um die jeweilig gegenwärtige, begrenzen-

de Wirklichkeit zu paralysieren. Ironisch entzieht er sich der beengenden Objektivität 

und schützt sich davor, auf irgendetwas festgelegt zu werden; in der Ironie liegt der Vor-

behalt aller unendlichen Möglichkeiten. So wahrt er sich seine innere, geniale Freiheit, 

die darin besteht, keine Möglichkeit aufzugeben.« Schmitt 1998, S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus254

caults Ideal ist ein Romantiker im Sinne Schmitts: »So wahrt er sich seine 
innere, geniale Freiheit, die darin besteht, keine Möglichkeit aufzugeben.«294 
Und weil Ordnung immer schon den Horizont anderer menschlicher Mög-
lichkeit begrenzt und die Geschichte, in Foucaults Darstellung, als eine Ge-
schichte der Ordnung erscheint, werden alle historischen Entscheidungen und 
Erscheinungen problematisch. Immer setzt sich eine Ordnung durch, welche 
die Möglichkeit der Möglichkeit für den Einzelnen beendet, und das ist für 
Foucault ein Problem. Alles ist historisch geworden und damit auch prinzipiell 
anders denk- und entsprechend modifizierbar. Letztlich ist dies eine sehr indi-
vidualistische Position des persönlichen Lebensstils.

6.5		P hilosophie der Geschichte? –  
›Ausweitung der K ampf zone‹

Der Autor des Buches »Archäologie des Wissens«, erklärt jeder Form einer »glo-
balen Geschichte«, den alten Philosophen der Geschichte und Teleologien eine 
unmissverständliche Absage.295 Jede Geschichtsauffassung, die annimmt, 
dass die Ereignisse auf einen »zentralen Kern« zurückzuführen wären, die 
einen allgemeinen und kontinuierlichen »Transformationstyp« unterstellt und 
die Geschichte in »Einheiten« gegliedert, d.h. in »Stadien oder Phasen« denkt, 
ist erkenntnistheoretisch zweifelhaft und veraltet.296 Stattdessen möchte die 
»Archäologie des Wissens« ebenso wie die spätere »Genealogie der Macht« die 
Diskontinuität, also die Brüche, Unregelmäßigkeiten, Irrtümer, Zufälle, das 
Überraschende und Unvermutete untersuchen: 

»Es handelt sich darum, diese Geschichte in einer Diskontinuität zu analysieren, die 

keine Teleologie von vornherein reduzieren würde; sie in einer Streuung festzustellen, 

die kein vorher bestehender Horizont umschließen könnte; sie sich in einer Anonymität 

entfalten zu lassen, der keine transzendentale Konstitution die Form des Subjektes auf-

erlegen würde; sie für eine Zeitlichkeit zu öffnen, die nicht die Wiederkehr einer Morgen-

röte verspräche.«297 

Gegen die Vorstellung von »linearen Genesen«298, »übergreifenden Kontinui-
täten«299 und einer teleologischen »Morgenröte« versucht Foucault zu zeigen, 

294 | Ebd., S. 82.

295 | Foucault 2013, S. 28.

296 | Ebd., S. 19.

297 | Ebd., S. 289.

298 | Foucault 2002g, S. 166.

299 | Ebd., S. 172.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 255

dass die Geschichte nicht »einer wohldefinierten Linie von A nach B folgt«, sol-
che Konstruktionen bauen konstitutiv auf einer »trügerischen Evolution (der 
Mythos der Evolution als Stützpfeiler der Geschichte).«300 Deshalb sein Appell: 
»Wir müssen uns vor einer allzu simplen, linearen Auffassung von Geschichte 
hüten.«301 Konkret sind damit die »geschlossene Totalität« der »Teleologie der 
Vernunft und der »Fortschritt des Bewusstseins« als Endziel der Geschich-
te gemeint.302 Geschichte, verstanden als Geschichtsphilosophie in Hegelia-
nischer Tradition lehnte Foucault entsprechend ab.303 Diese Kritik zielt somit 
direkt auf die aufklärerische Tradition, welche den geschichtlichen Prozess als 
kontinuierliche Steigerung von Vernunft und Rationalität interpretiert. In Ab-
grenzung lautet das offizielle Ziel, die Kontingenz der geschichtlichen Ent-
wicklung zu untersuchen – ein methodischer Ansatz, der sich der Dichotomie 
von Geschichtsoptimismus und -pessimismus entziehen könnte.304 

Allerdings wird Foucault diesem Selbstanspruch in vielen Texten nicht 
gerecht und entwickelt konträr zur telelogischen Geschichtsphilosophie eine 
Form von Gegen-Philosophie der Geschichte, die ebenfalls ein Bewegungsge-
setz der Geschichte propagiert. Jene Form der Geschichtstheorie ist sicherlich 
keine Geschichtsteleologie der »Morgenröte«, sondern eine Theorie der Ge-
schichte als endloser Krieg. Anhand der Widersprüche zwischen den metho-
dologisch/erkenntnistheoretischen Postulaten und den faktischen Analysen 
und Prognosen möchte ich zeigen, wie die Fokussierung der Machtfrage mit 
einer pessimistischen Philosophie der Geschichte einhergeht. Werkgeschicht-
lich manifest wird diese Fundierung der Geschichte im Konfliktmodus mit 
dem methodischen Übergang von der »Archäologie des Wissens« zur »Genea-
logie der Macht«.305 

300 | Foucault 2001j, S. 777.

301 | Ebd., S. 777.

302 | Foucault 1974b, S. 79.

303 | »Es ist wahr, daß ich für diese Ar t von Geschichte überhaupt keinen Sinn habe!« 

Foucault 2005q, S. 201. Vgl. hierzu Foucault 2008a, S. 39 und vgl. zur Ablehnung einer 

teleologischen Geschichtsauffassung auch Foucault 2013, S. 16f, 33. 

304 | Diese Selbstdeutung Foucaults wird auch in der Rezeption zum Teil bestätigt, 

beispielsweise durch Ulrich Bröckling: Foucault »[…] identifizier t keine allgemeinen Be-

wegungsgesetze der Geschichte und verzichtet auf große Erzählungen von Fortschritt 

und Verfall, […].« Bröckling 2010, S. 408.

305 | Bereits in der »Archäologie des Wissens« argumentier t Foucault, dass Diskurse 

immer in politische Praxis eingebunden sind. Ein Diskurs ist »[e]in Gut, das infolgedes-

sen mit seiner Existenz (und nicht nur in seinen ›praktischen Anwendungen‹) die Frage 

nach der Macht stellt. Ein Gut, das von Natur aus der Gegenstand eines Kampfes und 

eines politischen Kampfes ist.« Foucault 2013, S. 175. Den anthropologischen Pessi-

mismus, der mit der ärchäologischen Methode verbunden ist, habe ich oben herausge-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus256

»Ich glaube, dass das, worauf man sich beziehen muss, nicht das große Modell der 

Sprache und der Zeichen, sondern das des Krieges und der Schlacht ist. Die Geschicht-

lichkeit, die uns mitreißt und uns bestimmt, ist kriegerisch; sie ist nicht sprachlicher 

Natur.«306

Die Bestimmung der Geschichtlichkeit als kriegerisch führt zu einer pessi-
mistischen Philosophie der Geschichte, die sich exemplarisch ausgehend von 
der Analyse »In Verteidigung der Gesellschaft« rekonstruieren lässt. Theoreti-
scher Ausgangspunkt dieser Vorlesung über den Kriegsdiskurs ist die Umkeh-
rung der These von Carl von Clausewitz, welcher »den Krieg als die Fortset-
zung der Politik mit anderen Mitteln« interpretierte. Dreht man diese Formel 
um, ist Politik »die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln«.307 Foucaults 
Forschungsfrage lautet deshalb: »Wie, seit wann und auf welche Weise hat 
man begonnen, sich vorzustellen, dass der Krieg in Machtbeziehungen funk-
tioniert, dass ein ununterbrochener Kampf den Frieden aushöhlt und dass 
zivile Ordnung grundsätzlich eine Schlachtordnung ist?«308 Der französische 
Philosoph beantwortet diese Frage ausgehend vom sogenannten »historisch-
politischen Diskurs«309, d.h. anhand des Gegendiskurses des englischen Bür-
gertums gegen die souveräne Macht und des Aufbegehrens des französischen 
Adels gegen den absolutistischen König – also jeweils mit der »Infragestellung 
der königlichen Macht« durch ein bestimmtes historisches Wissen von Kämp-
fen und kriegerischen Auseinandersetzungen.310 Die Untersuchung startet 
wiederum mit dem Ende des Mittelalters und den europäischen Religionskrie-
gen. Ideengeschichtlich dient Thomas Hobbes als prominenter Antipode, wel-
cher das »Gewaltmonopol des Staates« gegen den »Naturzustand« vertrat und 
den »Leviathan« durch Vertragsschluss begründete.311 Die Anti-Hobbes’sche 
»Gegen-Geschichte«312 betont, dass die Entstehung des europäischen Staates 

arbeitet, sicherlich finden sich ebenso pessimistisch-geschichtsphilosophische Aus-

sagen in den Texten vor 1970. Da Foucault aber seine Theorie radikalisier t, indem er 

dem Diskursbegrif f die Machttheorie voraussetzt, werde ich mich hier auf diese Texte 

konzentrieren, um die pessimistische Theorie der Geschichte zu klären. Zu Foucaults 

Selbstbegründung des Methodenumbaus und den zeitgeschichtlichen Zusammenhang 

mit 1968 siehe: Foucault 2005p, S. 85-90.

306 | Ebd., S. 88.

307 | Foucault 2001f, S. 32.

308 | Foucault 2003g, S. 167.

309 | Foucault 2001f, S. 65.

310 | Ebd., S. 77. 

311 | Vgl. ebd., S. 107ff.

312 | Ebd., S.  98. Foucaults Sympathien gelten dem Gegendiskurs, der »Infragestel-

lung der königlichen Macht« (S. 77). Im Gegensatz zu Schmitt, der sich klar auf Hobbes 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 257

nicht auf dem vertraglichen Konsens über die Herrschaft des Gesetzes grün-
det und ebenso wenig den Beginn einer befriedeten Ordnung bedeutet. Im 
Gegenteil: »[D]as Gesetz ergibt sich aus wirklichen Schlachten, Siegen, Mas-
sakern, Eroberungen, die ihr genaues Datum und ihre Schreckensfiguren ha-
ben; es geht aus angezündeten Städten und verwüsteten Landschaften hervor 
und wird mit jenen berühmten Unschuldigen geboren, die im heraufziehen-
den Tag im Todeskampf liegen.«313 Entscheidend ist nun, dass mit dem Gesetz 
der »Lärm der Waffen« nicht verstummt ist.314 Der Krieg setzt sich – jener vom 
Grauen faszinierten Darstellung folgend – innerhalb der rechtlichen Ordnung 
des Staates fort. 

An dieser Stelle zeigt sich ebenfalls ein Unterschied zu Carl Schmitt, der 
Hobbes und das Zeitalter der absolutistischen europäischen Staaten wegen 
der kriegshegenden Fähigkeit bewundert. Stilistisch verbindet Schmitt und 
Foucault sicherlich ein düsteres Pathos, aber das Gewaltmonopol des Staates, 
das Schmitt mit Hobbes als eine Verbesserung begreift, erscheint in Foucaults 
Darstellung als eine Lüge.315 Foucault zitiert Autoren wie Edward Coke, John 
Lilburne, Henri de Boulainvilliers, Louis-Gabriel Du Buat-Nançay, um zu zei-
gen, dass das Gewaltmonopol den Krieg mitnichten zu einem ausschließli-
chen Phänomen der Außenpolitik erhebt.316 Stattdessen lässt sich ab ca. 1650 
zum ersten Mal in der Menschheitsgeschichte eine antirömische Geschichts-

bezieht und weiterhin die Autoren der Gegenrevolution und Restauration wie Donoso 

Cortés als positive Referenz nennt. Schmitt und Foucault trennt somit die politische 

Veror tung, ersterer steht auf der Seite der staatlichen Macht, des Souveräns, letzterer 

auf der Seite der Gegenmacht, der Revolution und der Unterlegenen im Kampf gegen 

die Souveränität.

313 | Ebd., S. 67.

314 | Ebd., S.  67. Diese These hatte Foucault bereit 1973 in seiner Vorlesung »Die 

Strafgesellschaft« ver treten. Foucault 2015, S. 40ff. 

315 | Foucault und Schmitt treffen sich in der Ambition oder Geste, stets die verbor-

genen Gewaltverhältnisse unter der Oberfläche der Normalität aufzeigen zu wollen. Die 

Prämissen beider Theorien schließen eine friedliche Normalität konstitutiv aus: »Die 

Geschichte stößt immer auf Krieg, aber die Geschichte kann über diesen Krieg nie end-

gültig hinauskommen, […]« Foucault 2001f, S.  206. Foucault beansprucht mit jener 

Prämisse von Macht/Herrschaft und Kampf/Krieg eine ›ewige Wahrheit‹, eine erkennt-

nistheoretische Position, die es nach ihm eigentlich nicht geben kann. Vgl. Foucault 

2002g, S. 178.

316 | »Tatsächlich braucht Foucault, anders als sein bekanntes Preislied auf das ›Ge-

wimmel der Ursprünge‹ und die ›Vielfalt der Herkünfte‹ erwarten läßt, immer starke 

Gründerfiguren, Diskursbegründer, in denen sich der Autor selbst bespiegelt. Es gibt 

einen starken heroischen und monumentalischen Zug in dieser Geschichte, die durch-

aus kritisch, ja subversiv sein will.« Raulf f 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus258

schreibung rekonstruieren; eine Geschichtsdeutung, die nicht die herrschen-
de Macht verklärt und legitimiert, sondern die Geschichte, d.h. das Wissen 
um die Geschichte, selbst als Mittel des Kampfes gegen die bestehende Herr-
schaft instrumentalisiert.317 Es ist die Vorstellung eines ›Rassenkampfes‹, der 
die europäischen Gesellschaften in zwei entgegengesetzte Lager spaltet – al-
lerdings wird die Kategorie ›Rasse‹ hier noch nicht in dem biologischen Sinne 
verwendet, der ihr im 19. Jahrhundert zukommen wird. Der Begriff ›Rassen‹, 
im Plural, bedeutet im Kontext des 16. und 17. Jahrhundert den Antagonismus 
rivalisierender Gruppen, die Sprache, Religion, Privilegien und/oder Lokalität 
trennen.

Unter der Oberfläche des philosophisch-juridischen Diskurses, welcher 
die souveräne Macht und das Gesetz legitimiert, offenbart sich an der Basis 
der historisch-politische Diskurs. Die mannigfachen kriegerischen Auseinan-
dersetzungen, von denen der historisch-politische Diskurs erzählt, widerspre-
chen den offiziellen Deutungen einer befriedeten Gesellschaft und belegen 
die »[…] fundamentalen und andauernden Irrationalität an der Basis, einer 
nackten Irrationalität […]«.318. Der philosophisch-juridische Diskurs ist der 
der Herrschenden, und deren Motivation ist es, den Glauben zu verbreiten, 
dass sich »[a]n die Stelle einer ganz und gar von kriegerischen Beziehungen 
durchzogenen Gesellschaft […] nach und nach ein mit militärischen Institu-
tionen ausgestatteter Staat gesetzt« hat.319 Gegen diese Legitimierung von 
Herrschaftsverhältnissen richtet sich der historisch-politische Diskurs; diese 
Gegenrede stellt den fortdauernden Konflikt heraus und erklärt »den Krieg 
zum dauerhaften Grund für sämtliche Machtinstitutionen.«320 Tief in den 
Gesellschaftskörper eingeschrieben ist demnach die Asymmetrie zwischen 
Herrschern und Beherrschten, und auch in den kommenden Jahrhunderten 
wird dieser Krieg fortbestehen, weil die Machthaber permanent um ihre Vor-
rangstellung fürchten müssen und die Unterworfenen gleichzeitig hoffen, ihre 
Position zu verbessern. Der Krieg ist laut diesem Diskurs der »heimliche Mo-

317 | Vgl. Foucault 2001f, S. 92. Umgekehrt legt diese Rekonstruktion Foucaults den 

Schluss nahe, dass die Geschichte des Mittelalters und der Antike von den Herrschen-

den geschrieben wurde, um mit jenem Wissen sich selbst zu legitimieren und konkurrie-

rende Herrschaftsansprüche zu delegitimieren oder ganz zu verschweigen. 

318 | Ebd., S.  73. »Alles in allem ist im Gegensatz zum philosophischen-juristischen 

Diskurs, der sich am Problem von Souveränität und Gesetz ausrichtet, dieser Diskurs, 

der das Fortdauern des Krieges in der Gesellschaft entschlüsselt, ein wesentlich histo-

risch-politischer Diskurs, ein Diskurs, bei dem die Wahrheit als Waffe für einen Parti-

sanensieg funktionier t, ein düster kritischer und zugleich intensivmythischer Diskurs.« 

Foucault 2003g, S. 170.

319 | Ebd., S. 167. 

320 | Ebd., S. 167f. Vgl. hierzu auch Foucault 2001f, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 259

tor für die Institutionen, die Gesetze und die Ordnung.«321 Staat und Rechts-
ordnung erscheinen jener Perspektive folgend immer nur als oktroyiert von 
der herrschenden Gruppe und nur solange gesichert, bis der nächste Gegen-
angriff folgt.

Der argumentative Kniff in Foucaults Darstellung ist, dass allein die ›real-
historische‹ Existenz des »historisch-politischen Diskurses« belegt, dass das 
Gewaltmonopol und die Rechtsordnung keine völlig harmonische Gesell-
schaftsordnung geschaffen haben. Auch die im Weiteren (re-)konstruierte 
Geschichte zeigt, dass der konfliktäre Antagonismus des ›Rassenkriegs‹ nicht 
zur Ruhe kommt. Im 19. Jahrhundert teilt sich der historisch-politische Dis-
kurs in die Varianten Klassenkampf und moderner Rassismus und gipfelt im 
20.  Jahrhundert im Stalinismus und Nationalsozialismus. Wichtig ist, dass 
mit den Vorstellungen von ›Klasse‹ und ›Rasse‹ die Bio-Politik an der Schwelle 
zur Moderne entsteht. Der Plot der entsprechenden Vorlesung Foucaults lässt 
sich folgendermaßen zusammenfassen: Der ›Rassenkrieg‹ schlägt in den »ras-
sistischen Diskurs« um, zuvor funktionierte der ›Rassenkrieg‹ als Gegen-Ge-
schichte, ab jetzt verfolgt der rassistische Diskurs eine »globale Strategie sozia-
ler Konservativismen« und wird zum »Staatsrassismus«.322 Der Diskurs über 
die ›Rassen‹ und deren kriegerischer Antagonismus wird somit zu einem Mit-
tel zur Verteidigung der Gesellschaft gegen Feinde. Die herrschende Macht, 
d.h. die Staatssouveränität, instrumentalisiert nun den historisch-politischen 
Diskurs zur Einheitsstiftung und nutzt die modernen Mittel der Bio-Politik, 
um das Leben der Bevölkerung qualitativ und quantitativ zu steigern, um wie-
derum gegen neue Feinde, »andere Rassen, Unter- oder Gegen-Rassen« im 
Dauerzustand des Bürgerkrieges bestehen zu können. Losgetreten wird da-
mit ein Prozess, »ein innerer Rassismus permanenter Reinigung [sic!], der zu 
einer der grundlegenden Dimensionen der gesellschaftlichen Normalisierung 
wird.«323 Bemerkenswert ist an dieser Stelle auch die Bedeutung des Staates, 
welcher in Foucaults Machttheorie bisher eine sekundäre Rolle spielte. »In 
Verteidigung der Gesellschaft« konstatiert Foucault die »Verstaatlichung des 
Biologischen« und rückt den Staat stärker in den Fokus seiner Machtanaly-
se.324 Ziel der staatlichen Nutzung biopolitischer Techniken ist vordergründig 
die biologische »Reinheit der Rasse«325, aber letztlich erlaubt die biopolitische 

321 | Foucault 2003g, S. 168.

322 | Vgl. Foucault 2001f, S. 81f und 281f. 

323 | Ebd., S. 81.

324 | Ebd., S. 282. »Der Staat und die Universalität des Staates sind zugleich der Ein-

satz und das Schlachtfeld des Kampfes.« Ebd., S. 266. 

325 | Vgl. ebd., S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus260

»Vereinnahmung des Lebens«326 eine Steigerung der Kraft des Staates, d.h. der 
»zentrierten, zentralisierten und zentralisierenden Macht«.327 

Ulrich Raulff schrieb über diese Geschichts(re-)konstruktion: »Martia-
lisch, monumentalisch, mythisch: Michel Foucault erfand die Historie, von der 
Friedrich Nietzsche träumte.«328 In der Tat ist der Text von einem rhetorisch 
verschärften Ton geprägt, der die Dramatik der Entwicklung unterstreicht. 
Gleichzeitig lässt Foucault eine Historie entstehen, die der Erzählung einer 
positiven Verbesserung in der Geschichte der europäischen Moderne diamet-
ral entgegensteht. Entscheidend ist die Frage, ob Foucault eine pessimistische 
Geschichtstheorie vertritt, indem er selbst ›die Geschichte‹ als fortwährenden 
Kampf und Krieg begreift? 

»Gesetz bedeutet nicht Befriedung, denn unterhalb des Gesetzes wütet der Krieg in 

allen Machtmechanismen, selbst den geregeltsten weiter. Der Krieg ist der Motor der 

Institutionen und der Ordnung, und selbst der Friede erzeugt in seinen kleinsten Rä-

derwerken stillschweigend den Krieg. Anders gesagt: man muß aus dem Frieden den 

Krieg herauslesen: Der Krieg ist nichts anderes als die Chif fre des Friedens. Wir stehen 

miteinander im Krieg; eine Schlachtlinie zieht sich durchgängig und dauerhaft durch die 

gesamte Gesellschaft, und diese Schlachtlinie ordnet jeden von uns dem einen oder 

anderen Lager zu. Es gibt kein neutrales Subjekt. Man ist zwangsläufig immer jemandes 

Gegner.«329

Wer spricht hier? Sind es Foucaults Gründerautoren des geschichtlich-politi-
schen Diskurses oder ist es Foucault selbst? Wenn es seine eigene Position 
ist, lässt sich eine pessimistische Perspektive schwer anzweifeln. Allerdings 
beschränkt sich Foucault teilweise darauf, lediglich den Kriegsdiskurs zu zi-
tieren, ohne sich selbst zu positionieren. In diesen Passagen erweckt die Dar-
stellung den Eindruck, es handle sich nur um eine positivistische Geschichts-
schreibung, die berichtet, wie sich die Auseinandersetzung zugetragen hat. 
Dem obigen Zitat folgend heißt es auf der nächsten Seite: »Soweit eine erste, 
wenn auch sehr unscharfe Charakterisierung dieser Art von Diskurs.«330 Fou-
cault bemüht sich hier um Distanz, und auch bei den einleitenden Überle-
gungen zur Vorlesung differenziert er zwischen zwei Modellen der Machtana-
lyse: 1. »Vertrag-Oppression« (juridisches Modell)« und 2. »Krieg-Repression 
oder Herrschaft-Repression«, und er bekennt: »Es ist klar, daß alles, was ich 

326 | Ebd., S. 282.

327 | Ebd., S. 80.

328 | Raulf f 1999.

329 | Foucault 2001f, S.  67. Vgl. hierzu ähnliche Formulierungen: Ebd., S.  324f und 

Foucault 2003g, S. 168.

330 | Foucault 2001f, S. 68.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 261

im Laufe der vergangenen Jahre gesagt habe, vom Modell Kampf-Repression 
geprägt war.«331 Dann folgt eine Selbstrelativierung mit dem Bekenntnis zur 
Notwendigkeit, die »beiden Begriffe ›Unterdrückung‹ und ›Krieg‹ beträchtlich 
[zu, Anm. d. A.] modifizieren, wenn nicht vielleicht sogar fallenzulassen«.332 
Diese Modifikation der Machtanalyse wäre insofern konsequent, als der pro-
duktive Charakter der Macht sich schwer aus den Analysekategorien »Unter-
drückung« und »Krieg«, gefangen in der simplen Dichotomie von Herrscher 
und Beherrschten, herauslesen lässt. Somit könnte gegen die Unterstellung 
einer pessimistischen Philosophie der Geschichte eingewendet werden, dass 
Foucault in »In Verteidigung der Gesellschaft« wissenschaftliche Distanz und 
Neutralität wahrt, lediglich die Beobachtungen von anderen beobachtet, ohne 
selbst Partei zu ergreifen, und die martialischen Formulierungen dem unter-
suchten Gegenstand geschuldet sind.

Aber gelingt diese Beobachtung zweiter Ordnung ohne Positionierung? 
Entspricht jene neutrale Position überhaupt Foucaults Selbst- und Wissen-
schaftsverständnis? Teilt Foucaults Machttheorie nicht die Logik eines kon-
fliktären Antagonismus, und ist der Zusammenhang von Macht und Wissen 
nicht unhintergehbar? Foucaults Rekonstruktion in »In Verteidigung der Ge-
sellschaft« sensibilisiert für die Kontinuität von Kämpfen innerhalb der Staats- 
und Rechtsordnung, und gleichzeitig kann sich die »Genealogie der Macht« 
nicht auf eine neutrale Position zurückziehen. Im theoretischen Kosmos der 
Foucault’schen Genealogie erfüllt Wissen immer eine Legitimierungs- oder 
Delegitimierungsfunktion von Macht bzw. innerhalb von Herrschaftsverhält-
nissen – zwei Kategorien, die in vielen Texten synonym verwendet werden. 
Jedes Wissen ist »perspektivische und strategische Wahrheit«333, was insbe-
sondere für wissenschaftliches Wissen gilt. Die Diskurse der Wissenschaft 
gehorchen nicht einer autonomen Logik, sondern sind immer eingebunden 
in politische Prozesse, d.h. Wissen erschafft und stabilisiert bestimmte Macht-
verhältnisse. Es gibt kein Wissen ohne Macht und keine Macht ohne Wissen 
– es handelt sich um einen zirkulären Verweisungszusammenhang.334 Wei-
terhin versteht Foucault das durch seine Forschung generierte Wissen als Teil 
eines politischen Kampfes gegen den hegemonialen Diskurs, repräsentiert 
durch die Philosophie und das Recht, entsprechend seines Selbstverständ-
nisses: »Die Genealogien sind gerade Anti-Wissenschaften.« Sie richten sich 
gegen die etablierte Wissenschaft:

331 | Ebd., S. 34. 

332 | Ebd., S. 34. 

333 | Foucault 2003g, S. 169.

334 | Vgl. Foucault 2010, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus262

»[G]egen die zentralisierenden Machtwirkungen, die mit der Institution und dem Funk-

tionieren eines im Innern einer Gesellschaft wie der unsrigen organisier ten wissen-

schaftlichen Diskurses verbunden sind. […] Den Machtwirkungen, wie sie einem als 

wissenschaftlich betrachteten Diskurs eigen sind, muß die Genealogie den Kampf 

ansagen.«335 

In Foucaults zugespitzten Formulierungen erscheinen Erkenntnis als 
›Schlacht‹ und der Diskussionspartner als der ›Gegner‹.336 Diesem Wissen-
schaftsverständnis entsprechend operiert die Geschichtsanalyse selbst in 
Kriegsvokabular und Kategorien physischer Auseinandersetzung.337 Das mi-
litärische Vokabular wird in der Zeitdiagnostik fortgeschrieben, indem die 
Gegenwart als »Schlacht« und gemäß der »Logik der Schlacht« gefasst wird. 
Gemessen an diesem erkenntnistheoretischen Standpunkt kann die genea-
logische Analyse keine Neutralität beanspruchen. Dass Foucault wiederum 
nicht auf der Seite des philosophischen-juridischen Diskurs stehen möchte, 
ist unmissverständlich: »Um die konkrete Analyse von Machtverhältnissen 
zu betreiben, muss man das juridische Modell der Souveränität aufgeben.«338 
Das juridische Modell ist bekanntlich die Beschreibungsform des herrschen-
den Diskurses, der seine Machtstellung zu verteidigen versucht und deshalb 
immer Partei im Gesellschaftskrieg ist.339 Bezüglich der Legitimierung des 
Gesetzes und der Souveränität kritisiert Foucault, dass es in der Geschichte 
des Okzidents einen historisch-politischen Gegendiskurs gibt, und mit letzte-
rem teilt er die Überzeugung, dass jedes Wissen, jede Wahrheit, eine Waffe im 
Krieg um Macht sei.340 

335 | Foucault 2001f, S. 23f.

336 | Ebd., S. 27f.

337 | So setzt sich Foucault selbst das Ziel: »Anschließend werde ich die Geschich-

te dessen schreiben müssen, was sich im 19.  Jahrhundert zugetragen hat, und werde 

zeigen müssen, wie man durch eine Reihe von Offensiven und Gegenoffensiven, von 

Wirkungen und Gegenwirkungen zu dem sehr komplexen aktuellen Stand der Kräfte und 

dem derzeitigen Profil der Schlacht kommen konnte. Der Zusammenhang ergibt sich 

nicht aus der Aufdeckung eines Vorhabens, sondern aus der Logik der Strategien, die 

einander gegenüberstehen.« Foucault 2005s, S. 80.

338 | Foucault 2003g, S. 165. 

339 | »Die Hegelsche Dialektik und all jene Diskurse, denke ich, die ihr gefolgt sind, 

müssen – das werde ich zu zeigen versuchen – als von Philosophie und Recht betrie-

bene Kolonisierung und autoritäre Befriedung eines historisch-politischen Diskurses 

verstanden werden, der zugleich Feststellung, Ausrufung und Praxis des Gesellschafts-

krieges war.« Foucault 2001f, S. 77.

340 | Vgl. ebd., S. 28 und Foucault 2002g, S. 188ff. Deshalb ist von der Vermehrung 

des Wissens auch nicht die endgültige Emanzipation, die »universelle[n] Wahrheit« zu 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 263

»Die Geschichte stößt immer auf Krieg, aber die Geschichte kann über diesen Krieg 

nie endgültig hinauskommen; sie kann den Krieg weder jemals eindämmen noch seine 

Grundgesetze finden, noch ihm Grenzen auferlegen, ganz einfach, weil der Krieg selbst 

dieses Wissen stützt, durch dieses Wissen hindurchgeht, es durchzieht und bestimmt. 

Dieses Wissen ist immer nur eine Waffe in diesem Krieg oder allenfalls ein taktisches 

Dispositiv innerhalb dieses Krieges. Der Krieg wird durch die Geschichte, durch die ihn 

erzählende Geschichte hindurch geführt. Und die Geschichte kann ihrerseits immer nur 

den Krieg, den sie selbst führt oder der durch sie hindurchgeht, entzif fern.«341

Diese Position in »In Verteidigung der Gesellschaft« deckt sich mit der ge-
nealogischen Methode und wird durch den Verweis auf bloße Zitation nicht 
relativiert.342 Wissen ist demnach gefangen in der Logik des Krieges. Die 
menschliche Geschichte kann über jenen Zusammenhang »nie endgültig hi-
nauskommen«, was die Absage an jede positive Teleologie bedeutet. Foucault 
prognostiziert damit auch die Kontinuität kriegerischer Auseinandersetzun-
gen. Krieg bewegt die Geschichte und ist für diese Theorie das dynamische 
Element, welches geschichtlichen Wandel erklärt. Im Juni 1975, also im Vor-
feld der Vorlesung, bekennt Foucault sich sehr explizit zur erkenntnistheoreti-
schen Fundierung seiner Theorie in der Logik des Krieges:343 

»Ich glaube, im Anschluß an Nietzsche, daß die Wahrheit in Begrif fen des Kriegs ver-

standen werden muß. Die Wahrheit der Wahrheit ist der Krieg. Die Gesamtheit der Me-

chanismen, durch die die Wahrheit sich durchsetzt, sind Machtmechanismen, die ihr 

ihre Herrschaft (pouvoir) sichern.«344 

Und auf die Nachfrage »Ist es ein permanenter Krieg?« antwortet Foucault: 
»Ich denke ja.«345 Foucault fundiert seine Geschichtstheorie damit in existen-
ziellen Auseinandersetzungen des »permanenten Krieges« und des »stän-
digen, universellen Krieges innerhalb der Gesellschaft«.346 Das Sein ist ent-

erhoffen oder »die heitere Herrschaft über die Natur; im Gegenteil, es vermehrt ständig 

Risiken, so dass die Gefahren zunehmen«. Ebd., S. 189.

341 | Foucault 2001f, S. 206.

342 | »Der Bürgerkrieg ist die Matrix aller Machtkämpfe, aller Machtstrategien und 

folglich auch die Matrix aller Kämpfe um und gegen die Macht.« Foucault 2015, S. 29.

343 | Vgl. hier beispielsweise auch: »Wenn man sich tatsächlich darauf einlässt, sieht 

man, dass das Grundelement der Krieg ist.« Ebd., S. 44.

344 | Foucault 2005q, S. 202.

345 | Ebd., S. 202f.

346 | Vgl. Foucault 2015, S. 43. »Ich glaube, dass das, worauf man sich beziehen muss, 

nicht das große Modell der Sprache und der Zeichen, sondern das des Krieges und der 

Schlacht ist. Die Geschichtlichkeit, die uns mitreißt und uns bestimmt, ist kriegerisch; 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus264

sprechend immer an Macht gebunden, womit eine (historische) Ontologie 
der Macht behauptet wird. Macht ist die nicht negierbare Kategorie in dieser 
Theorie, soziale Verhältnisse ohne Macht kann es nicht geben, und so wer-
den Geschichte, Gegenwart und Zukunft zur »immerwährenden Schlacht«.347 
Eine solche ontologische Setzung der Macht als Wahrheit des Krieges bean-
sprucht darüber hinaus, zeitlose und jederzeit gültige Wahrheit zu sein, so 
dass mit dieser Total-Konstruktion der Frieden als andere Seite jener Unter-
scheidung dauerhaft unerreichbar ist. Vor diesem Aussagezusammenhang er-
scheint Foucaults Geschichtsdenken in weiten Teilen kompatibel mit dem des 
historisch-politischen Diskurses. Auch innerhalb der Rechtsordnung müssen 
»in allen Machtmechanismen« die Zeichen des Krieges herausgelesen werden, 
und die »Schlachtlinie ordnet jeden von uns dem einen oder anderen Lager 
zu.« »Der Krieg ist der Motor der Institutionen und der Ordnung«, d.h. die 
faktische Auseinandersetzung treibt die Geschichte an, und diese ›Schlacht-
verläufe‹ erklären die geschichtlichen Veränderungen.348 Anders formuliert: 
Krieg ist der endlose Beweger der Geschichte.349 In den Schriften, die diese 
Botschaft transportieren, ist Foucaults Weltsicht pessimistisch: Es ist immer 
mit dem Schlimmsten zu rechnen, mit der existenziellen Vernichtung durch 

sie ist nicht sprachlicher Natur. Machtbeziehungen, nicht Sinnbeziehungen.« Foucault 

2003e, S. 192. Foucault geht unmissverständlich davon aus, dass »der Bürgerkrieg der 

Macht innewohnt, sie durchdringt, sie belebt, sich überall in ihr ausbreitet. Zeichen da-

für hat man eben in Form der Überwachung, der Drohung, im Besitz einer Armee, kurz 

in all den Zwangsinstrumenten, die die etablier te Macht sich zu ihrer Ausübung zulegt. 

Die tagtägliche Machtausübung muss man als einen Bürgerkrieg betrachten können: 

Macht auszuüben ist eine bestimmte Art, Bürgerkrieg zu führen, und all die Instrumente, 

die Taktiken, die man hier ausmachen kann, müssen in den Begrif fen des Bürgerkriegs 

zu analysieren sein.« Foucault 2015, S. 53. »Der Bürgerkrieg ist die Matrix aller Macht-

kämpfe, aller Machtstrategien und folglich auch die Matrix aller Kämpfe um und gegen 

die Macht.« Ebd., S. 29. Vgl. hierzu auch Foucault 2003a, S. 407.

347 | Foucault 2010, S.  38. »In diesem Modell ist ein Ende des Kampfes ebenso wie 

ein Ausstieg aus gesellschaftlichen Machtverhältnissen nicht vorgesehen. Das ›Andere‹ 

der Schlacht existiert nicht – aus diesem Grunde muß auch jeder politische Akt, der 

einen Friedenszustand proklamiert, als eine bestimmte Strategie einer aktuell stattfin-

denden Schlacht begrif fen werden (vgl. auch Deleuze 1987: 46).« Kneer 1996, S. 243.

348 | Foucault 2001f, S. 67.

349 | Vgl. hierzu ebenfalls: »Es wäre falsch, wenn man der überkommenen Vorstellung 

anhinge, wonach der allgemeine Krieg sich am Ende in seinen Widersprüchen erschöpft, 

auf die Gewalt verzichtet und darin einwilligt, sich selbst durch die Gesetze des Land-

friedens zu unterdrücken. Die Regel ist vielmehr die kalkulierbare Lust am Gemetzel und 

die Hoffnung auf Blut. Sie gestattet es, das Herrschaftsspiel ständig von neuem zu be-

ginnen; sie setzt eine peinlich genaue Wiederholung in Szene.« Foucault 2002g, S. 177.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 265

den Feind. Eine zukünftige Entwicklung zum ›Guten‹ ist ausgeschlossen, weil 
die menschliche Geschichte in Kriegsverhältnissen gefangen bleibt.350 

Auffällig ist in diesem Zusammenhang die verkürzte Vorstellung der ge-
schichtlichen Kontingenz. Wieso aber sind Macht, Gewalt und Herrschaft 
nicht ebenfalls kontingent zu denken? Wieso ruft Kontingenz überhaupt Kon-
flikte hervor? Auch die Aufhebung von Macht kann in jenem Theoriekosmos 
nur durch Machtausübung erfolgen – gewissermaßen wie jede Beobachtung 
nur mittels einer neuen Beobachtung ersetzt werden kann. Aus dem Wissens-
Macht-Komplex schließt Foucault offiziell, dass metahistorische ebenso wie 
objektiv wahre Aussagen unmöglich sind – womit sich die Argumentation 
auf die Paradoxie einlässt, dass die These nur wahr ist, wenn sie unwahr ist. 
Allerdings wird dieses Kontingenzbewusstsein auf einer zweiten Ebene von 
der Notwendigkeit der Macht überlagert. Kontingenz verstanden als Nicht-Not-
wendigkeit der geschichtlichen Entwicklung müsste prinzipiell alles offen las-
sen, d.h. die Option für die beste wie die schlechteste aller möglichen Welten. 
Aber diese Ungewissheit über künftige Entwicklungen der Geschichte lassen 
viele Aussagen Foucaults nicht zu.351 Die Methode Genealogie schließt diese 
Ungewissheit aus und flüchtet in negative Gewissheit. Geschichte, Gegenwart 
und Zukunft werden durch diese Theorie immer als konfliktär-kriegerisch vor-
gestellt. Wo der Geschichtsoptimismus Kontingenz durch positive Notwendig-
keit auszuschalten sucht, unterläuft Foucault sein eigenes Postulat der Dis-
kontinuität durch negative Kontinuität. Ausgehend von der »Archäologie des 
Wissens« müsste diese Theorie der Geschichte, wenn sie keine Philosophie der 
Geschichte sein will, jedoch jeweils beide Optionen anerkennen, Kooperation 
und Konflikt, Konsens und Dissens, Frieden und Krieg. Aber die Grundstel-
lung der genealogischen Methode schließt eine solche Perspektive aus, indem 
sie sich auf den Universalismus des Krieges festlegt:

»Die Menschheit schreitet nicht langsam von Kampf zu Kampf voran, bis sie zu einer 

universellen Gegenseitigkeit fände, in der Regeln für immer an die Stelle des Krieges 

träten; sie fasst jede Gewalttätigkeit in ein Regelsystem und bewegt sich so von einer 

Herrschaft zur anderen. […] Das große Spiel der Geschichte dreht sich um die Frage, 

wer sich der Regeln bemächtigt; wer an die Stelle derer tritt, die sie für sich nutzen; wer 

sie am Ende perver tier t, in ihr Gegenteil verkehrt und gegen jene wendet, die sie einst 

durchsetzten, wer in den komplizier ten Apparat eindringt und ihn so funktionieren lässt, 

dass die bisherigen Herrscher nun von ihnen beherrscht werden.«352 

350 | Auf den sich hier aufdrängenden Vergleich zu Schmitt werde ich weiter unten 

eingehen.

351 | Foucault 2001f, S. 206.

352 | Foucault 2002g, S. 177. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus266

In solchen Aussagen zeigt sich das pessimistische Moment dieser Theorie: Auf 
Grundlage der eigenen kriegerischen Machttheorie prognostiziert Foucault 
einen nicht endenden Kreislauf von Gewalttätigkeiten, die in Regelsysteme 
überführt werden, dann notwendigerweise pervertieren und zu neuen Gewalt-
tätigkeiten führen, auf die quasi gesetzmäßig neue Regelungsversuche folgen, 
die dann scheitern werden usw. Diese pessimistische Prognose wurde zwei 
Jahre nach der »Archäologie des Wissens« und fünf Jahre vor »In Verteidigung 
der Gesellschaft« veröffentlicht und verspricht keine »Morgenröte«, aber statt 
die Kontingenz des geschichtlichen Prozesses retrospektiv zu untersuchen 
und sich »trügerischen« Zukunftsspekulationen zu enthalten, führt Foucault 
hier die Gegenrede – gegen jeden Geschichtsoptimismus. Konsequent ist der 
Einwand gegen die Hoffnung einer »universellen Gegenseitigkeit« als Schluss-
punkt der Geschichte. Gleiches gilt für die Absage an die Geschichtsphiloso-
phie von Ursprung und Ende sowie jede Metaphysik.353 Mit diesem Zweifel am 
Telos könnte es die Argumentation belassen, aber Foucault verzichtet auf den 
Rückzug in eine skeptische Position und stellt allen geschichtsphilosophischen 
Hoffnungen eine ebenfalls geschichtsphilosophische, aber negative Zukunfts-
erwartung entgegen. Würde die Genealogie zu dem Ergebnis gelangen, dass 
Kriege die bisherige Menschheitsgeschichte mitbestimmt haben, und dass 
auch für die Zukunft kriegerische Auseinandersetzungen nicht auszuschlie-
ßen sind – mit welchem Argument könnte dem widersprochen werden? Aber, 
wenn die geschichtliche Entwicklung nicht determiniert ist, wenn es keinen 
Sinn macht, das Ende oder den Anfang der Menschheit zu suchen, wie kann 
Foucault dann die pessimistische Prognose vom ewigen Zusammenhang von 
Gewalttätigkeit und Herrschaft stellen? Er konstruiert mit dieser Festlegung 
eine verborgene Kontinuitätslinie der geschichtlichen Entwicklung, die meta-
historische Kontinuität des Konfliktes, Kampfes und Krieges. Die Festlegung 
auf einen Sinn bzw. Unsinn ›der Geschichte‹ als ewiges Wechselverhältnis von 
Herrschaft und Kampf irritiert gerade bei einem Autor, der sich immer wieder 
die Aufgabe stellt, eine nicht deterministische Form von Historie zu schreiben: 

»Wenn es weder in eine Geschichtsphilosophie noch in eine historische Analyse umkip-

pen will, muß es sich im Immanenzfeld der reinen Singularität halten. Also Bruch, Dis-

kontinuität, Singularität, reine Beschreibung, unbewegliches Tableau, keine Erklärung, 

kein Übergang – Sie kennen all das.«354 

Erklärtes Ziel ist es, sich vor Kausalitätsbehauptungen, die »Unausweichlich-
keit oder Notwendigkeit«355 implizieren, zu hüten. Offensichtlich besteht aber 

353 | Ebd., S. 168-171.

354 | Foucault 1992, S. 36.

355 | Ebd., S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 267

zwischen den zitierten Stellen ein Widerspruch, d.h. zwischen diesen me-
thodologischen Postulaten und den Ergebnissen und abgeleiteten Prognosen 
der historischen Analysen. Jenes Paradox reicht bis in die Erkenntnistheorie: 
»Erkenntnis kann den zu erkennenden Dingen nur Gewalt antun; sie kann 
sie nicht wahrnehmen, akzeptieren, sich mit ihnen oder sie mit sich identifi-
zieren.«356 Erkenntnis ist ein Verhältnis zu den Dingen gekennzeichnet durch 
»Gewalt, Herrschaft und Macht«357, d.h. Erkenntnis ist in dieser Theorie im-
mer ein Gewaltakt im Kampf um Deutungshoheit.358 Entsprechend ist gerade 
die Erkenntnis der Geschichte bestimmt durch Gewalt, Herrschaft und Macht 
und nur verstehbar durch die Analyse der »Kämpfe, der Strategien und der 
Taktiken«: 

»Die Geschichte hat keinen Sinn, was nicht heißt, dass sie absurd oder ohne Zusam-

menhang wäre. Sie ist im Gegenteil verstehbar, und sie muss bis in ihre kleinste Einzel-

heit analysier t werden können: doch gemäß der Verstehbarkeit der Kämpfe, der Strate-

gien und der Taktiken.«359 

So nutzt beispielsweise die »etablierte Macht« das Strafwesen als eine »Strate-
gie«, um die eigene Machtposition im permanenten Bürgerkrieg zu sichern.360 
Offenbar assoziiert und verwendet Foucault die Vorstellung von geschicht-
lichem Sinn hier aber als die Hoffnung auf einen positiven Telos oder den 
Fortschritt des Wissens usw. Diese verkürzte Auffassung übersieht wiederum, 
dass es auch einen negativen geschichtlichen Sinn gibt: die »Verstehbarkeit der 
Kämpfe, der Strategien und der Taktiken«. Jene Zuschreibung von Sinnlosig-
keit beansprucht somit genauso, »Sinn« aus der Beobachtung der Geschichte 
ableiten zu können, andernfalls wäre die Kategorie der Verstehbarkeit sinn-
los.361 

356 | Foucault 2002c, S. 679.

357 | Ebd., S. 679.

358 | »Wenn wir Erkenntnis wirklich begreifen wollen, wenn wir wirklich wissen wollen, 

was ist, wenn wir ihre Wurzel und Fabrikation er fassen wollen, müssen wir uns vielmehr 

an den Politiker halten und uns klarmachen, dass es sich um Verhältnisse des Kampfes 

und der Macht handelt.« Ebd., S. 682f. »[D]er perspektivische Charakter der Erkenntnis 

resultier t nicht aus der menschlichen Natur, sondern aus dem polemischen und strate-

gischen Charakter der Erkenntnis. Man kann von einem perspektivischen Charakter der 

Erkenntnis sprechen, weil hier ein Kampf stattfindet und weil Erkenntnis das Ergebnis 

dieses Kampfes ist.« Ebd., S. 684.

359 | Foucault 2005p, S. 88.

360 | Vgl. Foucault 2015

361 | Foucault radikalisier t damit seine bereits in den 1960er Jahren ar tikulier te ge-

schichtsphilosophische Deutung: »Verstehen Sie, was ich sagen will? Die Möglichkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus268

Die Genealogie rekonstruiert weiterhin, wie Strategien und Taktiken ge-
zielt eingesetzt werden, womit die Fragen aufgeworfen sind, wie und warum 
die Macht Strategien oder Taktiken verfolgt bzw. als Strategie beobachtbar 
ist?362 1982 schreibt Foucault hierzu, dass er der Wie-Frage »vorläufig den Vor-
zug« gibt und die Fragen des »Was« und »Warum« nicht vermeiden oder ne-
gieren, sondern »nur anders stellen« möchte.363 In weiten Teilen argumentiert 
Foucault funktionalistisch entlang der Wie-Fragen und zeigt wie die Macht 
bzw. in Machtverhältnissen verschiedene Techniken verwendet werden, und 
dass sich Dispositive der Macht wandeln.364 Ausgangspunkt des strategischen 
Modells der Macht ist die These, dass »es einer der grundlegendsten Züge 
der abendländischen Gesellschaften ist, daß die Kraftverhältnisse, die lange 
Zeit im Krieg, in allen Formen des Krieges, ihren Hauptausdruck gefunden 
haben, sich nach und nach in der Ordnung der politischen Macht eingerich-
tet haben.«365 Die Macht ist »ein Kräfteverhältnis in sich selbst«.366 Die natur-
wissenschaftliche Metapher des »Kräfteverhältnisses«, welches Selbstreferenz 
auszeichnet, kann als eine Art Autopoiesis der Macht vorgestellt werden. 

Der Frage, wie und warum ein Kräfteverhältnis Strategien verfolgt, weicht 
Foucault aber aus, zumal die Antwort erhebliche Schwierigkeiten mit sich 
bringt. Wenn Foucault nicht auf die Handlungen einzelner Subjekte verweisen 
möchte – was er erst in Texten der 1980er Jahre explizit tut –, bleibt der ent-sub-
jektivierten Theorie nur, auf die Eigendynamik, »ein anonymes Denken; ein 
Wissen, das kein Subjekt hat, Theoretisches, das keine Identität besitzt […]«, zu 
rekurrieren.367 Die Macht ist folglich kein menschliches Subjekt, sie ist auch 
nicht auf die Intentionen einzelner Handelnder zurückrechenbar, sondern als 
»die Vielfältigkeit von Kräfteverhältnissen, die ein Gebiet bevölkern und or-

der Kontrolle führt zur Idee des Zwecks. Tatsächlich hat die Menschheit keine Zwecke. 

Sie funktionier t, sie kontrollier t ihr Funktionieren und bringt ständig Rechtfer tigungen 

für diese Kontrolle hervor. Wir müssen uns damit abfinden, daß es nur Rechtfer tigungen 

sind. Der Humanismus ist nur eine von ihnen, die letzte.« Foucault 1974b, S. 30. 

362 | »Wo die Soziologen nur das stumme oder unbewusste System der Regeln sehen, 

wo die Epistemologen nur schlecht kontrollier te ideologische Wirkungen sehen, glaube 

ich, dass man Strategien der Macht sehen kann, die vollkommen kalkulier t, beherrscht 

sind.« Foucault 2005ac, S. 251. Foucault schreibt hierzu über die Macht, »sie ist eine 

permanente Strategie, die man auf der Grundlage des Bürgerkrieges denken muss«. 

Foucault 2015, S.  311f. Vgl. zum Strategie/Macht-Verhältnis auch Foucault 2007a, 

S. 25.

363 | Foucault 2005ac, S. 251.

364 | Vgl. Breitenstein 2012, S. 258.

365 | Foucault 1983, S. 102.

366 | Foucault 2001f, S. 31. Vgl. zu dieser Metapher auch Foucault 2003g, S. 166.

367 | Foucault 2005o, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 269

ganisieren« konstruiert.368 Unterstellt ist aber, dass bestehende Macht-/Herr-
schaftsverhältnisse nach Selbsterhaltung und Ausdehnung streben. Anders 
formuliert: Es muss eine Art ›Wille‹ zur Selbsterhaltung des Macht-Systems 
vorausgesetzt werden, warum sonst sollte die Macht ›aus sich heraus‹ Strate-
gien und Taktiken verfolgen?369 So sieht Foucault beispielsweise im Rassismus 
die Funktion, dass »der Tod der Anderen die biologische Selbst-Stärkung be-
deutet.«370 Ausgehend vom zweiten Band des »Kapitals« und in Übereinstim-
mung mit Karl Marx und Friedrich Engels operiert die Genealogie der Macht 
vor diesem theoretischen Hintergrund mit der funktionalistischen Annahme: 

»Die ursprüngliche, wesentliche und dauerhafte Funktion dieser lokalen und regionalen 

Mächte liegt in Wirklichkeit in der Herstellung von Effizienz, von Fähigkeiten von Produ-

zenten eines Produktes. […] Diese Machtmechanismen und Machtver fahren müssen wir 

als Techniken verstehen, also als Ver fahren, die er funden und verbessert und ständig 

weiterentwickelt werden.«371 

Das Streben nach Effizienz, Optimierung und Selbststeigerung der Mächte ist 
nur durch die Unterstellung eines Willens zur Selbsterhaltung zu erklären. 
Strategien und Techniken kann aber nur ein Subjekt entsinnen, das irgend-
eine Form von Bewusstsein besitzt. Muss Foucault Machtverhältnissen des-
halb nicht implizit Intentionen und Bewusstsein zurechnen, mittels derer sie 
die Diskurse und Subjekte steuern? An einigen Stellen formuliert Foucault 
im Sinne einer solchen Übertragung von vormals subjektiven Eigenschaften 
auf Machtverhältnisse: »Die Machtbeziehungen sind gleichzeitig intentional 
und nicht-subjektiv.«372 Und weiter konstatiert er: Es gibt »[…] keine Macht, die 
sich ohne eine Reihe von Absichten und Zielsetzungen entfaltet. Doch heißt 
das nicht, daß sie aus der Wahl oder Entscheidung eines individuellen Sub-
jektes resultiert.«373 In dieser Konstruktion sind Machtverhältnisse als plural, 

368 | Foucault 1983, S. 93. »Ganz allgemein glaube ich, daß die Macht sich nicht aus-

gehend von (individuellen oder kollektiven) Willen bildet, auch nicht, daß sie sich von 

Interessen ableitet. Die Macht bildet sich und funktionier t ausgehend von Mächten, sie 

errichtet sich auf Vielfältigkeiten von Machtfragen und -wirkungen.« Foucault 1978b, 

S. 111.

369 | Hier liegt die Vermutung nahe, dass die Macht so etwas wie einen ›Trieb‹ zu 

Selbsterhaltung und Selbstoptimierung besitzen muss, um im permanenten Ausnah-

mezustand, d.h. im permanenten Kriegszustand, als den Foucault Politik interpretier t, 

im ewigen Kampf gegen innere und äußere Feinde bestehen zu können.

370 | Foucault 2001f, S. 305.

371 | Foucault 2005k, S. 229f.

372 | Foucault 1983, S. 95.

373 | Ebd., S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus270

anonym, dezentral, nicht-subjektiv usw. zu denken und dabei gleichzeitig als 
intentional – nach »bewussten Kalkülen« – zu verstehen.374 Offensichtlich ver-
fängt sich die Genealogie der Macht damit in der Konstruktion einer großen 
Erzählung, wenn die auf der Mikroebene agierenden Mächte, vergleichbar zur 
›unsichtbaren Hand‹, durch ihre Strategien und Taktiken die Disziplinar- und 
Normalisierungsgesellschaft erschaffen bzw. von dieser gesteuert werden. 
Über alle kriegerischen Auseinandersetzungen hinweg hat sich eine bestimm-
te Form von Macht durchgesetzt und gesteigert und die »feinsten und entle-
gensten Elemente[n]« der Gesellschaft festgesetzt und durchdrungen.375 Um 
dieses Verhängnis zu erklären, überträgt Foucault Attribute, Eigenschaften 
und Begriffe, die mit der Subjektphilosophie verbunden sind, auf die Macht; in 
der Folge unterstellen die Formulierungen Foucaults der Macht quasi subjekti-
ve Motive und Handlungsoptionen.376 Durch diese doppelte Überfrachtung der 
Machtverhältnisse, als Bürgerkriegsverhältnis und strategisch/taktische Qua-
si-Akteure, entsteht subkultan eine pessimistische Philosophie der Geschichte. 

Foucaults Rekurs auf den Krieg als Analysekategorie politischer Macht und 
deren Wesen erinnert stark an die Argumentation Schmitts, so dass zu eruie-
ren ist, was jenes antagonistische Verständnis der Politik bzw. des Politischen 
mit Schmitts Begriff des Politischen verbindet. Aufschlussreich ist in diesem 
Zusammenhang, dass Foucault sich in den Notizen zur Vorlesung »Sicherheit, 

374 | Ebd., S. 138.

375 | Foucault 2010, S.  277. Habermas hat im »Philosophischen Diskurs der Moder-

ne« bereits darauf hingewiesen, dass Foucaults Kritik des empirisch/tranzdentalen 

Doppels der humanistischen Subjektphilosophie gleichermaßen seine Analyse trif f t. 

»Kurzum, Foucaults Genealogie der Humanwissenschaften tritt in einer irritierenden 

Doppelgestalt auf. Einerseits spielt sie die empirische Rolle einer Analyse von Macht-

technologien, die den gesellschaftlichen Funktionszusammenhang der Wissenschaft 

vom Menschen erklären sollen; dabei interessieren Machtverhältnisse als Entstehungs-

bedingungen und als soziale Effekte wissenschaftlichen Wissens. Dieselbe Genealogie 

spielt andererseits die transzendentale Rolle einer Analyse von Machttechnologien, die 

erklären sollen, wie wissenschaftliche Diskurse über den Menschen überhaupt möglich 

sind; dabei interessieren Machtverhältnisse als Konstitutionsbedingungen für wissen-

schaftliches Wissen.« Habermas 1985, S. 322.

376 | »Die Macht selbst avanciert bei Foucault zu einem Subjekt im Großformat.« 

Kneer 1996, S.  271. Diese These hatte Manfred Frank bereits 1984 mit Blick auf die 

Diskurs-Theorie ver treten: »Erreicht wurde aber durch die eben gegebene Formulierung, 

daß das, was bislang als Leistung des konstitutiven Subjekts angesehen wurde, nun-

mehr der Struktur selbst zugeschrieben werden muß: nämlich die Fähigkeit der Selbst-

reflexion und die Fähigkeit der praktischen Veränderung.« Frank 1984, S. 127f. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 271

Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouvernementalität« an einer Stelle 
explizit auf Schmitt bezieht:377 

»Die Analyse der Gouvernementalität als singuläre Allgemeingültigkeit implizier t, daß 

›alles politisch‹ ist. Traditionellerweise hat dieser Ausdruck zwei Bedeutungen:

- das Politische ist definier t durch die gesamte Interventionssphäre des Staates […]. 

Zu sagen, daß alles politisch ist, heißt, daß der Staat überall ist, direkt oder indirekt.

- das Politische ist definier t durch die Allgegenwart eines Kampfes zwischen zwei Fein-

den […] Diese weite Definition ist diejenige von K. [sic!] Schmitt.

Die Theorie des Freundes.

Kurz gesagt, zwei Formulierungen: Alles ist politisch aus der Natur der Dinge heraus; 

alles ist politisch durch die Existenz der Feinde.

Es geht jedoch eher darum, zu sagen: Nichts ist politisch, alles ist politisierbar, alles 

kann politisch werden. Die Politik ist nicht mehr und nicht weniger als das, was mit 

dem Widerstand gegen die Gouvernementalität entsteht, die erste Erhebung, die erste 

Konfrontation.«378

Zur Interpretation dieser Aussage ist zunächst die Anmerkung wichtig, dass 
die Definition aus dem Jahr 1978 stammt, und damit genau aus der Umbruch-
phase in Foucaults Konzeption der Macht, nach welcher der französische 
Philosoph dazu übergeht, Macht bzw. politische Macht verstärkt entlang der 
Begriffe Regierung und Gouvernementalität zu analysieren und nicht länger 
mittels der Kategorien Schlacht, Krieg usw. Weiterhin zeigt sich an der Beleg-
stelle – und darüber hinaus in anderen Schriften – das systematische Problem, 
dass keine definitorische Unterscheidung von der Politik und dem Politischen 
vorgenommen wird, sondern die Begriffe synonym Verwendung finden, um 
Machtverhältnisse in allen gesellschaftlichen Sphären zu bezeichnen. Dass 
nach Foucault alles politisierbar ist bzw. mit politischer Macht in Verbindung 
stehen kann, also ein Ereignis in einem Kraftfeld von Machtverhältnissen ist, 
erklärt sich bereits aus der erkenntnistheoretischen Verbindung von Macht 
und Wissen, nach der »[…] hinter jedem Wissen, jeder Erkenntnis letztlich ein 
Machtkampf steckt. Wissen ist nicht frei von politischer Macht, sondern eng 

377 | »[…] (dies ist nach unserer Kenntnis übrigens der einzige Text, in dem Foucault 

auf Carl Schmitt anspielt)«. Foucault 2014, S. 568.

378 | Foucault 2014, S. 568.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus272

mit ihr verwoben.«379 Die Verwendung der Termini Machtkampf und politische 
Macht zeigt weiterhin die nicht vorhandene systematische Trennung zwischen 
der politischen Sphäre bzw. dem politischen System und anderen Bereichen, in 
denen Macht ausgeübt wird. Gemäß seiner Mikrophysik der Macht wäre eine 
solche Trennung auch unhaltbar, weil Macht eben nicht auf die Funktionslogik 
der Politik im Sinne eines autopoetischen Systems beschränkt ist. Das Politi-
sche bzw. die politische Macht findet ihren Ausgang nicht nur im Staat oder 
dem politischen System, sondern geht diesem voraus und über ihn hinaus.380 

Das Politische bzw. die politische Macht erscheint in Foucaults Notiz im 
Jahr 1978 als der Widerstand gegen die Regierungstechnik der Gouvernemen-
talität.381 Entscheidend ist nun, dass jene Definition des Politischen Widerstand 
voraussetzt. Wenn alles potenziell politisierbar ist, bedeutet dies, dass jeder 
Lenkungs- oder Steuerungsversuch von Menschen bzw. Subjekten verweigert 
werden kann. Erst aus solchen Konfrontationen entsteht das, was Foucault 
als das Politische bzw. die Politik, im Sinne eines konfrontativ-dynamischen 
Wechselverhältnisses versteht. In einer Gesellschaft der totalen Unterwerfung 
der Subjekte durch eine totale Disziplin könnte es demnach gar keine Politik 
bzw. keine Politisierung geben, weil es keinen Widerstand geben könnte. Um 
dies theoretisch-stringent zeigen zu können, entfernt sich Foucaults Macht-
konzeption in ihrer genealogischen Entwicklung von Aussagen, die eine totale 
Unterwerfung und Passivität des Subjektes behaupten oder nahelegen.382 Da-

379 | Foucault 2002c, S. 706.

380 | Der Staat ist nach Foucault wiederum eine heterogene Struktur von Regierungs-

praxen oder Regierungsweisen. Vgl. Foucault 2006, S.  19. »Es besteht mithin eine 

Gleichsetzung von Machtform und politischen Strukturen. Ich glaube jedoch nicht, 

dass die Macht angemessen als etwas beschrieben werden kann, das in den Staats-

apparaten lokalisier t wäre.« Foucault 2015, S.  312. Ein aufschlussreicher Satz, denn 

politische Struktur meint hier den Staat, wobei auch Schmitt betont: »Der Begrif f des 

Staates setzt den Begrif f des Politischen voraus.« Schmitt 2002, S. 20.

381 | Als Regierung bezeichnet er »die Gesamtheit von Institutionen und Praktiken, 

mittels derer man die Menschen lenkt, von der Verwaltung bis zur Erziehung.« Foucault 

2008a, S. 116. Siehe hierzu das Kapitel »Fluchtpunkt Subjekt«.

382 | Vgl. zu solchen Aussagen insb.: Foucault 2010, S. 39f. In diesem Buch wird nur an 

wenigen Stellen auf die Möglichkeit von Widerstand hingewiesen, stattdessen erscheint 

Macht primär als Disziplinarmacht, der die Subjekte nichts entgegensetzen können. Vgl. 

Foucault 2005k, S.  233. Die einschlägigen Ausführungen zur Macht in »Der Wille zum 

Wissen« gehen dann detaillier t auf den Aspekt des Widerstands ein: »Wo es Macht gibt, 

gibt es Widerstand.« Foucault 1983, S. 96. Aus dieser Einsicht resultier t 1982 die Be-

stimmung von Machtverhältnissen als Spiel, in welchem die »Freiheit sehr wohl als die 

Existenzbedingung von Macht« erscheint. Foucault 1987a, S.  256 – worauf ich im fol-

genden Kapitel noch eingehe.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 273

mit alles politisiert werden kann, muss sich jemand widersetzen. Wenn das 
Subjekt als vollkommen unterworfen, als bloßer Machteffekt, vorgestellt wird, 
scheint dies nicht möglich. 

Widerstand ist wiederum gekoppelt an die Erwartung der »Allgegenwart 
eines Kampfes zwischen zwei Feinden«. Politische Macht impliziert somit die 
Feindschaft. Warum Foucault Schmitts Theoretisierung des Politischen als 
»Die Theorie des Freundes« auffasst, ist an dieser Stelle unverständlich, zumal 
er mit »K. [sic!] Schmitt« das Politische nicht aus der Freundschaft, sondern 
primär auf der Seite der Feindschaft entfaltet.383 Dies beweist insbesondere 
seine (Re-)Konstruktion in »In Verteidigung der Gesellschaft«, entlang der 
These, dass der Krieg und damit die Feindschaft gerade nicht aufgrund der 
Ordnung des absolutistischen Staates enden, sondern innerhalb des okzidenta-
len Staates als Bürgerkrieg fortgesetzt werden. Nach Foucault ist die politische 
Macht nun gerade nicht auf die »gesamte Interventionssphäre des Staates« zu 
reduzieren, wie es der philosophisch-juridische Diskurses vorschlägt. Die de-
zentralen Machtrelationen entziehen sich der direkten Kontrolle eines ›souve-
ränen Staates‹. Schmitt betont nun – wie Foucault anmerkt – zwar, dass das 
Politische als Allgegenwart eines Kampfes zwischen Feinden zu verstehen sei, 
aber daraus zieht er den gegenteiligen Schluss und positioniert sich norma-
tiv im Lager des philosophischen-juridischen Diskurses. Schmitt stilisiert das 
okzidentale Staatssystem des 17. und 18. Jahrhunderts zum Garanten des inne-
ren Friedens und der gehegten Feindschaft bzw. Kriegsführung. Die beiden 
Autoren trennt damit eine normative Positionierung: Foucault kritisiert mit 
dem politisch-historischen Diskurs die Verhärtung von Machtverhältnissen 
zu Herrschaftsverhältnissen und den Fortbestand des Krieges, wohingegen 
Schmitt die verlorengegangene staatliche Souveränität und damit die »voll-
ständige Befriedung«384 innerhalb des Staates zurücksehnt und entsprechend 
für ein staatliches Entscheidungsmonopol über die Feindschaft votiert. 

Das Verhältnis der beiden Annäherungen an das Politische zeigt sich wie-
derum, wenn wir uns der Definition des Politischen im Wortlaut nach Schmitt 
entsinnen, als »Unterscheidung von Freund und Feind«, welche »den äußers-
ten Intensitätsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer Assoziation oder 
Dissoziation bezeichnet; […]«.385 Das Politische ist demnach nicht die Unter-
scheidung von Krieg und Frieden – worauf ich gleich noch eingehen werde –, 
sondern von Freund und Feind, ein Verhältnis allerdings, das den äußersten 

383 | »Foucault löst das Politische zur Seite des Konfliktes hin auf und unterschlägt 

damit das Moment des Konsenses, in dem er nur einen vorübergehenden Waffenstill-

stand oder taktischen Spielzug im Rahmen des for twährenden Kampfes erkennen 

kann.« Bröckling 2010, S. 416. 

384 | Schmitt 2002, S. 46.

385 | Ebd., S. 26f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus274

Intensitätsgrad der Dissoziation im kriegerischen Kampf mit dem Feind er-
reicht. Eine Möglichkeit, die auch Foucaults Genealogie der Macht als Kriegs-
verhältnis immer mitdenkt. Beide sind sich einig, dass auch innerhalb der 
modernen Gesellschaft das Politische in eine Auseinandersetzung mit kriege-
rischen Mittel gesteigert werden kann, und dass es vielleicht möglich ist, einen 
Feind zu besiegen, aber nie endgültig die Feindschaft zu überwinden. Auch 
Foucaults Annahme, dass alles politisiert werden kann, ist ein Weckruf an eine 
Moderne, die hofft, der politischen Feindschaft oder der Macht entkommen zu 
können, wofür entsprechend die Umkehrung der These von Clausewitz sensi-
bilisiert, wonach die Politik bzw. das Politische »die Fortsetzung des Krieges 
mit anderen Mitteln«386 ist. 

Das Politische im Sinne Schmitts und seine Überlegungen zum Ausnah-
mezustand und Bürgerkrieg zeigen wiederum, dass das Bedrohungsszenario 
der Ordnungszersetzung durch physische Kämpfe und Krieg ebenfalls für ihn 
omnipräsent ist. Bürgerkrieg entsteht bei Schmitt aus Mangel an Souveränität, 
d.h. souveränen Entscheidungen bzw. Entscheidungsmöglichkeiten, bei Fou-
cault als Begleiterscheinung jeder scheinbaren Souveränität. Dabei reflektiert 
Foucault, dass politische Macht nie so umfassend sein kann, dass eine politi-
sche Einheit vollumfängliche Kontrolle ausübt.387 Entscheidend ist nach Fou-
cault, dass Macht potenziell von überall kommt, und in den 1970er Jahren be-
deutet diese Schlussfolgerung für ihn: »Im Herzen der Macht herrscht mithin 
ein kriegerisches Verhältnis und keines der Aneignung.«388 Foucault betont, 
dass politische Macht bzw. Politik auf einem »Ungleichgewicht der Kräfte, wie 
es sich im Krieg manifestiert«389, gründet, wodurch sich die antagonistische 
Dynamik der Feindschaft erklärt, die sich in den nur scheinbar friedlichen 
Bereichen des Sozialen fortsetzt. Der Vergleich von Foucault und Schmitt of-
fenbart die Gemeinsamkeit, dass das Politische bzw. politische Macht in der 
Konsequenz beharrlich auf den Krieg und damit auf eine physische Auseinan-
dersetzung gerichtet ist. In letzter Konsequenz ist Sozialität für beide Denker 
immer antagonistisch, im Sinne von kriegerisch, woraus in beiden Theorien 
eine pessimistische Philosophie der Geschichte resultiert. Macht bzw. das 
Politische wird immer als das Bewegungsgesetz der menschlichen Geschichte 
identifiziert und damit zur Voraussetzung von Sozialität. 

386 | Foucault 2001f, S. 32. 

387 | Damit wird die Position revidier t, die Macht vornehmlich über die Disziplin er-

klär t: »Disziplin ist im Grunde der Machtmechanismus, über den wir den Gesellschafts-

körper bis hin zum kleinsten Element, bis hin zu den sozialen Atomen, also den Individu-

en, zu kontrollieren vermögen.« Foucault 2005k, S. 233. 

388 | Foucault 2015, S. 310f.

389 | Foucault 2001f, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 275

Der Vergleich offenbart aber auch einen ausschlaggebenden Unterschied: 
Foucault analysiert die politische Macht als Krieg, genauer als Fortsetzung des 
Krieges mit anderen Mitteln.390 Politik ist Krieg, der in unterschiedlichen For-
men in der Gesellschaft stattfindet, nicht immer als physische Auseinander-
setzung, aber immer im Sinne der Logik des Krieges als Konfrontation und 
Schlacht, innerhalb derer Strategien und Taktiken verfolgt werden. Dies ent-
spricht jedoch nur bedingt dem politischen Antagonismus von Freund und 
Feind in der Version Schmitts. Die Feindschaft kann nach Schmitt im Ext-
remfall bis zum Krieg gesteigert werden, muss aber nicht. Nach Schmitt ist 
das Politische nicht gleich dem Krieg. Zwar denkt der politische Pessimismus 
Schmitts den Krieg immer als Worst-Case-Option mit, aber er analysiert das 
Politische nicht als Krieg: »[…] das Politische liegt nicht im Kampf selbst, der 
wiederum seine eigenen technischen, psychologischen und militärischen Ge-
setze hat […]«.391 In Foucaults Schriften der 1970er Jahre funktioniert politi-
sche Macht nach denselben Gesetzen wie der Krieg. So gesehen ist Foucaults 
Theorie jener Zeit radikaler und damit pessimistischer als Schmitts Begriffs-
bestimmung des Politischen, zumal letzterer die Chance für eine Hegung des 
Krieges durch den Staat grundsätzlich offen lässt. 

Gleichwohl ist hier (wiederum) anzumerken, dass Foucault sich Ende der 
1970er Jahre von dem Modell des Krieges als der primären Analysekategorie 
der Macht verabschiedet392 und Gewalt und kriegerischen Kampf nur noch als 
Extremfall von Macht definiert.393 Foucaults Machtanalyse im Spätwerk er-
kennt die Performanz der politischen Macht: »Es geht jedoch eher darum, zu 
sagen: Nichts ist politisch, alles ist politisierbar, alles kann politisch werden.«394 
Soziale Verhältnisse können ins Politische gesteigert werden, aber Macht muss 
– jetzt auch bei Foucault – nicht die Form von Krieg und Herrschaft anneh-
men. Damit beziehen Schmitt und Foucault in diesem Punkt schließlich sehr 
ähnliche Positionen. Wenn Foucault Macht 1982 schließlich als ›Spiel‹ defi-

390 | Ebd., S. 32.

391 | Schmitt 2002, S. 37.

392 | Irritierend ist dann Foucaults Einsicht: »Das Modell des Krieges sitzt wie ein Para-

sit auf den Diskussionen über politische Themen. […] Wer lange genug proklamiert: ›Ich 

kämpfe gegen einen Feind‹, wird der diesen ›Feind‹ dann nicht auch als solchen behan-

deln, wenn es – was jederzeit geschehen kann – tatsächlich zu einer kriegerischen Situ-

ation kommt? […] Man sollte lieber annehmen, daß diejenigen, mit denen man uneinig 

ist, sich getäuscht haben oder daß man selbst nicht verstanden hat, worauf sie hinaus 

wollten.« Foucault 2008a, S. 121f. Darauf wird im nächsten Kapitel Bezug genommen. 

393 | Vgl. Foucault 1987a, S. 255 und 259.

394 | »Die Politik ist nicht mehr und nicht weniger als das, was mit dem Widerstand 

gegen die Gouvernementalität entsteht, die erste Erhebung, die erste Konfrontation.« 

Foucault 2014, S. 568.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus276

niert, scheint sie nicht einmal mehr zwingend die Form einer politischen Aus-
einandersetzung annehmen zu müssen. 

Die pessimistische Perspektive erhält Foucaults Theorie bis zum Ende der 
1970er Jahre dadurch aufrecht, dass die Machtverhältnisse generell aus Kriegs- 
und Kampfverhältnissen abgeleitet werden.395 »Die Kräfte, die in der Geschich-
te am Werk sind gehorchen weder einer Bestimmung noch einer Mechanik, 
sondern nur den Zufällen des Kampfes.«396 Durch diese geschichtsphilosophi-
sche Festlegung verengt Foucault seinen Machtbegriff auf Konflikt und Krieg, 
demgemäß verliert er den Blick für die Herstellung von Konsens und Legi-
timitätsglauben als positive Kategorien von Sozialität und Anerkennung. In-
tensitätsgrade zwischen Krieg und Frieden, Unterwerfung und Behauptung, 
Normalität und Ausnahme, sind nicht mehr erkennbar. Politische Verfahren 
zu Konsens- und Entscheidungsfindungen, Werte, Normen usw. entstehen in 
dieser Perspektive nicht, weil sie für ein friedliches Miteinander nützlich, ja 
konstitutiv sind, sondern weil sie der herrschenden Macht dienlich sind, sich 
selbst zu erhalten. Der Staat, demokratische Prozesse, nackte Gewalt, hierar-
chische Ordnungsmuster, Parlamentsdebatten, Verfahren in der öffentlichen 
Verwaltung – alles wird undifferenziert unter Strategien und Taktiken in krie-
gerischen Machtkämpfen subsumiert.

»Man muß die universelle Schlacht neu denken und dabei der Perspek-
tive der Apokalypse entkommen.«397 Die Vorstellung, jede alltägliche Praxis 
sei Teil eines fortwährenden kriegerischen Machtkampfes, ist nicht apokalyp-
tisch im Sinne der christlichen Theologie der Geschichte.398 Der Apokalypse 
als Telos der Geschichte ist Foucault entkommen, denn die Geschichte steuert 
nicht auf die letzte Entscheidungsschlacht zu, sondern ist immer schon und 
immer fort die Kontinuität von Schlachten. Ein Happy End kann es in dieser 
Perspektive nicht geben, weil »eine rationale, beherrschbare Geschichte« de-
zidiert ausgeschlossen wird.399 Foucaults Geschichtsbild ist eine eigenwillige 
Kombination: Einerseits denkt er Geschichte als linearen Verlauf ins Unend-
liche: Es gibt keinen Telos, weil Diskontinuitäten unaufhörlich aneinander an-
schließen. Andererseits verabschiedet sich die Theorie nur vordergründig von 
einer Vorstellung von Kontinuität: Es gibt keine natürlichen Verläufe und keine 
Wiederkehr nach bestimmten Mustern, mit der Ausnahme des Krieges. Zwar 

395 | »In gewisser Weise wird auf dieser Bühne immer dasselbe Stück gespielt, jenes 

Stück nämlich, das Herrscher und Beherrschte unablässig aufführen.« Foucault 2002g, 

S. 176.

396 | Ebd., S. 180.

397 | Foucault 2005q, S. 200. 

398 | »Die Kräfte im Spiel der Geschichte gehorchen weder einer Bestimmung noch 

einer Mechanik, sondern dem Zufall des Kampfes.« Foucault 2002g, S. 180. 

399 | Foucault 2005w, S. 176.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 277

ist Foucaults Geschichts- und Zeitvorstellung linear und zukunftsoffen, ein 
nahender Untergang wird nicht prognostiziert; gleichzeitig jedoch dominiert 
innerhalb des linearen Zeithorizontes die Beständigkeit des Antagonismus des 
Krieges, der zur existentiellen Auseinandersetzung gesteigerten Feindschaft. 
Der Krieg und damit der Antagonismus kehren unabwendbar in der Mensch-
heitsgeschichte wieder. Es ist die lineare Zeitvorstellung einer kontinuierli-
chen, unendlich verstreichenden Zeit ohne Ziel, die aber dominiert ist vom 
kriegerischen Antagonismus. 

Ein so idealtypischer Pessimist, wie es bis hierher scheint, ist Foucault 
letztlich nicht. Ende der 1970er und Anfang der 1980er Jahre findet eine Mo-
difikation der Machttheorie statt, die auch die pessimistische Grundstellung 
berührt. Das nächste Kapitel wird sich mit den expliziten und impliziten 
Selbstkorrekturen Foucaults befassen, um zu klären, inwiefern hierdurch die 
pessimistische Perspektive abgeschwächt, revidiert oder in ihr Gegenteil ver-
kehrt wird. Bis hierhin lässt sich aber zusammenfassen: Die menschliche Ge-
schichte kennt keine Aufhebung. Vergleichbar zu Schopenhauers Empfehlung 
erblickt Foucaults Genealogie des Krieges »in aller Geschichte stets dasselbe 
[…], wie ein Kaleidoskop, bei jeder Drehung, stets dieselbe Dinge unter anderen 
Konfigurationen […]«.400 Sozialität ist unauflöslich konfliktär als ewige Fort-
setzung des Krieges. 

6.6	Fluchtpunk t Subjek t

Die theoriestrategischen und thematischen Neuausrichtungen in Foucaults 
Texten der 1980er Jahre wurden mit unterschiedlichen Begriffen überschrie-
ben, als »bedeutsame Verschiebungen«401 und »Wende«402, oder noch stärker 
als »radikale theoretische und konzeptionelle Brüche«403 und »subjekttheoreti-
sche Kehre«404 interpretiert – je nachdem, ob die Kontinuität oder Diskontinui-
tät der Schriften bezeugt werden soll.405 Foucault selbst hat die Veränderung 
im zweiten Band von »Sexualität und Wahrheit« lediglich als »theoretische 

400 | Schopenhauer 1988, S. 474, § 233.

401 | Ferry und Renaut 1987, S. 83. 

402 | Kohler 1992, S. 171f. 

403 | Fink-Eitel 1990, S. 373.

404 | Vgl. Visker 1991, S. 104f.

405 | Thomas Lemke lokalisier t die Modifikation der Theorie bereits 1976 ausgehend 

von den Studien »Wille zum Wissen« und »In Verteidigung der Gesellschaft«. Vgl. Lemke 

1997.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus278

Verschiebung« charakterisiert.406 Der Rezeption gaben diese Veränderungen 
Rätsel auf und entfachen bis heute andauernde Diskussionen über die werk-
geschichtliche Stringenz. Nach der Publikation von »Sexualität und Wahrheit 
1. Der Wille zum Wissen« 1976 folgte jedenfalls acht Jahre keine weitere Mono-
graphie; im Todesjahr Foucaults 1984 erschienen dann plötzlich zwei Folge-
bände von »Sexualität und Wahrheit«, die sich entgegen der ursprünglichen 
Planung den antiken Selbst- und Sexualpraktiken widmen.407 Dass sich in 
diesen Studien etwas verändert hat, zeigen insbesondere die inzwischen in-
flationär zitierten subjektphilosophischen Formeln: »Ästhetik der Existenz«, 
»Leben als Kunstwerk«, »Ethik der Selbstsorge«, »Sorge um sich« »Techniken 
des Selbststilisierung«. Irritierenderweise fordert Foucault nun eine perma-
nente Kritik, als Arbeit an der Freiheit des Menschen, d.h. eine »[…] Konstitu-
tion unserer selbst als autonome Subjekte […]«.408 Damit zeigt Foucault einen 
Fluchtweg auf, den seine Machttheorie der 1970er Jahre fast ganz verstellt hat-
te. In Foucaults theoretischem Kosmos war es jetzt möglich und wünschens-
wert, dass jeder Einzelne sein Leben durch Selbstsorge autonom gestaltet.

Auffallend ist, dass der Autor, der nicht gefragt werden wollte, ›wer er 
ist‹, und ›auch nicht der Gleiche bleiben‹ wollte409, nun in Interviews retro-
spektive Sinnstiftungen seiner Autorenschaft vornimmt, indem er sich um 
die Systematisierung seines Werkes sorgt.410 Der damit korrespondierenden 
hegemonialen ›Werksphasen-Lesart‹ folgend liegt der Fokus im Spätwerk auf 
den Kategorien Subjekt bzw. der Ethik des Selbst. Ob die damit verbundene 
›Modifikation‹ Auswirkungen auf den oben konstatierten politischen Pessi-
mismus hat, wird in diesem Kapitel diskutiert. Ich vertrete die These, dass 

406 | Foucault 2008c, S. 12. Siehe zu weiteren Selbstdeutungen Foucaults, beispiels-

weise: Foucault 2005r, S.  854 oder Foucault 2005l, S.  859f. Glaubt man Foucaults 

Biographen, ist die Veränderung der Theorie und der Analysen mit einer persönlichen 

Krise bzw. neuen Er fahrungen in den Jahren 1976 und 1977 zu erklären. Vgl. Eribon 

1999, S. 395. Die Modifikation wird u.a. auf Foucaults Drogenerfahrung und SM-Sex in 

Kalifornien zurückgeführt. Vgl. Miller 1995, S. 370ff.

407 | Vgl. Foucault 2008c und Foucault 2007b. Ein vier ter Band »Die Geständnisse 

des Fleisches« wurde ebenfalls angekündigt, die Publikation dann aber testamenta-

risch untersagt.

408 | Foucault 1990, S. 46.

409 | Foucault 2013, S. 30.

410 | Die retrospektive Sinnstif tung relativier t auch die Bedeutung der Machtanalyse: 

»Zunächst möchte ich darlegen, was das Ziel meiner Arbeit während der letzten 20 Jahre 

war. Es war nicht die Analyse der Machtphänomene und auch nicht die Ausarbeitung der 

Grundlagen einer solchen Analyse. […] Nicht die Macht, sondern das Subjekt ist des-

halb das allgemeine Thema meiner Forschung. Aber die Analyse der Macht ist selbstver-

ständlich unumgänglich.« Foucault 1987a, S. 243.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 279

Foucault einen Umbau der Theorie und Zeitdiagnostik vornimmt, wodurch 
die oben konstatierte pessimistische Philosophie der Geschichte sukzessive 
verschwindet und in den 1980er Jahren durch eine optimistische Subjekttheo-
rie ersetzt wird. Somit können einige Erklärungs- und Begründungsprobleme 
der Theorie ausgeräumt werden, allerdings entstehen ebenso – gemessen an 
den vorangegangenen Texten – neue Widersprüche und Inkonsistenzen. Dass 
die kriegerische Genealogie erklärungsbedürftig erscheint, zeigt ein exem-
plarisches Eingeständnis Foucaults aus dem Juli 1977. Auf die Frage: »›Wer 
kämpft? Und gegen wen?‹ stellt sich notwendig. Du kannst hier nicht Fragen 
nach dem Subjekt oder eher nach den Subjekten entgehen.« Antwortet Fou-
cault: »Richtig, und das beschäftigt mich auch. Ich weiß nicht so recht, wie 
ich da herauskommen kann.«411 Eine Lösung hierfür sucht Foucault zunächst 
in einer Umstellung und Erweiterung der Machtanalyse.412 »Überwachen und 
Strafen« provoziert durch die Zeitdiagnose, dass die Disziplinarmacht die 
für die Moderne hegemoniale Form der Machtausübung darstellt. Bereits die 
komplementär entstandene Vorlesung »In Verteidigung der Gesellschaft« und 
die Schrift »Der Wille zum Wissen« bessern hier nach, so werden in diesen 
Texten die Mikro-Dimension der Disziplinarmacht um die Makro-Dimension 
der normalisierenden Bio-Macht erweitert, die Produktivität von Machtverhält-
nissen betont und Widerstand als Element von Macht thematisiert. Allerdings 
werden die Machtbeziehungen hier immer noch als omnipräsent beschrie-
ben und gleichzeitig undifferenziert mit Gewalt und Herrschaft gleichgesetzt 
und zum ewigen kriegerischen Antagonismus erklärt. Von der Freiheit des 
autonomen Subjektes handeln die Analysen entsprechend (noch) nicht. Am 
Ende der 1970er Jahre hält Foucault zwei Vorlesungen zur »Geschichte der 
Gouvernementalität«413 und korrigiert bzw. erweitert dadurch seine bisherige 
Konzeption der Analytik der Macht nochmals.414 Foucault beschreibt Macht 

411 | Foucault 2003a, S. 407.

412 | »Foucault erkennt, dass weder die juristische noch die von ihm zunächst favo-

risier te kriegerische Konzeption der Macht der ›Besonderheit der Machtverhältnisse‹ 

(S. 255) gerecht wird.« Lemke 2005, S. 336.

413 | Die Vorlesungen zur Gouvernementalität wurden in die deutschsprachige Fou-

cault-Rezeption der 1980er und frühen 1990er Jahre nicht systematisch mit einbezo-

gen. Das Gouvernementalitäts-Konzept ist fragmentarisch geblieben, lässt sich aus 

den beiden Vorlesungen rekonstruieren und wurde von Foucault nicht weiter ver folgt, 

sondern zugunsten des Ethik-Projektes zurückgestellt, welches ebenfalls mit dem Kon-

zept von Regierung/Führung arbeitet, d.h. der Selbstregierung und -Führung. Vgl. zur 

Bedeutung der Gouvernementalität insb.: Lemke 1997.

414 | Der Begrif f »Gouvernementalität« ist ein Kunstwort, zusammengesetzt aus Re-

gieren (»gouverner«) und Denkweise (»mentalité«) und kann ganz allgemein als »Regie-

rungsdenken« übersetzt werden. Lemke 2009, S. 470. Gegen diese Übersetzung betont 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus280

hier entlang der Kategorien Regierung und Führung, welche eine (theorieim-
manente) Relativierung der totalitären Disziplinarmacht erlauben und in den 
folgenden Schriften die Handlungsmöglichkeiten des Subjektes vergrößern. 
Konkret zielen die Gouvernementalitäts-Vorlesungen auf die Beantwortung 
von zwei Fragen, erstens, wie ist der europäische Staat entstanden und wie 
hat er sich entwickelt?415 Zweitens, und dies ist das Entscheidende, gilt es die 
Verbindung von Staat und modernem Subjekt aufzuklären? »Gouvernemen-
talität« bezeichnet einen Komplex von Taktiken und Strategien des Regierens; 
eine neue ökonomische Form der Machtausübung, deren Hauptziel die Bevöl-
kerung ist.416 »Unter Regierung verstehe ich die Gesamtheit der Institutionen 
und Praktiken, mittels derer man die Menschen lenkt, von der Verwaltung bis 
zur Erziehung.«417 Das Adjektiv »lenkt« zeigt an, dass die Menschen bzw. das 
Subjekt hier noch weitestgehend als Effekt einer externen Steuerung gedacht 
wird.418 Der Regierungsbegriff wird in der Vorlesung entlang der Genese des 
europäischen Staates rekonstruiert, d.h. es geht um die Rekonstruktion des 
Prozesses, durch den das Wissen über die Führung von Menschen Teil der 
staatlichen Kalküle geworden ist. Der Regierungsbegriff ist aber weiter gefasst 
und bezeichnet die ökonomisch motivierte Lenkung/Führung von Menschen 
durch den Staat bzw. andere Menschen in allen sozialen Sphären sowie eine 
Autoregierung der Subjekte, die sich von (externer)Disziplinierung unterschei-
det.419 Verkürzt gesagt geht es um den ökonomischen Einsatz von Macht. Der 
Regierungsbegriff erklärt zunächst, wie die Etablierung des Staates mit Sub-

der Herausgeber der Vorlesungen, Michel Sennelar t, dass »Regierungsmentalität« nicht 

zutrif f t, weil der Begrif f aus dem französischen Wort »gouvernemental« abgeleitet ist, 

was »die Regierung betreffend« meint. »Unter Gouvernementalität verstehe ich die Ge-

samtheit, gebildet aus den Institutionen, den Verfahren, Analysen und Reflexionen, den 

Berechnungen und den Taktiken, die es gestatten, diese recht spezifische und doch 

komplexe Form der Macht auszuüben, die als Hauptzielscheibe die Bevölkerung, als 

Hauptwissensform die politische Ökonomie und als wesentliches technisches Instru-

ment die Sicherheitsdispositive hat. Zweitens verstehe ich unter ›Gouvernementalität‹ 

die Tendenz oder die Kraftlinie, die im gesamten Abendland unablässig und seit sehr 

langer Zeit zur Vorrangstellung dieses Machttypus, den man als ›Regierung‹ bezeichnen 

kann, gegenüber allen anderen – Souveränität, Disziplin – geführt und die Entwicklung 

einer ganzen Reihe spezifischer Regierungsapparate einerseits und einer ganzen Reihe 

von Wissensformen andererseits zur Folge gehabt hat.« Foucault 2005e, S.  171. Vgl. 

hierzu auch: Foucault 2014, S. 162f.

415 | Vgl. zu Foucaults Staatsverständnisses: Heidenreich 2011.

416 | Vgl. Foucault 2014, S 162.

417 | Foucault 2008a, S. 118.

418 | Vgl. Foucault 2014, S. 269.

419 | Vgl. Foucault 1993a, S. 40-44.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 281

jektivierungsprozessen korrespondiert, womit sich die Zeitdiagnose ändert, 
denn die Bedeutung der sogenannten »Disziplinargesellschaft« wird relati-
viert, indem Foucault nun vom »Zeitalter der Gouvernementalität« und der 
»Absicherungsgesellschaft« spricht.420 Diese ist nach der Einschätzung des 
französischen Philosophen gegenwärtig – d.h. in den 1970er Jahren – im Ent-
stehen und »toleriert dagegen eine Reihe unterschiedlicher, abweichender und 
sogar gegensätzlicher Verhaltensweisen«, insofern diese nicht gefährlich für 
die bestehenden Macht- bzw. Herrschaftsverhältnisse sind.421 Dies bedeutet 
aber nicht, dass eine »Gesellschaft der Disziplin durch eine, sagen wir, Regie-
rungsgesellschaft« ersetzt wird; Foucault gibt die Disziplin als einen Macht-
typus nicht auf, sondern Disziplin ist nur noch eine mögliche Variante von 
Macht: »In Wirklichkeit hat man ein Dreieck: Souveränität – Disziplin – gou-
vernementale Führung«.422 D.h. die Souveränität bezeichnet Macht als Gehor-
sam gegenüber dem Gesetz. Die Disziplin bezeichnet eine Machtausübung 
mittels Überwachung und Bestrafung, und gouvernementale Führung eine 
Machtausübung durch die (Selbst-)Regierung der Menschen. Wichtig ist, dass 
sich die Machttypen nicht in einer historischen Folge ablösen, sondern in ein 
und derselben Gesellschaft ergänzen. Dadurch wird der zuvor verworfene sou-
verän-juridische Machttypus rehabilitiert und gleichzeitig die Neuentdeckung 
»Gouvernementalität« auf Augenhöhe etabliert. Im Umkehrschluss relativiert 
Foucault die Relevanz der Disziplinarpraktiken in modernen Gesellschaften, 
diese sind nunmehr nur eine Variante der Machtausübung. Auffallend ist in 
diesem Zusammenhang, dass in den Gouvernementalitäts-Vorlesungen den 
Zentralkategorien Krieg und Schlacht eine marginale Bedeutung zukommt 
und das kriegerische Modell der Macht und damit der geschichtsphilosophi-
sche Pessimismus nur an sehr wenigen Stellen durchscheinen, beispielsweise 
hier: 

420 | »Wir leben im Zeitalter der Gouvernementalität, […].« Foucault 2005e, S.  172. 

»Die Disziplin, die so effizient war, um die Macht aufrechtzuerhalten, verlor einen Teil 

ihrer Wirksamkeit. In den industrialisier ten Ländern gerät die Disziplin in die Krise.« 

Foucault 2003c, S. 672. »Es gibt mehr und mehr Kategorien von Leuten, die nicht unter 

dem Zwang der Disziplin stehen, so dass wir die Entwicklung einer Gesellschaft ohne 

Disziplin denken müssen. Die herrschende Klasse ist stets durchdrungen von der alten 

Technik. Es ist jedoch evident, dass wir uns in der Zukunft von der Disziplinargesell-

schaft von heute trennen müssen.« Foucault 2005f, S.  145. Später korrigier t er sich 

selbst: »Wenn ich von der ›Disziplinargesellschaft‹ spreche, dann darf man dies nicht im 

Sinne einer ›disziplinier ten Gesellschaft‹ verstehen.« Foucault 2005c, S. 20. 

421 | Foucault 2005v, S. 141.

422 | Foucault 2005e, S. 171.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus282

»Man kann sogar sagen, daß sich diese pastorale Macht, ihre Bedeutung, ihre Stärke, 

sogar die Tiefe ihrer Verwurzelung an der Intensität und Vielzahl der Unruhen, Revolutio-

nen, Unzufriedenheiten, Kämpfen, Schlachten, Kriege, blutigen Kriege bemessen, die 

um sie herum, für sie und gegen sie geführt wurden.«423

Alle diese kriegerischen Auseinandersetzungen in der abendländischen Ge-
schichte waren bis ins 18. Jahrhundert Kämpfe, »[…] um zu wissen, wer tatsäch-
lich das Recht haben soll, die Menschen zu regieren, die Menschen in ihrem 
täglichen Leben zu regieren, sogar im Detail und in der Materialität, die ihre 
Existenz bildet […]«.424 Entscheidend ist, dass das Pastorat, »das Präludium der 
Gouvernementalität«425, zunächst im Krieg erobert werden musste, um über-
haupt über andere Menschen ausgeübt zu werden, entsprechend ist dieser Ty-
pus von Macht noch eingebettet in die Genealogie des Krieges. Voraussetzung 
jeder Regierungskunst ist der Sieg in einer existenziellen Auseinandersetzung 
und damit die (temporäre) Unterwerfung der verfeindeten Gruppe. Ebenfalls 
in Übereinstimmung mit der Subjekttheorie der Genealogie durchdringt die 
Macht das Subjekt, das Subjekt entsteht überhaupt erst durch Unterwerfung. 
Das Pastorat ist eine »Individualisierung durch Unterwerfung«: 

»Das Pastorat ist also von daher das Präludium der Gouvernementalität. Es ist ebenso 

durch die so spezifische Konstituierung eines Subjektes das Präludium der Gouver-

nementalität, eines Subjekts, dessen Verdienste auf analytische Weise identifizier t 

werden, eines Subjekts, das kontinuierlichen Gehorsams-Geflechten unterworfen ist – 

eines durch die Gewinnung der Wahrheit, die ihm auferlegt wird, subjektivier ten Subjek-

tes. Nun gut, ich denke, es ist diese typische Konstituierung des modernen abendlän-

dischen Subjektes, die bewirkt, daß das Pastorat zweifellos einer der entscheidenden 

Momente in der Geschichte der Macht in den abendländischen Gesellschaften ist.«426 

Die Subjektivierung »durch ein ganzes Geflecht von Knechtschaften«427 ver-
bleibt innerhalb des Pessimismus der genealogischen Subjekttheorie. Wenn 
in der Moderne die Gouvernementalität dem Pastorat folgt und somit »Freiheit 
oder bestimmte Formen der Freiheit« möglich werden, sind diese durch die 
Marktmechanismen bestimmt und werden nur solange gewährleistet, wie die 
›Freiheiten‹ nützlich bzw. »nicht gefährlich sind«.428 Die Freiheit ist nach Fou-

423 | Foucault 2014, S.  219. Was der Unterschied zwischen »Kriege« und »blutigen 

Kriege« ist, bleibt dahingestellt.

424 | Foucault 2014, S. 219.

425 | Foucault 2014, S. 268.

426 | Foucault 2014, S. 269.

427 | Foucault 2014, S. 268.

428 | Foucault 2005v, S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 283

cault »zugleich Ideologie und Technologie der Regierung«.429 Demgemäß stellt 
sich die Frage, ob die »geschickter und subtiler« agierende Macht der Gouver-
nementalität nicht noch perfider und tiefer auf das Subjekt wirkt?430 Zumal die 
Selbstregierungstechniken immer noch extern aus vorausgehenden Macht- 
und Herrschaftsverhältnissen oktroyiert werden, denen das Subjekt unterwor-
fen ist. Die ›freiwillige‹ Übernahme von Regierungstechniken schafft noch 
kein ›freies Subjekt‹. Freiheit ist in diesem Kontext nur eine Strategie der Herr-
schaft, um bestimmte Ziele zu erreichen. Flankiert wird jene Annahme durch 
die Diagnose, dass auch heute noch die Regierung der Menschen umkämpft 
ist; »Probleme der Gouvernementalität und die Techniken des Regierens« sind 
in unserer Gegenwart »zum einzigen realen Raum des politischen Kampfes 
und der politischen Gefechte geworden«.431 In diesen Formulierungen klingt 
der Antagonismus durch, der Foucault zu seiner oben skizzierten determinis-
tisch-pessimistischen Position führte. Wenn um die Ausübung dieser oder 
jener Regierungstechniken gekämpft werden muss, sie also nur eine kontin-
gente Möglichkeit im immerwährenden ›Gefecht‹ um die Macht darstellen, 
bleibt es bei einem geschichtsphilosophischen Modell, das sich letztlich auf die 
Unaufhebbarkeit von Kämpfen und Kriegen festlegt. 

Erstaunlicherweise beruft sich Foucault aber in seinen gesamten schrift-
lichen und mündlichen Wortmeldungen von 1980 bis zu seinem Tod kein 
einziges Mal mehr auf das Modell des Krieges als Analyseinstrument der 
Macht.432 Vielmehr moniert er nun sogar: »Das Modell des Krieges sitzt wie 
ein Parasit auf den Diskussionen über politische Themen. […] Man sollte lie-
ber annehmen, daß diejenigen, mit denen man uneinig ist, sich getäuscht ha-
ben oder daß man selbst nicht verstanden hat, worauf sie hinaus wollten.«433 
Diese Kritik erscheint zwiespältig, verschweigt sie doch völlig, dass er selbst 
hierzu beigetragen hat. Milde ausgedrückt: eine Inkonsistenz, gemessen an 

429 | Foucault 2014, S. 78.

430 | Foucault 2005v, S. 141.

431 | Foucault 2005e, S. 172.

432 | Wenn der Krieg genannt wird, dann um historische Kriege zu bezeichnen, vor al-

lem den Zweiten Weltkrieg oder den Kalten Krieg. Vgl. Foucault 2005aa, S. 48, 61, 64 

73-75, 88, 118, 128, 138, 160, 163, 170, 205, 208, 245, 250, 291, 319f., 323, 328, 

405, 413, 418-420, 428, 442, 454, 459, 563, 573, 633, 645, 658, 717, 726, 845, 

907, 923, 943, 944, 1001f. 1024. Lediglich im Zuge der Auseinandersetzung des polni-

schen Staats mit der Gewerkschaft Solidarnoć spricht er von Krieg bzw. Bürgerkrieg und 

koppelt diesen Zustand an die Tötung von Menschen, d.h. Krieg ist hier nicht mehr der 

Normalzustand einer Gesellschaft, sondern ein Ausnahmezustand, der durch systema-

tische Tötung definier t ist. Vgl. Foucault 2005u, S. 405.

433 | Foucault 2008a, S. 121f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus284

der Aussage von 1975, dass ›die Wahrheit der Wahrheit der Krieg ist‹.434 Unter 
der Hand wird dadurch die fatalistische Perspektive auf die Gegenwartsgesell-
schaft konzeptionell und rhetorisch abgeschwächt435, bis kaum noch etwas von 
der kriegerischen Hermetik der Macht bleibt. Für die Frage des politischen 
Pessimismus entscheidend ist die stille Revision des kriegerischen Modells 
der Macht, welches nicht länger das Prinzip der Macht darstellt. In scheinbar 
beiläufigen Bemerkungen konstatiert der französische Philosoph nun: Macht 
ist nicht konstitutiv »auf der Seite der Gewalt und des Kampfes«, und Macht 
ist nicht durch die »kriegerische […] Weise des Handelns« bestimmt.436 Jene 
Äußerung interpretiere ich so, dass Foucault den Pessimismus des kriegeri-
schen Antagonismus als theorie-immanentes Problem der produktiv-schaffen-
den Machtkonzeption erkannt hat und versucht, diesen Determinismus durch 
Relativierung zu lösen. Flankiert und ergänzt wird dieses theoriestrategische 
Manöver durch die normative Bejahung eines kreativen, subversiven und auto-
nomen Selbst. Kürzer: Die Totalität der Macht wird relativiert und das Subjekt 
gestärkt. In den Texten der 1980er Jahre ist es irritierenderweise möglich, dass 
Subjekte eigenständig Regierungstechniken auf sich anwenden, ohne dass ein 
direkter Zwang von außen wirkt. So kann Foucault deutlich besser erklären, 
wie Subjektivierungsprozesse erfolgen, wie Subjekte Regierungstechniken an-
wenden und die Herstellung von Konsens und Legitimität ansatzweise den-
ken.437 Um Differenzierung bemüht, definiert Foucault viele Begriffe seiner 
Analytik neu. Bisher wurden die Begriffe Herrschaft und Macht in Foucaults 
Texten weitestgehend synonym verwendet, ein Defizit, welches er durch klare 

434 | Vgl. Foucault 2005q, S. 202f.

435 | Foucault lobt beispielsweise die Verbesserung des Umgangs der Gesellschaft mit 

Senioren (Vgl. Foucault 2005m, S. 459.) ebenso wie soziale Bewegungen als den Ga-

ranten von positiven politischen Veränderungen, (Foucault 2005t, S. 923f.) und wendet 

sich sogar gegen die eigene These des total unterworfenen Menschen: »Das unterschei-

dende Merkmal der Macht besteht darin, dass bestimmte Menschen mehr oder weniger 

umfassend die Führung anderer Menschen völlig bestimmen können – jedoch nie er-

schöpfend oder zwingend. […] Es gibt keine Macht ohne potenzielle Weigerung oder 

Auflehnung.« Foucault 2005x, S. 218. Auch die hier ver tretene Lesart von »Überwachen 

und Strafen« lehnt der Autor Foucault ab: »Ich weiß nicht, wie Sie auf den Gedanken 

kommen, ich hielte Veränderungen für unmöglich, denn was ich untersucht habe, war 

immer mit politischem Handeln verbunden. Überwachen und Strafen ist ein einziger 

Versuch, diese Frage zu beantworten und zu ermitteln, wie sich neue Denkweisen bil-

den.« Foucault 2005ah, S. 964.

436 | Foucault 1987a, S. 254.

437 | Foucault befürwortet in dem Gespräch »Politik und Ethik« ein Konsensmodell der 

Politik als »regulatives Prinzip«, jede Machtbeziehung zu befragen. Vgl. Foucault 2005y, 

S. 722f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 285

Definitionen auszuräumen versucht.438 »In meiner Machtanalyse gibt es drei 
Ebenen: strategische Beziehungen, Regierungstechniken, und Herrschafts-
zustände.«439 Worauf diese Unterscheidung zielt, ist nicht nur definitorische 
Trennschärfe, sondern ein Intensitätsmodell von Machtverhältnissen, das 
vorab fehlte. Nach diesem dreiteiligen Modell differenziert Foucault zunächst 
»Machtbeziehungen als strategische Spiele zwischen Freiheiten«, »Macht 
heißt: strategische Spiele.«440 Machtbeziehungen sind demnach Spiele, bei 
denen Akteur A die Handlungen von Akteur B bestimmen möchte und B die 
Möglichkeit hat, zuzustimmen oder abzulehnen oder wiederum versuchen 
kann, das Verhalten von A zu bestimmen.441 Auffallend ist auch die begriffliche 
Verschiebung von Machtverhältnis als Krieg zu Machtverhältnisse als Spiel. 
Bei strategischen Spielen steht etwas ›auf dem Spiel‹, aber nicht unmittelbar 
das Leben der Handelnden. Es geht darum, die Wahrscheinlichkeiten von 
Handlungen durch Handlungen zu beeinflussen. Die Strategien und Taktiken 
werden somit ausgehend von den Akteuren erklärt, und in »strategischen Spie-
len« gibt es immer die Möglichkeit für den Einzelnen, »Nein« zu sagen. Damit 
hält ein klassisches subjektzentriertes Handlungsmodell Einzug, welches sich 
deutlich von der Darstellung der Macht als anonymem Kräfteverhältnis unter-
scheidet.442 Strategische Spiele bzw. Beziehungen bilden sozusagen die Basis 
von Sozialität, d.h. ein konstitutiver Bestandteil von menschlichen Interaktio-
nen. Somit bleibt Macht die nicht-negierbare Kategorie dieser Sozialtheorie443, 

438 | Vgl. hier auch: Lemke 2005, S. 338.

439 | Foucault 2005g, S. 900.

440 | Ebd., S. 899.

441 | Vgl. ebd., S. 900.

442 | Wobei Foucault nicht zwischen Handlungen und Verhalten dif ferenzier t, wobei 

sich generell die Frage stellt: Der Machtbegrif f wird bei Foucault so ausgeweitet, dass 

Macht bereits ausgeübt wird, wenn Alter in irgendeiner Weise die Handlungsoptionen 

von Ego verändert, d.h. sowohl beschränkt als auch erweiter t. Womit allerdings die Fra-

ge im Raum steht, was mit diesem Machtbegrif f analytisch gewonnen ist oder ob man 

nicht klassisch-soziologisch mit Max Weber von Handlung sprechen kann. »Es gibt also 

nicht etwas wie die Macht oder einen Stoff der Macht, der in globaler, massiver oder 

dif fuser, konzentrier ter oder ver teilter Form existier te; es gibt Macht nur als von den 

›einen‹ auf den ›anderen‹ ausgeübte. Macht existier t nur in actu, auch wenn sie sich, 

um sich in ein zerstreutes Möglichkeitsfeld einzuschreiben, auf permanente Strukturen 

stützt.« Foucault 1987a, S. 254.

443 | »In Gesellschaft leben bedeutet: Es ist stets möglich, dass die einen auf das 

Handeln anderer einwirken. Eine Gesellschaft ›ohne Machtbeziehungen‹ wäre nur eine 

Abstraktion. […] Denn dass es keine Gesellschaft ohne Machtbeziehungen geben kann, 

bedeutet keineswegs, dass die bestehenden Machtbeziehungen notwendig sind oder 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus286

jedoch unterscheidet sich die Umschreibung von strategischen Spielen signi-
fikant von einer totalen Unterwerfung unter Herrschaftsverhältnisse. 

Der andere Pol dieses Intensitätsmodells der Macht sind Herrschaftszu-
stände, die institutionalisierte Machtverhältnisse darstellen, quasi erstarrte 
Ungleichheitsverhältnisse. »Herrschaft ist eine globale Machtstruktur, […]«, 
die sich »[…] über lange geschichtliche Zeiträume zwischen Gegnern heraus-
gebildet und verfestigt hat.«444 Es sind blockierte Machtbeziehungen, in denen 
der jeweilige Gegner seiner Widerstandsmöglichkeiten beraubt ist. Diese 
Herrschaftszustände reichen »[…] bis in die kleinsten Verästelungen der Ge-
sellschaft […]« und entsprechen damit dem, was Foucault bisher in den meis-
ten Fällen als Macht bezeichnet hat.445 

Schließlich existieren zwischen den Spielen der Macht und den Zuständen 
der Herrschaft »Regierungstechnologien«.446 Dieser dritte Typus von Macht 
bezeichnet sowohl die Führung von Untergebenen wie auch komplexen Insti-
tutionen. Regierungstechnologien gehen über die situative und ergebnisoffene 
Form von strategischen Spielen hinaus, sind sozusagen normalisierte Macht-
verhältnisse, die sich durch ein gewisses Maß an struktureller Etablierung von 
einfachen Spielen der Macht abheben, ohne unmittelbar die Unbeweglichkeit 
und Beständigkeit von Herrschaftszuständen anzunehmen. Gleichwohl tendie-
ren Regierungstechnologien dazu, Herrschaftszustände zu werden.447 Macht 
ist mithin deshalb »gefährlich«, weil immer die Gefahr besteht, dass strategi-
sche Spiele in Herrschaftsverhältnissen erstarren und damit Handlungsmög-
lichkeiten für den Einzelnen verschwinden bzw. unmöglich werden.448 Gefähr-
lich bedeutet dann nicht, dass Machtverhältnisse »etwas an sich Schlechtes 
sind, wovon man sich frei machen müsste.«449 Stattdessen hofft Foucault dar-
auf, dass es gelingt, sich selbst die »Rechtsregeln, die Führungstechniken und 

dass Macht innerhalb der Gesellschaft ein unabwendbares Schicksal darstellt, sondern 

dass es ein ständiger ›Agonismus‹ zwischen ihnen und der intransitiven Freiheit zu ana-

lysieren, herauszuarbeiten und in Frage zu stellen, ja dass diese sogar die eigentliche 

politische Aufgabe jeglicher sozialen Existenz darstellt.« Foucault 2005ad, S. 289. 

444 | Ebd., S. 293.

445 | Ebd., S. 293.

446 | Foucaults Revision des Machtbegrif fes verdankt viel der Theorie von Hannah 

Arendt, die ebenfalls zwischen Macht und Herrschaft unterscheidet. Foucault 2005y, 

S. 721f. 

447 | Vgl. Foucault 2005ac, S. 298. 

448 | Vgl. Foucault 2005aj, S. 465. »Macht ist folglich an sich weder gut noch schlecht. 

Sie ist etwas Gefährliches. Wenn man Macht ausübt, rührt man nicht an das Böse, son-

dern an eine gefährliche Materie, deren Missbrauch also stets möglich ist und mehr 

oder weniger schwerwiegende negative Folgen haben kann.« Foucault 2005r, S. 855.

449 | Foucault 2005g, S. 899. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 287

auch die Moral zu geben, das ethos, die Sorge um sich, die es gestatten, inner-
halb der Machtspiele mit dem Minimum an Herrschaft zu spielen.«450 Die mit 
den Gouvernementalitäts-Vorlesungen eingeführten Kategorien Regierung 
und Führung werden in diesem Zusammenhang weiterentwickelt und ver-
mitteln nicht nur zwischen strategischen Spielen und Herrschaftszuständen, 
zwischen Macht und Wissen, sondern insbesondere zwischen externen Macht- 
bzw. Herrschaftsverhältnissen und dem Subjekt. Durch Selbst-Führung soll 
sich das Subjekt regieren und von Fremdzwängen befreien. Weiterhin wertet 
Foucault – gegen die eigene Beteuerung – Machtspiele normativ positiv und 
Herrschaftsverhältnisse negativ. Der Regierungsbegriff fungiert als Vermitt-
lungsinstanz zwischen der Makroebene (Herrschaftsverhältnis) und der Mi-
kroebene (strategische Spiele), womit es Foucault möglich wird, verschiedene 
Grade von Machtverhältnissen zu reflektieren. Nicht nur gibt es ausgehend 
vom neu geschaffenen Intensitätsmodell unterschiedliche Grade von Macht 
(Spiel, Regierung, Herrschaft), gleichzeitig fügt Foucault seinem Modell die 
Komponente des Widerstandes als mögliche Option und dynamische Kom-
ponente hinzu, d.h. Macht soll nicht mehr ausschließlich als »Beherrschung 
oder Herrschaft« verstanden werden, sondern es ist nun notwendig, »[…] sie 
stets als eine Beziehung in einem Feld von Interaktionen zu betrachten, sie in 
einer unlöslichen Beziehung zu Wissensformen zu sehen und sie immer so zu 
denken, daß man sie in einem Möglichkeitsfeld und folglich in einem Feld der 
Umkehrbarkeit, der möglichen Umkehrungen sieht.«451 

»Denn wenn es stimmt, daß es im Kern der Machtverhältnisse und als deren ständige 

Existenzbedingung das Aufbegehren und die widerspenstigen Freiheiten gibt, dann gibt 

es kein Machtverhältnis ohne Widerstand, ohne Ausweg oder Flucht, ohne eventuelle 

Umkehrung.«452 

Foucaults Theorie benötigt das Moment des Widerstandes innerhalb von 
Machtverhältnissen, um Wandel und Veränderung im historischen Prozess 
überhaupt erklären zu können.453 Gerade, weil Macht mindestens zwei Partei-
en voraussetzt, die einen Konflikt austragen, muss es die Option von Wider-
stand geben, was in der total kontrollierten und gelähmten Gesellschaft der 
Disziplin unmöglich erscheint.454 Diese positive Hervorhebung des Wider-

450 | Ebd., S. 899. 

451 | Foucault 1992, S. 40.

452 | Foucault 1987a, S. 259.

453 | Expliziter Teil der Machtkonzeption wird Widerstand spätestens mit der Schrif t 

»Der Wille zum Wissen«: Vgl. Foucault 1983, S. 96f. 

454 | Die Inkonsistenz dieser Argumentation zeigt sich, wenn man in Rechnung stellt, 

dass jeder Widerstand ›eigentlich‹ nur Machteffekt sein kann, weil er sich doch nur im 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus288

standes ergänzt darüber hinaus die journalistische Begleitung der Iranischen 
Revolution: 

»Wenn Gesellschaften durchhalten und lebendig bleiben, das heißt, wenn die Mächte 

darin nicht ›absolut absolut‹ sind, so weil hinter der Akzeptanz und dem Zwang, jenseits 

der Drohung, der Gewalt und der Überredung jener Augenblick möglich bleibt, in dem 

das Leben keinen Handel mehr zulässt, die Mächte alle Macht verlieren und die Men-

schen sich trotz Galgen und Maschinengewehren erheben.«455

Davon ausgehend erscheinen dem ›pessimistischen Hyper-Aktionismus‹ des 
Spätwerks kein Ausweg und keine Umkehrung prinzipiell ausgeschlossen. 
Bevor wir uns abschließend dem Fluchtpunkt der Theorie »Ethik des Selbst« 
zuwenden, ist es wichtig, die vollzogene Distanznahme und Umstellung der 
Machttheorie herauszustellen. Foucault verabschiedet sich – zwar weitestge-
hend implizit – vom kriegerischen Antagonismus und dem mit seiner Macht-
konzeption einhergehenden Determinismus.456 Macht wird jetzt als ein Mittel, 
um Handlungsmöglichkeiten anderer Individuen zu beeinflussen, vorgestellt, 
welches zwar »Kampfstrategie« bleibt, sich aber nicht auf Gewalt- oder Zwangs-
verhältnisse reduzieren lässt.457 Gewalt genauso wie Konsens können Teil von 
Macht sein, aber niemals der erschöpfenden Analyse von Macht dienen. Ent-
sprechend ist Macht nur im absoluten Extremfall nackte Gewalt oder Krieg 
und kann durchaus auch die Form eines Konsenses besitzen.458 Die Trennung 
von Macht und Herrschaft gründet in der neuentdeckten Freiheit der Subjekte: 

Rahmen der herrschenden Verhältnisse entwickeln kann und immer in Machtkonstella-

tionen zurückführen muss.

455 | Foucault 2005w, S. 175.

456 | »Dort wo die Determinierungen gesättigt sind, existier t kein Machtverhältnis, 

wenn der Mensch in Eisen gekettet ist (da handelt es sich um ein physisches Zwangs-

verhältnis), sondern nur dann, wenn er sich bewegen und im Grenzfall entweichen kann. 

Macht und Freiheit stehen also nicht in einem Ausschließungsverhältnis gegenüber (wo 

immer Macht ausgeübt wird, verschwindet die Freiheit), sondern innerhalb eines sehr 

viel komplexeren Spiels: in diesem Spiel erscheint die Freiheit sehr wohl als die Exis-

tenzbedingung von Macht (sowohl als ihre Voraussetzung, da es der Freiheit bedarf, da-

mit Macht ausgeübt werden kann, wie auch als ihr ständiger Träger, denn wenn sie sich 

völlig der Macht, die auf sie ausgeübt wird, entzöge, würde auch diese verschwinden 

und dem schlichten und einfachen Zwang der Gewalt weichen), aber sie erscheint auch 

als das, was sich nur einer Ausübung von Macht entgegenstellen kann, die letztendlich 

darauf ausgeht, sie vollkommen zu bestimmen.« Foucault 1987a, S. 255f.

457 | Vgl. ebd., S. 259 u. 254f.

458 | »Die der Macht eigene Verhältnisweise wäre somit weder auf der Seite der Ge-

walt und des Kampfes, noch auf Seiten des Vertrages und der Willensbande (die allen-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 289

Freiheit ist die Voraussetzung von Macht, also funktioniert Macht nicht über 
(direkte) Repression: »Macht kann nur über ›freie Subjekte‹ ausgeübt werden, 
insofern sie ›frei‹ sind […].«459 Freiheit ist die Bedingung der Möglichkeit von 
strategischen Spielen und unterscheidet Macht von Herrschafts- und Gewalt-
verhältnissen. Das ›freie Subjekt‹ in Anführungszeichen kann so gedeutet 
werden, dass es eine Freiheit in Grenzen ist: in den Grenzen, die in jeder Ge-
sellschaft existieren und die von den jeweiligen Herrschaftsverhältnissen be-
stimmt sind. Gleichwohl – und hier schwenkt Foucaults Analyseperspektive 
um 180 Grad – kann sich das Subjekt immer widersetzen.460 Die Kehrtwende, 
die Foucault jetzt vornimmt, stellt ein autonomes Subjekt vor, welches sich 
selbst durch eigene Praktiken wie die »Sorge um sich« und »Technologien des 
Selbst« konstituiert und regiert. Auch Widerstand erklärt die Theorie ausge-
hend vom Subjekt, demnach ist ›Subjektivierung durch Unterwerfung‹ kei-
ne endgültige Unterwerfung: »Die Individuen, die versuchen, die Freiheit der 
anderen zu kontrollieren, zu bestimmen und zu begrenzen, sind selbst frei, 
und sie verfügen über bestimmte Instrumente, um die anderen regieren zu 
können. All dies beruht also auf der Freiheit, auf der Beziehung des Selbst auf 
sich selbst und auf der Beziehung zu anderen.«461 Bisher postulierte Foucault 
Macht und Wissen ausschließlich als dem Menschen vorausgesetzte Struktu-
ren, die sich der Kontrolle und Steuerung des subjektiven wie kollektiven Wil-
lens nicht nur entzogen, sondern das Subjekt und damit dessen Wille wurde 
erst durch die Unterwerfung unter die Strukturen erschaffen und geformt. 
Entsprechend konnte sich der Einzelne auch nicht widersetzen, und folgerich-
tig war eine Gestaltung der Geschichte ausgeschlossen.462 

In diesem Zusammenhang argumentiert Foucault, dass der Mensch zwar 
in einer durch-machteten Welt lebt, deshalb aber nicht aus der Verantwortung 

falls ihre Instrumente sein können) zu suchen, vielmehr auf Seiten dieser einzigartigen, 

weder kriegerischen noch juridischen Weise des Handelns: des Gouvernement.« Ebd., 

S.  254. Würde man auf theoretische Stringenz bestehen, könnte man kritisch nach-

fragen, ob nicht Konsens und Legitimität bereits Effekte und Wirkungen der Macht sind.

459 | Foucault 2005ac, S. 257.

460 | »Wenn man die Genealogie des Subjektes in der abendländischen Kultur unter-

suchen will, muss man nicht nur die Herrschaftstechniken, sondern auch die Selbst-

techniken berücksichtigen.« Foucault 2005ab, S. 210.

461 | Foucault 2005g, S. 901.

462 | Die in den 1980er Jahren vorgenommenen Modifikationen zeigen sich – wie oben 

bereits angesprochen – auch in der Zeitdiagnose u.a. zeichnet sich die Gegenwart nun 

durch eine »schwere Krise im westlichen Verständnis der Subjektivität« aus.  Foucault 

2005ac, S. 246. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus290

für seine eigene Existenz entlassen ist.463 Unterstellt ist damit eine Kraft, eine 
Art Wille, in jedem Einzelnen, wodurch es möglich ist, sich dem Zugriff der 
Macht bis zu einen bestimmten Punkt zu entziehen. Hiermit erfolgt schließ-
lich eine Umgestaltung, die in der handlungstheoretischen Umstellung bereits 
angelegt war: die Einführung der Perspektive des Subjektes. Das Subjekt war 
bisher passive und willige ›Knetmasse‹ der Macht, und die gesamte Argumen-
tation betonte daher die Unsinnigkeit, das Subjekt zum Ausgangspunkt einer 
wissenschaftlichen Analyse zu erklären. Mit den neuen Begriffen Regierung 
und Führung ist es zunächst möglich zu beschreiben, wie Subjekte von der 
Macht geführt werden, wie Subjekte andere Subjekte führen und schließlich 
wie sich das Subjekt selbst führt und aufführt.464 Daraus erwächst letztlich der 
normative Auftrag, sich selbst eigenverantwortlich zu führen. Mit der Fokus-
sierung auf neue Subjektivierungspraxis und Eigenverantwortung soll sozu-
sagen der Befreiungsschlag aus der Hermetik der genealogischen Weltkonst-
ruktion gelingen: »Wir müssen nach neuen Formen der Subjektivität suchen 
und die Art von Individualität zurückweisen, die man uns seit Jahrhunderten 

463 | »Man muß die Wechselwirkung zwischen diesen beiden Technikformen – Herr-

schaftstechniken und Selbsttechniken – untersuchen. Man muß die Punkte analysie-

ren, an denen die Herrschaftstechniken über Individuen sich der Prozesse bedienen, 

in denen das Individuum auf sich selbst einwirkt. Und umgekehrt muß man jene Punkte 

betrachten, in denen die Selbsttechnologien in Zwangs- oder Herrschaftsstrukturen in-

tegrier t werden. Der Kontaktpunkt, an dem die Form der Lenkung der Individuen durch 

andere mit der Weise ihrer Selbstführung verknüpft ist, kann nach meiner Auffassung 

Regierung genannt werden. In der weiten Bedeutung des Wortes ist Regierung nicht 

eine Weise, Menschen zu zwingen, das zu tun, was der Regierende will; vielmehr ist sie 

immer ein bewegliches Gleichgewicht mit Ergänzungen und Konflikten zwischen Tech-

niken, die Zwang sicherstellen und Prozessen, durch die das Selbst durch sich selbst 

konstruier t oder modifizier t wird« (Foucault, Michel (1993): About the Beginning of the 

Hermeneutics of the Self. In: Political Theory 21, S.  188-227, 203f; Übersetzung T.L, 

zit.n. Bröckling et al. 2000, S. 29.

464 | »Der Ausdruck Führung‹ (conduite) vermag in seiner Mehrdeutigkeit das Spezi-

fische an den Machtbeziehungen vielleicht noch am besten zu fassen. ›Führung‹ heißt 

einerseits, andere (durch mehr oder weniger strengen Zwang) zu lenken, und anderer-

seits, sich (gut oder schlecht) aufzuführen, also sich in einem mehr oder weniger offe-

nen Handlungsfeld zu verhalten. Machtausübung besteht darin, ›Führung zu lenken‹, 

also Einfluss auf die Wahrscheinlichkeit von Verhalten zu nehmen. Macht gehört letzt-

lich weniger in den Bereich der Auseinandersetzung zwischen Gegnern oder der Verein-

nahmung des einen durch den anderen, sondern in den Bereich der ›Regierung‹ in dem 

weiten Sinne, den das Wort im 16. Jahrhundert besaß.« Foucault 2005ad, S. 286.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 291

aufzwingt.«465 Mit dieser Forderung wird explizit, was bereits zuvor implizit 
in seinem Menschenbild und den daraus abgeleiteten Idealen angelegt war.466

Das Projekt »neue Formen der Subjektivität zustande bringen« verfolgen 
die Bände zwei und drei von »Sexualität und Wahrheit«, entlang der Frage, 
inwiefern ›bessere‹ Formen von Subjektivierung in der griechischen Antike 
durch eine »Praxis des Selbst«467 und eine »Ästhetik der Existenz« geglückt 
sind.468 Im Zentrum der Untersuchungen steht, wie sich Individuen in der 
Antike durch »Wahrheitsspiele« als Subjekte (selbst-)konstituieren, und an-zu-
erkennen.469 Dabei ist anzufügen, dass eine Eins-zu-Eins-Kopie der antiken 
Praxen in die Gegenwart keine Lösung verspricht, dennoch glaubt Foucault, 
von den Griechen lernen zu können. Von einem souveränen, stiftenden Sub-
jekt möchte Foucault zwar nicht ausgehen, fügt seiner bisherigen Subjekti-
vierungstheorie (»[…] aus der Perspektive von Zwangspraktiken […]«470, wie er 
selbst einräumt) aber eine zweite Option hinzu: Subjektivierung erfolgt näm-
lich auch durch »Praxis des Selbst«471, wie sie die griechisch-römische Antike 
gekannt hat:

»Man könnte das als eine asketische Praxis bezeichnen, wenn man Askese in einem sehr 

allgemeinen Sinne fasst, also nicht im Sinne einer Moral des Verzichts, sondern in dem 

einer Einwirkung des Subjekts auf sich selbst, durch die man versucht, sich selbst zu 

bearbeiten, sich selbst zu transformieren und zu einer bestimmten Seinsweise Zugang 

zu gewinnen.«472 

465 | Foucault 2005ac, S. 250f.

466 | Allerdings kann man Foucault mit Agamben fragen, wie unter den herrschenden 

Bedingungen (der Disziplinar- und Normalisierungsgesellschaft, »[…] die heute überall 

den politischen Raum verwandelt, überhaupt noch legitim oder auch nur möglich [ist, 

Anm. d. A.], subjektive Technologien und politische Techniken auseinanderzuhalten?« 

Agamben 2002, S. 16. 

467 | Foucault 2005h, S. 275.

468 | Foucault 2008c, S. 19f. »Was die Griechen interessier te, was ihr Thema war, das 

war die Konstitution einer Ethik als eine Ästhetik der Existenz. Nun frage ich mich also, 

ob unser heutiges Problem gewissermaßen nicht ähnlich ist, angenommen, daß die 

meisten von uns nicht mehr glauben, daß die Ethik auf die Religion gegründet ist, und 

daß wir kein Gesetzessystem wollen, das in unser Privatleben, in unser moralisches und 

persönliches Leben eingreif t.« Foucault 1984, S. 71.

469 | Vgl. Foucault 2008c, S. 10-13.

470 | Foucault 2005h, S. 274.

471 | Ebd., S. 275.

472 | Ebd., S. 275.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus292

In diesem gedanklichen Zusammenhang definiert Foucault das Projekt »Se-
xualität und Wahrheit« als »philosophische Übung: es ging darum zu wissen, 
in welchem Maße die Arbeit, sein eigenen Gedanken zu denken, das Denken 
von dem lösen kann, was es im Stillen denkt und inwieweit es ihm ermögli-
chen kann, anders zu denken.«473 Die Bezugnahme auf die Antike ist geleitet 
von der Annahme, dass es hier Praktiken des Selbst gab, von deren Rekonst-
ruktion moderne Subjekte profitieren können. Zwar erfolgte die Subjektivie-
rung auch in der Antike »ausgehend von einer Anzahl von Regeln, Stilen, Kon-
ventionen«474, aber sicherlich nicht durch eine völlige Unterwerfung. Damit 
unterstellt Foucault, dass im geschichtlichen Prozess autonomere Subjektivie-
rungsformen verloren gegangen sind, welche heute zur Bewältigung aktueller 
Problematiken nützlich wären. Ideengeschichtlich betritt er damit ausgetrete-
ne Pfade, bereits Nietzsche, vor ihm der vom Hellenismus begeisterte deutsche 
Wissenschaftsdiskurs des 19. Jahrhunderts und davor die Renaissance hatten 
sich positiv auf die griechische Kultur bezogen und hier eine Alternative zur 
Gegenwart gewähnt. Am Ende seines Schaffens will Foucault jedenfalls weit 
in die Vergangenheit zurück, um »ein geschichtliches Bewusstsein unserer 
gegenwärtigen Situation« zu gewinnen und aufzuklären, »kraft welcher Me-
chanismen wir zu Gefangenen unseren eigenen Geschichte geworden sind.«475 

»Mir fällt auf, daß Kunst in unserer Gesellschaft zu etwas geworden ist, das nur Gegen-

stände, nicht aber Individuen oder das Leben betrif f t. […] Aber könnte nicht das Le-

ben eines jeden ein Kunstwerk werden? […] Wir müssen uns selbst als ein Kunstwerk 

schaffen.«476

Eine Lebenskunst wird damit zum Ideal und utopischen Fluchtpunkt der 
Theorie, so dass Foucault damit immer noch eine negative historische Ent-
wicklung konstatiert und eine kritische Zeitdiagnose vertritt, die Situation 

473 | Foucault 2008c, S. 16.

474 | Foucault 2005n, S. 906.

475 | Foucault 1987a, S. 244f.

476 | Foucault 1987b, S. 273f. »Warum sollt nicht jeder einzelne aus seinem Leben ein 

Kunstwerk machen können?« Foucault 1984, S. 80. Michael Pauen hat zum Verhältnis 

von Kunst und Pessimismus Folgendes bemerkt: »Kunst wird zum eigentlichen Flucht-

punkt jener Theorien, die der Wissenschaft den Anspruch auf substanzielle Wahrheit, 

der Wirklichkeit die Fähigkeit einer Wende zum Bessern streitig machen.« Pauen 1992, 

S.  941. Und weiterhin merkt er über den Pessimismus der zweiten Hälf te des 18. und 

ersten des 19. Jahrhunderts an: »Wenn eine Rettung vor den zerstörerischen Tendenzen 

der Gegenwart überhaupt möglich ist, dann – so glauben konservative und linke Kritiker 

– sind es in erster Linie die Künste, von denen die Erneuerung ausgehen kann.« Pauen 

1997a, S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 293

aber ist nicht länger ausweg- und hoffnungslos. Denn es gab eine historische 
Situation, in der die Menschen noch nicht oder nicht so sehr durch die eigene 
Geschichte gefangen waren und ihr Leben als Kunstwerk gestalten konnten: 
In der griechischen Antike war es den (männlichen und freien) Bewohnern 
der Polis möglich, »[…] ihrer Existenz die schönste und vollendetste Form […]« 
zu geben.477 Vor diesem romantisierten und gegenüber sozialen Unterschie-
den unsensiblen historischen Bild soll die Ästhetik der Existenz eine Erweite-
rung von Freiräumen für das moderne Subjekt erlauben.478 Nicht eine weitere 
Zwangspraxis der Subjektivierung erkennt Foucault darin, sondern eine ›Pra-
xis der Selbstformierung des Subjektes‹. Die Ästhetik der Existenz ist ein Ideal 
von Subjektivität, das nicht von außen gestiftet oder erzwungen werden kann, 
sondern von jedem selbst geschaffen werden muss.479 Vor diesem Hintergrund 
erklärt sich, warum Foucault wiederholt mit der Kampfvokabel »neoliberal« 
kritisiert wurde und zudem mit der Frage konfrontiert, ob diese Selbsttechni-
ken nicht bloß eine neue Machttechnik sind, die er nicht hinreichend kritisch 
reflektiert? 

Die Ästhetik der Existenz hat jedenfalls nichts mit Ausschweifungen und 
einem hedonistischen Kontrollverlust gemein, vergleichbar zu Nietzsches Pos-
tulat des Selbstgesetzgebers geht es um Entsagung, Verzicht und Asketismus. 
Entsprechend ist das Thema der Folgebände von »Sexualität und Wahrheit« 
nur vordergründig Sexualität.480 Die individuellen Praktiken zur Regulie-
rung der Ernährung, der Gesundheit, der Lust usw. sind Formen der Selbst-
regierung, welche nicht nach der Maßgabe universeller Verbote oder einer to-
talitären Moral verfolgt werden: »Es geht nicht um die Frage, was unter den 
Begierden, die man verspürt, oder den Akten, die man begeht, erlaubt oder 
verboten ist, sondern um die Klugheit, die Reflexion, den Kalkül in der Vertei-
lung und Kontrolle seiner Handlungen.«481 Der griechische Mann beweist mit 
seiner Einschränkung Freiheit im Sinne einer reflexiven Freiheit und damit 
die ästhetische Qualität seines Lebensentwurfes, d.h. »[…] auf eine Stilisierung 

477 | Foucault 2008c, S. 315.

478 | Wobei Foucault in einem Interview die Defizite der griechischen Gesellschaft klar 

benennt. Vgl. Foucault 1987b, S. 270.

479 | Der naheliegende Gedanke, dass auch jede Ästhetik letztlich eine Frage der 

Macht ist, bleibt dabei seltsam unthematisier t. Was schön und hässlich, etwas oder 

jemand ist, was ein ästhetische ansprechender Lebensentwurf ist usw., die Entschei-

dung darüber obliegt, ausgehend von der Machttheorie, der Kontingenz der jeweiligen 

Herrschaftsordnung. Damit ist die Ästhetik kulturabhängig und in den jeweiligen Be-

dingungen gefangen.

480 | Vgl. ebd., S. 265f.

481 | Foucault 2008c, S. 71f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus294

der Haltung und eine Ästhetik der Existenz.«482 Durch die Ethik kann jeder 
seinem Leben eine Qualität geben, ohne sich zu unterwerfen – so zumindest 
Foucault. Somit verlagert Foucault sein Denken auf das Selbstverhältnis des 
Einzelnen bzw. das Subjekt. Wobei das Glück des Einzelnen – wie oben be-
merkt – zum Maßstab der Kritik avanciert.

Anzumerken ist, dass Foucaults Rekonstruktion der antiken Selbstprak-
tiken zwischen ca. 500  v.  Chr. bis 500  n.  Chr. entlang des Narratives einer 
negativen Entwicklung erfolgt: Der Vergleich der griechischen Antike mit der 
frühchristlichen Epoche offenbart Veränderungen im Umgang mit der Moral 
durch das Christentum, was als historische Verschlechterung gedeutet wird, 
weil die in der griechischen Antike entwickelten freiheitlichen Praktiken der 
Selbstsorge verunmöglicht werden.483 Was sich durch das Christentum än-
dert, sind weniger die konkrete Moral als deren Begründung und Funktion. 
Das Christentum reguliert den Sex durch Verbote, im Gegensatz dazu waren 
es im antiken Griechenland optionale Ratschläge, die für den kontrollierten 
Umgang mit Sexualität und sich selbst genügten – so zumindest Foucaults 
Rekonstruktion: »Aber im Grunde wäre man in der griechischen und römi-
schen Antike niemals auf den Gedanken gekommen, von jemanden totalen, 
absoluten und bedingungslosen Gehorsam gegenüber einem anderen zu ver-
langen.«484 Im Wissen um die politisch-rechtliche Situation von Frauen, Kin-
dern, Sklaven und Fremden in der antiken Welt irritiert diese Einschätzung. 
Entscheidend ist für jene Geschichtskonstruktion, dass Foucault die griechi-
sche Variante nicht als Zwang deutet, sondern als freiheitliche, freiwillige und 
somit positive Praxis der Selbstregulation und Selbstverantwortlichkeit. Die 
Griechen übten zwar Verzicht und entsagten bestimmten Freiheiten, aber im-
mer vor dem selbstgesetzten Ziel, »[…] sich selbst zum moralischen Subjekt 
seiner Lebensführung umzuformen.«485 Mit dem Christentum entsteht eine 
Machttechnik, die »[…] nicht zum Ziel hat, eine souveräne Selbstbeherrschung 
zu begründen, was man im Gegenteil erwartet, ist Demut und Erniedrigung, 
eine Selbstablösung und die Herstellung einer Beziehung zu sich selbst, die 
auf die Zerstörung der Form des Selbst abzielt.«486 Das Christentum schafft 

482 | Ebd., S. 122.

483 | »Die klassische Antike kannte keine Problematisierung der Selbstkonstitution 

als Subjekt; seit dem Christentum hingegen wurde die Moral von einer Theorie des Sub-

jektes mit Beschlag belegt.« Foucault 2005l, S. 872.

484 | Foucault 2003j, S.  709. Die erste Verschlechterung stellt bereits die römische 

»Kultur des Selbst« dar, deren Gewissensprüfungen den Anfang der Entwicklung zu all-

gemeinen Verhaltensnormen markieren. In der römischen Gewissensprüfung erscheint 

der Trieb als eine externe und negativ zu bändigende Kraft. 

485 | Foucault 2008c, S. 38.

486 | Foucault 2005af, S. 159.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 295

eine externe Autorität, die »pastorale Macht« und damit neue »Machtmecha-
nismen, um diese neuen moralischen Imperative einzutrichtern«.487 Für Fou-
cault bedeutet das Pastorat, welches den bedingungslosen Gehorsam und die 
Abhängigkeit des Einzelnen vom Hirten verlangt, den Verlust an Freiheit des 
Einzelnen und die Unterwerfung unter die Regeln der Herde.488 Dies lässt sich 
auf die Formel bringen: In der Antike Selbstbeherrschung, seit dem Christen-
tum Selbstverleugnung.489

Insgesamt analysiert Foucault in den Folgebänden »Sexualität und Wahr-
heit« auffallend unabhängig von externen Machtverhältnissen. Das zeigt sich 
gerade daran, dass die Selbst-Schaffung und Selbstbeherrschung der Subjekte 
nicht als passive Unterwerfung unter externe Imperative begriffen wird, son-
dern als ›optionaler Ratschlag‹ relativ losgelöst von Machtverhältnissen erfolgt. 
In mehreren Interviews hat Foucault solche Selbstsubjektivierungstechniken 
als positive politische Alternative für unsere Gegenwart herausgestellt und da-
durch seinen politischen Pessimismus der 1970er Jahre relativiert. Weil Sub-
jektivität historisch entstanden und nicht naturgegeben ist, kann sie – dies 
ist die Neuerung – durch die Subjekte selbst verändert werden. Foucault zieht 
hier quasi die Konsequenz aus seiner geschichts- und kulturpessimistischen 
Position: Kulturelle Praxen sind einem permanenten historischen Wandel aus-
gesetzt und werden auch künftig verändert. 

»Ich glaube nicht, dass man in eine Geschichte eingeschlossen ist; im Gegenteil, meine 

ganze Arbeit besteht darin zu zeigen, dass die Geschichte von strategischen Beziehun-

gen durchzogen ist, die infolgedessen beweglich sind und die man verändern kann.«490

Damit verabschiedet sich der späte Foucault vom Determinismus, der seine 
Positionen zuvor ausgezeichnet hatte. Dass Freiheit und Widerstand in der 
Spätphase konstitutiver Teil dieser Theorie der Macht sind, zeigt der Rekurs 
auf die Regierung des Selbst als Kunstwerk seiner selbst. Durch sinngebende 
Praxen sollen die antiken wie modernen Subjekte die eigene Lebensführung 
meistern und ihre persönliche Existenz mit einer ästhetischen Qualität aus-
statten. Praxis bedeutet in diesem Zusammenhang ein Tun, um seiner selbst 
willen. Diese Tugend der Praxis ist ein Selbsterziehungsprogramm, das zur 
Selbstregierung befähigen soll. Somit endet Foucaults Philosophie mit einem 
Imperativ, den auch viele andere Lehren aufstellen: Man sollte sich um sich 

487 | Foucault 2003j, S. 705f.

488 | Vgl. Foucault 2005x, S. 192-194. Siehe auch: Marti 1988, S. 143.

489 | Vgl. zu dieser Veränderung: Foucault 2007b, S.  92-94. Vgl. hierzu: Marti 1988, 

S. 132 und 135.

490 | Foucault 2005r, S. 852.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus296

selbst kümmern.491 Durch Meditation, Bewusstwerdung, Askese und andere 
Techniken dieser Art abstrahiert das Subjekt zunächst von sich und wird sich 
selbst als Objekt bewusst. Anhand von sorgenden Techniken soll das Subjekt 
eine gelassene Haltung herstellen, die es erlaubt, sich selbst zu regieren, mit 
den Zielen, Autonomie, Souveränität und Verantwortlichkeit über sich selbst 
zu gewinnen.

Notwendige Bedingung dieser Ethik ist subjektive Freiheit, die es ermög-
lichen soll, eine »[…] Form des Verhältnisses zu sich [auszuarbeiten, Anm. d. 
A.], die es dem Individuum gestattet, sich als Subjekt einer moralischen Le-
bensführung zu konstituieren.«492 Foucault entwickelt hierfür keinen Katalog 
mit festgeschriebenen moralischen Grundsätzen, stattdessen gilt wiederum 
das Ideal der Selbstverantwortung, d.h. die Gestaltung der eigenen Freiheit, 
deren konkrete Form im Sinne einer ethischen Ausgestaltung jeder letztlich 
selbst bestimmen muss. Foucault hofft somit auf eine nicht-normative Ethik 
des Selbst und erklärt das Subjekt zum letzten Widerstandspunkt gegen die 
Herrschaftsverhältnisse. 

Subjektivierung lässt sich von jetzt an nicht mehr auf behavioristische 
Konditionierung durch Kontrolle, Dressur, Disziplin und Normalisierung re-
duzieren und muss entlang von subjektiven Konzepten der Lebensführung 
analysiert werden. Bis zu diesem werksgeschichtlichen Punkt493 hatte das Sub-
jekt keine wirkliche Wahl: Entweder unterwarf es sich der Disziplinar- und 
Normalisierungsmacht oder es verschwand jenseits der Grenze im Reich des 
Wahnsinns, der Anormalität, der Delinquenz oder des Todes. Gemäß des Fou-
cault’schen Eudämonismus ist nun jeder Einzelne aufgerufen, seines ›Glückes 
Schmied‹ zu werden und möglichst viele verschiedene Lebensentwürfe selbst 
zu erschaffen und zu praktizieren. Jedem Subjekt wird somit implizit der Auf-

491 | Foucault hat diesen Zusammenhang durchaus gesehen: Vgl. Foucault 2007b, 

S. 62f.

492 | Foucault 2008c, S. 315.

493 | Auf die Frage nach der Ethik der Sorge um sich (»Diese Spiele der Wahrheit be-

ziehen sich nicht mehr auf eine Zwangspraxis, sondern auf eine Praxis der Selbstformie-

rung des Subjekts.«) antwortet Foucault: »Richtig. Man könnte das als eine asketische 

Praxis bezeichnen, wenn man Askese in einem sehr allgemeinen Sinne fasst, also nicht 

im Sinne einer Moral des Verzichts, sondern in dem einer Einwirkung des Subjekts auf 

sich selbst, durch die man versucht, sich selbst zu bearbeiten, sich selbst zu transfor-

mieren und zu einer bestimmten Seinsweise Zugang zu gewinnen. Ich begreife Askese 

hier in einem weiteren Sinne als beispielsweise Max Weber, aber es liegt dennoch auf 

derselben Linie.« Foucault 2005h, S. 275.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 297

trag gegeben, seine Existenz zum selbstgestalteten Gegenentwurf zu den be-
stehenden gesellschaftlichen Normen zu ästhetisieren.494 

Spannend ist an dieser Stelle auch der direkte Vergleich zwischen Schmitt 
und Foucault. Schmitts etatistische Position kritisiert die Romantiker, den 
Liberalismus und damit die moderne Subjektivität, weil der Einzelne zu viel 
Freiheit ›genießt‹. Dem diametral entgegengesetzt richtet Foucault seine an-
archistische Kritik gegen die moderne Subjektivierungsform, die viel zu viele 
freiheitliche Praxen und Möglichkeiten ausschließt.495 Gleichwohl erscheint 
eine freie bzw. befreite Existenz des Einzelnen nun möglich, die Macht ist 
nicht länger allmächtig, und damit ist nicht jeder Widerstand hoffnungslos.496 

»Ich glaube fest an die menschliche Freiheit. Habe ich nicht bei meiner Befragung der 

psychiatrischen und Strafinstitutionen vorausgesetzt und bekräftigt, dass man da he-

rauskommen könnte, indem ich zeigte, dass es dabei um ab einem bestimmten Zeit-

punkt und in einem bestimmten Kontext geschichtlich ausgebildete Formen handelte, 

ging es nicht darum zu zeigen, dass diese Praktiken in einem anderen Kontext über-

wunden, weil willkürlich und unwirksam gemacht werden können sollten? […] Es haut 

mich um, feststellen zu müssen, dass Leute in meinen historischen Untersuchungen die 

Behauptung eines Determinismus sehen konnten, aus dem es kein Entrinnen gibt.«497

Wie oben erläutert und belegt, erwecken die Texte der 1960er und 1970er 
Jahre durchaus den hier von Foucault bestrittenen Eindruck von Determinis-
mus und Unfreiheit. Glaubt man Foucault diese retrospektive Selbstdeutung, 
muss man über einige Inkonsistenzen und Widersprüche hinwegsehen. Soll 
hingegen der Vorwurf eines deterministischen Pessimismus gegen diese sub-
jektphilosophische Kehrtwende und emphatische Betonung der Freiheit auf-

494 | Das Subjekt als Fluchtpunkt, im Sinne einer »Selbstermächtigung des Subjektes« 

ist eine Exit-Strategie in pessimistischen Konstruktionen, die sich beispielsweise auch 

bei Georg Lukács und Ernst Bloch findet. Vgl. Pauen 1997a, S. 166 und 169.

495 | Diese neue Perspektivierung erscheint inkonsistent vor dem Hintergrund der 

Macht- und Subjekttheorie. Weiterhin lebt die Möglichkeit einer emanzipatorischen 

Selbstsorge von Voraussetzungen, die sie nicht garantieren kann, weil sie nur in einer 

Gesellschaft möglich ist, die eben nicht zu starren Herrschaftsverhältnissen geronnen 

und in der die Disziplin nicht omnipräsent ist. 

496 | »Aber ich bin auch nicht einverstanden, wenn man sagt, es sei unnütz, sich zu 

erheben, weil doch alles beim Alten bleibe.« Foucault 2005w, S.  178. Als positives 

Beispiel dienen die alternativen Lebensentwürfe der Schwulen-Gegenkultur, welchen 

Foucault attestier t, ihre Lebenskunst selbst schaffen zu können, nicht durch die Ent-

deckung des eigentlichen Selbst, sondern durch kreative Erschaffung einer »schwule[n] 

Lebensweise«. Siehe hierzu: Foucault 2005t, S. 909ff.

497 | Foucault 2005r, S. 854f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus298

rechterhalten werden, wäre die Argumentation schlüssig, dass der Bürgerkrieg 
der Macht untergründig immer noch die Welt definiert, in der die nunmehr 
sich selbst regierenden Subjekte leben. Es könnte weiterhin angeführt werden, 
dass diese Subjekte ausgehend von Foucaults Machttheorie nur als voraus-
gegangene Unterwerfung denkbar sind und die Selbst-Konstituierung in der 
von Foucault vorgestellten Welt unmöglich bleibt.498 Kritisierbar sind dann die 
theoretische Inkonsistenz und die dürftige Begründung der Foucault’schen 
Moralphilosophie als »Ästhetik der Existenz«.499 Weiterhin bleibt es fraglich, 
wie es dem Selbst überhaupt möglich ist, freiheitliche Selbstregierungstechni-
ken (»Praxis des Selbst«500) von extern verordneten Subjektivierungsverfahren 
(»Zwangspraktiken«) zu unterscheiden. Muss die von Foucault positiv gewer-
tete Selbstsorge nicht in letzter Konsequenz auch als oktroyierte Praxis gedacht 
werden? Zu kritisieren ist die »Ethik des Selbst« zudem als eine triviale Selbst-
kunst und unpolitische Flucht ins Private, welche einer kleinen Elite vorbe-
halten bleibt.501 Kurz: Soll der Pessimismus im gesamten Werk nachgewiesen 
werden, besteht entweder die Möglichkeit, das Spätwerk weitestgehend zu ig-
norieren oder Foucault mitsamt seiner performativen Selbstwidersprüchen zu 
umzingeln. Ein Werk dieses Umfangs und mit dieser Anzahl an Neuanfän-
gen lässt sich letztlich nur durch einen hermeneutischen Gewaltakt auf einen 
homogenen Sinn festlegen, so dass auch diese Rekonstruktion des Pessimis-
mus im Ergebnis zwiespältig bleibt: Der deterministische Pessimismus findet 
sich in den Texten der 1970er Jahre, wird danach aber durch die optimistische 
Wendung relativiert. Der von Foucault selbst problematisierte und abgestritte-
ne Pessimismus wird zunächst anhand einer Revision der Machttheorie abge-
schwächt und durch eine Stärkung der subjektiven Potenz und die Hoffnung 
auf eine ästhetisch begründete Moral noch weiter geschmälert. Der radikale 

498 | Vgl. beispielsweise: »Ich glaube, die Individualität ist heute vollständig von der 

Macht kontrollier t, und ich glaube, dass wir im Grunde durch die Macht selbst individua-

lisier t sind.« Foucault 2005ag, S. 71.

499 | Axel Honneth und Habermas stören sich durchgängig an der mangelnden nor-

mativen Fundierung von Foucaults Theorie, die es ihm verunmöglicht, überhaupt zu dif-

ferenzieren zwischen verschiedenen Machtsystemen und letztlich in einen »heillosen 

Relativismus« mündet. Vgl. Honneth 2004, S.  24. Siehe zum Dezisionismus-Vorwurf 

insb.: Wolin 1986. Richard Wolin kritisier t Foucault – rhetorisch zugespitzt – aufgrund 

dessen »Haltung nazistischer Selbstsüchtigkeit« und monier t die »Haltung einer nach 

außen gerichteten aggressiven Selbstüberhöhung« (Übersetzung Jan-Paul Klünder), 

Ebd., S. 84f.

500 | Foucault 2005h, S. 274f.

501 | Zum Privatismus-Vorwurf an die Ästhetik der Existenz als einen der Ersten: Vgl. 

Kammler 1986, S.  203f. Vgl. zu einem kurzen Überblick dieser Diskussion: Biebricher 

2005, S. 213ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 299

Individualismus, den Foucault vorschlägt, wird in seiner Vielschichtigkeit und 
Heterogenität als politisch völlig unproblematisch vorgestellt; Foucault glaubt 
offenbar, dass eine »Ästhetik der Existenz« genügt, um ein relativ konfliktfrei-
es Miteinander zu gewährleisten. Somit blickt Foucault optimistisch in eine 
Zukunft, in der überkommene Moralkodices verschwinden und sich die Sub-
jekte selbst steuern.

Ideengeschichtlich sind theoretische Umstrukturierungen innerhalb einer 
Philosophie kein Einzelfall, bereits Augustinus gab seine gnostischen Über-
zeugungen auf; aus zwei Göttern wurde ein allmächtiger Gott und, um das 
Übel in der Welt zu erklären, wurde der Mensch mit freiem Willen ausgestat-
tet. Auch Foucaults Vorbild Nietzsche wandelte seinen Pessimismus in den 
1880er Jahren mit der Hoffnung auf den Übermenschen. Übertragen auf den 
Fall Foucault wird die Macht nun nicht mehr als allmächtig dargestellt und 
das Subjekt frei, sich selbst zu schaffen und Widerstand zu leisten. Die ge-
samte Theorie erscheint weniger hermetisch, deterministisch und fatalistisch, 
weil das Machtkonzept in der ausdifferenzierten Form die Intensität von Spie-
len der Macht, Regierung und Herrschaft reflektiert. Wichtig ist weiterhin, 
dass Foucault versucht, das Subjekt ästhetisch zu rechtfertigen. Technische 
Rationalisierung ist in dieser Wahrnehmung nicht länger Teil der Lösung, 
sondern das Problem. Die Lösung sucht Foucault in der Ästhetisierung einer 
bestimmten Technikvariante, der Technik des Selbst, als Ästhetik der Selbst-
bestimmung, indem das Leben des Individuums dessen privater Gestaltung 
anempfohlen wird. 

6.7	Die Performanz des Pessimismus

Die Prämisse, dass sich eine idealtypische ›pessimistische Haltung‹ durch 
die drei Charakteristika Verallgemeinerung, Ästhetisierung des Schreckens 
und Selbstinszenierung des Autors auszeichnet, lässt sich exemplarisch an 
verschiedenen Stellen in den Schriften Foucaults rekonstruieren. Reizvoll an 
seinen Texten ist der Bruch mit eingeschliffenen Wahrnehmungsmustern 
und Denkgewohnheiten, sowie die damit verbundene Argumentationsstrate-
gie, kontra-intuitive Thesen zu verteidigen. Dass diese aber nicht ohne Verall-
gemeinerungen erfolgen, zeigt sich gerade am Machtbegriff der 1970er Jahre 
und dessen Verengung auf Konflikt und Krieg. Der Hang zu generalisieren-
den Aussagen zeigt sich weiterhin in Ausführungen, die Machtverhältnisse 
als dualen Antagonismus von »Herrscher und Beherrschte«502 beschreiben, 

502 | Foucault 2002g, S. 176.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus300

welche eine Zeitdiagnose von der Herrschaft ›der Bourgeoisie‹ aufwärmen503 
oder das Gefängnis wie die Anstalt als Metapher für die Gegenwartsgesell-
schaft oder die ganze Welt einsetzen.504 Mit solchen Zuschreibungen fällt Fou-
cault weit hinter seine eigene Reflexion zurück, die doch gerade dafür votiert, 
dass Macht nicht von Gruppen okkupiert und dualistisch gefasst werden kann. 
Solcherlei ›Fauxpas‹ finden sich an vielen Stellen, beispielsweise, wenn Fou-
cault die staatlichen Maßnahmen im Zuge der Ereignisse im Jahr 1968 mit 
dem Faschismus der 1940er Jahre vergleicht sowie eine Zunahme des Faschis-
mus diagnostiziert505 und den »äußersten Ernst [proklamiert, Anm. d. A.]: das 
Aufspüren aller Arten von Faschismus […], angefangen bei den enormen Fa-
schismen, die uns umringen und zermalmen, bis hin zu den winzigen, die 
die tyrannische Bitterkeit unserer alltäglichen Leben ausmachen.«506 Ich lese 
die Aussage als eine grobe Verallgemeinerung, eine Verdichtung einer kom-
plexen Gegenwart auf wenige negative Aspekte und somit als Ausdruck einer 
pessimistischen Haltung. Optimismus lässt sich aus verallgemeinerten Cha-
rakterisierungen wie »umringen und zermalmen« und »tyrannische Bitterkeit 
unserer alltäglichen Leben« kaum herauslesen. Wenig differenziert erscheint 
auch die Begriffsarbeit, so werden die zentralen Kategorien (in den 1970er Jah-
ren) Macht und Herrschaft nicht unterschieden. Die Analysen operieren un-
reflektiert mit Allfaktoren wie das »Abendland«, die »Mächte des Westens«507, 
die »Macht«, die »Bourgeoisie«508 usw. Der Preis, den diese deterministische 
Wirklichkeitskonstruktion zahlt, ist ein politischer Pessimismus, der Konsens 
und Legitimität nur als Ausdruck eines ›falschen Bewusstseins‹ deuten kann. 
Dadurch werden alle lebensweltlichen Sinnstiftungen zu Oberflächenphäno-
menen, die Foucault mit der Geste der Geheimnis-Lüftung ›aufhebt‹, indem 
die totale Unterwerfung des Menschen unter das »eigentliche Tiefenphäno-
men«, das »System«, ›aufgeklärt‹ wird.509 Dabei scheint Foucault bis Anfang 
der 1970er Jahre die Repressionshypothese selbst fortzuschreiben, deren Re-

503 | »Keine Herrschaftsform ist je so fruchtbar und folglich auch so gefährlich und so 

tief verwurzelt gewesen wie die der Bourgeoisie. Es wird nicht reichen, dass man sich 

über ihre Niedertracht ereifer t; sie wird nicht verschwinden wie die Flamme einer Kerze, 

die man ausbläst: Das rechtfer tigt eine gewisse Traurigkeit; gerade deshalb muss man 

so viel Fröhlichkeit, Hellsicht und Hartnäckigkeit wie möglich in den Kampf hineintra-

gen.« Foucault 2002j, S. 894. 

504 | Vgl. Foucault 2002d, S. 540.

505 | Vgl. Foucault 1972, S. 129. 

506 | Foucault 1978a, S. 230. Siehe zu diesem Zitat und der Belegstelle: Brieler 1998, 

S. 343.

507 | Foucault 2005k, S. 231.

508 | Foucault 2002a, S. 894.

509 | Foucault 2001e, S. 665.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 301

vision aber in »Der Wille zum Wissen« nicht reflektiert wird. Weiterhin ist 
das Gesetz als Instrument der »etablierten Macht« nur die Zurschaustellung 
der Macht, die ›eigentliche‹ Macht wird hinter dem Rücken der Subjekte quasi 
im Geheimen durch Disziplinartechniken ausgeübt. Die Verallgemeinerung 
in »Der Wille zum Wissen« zeigt sich wiederum daran, dass die ›Anti-Repres-
sionsthese‹ – im Gegensatz zu früheren Untersuchungen Foucaults – kaum 
mit historischen Quellen belegt ist. Volker Gerhardt hat Nietzsches Stil als 
»verbale Kraftmeierei«510 bezeichnet, eine Einschätzung, die auch auf man-
che Texte Foucaults zutrifft – ausgenommen sind hiervon die beiden letzten 
Bände von »Sexualität und Wahrheit«.511 Die rhetorischen Zuspitzungen stei-
gern sicherlich das Lesevergnügen, und fraglos sind der radikale Ton und die 
kämpferischen Provokationen keine beliebigen Zufälligkeiten, sondern Teil 
der Inszenierung, welche die negativen Aspekte der Moderne und die Abwege 
der Rationalität kritisieren. Pessimistisch ist der dadurch gesponnene Narrativ, 
weil die geschichtliche Entwicklung entlang einer Verallgemeinerung des Ne-
gativen als einheitliches Prinzip der Macht konstruiert wird. Die Abgrenzung 
der Mikrophysik der Macht von ›großen Erzählungen‹ glückt nur vordergrün-
dig, da Foucaults Studien im Ergebnis ebenfalls eine allgemeine Geschichte, 
die der Steigerung der Macht, konstatieren. Da sich dieser ›kritische Ansatz‹ 
mithin selbst der Utopie beraubt, wird die Hoffnung auf eine machtfreie Welt 
als naiv zurückgewiesen. Pessimistisch wird eine solche Weltkonstruktion 
spätestens, wenn die Genealogie die Menschheitsgeschichte selbst im kriegeri-
schen Antagonismus gefangen nimmt.

Weiterhin ist das Panoptikum eine Metapher, mittels welcher der tech-
nisch-rationale Schrecken der Überwachung nicht nur veranschaulicht, son-
dern ebenso performativ erzeugt wird durch die Diagnose, das Panoptikum 
sei der Operationsmodus nicht nur des Gefängnisses, der Schulden, der Kaser-
nen, sondern der gesamten Gesellschaft: 

»Wir leben in einer panoptischen Gesellschaft. Sie haben hier Überwachungsstruktu-

ren, die absolut verallgemeinert sind; das Strafvollzugssystem, das System der Recht-

sprechung sind ein Teil davon, und die Psychologie, die Psychiatrie, die Kriminologie, 

510 | Gerhardt 1992, S. 153. 

511 | »In seinen letzten Büchern hat sich Foucaults Schreibweise sehr gewandelt: sie 

ist ruhig geworden, leidenschaftslos, ›gedämpft‹ sagt Maurice Blanchot, nüchterner, 

Gilles Deleuze.« Eribon 1999, S.  480. Generell lässt sich konstatieren, dass es nicht 

die theoretischen Konsistenz ist, durch die Foucaults Analysen ihre Wirkmächtigkeit 

gewannen, sondern aufgrund der besonderen Gegenstände und deren rhetorische 

Präsentation.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus302

die Soziologie, die Sozialpsychologie sind Wirkungen. Hier, im allgemeinen Panoptis-

mus der Gesellschaft, ist die Geburt des Gefängnisses anzusiedeln.«512

Ob dies nun zutrifft oder nicht, bleibt dahingestellt, auf den Leser wirkt die-
ser generalisierte Anspruch, die »dunkle Kehrseite« der Moderne aufzuzei-
gen, beunruhigend.513 Die globale These, die Gegenwartsgesellschaft sei zur 
panoptischen Gesellschaft verallgemeinert, gründet wiederum auf einer Ver-
allgemeinerung Foucaults, die eine Ästhetisierung des damit verbundenen 
Schreckens nicht leugnen kann. Die für den Pessimismus charakteristische 
Ästhetisierung des Schreckens zeigt darüber hinaus die Auswahl der For-
schungsthemen, denn Foucault behandelt prinzipiell Themen, die zuvor in der 
akademischen Auseinandersetzung nur einen marginalisierten Platz hatten 
und anrüchig waren: Wahnsinn, Verbrechen, Sexualität, Anomalität usw. Da-
mit vertrete ich freilich nicht die Auffassung, dass Anormalität, Sexualität usw. 
schrecklich oder Ähnliches sind, sondern dass diese Themen durch Norma-
lisierungsprozesse an den Rand gedrängt und somit als obszön stigmatisiert 
werden bzw. wurden. Ausgehend von solchen Stigmatisierungen schreibt Fou-
cault die »Gegen-Geschichte« der ›Opfer‹ der modernen Geschichte und soli-
darisiert sich mit seinen Forschungsgegenständen, d.h. den Ausgestoßenen 
der Geschichte, Wahnsinnigen, Perversen, Kriminellen usw., wobei Foucault 
im Gegensatz beispielsweise zum Pessimismus Schopenhauers aber keine 
Mitgefühlsethik propagiert. Der offensive Bezug auf problematische Aspekte 
der modernen Gesellschaft geht sicherlich mit der politischen Intention ein-
her, eingeschliffene Wahrnehmungen in Frage zu stellen und umzudrehen. 
Gleichzeitig kann sich aber Foucault bei der Lektüre der historischen Quellen 
nicht »[…] dem Schock jener Wörter und jener Leben […]« entziehen, durch die 
[…] für uns immer noch ein Effekt von Schönheit und Schauer entsteht.«514 In 
einem Interview bekennt Foucault diesbezüglich: »Ich habe Ihnen von Grenz-
erfahrungen erzählt: das ist das Thema, das mich wirklich faszinierte. Wahn-
sinn, Tod, Sexualität, Verbrechen sind für mich erregende Dinge.«515 Der Hang 
zu Themen wie Wahnsinn, Gefangenschaft und Ausschluss usw., in Kombi-
nation mit der eingestandenen ›Erregung‹ und ›Leidenschaft‹ des Autors, ver-
stärkt die Wahrnehmung, hier würden Sachverhalte besonders aus- und her-
ausgestellt. Diese Affinität zeigt sich exemplarisch an der Gegenüberstellung 
der Strafpraxen zu Beginn von »Überwachen und Strafen« und insbesondere 
an der Foucault’schen Rekonstruktion des Falles »Pierre Riviére«. Gleiches gilt 

512 | Foucault 2002k, S. 545.

513 | Foucault 2010, S. 285.

514 | Foucault 2001a, S. 12.

515 | Foucault 2008a, S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 303

für die Erotisierung der Machtpraxen der Überwachung, des Zwangs und der 
Kontrolle: 

»Ich sage gerade, wenn man Liebe macht, hat man es mit Machtbeziehungen zu tun. All 

die Machtbeziehungen sind so sehr mit Erotik beladen. […] Es macht so sehr Lust, Be-

fehle zu er teilen. Es macht genauso Lust, Befehle zu erhalten. Diese Lust an der Macht 

gilt es zu untersuchen.«516

Auch hier interessiert vor allem die Performanz der Aussage, denn durch diese 
Zuschreibung gewinnt Macht für Foucault eine pornographische Dimension, 
im Sinne einer Normüberschreitung und Zurschaustellung.517 Auffallend ist 
weiterhin, dass Foucault seine Inszenierung des Schreckens durchaus variiert: 
In »Überwachen und Strafen« ist es die explizite und intensive Zurschaustel-
lung der Strafpraxen sowie die martialische rhetorische Umschreibung, die auf 
den Leser wirken. In »Die Ordnung der Dinge« ist es hingegen der nüchterne 
und teilnahmslose Stil, mit dem Foucault das »Verschwinden des Menschen«, 
d.h. des humanistischen Menschenbildes prognostiziert, welcher zusätzliche 
Resonanz erzeugte und die Humanisten um Jean-Paul Sartre provozierte.518 

Die enge Verbindung von martialischer Rhetorik und Selbstinszenierung – 
als drittes Charakteristikum der pessimistischen Haltung – illustriert schließ-
lich die folgende Deutung besonders eindringlich: 

»Ich möchte, dass meine Bücher Skalpelle, Molotowcocktails oder Minengürtel sind und 

dass sie nach Gebrauch wie ein Feuerwerk zu Asche zer fallen. […] ich bin schockier t bei 

dem Gedanken, dass man mich einen Schrif tsteller nennen könnte. Ich bin ein Händler 

von Instrumenten, ein Verfasser von Rezepten, ein Wegweiser von Zielen, ein Karto-

graph, ein Verräter von Plänen, ein Waffenfabrikant […].«519 

Die Selbstdarstellung ist augenscheinlich eine Reminiszenz an Nietzsche, der 
bekanntlich Philosophie mit dem Hammer betreiben wollte oder sich selbst als 

516 | Foucault 2002e, S. 997.

517 | Ein solches pornographisches Interesse am Wahnsinn, Verbrechen und Sexuellen 

lässt sich wiederum ebenso auf der Seite der Rezipienten – also auch bei mir – vermu-

ten. Vgl. zu einer entsprechenden über die Darstellung von Sexualität hinausgehenden 

Pornographie-Definition: Hester 2014, S. 181-191.

518 | »Vor allem seine Haltung einer stoischen, leidenschaftslosen Distanz, mit der 

er am Ende seiner 1966 veröffentlichten Ordnung der Dinge prognostizier t, ›daß der 

Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand‹ (Foucault 1974: 462), 

hat zu einem regelrechten Aufschrei geführt.« Kneer 1996, S. 164.

519 | Foucault 2002a, S.  894f. »Ich bin ein Sprengmeister. Ich fabriziere etwas, das 

letztlich einer Belagerung, einem Krieg, einer Zerstörung dient.« Foucault 2005q, S. 187.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus304

Dynamit deutete. Unweigerlich glorifiziert Foucault mit dieser kriegerischen 
Metaphorik aber auch Gewalt. Der Kontext der Aussage lässt jedenfalls nicht 
auf Ironie schließen. Mit solchen Ausführungen inszeniert sich der Autor 
selbst: Als Akteur in einer politischen, d.h. kriegerischen Auseinandersetzung 
sieht sich Foucault im kämpfenden Lager und schmeichelt seinem eigenen 
Heroismus: »Mit dem GIP beschäftige ich mich genau deshalb, weil ich eine 
effektive Arbeit dem universitären Geschwätz und den Büchergekritzel vor-
ziehe.«520 Die Anklage des Geschwätzes von wissenschaftlichen Diskussionen, 
parlamentarischen Debatten, bürokratischen Aushandlungsprozessen usw. 
ist ein Gemeinplatz der Kulturkritik und spielt das Gespräch gegen die (de-
zisionistische) Entscheidung und Handlung aus. Flankiert wird dies von der 
obligatorischen Intellektuellen-Schelte.521 Gerade die Selbststilisierung in der 
Pose des politischen Aktivisten ist aufschlussreich, da jener die Unterschei-
dung zwischen Wissenschaft und Politik sowie die von Theorie und Praxis 
vorausgeht und klar jeweils letztere positiv konnotiert wird.522 Diese kriege-
rische bzw. aktivistische Selbstdeutung erscheint nur konsistent mit Blick 
auf die Machttheorie der genealogischen Phase, widerspricht jedoch zugleich 
Foucaults eigenen Postulaten eines fröhlichen Positivismus und wissenschaft-
licher Genauigkeit. So inszeniert er sich bisweilen ebenfalls als »glücklicher 
Positivist«523; in »der Aura des positivistischen Historikers«, wenn er »die 
peinliche Genauigkeit des Wissens«524 deklariert und auf die »mit bitterer Kon-
sequenz betriebene Gelehrsamkeit« pocht.525 

Paradox ist an Foucaults Unterscheidung von Theorie und Praxis freilich 
zweierlei: Erstens lässt seine geschichtliche Gegenwartstheorie die politischen 
Handlungsmöglichkeiten, die der Autor praktisch für sich beansprucht, nur 
sehr bedingt zu. Zweitens zeigt sich damit ein verbreitetes Paradox pessimisti-
scher Positionen, denn den modernen Subjekten werden Handlungsmöglich-
keiten, um ihre Gegenwart zu bestimmen, abgesprochen, der Verfasser dieser 
Botschaft selbst aber ist davon seltsam ausgenommen und steht bereits – trotz 
der so defätistischen Bedingungen – erfolgreich mitten im Kampf für die 
›richtige Sache‹.

Interessant sind darüber hinaus die beiden widersprüchlichen Verortun-
gen vor dem Hintergrund der These, dass der Autor tot, d.h. nicht in der Form 

520 | Foucault 2002b, S. 374. Siehe auch: Foucault 2015, S. 364.

521 | Vgl. beispielsweise: Ebd., S. 229f.

522 | »Was ich mache, ist keineswegs Philosophie. Es ist auch keine Wissenschaft, von 

der man die Rechtfer tigungen oder Beweise verlangen könnte, die man zu Recht von 

einer Wissenschaft verlangt.« Foucault 2005q, S. 187.

523 | Foucault 2013, S. 182.

524 | Foucault 1974b, S. 69.

525 | Zit. nach Rohbeck 2004, S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 305

existent ist wie alltagsweltlich angenommen. Sehr verkürzt gesagt, vertritt 
Foucault die strukturalistische These526, dass der ›Autor‹ eine zu vernachlässi-
gende Größe ist, der Sinn entsteht nicht durch den individuellen Schöpfungs-
akt eines Subjektes und ist nicht anhand einer hermeneutischen Analyse zu 
rekonstruieren, sondern der Sinn ist lediglich der Effekt oder das Ergebnis 
von – dem Subjekt vorausgehenden – diskursiven und materiellen Strukturen. 
Weshalb Foucaults zeitweilige Darstellung als Anonymus, als »Philosoph mit 
der Maske« konsequent ist.527 Dazu passt, dass Foucault sich fast nie selbst in 
seinen Büchern zitiert, so wird der Eindruck von Kontinuität und der Identität 
einer Autorenschaft implizit negiert. Ungeachtet der guten Gründe, mit denen 
die Stringenz von Autorenschaften und Werken oder gar die unbeeinflusste 
Schöpfung durch ein Subjekt angezweifelt werden kann, treibt Foucault ein 
paradoxes Spiel: Einerseits verneint er, Autor zu sein, möchte schlicht nicht da 
sein und nur die Texte sprechen lassen. Andererseits gibt er rastlos-obsessiv 
Interviews, um an den Interpretationen seines Schaffens steuernd beteiligt zu 
sein. Dabei gesteht er, dass all seine Bücher aus persönlichen Erfahrungen 
heraus geschrieben wurden528 und beruft sich auf diese, um als Experte zu 
gelten.529 Foucault antwortet in Interviews fortlaufend auf Fragen nach seiner 
Biographie, seiner intellektuellen Sozialisation, dem Zusammenhang seines 
Werkes und seiner politischen Weltanschauung – eben genau auf die Fragen, 
deren Sinnhaftigkeit er erkenntnistheoretisch anzweifelt. Muss er sich bei der 
Beantwortung der Fragen nicht selbst als Identität voraussetzen, als Ausgangs-
punkt einer Textproduktion, deren Intention er durch die Interviews zu illust-
rieren versucht? Dem Grundsatz: »De nobis ipsis silemus: De re autem – Über 
uns selbst wollen wir schweigen, allein die Sache möge sprechen« wird Fou-
cault somit nicht gerecht. Allerdings erhält die Bezeichnung »Philosoph mit 
der Maske« somit performativ eine neue Sinndimension. Die Inszenierung 
als ›Nicht-Autor‹ ist, unabhängig von ihrer erkenntnistheoretischen Begrün-
dung betrachtet, eine geschickte Werbestrategie. Der »Autor mit der Maske« 
ist der Name eines Versteckspiels, denn Foucault beteuert lautstark, nicht da 
zu sein, um auf jeden Fall gesucht, aber um keinen Preis gefunden zu werden. 
Nichts fasziniert und interessiert so sehr wie das Unbekannte und Verborge-
ne. Jene Selbstinszenierung funktioniert sinngemäß vergleichbar mit Alfred 
Hitchcocks dramaturgischem Objekt oder Person »MacGuffin«, der im Film 

526 | Foucault wollte nicht als Strukturalist gelten oder erkannt werden, aber es gibt 

doch einige wenige Stellen, an denen er diese Orientierung bzw. Herkunft bestätigt. Vgl. 

Foucault 2013, S. 21.

527 | Vgl. Foucault 1985, S. 27ff. Oder je nach Übersetzung als »Der maskier te Philo-

soph«. Foucault 2005b, S. 128ff.

528 | Vgl. Foucault 2008a, S. 32.

529 | Vgl. Foucault 2002f, S. 962.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus306

als Begriff dafür steht, Handlungen bzw. Ereignisse in Gang zu bringen, ohne 
von eigentlichem Nutzen zu sein, denn: Das Geheimnis darf um keinen Preis 
gelüftet werden, sonst wäre die Spannung dahin.530 

Schließlich lässt sich Foucaults Selbstbild als Ausdruck einer pessimisti-
schen Haltung deuten, insofern er sich offen zum »Negativismus« bekennt.531 
Dies trifft zu, da sich die Schriften der 1960er und 1970er Jahre auf destruktive 
Kritik beschränken, d.h. es werden globale Probleme benannt, ohne Lösungs-
ansätze überhaupt zu erwägen: »Aus Gründen, die zutiefst mit einer politi-
schen Wahl – im weiten Sinne des Wortes – zusammenhängen, will ich auf 
keinen Fall die Rolle von jemandem spielen, der Lösungen vorgibt.«532 Die Ab-
sage an intellektuelle Politikberatung kann als demokratisch und partizipato-
risch interpretiert werden oder als Verantwortungslosigkeit. Wichtig sind für 
die hier fokussierte Fragestellung aber lediglich die Konstruktionsleistung der 
Theorie und die Selbstverortung des Autors Foucault in ihr. Bis zum Zeitpunkt 
dieser Aussage zielte Foucaults Theorie nur auf die Problematisierung des Ge-
gebenen, ohne den Anspruch zu erheben, Lösungsstrategien zu kennen bzw. 
für jene ›zuständig‹ zu sein. Die Antwort auf die Frage, wie die politischen 
Probleme der Disziplinar- und Normalisierungsgesellschaft zu lösen sind und, 
ob eine weitere Verschlechterung abgewendet werden kann, bleibt die Theorie 
zunächst schuldig. Ausgehend von der Hermetik der genealogischen Welt-
konstruktion erscheint eine solche politische Lösung – wie im Kapitel »Ge-
schichtsphilosophie« dargelegt – sogar unmöglich. Foucault inszeniert sich 
derweil als Quertreiber und möchte sich dabei nicht festlegen lassen: »Ich bin 
Experimentator und kein Theoretiker.«533 Eine Einschätzung, die unbedingt 
zutrifft, zumal die Studien immer wieder neu ansetzen und die vorangegan-
genen Ergebnisse und Positionierungen hinter sich lassen. Konstant erschei-
nen indessen vor allem die Problematisierung und Kritik an der modernen 
Subjekt-Konstitution. Dabei erinnert der – oben rekonstruierte – normative 
Maßstab der Nicht-Identität ironischerweise (oder absichtlich?) an Foucaults 
eigenen Lebensentwurf, welcher auffällig dem von ihm selbst gewünschten 
Gegenentwurf einer nonkonformen und inkonsistenten Selbstgestaltung 
entspricht. Fast süffisant lässt sich folgern, dass der normative Maßstab der 
Theorie direkt auf die Person des Autors ausgerichtet ist. Foucaults Autoren-
schaft ist die Genealogie eines Ausweichens, eines Neuansetzens und Nicht-
Festlegens. Die Kritik und wütende Entrüstung, die er auf sich gezogen hat, 
ist so betrachtet weniger Ausdruck eines generellen Antihumanismus als der 

530 | Siehe zum dramaturgischen Kunstgrif f des MacGuffin insb.: Wulf f 2012.

531 | Foucault 1976, S. 129.

532 | Foucault 2008a, S. 105. 

533 | Ebd., S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 307

situativ-spielerischen Selbstinszenierung, beispielsweise als Nihilist, genealo-
gischer Krieger oder Romantiker der Identitätskonzepte. 

Der Autor Foucault wollte sich bei keiner Naivität erwischen lassen534, 
gleichwohl zeigt die Rekonstruktion der Schriften die vielen Verschiebungen, 
die Foucault selbst rückblickend als »ein ständiges Überprüfen« erklärt.535 
Auf die Frage, was bezüglich seiner älteren Büchern überholt ist, antwortet 
er selbstreflexiv: »Vieles ist gewiß überholt. Mir ist durchaus bewusst, daß ich 
sowohl im Verhältnis zu den Dingen, für die ich mich interessiere, als auch 
zu dem, was ich bisher gedacht habe, meine Position verschiebe.«536 Foucault, 
so lässt sich mit Foucault sagen, war Experimentator. Ein Autor, der ein Expe-
riment, einen Essay wagte. Ein Essay ist ein Versuch, sozusagen ein Selbst-
behauptungsversuch eines Subjektes. Dort hinein fügt sich schließlich auch 
Foucaults Plädoyer für einen pessimistischen Aktivismus. Die Passivität, Ver-
zweiflung, Ohnmacht und Resignation des Pessimismus kann und will ein 
solch kritisches Denken in letzter Konsequenz nicht durchhalten. Diese Ambi-
valenz illustriert insbesondere folgende Selbstdeutung: 

»Es kommt vor, dass die Leute diese Anstrengung einer Reproblematisierung als einen 

›Antireformismus‹ nehmen, der auf einem Pessimismus von der Ar t ›nichts wird sich än-

dern‹ beruht. Genau das Gegenteil ist der Fall. Es ist die Bindung an den Grundsatz, 

dass der Mensch bis in seine stummsten Praktiken hinein ein denkendes Wesen ist, und 

dass das Denken nicht das ist, was uns veranlasst, an das zu glauben, was wir denken, 

und auch das zuzugeben, was wir tun; sondern das, was uns dazu bringt, genau das zu 

problematisieren, was wir selbst sind. Die Arbeit des Denkens besteht nicht darin, das 

Übel zu entlarven, das allem, was existier t, im Geheimen innewohnen würde, sondern 

die Gefahr zu erahnen, die in allem droht, was gewöhnlich ist, und alles das zur Frage 

zu machen, was festgefügt ist. Der ›Optimismus‹ des Denkens, wenn man dieses Wort 

verwenden möchte, ist, dass es kein goldenes Zeitalter gibt.«537

Der »Pessimismus von der Art ›nichts wird sich ändern‹« wäre – wie oben 
dargelegt – die einleuchtende Konsequenz aus der Macht- und Diskurstheorie. 
Dies möchte Foucault allerdings weder so sehen noch eingestehen. Jener Wi-
derspruch zeigt sich gerade in der zitierten Aussage: Die »Gefahr zu erahnen, 

534 | Diese Formulierung habe ich von Georg Kohler übernommen. Vgl. Kohler 1992, 

S. 176.

535 | Foucault 1987a, S. 244.

536 | Foucault 2008a, S. 23. »Trotzdem sagen die Leute, die mich lesen, und beson-

ders diejenigen, die von meiner Arbeit etwas halten, oft lächelnd: ›Im Grunde weißt du 

genau, daß alles, was du sagst, nur Fiktion ist.‹ Ich antworte stets: ›Natürlich; daß es 

etwas anderes wäre, davon kann gar keine Rede sein.‹« Ebd., S. 28.

537 | Foucault 2005aj, S. 751.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus308

die in allem droht, was gewöhnlich ist« – ein paranoider Gedanke, der kein 
Innehalten, keine Entspannung erlaubt und in jeder Normalität die Bedrohung 
und in jeder Ausnahme die Befreiung suchen lässt. Die desillusionäre Über-
zeugung, dass es weder in Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft ein »gol-
denes Zeitalter gibt« bzw. geben wird, erscheint je nach Perspektive realistisch 
oder als Form eines Pessimismus, der jede Hoffnung auf eine nicht-konfliktä-
re Welt im Keim erstickt. Dabei ist der Aufruf zur permanenten Problematisie-
rung für Foucaults Schaffen durchaus repräsentativ. Diese ›kritische Haltung‹ 
des Denkens muss die Art, »wie die Menschen ihr Verhalten (ihre sexuelle Ak-
tivität, ihre Strafpraxis, ihre Haltung gegenüber dem Wahnsinn usw.)« struk-
turierend »problematisieren«.538 Wie ich versucht habe zu zeigen, erwächst aus 
der Kritik der Geschichte der sexuellen Aktivitäten, der Strafpraxis und des 
Wahnsinns die Erzählung eines negativen Fortschritts. Einerseits verweist die 
»Reproblematisierung« des Gegebenen und die damit verbundene Geschichts-
deutung auf eine Kontrastfolie, deren Imperativ fordert, »genau das zu prob-
lematisieren, was wir selbst« sind. Aufs Engste ist damit eine politische Anth-
ropologie verbunden, deren Grundsatz auf dem Glauben beruht, der Mensch 
könnte und sollte immer ein anderer sein, der er aber noch nie war, ist oder 
sein wird. Damit kippt Foucaults »Anstrengung einer Reproblematisierung« 
in eine Gegenerzählung, die nicht nur die Gefahr, sondern in allem ein Übel 
erblickt. Dies belegt gerade die Umdeutung der Machtverhältnisse zur pessi-
mistischen Geschichtsphilosophie des »ewigen Kampfes«, die ein »goldenes 
Zeitalter« für Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft vehement ausschlie-
ßen muss. Aus dem Determinismus und der Hermetik jener Konzeption der 
Macht versucht sich Foucault mittels eines Umbaus, d.h. einer Schwächung 
der Macht und gleichzeitiger Stärkung der Handlungsmöglichkeiten des Sub-
jektes zu retten. Foucault hat sich in vielen Äußerungen mit der Frage ausei-
nandergesetzt, ob er eine pessimistische Position vertritt und hat dies immer 
verneint; und selbst das Zugeständnis des pessimistischen Aktivismus muss 
als eine implizite Verneinung verstanden werden: Der pessimistische Aktivis-
mus gibt die Handlungsmöglichkeit nicht auf und wehrt sich gegen die totale 
Ohnmacht und Erschöpfung, in die Foucault das moderne Subjekt eingesperrt 
sieht. Es ist ein Optimismus in Anführungszeichen. 

6.8	Resümee

Abschließend bleibt ein ambivalentes Fazit: Foucaults Schriften sind weder ein-
deutig pessimistisch noch optimistisch, gewissermaßen können sie als ein op-
timistischer Pessimismus bezeichnet werden. Foucault bleibt ein Chamäleon: 

538 | Foucault 2005ai, S. 751.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 309

Je nach Betrachtung einzelner Schriften und Passagen werden die politischen 
(Un-)Möglichkeiten von positiven Veränderungen diametral entgegengesetzt 
beschrieben. Erschwert wird jene (Re-)Konstruktionsleistung eines argumen-
tativen Zusammenhangs sicherlich dadurch, dass Foucault sein Theorie- und 
Forschungsdesign wiederholt selbst verworfen hat, um auf Basis von Modifika-
tionen einen neuen Anfang zu wählen. Es ist schon erstaunlich, wie stark sich 
die Texte dieses Autors unterscheiden, einerseits inhaltlich, wenn beispielswei-
se »Überwachen und Strafen« – das sicherlich defätistischste Buch – mit den 
Texten des Spätwerkes verglichen wird. Andererseits zeigt der Vergleich nicht 
nur die inhaltliche Variation, sondern ebenso die Wandlung des Stils und Ton-
falls; so tritt Foucault teilweise als nüchterner Analytiker auf, der Argumente 
und Begriffe abwägt, dann wieder als pathetisch-prophetischer Ankläger, der 
keine Zuspitzung auslässt.

Foucault lässt sich weiterhin – und eindeutiger als Schmitt und Agam-
ben – als Kulturpessimist definieren. Die Historizität seines Denkens steht 
metaphysischen und theologischen Begründungen diamental entgegen. Ein-
schränkend ist anzumerken, dass die Definition der Geschichte und Macht 
als Kriegsverhältnis teilweise metaphysisch anmutet und der positive Bezug 
auf die politische Spiritualität der Iranischen Revolution nicht frei von theo-
logischen Restbeständen ist. 

Was sich letztlich erschließt, ist die eingangs vorgestellte widersprüchliche 
Selbstdeutung Foucaults: Wenn er 1982 bekundet, einen »hyper- und pessi-
mistischen Aktivismus«539 bzw. »pessimistischen Hyperaktivismus« vertreten 
zu haben, hat der Autor die subjektphilosophische Wende bereits vollzogen. 
Im theoretischen Kosmos kommt dem Subjekt nun eine ungeahnte Hand-
lungspotenz zu, und die Möglichkeit, die eigenen Geschicke in Grenzen selbst 
zu steuern. Mehr noch, Foucault vertraut mit der »Ethik der Existenz« relativ 
optimistisch auf die Friedfertigkeit des Menschen, ein kooperatives Miteinan-
der und somit auf die Konfliktarmut des Politischen. Andernfalls wären die 
Maxime, das Leben als Kunstwerk zu gestalten, und der Appell, alternative 
Lebensentwürfe zu praktizieren, unerreichbar. In der zuvor von Foucault be-
schriebenen Welt der Normierung und Disziplinierung hätte die »Ethik der 
Existenz« jedenfalls keine Entfaltungschance. Von Krieg und Schlacht als Mo-
tor der Geschichte oder Logik der Machtverhältnisse spricht Foucault auffal-
lenderweise seit den 1980er Jahren überhaupt nicht mehr. Stattdessen wandelt 
sich die düstere Hermetik – Widerstand und freiheitliche Praxen rücken ins 
Zentrum der Theorie, womit der defätistische Pessimismus einem aktivisti-
schen Optimismus im Spätwerk weicht. Das Bewusstsein sowie der Körper des 
Einzelnen zeichnen sich durch die Potenz aus, das eigene Leben durch Selbst-

539 | Foucault 1987b, S.  268. Friedrich Nietzsche spricht von einem aktiven Nihilis-

mus, was deutliche Verbindungen zu Foucaults pessimistischen Aktivismus aufweist.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus310

subjektivierung zu verändern und darüber hinaus das Miteinander positiv zu 
beeinflussen.

Im auffallenden Kontrast dazu steht die von ihm vorgenommene Weltkons-
truktion der 1970er Jahre, welche Foucault 1978 irritierenderweise der ideen-
geschichtlichen Tradition »eines unbedingten Optimismus«540 zuschreibt. Bis 
zu diesem Punkt wurde anhand der Theorie eine menschliche Geschichte und 
Gegenwart konstruiert, die sich durch eine deterministische Universalität von 
Machtverhältnissen auszeichnete, welche den Gesetzen des Bürgerkrieges ge-
horchen. Der einzelne Mensch war als Subjekt solcher Machtverhältnisse nicht 
nur unterworfen, sondern überhaupt erst durch diese Unterwerfung möglich. 
Die Geschichte wiederum ist in einer unendlichen Wiederholung von Kämp-
fen und Kriegen um Macht gefangen, ohne dass es Hoffnung gäbe, jenem fa-
talen Kreislauf zu entkommen. Kurz: Der Pessimismus war bis in die späten 
1970er Jahre in den Texten Foucaults virulent und evident.

Der Widerspruch bzw. die Verschiebung zeigt, wie stark Foucault seine 
Position verändert, relativiert und neu konstituiert. Von einer politischen 
Theorie Foucaults, im Sinne einer stringenten Konstruktion, lässt sich so-
mit keineswegs sprechen. Auf die Frage, ob Foucault einen politischen Pes-
simismus vertritt, lautet die Antwort »Jein«. Sind diese Mehrdeutigkeit und 
Unsicherheit nicht erträglich, so bleiben zwei Optionen: Erstens, die spä-
ten Schriften stärker zu gewichten, dann erscheint Foucault als Autor eines 
subjektphilosophischen Optimismus. Die Bedingung jener Möglichkeit ist 
jedoch die Relativierung der Texte der 1960er und 1970er Jahre. Alternativ 
besteht die Möglichkeit, Foucault auf seine deterministische Machttheorie 
festzulegen und einen politischen Pessimismus zu diagnostizieren. Dies 
würde bedeuten, insbesondere die Aussagen, die zeitlich zwischen dem Text 
»Nietzsche, die Genealogie, die Historie« und der Vorlesung »In Verteidigung 
der Gesellschaft« getätigt wurden, stärker zu gewichten und auf einer solchen 
Basis die Widersprüchlichkeit und Inkonsistenz der späteren Texte herauszu-
stellen. Beide Optionen können nicht wirklich zufrieden stellen. Eine gewalt-
same Synthetisierung des Textkorpus zum ›reinen‹ politischen Pessimismus 
wird an dieser Stelle somit nicht erzwungen, weil gerade die Verwandlung des 
Pessimismus in Optimismus zeigt, wie kontingent jede Weltwahrnehmung 
sein kann. Die Frage des Pessimismus ist im Fall Foucaults eine Frage des 
Zeitpunktes. So wandelt sich die politische Ohnmacht des totalunterworfenen 
Subjektes zur Omnipotenz des postmodernen Subjektes. Sozial- und geistes-
wissenschaftliche Theorien konstruieren Wirklichkeit und unterscheiden 
sich in der Art und Weise, wie sie die Welt beobachten – eine Einsicht, die, 

540 | Foucault 2008a, S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


6. Michel Foucault 311

auch Foucault teilt.541 Er selbst weist mit seinem Gesamtwerk derweil perfor-
mativ nach, dass das Wie seiner Geschichtsschreibung vom »Gewimmel der 
Diskontinuitäten«542 bestimmt ist.

541 | Vgl. ebd., S. 28. Auch die Beobachtung der Beobachtung ist kontingent, was Fou-

cault ebenfalls gesehen hat: »Einziges Gesetz sind alle von diesem Buch möglichen Les-

arten.« Foucault 1984, S. 140.

542 | Foucault 2013, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7.	 Giorgio Agamben 

7.1	 Vorbemerkungen 

In auffallend vielen Texten über Giorgio Agamben findet sich der Verweis, er 
sei zurzeit einer der meistdiskutierten und einflussreichsten Philosophen.1 
Weil diese These inflationär vertreten wird, dürfte sie ihren Wahrheitsanspruch 
mittlerweile performativ hergestellt haben, und so behaupte ich hier demzu-
folge ebenfalls die Bedeutung Giorgio Agambens.2 Pessimist ist Agamben 
laut seinem Selbstverständnis aber nicht, so antwortet er auf die Frage: »Sie 
schreiben in ›Homo sacer‹ von einer biopolitischen Katastrophe, die uns bevor-
steht, wenn wir unsere politischen Kategorien nicht überdenken. Sind Sie ein 
Apokalyptiker?«: 

»Wenn ich aber von Biopolitik als einer Katastrophe spreche, dann meine ich keine Apo-

kalypse. Wie Benjamin sagte, die Katastrophe ist immer die Gegenwart, die Situation, 

in der wir uns befinden. Die gegenwärtige Politik erscheint mir als katastrophal, und 

deswegen sehe ich die Notwendigkeit, eine neue Schlüsselpolitik zu denken. Es geht mir 

nicht im Geringsten um apokalyptische Prophezeiungen, sondern um die Ar t und Weise, 

wie wir in der gegenwärtigen Zeit auf die Katastrophe, in der wir leben, reagieren kön-

nen. Die Leute sagen manchmal, ich sei zu pessimistisch. Das verstehe ich nicht. […] 

Ich bin nicht im Geringsten pessimistisch. Ich bin allerdings ein bisschen misstrauisch 

gegenüber zu guten Gefühlen.«3 

Obige Selbsteinschätzung, kein Pessimist zu sein, verbindet Agamben mit vie-
len anderen Autoren, die ebenfalls eine Verstrickung in eine pessimistische 

1 | Belege für die These der zeitgeschichtlichen Bedeutung des Philosophen Agamben 

sind beispielsweise: Scheu 2006, S.  350, Lembcke 2009, S.  560f, Haverkamp 2001 

usw.

2 | Diese Bedeutung verdankt Agamben vor allem der breiten Rezeption seiner Homo-

sacer-Reihe. Bis Mitte der 1990er Jahre war Agamben vornehmlich mit Texten zur Kunst, 

Ästhetik und Literatur in Erscheinung getreten.

3 | Agamben 2010c.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus314

Weltanschauung bestreiten.4 Gleichwohl werden Diagnosen und Prognosen 
massenmedial vor allem beachtet, wenn die Information einen Unterschied 
bedeutet, der einen Unterschied macht.5 Die Diagnose, dass sich nichts Un-
gewöhnliches ereignet, oder die Prognose, dass künftig nichts zu befürchten 
ist, ist gemäß dieser Aufmerksamkeitsökonomie eine weniger relevante Infor-
mation als vielmehr die Warnung, dass wir uns auf den Abgrund einer »bio-
politischen Katastrophe« zubewegen bzw. bereits den Abgrund überschritten 
haben. Letzteres ist die leitende These von Agambens Homo-sacer-Projekt. 

Mit Blick auf Agambens Pessimismus-Dementi erscheint zunächst der Satz 
irritierend, der »guten Gefühlen« das Misstrauen ausspricht. Ohne sich hier 
in den Bereich der Psychologie vorzuwagen, lässt sich Folgendes anmerken: 
Erstens ist diese Erklärung ungewöhnlich für einen Wissenschaftler, zumal 
gerade jene Profession das Eingeständnis einer gefühlsabhängigen Erkennt-
nis tunlichst vermeidet. Zweitens entspricht das Misstrauen gegenüber »guten 
Gefühlen« einer Haltung, der zufolge Wohlbefinden immer trügerisch und 
gefährdet ist. Positiven Empfindungen und Umweltwahrnehmungen scheint 
Agamben zu misstrauen, so lässt sich schließen, weil eine Verschlechterung 
nur eine Frage der Zeit oder bereits gegenwärtig eine Selbsttäuschung anzu-
nehmen ist. Davon ausgehend vertrete ich, trotz des Einspruchs Agambens, 
die These, dass seine politische Philosophie einem politischen Pessimismus 
das Wort redet.6 

Analog zu den vorangegangenen Analysen der Schriften Carl Schmitts 
und Michel Foucaults befrage ich die Texte Agambens entlang der sechs ideal-
typischen Kategorien: Niedergangserzählung und die damit verbundene Zeit-
diagnose, Kontrastfolie, Zukunftsszenario, Anthropologie, pessimistische Phi-
losophie der Geschichte und Haltung. Weiterhin beziehe ich verstreute und 
zeitlich versetzte Aussagen aufeinander, bringe sie sozusagen miteinander in 
Dialog, und (re-)konstruiere durch diese Systematisierung einen Zusammen-
hang der Schriften, welcher im Homo-sacer-Projekt und den begleitenden Pu-

4 | Zu erklären ist jene verbreitete Abgrenzung vom Pessimismus u.a. dadurch, dass 

pessimistische Wahrnehmungen als deterministisch, im Sinne von defätistisch gel-

ten und damit der Wahrheitsanspruch eines Wissenschaftlers in Zweifel gezogen wird. 

Weiterhin sind viele, die als Pessimisten bezeichnet werden, um politische Handlungs-

fähigkeit bemüht oder betreiben eine Form von intellektueller Politikberatung. Die 

Klassifizierung als pessimistisch steht dann vermeintlich dem aktionistischen Moment 

entgegen – das Gegenteil hierzu ist Foucaults Selbstdeutung des »pessimistischen 

Hyperaktionismus«.

5 | Nach der Informationsdefinition von Gregory Bateson: »Informationen bestehen 

aus Unterschieden, die einen Unterschied machen.« Bateson 1987, S. 123. Sowie Luh-

manns Überlegungen zum System der Massenmedien: Vgl. Luhmann 2004.

6 | Siehe zu dieser These das Kapitel »Die üblichen Verdächtigen«.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 315

blikationen von Agamben selbst explizit betont wird.7 Teilweise besitzen die 
Texte und Aussagen Agambens jene inhaltliche Kohärenz allerdings gar nicht. 
Die Schriften lassen insbesondere durch kryptische Formulierungen Fragen 
offen, und gleichzeitig verschwimmen die Aussagen in der paradoxen Denkfi-
gur der »Zone der Ununterscheidbarkeit«8. Entsprechend zielt meine Unter-
suchung ebenfalls darauf, diese Widersprüche und Unklarheiten der Philoso-
phie der Ununterscheidbarkeit zu benennen.9

7.2	Das L ager und das Spek takel als Niedergang

Agambens politische Philosophie und die damit eng verbundene Zeitdiagnos-
tik gründen auf der Erzählung eines Niedergangs. Begründet wird diese Wahr-
nehmung einerseits mit der Hegemonie einer politisch-rechtlichen Logik der 
Souveränität und andererseits mit dem Primat der kapitalistischen Ökono-
mie.10 Die Beschreibung eines politisch-rechtlichen Verfalls ist der dezidierte 
Anspruch von »Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben«.11 
Hier setzt sich Agamben das Ziel, den ›Ursprung‹ jeder politischen Ordnung 
und damit der menschlichen Zivilisation aufzuklären und darüber hinaus mit 
dem biopolitischen Paradigma des Lagers »den Schlüssel zum historisch-poli-
tischen Schicksal des Abendlandes« zur Verfügung zu stellen.12 

Ausgangspunkt ist die von Aristoteles entliehene Unterscheidung von zōḗ/
bíos und die daraus folgende Einordnung: »Die Griechen kannten für das, was 

7 | Vgl. hierzu beispielsweise: Agamben 2010a, S. 13, Agamben 2012b, S. 12, Agam-

ben 2015b, S. 263ff.

8 | Auf die Theoriefigur der Ununterscheidbarkeit verweisen alle Kategorien Agambens, 

im Folgenden wird diese vorgestellt und abschließend im Kapitel »Haltung« detaillier t 

diskutier t und kritisier t.

9 | Wenn eine stringente Wiedergabe der Aussagen nicht möglich ist, werde ich dies 

kenntlich machen. Ansonsten arbeite ich frei nach Martin Luther, der mit Blick auf un-

klare Bibelstellen bemerkte, diese müssten dann eben durch die eindeutigen Stellen 

miterklär t werden.

10 | Vgl. zu letzterem insb.: Agamben 2010a, S. 311ff. 

11 | Dieser 1995 in italienischer Sprache erschienene Text bildet den Auftakt des Ho-

mo-sacer-Projektes, einer mittlerweile abgeschlossenen Reihe, welche sich auf neun 

einzelne Titel ver teilt. Der letzte Band »The Use of Bodies« liegt zum Zeitpunkt der Fer tig-

stellung dieser Dissertation noch nicht in deutscher Übersetzung vor. 

12 | Agamben 2002, S.  191. Agamben fasst diesen Anspruch in den folgenden drei 

Thesen: »1. Die originäre politische Beziehung ist der Bann (Der Ausnahmezustand 

als Zone der Ununterscheidbarkeit zwischen Außen in Innen, Ausschließung und Ein-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus316

wir mit dem Begriff Leben ausdrücken, kein Einzelwort.«13 In den gesproche-
nen Sprachen der Gegenwart »verschwindet« nach Agamben diese Einsicht 
in die konstitutive Trennung des Lebens.14 Aber, obwohl eine solche Spaltung 
des »einschließenden Ausschluss[es]« des Lebens sprachlich nicht mehr reprä-
sentiert wird, sei sie dennoch von fundamentaler und damit ungebrochener 
Bedeutung für die abendländische Politik. Dies erklärt Agamben folgender-
maßen: »Die fundamentale Leistung der souveränen Macht ist die Produktion 
des nackten Lebens als ursprüngliches politisches Element und als Schwelle 
der Verbindung zwischen Natur und Kultur, zōḗ und bíos.«15 Erst durch den 
souveränen Akt der Trennung wird eine politische Ordnung möglich, und 
entsprechend konstituiert sich seit der Antike jede politische Macht durch die 
Unterscheidung von zōḗ und bíos.16 Zōḗ bezeichnet das »natürliche Leben«, 
also »die einfache Tatsache des Lebens«, welches nicht weiter qualitativ be-
stimmt und durch den souveränen »Bann« ausgeschlossen wird.17 Im Gegen-
satz dazu ist unter bíos die Form des qualitativ bestimmten, d.h. öffentlichen, 
rechtlichen, kulturellen, Lebens der Bürger in der pólis zu verstehen. Diese 
anthropologische Grenzziehung von zōḗ und bíos markiert also die Geburts-
stunde der pólis und gleichzeitig die Trennung des Lebens von seiner Form. 
So wird das »natürliche Leben« als »konstitutives Außen« aus dem Bereich 
des Politischen ausgeschlossen, allerdings bleibt es nicht ohne Beziehung zum 

schließung). 2. Die fundamentale Leistung der souveränen Macht ist die Produktion des 

nackten Lebens als ursprüngliches politisches Element und als Schwelle der Verbin-

dung zwischen Natur und Kultur, zōḗ und bío. 3. Das Lager und nicht der Staat ist das 

biopolitische Paradigma des Abendlandes.« Ebd., S. 190.

13 | Ebd., S. 11.

14 | Agamben 2006b, S. 13. Vgl. hierzu ebenfalls: Agamben 1994, S. 251.

15 | Agamben 2002, S. 190. Die Erschaffung von zwei unterschiedlichen Formen des 

Lebens ist demnach der ›Ursprung‹ der Politik. Die Kategorie des ›Ursprungs‹ ist er-

kenntnistheoretisch zweifelhaft, was Agamben in seiner Schrif t »Signatura rerum. Zur 

Methode« (Agamben 2009a) auch reflektier t. Paradoxerweise erhebt er dennoch in ver-

schiedenen Texten den Anspruch, einen solchen Nullpunkt identifizieren zu können – 

siehe hierzu auch die Ausführungen im Unterkapitel »Haltung«. Weiterhin hat Agamben 

diese These im letzten Band des Homo-sacer-Projektes aktualisier t und bekräftigt: Vgl. 

Agamben 2015b, S. 263.

16 | Die »originäre politische Beziehung« ist nach Agamben diese einschließende Aus-

schließung des Lebens, welche ursprünglicher ist als die Schmittsche Opposition zwi-

schen Freund und Feind.« Agamben 2002, S. 120. Agamben behauptet, dass zunächst 

das »nackte Leben« geschaffen werden muss und erst dadurch die pólis entsteht, damit 

innerhalb der pólis bzw. durch die pólis zwischen Freunden und Feinden dif ferenzier t 

werden kann. 

17 | Agamben 2006b, S. 13 und Agamben 2002, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 317

bíos, durch die »einschließende Ausschließung« entsteht das »nackte Leben«, 
welchem »in der abendländischen Politik das einzigartige Privileg zu [kommt, 
Anm. d. A.], das zu sein, auf dessen Ausschließung sich das Gemeinwesen 
der Menschen gründet.«18 Wie sich im Folgenden zeigen wird, ist diese Unter-
scheidung für Agamben ein Sündenfall, der am Anfang jeder politisch-recht-
lichen Ordnung steht und ihre Entwicklung vorherbestimmt.19

Entscheidend ist, dass die »souveräne Macht« durch die Unterscheidung 
eine »Schwelle«, als »Verbindung zwischen Natur und Kultur, zōḗ und bíos«, 
erschafft. Auf dieser Schwelle kann nicht eindeutig bestimmt werden, ob das 
Leben natürlich/zōḗ oder kultürlich/bíos ist – es ist ununterscheidbar. Das Le-
ben in der »Zone der Ununterscheidbarkeit« nennt Agamben das »nackte Le-
ben« – dessen Träger er auch mit dem Terminus Homo sacer bezeichnet.20 Klar 
zu trennen ist deshalb zwischen dem »natürlichen Leben« und dem »nackten 
Leben«: »Nicht das einfache natürliche Leben, sondern das dem Tode ausgesetzte 
Leben (das nackte oder heilige Leben) ist das ursprüngliche politische Element.«21 
Mit dem »nackten Leben« wird ein dritter Lebens-Begriff eingeführt; ein Le-

18 | Ebd., S.  17. In diesem Zusammenhang ist Johannes Scheu zuzustimmen, dass 

Agambens Überlegungen, trotz des Betonens eines »einschließenden Ausschluss[es]«, 

die Ambivalenz von Inklusion und Exklusion, sowie deren Intensitätsgrade nicht er-

fassen. Inklusion wird von Agambens Analyse vollkommen vernachlässigt, so dass der 

»einschließende Ausschluss« letztlich nur die »›Vollexklusion‹« des nackten Lebens, als 

»konstitutives Außen« der Gesellschaftsgründung, beschreibt. Scheu 2008, S. 295 und 

298.

19 | Vgl. Agamben 2013a, S. 292.

20 | Agamben 2002, S. 14. Agamben versucht mithilfe dieser Figur die modernen La-

gergefangenen zu fassen, die aus der Rechtsordnung einschließend ausgeschlossen 

sind und gleichzeitig doch mehr als nur biologisches Leben sind. Beim Homo sacer 

handelt es sich um eine Figur bzw. einen Rechtsbegrif f aus der römischen Strafrechts-

tradition: Eine solche aus der Rechtsordnung ausgestoßene Person galt als vogelfrei, 

durf te also zwar jederzeit von jedermann straffrei getötet werden, aber gleichzeitig 

nicht den Göttern geopfer t werden. Nach Agamben bedeutet das, dass diese Personen 

»der Gottheit in Form des Nichtopferbaren übereignet und in Form des Tötbaren in der 

Gemeinschaft eingeschlossen« waren. Ebd., S. 98. Agambens Argumentation ver fährt 

hier teilweise in sehr schnellen Schritten, so dass für den Leser der Eindruck entstehen 

kann, zōḗ und »nacktes Leben« würden sich entsprechen, was aber irreführend ist. Vgl. 

ebd., S. 17. In der deutschen Übersetzung des Homo sacer wird Agambens Lebens-Be-

grif f mit »nacktes Leben« bezeichnet. Der Übersetzer erwähnt aber den Bezug zu Walter 

Benjamins Begrif f des »bloßen Lebens«. Ebd., S. 199. Das »nackte Leben« wird in ande-

ren Schrif ten Agambens aber ebenfalls mit »bloßes Leben« übersetzt und bezeichnet in 

dieser Theorie somit dasselbe: Vgl. Agamben 2006b.

21 | Agamben 2002, S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus318

ben, das durch eine »einschließende Ausschließung« entsteht und ununter-
schieden auf der Schwelle zwischen den Polen zōḗ und bíos oszilliert. Die 
Metapher der Schwelle bezeichnet hier wiederum eine Theoriefigur, die sich 
anschaulich als Türschwelle vorstellen lässt, denn auf einer Türschwelle kann 
ebenfalls nicht klar gesagt werden, ob eine Person im oder außerhalb des Hau-
ses steht, also sich drinnen oder draußen befindet. Dieses Bild entspricht dem 
nackten Leben, welches durch den Akt des einschließenden Ausschlusses als 
Gegenstand und Substrat der politischen Ordnung erschaffen wird. Das Poli-
tische und damit die rechtliche Ordnung leben sozusagen von nichts anderem 
als dem Leben, das jene Form der Ausschließung inkludiert.22 Anders formu-
liert: Das nackte Leben ist nicht gänzlich ohne Beziehung zum bíos, sondern 
verharrt in dessen Bann, der es auf seine bloße Lebendigkeit reduziert. 

Unterschlagen wird durch die hier eingelassenen Ursprungs- und Natür-
lichkeitsvermutungen jedoch, dass die zōḗ bereits eine Konstruktion des bíos 
ist. Diese Verwendung der Termini »Ursprung« und »ursprüngliche[s] politi-
sche[s] Element« von Agamben, ohne eine Abgrenzung durch Anführungszei-
chen oder sonstige Erläuterungen, ist irritierend, zumal der italienische Phi-
losoph in seiner retrospektiven Methodenschrift »Signatura rerum. Über die 
Methode« die Unmöglichkeit des Ursprungs sehr wohl reflektiert23 und darü-
ber hinaus bereits bei der Abfassung von »Homo sacer 1« aufgrund der Lektüre 
der Philosophie Jacques Derridas um das Paradox der Ununterscheidbarkeit 
des Anfangs wissen musste. Auch der Begriff der Natur bzw. des natürlichen 
Lebens und damit die Unterscheidung von Natur und Kultur ist eine kulturel-
le Konstruktion, welche erst retrospektiv, also nach der Gründung der pólis, 
möglich ist. Dabei ist diese Unterscheidung paradoxerweise gleichzeitig die 
Gründungsszene der pólis, d.h. die Unterscheidung kann erst nach der Unter-
scheidung getroffen werden und muss doch bereits eingeführt sein, damit 
sie erfolgen kann – es muss sozusagen in der Zone der Ununterschiedenheit 
unterschieden werden. Die Paradoxie des Anfangs müsste Agambens Theorie, 
die sich sicherlich nicht zufällig auf die dekonstruktivistische Denkfigur der 
»Zone der Ununterscheidbarkeit« beruft, prinzipiell bewusst sein, aber durch 
die von Agamben völlig unproblematisiert eingeführten Kategorien »natür-
lich«, »ursprünglich«, »eigentlich«, »authentisch«24 etc. fällt diese politische 

22 | Vgl. ebd., S. 37.

23 | »In der genealogischen Fragestellung wird der Zugang zur Vergangenheit, den die 

Tradition verdeckt und verdrängt hat, nur durch die geduldige Arbeit ermöglicht, mit der 

die Suche nach dem Ursprung verabschiedet und durch die Aufmerksamkeit auf den 

Anbruchspunkt ersetzt wird.« Agamben 2009a, S. 127. Vgl. ebd., S. 103ff.

24 | Als exemplarisches Beispiel: »Als das Authentische und das Gute unter den Men-

schen noch über einen abgeteilten Bereich ver fügten (noch teilnahmen), war das Leben 

auf der Erde sicher unendlich viel schöner (wir haben noch Menschen kennengelernt, 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 319

Theorie immer wieder hinter erkenntnistheoretische Gemeinplätze zurück.25 
So ist die Paradoxie der Ununterschiedenheit eine Form, auf die Agambens 
politische Philosophie einerseits gründet, in der sich seine Argumentation 
aber andererseits immer wieder verfängt. Anders als beispielsweise die Sys-
temtheorie Niklas Luhmanns operiert die Theorie des Homo sacer nicht mit 
einer binären Logik, sondern entziffert in der Zone der Ununterscheidbarkeit 
etwas Drittes. Aus Perspektive der systemtheoretischen Beobachtungstheorie 
ist Agamben entgegenzuhalten, dass die Zone der Ununterscheidbarkeit als 
Blackbox überhaupt keine Beobachtung zulässt: Denn wo keine Unterschei-
dung getroffen werden kann, kann auch nicht bezeichnet und damit beobach-
tet werden. 

Irritierend ist zudem, dass Agamben das Leben im oîkos ebenfalls dem 
»natürlichen Leben« der zōḗ zurechnet; sicherlich sind oîkos und pólis im 
antiken Modell zwei grundverschiedene Sphären, allerdings ist das Leben im 
oîkos doch so weit qualifiziert, dass es auch in dieser Konstruktion dem ›na-
türlichen Leben‹ nicht entsprechen kann.26 Unstimmig erscheint schließlich 
Agambens These, dass das »natürliche nackte Leben«27 in der antiken Welt 
und bis zur Französischen Revolution »politisch belanglos war«, wenn doch 
der »einschließende Ausschluss« des Lebens die Bedingung der Möglichkeit 
jeder politischen Ordnung sein soll. Zudem spricht Agamben hier vom ›na-
türlichen nackten Leben‹, eine Kategorie, die den Unterschied zwischen dem 
nackten und natürlichen Leben wiederum aufhebt bzw. kombiniert.28 Diesen 
methodischen und systematischen Problemen stellt sich Agambens Analyse 
allerdings nicht und spricht von der ›ursprünglichen‹ Unterscheidung des Le-
bens als einem einseitigen Vergehen des Souveräns am natürlichen Leben29, 

die am Authentischen teilhatten), […].« Agamben 2003a, S. 18. Siehe zur Authentizität 

bei Agamben auch: Agamben 2004c, S. 131 und 149.

25 | Vgl. in diesem Zusammenhang insb. Lüdemann: »Da der Gesellschaft (wie jedem 

anderen ›System‹) ihr eigenes Außen nur nachträglich und nur von innen her zugänglich 

– und damit als solches unzugänglich – ist, bleibt sie darauf angewiesen, ihr ›Außen‹ und 

›Vorher‹ mit den Mitteln des Systems zu fingieren. […] Auch Agambens ›Ausnahmezu-

stand‹ stellt so nichts anderes dar als die nachträgliche Repräsentanz eines Ursprungs, 

der als realer fehlt, oder umgekehrt: der Ausnahmezustand ist hier diejenige Metapher, 

unter der sich die Gesellschaft ihr eigenes Nicht-Sein, den Naturzustand als Krieg aller 

gegen alle, vorstellbar macht.« Lüdemann 2003, S. 237. Siehe auch: Lüdemann 2004 

sowie zur »grundlosen Gründung« (Derrida) ebenfalls Lachert 2007, S. 208.

26 | Vgl. Agamben 2002, S. 197.

27 | Vgl. ebd., S. 136. 

28 | Vgl. ebd., S. 136. 

29 | 2015 betont Agamben selbst: »It is important not to confuse bare life with natural 

life.« Agamben 2015b, S. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus320

womit mindestens implizit eine vorhistorische Einheit von zōḗ und bíos unter-
stellt ist: Wie sonst kann das Leben von seiner Form getrennt werden, wenn es 
nicht vorher, quasi im ›Ursprung‹, mit dieser verbunden war?30

Agambens politische Philosophie gründet nun auf der Schwelle, auf wel-
cher das »nackte Leben« dem Tode ausgesetzt wird. Diese Zone der Ununter-
scheidbarkeit entsteht durch eine Ausnahme, die der Souverän schafft. Um 
jene Gründungsszene zu erklären, bedient sich Agamben des berühmten 
Diktums Carl Schmitts: »Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand ent-
scheidet.«31 Schmitt und Agamben fasziniert das Paradox eines Souveräns, 
der gleichzeitig innerhalb und außerhalb der Rechtsordnung steht. Übertra-
gen auf Agambens Systematik erschafft sich jeder Souverän selbst, mittels 
der Unterscheidung zwischen zoe/bíos und der Entscheidung, das natürliche 
Leben durch einen einschließenden Ausschluss in nacktes Leben zu verwan-
deln.32 Der Ausnahmezustand markiert die weder rein rechtliche noch rein 
faktische Grenze, eine Grauzone oder ein Niemandsland zwischen Leben und 
Recht – bzw. Leben und Politik.33 

»Der Ausnahmezustand ist das Dispositiv, das in letzter Instanz die beiden Seiten der 

rechtlich-politischen Maschine zum Ausdruck bringen und zusammenhalten muß und 

dabei eine Schwelle der Unentscheidbarkeit errichtet, zwischen Anomie und Nomos, 

Leben und Recht, auctoritas und potestas.«34 

Auch hier zeigt sich ein systematisches Problem, weil Agamben Politik und 
Recht ›ununterschieden‹ in den bíos subsumiert und die andere Seite dieser 
Unterscheidung als Natur oder Faktum ausweist. Jene Unschärfe der Begriffe 
erinnert wiederum an die teilweise uneindeutige Unterscheidung von natür-
lichem und nacktem Leben. Der Ausnahmezustand ist hier – wie bei Schmitt 
– die Voraussetzung für Souveränität. Erst »durch den Ausnahmezustand 
›schafft und garantiert‹ der Souverän ›die Situation‹, deren das Recht für seine 
eigene Geltung bedarf.«35 Anders formuliert: Der Ausnahmezustand bewirkt 
durch den einschließenden Ausschluss die »Schaffung und Bestimmung des 
Raumes selbst, in dem die juridisch-politische Ordnung überhaupt gelten 

30 | Auf diese Problematik komme ich im Kapitel »Ideale« zurück.

31 | Schmitt 2009b, S. 13. Vgl. hierzu: Agamben 2002, S. 25ff.

32 | »Tatsächlich vollzieht die Opposition im selben Zug eine Einbeziehung des ersten 

in das zweite, des nackten Lebens in das politisch qualifizier te Leben.« Ebd., S. 17.

33 | Beide Unterscheidungen verwendet Agamben wie auch die These, dass der Aus-

nahmezustand ebenfalls »auf der Grenze zwischen Recht und Politik angesiedelt« ist. 

Vgl. Agamben 2004a, S. 7. 

34 | Ebd., S. 101. 

35 | Agamben 2002, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 321

kann.«36 Für den Souverän bedeutet dies, dass er gleichzeitig innerhalb und 
außerhalb der Rechtordnung steht. Die Ausnahme definiert so gesehen »die 
Struktur der Souveränität«, d.h. der Souverän und das nackte Leben verharren 
beide in der Zone der Ununterschiedenheit, bzw. auf der Schwelle im Aus-
nahmezustand,37 wobei der entscheidende Unterschied ist, dass der Souverän 
seine Allmacht damit erlangt, wohingegen das nackte Leben auf der Schwelle 
vollkommen ohnmächtig ist.38 

Den zeitdiagnostischen Ausführungen Agambens dient die souveräne 
Macht gleichermaßen als Synonym für den Staat, das Rechtssystem oder das 
politische System – und umgekehrt. Von diesem ununterscheidbaren Macht-
zusammenhang geht dann in der Moderne die rechtsvorenthaltende bzw. 
rechtsentziehende Dynamik aus, welche rechtsfreie Zonen erschafft, in denen 
menschliches Leben der Gewalt preisgegeben ist. Damit ähnelt Agambens 
Darstellung stärker der idealtypischen Konstruktion des souveränen Staates 
durch Schmitt als Foucaults Mikrophysik der Macht, eines anonymem poly-
kontexturalen Kräfteverhältnisses, ohne den einen Souverän und gelöst von 
der juridischen Form der Macht.39 Allerdings bleibt bei Agamben bisweilen 

36 | Ebd., S. 29.

37 | Ebd., S. 28. »Es gibt da eine Grenzfigur des Lebens, eine Schwelle, wo sich das Le-

ben zugleich außerhalb und innerhalb der Rechtsordnung befindet, und diese Schwelle 

ist der Ort der Souveränität.« Ebd., S. 37. Agamben richtet seine gesamte Theorie auf 

die »Schwelle der Ordnung«, auf die eindeutige Übergangszone, in der die Übergänge 

fließend sind und nie exakt gesagt werden kann, wo man sich befindet. Die Kategorien 

»Leben«, »Homo sacer«, »Schwelle, »Ausnahmezustand« und auch das »Lager« werden 

von Agamben alle als »Zonen der Ununterschiedenheit« definier t, worauf ich im Kapitel 

»Haltung« weiter eingehe. 

38 | Vgl. ebd., S. 94. Die Gründungsszene in Form der souveränen Unterscheidung im-

plizier t wiederum, dass der Anfang nichts anderes ist als die souveräne Entscheidung. 

Die dadurch unterstellte souveräne Einheit ist sozusagen eine Hilfskonstruktion, um an-

geben zu können, wer die ›ursprüngliche‹ Trennung des Lebens verantwortet. Gleichzei-

tig fungier t die imaginier te souveräne Einheit als Bedingung der Möglichkeit einer recht-

lichen Ordnung. Zwar steht der Souverän im Ausnahmeraum der Schwelle, ist also nicht 

auf eine Einheit festzulegen, sondern ununterschieden lokalisier t, zwischen faktischer 

und rechtlicher Situation; gleichwohl spricht Agamben von der »souveränen Macht« als 

einer Einheit, die durch einen dezisionistischen Akt die Zone der Ununterscheidbarkeit 

einrichtet. Jene Schwelle ist der Ort der Souveränität, und weil die souveräne Macht die-

sen Raum erschaff t, kann sie hier nach eigenem Ermessen über das Leben entscheiden.

39 | Anzumerken ist in diesem Kontext, dass Agamben in »Homo sacer 1« Macht klar als 

Souveränität herausstellt und an die Ausnahme koppelt; im zweiten Buch »Ausnahme-

zustand« führt er dann den Begrif f der »Regierung« ein, wobei die Souveränität weiter 

die entscheidende Rolle in dieser Konstruktion des Politischen spielt. In »Herrschaft 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus322

unklar, wer oder was die Macht ist bzw. wie diese genau ausgeübt wird. Zwar 
betont er an einer Stelle in Homo sacer, dass die Grenze zur »Thanatopolitik« 
im modernen Staat flexibel ist und die Unterscheidung zuvor unterschiedene 
Bereiche aufhebt: »Sie ist beweglich und verschiebt sich in immer weitere Be-
reiche des sozialen Lebens, wo der Souverän immer mehr nicht nur mit dem 
Juristen, sondern auch mit dem Arzt, dem Wissenschaftler, dem Experten 
und dem Priester symbiotisiert.«40 Eine Formulierung, welche an die polykon-
texturale Machtausübung erinnert, die Foucault am Ende von »Überwachen 
und Strafe« beschreibt.41 Abgesehen von jener Belegstelle erscheint Machtaus-
übung in diesem Text aber immer als souveräner Akt, einer in sich homoge-
nen und zentralorganisierten Einheit. An anderer Stelle schreibt er in diesem 
Sinne vom »juridico-political system«, welches sich in eine »killing machi-
ne«42 verwandelt. Gleichzeitig schildert Agamben, mithilfe der Ausdehnung 
des Ausnahmezustandes, einen Verfallsprozess des Rechts, das seine eige-
ne normale Anwendung verunmöglicht.43 Schmitt prognostizierte das Ende 
des Zeitalters der Staatlichkeit, und Agamben sieht die »großen staatlichen 
Strukturen in einem Prozeß der Auflösung«, wodurch die Produktion des 
nackten Lebens jedoch eine zusätzliche Steigerung erfährt.44 D.h. in seinem 
Überlebenskampf klammert sich der Leviathan an die Regierungstechnik der 
Ausnahme von der formal noch geltenden Rechtsordnung. Der ausschlagge-

und Herrlichkeit« hingegen spricht Agamben überhaupt nicht mehr von der Souveräni-

tät und rückt den Regierungsbegrif f klar ins Zentrum seiner theologiegeschichtlichen 

Aufklärung der Genealogie der politischen Ordnung. »Unsere Untersuchung hat nämlich 

gezeigt, daß das wahre Problem, das zentrale Arkanum der Politik nicht die Souveräni-

tät, sondern die Regierung, nicht Gott, sondern die Engel, nicht der König, sondern die 

Minister, nicht das Gesetz, sondern die Polizei ist – kurz, die Regierungsmaschine, die 

letztere bilden und in Bewegung halten.« Agamben 2010a, S.  330. Ein Widerspruch 

zum Buch »Homo sacer«, welches das »arcana imperii« im durch den Souverän geschaf-

fenen »nackten Leben« wähnt. Allerdings ist diese (mögliche) Inkonsistenz nicht ent-

scheidend für die Frage, ob Agamben einen historischen Niedergang beschreibt. Vgl. 

Zur Verschiebung von Souveränität zu Regierung in den Schrif ten Agambens siehe insb.: 

Flügel-Martinsen 2011, S. 23ff.

40 | Agamben 2002, S. 130.

41 | Vgl. hierzu: Scheu 2008, S. 301 FN 10.

42 | Agamben 2015b, S. 265.

43 | Vgl. Lachert 2007, S. 210.

44 | »Heute, da die großen staatlichen Strukturen in einem Prozeß der Auflösung gera-

ten sind und der Notstand, wie das Benjamin vorausahnte, zur Regel geworden ist, wird 

es Zeit, das Problem der Grenzen und der originären Strukturen der Staatlichkeit erneut 

und in einer neuen Perspektive aufzuwerfen.« Agamben 2002, S. 22. »Die Geburt des 

Lagers in unserer Zeit erscheint aus dieser Sicht wie ein Ereignis, das den politischen 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 323

bende Unterschied zwischen Schmitt und Agamben ist dabei die normative 
Perspektive auf den Souverän. Schmitt idealisiert die staatliche Souveränität 
bis zum faschistischen Führerstaat. Agamben hingegen lehnt jede Form von 
Souveränität, ob nun demokratisch oder totalitär begründet, ab, weil kein Staat 
und keine Rechtsordnung das Leben wirklich schütze. Die souveräne Willkür 
kann kein Rechtssystem beschränken. Um diese Problematik überhaupt erst 
fassen zu können, versucht Agamben mit und gegen Foucault den »verbor-
genen Kreuzungspunkt zwischen dem juridisch-institutionellen Modell und 
dem biopolitischen Modell der Macht« herauszustellen:

»Und was sie [Agambens Analyse, Anm. d. A.] als eine der wahrscheinlichen Folgen hat 

festhalten müssen, besteht genau darin, daß die beiden Analysen nicht getrennt wer-

den können und daß die Einbeziehung des nackten Lebens in den politischen Bereich 

den ursprünglichen – wenn auch verborgenen Kern – der souveränen Macht bildet. Man 

kann sogar sagen, daß die Produktion eines biopolitischen Körpers die ursprüngliche 

Leistung der souveränen Macht ist. In diesem Sinn ist die Biopolitik mindestens so alt 

wie die souveräne Ausnahme. Indem der moderne Staat das biologische Leben ins Zen-

trum seiner Kalküls rückt, bringt er bloß das geheime Band wieder ans Licht, das die 

Macht an das nackte Leben bindet, und knüpft auf diese Wiese (gemäß einer hartnäcki-

gen Entsprechung zwischen Modernem und Archaischem, die man in den verschiedens-

ten Bereichen antrif f t) an das Unvordenkliche der arcana imperii an.«45

Entscheidend ist – von kritischen Einwänden absehend – zunächst, dass die 
politische Souveränität im Ausnahmezustand gründet und seit jeher zwischen 
bíos und zōḗ unterscheidet. Die dadurch bedingte Produktion des biologischen 
Körpers ist die »ursprüngliche Leistung« der souveränen Macht, wodurch Poli-
tik nach Agamben schon immer Biopolitik ist. Eine Begrifflichkeit, welche die 
Theorie wiederum von Foucault entlehnt. Allerdings beschreibt Agambens 
Biopolitik-Konzept nicht den produktiven Prozess der Steigerung des Lebens, 
sondern kreist um die potenzielle Tötbarkeit des Lebens. Biopolitik wird in 

Raum der Moderne als solchen in entscheidender Weise prägt. Es taucht zu einem Zeit-

punkt auf, da das politische System des modernen Nationalstaates, […], in eine for t-

dauernde Krise gerät und der Staat beschließt, die Sorge um das biologische Leben zu 

einer seiner direkten Aufgaben zu machen.« Ebd., S. 184.

45 | Ebd., S.  16. Agamben schaltet sich mit der These der Entsprechung von Moder-

ne und Archaischem indirekt in die Säkularisierungsdebatte ein, und zwar durch die 

implizite Einschätzung, die Moderne hätte keine wesentlichen Neuerungen gebracht, 

außer eine Eskalation der Biopolitik, welche allerdings seit der Antike Bestandteil der 

Zivilisation war. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus324

dieser Darstellung in der Moderne gänzlich zur »Thanatopolitik«.46 Gesund-
heitspolitik, Familienpolitik, statistische Erfassung der Lebenserwartung, me-
dizinische Innovationen usw. – dies alles gewinnt in Agambens Darstellung 
nur Relevanz, wenn sich die Produktion von »nacktem Leben«, d.h. jederzeit 
tötbarem Leben, behaupten lässt.47 Denn das »Feld schlechthin der modernen 
Biopolitik« markiert nach Agamben »das Konzentrationslager und die Struk-
tur der großen totalitären Staaten des 20. Jahrhunderts.«48 Dies sei eine Leer-
stelle in Foucaults Forschung, so Agamben, die das Homo-sacer-Projekt zu 
schließen beabsichtige. Foucaults und Agambens Theoretisierung von Biopoli-
tik unterscheiden sich folglich an zentralen Stellen: 1. Nach Foucault markiert 
die Entstehung der Biopolitik den Übergang zur Moderne, nach Agamben liegt 
der ›Ursprung‹ der Biopolitik in der Antike, als Gründung der ersten pólis. 2. 
So beschreibt Foucault Biopolitik als eine Machtform, die das Leben steigert; 
Agamben spricht zwar an einer Stelle von der »Möglichkeit, das Lebens sowohl 
zu schützen« und direkt zu ergänzen, »wie auch seinen Holocaust zu autori-
sieren«49; de facto beschreibt seine Analyse dann aber ausschließlich letzteres, 
die Erschaffung von tötbarem Leben. 3. Die Mikrophysik der Macht ist darum 
bemüht, Machtverhältnisse nicht über die Souveränität des Staates zu erklären 
und trennt zwischen der Disziplinarmacht, welche auf den Körper des Einzel-
nen zielt, und der Biopolitik, welche den gesamten Bevölkerungskörper formt. 
Agamben philosophiert primär über die Schaffung von nacktem Leben durch 
die souveräne Macht. Entsprechend ist Biopolitik auf den Souverän zurück-
rechenbar und richtet sich gleichermaßen auf den Körper des Einzelnen, wie 
den der Gattung. 

Im 20. Jahrhundert – so Agambens Diagnose – verschärft sich die Situa-
tion, hier erfährt das Leben seine völlige Vereinnahmung durch den Souverän. 
Bereits seit dem Ende des 19. Jahrhunderts und vor allem seit dem Ersten Welt-
krieg ist ein zunehmendes Auftreten von rechtsleeren bzw. rechtfreien Räu-
men festzustellen.50 Diese Lager markieren den fatalen Wendepunkt, denn 
»das nackte Leben, ursprünglich am Rand der Ordnung angesiedelt«, wird 
»im Gleichschritt mit dem Prozeß, durch den die Ausnahme überall zur Regel 
wird«51, zum Fluchtpunkt jeder Politik. Nach Agamben kumuliert moderne 
Biopolitik im Verhängnis des Konzentrationslagers. Die damit verbundene 

46 | Ebd., S.  130. An anderer Stelle skizzier t Agamben Macht mit den Begrif fen »Re-

pression« und »Absonderung«, was ihn von Foucaults Position, zumindest nach »Der 

Wille zum Wissen«, trennt. Agamben 2005b, S. 85.

47 | Vgl. Sarasin 2003b, S. 59.

48 | Agamben 2002, S. 14.

49 | Ebd., S. 13.

50 | Vgl. Agamben 2006b, S. 37f.

51 | Agamben 2002, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 325

Uminterpretation des Konzeptes der Biopolitik – bei gleichzeitiger Betonung 
der »Konsequenten Fortführung« der Intentionen Foucaults – zeigt, ebenso 
wie die Bezugnahme auf Schmitts Theorie des Ausnahmezustandes, dass die 
Theorie diese Referenzautoren primär nutzt, um die eigene Zeitdiagnose zu 
plausibilisieren. 

Das Lager ist der sichtbare Ausdruck eines permanenten Ausnahmezu-
standes, der Raum, in dem die Rechtsordnung suspendiert ist, und damit ist 
prinzipiell immer alles möglich.52 Der Souverän, der diese Räume schafft, zieht 
sich in der Moderne geradezu inflationär auf jenes Instrument zurück, eine 
Dynamik, die Agamben als »unaufhaltsame Steigerung« charakterisiert.53 
Was zuvor lediglich als Übergang zurück zu ›normalen und geordneten‹ Ver-
hältnissen gedacht wurde, wird nun als dauerhafte Institution zementiert. 
Der Ausnahmezustand wurde von Schmitt noch als eine Übergangsphase 
zur normalen Rechtsordnung beschrieben, für Agamben ist die Ausnahme 
in der Moderne zur Regel geworden.54 Damit bezieht er sich auf Walter Ben-
jamins geschichtsphilosophische These, welche »nichts von ihrer Aktualität 
verloren« hat:55 »Die Tradition der Unterdrückung belehrt uns darüber, dass 
der ›Ausnahmezustand‹, in dem wir leben, die Regel ist.«56 Überlegungen, die 
Benjamin 1940 mit Blick auf den Faschismus konstatiert, werden von Agam-
ben zugespitzt und auf die 1990er Jahre angewendet und die pessimistische 
Zukunftsprognose einer »unaufhaltsame[n] Steigerung« gewagt. Darüber hi-
naus behauptet Agamben eine »Komplizenschaft« und »innerste[n] Solidarität 
zwischen Demokratie und Totaliarismus [sic!]«, d.h. durch das Paradigma des 
Lagers erscheinen in dieser Theorie die Staatsformen Demokratie und Dik-
tatur ununterscheidbar.57 »Aus rein politischer Sicht sind Faschismus und 

52 | Vgl. ebd., S. 48.

53 | Agamben 2004a, S. 9.

54 | Die historische Ausdehnung der Ausnahme beschreibt Agamben insb. im Text 

»Ausnahmezustand«. Vgl. ebd., S.  17 bis 31. Dies ist eine der wenigen Stellen, bei 

denen sich Agamben auf eine ausführlichere geschichtlich-empirische Beweisführung 

einlässt, allerdings bezieht er sich dafür nur auf sechs Staaten, dif ferenzier t nicht zwi-

schen der Schaffung einer Rechtsnorm der Ausnahme und der faktischen Anwendung 

wie den Zeitraum der Anwendung, ignorier t gegenläufige Tendenzen einer zunehmenden 

Verrechtlichung und Bürokratisierung im 20. Jahrhundert und unterscheidet ebenso we-

nig zwischen der totalen Suspendierung einer Ver fassung vor 1945 und den Ausnahme-

regelungen im Zuge des 11. Septembers 2011.

55 | Agamben 1994, S. 253.

56 | Benjamin 1974, S. 697, zit.n. Agamben 1994, S. 253.

57 | Agamben 2002, S. 20. »Trotzdem muß auf der historisch-philosophischen Ebene, 

die ihr eigen ist, an der These entschieden festgehalten werden; denn sie allein erlaubt 

es, uns angesichts der neuen Realitäten und der unvorhergesehenen Konvergenzen die-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus326

Nazismus keine Zustände, die überwunden wären; noch immer steht unser 
Leben in ihrem Zeichen.«58 Somit beschränkt sich die Argumentation nicht 
auf ›rein‹ paradigmatische Aussagen, wie Agamben immer wieder beteuert, 
sondern vermischt sie mit geschichtlichen Ereignisse, um eine sukzessive 
Ausweitung von Ausnahmezonen seit dem frühen 20. Jahrhundert bis in die 
Gegenwart zu beweisen.59 Die Niedergangsbegründung wird damit zwiespäl-
tig, einerseits argumentiert Agamben paradigmatisch, dass die ursprüngliche 
Trennung bereits einen Verlust bedeutet, d.h. dass schon die Gründung der 
abendländischen Kultur in der pólis problematisch ist. Andererseits diagnos-
tiziert Agamben mit Verweis auf zeitgeschichtliche Ereignisse und Maßnah-
men eine nochmalige Verschlechterung im 20. Jahrhundert. Aufgrund der im 
Lager zur Regel gewordenen Ausnahme erfährt die Biopolitik eine kontinuier-
liche Steigerung zur normalen Regierungspraxis, wodurch jede andere Politik 
eine »dauerhafte Verdunkelung erlitten«60 hat. Der Holocaust und »Der Archi-
pel Gulag« sind die folgerichtige Konsequenz, in der abendländischen Politik 
seit jeher angelegt ist und somit keine Diskontinuität, im Sinne eines Rückfalls 
in die Barbarei bedeutet. In der Moderne rückt das nackte Leben ins Zentrum 
der politischen Kalküle, und die Willkür der Ausnahme wird zur Normalität, 
wodurch wiederum das rechtlich geschützte Leben zur Ausnahme wird: 

»Angesichts des unaufhaltsamen Niedergangs, in dem sich unsere demokratischen 

Institutionen befinden, muss der Versuch der Moderne, Legalität und Legitimität zur 

ses Jahrtausends zu orientieren und das Feld für jene neue Politik frei zu machen, die im 

Wesentlichen noch zu er finden bleibt.« Ebd., S. 21.

58 | Agamben 2003a, S. 59.

59 | Den Beginn der Ausweitung des Ausnahmezustandes stellt demnach die preußi-

sche Schutzhaft und das Gesetz über den Belagerungszustand von 1851 dar, wobei das 

Lager nicht dem Strafrecht entstammt, sondern auf das Kriegsrecht zurückzuführen ist. 

Vgl. Agamben 2002, S. 175ff. In Agambens Darstellung führt das zu Analogien, die zu-

mindest im deutschsprachigen Wissenschaftsdiskurs wahrscheinlich nicht mehrheits-

fähig sind: »Man tut gut daran, nicht zu vergessen, daß die ersten Konzentrationslager 

nicht das Werk des Naziregimes waren, sondern der sozialdemokratischen Regierun-

gen; und sie haben 1923, nach der Ausrufung des Ausnahmezustandes, nicht nur auf 

der Grundlage der Schutzhaft Tausende militanter Kommunisten internier t, sondern in 

Cottbus-Sielow auch ein ›Konzentrationslager für Ausländer‹ geschaffen, das vor allem 

geflüchtete Ostjuden aufnahm und somit als erstes Lager für die Juden in unserem Jahr-

hundert betrachtet werden kann (auch wenn es offensichtlich kein Vernichtungslager 

war).« Ebd., S. 176.

60 | Agamben 2004a, S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 327

Deckung zu bringen, um die Legitimität der Herrschaft im positiven Recht begründet zu 

können, als gescheiter t betrachtet werden.«61 

Von der Rechtsordnung ist somit keine Rettung zu erhoffen, der Niedergang 
der Sphären Recht und Politik erscheint Agamben, entsprechend des Ideal-
typus des politischen Pessimismus, unaufhaltsam. Legitimität hat sich an der 
Legalität bzw. die Politik hat sich am Recht vergiftet. Politische Macht ist nicht 
ohne den Ausnahmezustand und damit das Lager möglich, was für Agamben 
bedeutet, dass kein politisches System funktionieren kann, »ohne sich in eine 
tödliche Maschine zu verwandeln.«62 Entsprechend bezieht Agamben die poli-
tische Maxime des Lagers nicht nur auf kriegerische Auseinandersetzungen, 
ethnische Säuberungen und die Regierungspraxis totalitärer Regime, sondern 
ebenso explizit auf Guantanamo, Abu Ghraib, Flüchtlingscamps auf Lampe-
dusa sowie Intensivstationen in Krankenhäusern, Gated Communities und 
internationale Zonen auf Flughäfen.63 Frauen, Kinder, Sklaven in der antiken 
pólis, Vogelfreie im Mittelalter, KZ-Häftlinge, Flüchtlinge sowie Terrorver-
dächtige sind alle gleichermaßen der sichtbare Ausdruck des nackten Lebens. 
Entsprechend sind – nach Agamben – auch die Demokratien westlicher Prä-
gung in der Logik einer zur Regel gewordenen souveränen Ausnahme mit bio-
politischer Zielsetzung gefangen. Die damit einhergehende Steigerungs- und 
Entgrenzungslogik bedingt, dass die »sogenannten demokratischen«64 Staaten 
den Schrecken der nationalsozialistischen KZs durch eine »nie dagewesene[n] 
Gewalt« noch übertreffen: »Ja, der Ausnahmezustand hat heute erst seine welt-
weit größte Ausbreitung erreicht.«65 Die Katastrophe ist damit bereits eingetre-
ten, und gleichzeitig rechnet Agamben mit der weiteren Eskalation: 

»Denn was wir heute vor unseren Augen haben, ist ein Leben, das als solches einer nie 

dagewesenen Gewalt ausgesetzt ist, die doch gerade in den banalsten und profansten 

Formen auftritt. Unser Zeitalter ist dasjenige, in dem ein Ausflugswochenende auf den 

europäischen Autobahnen mehr Tote produzier t als eine Kriegsaktion; […] Das Lager als 

entor tende Veror tung ist die verborgene Matrix der Politik, in der wir auch heute noch 

leben und die wir erkennen lernen müssen, in den zones d’attente unserer Flughäfen wie 

in manchen Peripherien unserer Städte.«66 

61 | Agamben 2015a, S. 11.

62 | Agamben 2002, S. 184.

63 | Vgl. Agamben 2006b, S. 40f.

64 | Agamben 2004a, S. 9.

65 | Ebd., S. 102.

66 | Agamben 2002, S. 124 und 185.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus328

Soweit, so schlecht. Mit jenen Ausführungen zur Theorie des Homo sacer 
könnte die Analyse des durch Agamben beschriebenen Niedergangs schlie-
ßen, allerdings beschränkt sich diese Beobachtung nicht auf politisch-rechtli-
che Sachverhalte, wie beispielsweise den »Niedergang der Politik«67, den »Nie-
dergang der modernen Demokratie« und den »unaufhaltsamen Niedergang 
des Nationalstaates«68. Die Anklage erstreckt sich auf alle Sphären der moder-
nen Gesellschaft, unter besonderer Berücksichtigung der Wirtschaft, und lässt 
insbesondere die Grenze zwischen Politik und Wirtschaft verschwimmen. 

Agamben moniert eine generelle Entfremdung in der »Massengesellschaft 
des Konsums und des Hedonismus«69, den »derzeitigen Triumph der Ökono-
mie über jeden anderen Aspekt des gesellschaftlichen Lebens«70, und diagnos-
tiziert, dass alle Bereiche gesellschaftlicher Praxen von einer Dynamik der per-
manenten Ausnahme determiniert sind.71 Es ist eben nicht nur das Politische 
bzw. die Politik betroffen,72 das nackte Leben ist »inzwischen überall die vor-
herrschende Lebensform geworden«.73 Entscheidend ist, dass im Kontext die-
ser Kritik eine theoretische Verschiebung erfolgt – nicht der politische Souve-
rän und die einschließend-ausschließende Logik des Rechts sind in Agambens 
jüngeren Darstellungen die Verursacher oder zumindest nicht die alleinigen 
Verursacher, sondern ebenso das kapitalistische Wirtschaften. Um dies zu be-
schreiben, bezieht sich Agamben auf Guy Debords »Die Gesellschaft des Spek-
takels« und lobt dessen »prophetische Hellsichtigkeit«.74 In den »postdemo-
kratischen Spektakel-Gesellschaften«75 ist demnach die Entfremdung durch 

67 | Agamben 2008, S. 39. 

68 | Agamben 2006b, S. 21.

69 | Agamben 2002, S. 20f. »Deshalb gerät heute weltweit jede Herrschaft, die feste 

Fundamente voraussetzt, ins Wanken, und eine Weltmacht nach der anderen fällt der 

spektakulär-demokratischen Herrschaft zu, in der sich die Form des Staates vollendet. 

Was die Nationen der Welt, mehr noch als ökonomische Zwänge oder technologische 

Entwicklungen, zu einer Schicksalsgemeinschaft werden lässt, ist die Entfremdung des 

sprachlichen Seins, die Entwurzelung aller Völker aus ihrem sprachlichen Lebensraum.« 

Agamben 2003a, S. 76.

70 | Agamben 2005a, S. 20. 

71 | Vgl. Agamben 2013a, S. 302. Diese Zeitdiagnose erklär t auch die Idee des Fort-

schrittes zum Komplizen des »biopolitischen Projektes« Agamben 2006b, S. 34.

72 | Vgl. zur Unterscheidung von Politik und Politischem insb.: Marchart 2010, S. 221ff.

73 | Agamben 2006b, S. 15.

74 | »Die Bücher Debords bilden die luzideste und unnachsichtigste Analyse der For-

men des Elends und der Knechtschaft einer Gesellschaft – jener des Spektakels, in 

der wir leben – deren Herrschaft sich heute über den ganzen Planeten erstreckt.« Ebd., 

S. 65.

75 | Agamben 2002, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 329

den »Triumph der Ware« so weit fortgeschritten, dass der »Alptraum« wahr ge-
worden ist, so dass die »Fälschung der gesamten gesellschaftlichen Produktion 
sich nun einem Status absoluter und verantwortungsloser Herrschaft über das 
gesamte Leben annähern kann.«76 Damit nimmt Agamben eine signifikante 
Umstellung bzw. eine Korrektur vor – nicht der Souverän, sondern die Pro-
duktionsbedingungen beherrschen, dieser Formulierung folgend, das Leben. 
Daran anschließend entwickelt Agamben eine Kapitalismuskritik, eine »theo-
logische Genealogie der Ökonomie«77, nach der sich die herrschende Form des 
Wirtschaftens vormals religiöser Strategien bedient, um universell zu wirken. 
Unsere Gegenwart ist dadurch gekennzeichnet, dass sie »sich der düstersten 
aller Religionen, der Religion des Geldes, blind verschrieben hat«, und dahin-
ter steht die »globale Herrschaft des ökonomischen Paradigmas«.78 Mit Debord 
glaubt Agamben an die »Enteignung und Entfremdung menschlicher Gesel-
ligkeit« aufgrund kapitalistischer Warenproduktion und der »Akkumulation 
von Bildern«79. D.h. die Moderne ist eine Gesellschaft des Spektakels, und als 
solche eine perfekt konstruierte Maschine. Daraus erwächst wiederum ein 
politisches Problem, das Agamben mit der »Maschinerie des Mehrheitswil-
lens und der von den Medien ausgeübten Meinungskontrolle« beschreibt, so 
dass auf diese Weise jede demokratische Willensbildung zur fremdgesteuerten 
Akklamation entartet.80 Infolgedessen wird jede Kritik und jeder Widerstand 
zur »Simulationen« und »eilige[n], parodistische[n] Inszenierung«, welche die 
›echte‹ Kommunikation zwischen den Menschen verunmöglicht.81

76 | Agamben 2006b, S. 65 und 67. Siehe zur Nicht-Entfremdung bzw. ›Authentizität‹ 

durch die Einheit von Tradition und dem Akt ihrer Überlieferung in »mythisch-traditio-

nellen Systemen«: »Eine Nichtentsprechung, ein Abstand zwischen dem Akt der Über-

lieferung und dem Überliefer ten, sowie die vom Akt der Überlieferung unabhängige 

Wertschätzung für ihren Gegenstand werden erst ab dem Moment sichtbar, in dem die 

Tradition ihre lebendige Kraft verlier t; gemeinsam werden sie zum Fundament eines 

Phänomens, das charakteristisch ist für nicht-traditionelle Gesellschaften: die Akku-

mulation der Kultur.« Agamben 2012a, S. 142.

77 | Agamben 2008, S. 19.

78 | Agamben 2015c, S. 39.

79 | Agamben 2003a, S. 72.

80 | Agamben 2006b, S. 71.

81 | Ebd., S. 71. Die Herrschaft der kapitalistischen Logik bewirkt ebenso »die Entfrem-

dung der Sprache selbst, der sprachlichen und kommunikativen Natur des Menschen«. 

Ebd., S. 73. »Während nämlich im ancien regime die Entfremdung des kommunikativen 

Wesens des Menschen im Wesentlichen darin bestand, dass dieses als Voraussetzung, 

als gemeinsamer Grund zu fungieren hatte, ist es in der spektakulären Gesellschaft 

die Kommunikativität selbst, die Sprache selbst als Gattungswesen, die in einer auto-

nomen Sphäre separier t wird. Was die Mitteilung [comunicazione] verhindert, ist die 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus330

Jene Aussagen Agambens wirken teilweise unsystematisch, zeigen aber, 
dass er sich einer Variante der Entfremdungstheorie bedient. Hinter dieser 
Kapitalismuskritik steht die marxistische Unterscheidung von Tausch- und 
Gebrauchswert, d.h. Agamben geht davon aus, dass unter den Bedingungen 
der kapitalistischen Produktion alles in Tauschwert verwandelt wird und somit 
zur Ware bzw. Warenverhältnissen verkommt. Deshalb gibt es immer weniger 
Möglichkeiten, von den Dingen »Gebrauch« zu machen, weil sie in der Sphäre 
des Konsums den Menschen entzogen sind, was für Agamben beispielswei-
se auch menschliche Körper, die Sexualität und die Sprache mit einschließt. 
Unter kapitalistischen Bedingungen werden die Dinge quasi von ›sich selbst‹ 
entfremdet und in die »abgesonderte Sphäre verschoben«, mit der Folge, dass 
[…] jegliche[r] Gebrauch auf die Dauer unmöglich wird.«82 »Die Extremform 
dieser Enteignung des Gemeinsamen ist das Spektakel, und das heißt, die Poli-
tik, in der wir leben.«83 Hier »[…] erlangt die Marktwirtschaft ihren Status 
absoluter und von jeglicher Verantwortung entbundener Souveränität über das 
gesamte gesellschaftliche Leben.«84 Und über allem herrscht eine Art kapi-
talistischer Wille, mit dem Ziel, »konkret und mit voller Absicht«, das »Leben 
seiner Potenz zu berauben [depotenziare]« und eine Politik hervorzubringen, 
die eine »Enteignung des Gemeinsamen« bewirkt.85 Dass hiermit ebenfalls 
eine Niedergangswahrnehmung verbunden ist, machen Agambens Ausfüh-
rungen unmissverständlich deutlich: 

»Die heutige Politik ist das verheerende experimentum linguae, das auf dem ganzen 

Planeten Traditionen und Bekenntnisse, Ideologien und Religionen, Identitäten und Ge-

meinschaften zerstückt und entleer t. […] Entgegen allem Anschein droht die Organisa-

tion des Global-Demokratisch-Spektakulären, die sich so immer deutlicher abzeichnet, 

in Wirklichkeit die schlimmste Tyrannis zu werden, die in der Geschichte der Mensch-

heit je dagewesen ist. Widerstand und Dissens werden ihr gegenüber de facto immer 

Mittelbarkeit [comunicabilita] selbst, die Menschen sind durch das getrennt, was sie 

vereint. Die Journalisten und Mediokraten (und die Psychoanalytiker in der Sphäre des 

Privaten) sind der neue Klerus dieser Entfremdung der sprachlichen Natur des Men-

schen.« Ebd., S. 74.

82 | Agamben 2005b, S. 79. Das »Spektakuläre und der Konsum [sind] die beiden Sei-

ten einer einzigen Unmöglichkeit des Gebrauchs.« Ebd., S. 79f.

83 | Agamben 2006b, S. 73.

84 | Agamben 2003a, S. 73.

85 | Agamben 2006b, S.  69 und 81. Eine vergleichbare Konsumkritik auf Basis der 

Unterscheidung von Verbrauch/Gebrauch findet sich bereits 1956 bei Günther Anders’ 

»Die Antiquier theit des Menschen«, wobei es fraglich bleibt, ob Agamben dieser Kritik 

Signifikantes hinzufügt. Vgl. Anders 1956. Siehe zu dieser Einschätzung auch: Geulen 

2015, S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 331

schwieriger sein, um so mehr, als es – nun schon immer ersichtlicher – ihre Aufgabe sein 

wird, das Überleben der Menschheit auf einer für den Menschen bewohnbaren Erde zu 

steuern.«86 

Mit Blick auf die Systematik der Theorie ist ungeklärt, in welchem Abhängig-
keitsverhältnis kapitalistisches Wirtschaften, respektive das sogenannte »öko-
nomische Paradigma« und politische Souveränität, d.h. der biopolitische No-
mos des Lagers stehen, die doch beide »derzeit« die »Zerstörung des Lebens« 
bewirken. Die Ausführungen in Homo sacer  1 legen den Schluss nahe, dass 
die souveräne Macht unabhängig von ökonomischen Notwendigkeiten agiert. 
Es ist die »ordinäre« Leistung des Souveräns, die biopolitische Unterscheidung 
einzuführen, und es würde gar keinen Sinn machen, vom politischen Sou-
verän zu sprechen, wenn die Souveränität letztlich im Bereich des Ökonomi-
schen zu finden ist, die als modern-kapitalistisches Wirtschaften in der Antike 
zudem nicht zu beobachten ist. Mit der These der »globalen Herrschaft des 
ökonomischen Paradigmas« wird jedoch behauptet, dass die Politik nur Über-
bau und als solche abhängig von der ökonomischen Basis sei: 

»In Ermangelung historischer Aufgaben ist das biologische Leben zum letzten politi-

schen Auftrag des Abendlandes erklär t worden. Es zeigt sich also, dass die Herrschaft 

des ökonomischen Paradigmas mit dem einhergeht, was man seit Foucault für gewöhn-

lich Biopolitik nennt: die Besorgung des Lebens als eminent politische Aufgabe.«87 

Agamben trennt nicht streng zwischen politischer und ökonomischer Macht-
ausübung. Aber unter Biopolitik versteht er – in Abgrenzung zu Foucault, wie 
oben dargelegt – eine Differenz, die bereits mit der Gründung der ersten pó-
lis durch den Souverän etabliert wurde. Dies wird von Agamben durch das 
mindestens gleichwertige Paradigma der Ökonomie ergänzt. Im Text »Herr-
schaft und Herrlichkeit« wird sowohl die Politik als auch die Ökonomie auf 
den Begriff des Regierens zurückgeführt, welcher genuin aus dem Bereich der 
Theologie stammen soll. Allerdings bleibt hier das Verhältnis von Souveränität 
und Regierung im Bereich der politisch-rechtlichen Ordnung ungeklärt. Dass 
jener Widerspruch innerhalb dieses Theoriesettings aufzulösen ist, wird hier 
bestritten.88 Denn paradoxerweise diagnostiziert Agamben in jüngeren Wort-
meldungen zudem eine »Verdrängung des Politischen durch die Ökonomie« 

86 | Agamben 2006b, S. 75ff. 

87 | Agamben 2015c, S. 39.

88 | Vgl. Agamben 1994, S. 252 und 256. Auch hier werden Souveränität (als auch das 

Gesetz) wie der Kapitalismus gleichermaßen als Grund des Übels der Welt genannt. Das 

Wechselverhältnis wird derweil nicht erör ter t. Vgl. ebd., S. 252 und 256.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus332

und »die gegenwärtige Vorherrschaft des Ökonomischen«89, was wiederum 
einen Widerspruch zur These einer Dominanz des Nomos des Lagers nach 
Maßgabe des politischen Souveräns darstellt.

Eindeutigkeit ist aber nur bedingt der theoretische Anspruch dieser Phi-
losophie, die ihre Bemühungen in jüngeren Publikationen primär auf die 
Rekonstruktion moderner Begriffe aus theologischen Wurzeln verlegt. Aus 
diesem Sakralisierungs- und Säkularisierungszusammenhang entwickelt 
Agamben eine umfassende Kritik der Gegenwartsgesellschaft, die bisweilen 
auf Systematik und begriffliche Trennschärfe, zugunsten der holistischen 
These einer globalen Entfremdung, verzichtet: 

»Der Kapitalismus sorgt dafür, dass jede menschliche Tätigkeit ver fremdet wird. Ich 

lebe in Venedig, einer Stadt, die der Massentourismus in ein komplettes Museum ver-

wandelt hat. Wie durch diese totale Musealisierung die Bewohner einer Stadt zu Frem-

den in ihrem eigenen Leben werden, so trennt der totale Konsumkult die Dinge und die 

Menschen von ihrem wahren Gebrauch.«90 

Der Massentourismus beraubt die Menschen ihrer Heimat und ist nichts wei-
ter als eine Zeremonie der kapitalistischen Religion.91 Positive ökonomische 
Aspekte können dem Tourismus demnach – so lässt sich schließen – nur dieje-
nigen abgewinnen, die sich ›selbst‹ bereits hinreichend fremd geworden sind. 
Hinter dieser Kritik der falschen Religion und des falschen Gebrauchs steht 
ein Authentizitätsglaube Agambens. Die Kritik der Musealisierung basiert auf 
der Idealisierung vormoderner Gesellschaften, in denen der Inhalt der Tradi-
tion und die Art der Überlieferung unmittelbar zusammenfallen. Durch den 
Verlust der Lebenskraft der Tradition gewinnt die Kultur erst einen eigenstän-
digen Stellenwert – so zumindest Agambens Kritik. Die Kultur hat ihre »le-
bendige Bedeutung verloren« und wird nur noch angeeignet und in Museen 
ausgestellt oder in Archiven verborgen und büßt demzufolge ihre handlungs-
orientierende Funktion für die Menschen ein und beraubt sie ihrer Bezugs-
punkte.92

89 | Agamben 2015c, S. 39.

90 | Agamben 2006c, S. 169. Zur Kulturkritik der Musealisierung siehe ebenfalls Max 

Horkheimer: »Selbst die Liebe, die erotische Sehnsucht ist aufgrund des technischen 

Fortschrittes überholt, denn geschlechtlicher Genuß wird durch die Pille leichter er füll-

bar als der Appetit durch kultivier te Nahrung. Kunst und Poesie, die ehemals Liebe, 

Trauer, Hoffnung zum Ausdruck brachten wie bei Romeo und Julia, Faust und Gretchen, 

sind museal geworden.« Horkheimer 1971, S. 5.

91 | Vgl. Agamben 2005b, S. 82.

92 | »Der Bruch der Tradition, für uns heute ein fait accompli, eröffnet in Wirklichkeit 

eine Zeit, in der es keine Möglichkeit der Verbindung zwischen dem Alten und dem Neu-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 333

Auf dem damit verbundenen Authentizitätsglauben gründet beispiels-
weise auch Agambens Kritik der Pornographie. Erotik wird demnach unter 
kapitalistischen Produktionsbedingungen zur Ware, und die Geschichte der 
»erotischen Fotografie« zeigt nach Agamben, dass der »romantische, beinahe 
träumerische Gesichtsausdruck« des Modells verloren geht: »Die Pornostars 
blicken heute während der intimsten Liebkosungen entschieden ins Objekt, 
wobei sie zeigen, daß sie sich mehr für den Zuschauer als für ihren Partner in-
teressieren.«93 Für Agamben wieder ein Zeichen des Niedergangs, wobei die 
Pornographie die »Vorrichtung« ist, die sich wie keine andere der »authentisch 
profanatorischen Absicht« widersetzt.94 

Dahinter steht eine Kulturkritik – in Superlativenformuliert, um die Trag-
weite unserer Misere deutlich zu machen:

»Es hat noch nie eine so strenge Kontrolle der Menschen gegeben. Die Kontrollinstru-

mente reichen von Markenartikeln, die man kauft, um besonders individuell zu erschei-

nen, über den psychologischen Anpassungsdruck am Arbeitsplatz bis hin zu Scheckkar-

ten, Computer-, TV-, Navigations-, Handy-Geräten und digitalen Ausweisen. Fast jede 

Minute Ihres Lebens lässt sich überprüfen, wo immer Sie sich aufhalten – so etwas ist 

noch nie da gewesen.«95 

Diese Beobachtung der Kontrolle durch Technik erscheint nicht völlig unplau-
sibel, allerdings reduziert Agamben alle technischen Möglichkeiten auf ihre 
negative Seite, Positives wird nicht benannt, und damit bedient die Argumen-
tation das klassische Repertoire der Kulturkritik, um eine Erfahrungs- und 
Identitätskrise zu festzustellen.96 An anderer Stelle gesteht Agamben sogar sei-

en gibt außer der endlosen Anhäufung des Alten innerhalb einer Ar t monströsen Archivs 

oder aber der Entfremdung, die mit den Mitteln ins Werk gesetzt wird, die eigentlich der 

Überlieferung dienen sollten.« Agamben 2012a, S. 143. Vgl. zur Kritik an dieser Argu-

mentation Agambens: Liska 2008, S. 18.

93 | Agamben 2005b, S. 87f.

94 | Ebd., S.  91. Agamben sieht ebenfalls eine Analogie zwischen der Biopolitik und 

der Sexualpraktik des Sadomasochismus: »Die wachsende Bedeutung des Sadomaso-

chismus in der Moderne hat ihre Wurzeln in diesem Tausch; denn der Sadomasochimus 

ist genau diejenige Technik der Sexualität, die das nackte Leben des Partners zutage 

fördert.« Agamben 2002, S. 144.

95 | Agamben 2006c, S. 168.

96 | Vgl. hierzu auch »Heute wissen wir, dass zur Zerstörung der Er fahrung die friedliche 

Alltagsexistenz in einer Großstadt vollkommen ausreicht. Denn der Alltag des zeitge-

nössischen Menschen enthält fast nichts mehr, das in Er fahrung übersetzbar wäre. […] 

Jede Rede über die Er fahrung muß heute von der Beobachtung ausgehen, daß sie nichts 

ist, dessen wir habhaft werden können. Denn so wie der zeitgenössische Mensch seiner 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus334

nen »unbändigen Haß« auf das »Mobiltelefon«, welches »die Beziehung zwi-
schen den Menschen noch abstrakter gemacht hat«, und diagnostiziert, dass 
die »Videoüberwachung die öffentlichen Räume der Stadt zu Innenräumen 
eines riesigen Gefängnisses werden« lässt.97 Auffallend ist bei all diesen Ein-
schätzungen die Universalität des Geltungsanspruches und die implizite Be-
hauptung, bevorzugt Einblicke in ›nicht-entfremdete‹, ›wahre‹ oder sonstige 
›authentische‹ Zusammenhänge zuhaben. Mittlerweile ist demnach die ganze 
Welt zum Kleinbürgertum verkommen und vollkommen sinnentleert gewor-
den: »Seit die Sinnlosigkeit die Kellergewölbe verlassen hat, ist ihre Zurschau-
stellung alltäglich geworden: nichts gleicht dem Leben der neuen Menschheit 
mehr als ein Werbefilm, aus dem alle Spuren des beworbenen Produktes ge-
löscht wurden.«98 Der gegenwärtige Mensch scheint derart entfremdet, weil 
er sich allzu sehr an das Seiende hält. Dabei überschlägt sich Agambens Auf-
regung über diese Gegenwart förmlich: »Es ist, als ob der Knecht, der Herr ge-
worden ist, nicht wüsste, wozu er dienen könnte, wenn nicht zur grenzenlosen 
Vermehrung des Dienstes und der Knechtschaft.«99

Wie kann Agamben »jede menschliche Tätigkeit« als »verfremdet« darstel-
len und gleichzeitig behaupten, den »wahren Gebrauch« der Dinge zu kennen, 
wenn er doch selbst aus und gefangen in der Gesellschaft des universellen 
Spektakels beobachtet? Woher Agamben diese Einsichten gewinnt, wird von 
ihm nicht aufgeklärt. Gleiches gilt für die Superlative, wie beispielsweise »noch 
nie« in der Menschheitsgeschichte oder »den es in der Menschheitsgeschichte 
je gab«100, die Agamben inflationär bemüht. Die exemplarischen Zitationsstel-
len sollen illustrieren, auf welchen Unterscheidungen und Setzungen seine 
Zeitdiagnostik gründet. Aussagen solcher Art gibt es in den Texten Agambens 
sehr viele, allerdings verspricht eine noch detailliertere Auflistung an dieser 
Stelle keinen zusätzlichen Erkenntnisgewinn, zumal die Frage, ob Agambens 

Biographie beraubt worden ist, so ist er seiner Er fahrung enteignet worden (espropria-

to della sua esperienza). Das Unvermögen, Er fahrungen zu machen und mitzuteilen, 

ist vielleicht sogar eine der wenigen Gewißheiten, über die er bezüglich seiner selbst 

ver fügt.« Agamben 2004b, S. 23. »Ich denke, dass die Identitätskrise heute der Dauer-

zustand jeder Nation, jedes Volks ist. Das gilt ganz besonders für Deutschland. Wenn 

ich durch eine deutsche Stadt gehe, durch Berlin zum Beispiel, denke ich, dass diese 

Stadt nur den Namen gemeinsam hat mit jener, die vor dem Krieg Berlin hieß. Das ist 

vielleicht wegen der Zerstörungen so, jedenfalls ist die Stadt heute ein Raum ohne Ge-

dächtnis. Deshalb braucht man wohl so viele so genannte Denkmale.« Agamben 2006c, 

S. 169.

97 | Agamben 2008, S. 29 und 40.

98 | Agamben 2003a, S. 60.

99 | Agamben 2015c, S. 39.

100 | Agamben 2008, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 335

Theorie einem Verfallsnarrativ anhängt, eindeutig beantwortet ist.101 In der 
Kombination des Lager-Paradigmas mit jener weitgestreuten Kulturkritik ent-
steht der Eindruck, dass der Autor die Grundzutaten der Kulturkritik unsys-
tematisch reproduziert. Die Niedergangsgeschichte ist wiederum, im Unter-
schied zu Schmitt und Foucault, nur eingeschränkt anhand historischer 
Ereignisse und eines Epochen-Clusters ›belegt‹, sondern vielmehr entlang des 
Paradigmas des »Lagers« und der Kategorien »nacktes Leben«, »Ausnahme«, 
»Biopolitik«, »ökonomisches Paradigma« erörtert.102 

Pessimistisch blickt Agamben auf die bisherige Geschichte und resümiert, 
ausgehend von der ›ursprünglichen Trennung‹ des Lebens von seiner Form: 
»Die vierundzwanzig Jahrhunderte, die seither verflossen sind, haben keine 
anderen als vorläufige und unwirksame Lösungen gebracht.«103 Durch diese 
negative Darstellung der Menschheitsgeschichte werden potenziell feststell-
bare Unterschiede ununterscheidbar, damit verlieren auch historisch-basale 

101 | Hier sei noch eine weitere Belegstelle zitier t, weil sie schlicht zu exemplarisch 

ist, um nicht genannt zu werden: »Dieser Spaltung setzt die neue unpersönliche Identi-

tät nicht etwa die Illusion der Einheit, sondern die einer unendlichen Vervielfachung 

der Masken entgegen. Indem sie das Individuum mit einer rein biologischen, asozialen 

Identität verschweißt, eröffnet sie ihm die Möglichkeit, im Internet all jene Masken und 

zweiten und dritten Leben anzunehmen, von denen keine ihm je wirklich zugehören wird. 

Dazu gesellt sich die hemmungslose, fast schon unverschämte Lust, von einer Maschine 

erkannt zu werden, unbelastet von den affektiven Verstrickungen, die mit der Anerken-

nung durch einen anderen Menschen unweigerlich einhergehen. Je mehr der Großstadt-

bewohner die Vertrautheit mit den anderen verloren hat, je weniger er es vermag, sei-

nesgleichen in die Augen zu schauen, umso tröstlicher ist die vir tuelle Vertrautheit mit 

dem Dispositiv, das gelernt hat, ihm bis auf die Retina zu blicken. Je weiter der Verlust 

jeder wirklichen Identität und Zugehörigkeit for tgeschritten ist, umso befriedigender ist 

es, von den unzähligen, nur geringfügig sich unterscheidenden Varianten der Großen 

Maschine erkannt zu werden: vom Drehkreuz am U-Bahn-Eingang, vom Geldautomaten, 

von der Kamera, die ihn freundlich betrachtet, wenn er die Bank betritt oder durch die 

Straßen geht, von der Vorrichtung, die sein Garagentor öffnet, vom zukünftigen obliga-

torischen Personalausweis, der ihn immer und überall als das erkennbar macht, was er 

ist. Ich existiere, wenn mich die Maschine erkennt oder zumindest sieht; ich bin leben-

dig, wenn die Maschine, die keinen Schlaf kennt, sondern immerzu wacht, mein Leben 

verbürgt; ich werde nicht vergessen, wenn das Große Gedächtnis meine numerischen 

Daten gespeichert hat.« Agamben 2010b, S. 92f.

102 | Historische Belege finden sich durch die Zitation der christlichen Theologen 

und teilweise zur Geschichte des 20.  Jahrhunderts, aber darüber hinaus synthetisier t 

Agamben die Geschichte seit der Antike entlang seines Paradigmas zu einer langen ge-

schichtlichen Linie.

103 | Agamben 2002, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus336

Differenzierungen wie Antike, Mittelalter, Moderne ihre Bedeutung. Es geht 
Agamben darum, den ›Ursprung‹ der abendländischen Politik zu benennen 
und von dort eine direkte Linie in die Gegenwart, »in das Zeitalter des Spek-
takels und des absoluten Nihilismus«104, zu ziehen. Davon ausgehend warnt 
Agamben vor einer »beispiellose[n] biopolitische[n] Katastrophe«105 und diag-
nostiziert, dass »in Europa wieder Vernichtungslager öffnen (was bereits ein-
zutreten beginnt)«106 und prognostiziert den »weltweiten Bürgerkrieg«107.

7.3	I de ale

Vor dem Hintergrund dieser Niedergangswahrnehmung und Zeitdiagnos-
tik stellt sich die Frage, mit welchem Ideal Geschichte und Gegenwart kon-
frontiert werden, um zu einer solchen Beurteilung zu gelangen? Zunächst 
ist das beobachtungsleitende Kontrastmittel »Lebens-Form«108 zu nennen. 
Verbunden sind damit positive Bezüge auf die Kategorien »Rest« und »Zeu-
genschaft«, welche im Folgenden skizziert und systematisiert werden sollen. 
Die Lebens-Form ist weiterhin verbunden mit den Konzepten der »Profanisie-
rung« und »Geschäftslosigkeit«. Da diese beiden vor allem Handlungsalter-
nativen beschreiben, werden sie im Kapitel »Die kommende Gemeinschaft?« 
thematisiert, in welchem die Prognosen Agambens für eine »kommende Poli-
tik« diskutiert werden.109 Ferner wird meine (Re-)Konstruktion zeigen, dass 

104 | Agamben 2003a, S. 76.

105 | Agamben 2002, S. 198.

106 | Agamben 2006b, S.  28. Oder auch: »Ja, der Ausnahmezustand hat heute erst 

seine weltweit größte Ausbreitung erreicht.« Agamben 2004a, S. 102.

107 | Ebd., S. 103. »Es spricht also einiges dafür, dass die Gestalt, in der die Mensch-

heit ihrer Vernichtung entgegen geht, die Gestalt des planetarischen Kleinbürgertums 

ist.« Agamben 2003a, S. 61. Ein weiteres Beispiel für eine solche negative Gegenwarts-

deutung: »Und wenn wie es heute nunmehr geschehen ist, das natürliche Leben voll-

ständig in die pólis einbezogen ist, verschieben sich diese Schwellen, wie wir sehen 

werden, über die dunkle Grenzen, die das Leben vom Tod trennen, hinaus, um einen 

lebenden Toten zu bezeichnen, einen neuen homo sacer [uomo saro].« Agamben 2002, 

S. 140.

108 | Je nach Verlag oder Zeitschrif t wird dieser Begrif f mit bzw. ohne Bindestrich ge-

schrieben. Ich habe mich entschieden die Variante »Lebens-Form« zu verwenden, um 

die von Agamben erhoff te Verbindung zu betonen. 

109 | Die systematische Darstellung der von Agamben vorgeschlagenen alternativen 

Politikformen ist eine Konstruktionsleistung meinerseits, weil gerade dieser Autor sei-

ne Aussagen hierzu über verschiedene Schrif ten ver teilt hat und die unterschiedlichen 

Konzepte nur lose miteinander verbunden sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 337

Agambens Ideale und seine Erwartung an eine »kommende Politik« einerseits 
sehr eng miteinander verbunden sind sowie andererseits, dass die Bezüge zwi-
schen den genannten Begriffen in dieser poetischen Philosophie nicht syste-
matisch ausgearbeitet sind. 

Der erste Teil des Homo-sacer-Projektes endet mit der Feststellung: »Vom 
Lager gibt es keine Rückkehr zur klassischen Politik.«110 In diesem Sinne 
schließt ebenfalls der zweite Band »Ausnahmezustand« mit der Überzeugung: 
»Vom tatsächlichen Ausnahmezustand, in dem wir leben, ist es nicht möglich, 
in den Rechtszustand zurückzukehren, […]«.111 Jede Politik und jedes Rechts-
system ist demnach in der Logik der souveränen Ausnahme gefangen, und 
jeder Emanzipationsversuch wird zwingend zu neuen Ausnahmezuständen 
führen, welche die Dynamik des sogenannten Lager-Dispositives wiederho-
len. Ein solch pessimistischer Determinismus prophezeit allen »Revolutionen, 
Aufständen und neuen Verfassungen«112 und entsprechend auch allen Refor-
men und sozialen Bewegungen, die auf der Basis der bestehenden politischen 
Ordnung und mit dem Mittel des Rechtes für eine bessere Politik kämpfen, 
das Scheitern im Ausnahmeraum des Lagers:113 »And it will not be possible 
to think another dimension of politics und life if we have not first succeeded 
in deactivating the apparatus of the exception of bare life.«114 Von dieser ›Ge-
wissheit‹ ausgehend und den Umstand ignorierend, dass das Denken einer an-
deren Politik demnach erst nach dem Ende des einschließenden Ausschlusses 
des nackten Lebens möglich ist – was jedoch noch nicht eingetreten ist –, dis-
kutiert Agamben die Möglichkeit einer Überwindung der rechtlich-politischen 
Trennung des Lebens von seiner Form:

»Sollten wir, statt endlos zwischen Abschaffung und Beibehaltung des Rechts, des Ge-

setzes hin- und herzuschwanken, nicht eher versuchen, die Beziehungen zwischen Le-

ben und Recht, zwischen Recht und Gewalt anders und genauer zu denken? Etwa so wie 

die Franziskaner-Mönche: Sie verstanden ihre Regel gerade nicht als Gesetz, sondern 

als Lebensform, als Gestaltung ihres Zusammenlebens, übrigens bei einem Verzicht auf 

110 | Ebd., S.  197. Weiter heißt es: »Nur eine Politik, die der fundamentalen biopoli-

tischen Spaltung des Abendlandes Rechnung trägt, wird diese Oszillation anhalten 

können und dem Bürgerkrieg, der die Völker und Staaten teilt, ein Ende setzen.« Ebd., 

S. 189.

111 | Agamben 2004a, S. 102. 

112 | Agamben 2015c, S. 40.

113 | Bemerkenswert ist, dass dieser Diagnose- und Prognosekomplex die oft mit der 

Moderne verbundene Verrechtlichung und Bürokratisierung aller Lebensbereiche als 

Schimäre ›enttarnt‹. Denn in ›Wirklichkeit‹ ist es gerade das Gegenteil, die Zunahme von 

rechtsfreien Räumen (Lagern), zu konstatieren – so zumindest Agamben.

114 | Agamben 2015b, S. 264f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus338

die Idee von Eigentum. Sie haben das Recht nicht auf das Leben angewandt, sondern 

überschritten, ohne es abzuschaffen.«115 

Die Isolierung des Lebens von seiner Form durch das Gesetz und die darauf 
gründende politische Ordnung soll demnach aufgehoben werden durch die 
Lebens-Form: »Ein politisches Leben, das sich an der Idee der Glückseligkeit 
orientiert und in einer Lebens-Form zusammengehalten wird, ist denkbar nur 
nach der Emanzipation von dieser Trennung, als unwiderrufliche Abkehr von 
jeglicher Souveränität.«116 Es geht um nicht weniger als ein komplett anderes 
Verständnis des menschlichen Lebens.117 Der Herausforderung, Glück und 
Glückseligkeit zu definieren, stellt sich Agamben in diesem Kontext nicht, 
sondern überlässt es den Imaginationen und Assoziationen des Lesers und der 
Leserinnen, jene Kategorien zu konkretisieren. Die »Emanzipation von dieser 
Trennung« bezeichnet wiederum die Revision der ›ursprünglichen‹ Unter-
scheidung von bíos und zōḗ. Dies bedeutet einerseits, dass eine Rehabilitie-
rung oder Rückkehr zur politischen Organisationsform der Antike hier – im 
Gegensatz zu anderen kulturpessimistischen Entwürfen – dezidiert ausge-
schlossen wird. Andererseits erscheint auch kein anderer politischer Lösungs-
ansatz der letzten »vierundzwanzig Jahrhunderte«118 als Alternative, weil die 
Lebens-Form, die sich Agamben wünscht, die andere Seite von jeder Form von 
Politik ist, die es in der abendländischen Geschichte jemals gab.119 »Unter dem 
Begriff Lebens-Form verstehen wir dagegen ein Leben, das niemals von sei-
ner Form geschieden werden kann, ein Leben, in dem es niemals möglich 
ist, etwas wie ein bloßes Leben zu isolieren.«120 Die »kommende Politik« der 
Lebens-Form produziert kein nacktes Leben, weil sie gar nicht zwischen zōḗ 
und bíos trennt, sondern die Einheit von Leben und Recht durch Überschrei-
tung denkt. Das Konzept der Lebens-Form zielt auf die Aufhebung bzw. die 
›Unwirksammachung‹ der bisherigen okzidentalen Geschichte und stellt die 
Aufgabe, künftig hinter die ›ursprüngliche‹ Trennung des Lebens zurückzu-
kehren. Das dahinterstehende Ideal impliziert, dass Sozialität nicht rechtlich 

115 | Agamben 2006c, S. 168.

116 | Agamben 1994, S. 254. Vgl. weiterhin: Agamben 2006b, S. 17.

117 | »Die gesamte Auffassung vom Leben muss hinter fragt werden, wenn das Leben 

tatsächlich als Vermögen gedacht werden soll, das seine eigenen Formen und Verwirk-

lichungen stetes übersteigt.« Agamben 2013c, S. 330.

118 | Agamben 2002, S. 21.

119 | Die Ordensregeln der Mönche des Mittelalters sind in diesem Sinne keine Politik 

und werden im Kapitel »Die kommende Gemeinschaft?« diskutier t.

120 | Agamben 2006b, S. 13. Vgl. hierzu: Agamben 1994, S. 251.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 339

geregelt werden müsste, und entsprechend glaubt Agamben mit dieser ima-
ginierten Form des Zusammenlebens, dass dies auch nicht notwendig ist.121 

Was Agamben als Lebens-Form charakterisiert, erscheint derweil auch 
für ihn selbst schwierig, dies konkret zu beschreiben. Jene Form des Lebens 
bezeichnet demnach »Lebensmöglichkeiten« als reine »Potenz«.122 Mit der 
»Potenz« bedient sich Agamben wiederum der aristotelischen Unterscheidung 
von Akt und Potenz. Der Akt bezeichnet die realisierte Möglichkeit, wohinge-
gen die Potenz das Offene, noch nicht Entschiedene, die nicht realisierte Mög-
lichkeit bezeichnet. Diese Alternative zur bisherigen Politik assoziiert Agam-
ben nun mit dem »Denken« als Erfahrung einer reinen Mittelbarkeit:

»Denken nennen wir das Band, das die Lebensformen in einen unauflöslichen Zusam-

menhang setzt, als Lebens-Form konstituier t. Darunter verstehen wir nicht den indivi-

duellen Gebrauch eines Organs oder einer psychischen Fähigkeit, sondern eine Er fah-

rung, ein experimentum, deren Gegenstand der potentielle Charakter des Lebens und 

des menschlichen Verstandes ist. Denken bedeutet nicht einfach, von dieser oder jener 

Sache, von diesem oder jenem Inhalt des sich vollziehenden Denkens, sondern zugleich 

von der eigenen Rezeptivität er fasst zu sein, in jedem Gedachten der Er fahrung einer 

reinen Potenz des Denkens zu machen.«123 

Im »Denken« identifiziert Agamben das »einheitliche Zentrum einer kom-
menden Politik«; eine Art spirituelle Kollektiv-Intellektualität, die unaufhör-
lich das Leben mit seiner Form verbindet.124 Diese Erfahrung des Denkens ist 
nicht im Sinne Immanuel Kants zu verstehen, das hier vorgestellte »Denken« 
steht in klarer Opposition zum subjektiven Vernunftgebrauch, zur Ration und 
zum modernen Wissen. Denken meint hier »Erfahrung einer reinen Potenz« 
des Denkens. Wobei »rein« aus theologisch-christlichen Bezügen stammt, 
im Sinne einer ›reinen, quasi göttlichen Kraft‹. Derart entrückt, ist solchem 
»Denken« selbst die Mitteilung von Inhalten gefährlich, weil diese direkt mit 
Zwecken verbunden sind. Die unscharfen Konturen jener »kommende[n] 

121 | Die dieser Annahme zugrunde liegenden anthropologischen Setzungen werden 

im Kapitel »Anthropologie« besprochen.

122 | Agamben 2006b, S.  13. An anderer Stelle bedient sich Agamben zur Beschrei-

bung der Lebens-Form der von Dante entlehnten Figur der multitudo, als »eines Tätig-

seins […], das in jedem Akt seinen eigenen shabbat verwirklicht und in jeder Tätigkeit 

die eigene Untätigkeit und Potenz auszustellen vermag.« Agamben 2013d, S. 426. Sie-

he zum Romantikverdacht gegenüber dem Konzept der Lebens-Form insb.: Lüdemann 

2003, S. 242.

123 | Agamben 2006b, S. 17f.

124 | Vgl. Agamben 1994, S. 256.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus340

Politik«125 lassen sich vielleicht als kollektive Reflexivität verstehen, die völlig 
von konkreten Inhalten entleert ist, »also ein Leben, in dem es, so wie es ge-
lebt wird, um das Leben selbst, ein Leben der Möglichkeit geht.«126 Eine solch 
»reine Politik« muss jeder Form von Zwecksetzung entsagen, weil Ziele im-
mer gleichbedeutend sind mit Sinnvernichtung, da so viel anderes ebenfalls 
möglich ist bzw. möglich erscheint.127 Jede Festlegung und Eingrenzung ist in 
dieser Perspektive ein Verlust an Möglichkeiten. »Einem Wort, das nicht ver-
pflichtet, nicht befiehlt noch etwas verbietet, sondern nur sich selbst spricht, 
entspräche ein Handeln als reines Mittel, das ohne Bezug auf ein Ziel, nur sich 
selbst zeigt.«128 Somit stellt jene »reine Politik« radikal auf Kontingenz ab, als 
ein Handeln bzw. Denken, das seinen Sinn in sich selbst trägt und nie auf ein 
Ergebnis, ein Produkt oder Ähnliches ausgerichtet sein darf. Stattdessen soll 
eine Möglichkeit gefunden werden, durch gedanklichen Austausch sich gegen-
seitig der Möglichkeitsfülle des Denkens zu versichern. »Mit anderen kom-
munizieren können wir nur über das, was in uns wie in den anderen Potenz 
geblieben ist, und jede Mitteilung [comunicazione] ist […] vor allem Mitteilung 
nicht eines Gemeinsamen [comune], sondern einer Mittelbarkeit [comunicabi-
lita].«129 Die kollektive Referenzialität als Denken der Mittelbarkeit muss somit 
immer in der Schwebe bleiben, weil die »reine Potenz« sich in jedem Augen-
blick verflüchtigt, in dem eine Möglichkeit gewählt wird. Die »reine Potenz« 
und das »reine Mittel« sind immer von der Veralltäglichung bedroht, was 
Agamben ebenfalls anmerkt: »Nichts ist aber so zerbrechlich und so prekär 
wie die Sphäre der reinen Mittel.«130 Das Verb »rein« deutet es an, diese Poli-
tik bzw. dieser Kontrast wird als völlig unschuldig dargestellt. Da sie sich für 
nichts entscheiden darf bzw. kann, belastet sie sich nicht mit den Folgen einer 
Entscheidung; verharrt in der Zone der Ununterscheidbarkeit, aus der heraus 
alles, was das Politische bzw. die Politik bisher auszeichnet, vollkommen ›un-
rein‹ erscheinen muss. 

Mit Schmitts politischem Pessimismus ließe sich hiergegen argumen-
tieren, dass auch eine ›reine Politik‹ keine Entpolitisierung und Neutralität 
verspricht, letztlich ist auch diese ›kommende Politik‹ gezwungen, zwischen 
Freund und Feind zu unterscheiden, womit sich ein klarer Unterscheid jener 
beiden Form von Pessimismus zeigt. Die Lebens-Form ist die Gegenseite der 
Entfremdung, welche die gegenwärtige Form des Leben unter den Bedingun-

125 | Agamben 2006b, S. 20.

126 | Agamben 1994, S. 255.

127 | Vgl. zur Diskussion der Verwirklichungschancen dieser Politik: Marchart 2010, 

S. 221ff.

128 | Agamben 2004a, S. 104.

129 | Agamben 2006b, S. 18f.

130 | Agamben 2005b, S. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 341

gen der Biopolitik und der ›Herrschaft des ökonomischen Paradigmas‹ (aus)
zeichnet. Agamben hält seiner Gegenwart nun vor, dass eine friedliche Le-
bensweise möglich ist, weil Sozialität ontologisch betrachtet auch jenseits von 
Freund-Feind-Konstellationen denkbar ist. Denn die Lebens-Form leben, wür-
de bedeuten, das ›eigentliche Sein‹ zu leben. Dagegen erscheint Schmitt die 
Entpolitisierung als ontische Täuschung seines ›Zeitalters‹, weil aus ontologi-
schen Gründen immer eine Politisierung folgen kann. Der Heidegger-Schüler 
Agamben plädiert für eine Seinsweise, die sich völlig von den Niederungen der 
politischen Sphäre befreit und sich erhaben in der Zone der beliebigen Potenz 
einrichtet.131 Dieses Ideal erklärt auch den moralischen Duktus der Analysen 
Agambens. Das transzendentale Offenhalten aller Möglichkeiten dient seiner 
Weltbeobachtung als Kontrastfolie, gegen jede Festlegung, gegen jede subjek-
tive Identität, gegen jede Machtausübung, gegen jedes zweck- und wertratio-
nales Handeln usw., damit entwickelt Agamben einen transhistorischen Maß-
stab, der die bisherige Geschichte und damit unsere Gegenwart derart defizitär 
erscheinen lässt. Die Lebens-Form bezeichnet eine Einheit, die vor bzw. nach 
der Unterscheidung von bíos und zōḗ, also vor und nach der uns bekannten 
Form von rechtlich-politischer Organisation, möglich sein soll.

Wobei sich die Frage aufdrängt, ob die »reine Mittelbarkeit« als Mittel ohne 
Zweck nicht der Quadratur des Kreises gleicht. Zumal das Denken der Mittel-
barkeit das Ziel verfolgt, eine Lebens-Form zu erschaffen, also gegen Unter-
scheidung von bíos und zōḗ gerichtet ist und somit nicht ziellos, sondern sehr 
wohl im Rahmen von Mittel-Zweck-Kalkulation operiert.132 Weiterhin müsste 
sich dieses Denken der »reinen Potenz« in irgendeiner Form der Sprache be-
dienen, aber Agamben sieht in der Sprache dieselbe Logik der einschließenden 
Ausschließung am Werk wie in der rechtlich-politischen Sphäre.133 Erschwe-
rend kommt hinzu, dass die Sprache unter den Bedingungen der »Gesellschaft 
des Spektakels« vollkommen Teil des Problems geworden ist: »Das alte Haus 
der Sprache (und mit ihm die literarische Tradition, auf der die Satire gründet) 

131 | Weiterhin weisen Agambens Überlegungen zur Lebens-Form, teilweise bis in 

den Wortlaut hinein, klare Parallelen zu Heideggers Ausführungen zum Dasein im § 9 

in »Sein und Zeit« auf. Vgl. Heidegger 2006, S.  41-45. Siehe zu dieser These: Geulen 

2009, S. 179. 

132 | »Die Tätigkeit, die dabei herauskommt, wird so zu einem reinen Mittel, das heißt 

einer Praxis, die, obschon sie hartnäckig an ihrer Natur als Mittel festhält, sich von der 

Verbindung mit einem Ziel emanzipier t, vergnügt ihren Zweck vergessen hat und jetzt 

als Mittel ohne Zweck auftreten kann. Die Schöpfung eines neuen Gebrauches ist also 

für den Menschen nur möglich, wenn er einem alten Gebrauch entschärft, unwirksam 

macht.« Agamben 2005b, S. 84.

133 | Vgl. Agamben 2002, S. 30ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus342

ist nunmehr von oben bis unten korrumpiert und manipuliert.«134 Spätestens 
hier zeigt sich die Schwierigkeit: Wie kann Agamben diese Diagnose stellen, 
ohne sich in einem Selbstwiderspruch zu verfangen? Wenn die Sprache kons-
titutiv mit der Trennung von bíos und zōḗ einhergeht, und wenn die Sprache 
heute derart »korrumpiert und manipuliert« ist, wie kann Agamben seine kri-
tische Analyse in sprachlicher Form überhaupt artikulieren? Zwei Lösungen 
erscheinen hier denkbar: Erstens könnte Agamben über Erkenntnismöglich-
keiten außerhalb der Sprache verfügen oder, zweitens, seine kritischen Ein-
schätzungen zur Sprache sind falsch. 

Anzumerken ist mit Blick auf das Ideal der Leben-Form, dass Agamben, im 
Gegensatz zu Foucaults Rekurs auf die Erfahrung, keine neue Identitätspolitik 
oder irgendeine Utopie eines Körpergefühls vorschlägt.135 Die Materialität der 
Körperlichkeit verspricht keinen Ausweg: 

»Auch der Begrif f des ›Körpers‹ ist, wie der des Sexes und der Sexualität, immer schon 

in ein Dispositiv eingefaßt und sogar immer schon biopolitischer Körper und nacktes 

Leben, und nichts in diesem Körper und in der Ökonomie seiner Lüste scheint uns einen 

festen Boden und Halt gegen die Ansprüche der souveränen Macht zu gewähren.«136 

Die Absage erscheint nur folgerichtig, zumal die souveräne Macht das Le-
ben und damit die Körper so vollständig kontrolliert »wie nie zuvor« in der 
menschlichen Geschichte. Aber wie das emanzipatorische Projekt der Lebens-
Form ohne den Bezug auf biologischen Körper und leibliche Praxen möglich 
sein soll, bleibt offen. Zunächst wirkt es, als ob hier die fast ausweglose Gefan-
genschaft der Körper in den Dispositiven der Macht radikalisiert wird, indem 
eine »andere Ökonomie der Lüste«137 vollkommen ausgeschlossen wird. Aber 
gleichzeitig und paradoxerweise will Agamben »aus dem biopolitischen Kör-
per, aus dem nackten Leben selbst den Ort machen, an dem sich eine gänzlich 
in nacktes Leben umgesetzte Lebensform herausbildet und ansiedelt, ein bíos, 
der nur seine zōḗ ist.«138 Die Befreiung scheint somit nur außerhalb des bíos 
denkbar, aber wie die Emanzipation gerade vom nackten Leben, das ohnmäch-
tig der Willkür des Souveräns ausgeliefert ist, ihren Ausgang nehmen soll, 
muss hier zunächst dahingestellt bleiben. Unklar bleibt weiterhin, wie diese 
Verbindung mit Bezug auf den biologischen Körper und gleichzeitig ohne 
den »Begriff des ›Körpers‹« zu denken ist. Der Träger, sozusagen das Subjekt 

134 | Agamben 2006b, S. 68. Siehe zur ›Entfremdung der Sprache‹ u.a. auch: Agam-

ben 2003a, S. 76.

135 | Vgl. Geulen 2009, S. 115f.

136 | Agamben 2002, S. 196.

137 | Ebd., S. 197.

138 | Vgl. ebd., S. 197.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 343

der Lebens-Form, soll der Homo sacer sein, somit sympathisiert Agamben – 
wie Foucault – mit den Opfern und Verlierern der menschlichen Geschichte, 
wohingegen Schmitt Agambens Utopie der Lebens-Form, die ihren Ausgang 
beim Homo sacer nimmt, entgegenhalten würde: »Ein Leben, das gegenüber 
sich selbst nichts mehr hat als den Tod, ist kein Leben mehr, sondern Ohn-
macht und Hilflosigkeit.«139 Ohne Schmitt zuzustimmen, bleibt in Agambens 
Konstruktion in der Tat ungeklärt, wie dieses Denken »festen Boden und Halt 
gegen die Ansprüche der souveränen Macht«140 bietet und wie es in irgendeine 
Form von politischem Handeln überführt werden kann? Der politische Sou-
verän schafft den Homo sacer und entscheidet über ihn. Gemessen an Agam-
bens eigenen Aussagen versprechen Denken und Intellektualität dem Homo 
sacer, der im Lager vegetiert, wenige Chancen auf eine faktische Verbesserung 
seiner Situation. Dass die Erläuterungen hierzu geheimnisvoll anmuten, ist 
wiederum kein Zufall, sondern die Formulierungen sind der Tatsache geschul-
det, dass sich Agamben stark auf theologische Formulierungen und Narrative 
stützt. Letzteres wird schließlich auch anhand der Kategorien Rest und Zeu-
genschaft demonstriert.

Mit »Rest« bezeichnet Agamben einen Überschuss, eine Nicht-Identität, 
die mit jeder Einheit einhergeht, insbesondere mit jedem politischen Volk. 
Entliehen ist diese Kategorie aus den Bibelstellen der Paulusbriefe (Röm 11, 
1-26), welche die messianische Errettung des Restes des Volkes Israels verspre-
chen.141

»Ich begann darüber nachzudenken, wie ein Volk als ›Rest‹ gedacht werden kann, nicht 

als etwas Substanzielles, auch nicht im Sinne unserer gegenwärtigen demokratischen 

Tradition, also als etwas, das mit Mehrheit und Minderheit zu tun hat, sondern als etwas, 

das immer übrig bleibt. Damit entkommt man dem Gegensatz von Mehrheit und Minder-

heit, denn auch dieser würde einen Rest hinterlassen und dieser ›Rest‹ wäre das Volk 

als politisches Konzept.«142

Agamben betont, dass der Rest das ist, was »übrig bleibt«.143 Der Rekurs auf 
den Rest als ›Volk bzw. des Volkes‹ als Rest entzieht sich – ähnlich wie die Le-
bens-Form – der politischen Sphäre in hegemonialen Darstellungen, mit ihren 
vielfältigen Problemen, angefangen bei der Entscheidungsfindung durch 
Mehrheitsentscheidung etc. Die damit einhergehende Kritik verweist nach-
vollziehbar darauf, dass jedes ›Volk‹ eine widersprüchliche Kategorie darstellt, 

139 | Schmitt 2002, S. 95.

140 | Agamben 2002, S. 196.

141 | Vgl. Agamben 2006a, S. 66. Vgl. Finkelde 2007, S. 56f.

142 | Agamben 2010c.

143 | Vgl. zur politischen Konzeption des Restes insb.: Hetzel 2007, S. 107ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus344

die einerseits als »reiner Ursprung jeder Identität« vorausgesetzt werden und 
gleichzeitig permanent performativ hergestellt werden muss, durch den Aus-
schluss dessen, was es nicht ist.144 Das ›Volk‹ ist immer unerreichbar, und es 
hat auch keinen ›Ursprung‹; in jedem Volk gibt es eine Kluft der Nicht-Identi-
tät der Gemeinschaft mit sich selbst, die es anzuerkennen gilt.

Das bedeutet, dass jede Identität einen gescheiterten Versuch darstellt, weil 
sie immer einen Rest produziert, der mit ihr nicht identisch ist und sie deshalb 
von sich selbst trennt. Agamben bemüht in der Folge Walter Benjamin, um zu 
bestimmen, was in theologischen Zusammenhängen mit dem Rest gemeint 
ist, wer dazu zählt und wer nicht. Der Rest eines Volkes ist demnach keine 
»zählbare Menge« oder eine Identität,145 – was naheliegend erscheint – son-
dern: »Das ausgewählte Volk – jedes Volk – definiert sich im entscheidenden Augen-
blick notwendigerweise als einen Rest, als ein Nicht-Alles.«146 

Wie ist die Definition des Volkes als »ein Nicht-Alles« zu verstehen? Kri-
tisiert wird durch diese Dekonstruktion der politischen Gemeinschaft das 
Denken in Einheiten und die damit verbundenen Identitäts- und Substanz-
kategorien. Agambens Theorie des ausgesonderten Restes geht derweil von 
Bibelstellen aus, in denen Paulus zwischen Juden und Nicht-Juden sowie zwi-
schen Juden des Hauches und Fleisches differenziert. Diese Trennungen sind 
nicht identisch und führen in der wechselseitigen Anwendung aufeinander 
jeweils zu einer »doppelten Negation«. D.h. es gibt Juden, die »nicht Nichtju-
den« sind, sowie Nicht-Juden, die »nicht Nichtjuden« sind. Agambens Quasi-
Dialektik will damit über die Opposition von A/Nicht-A hinaus auf das Dritte, 
eine doppelte Negation, die Paradoxie eines Restes als »nicht Nicht-A«. Diese 
Aussonderung der Aussonderung oder »Teilung der Teilung« ist der Rest eines 
Volkes, das ununterscheidbar nur im Sinne eines »Nicht-Alles« zu bestimmen 
ist.147 

Deshalb bezieht sich Agamben auf die Figur des Restes, diese »erlaubt im 
besonderen, unsere antiquierten und vielleicht unverzichtbaren Begriffe von 
Volk und Demokratie aus einer neuen Perspektive heraus zu überdenken.«148 
Agamben reagiert damit in gewisser Weise auf eine erkenntnistheoretische 
Verunsicherung; seine Kritik zeigt, dass jedes Volk in einer Paradoxie fundiert 

144 | Agamben 2006b, S. 33. 

145 | Vgl. Agamben 2006a, S. 67.

146 | Ebd., S.  67f. Der entscheidende Augenblick ist der Moment der messianischen 

Errettung, d.h. die »wirkliche Ausnahme«, den Agambens Paulus Rekonstruktion in der 

Jetztzeit veror tet, was ich im Kapitel Geschichtsphilosophie weiter diskutieren werde.

147 | Ebd., S. 63f. Auf Seite 64 findet sich hierzu eine Grafik, die vielleicht zum besse-

ren Verständnis beiträgt. 

148 | Ebd., S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 345

ist: Als Identität, die aber »[…] nie mit sich identisch sein kann«.149 Der Rest 
markiert genau diese Bruchstelle im Volk und wird deshalb von Agamben 
zum »einzig realen politischen Subjekt«150 erhoben. Damit bedient sich jene 
Dekonstruktion einer Denkfigur, welche es doch irgendwie erlaubt, die Ein-
heit in der Differenz zu identifizieren.151 Wiederum geht Agamben von der 
»ursprüngliche[n] Struktur des Politischen« aus, die zwischen zōḗ und bíos 
trennt, um zu folgern: 

»Das Volk trägt also den fundamentalen biopolitischen Bruch immer schon in sich. Es 

ist das, was nicht eingeschlossen werden kann in das Ganze, dessen Teil es ist, und was 

der Gesamtheit nicht angehören kann, in die es immer schon eingeschlossen ist.«152 

Somit enthält jedes Volk im »Inneren notwendig den fundamentalen biopoli-
tischen Bruch«, eine Zone der Ununterscheidbarkeit, einen Rest, der in der 
Unterscheidung von zōḗ und bíos nicht aufgeht. Diese »Spaltung« ist nach 
Agamben »ursprünglicher […] als jede von Freund und Feind«, wobei der 
Prozess der Trennung von bíos und zōḗ zur Schaffung des Volkes ebenfalls 
»einem nicht endenden Bürgerkrieg« entspricht.153 So ist auch das, »was Marx 
Klassenkampf nennt«, nach Agamben:

»[…] bei rechtem Hinsehen nichts anderes als dieser inwendige Krieg, der jedes Volk 

entzweit und der erst dann ein Ende haben wird, wenn, in der klassenlosen Gesellschaft 

oder im Reich des Messias, Volk [Popolo] und Volk [popolo] in eins fallen und es ein Volk 

im eigentlichen Sinne nicht mehr geben wird.«154 

Damit behauptet Agamben, dass der Rest mehr ist als ein Mittel zur Dekons-
truktion. Der Rest – so die messianischen Anspielungen – soll als »Rettungs-
instrument«155 alle Differenzen überwinden. Anders formuliert: Legitimer 
Ausgangspunkt der von Agamben vorgeschlagenen politischen Praxen soll 
der Rest sein, der jenseits von Mehrheit und Minderheit angesiedelt ist, diese 

149 | Ebd., S. 70.

150 | Ebd., S. 70. 

151 | »Der ›Muselmann‹ wird für Agamben dort Ausdruck messianischer, nicht auf 

eine Identität verweisender Menschlichkeit, wo er aller Menschlichkeit beraubt ist, und 

gleichzeitig taucht für Agamben bei Paulus die Rede vom ›messianischen Rest‹ dort auf, 

wo jedes Identitätsdenken im Namen des Messias durch eine ›Teilung der Teilung‹ zer-

brochen wird.« Finkelde 2007, S. 57.

152 | Agamben 2006b, S. 33.

153 | Ebd., S. 33.

154 | Ebd., S. 33.

155 | Geulen 2015, S. 221.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus346

Differenz quasi aufhebt in einer Zone der Ununterscheidbarkeit. Für unseren 
Zusammenhang entscheidend ist, dass die messianische Kategorie des Restes 
als Kontrast dazu führt, dass alle Staatswesen und die bekannten politischen 
Gemeinschaften als illegitim erscheinen.156

Schließlich ist auf Agambens Konstruktion des Zeugen zu verweisen, 
von welcher er sich eine sogenannte »Wegmarke« für eine Ethik nach Ausch-
witz erhofft.157 Ob Agamben diesem Anspruch mit seiner Theoretisierung 
der Zeugenschaft gerecht wird, darüber lässt sich streiten, zumal er Ethik als 
»Lehre vom glücklichen Leben« definiert, ohne jenen Ansatz weiterzuverfol-
gen.158 Allgemein definiert, versucht eine Ethik, Regeln zu formulieren, als 
Antwort auf die Frage, wie wir leben wollen oder sollen. Ethik ist die Theo-
rie der Moral. Hierfür fragt Agamben zunächst sehr basal, wie überhaupt ein 
Zeugnis von Auschwitz möglich ist. Unmöglich erscheint ihm eine Ethik, die 
noch in Kategorien wie gut und böse denkt, moralische Verhaltenscodes auf-
stellt oder gar in juristischen Kategorien operiert. Die Ethik muss also, wie die 
»kommende Politik«, zunächst vom Recht befreit werden. Durch einen etymo-
logischen Exkurs in die Antike versucht Agamben zu beweisen, dass »Schuld 
und Verantwortung zu übernehmen« gleichbedeutend damit ist, »den Bereich 
der Ethik zu verlassen.«159 Auch die »Würde« des Menschen ist nach den Er-
fahrungen von Auschwitz als Kategorie einer Ethik unhaltbar geworden. Was 
in Auschwitz geschah, ist insgesamt nicht verstehbar, weil die Frage nach dem 
»warum« an dem Ausmaß der Verbrechen scheitert – so Agamben. 

Davon ausgehend, versucht sich Agamben an der Paradoxie, die Nicht-Ver-
stehbarkeit zu akzeptieren und gleichzeitig aufzuheben. Ihr Fundament findet 
diese neue Ethik ausgerechnet im nationalsozialistischen Vernichtungslager 
selbst, in der hier produzierten extremsten Form des nackten Lebens, dem 
sogenannten »Muselmann«. Hiermit sind Lagerinsassen bezeichnet, die sol-
che Schrecken erlitten haben, dass der Verstand und die Instinkte erloschen 
sind. Der Begriff Muselmann entstammt der Bezeichnungspraxis in Konzen-
trationslagern, wobei in unterschiedlichen Lagern unterschiedliche Begriffe 
gebraucht wurden, deren Herkunft sich nur bedingt historisch rekonstruieren 
lässt. Unabhängig davon sieht Agamben im Muselmann den Schlüssel einer 
neuen Ethik: »Der Muselmann, in dem sie ihre extreme Formulierung fin-

156 | Was Agamben mit der obligatorischen Verhängniserzählung begründet: »In die-

ser Perspektive ist unsere Zeit nichts anderes als der erbitter te und methodisch durch-

geführte Versuch, die Spaltung, die das Volk entzweit, dadurch zu schließen, dass das 

Volk der Ausgeschlossenen radikal eliminier t wird.« Agamben 2006b, S. 34.

157 | Agamben 2003c, S.  9. Siehe zu Agambens Theorie des Zeugen auch: Schmidt 

2007b, S. 90ff.

158 | Agamben 2003c, S. 21. 

159 | Ebd., S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 347

det, ist der Wächter an der Schwelle einer Ethik, einer Lebensform, die dort 
beginnt, wo die Würde endet.«160 Verständlich ist diese Aussage nur in dem 
Wissen darum, dass das »vollständige Zeugnis« des Muselmanns gerade in 
der Unmöglichkeit besteht, von seiner eigenen Vernichtung Zeugnis ablegen 
zu können. In Agambens Logik haben die Überlebenden die ›eigentliche‹ Ver-
nichtung nicht erlebt, und diejenigen, welche die Shoa erlebt haben, zeugen 
für die Unmöglichkeit des Zeugnisses. So entsteht eine Lücke zwischen der 
Unmöglichkeit des wirklichen Zeugnisses und dem Zeugnis der Überleben-
den, letztere bezeichnet Agamben als »Pseudo-Zeugen« eines Zeugnisses 
ohne Autorität. »Die ›wirklichen‹ Zeugen, die ›vollständigsten Zeugen‹ sind 
diejenigen, die kein Zeugnis abgelegt haben und kein Zeugnis hätten ablegen 
können. Es sind die, die ›den tiefsten Punkt des Abgrundes berührt haben‹, die 
Muselmänner, die Untergegangenen.«161 Diese von ›Eigentlichkeitsvorstellun-
gen‹ ausgehende Klassifizierung zwischen Vernichteten und Überlebenden 
befremdet. Jedenfalls soll der Muselmann der »wirkliche Zeuge« sein, weil 
er die Entsubjektivierung bis zum äußersten Punkt erlitten hat. Aber Agam-
ben bleibt an dieser Stelle nicht stehen, sondern spinnt ein Wechselverhältnis 
von Überlebenden und Muselmann, von »Subjektivierung und Entsubjektivie-
rung, der Humanisierung und Enthumanisierung«162, welches sich schließ-
lich in der Paradoxie der Zone der Ununterscheidbarkeit aufhebt: 

»Weil es Zeugnis nur gibt, wo es eine Unmöglichkeit zu sagen gab, weil es einen Zeugen 

nur gibt, wo eine Entsubjektivierung stattfand – deswegen ist der Muselmann tatsäch-

lich der vollständige Zeuge, deswegen ist es nicht möglich, den Muselmann vom Über-

lebenden zu trennen.«163 

Am Ende des Textes hebt Agamben die beschriebene Trennung von Musel-
mann und Überlebendem somit wieder auf und konstatiert, »daß der Musel-
mann sich in einer absoluten Ununterscheidbarkeit von Faktum und Recht, 
Leben und Norm, von Natur und Politik bewegt.«164 Somit ist der Muselmann 
der Idealtypus des Homo sacer, und somit in einem Maße der Ununterscheid-
barkeit von Mensch und Unmensch, Leben und Tod preisgegeben wie kein 
Lebewesen zuvor. Als Homo sacer steht der Muselmann auf der Schwelle, auf 
welcher die Grenze zwischen Mensch und Unmenschen verschwimmt. Mit 
der Ethik, die ihren Ausgang in der Zone der Ununterscheidbarkeit nimmt, 
bedient sich Agamben wiederum eines Kontrastmittels, dass darauf zielt, 

160 | Ebd., S. 60.

161 | Ebd., S. 30.

162 | Ebd., S. 138.

163 | Ebd., S. 138.

164 | Agamben 2002, S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus348

Gegensätze und Unterscheidungen überhaupt verschwimmen zu lassen. Der 
Muselmann ist der extremste Versuch, aus dem Menschen alles Menschliche 
zu beseitigen. Dies anzuerkennen und damit dem Muselmann alles Mensch-
liche abzusprechen, dagegen wehrt sich Agambens Ethik, die stattdessen, auf 
der Schwelle der Ununterscheidbarkeit von Mensch und Tier, Mensch und Un-
mensch, Leben und Tod usw., nach »einer Ethik, einer Lebensform« Ausschau 
hält. Diese Ethik einer Lebens-Form nach Auschwitz soll nicht zwischen bíos 
und zōḗ trennen und damit verhindern, dass nacktes Leben »abgetrennt wer-
den und zu Grunde gehen muß, damit ein menschliches Leben Subjekten als 
eigenes zugeschrieben werden kann«.165 Hier zeigt sich wiederum die Verbin-
dung zwischen Lebens-Form und dem Zeugnis des Muselmanns: Agambens 
Ethik nach Auschwitz ruft den Muselmann als Zeugen der Anklage auf, um die 
Unmöglichkeit einer trennscharfen Abgrenzung von Mensch und Unmensch, 
bíos und zōḗ zu beweisen: »Denn keine Ethik darf sich anmaßen, einen Teil 
des Menschlichen auszuschließen, so unangenehm und schwer es auch sein 
mag, ihn anzuschauen.«166 Darüber hinaus beweist das »Subjekt des Zeugnis-
ses« nach Agamben, dass »überhaupt jede Subjektivität ein Rest ist«.167 Jene 
Zeilen am Ende des Buches stellen den Versuch dar, eine inhaltliche Klam-
merung zwischen der Theorie des Restes eines Volkes und der Subjektivität 
als Rest vorzunehmen. Jedes Volk und jedes Subjekt gründen nach Agamben 
auf dem Versprechen eines »tèlos«, der sich aber immer als trügerische und 
gewaltsame Konstruktion erweist. Weil dieser Endzustand nicht erreichbar ist 
und zwingend mit dem Ausschluss des Nicht-Identischen einhergeht, womit 
auch immer ein Rest produziert wird, der die »irreduzible Kluft«168 bezeugt. 

Schließlich inszeniert Agamben mit dem Muselmann eine »Ikone des Lei-
dens«169, welcher alleine »wahres Zeugnis« von Auschwitz ablegen kann bzw. 
könnte. Jesus Christus musste gekreuzigt werden, und Agambens Muselmann 
übertrifft den Messias noch, indem er die schlimmste Entmenschlichung und 
entsetzlichsten Leiden, die es in der Menschheitsgeschichte jemals gab, er-
fährt. An dieser Stelle zeigt sich, wie juristisch-politische durch theologisch-
spirituelle Konzepte ausgetauscht werden, und wie Agambens Konstruktion 
mit der christlichen Vorstellung von Errettung durch Leiden korrespondiert. 
Agamben säkularisiert bzw. profanisiert die Leidensgeschichte Christi und die 

165 | Agamben 2003c, S. 138.

166 | Ebd., S. 55. In gewisser Weise geht es Agamben darum, den Menschen jenseits 

des Humanen zu denken, worauf ich im Kapitel »Die anthropologische Maschine« noch 

einmal eingehe.

167 | Ebd., S. 138.

168 | Ebd., S. 139.

169 | Finkelde 2007, S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 349

christliche Zeugenschaft, so dass sich das Zeugnis von Auschwitz und das 
Zeugnis von Jesus Christus annähern. 

Die Kombinationen und das essayistische Vorgehen Agambens illustrie-
ren, dass es nicht um einen konkreten Gegenentwurf geht, der im Rahmen 
des Bestehenden angesiedelt ist und entsprechend auch nicht nach diesen Re-
geln konstruiert ist. Vielmehr verbinden jene Ideale die Hoffnung auf eine 
Aufhebung bzw. das »Unwirksam machen« der menschlichen Zivilisation 
in ihrer bisherigen Gestalt. Diese Ideale stellen einen Kontrast her, welcher 
es erlaubt, die Defizite der Gegenwart in der oben dargestellten Form zu er-
kennen. Die Lebens-Form zeigt die gewaltsame Trennung von bíos und zōḗ 
durch den einschließenden Ausschluss des Rechts. Der Rest imaginiert eine 
Gemeinschaft, die »nicht alles ist«; eine Konstruktion, die Gemeinschaft neu 
imaginiert. Erkennbar werden hierdurch vor allem die Mängel aller sonstigen 
Formen von Gemeinschaft. Das Zeugnis des Muselmanns fungiert schließ-
lich als Richtschnur, an der sich der Abgrund der Schaffung des Menschen 
durch Ausschluss zeigt sowie auch die Grenze anderer Ethiken. Infolgedessen 
erklärt sich, wieso die Gegenwart von Agamben derart negativ beschrieben 
wird: »Im Zeichen des ›Als-ob-nicht‹ zu leben heißt, alle rechtlichen und so-
zialen Eigenschaften abzulegen, ohne dass dieses Ablegen eine neue Identität 
begründet.«170 Wie Agamben diese Nicht-Identität politisch umzusetzen hofft, 
wird im folgenden Kapitel diskutiert.

7.4	 Die kommende Gemeinschaf t? 

Was kann überhaupt noch getan werden, in einer Zeit, in der »Politik voll-
ständig Biopolitik geworden ist«171? Die Antworten, die Agamben hierauf gibt, 
sind im Weiteren zu prüfen und umfassen die Profanisierung, die kommende 
Gemeinschaft einer beliebigen Singularität sowie die Verwirklichung der Le-
bens-Form im Kloster des Mittelalters. 

170 | Agamben 2015c, S. 40.

171 | Agamben 2002, S.  128. Eine Darstellung dessen, was Agamben als politische 

Lösung betrachtet, zeigt, wie eng in diesem Theoriekosmos normativ-fiktives Ideal und 

vage Andeutungen einer alternativen Politik verbunden sind – und bisweilen in eins fal-

len. Hierzu konstatier t Daniel Loick: »Zu den notorischen Unklarheiten der politischen 

Philosophie Agambens gehört die Frage nach den Alternativen zu der von ihm so dras-

tisch kritisier ten abendländischen politischen Rationalität.« Loick 2011c, S.  194. So 

gestaltet es sich schwierig, eine trennscharfe Unterscheidung zwischen der Kontrastfo-

lie, also dem Ideal und der alternativen Politik vorzunehmen, zumal die Verweise auf die 

»kommende Politik« der Lebens-Form weit verstreut über die Schrif ten des italienischen 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus350

Zunächst ist anzumerken, dass sich konkrete Vorschläge für einzelne Politik-
felder in Agambens Texten fast nicht finden, und wenn, so beispielsweise Über-
legungen zur Lösung des Nahost-Konfliktes oder zum »lateinischen Imperium«, 
dann tragen diese vor allem zur Entzauberung des Autors bei.172 Stringent nach 
Agambens Theorie argumentiert können sich lokale Alternativen den globalen 
Imperativen nicht entziehen und bieten somit keinen Ausweg.173 Alle uns be-
kannten politisch-rechtlichen Institutionen sind – wie oben bereits dargelegt 
– diskreditiert. Eine Verbesserung kann es demnach unter den Bedingungen 
der gewaltsamen Verbindung von Recht und Leben nicht geben.174 Insofern ist 
Agambens (weitestgehende) Ablehnung, im Rahmen des Bestehenden Lösungen 
aufzuzeigen, konsequent, und demgemäß hat er die Hoffnung auf den politi-
schen Kampf oder eine Revolution bereits aufgegeben. Dem Recht ist nicht durch 
neues Recht und dem Souverän nicht durch eine bessere Souveränität zu ent-
kommen, vielmehr nimmt diese pessimistische Kausalität an, dass jeweils eine 
denkbar schlechte Welt durch eine neue, ebenfalls schlechte, ersetzt wird.175 Jede 

Philosophen ver teilt sind. Agambens politische Philosophie wird hier zunächst in Bezug 

auf die entworfene Alternative untersucht, um anschließend die der gesamten Konst-

ruktion zugrunde liegende Anthropologie und Geschichtstheorie darzustellen und den 

damit verbundenen politischen Pessimismus herauszustellen.

172 | Vgl. zu Agambens Idee, wie Jerusalem als Hauptstadt zweier Staaten zu denken 

ist: Agamben 2006b, S. 28-31. Weiterhin hat Agamben vorgeschlagen, die Europäische 

Union durch ein »Lateinisches Imperium« zu ersetzen. Dies basier t auf der Annahme, 

dass »die kapitalistische Produktionsweise, die sich nach der industriellen Revolution 

durchzusetzen begann, in den Ländern des Mittelmeerraums auf Hindernisse und Wi-

derstände gestoßen ist.« Die mediterrane Lebens-Form der Geschäftslosigkeit wider-

setzt sich demnach der Logik des kapitalistischen Marktes, womit Agamben mindestens 

latent Nationalcharaktere heraufbeschwört. Entlang der Unterscheidung Gebrauch/Be-

sitz entwir f t Agamben die Alternative einer »Geschäftslosigkeit«: »Sie bezeichnet weder 

Nichtstun noch Muße, sondern eine besondere Form der Tätigkeit, die darin besteht, die 

Werke der Ökonomie, des Rechts, der Biologie und so weiter zu deaktivieren und außer 

Kraft zu setzen, um sie einem neuen Gebrauch zu öffnen.« Agamben 2015c, S. 40.

173 | »Globalisierung, Lokalisierung – wo man sie findet, sind sie schon kombinier t 

und integrier t in Machtstrategien. Die globalen Räume und die lokalen Zonen stehen in 

einem sehr komplexen Zusammenhang.« Agamben 2006c, S. 169.

174 | »Doch solange keine völlig neue – das heißt nicht mehr auf die exceptio des nack-

ten Lebens gegründete – Politik da ist, wird jede Theorie und jede Praxis in eine Sack-

gasse steckenbleiben, und der ›schöne Tag‹ des Lebens wird das politische Bürgerrecht 

nur über Blut und Tod erlangen oder in der vollkommenen Sinnlosigkeit, zu der es die 

Spektakel-Gesellschaft verdammt.« Agamben 2002, S. 21. Siehe auch 188ff.

175 | »Wird die Macht nur von der konstituierenden Gewalt umgestürzt, geht sie un-

weigerlich aus der unausgesetzten, end- und ausweglosen Dialektik von konstituieren-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 351

politische Strategie, im Sinne von Mittel- und Zweckrelationen, ist selbst Teil der 
modernen Rationalität, die es durch Weltentsagung zu überwinden gilt.176 Agam-
bens Überlegungen zu Alternativen bedeuten: »Flucht und Rückzug«.177 Damit 
vertritt er im Rahmen der bestehenden Verhältnisse einen politischen Pessimis-
mus, der jedweder politischen Handlungsalternative das Scheitern prophezeit. 

Die erhoffte Verbindung von Leben und Form ist somit nicht als Verände-
rung oder Gestaltung der modernen Gesellschaft vorstellbar, sondern nur in 
Abgrenzung denkbar. Eine Strategie, das Leben und die Form zu verbinden, ist 
die sogenannte Profanisierung.178 

»Aus meiner Sicht würde ich also sagen: Der Kapitalismus – die Gesellschaft, in der wir 

leben – treibt jene Absonderung, die die Religion definier t, ins Extrem. Das Heilige und 

das Profane sind nicht mehr klar voneinander geschieden. Was wir heute vielmehr vor-

finden, ist die Trennung jedes Gegenstands, auch jeder menschlichen Aktivität, von sich 

selbst: die reine Form einer absoluten Trennung.«179 

Die These der »Trennung jeder menschlichen Aktivität, von sich selbst« ope-
riert wiederum mit einer Eigentlichkeitskonstruktion und erzählt die Ge-
schichte eines Verlustes. Mit der Wahrnehmung einer Entfremdung bzw. 
›Absonderung‹ des menschlichen Welt- und Selbstverhältnisses in kapitalisti-
schen Gesellschaften scheint hier unterstellt, dass es früher anders, d.h. ›bes-
ser‹ gewesen ist. Interessant ist nun die Unterscheidung von Heiligem und 
Profanem. Profanisierung lässt sich mit Entweihung oder Entwürdigung über-
setzen und ist in Agambens theoretischem Kosmos eine positive Kategorie 
und klar von Säkularisierung zu unterscheiden. Säkularisierung bedeutet für 
Agamben lediglich, dass Macht aus der göttlichen in die menschliche Sphäre 
übergeht, ohne dass die Macht als solche angetastet würde.180 Die Profanierung 
hingegen schafft das Sakrale nicht ab, sondern transformiert durch einen Ritus 

der und konstituier ter, rechtssetzender und rechtswahrender Gewalt in anderer Gestalt 

wieder hervor.« Agamben 2015c, S. 40.

176 | »Darum wird die künftige Politik, sofern über sie hier eine Voraussage zulässig ist, 

nicht mehr Kampf um die Eroberung oder die Kontrolle des Staates seitens neuer oder 

alter sozialer Subjekte sein, sondern Kampf zwischen dem Staat und dem Nicht-Staat 

(der Menschheit), unüberwindliche Trennung zwischen den beliebigen Singularitäten 

[singolarità qualunque] und der staatlichen Organisation.« Agamben 2006b, S. 78.

177 | Agamben 2015c, S. 40.

178 | Wobei der Terminus Strategie von Agamben sicherlich abgelehnt werden müsste, 

beruht doch eine Strategie, ebenso wie eine Taktik, auf Mittel/Zweck-Kalkulationen, 

was dem Postulat der reinen Mittelbarkeit entgegensteht.

179 | Agamben 2009b.

180 | Vgl. Agamben 2005b, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus352

sakrale Dinge in profane, wodurch diese wieder dem menschlichen Gebrauch 
zur Verfügung stehen.181 Profanisierung bezeichnet, in Anlehnung an theo-
logisch-rechtliche Riten im antiken Rom, ein Verfahren, durch welches eine 
Rückgabe von Dingen aus der sakralen Ordnung an den alltäglichen Gebrauch 
möglich sein soll. Hinter dieser Verwendung des Begriffes Gebrauch steht die 
Unterscheidung von Gebrauch und Konsum bzw. anderen ›entfremdeten‹ For-
men von Benutzung. Profanisierung ist sozusagen Agambens Gegenkonzept 
zu Säkularisierung. Profanisierung »entkräftet die Vorrichtungen der Macht 
und gibt dem allgemeinen Gebrauch die Räume zurück, welche die Macht 
konfisziert hatte.«182 Profanisierung bedeutet eine Befreiung der Dinge, die 
›der Kapitalismus‹ genommen hat: »Der Gebrauch, dem das Heilige zurück-
gegeben wird, ist ein besonderer Gebrauch, der nicht mit dem utilitarischen 
Konsum zusammenfällt.«183 Die »kapitalistische Religion« wiederum überant-
wortet alles »dem Konsum und der Zurschaustellung«184, wodurch die Din-
ge für die Menschen unbenutzbar werden. Profanierung hebt, beispielsweise 
durch das kindliche Spiel, im Tanz oder bei einem Fest, diese Entfremdung 
auf. Durch das Spiel soll es etwa möglich sein »das Tor zu einem neuen Glück« 
zu öffnen.185 Agamben romantisiert vor allem das kindliche Spiel als eine un-
schuldige Praxis des Gebrauches gegen das als »falsch und unterdrückend«186 
empfundene Verhältnis, welches der moderne Mensch zu den Dingen unter-
hält. Die Profanisierung soll also durch Handlungen wie Spiel, Tanz oder Fest 
erfolgen, d.h. mittels einer Form des »reinen Gebrauches«, welcher nicht auf 
ein bestimmtes Ziel gerichtet ist, sondern reine Mittelbarkeit ist.187 Dahinter 
steht die Hoffnung, Dinge anders oder überhaupt wieder gebrauchen zu kön-
nen, ohne dass sich die Logik von Nutzung, Konsum, Souveränität, Gewalt 

181 | Vgl. ebd., S.  70. Nach Agamben »wurden heilige Dinge, etwa Opfergaben, der 

alltäglichen Benutzung durch die Menschen entzogen und an heiligen Orten vom Alltag 

getrennt. Aber es gab eine Rechtsprozedur, durch die sie den Menschen zurückgegeben 

werden konnten, und die nannte man Profanierung. Das geopfer te Tier zum Beispiel 

durf te verspeist werden. Profanierung ist die Rückführung des Heiligen in den freien 

Gebrauch durch Menschen.« Agamben 2006c, S. 169.

182 | Agamben 2005b, S. 75.

183 | Ebd., S. 73.

184 | Ebd., S. 74.

185 | Ebd., S. 74. »Wie die nicht mehr befolgte, sondern gespielte religio die Tür zum 

Gebrauch öffnet, so werden die Gewalten der Wir tschaft, des Rechts und der Politik, 

durch das Spiel entschärft, das Tor zu einem neuen Glück.« Ebd., S. 74.

186 | Ebd., S. 73.

187 | »Wäre es nicht die beste Strategie, uns mit dem Dispositiv des Rechts zu konfron-

tieren – und zu versuchen, einen neuen möglichen Gebrauch des Rechts zu er finden? 

Mit anderen Worten: Können wir mit dem Recht spielen?« Agamben 2009b.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 353

usw. wiederholt. Letztlich soll diese Form der Profanisierung gerade das Recht 
neutralisieren, gewissermaßen von seiner Gewaltförmigkeit läutern. 

Eine Schwierigkeit dieses Ansatzes resultiert aus Agambens Zeitdiagnose, 
nach der das Heilige und das Profane heute nicht mehr unterschieden werden 
können.188 Darauf angesprochen erklärt Agamben: 

»Natürlich habe ich keine Gebrauchsanweisung. Aber dass es schwierig ist, heißt ja 

nicht, dass es unmöglich ist. Denken wir zum Beispiel an die Spiele der Kinder – man 

weiß übrigens, dass fast alle Kinderspiele auf alte religiöse Rituale zurückzuführen sind. 

Kinder wenden einen speziellen Gebrauch – und ein solcher ist das Spiel – auf Dinge 

an, die zuvor in anderen Sphären abgesondert waren. Wie etwas dem allgemeinen Ge-

brauch zurückgeben, was abgetrennt war in der kapitalistischen Religion? Das ist unser 

Problem.«189 

Diese Antwort löst jedoch das logische Problem nicht, dass der sakrale Bereich 
zunächst identifiziert werden muss, um die Dinge zu profanisieren. Vor jenem 
Hintergrund ist auch Agambens Kritik am Tourismus zu verstehen, welcher 
den »Kultus und den Hochaltar der kapitalistischen Religion darstellt«, nach 
Agamben die »verzweifelte Erfahrung, die es gibt, [weil hierdurch, Anm. d. A.] 
unwiderruflich die Fähigkeit des Benutzens und jegliche Möglichkeit des Pro-
fanierens verloren«190 ist. Darüber hinaus sind auch die Möglichkeiten, durch 
Profanisierung die Dinge dem »wahren Gebrauch« zurückzugeben, überall 
prekär, weil der Kapitalismus mit ansteigender Tendenz die Dinge dem Ge-
brauch entzieht. Das Perfide des kapitalistischen (wie sozialistischen) »Me-
dienspektakels«191 ist nach Agamben die Schaffung eines ›pseudo-heiligen Be-
reiches‹, in dem »Nicht-Profanisierbare[s]« entsteht, also eine Sakralisierung, 
welche eine Profanisierung gar nicht mehr erlaubt.192 Kapitalismus, so schreibt 
Agamben mit Bezug auf Benjamin, ist eine Religion, 

»eine ›Kultreligion, vielleicht die extremste, die es je gegeben hat. […] Eben weil der 

Kapitalismus mit allen seinen Kräften nicht die Erlösung, sondern die Schuld, nicht die 

Hoffnung, sondern die Verzweiflung beabsichtigt, zielt er als Religion nicht auf die Ver-

wandlung der Welt, sondern auf ihre Zerstörung.«193 

188 | Vgl. ebd.

189 | Ebd.

190 | Agamben 2005b, S. 83.

191 | Ebd., S. 74.

192 | Ebd., S. 90.

193 | Ebd., S. 77f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus354

Diese und andere Umsetzungsschwierigkeiten scheint Agamben selbst zu se-
hen, wenn er ergänzt: »Die Profanierung des Nicht-Profanierbaren ist die poli-
tische Aufgabe der kommenden Generation.«194 Dadurch wird die intendierte 
Lösung in Richtung einer ungewissen Zukunft vertagt. Jedenfalls bleibt offen, 
wie die gegenwärtige Katastrophe, ›in der wir leben‹, ganz akut durch Profa-
nisierung gelindert werden kann, wenn dies doch die Aufgabe künftiger Ge-
nerationen sein soll. Im Moment ist jedenfalls keine unmittelbar umsetzbare 
Lösung vorhanden und Profanisierung ganz aktuell kein politischer Ausweg. 

Neben der Profanisierung beruft sich Agamben auf eine weitere Varian-
te einer kommenden Politik, die sogenannte »beliebige Singularität«, deren 
Konturen er in der Schrift mit dem programmatischen Titel »Die kommende 
Gemeinschaft« andeutungsweise umreißt. Der Titel stellt zweierlei zur Dis-
position: das Kommende und die Gemeinschaft. Die Verheißung des Kom-
menden ist ein Versprechen, welches ideengeschichtlich häufig als das eines 
kommenden Reiches oder des Messias anzutreffen ist. Mit dem zweiten Be-
griff folgt Agamben einer poststrukturalistischen Auseinandersetzung über 
Gemeinschaftsbildung, die vor allem von Jacques Derrida, Jacques Rancière 
und Jean-Luc Nancy geprägt ist.195 Der Titel »Die kommende Gemeinschaft« 
und das Religiös-Assoziative des Textes belegen zunächst, wie stark Agamben 
mit seinen Überlegungen an den französischen Diskurs anschließt, der vom 
Poststrukturalismus zurück auf Émile Durkheim und Georges Bataille ver-
weist. Gerade letztere Autoren befragten Gemeinschaftsbildung hinsichtlich 
der Bedeutung des Sakralen in modernen Gesellschaften.196 Ausgangspunkt 
und Gegenstand dieser Theorien der Gemeinschaft »waren Riten, Feste, ge-
meinschaftliche Mythen und Spiele – also all jene im engeren Sinne nicht-ra-
tionalen Handlungszusammenhänge.«197 Das sind nicht zufällig gerade jene 
Praxen, die Agambens Profanisierungskonzeption bemüht, welche sich auf 
ein intuitives, unbewusstes Moment und die Preisgabe der Vernunft verlässt, 
womit Agamben letztlich die Mythologisierung von Weltbezügen befürwortet. 

Ansatzpunkt von Agambens Gemeinschaftsbildung soll dem Text »Die 
kommende Gemeinschaft« folgend die Sprache selbst sein. Allerdings ist die 
Sprache immer schon mitschuldig an der Unterscheidung von zōḗ und bíos 
und muss dementsprechend aus ihrer reduzierten Form gelöst werden. Es geht 
Agamben um eine neue, bisher undenkbare Form politischer Kommunikation 
und Gemeinschaftsbildung. Die Sprache muss sozusagen neu gedacht wer-
den, als reine Mitteilsamkeit, um das Band zwischen Leben und Form wieder 

194 | Ebd., S. 78.

195 | Vgl. Gertenbach et al. 2010, S. 158ff.

196 | Vgl. ebd., S. 155ff.

197 | Ebd., S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 355

als Lebens-Form herzustellen. Ferner soll es dem »potenziellen Sein«, also der 
kommenden Gemeinschaft, gelingen, alle Möglichkeiten offen zu halten: 

»Gemeinschaft und Möglichkeit identifizieren sich restlos, denn als Innewohnen eines 

gemeinschaftlichen Prinzips in jeder Möglichkeit ist Funktion des notwendig potentiel-

len Charakters jeder Gemeinschaft. Unter immer schon in actu gegebenen Lebewesen, 

die immer schon dieses oder jenes wären, oder als diese oder jene Identität bestimmt, 

in der sie ihre ganze Möglichkeit erschöpfen, könnte es keine Gemeinschaft geben, son-

dern nur Koinzidenzen und faktische Teilungen.«198 

Die potenzielle Gemeinschaftsstiftung soll die sogenannte »beliebige Singu-
larität« stiften: »Im eigentlichen Sinne beliebig ist das Sein, das zum Nicht-
sein fähig ist, das die Potenz zur Impotenz hat, sein eigenes Unvermögen 
vermag.«199 Das Sein oder die Singularität – die Begriffe werden synonym 
verwendet und sind ihrerseits wieder Synonyme für Lebens-Form – siedelt 
Agamben wiederum in der Zone der Ununterscheidbarkeit zwischen Einzel-
nem und Allgemeinem an. Davon ausgehend wird der paradox anmutende 
Auftrag gegeben, die »Passivität selber, die reine Potenz (nicht zu denken)« zu 
denken.200 Das Konzept wird etwas verständlicher, wenn man berücksichtigt, 
dass Agamben mit Unterscheidungen Heideggers arbeitet, Gemeinschaft nur 
auf der Ebene des Seins denken möchte – und damit gelöst von dem Seienden 
sowie den Ausschlüssen, die mit jedem Übergang zum Akt konstitutiv einher-
gehen. Was Agamben vorschlägt, ist eine Form von Gemeinschaft ohne ein 
Wesen, ohne konkrete Eigenschaften und somit ohne Trennungen, sozusagen 
eine grenzenlose Gemeinschaft.201 »Dieses Sein ist, anders als es die grund-
legende Unterscheidung der abendländischen Ontologie verlangt, weder Es-
senz noch Existenz, sondern eine Entstehungsweise; kein Sein, das auf diese 
oder jene Weise existiert, sondern ein Sein, das seine Seinsweise ist.«202 Dieses 
nie Festgelegte, immer Prozesshafte einer Seinsweise ist somit lokalisiert im 
Zwischen-Raum, zwischen dem Einzelnen und Allgemeinen, Individuellen 
und Universellen, zwischen Essenz und Existenz und Idee und Materialität. 
All jene Differenzen werden im beliebigen Sein aufgehoben – so Agambens 
Versprechen. Nicht zufällig ist auch das Kontrastmittel Lebens-Form als die 
Schwelle ein synthetisches Da-zwischen, zwischen dem individuellen und kol-
lektiven Dasein, zōḗ und bíos, konstruiert. Die praktische Möglichkeit dieser 
Synthese voraussetzend, beteuert Agamben: »Das kommende Sein ist das be-

198 | Agamben 1994, S. 255.

199 | Agamben 2003a, S. 37.

200 | Ebd., S. 39.

201 | Vgl. ebd., S. 23.

202 | Ebd., S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus356

liebige Sein.«203 Weiterhin geht er davon aus: »[B]eliebiges Sein und Begehren 
stehen in einem ursprünglichen Verhältnis.«204 Kursiv geschrieben ist die Lie-
be, in beliebig, weil Agamben die Liebe, vergleichbar zur Nächstenliebe, ins 
Zentrum seines Gemeinschaftsideals rückt: »Eine Singularität, die als solche 
ausgestellt wird, ist beliebig, d.h. liebenswert.«205 Die Liebe, von der Agam-
ben spricht, ist »niemals auf diese oder jene Eigenschaft des Geliebten (das 
Blond-, Klein-, Zart-, Lahm-Sein) [gerichtet, Anm. d. A.], noch sieht sie im Na-
men einer faden Allgemeinheit (der universellen Liebe) davon ab: Sie will die 
Sache mit all ihren Prädikaten, ihr Sein, so wie es ist.«206 Damit diese Anerken-
nung des So-Seins möglich ist, soll die Sprache von dem in sie eingelassenen 
Zwang, Subjekte und Identitäten zuzuordnen, befreit werden. Agamben hofft 
auf die »bedingungslose Gemeinschaft ohne Subjekt«,207 welche er mit »pla-
netarischem Kleinbürgertum« verbindet, das eine Art klassenlose globale Ge-
meinschaft bilden könnte. Die Bedingung dafür ist, dass es gelingt »die Sinn-
losigkeit der individuellen Existenz«208 anzuerkennen. Die damit verbundene 
kommende Politik wäre dann eine sprachliche ›MIT-Teilung der Seinsweise‹, 
die alle Identitäten und Differenzen gleichzeitig fortschreibt und aufhebt in 
einer ununterscheidbaren Gemeinschaft. Dieser Endzustand der Geschichte, 
in dem sich die Menschen ohne Identitätszwang nur noch ihrer gegenseitigen 
Harmlosigkeit versichern209, ist nicht ohne bestimmte anthropologische und 
geschichtsphilosophische Setzungen denkbar – worauf ich in den kommen-
den Kapiteln detailliert eingehen werde. Die Gemeinschaft des Seins versucht 
Agamben jedenfalls zu verwirklichen, indem er hofft, allen bisherigen Formen 
der politischen Vergemeinschaftung »einfach den Rücken«210 kehren zu kön-
nen: 

»Ich halte die Zeit für gekommen, dieses überholte Modell aufzugeben, um unser Den-

ken auf etwas zu richten, was man ›destituierende‹ beziehungsweise ›aufhebende Kraft‹ 

nennen könnte – das heißt auf eine Kraft, die die Form einer konstituier ten Gewalt 

203 | Ebd., S. 9. Vgl. Loick 2011c, S. 209.

204 | Agamben 2003a, S. 9.

205 | Ebd., S. 10. Vgl. zur Nächstenliebe auch: Agamben 2006a, S. 122. 

206 | Agamben 2003a, S. 10.

207 | Ebd., S. 61.

208 | Ebd., S. 59.

209 | Hans-Peter Krüger hat Agambens Ansatz wie folgt zusammengefasst: »Gebe man 

die Dinge davon frei, sich unter Identitätszwang ökonomisch und staatlich verwertbar 

darstellen zu müssen, und gebe man die Sprache frei, grammatikalischen Subjekten 

Eigenschaften prädizieren zu müssen, könne die Grenze der Dinge unter einer Aureole 

im Äußeren verrückt werden.« Krüger 2009, S. 28.

210 | Agamben 2015c, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 357

schlechterdings nicht annehmen kann. […] Für die destituierende Kraft müssen völlig 

andere Strategien ersonnen werden, deren nähere Bestimmung eine kommende Politik 

zu leisten hat.«211 

Damit verabschiedet diese Vision alle rationalisierten und institutionalisier-
ten Verbindungen, die unsere Gegenwart – Agambens Zeitdiagnose zufolge 
– auszeichnen und verwirft ferner alle liberalen, kommunitaristischen und so-
zialistischen Gegenkonzepte von Vergemeinschaftung: »Denn die kommende 
Politik ist nicht mehr der Kampf um die Eroberung oder Kontrolle des Staates, 
sondern der Kampf zwischen dem Staat und dem Nicht-Staat (der Menschheit); 
sie ist die unüberwindbare Teilung in beliebige Singularitäten und staatliche 
Organisation.«212 Auch in jener Formulierung bleibt die Gestalt der kommen-
den Politik undeutlich. So wundert es nicht, dass die praktische Ausgestaltung 
und Durchführung dieser »kommenden Politik«, also »deren nähere Bestim-
mung«, wie die der Profanisierung, zur künftigen Aufgabe erklärt wird, die 
aber bereits in der Jetztzeit beginnen soll. Schließlich verspricht der Text »Die 
kommende Gemeinschaft« vor allem das »Kommen« einer besseren Welt, 
ohne zu bestimmen, wie sie konkret aussieht. Agamben beantwortet die Frage, 
wie diese nebulösen Andeutungen konkret in Politik zu übersetzen sind, mit 
dem Verweis auf die »Untätigkeit«213: 

»Nicht die Arbeit, sondern die Untätigkeit und die Entschöpfung sind insofern das Para-

digma der kommenden Politik (wobei kommend nicht mit zukünftig verwechselt werden 

darf). Die Erlösung (Tikkun), von der das Buch handelt, ist kein Werk, sondern eine be-

sondere Ar t der Sabbatruhe. […] Untätigkeit heißt nicht Trägheit, sondern katagesis – 

sie ist eine Tätigkeit, in der das Wie das Was vollkommen ersetzt hat, in der das formlose 

Leben und die unbelebte Form in einer Lebensform zusammenfallen.«214 

Daraus folgt die politische Empfehlung Agambens, auf die ›Katastrophe der 
Gegenwart‹ mit »Rückzug und Flucht« in die »Untätigkeit« zu antworten.215 
Untätigkeit ist hier definiert als Geschäftslosigkeit: »[…] eine besondere Form 

211 | Ebd., S. 40.

212 | Agamben 2003a, S. 79.

213 | »Gegen die naive Emphase, die die Moderne auf Produktivität und Arbeit legt 

(und die ihr den Zugang zur Politik als eigentlichsten Dimension des Menschen dauer-

haft versperr t hat), wird hier der Politik ihre zentrale Untätigkeit wiedergegeben – die 

Tätigkeit, die darin besteht, alle menschlichen und göttlichen Werke unwirksam zu ma-

chen.« Agamben 2010a, S. 13.

214 | Agamben 2003a, S. 105.

215 | Ebd., S.  105. Dieser Ausweg ist eng mit Agambens Geschichtsphilosophie ver-

bunden, worauf ich im Kapitel »Messianischer Pessimismus« eingehen werde.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus358

der Tätigkeit, die darin besteht, die Werke der Ökonomie, des Rechts, der Bio-
logie und so weiter zu deaktivieren und außer Kraft zu setzen, um sie einem 
neuen Gebrauch zu öffnen.«216 Die Untätigkeit versteht Agamben als eine Exit-
Option, die es erlaubt, so zu tun »Als-Ob-Nicht«, als ob die Geltung des Rechts 
ohne Bedeutung wäre. Quasi ein Schwebezustand der Ununterscheidbarkeit, 
in dem alle Eigenschaften aufgehoben und alle Geltungen ohne Bedeutung 
sind und das Leben untrennbar mit seiner Form verbunden ist. Agamben 
versucht offenbar die kommende Gemeinschaft durch theologische Analo-
gien (Sabbat und die Malakha) sprachlich zu fassen. Das Verhängnis unserer 
Gegenwart wird in diesem Zusammenhang als so umfassend dargestellt, dass 
nur noch die »Flucht« in einen ganz anderen Realitätszusammenhang bleibt: 

»Hierher rührt die ohnmächtige Allgemeingültigkeit des beliebigen Seins, die man we-

der mit Apathie noch mit Promiskuität oder Resignation verwechseln sollte. Einzig und 

allein im leeren Raum des Beispiels kommunizieren diese bloßen, von jedweder Ge-

meinsamkeit und Identität entbundenen Singularitäten: Sie haben sich aller Identitäten 

entäußert, um sich das Zeichen (Zusammenzeichen E), die Zugehörigkeit selber anzu-

eignen. In Trickstern und Tagedieben, Gehilfen und Cartoons begegnen uns die ersten 

Exemplare der kommenden Gemeinschaft.«217

Die »ohnmächtige Allgemeingültigkeit des beliebigen Seins« scheint somit ein 
anderes Wort für Lebens-Form zu sein, welche ebenfalls dem Souverän ohn-
mächtig gegenübersteht. Realhistorische Sozialtypen der Lebens-Form wie des 
beliebigen Seins sind dann die Leidenden und Leidtragenden moderner Ver-
hältnisse, beispielsweise der Flüchtling, Tagedieb, Ultrakomatöse usw. Es sind 
die ohnmächtigen Formen des Lebens in der Moderne, auf die Agamben seine 
Hoffnungen gründet. Gleichwohl vereinen die Überlegung zur Profanisierung 
und beliebigen Singularität der kommenden Gemeinschaft, dass Agamben 
diese als Lösung für die durch seine Zeitdiagnose aufgeworfene Problematik 
präsentiert, allerdings nicht im Sinne einer politischen Gebrauchsweisung, 
sondern nur in Form von vorläufigen Überlegungen. 

Vergleichbar verfährt auch die Rückbesinnung auf die »Höchste Armut«. 
In dieser Schrift versucht Agamben, in den Ordensregeln und den damit 
verbundenen Lebensentwürfen der Mönche des Mittelalters Anknüpfungs-
punkte für eine positive politische Praxis finden. Die Ausführungen lassen 
sich folgendermaßen zusammenfassen: Die zu schaffende Lebens-Form hat 
einen ›realhistorischen‹ Vorläufer im mittelalterlichen Kloster: »Um es noch 
einmal zu sagen, es geht nicht um die Rückkehr zum franziskanischen Ideal, 
wie es einmal war, sondern darum, es auf neue Weise zu gebrauchen […]«, 

216 | Agamben 2015c, S. 40.

217 | Agamben 2003a, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 359

d.h. irgendwie aus der Gesellschaft »[…] auszusteigen, um eine radikal andere 
Lebensgemeinschaft oder, was meiner Ansicht nach dasselbe ist, eine radikal 
andere Politik zu begründen.«218 

Wie Foucault konstruiert Agamben ein Ideal aus einer vergangenen Epo-
che: Foucault möchte die Ästhetik der Existenz nach antikem Vorbild in einer 
modernen Form neu begründen und Agamben den Lebensentwurf der Mön-
che im Kloster des Mittelalters in die Moderne transformieren.219 Anzumer-
ken ist hier die unterschiedliche Wahrnehmung des Christentums und des 
Klosters durch Foucault und Agamben. Foucault deutet die Klosterzelle als 
Ausgangspunkt der Rationalisierung und Disziplinierung und nicht als deren 
Gegenkonzept.220 Agamben wiederum schließt positive Anleihen beim anti-
ken Modell dezidiert aus.221 Stattdessen offenbart seine historische Konstruk-
tion des Klosters eine singulär in der Menschheitsgeschichte anzutreffende 
Verwirklichung der Lebens-Form.222 Das Kloster erscheint Agamben als He-
terotopie und nicht als Disziplinaranstalt von Körper und Seele und ebenso 
wenig als Keimzelle der den Kapitalismus tragenden Rationalisierungslogik.223 
Den Mönchen gelang das scheinbar Unmögliche: ein anderer Umgang mit 
dem Gesetz und der Norm, die Regelung des Zusammenlebens als eine auf 
Regeln gegründete Lebensgemeinschaft.224 Agamben differenziert zwischen 
Regel und Gesetz, wobei das Gesetz weiterhin negativ besetzt ist, und kommt 
zu dem Ergebnis, dass sich das Leben der Mönche der Anwendbarkeit des Ge-

218 | Agamben 2015c, S. 40.

219 | »Gegenstand der vorliegenden Untersuchung ist der – am exemplarischen Fall 

des Mönchtums studier te – Versuch, eine Lebens-Form zu schaffen, das heißt ein Le-

ben, das mit seiner Form so innig verbunden ist, dass es von ihr nicht mehr unterschie-

den werden kann.« Agamben 2012b, S. 9.

220 | Vgl. Foucault 2015, S. 121ff.

221 | Vgl. Agamben 2002, S. 197. 

222 | Hierbei bezieht sich Agamben nur auf die Ordensregeln, die historischen Schwie-

rigkeiten der Anwendung und des Zusammenlebens im Kloster spielen in dieser Dar-

stellung keine Rolle. 

223 | Das Herausragende an den Mönchen ist schon die Gründung, als dass sie »das 

erste und einzige Beispiel für einen Gesellschaftsvertrag ist, in dem sich eine Gruppe 

von Menschen der Autorität eines dominus bedingungslos unterwir f t, indem sie ihm die 

Gewalt überträgt […]«. Agamben 2012b, S. 80f.

224 | »Doch wenigstens bis zum heiligen Benedikt ist die Regel keine Norm, sondern 

die Lebensgemeinschaft (das Zönobium, koinos bios), die aus einem Beispiel resultier t 

und in der, folgt man ihrer Logik bis in letzte Konsequenz, das Leben jedes einzelnen 

Mönches darauf angelegt ist, paradigmatisch zu werden und sich als Lebensform zu 

konstituieren.« Agamben 2009a, S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus360

setzes entzieht.225 Hinter dieser Unterscheidung Gesetz bzw. Recht auf der 
einen und Regel auf der anderen Seite, steht der oben beschriebene Verhäng-
niszusammenhang des Gesetzes und die damit verbundene Überzeugung, 
dass universelle Normen Gewalt bedingen und zwingend zu Ungerechtigkeit 
führen.

Agamben möchte im Anschluss an die Franziskaner die Möglichkeit eines 
Habitus als Lebens-Form ergründen. Dieses Leben bzw. diese Lebens-Form 
zeichnete sich dadurch aus, dass sie als »zönobitisches Projekt« ein gemeinsa-
mes Leben ist und kein Einsiedlerdasein, wobei die Gemeinsamkeit deshalb so 
vorbildlich funktionierte, weil es kein Eigentum gab, sondern alles von allen 
gebraucht wurde. Beispielgebend für das Ideal des Lebens der Mönche ist das 
Leben Jesu Christi, welchem diese wiederum durch den eigentumslosen Ge-
brauches ihres Lebens für das geschenkte Leben danken. Anders formuliert: 
Die Mönche gebrauchten sein Leben, um es Gott zu widmen.226 Durch die 
Angleichung des Lebens an die Liturgie entstand nach Agamben ein harmoni-
sches Dasein als Lebens-Form. 

Die Pointe ist wiederum, dass in der Zone der Ununterscheidbarkeit, jen-
seits aller Unterscheidungen der abendländischen Kultur, zwischen Leben 
und Form, etwas Höheres, die Lebens-Form verwirklicht wird. Mit dem Unter-
schied, dass Agamben diesmal nicht nur die normative Geltung betont, son-
dern die historische Faktizität im Franziskanerkloster: »In dem uns interes-
sierenden Zusammenhang kann das Franziskanertum also definiert werden 
– als der Versuch, ein den Bestimmungen des Rechts völlig entzogenes menschliches 
Leben und Handeln zu verwirklichen.«227 Insgesamt zeigt der Text, wie Agamben 
eine historische Phase, das Kloster im Mittelalter, zum ›Goldenen Zeitalter‹ 
verklärt, welches in der Moderne verloren gegangen ist. Eine »Rückkehr« wird 
zwar ausgeschlossen, aber eine Neuentdeckung erscheint gleichwohl vielver-
sprechend: »Die Zukunft Europas ist seine Vergangenheit – freilich unter der 
Bedingung, dass es auf ihrer Höhe ist.«228 In diesem Sinne gilt es, sich des 
mönchischen Ideals zu besinnen und hiervon neuen Gebrauch zu machen.229 

225 | Vgl. Agamben 2012b, S. 48.

226 | Vgl. ebd., S.  10. »Der Liturgisierung des Lebens entspricht eine integrale Ver-

lebendigung der Liturgie. Insofern ist der Mönch das Wesen, das nur von seiner Lebens-

form bestimmt wird, so dass die Vorstellung eines unwürdigen Mönchs letzten Endes ein 

Widerspruch in sich ist.« Ebd., S. 160.

227 | Ebd., S. 152.

228 | Agamben 2015c, S. 39.

229 | »Ich verstehe unter Vergangenheit vielmehr etwas, was noch bevorsteht und was 

dem herrschenden Geschichtsbild entrissen werden muss, damit es sich ereignen kann. 

Wenn ich mich mit der Genealogie des Ausnahmezustands beschäftigt habe, dann des-

halb, weil ich verstehen wollte, was um mich herum geschah; wenn ich die mönchischen 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 361

Allerdings konstatiert Agamben selbst, dass der Eigentumsverzicht der Mi-
noritenbrüder ihnen kaum Schutz bieten konnte vor den kurialen Juristen und, 
dass sich die Lebensführung der Mönche sich schließlich selbst »immer tiefer 
in die juristische Begrifflichkeit [verwickelt, Anm. d. A.], von der sie schließ-
lich überwältigt und besiegt werden«.230 Es war ein unzulänglicher Versuch, 
wie Agamben schreibt.231 Der reine Gebrauch einer Lebens-Form durch Welt- 
und Eigentumsentsagung steht unvermittelt und unüberbrückt den Zwängen 
von Recht, Politik und Ökonomie ohnmächtig gegenüber – zumindest gemes-
sen an der von Agamben entworfenen politischen Philosophie. Dies sind die 
Optionen des »Modell[s] des Ausweges«232, welche nach der Absage an das 
»Modell des Kampfes«, im Sinne der politischen Auseinandersetzungen um 
Herrschaft, noch bleiben: 

»Die beliebige Singularität, die sich die Zugehörigkeit selbst, das In-der-Sprache-Sein 

selbst zu eigen machen will und dafür jede Identität, jede Bedingung von Zugehörigkeit 

ablehnt, ist der neue Protagonist einer kommenden Politik, weder subjektivisch noch 

gesellschaftlich konsistent. Wo immer diese Singularitäten friedlich ihr gemeinsames 

Sein bekunden werden, dort wird ein Tienanmen sein und – früher oder später – werden 

die Panzer auffahren.«233 

Das, was Agamben vorschlägt, führt letztlich zu politischer Ohnmacht und 
Passivität, weil keine politische Handlung denkbar erscheint, die sich nicht 
diskreditiert, indem sie in die souveräne und ökonomische Gesetzmäßigkeit 
zurückfällt oder dieser unterlegen sein muss.234 Die ›kommende Politik‹ als 
reine Mittelbarkeit ist in der Welt, die Agamben konstruiert, immer gefähr-
det, so lässt sich pessimistisch mit Agambens politischem Pessimismus an-
nehmen, weil permanent eine Selbstauflösung durch Zweckrationalität droht. 
Innerhalb und mit dieser pessimistischen Konstruktion erscheint es denkbar, 

Ordensregeln untersucht habe, dann deshalb, weil sie mir die Möglichkeit einer kom-

menden politischen Praxis zu eröffnen schienen. Im Übrigen muss ich gestehen, dass 

ich überhaupt nicht damit einverstanden bin, wenn Sie sagen: ›die westliche, das heißt 

for tschrittsgläubige Philosophie‹. Mir ist kein ernst zu nehmender Philosoph bekannt, 

der sich als progressiv, als for tschrittlich bezeichnet hätte.« Ebd., S. 40.

230 | Agamben 2012b, S. 189.

231 | Vgl. ebd., S. 196.

232 | Agamben 2015c, S. 40.

233 | Agamben 2006b, S. 79. Vgl. hierzu auch: Agamben 2003a, S. 80. 

234 | Oliver Marchart spricht in diesem Zusammenhang von »passivierende[n] Impli-

kationen«. Marchart 2010, S.  222. »Denn wo der Spektakelstaat total und das Lager 

omnipräsent wurde, bleibt nur die messianische Hoffnung – aber kein Spielraum für 

politisches Handeln.« Ebd., S. 232.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus362

dass sich Souveränität und Biopolitik weiterhin störungsfrei durchsetzen. Die 
reine Politik verharrt dann untätig, als potenzieller Widerspruch, der aber im 
Rahmen der bestehenden politischen Ordnung nicht artikuliert werden kann. 
So schließt auch der letzte Band des Homo-sacer-Projektes mit dem Appell, 
eine alternative Politik zu erfinden: »It would be necessary to think an element 
that, while remaining heterogeneous to the system, had the capacity to render 
decisions destitute, suspend them, and render them inoperative.«235

Spannend ist hier das Verhältnis der Zeitdiagnose zur Lösung, bzw. der 
Problem-Lösungs-Zusammenhang: Beide stehen nämlich völlig unvermittelt 
nebeneinander. Die Probleme, die Agamben in der Gegenwart identifiziert, 
erscheinen in dieser Gegenwart unlösbar. Die Alternativen, die präsentiert 
werden, sind theologisch-inspirierte Ausblicke, deren konkrete Gestalt noch 
nicht auszumachen ist.236 In einem ganz anderen Kontext schreibt Agamben: 

»Der französische Terminus conjurer, ›beschwören‹, vereint zwei entgegengesetzte Be-

deutungen in sich, ›herbeirufen‹ und ›austreiben‹. Vielleicht sind die beiden Bedeutun-

gen einander auch gar nicht entgegengesetzt, denn um etwas – ein Gespenst, einen 

Dämon, eine Gefahr – zu beschwören, muß man es ja zuallererst erscheinen lassen.«237 

Vielleicht hat Agamben selbst zunächst eine Gefahr heraufbeschworen, die 
»biopolitische Katastrophe«, das »ökonomische Paradigma« usw., um es zual-
lererst erscheinen zu lassen und ohne die Möglichkeit der Austreibung gleich-
wertig und -zeitig mit zu bedenken. Jedenfalls ist es auffällig, wie präzise und 
verheerend Agambens Beschreibung des Status quo ausfällt und wie geheim-
nisvoll, vage und vertagend die bessere Alternative dargestellt wird. Auch nach 
dem Abschluss des Homo-sacer-Projektes im Jahr 2015 vertröstet Agamben 
also: »Eine Lebensform zu erfinden, die nicht auf der Tat und dem Eigentum 
begründet ist, sondern auf dem Gebrauch – noch so eine Aufgabe, der sich eine 
kommende Politik verschreiben müsste.«238 

235 | Agamben 2015b, S. 278f.

236 | So konstatier t auch Loick im letzten Satz seines lesenwerten Beitrags zu Agam-

ben Gegenstrategien: »Ihr Terrain ist nicht das der Parlamente und Parteien, sondern 

das der Lebensformen selbst; sie wäre also eine genuin nicht-staatliche Politik, deren 

Ziel in der Schaffung von Zonen jenseits des Einflussbereiches der Rechtsgewalt liegt. 

Was aber ihre konkreten Gestalten, Taktiken und Aktionsformen sein können, wäre, da-

bei bleibt es, ›im wesentlichen noch zu er finden‹.« Loick 2011c, S. 211.

237 | Agamben 2009a, S. 104.

238 | Agamben 2015c, S.  40. Siehe hierzu auch: »And if to constituent power there 

correspond revolutions, revolts, and new constitutions, namely, a violence that puts 

in place and constitutes a new law, for destituent potential it is necessary to think ent-

irely dif ferent strategies, whose definition is the task of the coming politicS.  A power 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 363

7.5	 Die anthropologische Maschine 

Der Ausgangspunkt der politischen Philosophie Agambens und der damit ver-
bundenen Zeitdiagnostik ist die Differenz von bíos und zōḗ. Ohne diese ein-
schließend-ausschließende Unterscheidung des Lebens und der Form kann es 
keine politisch-rechtliche Ordnung geben.239 In unserer Gegenwart, unter ›der 
Herrschaft des ökonomischen Paradigmas‹, »tritt das menschliche Leben in 
die Sphäre der Gebrauchsgegenstände und Werkzeuge ein.«240 Das menschli-
che Leben wird zum bloßen Mittel des Zwecks der ökonomischen Nützlichkeit. 
Die einleitende Skizze dieser nicht ganz neuen Kapitalismuskritik zeigt, wie 
stark jene philosophische Betrachtung die Kategorie »menschliches Leben« in 
ihr Zentrum rückt. Für meine Untersuchung stellt sich damit die Frage, wel-
ches Menschenbild Agambens Philosophie impliziert? 

Die Differenzierung von bíos und zōḗ ist eine ideengeschichtlich promi-
nente Gründungsszene unterschiedlicher politischer Philosophien und Anth-
ropologien. Bereits Aristoteles – auf den sich Agamben explizit beruft – grün-
dete seine Bestimmung des Menschen, als »Zoon politikon« und »animal 
rationale« (der Mensch ist das Vernunft- und sprachbegabte Lebewesen), auf 
dieser Unterscheidung. Agamben folgend wird der Mensch als Zoon politikon 
geschaffen, jedoch betont seine Theorie das Moment der gewaltsamen Tren-
nung des Lebens. Indem sich die Rechtsordnung bzw. das rechtlich-bestimmte 
Leben (bíos) durch einen einschließenden Ausschluss des natürlichen Lebens 
(zōḗ) bemächtigt, wird jenes quasi ›unschuldige‹ Leben der willkürlichen Ge-
walt im Ausnahmezustand anheimgestellt und verwandelt sich in etwas Drit-
tes, das nackte Leben.241 Wie die bisherige Analyse gezeigt hat, positioniert sich 
die politische Philosophie der Ununterscheidbarkeit eindeutig moralisch auf 

that has only knocked down with a constituent violence will resurge in another form, in 

the unceasing, unwinnable, desolate dialectic between constituent power and cons-

tituted power, between the violence that puts the juridical in place and violence that 

preserves it.« Agamben 2015b, S.  266. Zuvor hatte Agamben noch Folgendes in Aus-

sicht gestellt: »Erst wenn der vier te, der Lebensform und dem Gebrauch gewidmete Teil 

dieser Untersuchung abgeschlossen sein wird, kann die entscheidende Bedeutung der 

Untätigkeit als eigentlich menschlicher und politischer Praxis in ihrem eigenen Licht 

erscheinen.« Agamben 2010a, S. 13. Lebens-Form und Gebrauch werden von Agamben 

in eine messianische Version integrier t, welche die theorieimmanente Antwort auf den 

diesseitigen politischen Pessimismus darstellt. Letztlich ver traut Agamben sich einem 

selbstentwickelten Messianismus an, welchen ich im Kapitel »Messianischer Pessimis-

mus« diskutiere.

239 | Vgl. Agamben 2002, S. 17.

240 | Agamben 2015c, S. 39.

241 | Vgl. zu Agambens Anschluss an Aristoteles auch: Agamben 2013d, S. 415.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus364

der Seite dieses nackten Lebens und gegen den Souverän. Die Macht, der Staat, 
die herrschende Ordnung usw. erscheinen aus einer solchen Perspektive im-
mer repressiv und schuldig. Steffen Herrmanns Einschätzung, dass Agambens 
»kritische Theorie der Souveränität ganz im Paradigma des Staatsdenkens von 
Thomas Hobbes gefangen bleibt«242, ist insofern zuzustimmen, als das nack-
te Leben als ein vom Recht (einschließend-)ausgeschlossenes schutzlos dar-
gestellt wird. Gleichzeitig assoziiert die Theorie – trotz ihrer Selbstverortung 
in der Tradition Foucaults – Macht und Herrschaft implizit sehr stark mit der 
Konstruktion eines souveränen Staates. Mit Hobbes teilt Agamben hingegen 
keineswegs den positiven Rekurs auf den Staat und das Recht, beide werden 
ausschließlich negativ beschrieben. Der italienische Philosoph verabschiedet 
»jede Theorie vom vertraglichen Ursprung der staatlichen Macht« ebenso wie 
»jeden Versuch, die politische Freiheit auf den Bürgerrechten zu gründen«.243 
Stattdessen gründet jede Souveränität auf dem Ausnahmezustand und der 
hier vollzogenen gewaltsamen Teilung des Lebens von seiner Form.244 Die 
politisch-artifizielle Trennung zwischen der Form des Lebens (bíos) und der 
einfachen Tatsache des Lebens (zōḗ) wird somit in die Bevölkerung wie auch 
jeden einzelnen Menschen eingeschrieben. Folgt man dieser lebensfixierten 
Philosophie, ist jene ›ursprüngliche‹ Trennung nicht ein für alle Mal etab-
liert, sondern muss von der sogenannten »anthropologischen Maschine« fort-
laufend vollzogen werden. Trotz der implizit unterstellten Einheit von Leben 
und Form, Natur und Kultur sowie der expliziten Verwendung der Termini 
Natur und Ursprung, argumentiert Agamben damit, dass er keineswegs von 
einer ursprünglichen Verbindung ausgeht245 und will sich ebenso wenig auf 
ein konkretes Menschenbild festlegen lassen. Vielmehr versucht er, jede posi-
tive Attribution von anthropologischen Eigenschaften zu unterlassen, weil es 
»keine menschliche Essenz« gibt.246 Jede Wesensbestimmung, jede Identität 
führe nur zu einer Differenz, welche immer einen Rest produziert.247 Deshalb 
dreht Agamben die Beweisführung um und kritisiert die unterschiedlichen 
Bestimmungen des Menschen, weil sie immer eine Trennung des Lebens be-

242 | Herrmann 2013, S. 39.

243 | Agamben 2002, S. 190.

244 | »Die fundamentale Leistung der souveränen Macht ist die Produktion des nack-

ten Lebens als ursprüngliches politisches Element und als Schwelle der Verbindung zwi-

schen Natur und Kultur, zōḗ und bíos.« Ebd., S. 190.

245 | Vgl.Agamben 2009a, S. 112f.

246 | Agamben 2006a, S. 65.

247 | »Blanchot hat einmal in Bezug auf das Buch von Antelme geschrieben, daß der 

Mensch das Unzerstörbare ist, das unendlich zerstör t werden kann. Man denke über die 

paradoxe Struktur nach, die in dieser Formulierung steckt: Wenn der Mensch das Unzer-

störbare ist, das endlich zerstör t werden kann, so bedeutet dies, daß es keine mensch-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 365

deuten und damit einen Ausschluss (re-)produzieren: »Es scheint so, daß in 
unserer Kultur das Leben dasjenige ist, was nicht definiert werden kann, aber ge-
rade deswegen unablässig gegliedert und geteilt werden muß.«248 Agamben vertritt 
somit eine negative Anthropologie, in dem Sinne, dass er nicht an eine posi-
tive Bestimmung des Menschen glaubt.249 Allerdings folgt der Philosoph dem 
Verzicht auf positive anthropologische Bestimmung nicht konsequent in allen 
Texten und verknüpft seine anthropologische Dekonstruktion mit der Vorstel-
lung eines Telos des menschlichen Glücks. Dergestalt entsteht eine ambivalen-
te Argumentation, einerseits rechnet Agamben der Geschichte und Gegenwart 
die Kontingenz jeder anthropologischen Differenz vor, andererseits beruft er 
sich in seiner kritischen Theorie normativ auf bestimmte Eigenschaften des 
Menschen.

Zunächst und für die ontische Ebene ist zutreffend, was beispielsweise 
Johan Hartle über Agamben bemerkt, dass »der Mensch vor allem als unbe-
stimmtes Tableau historisch-politischer Einschreibungen hervortritt. Was der 
Mensch ›wesenhaft‹ sei, bleibt unbeantwortet. Nicht jedoch, was historisch aus 
ihm gemacht wurde.«250 So definiert Agamben seinen Lebensbegriff als leeren 
Signifikanten251 und unterstreicht: 

»Die Anthropogenese, die Menschwerdung des Tieres, hat sich nicht in grauer Vorzeit 

ein für alle Mal vollzogen; sie ist ein Ereignis, das unablässig geschieht, ein nicht ab-

geschlossener Prozess, in dem sich entscheidet, ob der Mensch menschlich wird oder 

nicht menschlich bleibt beziehungsweise wieder wird.«252 An anderer Stelle präzisier t 

Agamben: »Die Anthropogenese resultier t aus der Zäsur und der Gliederung zwischen 

Humanem und Animalischem. Diese Zäsur verläuft allererst im Inneren des Menschen. 

[…] Insofern in ihr die Erzeugung des Humanen mittels der Opposition Mensch/Tier, 

human/inhuman auf dem Spiel steht, funktionier t die anthropologische Maschine not-

wendigerweise mittels einer Ausschließung (die immer auch ein Einfangen ist) und einer 

Einschließung (die immer schon eine Ausschließung ist).253 

liche Existenz gibt, die zerstör t oder wiedergefunden werden könnte, daß der Mensch 

das ist, was unendlich zerstör t werden kann, so bedeutet dies auch, daß jenseits dieser 

Zerstörung und in dieser Zerstörung immer ein Rest übrigbleibt, daß der Mensch dieser 

Rest ist.« Ebd., S. 65.

248 | Agamben 2014, S. 23.

249 | Vgl. hierzu u.a.: Hartle 2004 und Herrmann 2013.

250 | Hartle 2004.

251 | »Doch das Leben als solches ist ein leerer Oberbegrif f, der, wie Ivan Illich gezeigt 

hat, sowohl eine Samenzelle als auch eine Person, einen Hund oder eine Biene, einen 

Embryo oder eine Zelle bezeichnen kann.« Agamben 2015c, S. 39.

252 | Ebd., S. 39.

253 | Agamben 2014, S. 87 und 46.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus366

Hier ist anzumerken, dass die eingeführte Trennung von Tier und Mensch 
teilweise synonym für die Unterscheidung zōḗ und bíos eingesetzt wird und 
damit eng mit den Differenzen Natur/Kultur und Leben/Form verbunden ist. 
Den Prozess der Trennung des Menschlichen vom Tierischen in bzw. durch 
die abendländische Kultur bezeichnet Agamben als die »anthropologische Ma-
schine des Humanismus«.254 Die Spaltung verläuft im Menschen und scheidet 
hier Menschliches vom Tierischen – womit Agamben anhand der Theoriefigur 
des einschließenden Ausschlusses einen Re-entry beschreibt. Zunächst wird 
zwischen Mensch und Tier unterschieden und danach die Unterscheidung 
von Mensch/Tier auf der Seite des Menschen wieder eingeführt. In diese so-
genannte »grundlegende metaphysisch-politische Operation«, welche die an-
thropologische Maschine vollzieht, wird demzufolge die Unterscheidung bíos/
zōḗ fortlaufend in den Menschen eingeschrieben.255 Entsprechend gründet 
nicht nur der Souverän auf dem (einschließenden) Ausschluss der zōḗ (Natur), 
sondern ebenso unsere Vorstellung vom Menschen. Ohne Wesen oder eine 
Eigennatur ist der Mensch nicht positiv anhand bestimmter Eigenschaften zu 
definieren, vielmehr nur negativ durch die Abgrenzung vom Tier zu begrei-
fen.256 Durch den Verweis auf die originär menschliche Sprachbegabung und 
die Fähigkeit zum Logos glaubte die philosophische Tradition und okzidentale 
Wissenschaft lange – und zum Teil noch heute –, den Menschen bestimmen 
zu können. Davon distanziert sich Agamben und sensibilisiert dafür, dass die 

254 | Ebd., S. 39. Wichtig ist der Hinweis, dass Agamben zwei Varianten der Mensch-

Bestimmung, eine Antike und eine Moderne benennt. Vgl. ebd., S. 46. Die anthropolo-

gische Maschine der Antike funktionier t »exakt spiegelverkehrt« zur modernen Version. 

Die moderne anthropologische Maschine sondert bestimmte Menschen (»Schon-Hu-

manes«) als »Nicht-Humanes« aus. »Wenn die Maschine der Moderne das Außen mittels 

Ausschließung eines Innen erzeugt, so wird hier das Innen mittels Einschließung eines 

Außen hervorgebracht, der Nichtmensch mittels Einschließung eines Außen hervor-

gebracht, der Nichtmensch mittels Humanisierung eines Tieres.« Ebd., S.  47. D.h. die 

Moderne = Exklusion von Teilen des Menschlichen. Die Antike = Inklusion von Teilen des 

Nicht-Menschlichen.

255 | Zu ergänzen ist, dass metaphysisch hier für philosophisch steht, und dass diese 

Operation zumindest historisch auch und vor allem eine theologische Konstruktion war. 

»Die Bedeutung der Philosophie – ich ziehe dieses Wort dem der Metaphysik vor – be-

steht darin, sich mit der Menschwerdung des Menschen auseinanderzusetzen.« Aga-

mben 2015c, S. 39.

256 | Womit sich der studier te Jurist Agamben, der das Gesetz so vehement ablehnt, 

ironischerweise auf eine grundlegend juristische Argumentationsfigur beruft (beispiels-

weise die Würde des Menschen). »Die Festlegung der Grenze zwischen Humanem und 

Animalischem scheint so nicht eine Frage unter vielen zu sein, denen sich Philosophen 

und Theologen, Wissenschaftler und Politiker widmen, sondern vielmehr eine grund-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 367

so begründete Trennung eine Konstruktion ist, die vor allem inmitten des 
Menschen selbst verläuft und in ihm Menschliches vom Tierischen trennt:

»Die Teilung des Lebens in vegetatives und relationales, organisches und animalisches, 

animalisches und humanes Leben durchzieht also wie eine bewegliche Grenze vornehm-

lich das Innere des Menschen, und ohne diese innerste Zäsur wäre die Entscheidung da-

rüber, was menschlich und was nicht menschlich ist, wahrscheinlich nicht möglich.«257 

Der Mensch ist dasjenige Tier, das sich entlang einer Grenzziehung perfor-
mativ herzustellen vermag. Die Menschwerdung des Menschen im Menschen 
ist derweil ein schizophrener Prozess, in dem das Tierische abgespalten wer-
den muss und gleichzeitig als konstitutives Anderes immer Teil des Menschen 
bleibt. Diesem differenztheoretischen Ansatz folgend genügt es nicht, die ver-
schiedenen Spezies positiv zu definieren. Erst die Spaltung Mensch/Tier er-
laubt es, »die Einheit des Lebens als hierarchische Gliederung einer Reihe von 
oppositionellen Fähigkeiten und Funktionen zu konstruieren«.258 Anhand die-
ser Setzungen kommt es beispielsweise zu der bekannten Stufenfolge, welche 
den Menschen als Krone der Schöpfung ausweist. 

Die hier skizzierte Anthropogenese bringt Agamben auf die Formel: »Der 
Mensch muß sich, um menschlich zu sein, als Nicht-Mensch erkennen«259, 
womit nochmals die negative Bestimmung durch Abgrenzung vom Nicht-Hu-
manen herausgestellt ist. Um Mensch zu werden, muss der Mensch zunächst 
definieren, was er nicht ist. Nur mittels der Abgrenzung vom Tier, Unmen-
schen usw. kann in unserer Kultur definiert werden, was der Mensch ist.260 
Das, was wissenschaftlich wie alltagssprachlich als Mensch bezeichnet wird, 
ist somit keine ontologische Identität, sondern ein unsicherer Prozess, dessen 
Ergebnis vollkommen offen ist. 

In »Das Offene, der Mensch und das Tier« zitiert Agamben verschiedene 
ideengeschichtliche Stationen des Trennungsprozesses von Animalisierung 
bzw. Humanisierung und zeigt so die historische Wandelbarkeit und Kontin-
genz dieser Differenz auf. Das Offene ist – wie der Titel des Textes bereits 

legende metaphysisch-politische Operation, durch die allein so etwas wie ein ›Mensch‹ 

bestimmt und hergestellt werden kann. Wenn animalisches und humanes Leben voll-

ständig zur Deckung kämen, wären weder der Mensch noch das Tier – und vielleicht auch 

nicht das Göttliche – denkbar.« Agamben 2014, S. 31.

257 | Ebd., S. 26.

258 | Ebd., S. 24.

259 | Ebd., S. 38.

260 | Dies bedeutet, wie Janine Böckelmann betont, dass die Selbsterkenntnis durch 

Abgrenzung der »Motor der menschlichen Erkenntnis« überhaupt ist. Böckelmann 2007, 

S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus368

andeutet – der Mensch, welcher auf der Schwelle zwischen Mensch und Tier, 
zōḗ und bíos, Form und Nichtform steht. Eine Trennung und Feststellung von 
Mensch und Tier ist dauerhaft nicht möglich, stattdessen entsteht ein definito-
rischer Zwischenraum, eine »Zone der Ununterschiedenheit«261, als Schwelle, 
auf welcher der Ultrakomatöse, der Affenmensch, das Wolfskind, der Musel-
mann usw. angesiedelt sind.262 Mit dem Verweis auf die anthropologische 
Trennungslogik umgeht Agamben die Antwort auf die Frage nach ›dem We-
sen‹ des Menschen und verweist wiederum auf die seine gesamte Philosophie 
verbindende Theoriefigur der Ununterscheidbarkeit. 

»Gerade weil das Humane jedesmal bereits vorausgesetzt wird, schaff t die Maschine 

eine Ar t Ausnahmezustand, eine Zone der Unbestimmtheit, wo das Außen nichts als die 

Ausschließung des Innen und das Innen seinerseits nur die Einschließung eines Außen 

ist.«263 

Dass durch die einschließend-ausschließende Grenzziehung Ununterscheid-
bares entsteht, lässt sich nach Agamben gegenwärtig daran ablesen, dass das 
Lebendige des bzw. im Menschen soweit veränderbar geworden ist, dass nicht 
mehr klar gesagt werden kann, was Tier/Natur und was Mensch/Kultur ist, 
was politisch und was unpolitisch. 

Trotz der theoretischen Kontingenz des Menschen hat die anthropolo-
gische Maschine diesen nun fortlaufend innerhalb von engen Grenzen ge-
schaffen. Die abendländische Geschichte erscheint als eine Abfolge von ein-
schließenden Ausschlüssen, durch welche das vegetativ-animalische vom 
rational-menschlichen Leben beherrscht wird. Um Mensch zu sein, genauer 
zu werden, muss der Mensch fortwährend einen Teil seiner selbst (das Ani-
malische, den Trieb, das Irrationale usw.) unterdrücken, beherrschen und aus-

261 | Agamben 2014, S. 47.

262 | Agamben wertet die Grenze zwischen dem Menschen und dem Un-Menschen für 

sein Theoriedesign weiter normativ: »Die Tatsache, dass der Mensch weder ein Wesen, 

noch eine historische oder spirituelle Berufung, noch auch eine biologische Bestimmung 

hat oder verwirklichen sollte, muss der Ausgangspunkt eines jeden ethischen Diskurses 

sein.« Agamben 2003a, S.  43. Deshalb bezieht sich diese Ausnahme-affine kritische 

Theorie auf den Muselmann – ein Wesen, in dem die Grenze zwischen Mensch und Un-

Mensch verschwimmt. Der Muselmann, der auf der Schwelle der Ununterscheidbarkeit 

siedelt, ist der extremste Versuch, aus dem Menschen alles Menschliche zu beseitigen 

und bezeugt doch die Unmöglichkeit einer trennscharfen Unterscheidung zwischen dem 

Menschen und dem Un-Menschen, zwischen Kultur und Natur. Der Muselmann zeugt so-

mit nicht nur von der, sondern darüber hinaus von der Unterscheidungsgrenze zwischen 

Menschen und Un-Menschen. 

263 | Agamben 2014, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 369

schließen. Die Opposition vegetativ-animalisch/rational-menschlich verweist 
auf ideengeschichtliche Differenzen, wie die von Über-ich und Es oder Apolli-
nisches und Dionysisches. In dieser Tradition stehend betont Agamben, dass 
im Prozess der Zivilisation der rationale Mensch das Animalische von sich 
in-sich abspaltet, und in letzter Konsequenz versuche die Funktionsweise der 
anthropologischen Maschine gar das Tierische im Menschen abzutöten.264 

Parallel zu dieser negativen Anthropologie, im Sinn einer negativen De-
finition mittels Abgrenzung, entwickelt Agamben jedoch ein zweites, positi-
ves Menschenbild: Der Mensch erscheint in den Darstellungen als potenziell 
friedfertiges Wesen auf der Suche nach Glück.265 Allerdings war jener Mensch 
bisher unfähig, seine Geschichte positiv zu beeinflussen. Dass Agambens ne-
gative Anthropologie nicht ohne basale anthropologische Setzungen artiku-
liert werden kann, zeigt schon u.a. seine Politik-Begründung: »Politik gibt es 
deshalb, weil der Mensch das Lebewesen ist, das in der Sprache das nackte 
Leben von sich abtrennt und sich entgegensetzt und zugleich in einer ein-
schließenden Ausschließung die Beziehung zu ihm aufrechterhält.«266 Hier 
weist sich, wie unmittelbar der Zusammenhang von diskursiven und politi-
schen Praxen gedacht wird: Der einschließende Ausschluss des Lebens bedeu-
tet hier, dass das aus dem Recht exkludierte Leben unmittelbar der Gewalt 
und dem Tod ausgeliefert ist.267 Die Sprache, zumindest in der Form, wie sie 
bisher funktioniert, unterscheidet ebenfalls zwischen bíos und zōḗ und grenzt 
das nackte Leben der Un-Menschen ab. Die These vom Zusammenhang von 
Politik und Sprache wiederum legt den Schluss nahe, dass die Sprache doch 
naturhaft und wesenhaft dem Menschen entspricht, was Agamben auch ein-
räumt: »Journalisten und Mediokraten sind die neuen Priester dieser Entfrem-
dung der sprachlichen Natur des Menschen.«268 Jene Kulturkritik fällt somit 
auf Natürlichkeitsbehauptungen zurück und belegt, dass der Rekurs auf die 
Kategorie Natur in Agambens Theorie nicht stringent erfolgt: Einerseits de-
konstruiert die anthropologische Theorie – wie gezeigt – solche Einordnungen. 
Dies gilt an einigen Stellen auch für seine politische Philosophie: 

264 | Die anthropologische Maschine, welche im Zusammenspiel mit der Logik der 

Souveränität seit der Antike die Menschheitsgeschichte bestimmt, ist derweil eine 

geschichtsphilosophische Kategorie – was im kommenden Kapitel eingehend zu dis-

kutieren ist.

265 | »Die Geschichte ist der Kairos, in dem der Mensch die günstige Gelegenheit im 

Moment freier Entscheidung ergreif t.« Agamben 2004c, S. 151.

266 | Agamben 2002, S. 18. Vgl. Agamben 2015b, S. 264.

267 | Vgl. zu diesem Zusammenhang insb.: Herrmann 2013, S. 37ff.

268 | Agamben 2003a, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus370

»Es ist nicht der Naturzustand, der dem Staat vorausgeht, sondern es ist der Ausnahme-

zustand, in welchem der Souverän die Zone des Staates kreier t und die vorherige Situ-

ation als Naturzustand setzt. Die Setzung des Naturzustandes als ›Kampf aller gegen 

Alle‹ dient in der Struktur des ›nomos‹ dazu, alle triebhaften, animalischen Teile des 

Menschen als vormenschlich-unmenschliches Stadium aus dem Staat als Symbol des 

wahrhaft Menschlichen auszuschließen.«269 

Demnach weiß Agamben um die retrospektiv-paradoxe Imagination des Na-
turzustandes und müsste demnach auch erkennen können, dass Natur eine 
Zuschreibung aus der Beobachterposition des Kulturstandes ist. Darüber hi-
naus gründet die Kategorie des »nackten Lebens« auf der Einsicht, dass die 
Nacktheit des Lebens eben nicht gleich der Natürlichkeit ist, sondern immer 
»nachträglich«270 zustande kommt. Andererseits und ungeachtet dessen spricht 
Agamben von einer ›ursprünglichen‹ Trennung des Lebens und suggeriert, 
dass das Leben ursprünglich-naturhaft eine Einheit darstellt. Weiterhin bezieht 
er sich unkritisch auf Natürlichkeit, schreibt von der vorgängigen »Einheit des 
Lebens oder vom »natürliche[n] nackte[n] Leben«.271 Von dieser Ambivalenz 
innerhalb der Theorie zeugen auch die zitierte Entfremdungsbehauptung und 
der Auftrag an eine »kommende Politik«, einen ganz neuen Bezug zur Spra-
che zu schaffen. Denn die Sprache, wie wir sie kennen, ist nach Agamben ein 
»Folterapparat«272, weil sie fortlaufend durch gewaltsame Akte bíos und zōḗ 
trennt. Damit ist die Sprache immer schon mitschuldig an der Ungerechtigkeit 
des (einschließenden) Ausschlusses des nicht-menschlichen und nackten Le-
bens.273 Im Folgenden möchte ich zeigen, dass diese Mehrdeutigkeit mit einer 
zweiteiligen Anthropologie verbunden ist, welche abwechselnd die Argumen-
tation Agambens stützt. 

269 | Böckelmann 2007, S. 141.

270 | Lüdemann 2004, S. 185.

271 | Agamben 2002, S. 136. 

272 | Agamben 2003b, S.  121. »Kafkas Legende in der Strafkolonie wird um vieles 

klarer, wenn man begreif t, daß der Folterapparat, der von dem früheren Kommandanten 

er funden wurde, in Wirklichkeit die Sprache ist. […] Das bedeutet, daß auch die Spra-

che auf Erden und für die Menschen ein solches Werkzeug ist.« Ebd., S. 121. Der Kontext 

der Aussage legt den Schluss nahe, dass die Sprache nicht nur in Kafkas Erzählung ein 

›Folterapparat‹ ist, sondern ebenfalls für Agamben, zumal die ›ursprüngliche‹ Trennung 

des Lebens von seiner Form eine sprachliche Operation darstellt. 

273 | »[…] denn durch die Subjektivierung durch das Erlernen der Sprache spaltet der 

Mensch zwar seine unmittelbaren Empfindungen und Er fahrungen von sich ab. Gleich-

zeitig jedoch bleibt dem Menschen durch die Abspaltung immer ein Rest von Er fahrung 

erhalten, der vor der Sprache liegt und nicht durch sie ausgedrückt werden kann. Die-

ser Rest, der sich durch die Dif ferenz zwischen phoné und lógos ergibt, bezeichnet die 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 371

Neben der beschriebenen negativen Anthropologie, welche die Dekonst-
ruktion positiver Anthropologien erlaubt, operiert Agambens Analyse unter-
gründig selbst mit positiven anthropologischen Überzeugungen. Als Schüler 
Heideggers – der sich ebenfalls offiziell von der Anthropologie lossagte – ver-
folgt Agamben den Weg der Selbstdeutung des Daseins entlang der Differen-
zen von Mensch/Tier. Dabei übernimmt Agamben die Leitunterscheidung 
der Heidegger’schen Philosophie von ontologischem Sein und von ontischem 
Seienden. Das Sein des Daseins muss immer zeitlich dynamisch und prozess-
haft betrachtet werden, deshalb skizziert Agamben in der Schrift »Das Offene« 
verschiedene, theologische, philosophische, biologische usw. Stadien im onti-
schen Prozess der Bestimmung des Menschen. Gleichzeitig behauptet Agam-
ben mit seiner Theorie der anthropologischen Maschine, zum Fundament 
der menschlichen Existenz gelangt zu sein, einem beweglichen Fundament. 
Der Mensch ist auf der ontologischen Ebene undefiniert, wird aber ebendort 
permanent definiert und neudefiniert, durch die Abgrenzung von dem, was 
er nicht sein soll, dem Tier oder dem Un-Menschen. Diesen Prozess verfolgt 
Agamben, um aus der ontischen Abfolge von Grenzziehungen die ontologi-
sche Ununterschiedenheit des Menschen zu belegen. So kann Agamben die 
Anthropogenese des Menschen ontisch kritisieren und den ontologischen Be-
fund der Ununterscheidbarkeit positiv werten. Seinsmäßig stehen dem Men-
schen alle Möglichkeiten potenziell offen. Damit spielt Agamben die ontologi-
sche Seite gegen die ontische Seite aus: 

»Die Größe – aber auch das Elend – des menschlichen Vermögens besteht darin, dass 

es auch und in erster Linie eine Potenz ist, nicht zum Akt überzugehen, ein Vermögen zur 

Dunkelheit. Wenn man bedenkt, dass skótos in Homers Griechisch zunächst die Dunkel-

heit ist, die im Augenblick des Todes in den Menschen eindringt, lassen sich alle Folgen 

jener amphibolischen Berufung der Potenz abschätzen.«274 

Das auf den Tod gerichtete Dasein zeichnet sich somit durch die Einsicht in die 
Potenz des »Nichthandeln-Können[s]« und des »Nicht-erkennen-Können[s]«275 
aus. Dabei erinnern Agambens Ausführungen an Heideggers Suche nach dem 
Sein, welches dieser ebenfalls am Rand der völligen Dunkelheit, in einem Be-
reich, der dem menschlichen Erkenntnisvermögen gegenwärtig verschlossen 
ist, vermutete. 

Potenz durch die Dif ferenz selbst, welche die Möglichkeit des Sprechens (des Über-

gangs in den Akt) beinhaltet, aber auch die Möglichkeit des Nicht-Sprechens, des Ver-

weilens, des Neu- und Anders-Denkens, der Revision und Reformulierung von Worten. 

(Vgl. Agamben 2004: 12f).« Böckelmann 2007, S. 138.

274 | Agamben 2013c, S. 321.

275 | Ebd., S. 322.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus372

»[S]o lässt sich behaupten, dass der Mensch dasjenige Lebewesen ist, dessen Existenz 

auf eminente Weise in der Dimension der Potenz, der Macht und des Nicht-Könnens 

steht. Jedes menschliche Vermögen ist gleichursprünglich ein Unvermögen; […] der 

Mensch aber ist das Tier, das sein eigenes Unvermögen kann. Die Größe seines Ver-

mögens misst sich am Abgrund seines Unvermögens.«276 

Die Potenz des Daseins erscheint als die Möglichkeitsfülle, aus der heraus es 
sich erlebt und entwirft. Was könnte das größte Unvermögen sein, wenn nicht 
das Vermögen des eigenen Todes bzw. die Reflexion dessen, als ultimatives 
Unvermögen, zum Akt überzugehen?277 Die Trennung von Potenz und Akt 
entspricht der von Sein und Seiendem. Problematisch wird der Mensch für 
Agamben nur auf der ontischen Ebene des Aktes, im Moment der Feststellung 
und Festlegung. Hier erscheint der Mensch nicht ›bei sich selbst‹, sondern der 
Welt bzw. dem ›Man‹ ausgeliefert und verfallen. Dagegen erscheint die ontolo-
gische Ebene des potenziellen Seins, der reinen Potenz, positiv, weil hier keine 
Feststellungen eingefordert werden. Das Sein bzw. die Seinsweise verbürgt, 
dass immer alles möglich ist: »Für jeden Menschen kommt irgendwann der 
Augenblick, in dem er dieses ›ich kann‹ aussprechen muss, das sich auf kei-
nerlei Gewissheit stützt und auf keinerlei bestimmte Fähigkeit verweist – und 
ihn dennoch vollständig in Anspruch nimmt und aufs Spiel setzt.«278 Damit 
rekurriert Agamben auf die »Erfahrung der Potenz«, die jedes »Subjekt« un-
abwendbar macht; die »Erfahrung der Potenz« ist gewissermaßen seinsmäßig 
vorherbestimmt:279

»Verhaltensweisen und Formen menschlichen Lebens sind niemals von einer spezi-

fischen biologischen Anlage vorgeschrieben oder durch irgendeine Notwendigkeit 

festgesetzt, sondern sie bewahren, wie sehr sie auch gewohnt, wiederholt und gesell-

schaftlich verpflichtend sind, doch immer den Charakter einer Möglichkeit, setzen also 

immer das Leben selbst aufs Spiel. Aus diesem Grund ist der Mensch – insofern er also 

Möglichkeitswesen [un essere di potenza] ist und tun und lassen, Er folg haben oder 

scheitern, sich verlieren oder zu sich finden kann – das einzige Wesen, in dessen Leben 

276 | Ebd., S. 323f.

277 | Diese Unterscheidung von Potenz/Akt weist wiederum auf die Kontrastfolie Le-

bens-Form: »Wenn das Vermögen, nicht zu sein, jeder Potenz bereits ursprünglich an-

gehört, dann ist allein derjenige wirklich vermögend, der im Augenblick des Übergangs 

zum Akt sein eigenes Vermögen-nicht-zu weder schlichtweg auflöst noch hinter sich 

zurücklässt, sondern vielmehr das Vermögen-nicht-zu als solches in den Akt übergehen 

lässt; allein derjenige also, der fähig ist, seine Potenz nicht nicht zu aktualisieren.« 

Ebd., S. 328.

278 | Ebd., S. 314.

279 | Ebd., S. 314.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 373

es immer um die Glückseligkeit geht, dessen Leben unweigerlich und schmerzhaft dem 

Glück anheimgestellt ist.«280 

Diese Aussage irritiert, wenn man Agambens Kritik an der anthropologi-
schen Maschine bedenkt. Aber die Definition des ›einzigen Wesens‹ setzt den 
Menschen voraus und die Trennung vom Nicht-Menschen fort. Der Glücks-
anspruch ist eine anthropologische Bestimmung, an der Agambens Ideal der 
Leben-Form eine politische Ordnung misst. Mit dem Glück bemüht Agamben 
eine anthropologische Kategorie, die es erlaubt, die menschliche Existenz mit 
Sinnstiftung zu versorgen und auf diese zu verpflichten. Hier zeigt sich einer-
seits die ideengeschichtliche Anleihe bei Aristoteles, denn in dessen Folge de-
finiert Agamben das höchste Gut des Menschen als das Glück.281 Andererseits 
offenbart sich der Import aus der Philosophie Heideggers, mit welchem das 
Leben immer auf dem Spiel steht, d.h. auf den Tod gerichtet ist. In jenem dies-
seitigen Dilemma gefangen, versucht Agambens Theorie dem Nihilismus zu 
entkommen und erklärt die »Idee der Glückseligkeit.«282 zum Maßstab für ein 
dem Tod ausgeliefertes Leben.

»Dieser freie Gebrauch des Selbst, der keineswegs einschließt, dass über die Existenz 

wie über ein Eigentum verfügt werden könnte, wird einem wohl nur verständlich, wenn 

man ihn als Habitus und Ethos denkt. […]. Ethisch ist jene Manier, die uns weder zustößt 

noch begründet, sondern hervorbringt. Von seiner eigenen Seinsweise hervorgebracht 

zu werden, ist das einzige Glück, dessen sich die Menschen versichern können. […] Die 

Uneigentlichkeit, die wir als unser eigenstes Sein zur Schau stellen, die Manier, die wir 

gebrauchen, bringt uns hervor; sie ist unsere zweite glücklichere Natur.«283 

Demnach findet sich auf der ontologischen Ebenen des Seins eine zweite 
glücklichere Natur des Menschen, eine Lebensweise, die darüber aufklärt, 
dass der Mensch eigentlich »uneigentlich« ist und somit auf ›kein Wesen‹ oder 
eine Identität festgelegt.284 Auf der ontischen Ebene kritisiert Agamben die 
Trennung von Kultur/Natur und die Limitierung von anthropologischen Mög-

280 | Agamben 2006b, S. 15. Vgl. Agamben 1994, S. 251f.

281 | Vgl. Agamben 2013d, S. 413.

282 | Agamben 1994, S. 254.

283 | Agamben 2003a, S. 32f. Zur Umdefinition und Umwertung der Heidegger’schen 

Unterscheidung von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit durch Agamben siehe: Ebd., 

S. 17-20. 

284 | Der Begrif f Lebensweise ist folgendermaßen definier t: »Er definier t ein Leben – 

das menschliche Leben –, in dem die einzelnen Formen, Akte und Prozesse des Lebens 

niemals einfach Fakten sind, sondern immer von allem Möglichkeiten des Lebens, im-

mer und vor allem potentielles Sein.« Agamben 1994, S. 251.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus374

lichkeiten und beruft sich dabei auf die Seinsweise des Menschen.285 Letztere 
ist der einzige Schlüssel zum Glück, womit alle anderen Ansätze zur Glücksge-
winnung diskreditiert werden. Hierdurch erklärt sich ebenfalls die Konstruk-
tion der Lebens-Form: Die Lebens-Form ist an ein Glücksversprechen gekop-
pelt und hierdurch begründet. Dieser Zusammenhang verdeutlicht ebenfalls 
den moralischen Impetus der politischen Philosophie Agambens – weil das 
Ideal der Lebens-Form mit dem Glück der Seinsweise gleichgesetzt wird, er-
scheint die gesamte Geschichte als Verfehlung an dem »Wesen, in dessen Le-
ben es immer um die Glückseligkeit geht […]«286. 

Obwohl die negative Anthropologie darauf pocht, dass es keine Gattungs-
eigenschaften des Menschen gibt, beruft sich die positive Anthropologie der 
Seinsweise auf die »Erfahrung« dessen, »was als Möglichkeit in uns wie in 
den anderen geblieben ist«.287 Die Formulierungen »geblieben ist« sowie die 
»Erfahrung der Potenz« setzen voraus, dass die anthropologische Maschine 
uns (noch) nicht alles genommen hat. Wieso aber kann dem menschlichen 
Leben etwas bleiben, wenn es doch ein völlig leerer Begriff ist, wenn gar keine 
Eigenschaften und damit auch keine ursprünglichen Möglichkeiten im We-
sen, Körper usw. des Menschen angelegt sind? Offensichtlich findet sich in 
Agambens Argumentation ein Widerspruch zwischen einer positiven und ne-
gativen Bestimmung des Menschen. Ein anthropologischer Essenzialismus, 
der auf eine positive Bestimmung des Menschen verweist, findet sich auch 
in seiner Entfremdungstheorie, die das »Zerbrechen der Tradition«288 beklagt 
und daraus ableitet, dass »sich der Mensch in keiner Weise mehr wiederzu-
erkennen vermag, […]«.289 Wiederum stellt sich die Frage, wie sich der Mensch 
wiedererkennen kann, wenn er doch kein ›eigentliches‹ Wesen hat?

Die Anthropologie des Glückes der Lebens-Form zielt auf den Genuss des 
Lebens jenseits der Dispositive des Leidens. Auf diese Hoffnung auf Glück-
seligkeit würde Schopenhauers pessimistische Anthropologie nur erwidern: 

285 | Zu weiteren Eigennatur-Behauptungen des Menschen siehe beispielsweise: »Der 

Mensch ist das Lebewesen ohne eigenes Werk, da ihm keine besondere Berufung zu-

geschrieben werden kann. Folglich ist er ein Wesen der Möglichkeit, der bloßen Potenz. 

Genuin menschlich ist einzig die Tätigkeit, die die Werke durch ihre Außerkraftsetzung 

wieder der Möglichkeit und einem neuen Gebrauch öffnet.« Agamben 2015c, S.  40. 

Praxen der Profanisierung zur bloßen Potenz sind dann die Dichtung, das Fest und das 

Spiel, welche einen neuen Gebrauch ermöglichen.

286 | Agamben 2006b, S. 15. 

287 | Agamben 1994, S. 255.

288 | Agamben 2012a, S. 148.

289 | Ebd., S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 375

»Es giebt nur einen angeborenen Irr thum, und es ist der, daß wir da sind, um glück-

lich zu seyn […]. Solange wir in diesem angeborenen Irr tum verharren, auch wohl gar 

noch durch optimistische Dogmen in ihm bestärkt werden, erscheint uns die Welt voller 

Widersprüche.«290

Mit Blick auf Agambens pessimistische Weltkonstruktion würde das Absehen 
vom Glücksversprechen, der Seins- bzw. Lebensweise und dem damit verbun-
denen Optimismus jedenfalls einige Widersprüche aufheben. Gleichwohl be-
ruft sich die Lebensphilosophie Agambens auf eine »Ontologie der Geschöp-
fe« und verortet im Leben, dem formal leeren Signifikaten, die Potenz zum 
Glück und zum Guten. Diese Spannung innerhalb jener Konstruktion illust-
riert schließlich ebenfalls Agambens Anweisung zur Profanisierung des Tie-
rischen, mittels derer die Trennung von Tier/Mensch bekämpft werden soll:

»Diese Spaltung trennt das Lebewesen von sich selbst und unterbricht die unmittelbare 

Beziehung zu seiner Umwelt, das heißt zu dem, was Heidegger im Anschluß an Uexküll 

den Enthemmungsring nannte. Wird diese Beziehung unter- oder gar abgebrochen, ent-

stehen dem Lebewesen die Langeweile – das heißt die Fähigkeit, die unmittelbare Be-

ziehung mit dem Enthemmenden aufzuheben – und das Offene, also die Möglichkeit, 

das Ens als Ens zu erkennen, eine Welt zu bauen. Doch mit dieser Möglichkeit ist un-

mittelbar auch die Möglichkeit der Dispositive gegeben, die das Offene mit Apparaten, 

Gegenständen, gadgets, Firlefanz und technischem Gerät aller Ar t bevölkern. Mittels 

der Dispositive versucht der Mensch das von sich abgesonderte tierische Verhalten 

leerlaufen zu lassen und so das Offene als solches, das Ens als Ens zu genießen. Am 

Ursprung jedes Dispositivs steht also ein allzumenschliches Glücksverlangen.«291 

Agambens Kritik beschreibt somit die ›Verschwörung der Werkzeuge‹ bzw. 
Dispositive gegen ›den Menschen‹. Dispositive sind alles, »was irgendwie dazu 
imstande ist, die Gesten, das Betragen, die Meinungen und die Reden der 
Lebewesen zu ergreifen, zu lenken, zu bestimmen, zu hemmen, zu formen, 
zu kontrollieren und zu sichern«292. Das Leben ist hingegen – wie Agamben 
betont – schmerzhaft dem Glück anheimgestellt. Schmerzhaft ist diese Be-
ziehung, weil die »Dispositive« das menschliche Leben ins Unglück stürzen. 
Nicht zuletzt sensibilisiert Agambens Kulturtheorie für das Scheitern der 
Glückseligkeit. Das Übel der Welt kommt bereits mit dem Dispositiv der Spra-
che in die Welt, mit der Sprache geht die »anthropologische Maschine des Hu-
manismus«293 in Betrieb. Der Mensch ist demnach nicht von ›Natur aus böse 

290 | Schopenhauer 1997, S. 842.

291 | Agamben 2008, S. 30f. 

292 | Ebd., S. 26.

293 | Vgl. Agamben 2014, S. 39 und 44.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus376

oder gefährlich‹, sondern es sind die Gestelle, Werkzeuge, Maschinen, all das, 
was mit Dispositiv überschrieben ist, was das ›Übel‹ erklärt. Dass den Men-
schen seinsmäßig Konfliktarmut auszeichnet, darauf vertraut insbesondere 
das Ideal der Lebens-Form. Auch die Hoffnung auf einen anderen Gebrauch 
des Rechtes ohne Gewalt gründet auf der anthropologischen Annahme, dass 
der Mensch dazu fähig ist, das Recht als Anerkennungsverhältnis zu gebrau-
chen, ohne sein Gegenüber zu übervorteilen. Ohne den Zwang und die Gewalt 
des Rechtes soll die Verwirklichung der Lebens-Form sozusagen die beste aller 
möglichen Welten erschaffen. 

Mit dem Dispositivbegriff bezieht sich Agamben auf Foucault und grenzt 
sich gleichzeitig von diesem ab.294 Der von Agamben in einen neuen Zu-
sammenhang gestellte Dispositivbegriff wird zum ›bösen Gegenspieler‹ des 
Menschen. Entlang der Dichotomie, »einerseits die Lebewesen (oder die Subs-
tanzen), andererseits die Dispositive«, zeigt Agamben, wie sich erstere von 
letzteren »unablässig gefangen nehmen lassen.«295 Damit erscheint auch 
»die Anthropogenese« in einem anderen Lichte: »Der Mensch muß sich, um 
menschlich zu sein, als Nicht-Mensch erkennen.«296 Allerdings schaffen die 
»Dispositive« nach Agamben den Menschen und konstituieren das mensch-
liche Bild vom Tier und vom tierischen im Menschen. Wenn Agamben von 
der Schaffung des Menschen mittels Abgrenzung von Tier bzw. Nicht-Mensch 
spricht, erfolgt diese nicht durch einen autonomen Akt eines freien Subjekts. 
Vor dem Hintergrund der ›Anthropologie des natürlichen Glückes‹ lassen sich 
auch die verwendeten Metaphern, wie »Gestell« und »Maschine«297 als etwas 
dem Menschen seinsmäßig Äußerliches interpretieren. Die Schuld an der 
Nicht-Verwirklichung, der dem Menschen zugeschriebenen Potenzen, tragen 
somit die machtvollen Dispositive. Die Anthropogenese ist eine Fremdsteue-
rung durch Prozesse, über welche ›der Mensch‹ noch nie Kontrolle ausgeübt 
hat. Dies ist schließlich insofern pessimistisch, als ›der Mensch‹ in seiner bis-
herigen Geschichte noch nie der Schöpfer seiner selbst war. Gemessen am Op-
timismus der anthropologischen Glückseligkeit hat die Geschichte der Mensch-

294 | »Eine klassische Definition findet sich bei Foucault nicht, aber Agamben fasst 

den Begrif f so: Ein Dispositiv stellt eine heterogene Gesamtheit dar, die potentiell alles 

Erdenkliche, sei es sprachlich oder nicht sprachlich, einschließt: Diskurse, Institutio-

nen, Gebäude, Gesetze, polizeiliche Maßnahmen, philosophische Lehrsätze. Das Netz 

zwischen diesen Teilen spannt das Dispositiv. Das Dispositiv hat immer eine konkrete 

strategische Funktion und ist immer in ein Machtverhältnis eingebunden. Als solches 

geht es aus einer Verschränkung von Macht- und Wissensverhältnissen hervor.« Rei-

chelmann 2009.

295 | Agamben 2008, S. 26.

296 | Agamben 2014, S. 38.

297 | Agamben 2008, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 377

heit in der Deutung Agambens weder diese Versprechen eingelöst noch die 
Möglichkeiten für den sich selbst schaffenden Menschen erzeugt. Im Gegen-
teil definieren Dispositive fortlaufend, was der Mensch ist oder vielmehr nicht 
ist. In diesem theoretischen Zusammenhang ist der Mensch nicht moralisch 
böse, sondern vor allem Opfer und Leidtragender der ihm vorausliegenden und 
ihn bestimmenden Machtverhältnisse. »Heute jedoch scheint es keinen ein-
zigen Augenblick im Leben eines Individuums mehr zu geben, der nicht von 
irgendeinem Dispositiv geformt, kontaminiert oder kontrolliert wäre.«298 Das 
Subjekt entsteht demnach im »Nahkampf« zwischen dem Lebewesen und dem 
Dispositiv.299 Mit der Unterscheidung von Lebewesen und Dispositiv ist wiede-
rum die Differenz von Sein und Seiendem aufgerufen. Der moderne Mensch 
wird somit zur zerrissenen Kreatur erklärt, einerseits ein Lebewesen, das zum 
Glück bestimmt ist, andererseits ein total unterworfener Leidender. Das Leben 
ist nach Agamben nur soweit geschützt, »als es sich dem Recht auf Leben und 
Tod des Souveräns (oder des Gesetzes) unterwirft.«300 Damit zeigen sich zwei 
Parallelen zu Foucault: Erstens entsteht auch für Agamben das Subjekt durch 
einen Unterwerfungs-Akt. In unserer Gegenwart diagnostiziert Agamben zu-
dem eine Desubjektivierung: »Die zeitgenössischen Gesellschaften verhalten 
sich also wie träge Körper, die von gigantischen Prozessen der Desubjektivie-
rung durchlaufen werden, denen jedoch keine wirkliche Subjektivierung mehr 
entspricht.«301 Nimmt man nun an, dass Agamben Emanzipation ähnlich wie 
in den Spät-Schriften Foucaults denkt, so dass unterworfene Subjekte sich 
auch widersetzen können, zeigt sich, vor welche Schwierigkeiten Agamben 
eine »kommende Politik« stellt. Denn die Desubjektivierung – so lässt sich fol-
gern – tilgt mit dem Subjekt auch den Ausgangspunkt von Widerstand gegen 
die Dispositive. Zweitens: Vergleichbar zum Machtbegriff Foucaults und mit 
Blick auf Agambens eigene Souveränitätstheorie, rechnet diese Beschreibung 
ebenfalls die Wirkungsweise der »strategischen Dispositive«302 auf eine Art In-

298 | Ebd., S.  29. So dass »[…] der harmlose Bürger der postindustriellen Demokra-

tien […], der pünktlich ausführt, was ihm aufgetragen wurde, und zuläßt, daß sowohl 

seine alltäglichsten Gesten, als auch seine Gesundheit, seine Zerstreuung und seine 

Beschäftigung, seine Ernährung und seine Wünsche bis ins kleinste Detail von Disposi-

tiven gesteuert und kontrollier t werden.« Ebd., S. 40.

299 | Ebd., S. 27 und S. 33. Jede »Personale Identität« erscheint dann als »Maskera-

de«. Denn die individuelle Signatur, d.h. die Persönlichkeit des einzelnen Daseins, wird 

im Daseins-Vollzug durch die anthropologische Maschine hergestellt, der die Lebewe-

sen bisher nichts entgegensetzen konnten. Der sogenannte »Nahkampf« ist eine histo-

rische Aneinanderreihung von Niederlagen. 

300 | Agamben 1994, S. 252.

301 | Agamben 2008, S. 39.

302 | Agamben 2002, S. 43 und Agamben 2014, S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus378

tention oder Gesetzmäßigkeit zurück. Unterstellt scheint damit durch Agam-
ben, dass Dispositive eine Steuerungsinstanz, eine Art nicht-menschliches Be-
wusstsein, besitzen. Nur so mag es erklärbar sein, wieso Dispositive Strategien 
und Taktiken verfolgen, die immer das nackte Leben als Ziel setzen.303 

Schließlich findet sich eine doppelte Anthropologie in Agambens Schrif-
ten. Eine negative Anthropologie der Dekonstruktion, die anderen Theorien 
die Unzulänglichkeit aufzeigt, welche entlang der Differenz von Mensch/Tier 
in den Menschen eingeschrieben werden. Auf einer zweiten Ebene steht die 
Annahme einer Seins-/Lebensweise des Glückes, welche jenseits des Seien-
dem als ›reine Potenz zu sich selbst‹ findet und nicht fremden Gesetzen ge-
horcht. Durch diese wird es möglich, die Grenzziehung der »anthropologi-
schen Maschine« zu kritisieren. Jene Setzung macht Agambens Philosophie 
zu einer kritischen Theorie, aber gleichzeitig belehrt diese politische Philoso-
phie und Zeitdiagnose die potenzielle Seinsweise des Glückes permanent über 
ihre diesseitige Unmöglichkeit. Gegen jene pessimistische Einsicht seiner 
Weltbeschreibung hofft Agamben aber weiterhin auf eine messianische Ver-
söhnung der Pole von Leben und Form. Diese Ambivalenz soll im folgenden 
Kapitel durch die gegenstrebige Fügung einer pessimistischen Philosophie der 
Geschichte und einer messianischen Geschichtstheologie analysiert werden.

7.6	M essianischer Pessimismus 

Der universelle Deutungsanspruch, den Agamben mit seiner politischen 
Theorie erhebt, gründet auf geschichtsphilosophischen Prämissen. Vergleich-
bar zu Schmitt schwanken die Schriften zwischen einer diesseitig-pessimisti-
schen Philosophie der Geschichte und einer aus der jüdisch-christlichen Tradi-
tion entlehnten messianischen Vision. Allerdings entfernt sich Agamben noch 
deutlicher als Schmitt von den theologischen Grundlagen und bezieht sich auf 
eine Vielzahl sehr unterschiedlicher Traditionsbestände, um daraus eine Art 
geschichtsphilosophische Collage anzufertigen. Davon ausgehend ist im Wei-
teren zu diskutieren, in welchem Verhältnis die Philosophie und die Theologie 
der Geschichte in Agambens Texten stehen und was dies für den politischen 
Pessimismus bedeutet.304 

303 | »Die daraus von Agamben abgeleiteten Folgen der aristotelischen Methode der 

Definition sind fatal, weil sie eben eine strategische Verschiebung der Bedeutung des 

Begrif fes ermöglichen, die den Menschen im Sinne eines philosophischen, theologi-

schen, medizinischen und damit auch politischen Dispositives konstruier t – gemäß den 

Zwecken, die der Machterhaltung des Souveräns dienen.« Böckelmann 2007, S. 134.

304 | Dass Agamben zu geschichtsphilosophischen Spekulationen neigt, illustrier ten 

Aussagen wie die folgende: »Die Geschichtsmächte – Politik, Religion, Kunst und Phi-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 379

Die Beweisführung in »Homo sacer« beginnt – wie gezeigt – mit der »ori-
ginären« Szene, einer ursprünglichen Trennung. Das Leben als die »Keimzel-
le«305 der souveränen Macht ist in jenem theoretischen Setting die Kategorie, 
auf welche alle Unterscheidungen unserer Zivilisation zurückzuführen sind. 
Wichtig ist in diesem Zusammenhang der Begriff »originär«, der sowohl als 
ursprünglich/authentisch als ebenso im Sinne von wesentlich/eigentlich über-
setzt werden kann.306 Welche Übersetzung auch gewählt wird, stets wird eine 
Gesetzmäßigkeit proklamiert, die unhintergehbar scheint: Jede Politik ist seit 
jeher und immerfort in der Logik der souveränen Ausnahme gefangen und 
dazu gezwungen, nacktes Leben zu erschaffen. Weil die Unterscheidung von 
zōḗ und bíos den Sündenfall am Anfang, d.h. in der griechischen Antike mar-
kiert, entsteht die Exklusionsproblematik des nackten Lebens: »Die vierund-
zwanzig Jahrhunderte, die seither verflossen sind, haben keine anderen als vor-
läufige und unwirksame Lösungen gebracht.«307 Diese Einschätzung presst 
die gesamte Zivilisationsgeschichte und alle emanzipatorischen Projekte in 
eine dichte Abfolge von Niederlagen. Keine politische Entscheidung, keine 
Handlung und kein Ereignis in der Menschheitsgeschichte konnte demnach 
der ›ursprünglichen‹ Separierung des Lebens von seiner Form eine Lösung 
entgegensetzen. In dieser Fassung reduziert sich der vermeintliche Fortschritt 
auf eine massive Politisierung des Lebens, aus welcher in der Moderne eine 
biopolitische Katastrophe erwächst. Flankiert wird jene Verhängniserzählung 
von der globalen Vision, dass alle politischen Regimes zum »Staat des inte-
grierten Spektakulären« degenerieren.308 Diese Darstellung des okzidentalen 
Demokratiemodells weist ebenso die Vorstellung von Verbesserungen sowie 
die Idee des Fortschritts entschieden zurück: 

»Jeder informier te Historiker weiß, dass die Fortschrittsideologie nichts anderes ist als 

eine der beiden Seiten – gleichsam die linke Hand – der kapitalistischen Ideologie, de-

ren Todeskampf wir gerade beiwohnen. Fatalerweise fällt er mit ihrer aberwitzigen und 

furchterregenden Ausprägung zusammen: der Idee eines unendlichen Wachstums des 

Produktionsprozesses.«309

losophie –, die die Geschichte des Abendlandes gelenkt haben, sind spätestens seit 

dem Ersten Weltkrieg nicht mehr imstande, die Völker Europas für bestimmte Ziele zu 

mobilisieren.« Agamben 2015c, S. 39. Hier drängt sich die Frage auf, inwiefern ›die Ge-

schichtsmächte die Geschichte‹ lenken konnten, wenn nach Agamben doch die souve-

räne Ausnahme seit der Antike die Geschichte determinier t. 

305 | Agamben 1994, S. 252.

306 | Vgl. Loick 2011b, S. 12.

307 | Agamben 2002, S. 21.

308 | Agamben 2006b, S. 76.

309 | Agamben 2015c, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus380

Somit schließt sich Agamben der Wachstumskritik und Zukunftsdeutung an, 
welche beispielsweise der Club of Rome bereits in den 1970er Jahren artikulier-
te, wobei Agambens zeitgenössische Prognose längst den »Todeskampf« des 
Kapitalismus erkennt. Der großen Erzählung vom grenzenlosen Wachstum 
und Fortschritt wird somit die große Erzählung der Grenzen des Wachstums 
und damit des Endes des Kapitalismus entgegengehalten. Prognostizieren 
kann Agamben diese globalen Zusammenhänge und künftigen Ereignisse, 
weil seine politische Theorie eine geschichtsphilosophische Deutung impli-
ziert. So versucht er nicht nur, den Ursprung der menschlichen Zivilisation 
aufzuklären, sondern auch mithilfe eines geschichtsphilosophischen Paradig-
mas zeit- und kontextunabhängige Muster zu benennen.310 Der Erklärungs-
anspruch der Schlüsselkategorien – souveräne Ausnahme, Biopolitik, nacktes 
Leben und Lager – ist ein absoluter, der ein metahistorisches Bewegungsge-
setz behauptet. So sieht Agamben durch alle historischen Phasen hindurch die 
Normalität von Ausnahmesituationen, in denen das Leben zergliedert wird. 
Demgemäß verschwimmen die Differenzen zwischen dem Homo sacer des 
römischen Rechts und dem komatösen Patienten auf der Intensivstation eines 
modernen Krankenhauses, und es wird möglich, »unabhängig vom Wesen der 
dort begangenen Verbrechen«,311 gegenwärtige Flüchtlingslager und national-
sozialistische Vernichtungslager in eins fallen zu lassen. Anhand dieser Ver-
allgemeinerung, die den Kern, das Motiv, Ziel und Intention jeder Politik im 
nackten Leben ausmacht, löst sich die Differenz zwischen »Modernem und 
Archaischem« auf.312 Agambens Philosophie der Geschichte verweist auf Para-
digmen und bemüht sich nicht um eine historische Beweisführung, sondern 
zitiert Texte und Autoren quer durch Jahrhunderte, um jeweils die eigenen 
Kategorien darin wiederzufinden und umstandslos in unsere Gegenwart zu 
übertragen. Mit dem Paradigma des Lagers geht ein gravierender Differenzie-
rungsverlust einher – welcher gerade für pessimistische Positionen charakte-
ristisch ist. Die genaue Genealogie der Ereignisse, die auch das 21. Jahrhundert 
im Zeichen des Lagers erscheinen lässt, wird von Agamben lediglich rudimen-

310 | Vgl. zu dieser Einschätzung beispielsweise: »Die biopolitische Wende der Moder-

ne, die umfassend und schicksalhaft ist, besagt bei Agamben, dass das Lager unwider-

ruflich zum politischen Raum kat’exochen wird. Der Verweis auf Benjamins achte These 

zum Geschichtsbegrif f macht sichtbar: es geht um ein geschichtsphilosophisches Pro-

gramm, das aus der Zuspitzung der Argumentation seine Plausibilität gewinnt.« Gehring 

et al. 2008. Anzumerken ist hier, dass Agamben in seiner retrospektiven Methoden-

schrif t der Deutung widerspricht, er würde überhistorische Prinzipen identifizieren oder 

Ursprünge benennen. Vgl. Agamben 2009a. 

311 | Agamben 2002, S. 183.

312 | Ebd., S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 381

tär aufgeklärt.313 Wenn der moderne Staat verstärkt das biologische Leben ins 
Zentrum seiner Kalküle rückt, sieht Agamben darin lediglich die Sichtbarwer-
dung einer untergründig seit jeher bestehenden Logik, die politische Macht an 
das Leben bindet. 

Die Beweisführung Agambens zeigt weiterhin, dass es sich um einen dop-
pelten Differenzierungsverlust handelt: Erstens entsteht durch die Zeitdiagno-
se des Lagers ein sich unaufhörlich ausdehnender Raum der Ununterscheid-
barkeit, der alle Differenzen (z.B. die der Funktionssysteme Politik und Recht) 
in der modernen Gesellschaft entdifferenziert, so dass Agamben den Moderni-
sierungstheorien der Differenzierung die Beobachtung der Entdifferenzierung 
bzw. Ununterscheidbarkeit entgegenhält. Zweitens wird ein Differenzierungs-
verlust der Analyse Agambens erkennbar – so kann die Theorie beispielswei-
se den Wohlfahrtsstaat, die Veränderungen der modernen Familienstruktur, 
steigende Lebenserwartungen, medizinische Entwicklungen oder Ähnliches 
nicht als positive Aspekte erkennen. Agambens Perspektive auf das, was Bio-
politik alles sein kann und worauf sie zielt, ist derart verengt, dass ausschließ-
lich die Produktion von ›nacktem-tötbarem Leben‹ erkennbar ist. 

Dass Agambens Zeitdiagnose mit einer Philosophie der Geschichte ver-
bunden ist, verdeutlichen auch Beschreibungen wie die »Tragikomödie der 
Weltgeschichte«314, die Annahme, es gäbe einen Prozess, der »heute die Welt-
geschichte beherrscht«315, oder die Analyse einer seit Beginn der Zivilisation 
laufenden »rechtlich-politischen Maschine«316. Gerade letzterer ist interessant, 
dass die Trennung des Menschen vom Tier keine historisch einmal vollzogene 
Entscheidung ist, sondern ein Prozess, mit dessen Ende – so zumindest die 
philosophische Tradition bis Hegel und Marx – das Ende der Geschichte ge-
kommen ist.317 Dabei gibt es zwei Varianten für die Aufhebung der Mensch/
Tier-Differenz: 1. Die Versöhnung von Mensch und Tier am Ende der Ge-
schichte, oder 2. die Vernichtung des Animalischen im Menschen.318 Agam-
ben schreibt hierzu:

»Die traditionellen geschichtlichen Mächte – Dichtung, Religion, Philosophie –, die so-

wohl in der hegelianisch-kojèvschen als auch in der heideggerschen Perspektive das 

historisch-politische Schicksal der Völker wach hielten, sind seit einiger Zeit in kultu-

313 | Vgl. Agamben 2004a, S. 7-41.

314 | Agamben 2003a, S. 60.

315 | Ebd., S. 73.

316 | Agamben 2004a, S. 101.

317 | »Die Geschichte der Menschheit ist der Prozess der ›Entwicklung‹ des Menschen 

zum Menschen, so dass die Vollendung der Entfaltung des Menschen im Menschen mit 

dem Ende der Geschichte zusammenfällt.« Weiß 2002, S. 8.

318 | Vgl. Agamben 2014, S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus382

relle Schauspiele und in private Er fahrungen verwandelt worden und haben jegliche 

historische Wirksamkeit verloren. In Anbetracht dieser Verdunkelung bleibt als einzige 

einigermaßen seriöse Aufgabe die Sorge und ›integrale Verwaltung‹ des biologischen 

Lebens, d.h. der Animalität des Menschen selbst übrig. Genom, globale Ökonomie und 

humanitäre Ideologie sind die drei solidarischen Gesichter dieses Prozesses, in wel-

chem die Menschheit ihre eigene Physiologie als letztes und unpolitisches Mandat nach 

dem Ende der Geschichte zu übernehmen scheint.«319 

Wie die pessimistische Beschreibung des Verlustes (»verloren«) anzeigt, be-
dauert Agamben die Lähmung der traditionellen geschichtlichen Mächte. Ob 
allerdings das ›wirkliche Ende‹ des hier behaupteten Endes der Geschichte, 
die Verwaltung des biologischen Lebens die vollständige Vernichtung des Ani-
malischen im Menschen besiegelt, darauf will sich Agamben nicht festlegen 
lassen. Die Suggestion einer kommenden Gemeinschaft bzw. reinen Politik 
verheißt etwas anderes, aber gleichzeitig beschwört die »Verdunklung« die 
schlimmsten Erwartungen. Widersprüchlich ist in diesem Zusammenhang 
auch Agambens Position zur These des Posthistoire, denn irritierenderweise 
spricht er sich an anderer Stelle gegen seine eigene Zeitdiagnose aus: 

»Wir leben in keinem posthistorischen Zeitalter, in dem sich nichts mehr ereignen kann 

oder soll. Vielmehr leben wir in einer Zeit, in der alles geschehen kann, in der nichts 

Geringeres auf dem Spiel steht als die Rekapitulation aller historischen Möglichkeiten 

des Abendlandes.«320 

Dessen ungeachtet vertritt Agamben im selben Interview auch folgende These: 
»In Ermangelung historischer Aufgaben ist das biologische Leben zum letzten 
politischen Auftrag des Abendlands erklärt worden.«321 Der »letzte politische 
Auftrag des Abendlands« scheint eine Abwandlung der geschichtsphilosophi-
schen Erzählung des Endes der Geschichte, hier im Sinne eines Leerlaufens 
der Geschichte. Gleichzeitig spricht Agamben durchaus vom Ende der gro-

319 | Ebd., S. 86.

320 | Agamben 2015c, S. 39. »Vor vielen Jahren hat ein hoher Funktionär des werden-

den Europas, der Philosoph Alexandre Kojève, angenommen, dass der Homo sapiens 

am Ende der Geschichte angekommen sei, und nun gebe es nur mehr zwei Möglichkei-

ten: Den ›american way of life‹, was Kojève als posthistorisches Vegetieren verstand. 

Oder den japanischen Snobismus, einfach weiter die leeren Rituale der Tradition zu ze-

lebrieren, die jeder historischen Bedeutung beraubt sind. Ich glaube, Europa könnte da-

zwischen die Alternative einer Kultur verwirklichen, die human und vital zugleich bleibt, 

weil sie im Dialog mit der eigenen Geschichte steht und daraus neues Leben gewinnt.« 

Agamben 2013e. 

321 | Agamben 2015c, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 383

ßen Erzählungen – womit er selbst eine große Erzählung wiederholt.322 Die 
Menschheitsgeschichte ist bis zum jetzigen Zeitpunkt – so die nie revidier-
te eigene geschichtsphilosophische These aus dem ersten Band des »Homo 
sacer« von 1995 – die seit den antiken Ursprüngen fortgeschriebene Abfolge 
von Herrschaftsverhältnissen und damit die Aneinanderreihung von Katast-
rophen bis zur modernen-biopolitischen Eskalation im 20. Jahrhundert. Somit 
bestimmt Agambens Theorie nicht nur den Anfang (Sprache/Ausnahme) der 
menschlichen Geschichte, sondern ebenso dessen Ende, als » […] Untergang, 
der allen irdischen Regierungen und Institutionen droht […]«323 Die Warnung 
vor der biopolitischen Katastrophe und dem Untergang ist das Moment, durch 
welches diese politische Philosophie gänzlich zur pessimistischen Philosophie 
der Geschichte wird.324 Mit dem Paradigma »Nomos des Lagers« wird ein un-
gehinderter negativer Steigerungsprozess durch das 20. ins 21.  Jahrhundert 
behauptet, der in einer welthistorisch einzigartigen biopolitischen Katastrophe 
gipfelt, welche die NS-Massenvernichtung noch in den Schatten stellt.325 Diese 
ist der Schlusspunkt der großen Erzählung vom nackten Leben und der Unter-

322 | »In der Unmöglichkeit, ein neues ›Werk des Menschen‹ zu definieren, geht es nun-

mehr darum, das biologische Leben als letzten und entscheidenden historischen Auf-

trag zu übernehmen. Die ›Tätigkeit‹ des Lebendigen gemäß dem lógos ist Übernahme 

von und Sorge um jenes Ernährungs- und Wahrnehmungsleben, über deren Ausschluss 

die aristotelische Politik das ergon tou anthropou definier t hatte.« Agamben 2013d, 

S. 421. »Für Agamben wie für Heidegger läuft die anthropologische Maschine, die der 

eigentliche Motor der Geschichte war, heute im Leerlauf, insofern der Mensch im Zeit-

alter der Technik und der Biopolitik seine Vollendung, verstanden als radikale Trennung 

des ›Menschlichen‹ vom ›bloßen Leben‹, erreicht hat.« Weiß 2002, S. 13.

323 | Agamben 2012c, S. 31.

324 | Siehe hierzu auch folgende Aussage: »Denn anders als angekündigt, wohnen 

wir nicht dem Ende der Geschichte bei, sondern dem unermüdlichen Leerlauf der Ma-

schine, die in einer Ar t ungeheuerlicher Parodie der theologischen oikonomia das Erbe 

der providentiellen Weltregierung angetreten hat, um die Welt – darin der ursprünglich 

eschatologischen Bedeutung der Vorsehung treu – nicht zu retten, sondern in die Katas-

trophe zu führen.« Agamben 2008, S. 41. Die paradoxe Prophetie des »unermüdlichen 

Leerlaufs der Maschine« beruft sich mit der »theologischen oikonomia«, »providentiel-

len Bezügen« und der »eschatologischen Bedeutung der Vorsehung« auf theologische 

Zusammenhänge. Die besondere Tragik der Geschichte ist demnach, dass sie kein Ende 

hat, es sei denn, die Menschheit gelangt zu einem anderen Zeitverständnis im Sinne der 

messianischen Zeit, durch die es zwar nicht möglich wird, die Geschichte zu beenden, 

dafür aber die bisherige Geschichte und das damit verbundene Zeitverständnis zu er-

setzen. Darauf gehe ich weiter unten noch genauer ein. 

325 | Siehe zu dieser Prognose: Agamben 2002, S.  198. Vgl. zu dieser Einschätzung 

insb.: Marchart 2010, S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus384

gang der okzidentalen Zivilisation. Letztere hat viele Jahrhunderte zwar mehr 
schlecht als recht funktioniert, aber die Trennung von zōḗ und bíos hat funk-
tioniert, weil die Zone die Ununterscheidbarkeit am Rand blieb. In der Mo-
derne wird das Lager jedoch zum Nomos des bíos, wodurch sich der bíos auf-
zulösen beginnt, was einst normal war, gerät jetzt in den Sog der Ausnahme: 

»[E]ntscheidend ist vielmehr, daß das nackte Leben, ursprünglich am Rand der Ordnung 

angesiedelt, im Gleichschritt mit dem Prozeß, durch den die Ausnahme überall zur Regel 

wird, immer mehr mit dem politischen Raum zusammenfällt und auf diesem Weg Aus-

schluß und Einschluß, Außen und Innen, zōḗ und bíos, Recht und Faktum in eine Zone 

irreduzibler Ununterscheidbarkeit geraten.«326 

Diese pessimistische Deutung beruft sich auf eine Beobachtung, die den eige-
nen Beobachtungsstandpunkt nur unzureichend reflektiert.327 Möglich wäre 
die vorzeitige Kenntnis über den ›Todeskampf des Kapitalismus‹ und die ›bio-
politische Katastrophe‹ lediglich für einen Beobachter, der nicht nur außerhalb 
der Gesellschaft steht, sondern ebenso außerhalb der Zeit. Dass es einen sol-
chen privilegierten Beobachtungspunkt, der eine zweifelsfreie Einsicht in zu-
künftige Ereignisse erlaubt, in der modernen Gesellschaft nicht geben kann, 
darüber scheint sich Agamben nicht im Klaren zu sein. Um dieses erkenntnis-
theoretische Problem zu invisibilisieren, bedienen sich die Texte des italieni-
schen Philosophen immer wieder einer theologisch-messianischen Rhetorik. 

Fluchtpunkt jener Konzeption des Endes der Geschichte, nach deren Ende, 
steht wie gezeigt nicht eine ›authentische‹ Trennung von Mensch und Tier, 
sondern bleibt die Hoffnung auf das Abschalten der anthropologischen Ma-
schine und die Erfindung einer Lebens-Form. Agamben will den Menschen 
und den Nicht-Menschen jenseits aller Trennung als Leerstelle, befreit von 
allen Differenzen, denken – womit er immer wieder an die »Grenze des Sag-
baren« stößt.328 

»Der Mensch war in unserer Kultur, wie wir gesehen haben, stets das Resultat einer 

Teilung und zugleich einer Gliederung des Animalischen und Humanen, wobei einer der 

beiden Begrif fe jeweils auf dem Spiel stand. Die herrschende Maschine unserer Kon-

zeptionen des Menschen abzuschalten, bedeutet also nicht, nach neuen, effizienteren 

und authentischeren Verbindungen zu suchen, als vielmehr, die zentrale Leere auszu-

stellen, den Hiat, der – im Menschen – den Menschen vom Tier trennt, bedeutet also, 

326 | Agamben 2002, S. 19.

327 | Siehe hierzu das Kapitel »Ideale«. 

328 | Hartle 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 385

sich in dieser Leere aufs Spiel zu setzen: Aufhebung der Aufhebung, Shabbat sowohl 

des Tieres als auch des Menschen.«329

Die Formulierungen »unserer Kultur« und »stets« vereinheitlichen wieder-
um zweitausend Jahre Kulturgeschichte, von der griechischen Antike bis in 
die Gegenwart. Durch diese negative Verallgemeinerung der bisherigen Ge-
schichte zur ›Trennungs-Maschine‹, in Kombination mit der Aussicht auf eine 
komplett andere Welt, ›der Aufhebungen der Aufhebungen‹, fällt Agambens 
Geschichtsphilosophie auseinander. Vergleichbar mit der anthropologischen 
Doppelbestimmung, operiert Agamben ebenfalls auf zwei geschichtsphiloso-
phischen Ebenen, zwischen einer pessimistischen Philosophie der Geschichte 
und einer messianischen Theologie der Geschichte, wie der Terminus Shabbat 
hier andeutet. Die Erzählung von Ausnahme, Souverän, Lager und nacktem Le-
ben betont die Katastrophe der Moderne, wohingegen die messianische Theo-
logie auf eine ganz andere Welt hofft. Die messianische Zeit stellt nicht nur 
den Fortschritt in der Zeit in Frage, sondern die Zeiterfahrung des Fortgangs 
überhaupt. Hier zeigt sich wiederum der bereits angesprochene Kontrast in 
der bzw. die Spannbreite der Theorie Agambens: Auf der einen Seite steht eine 
vernichtende Zeitdiagnose, auf der anderen Seite ein theologisch-messiani-
sches Versprechen auf Erlösung. Agamben ist ein Denker der Extreme. 

Differenziert zu betrachten ist, dass Agamben die Theologie der Geschich-
te in zweierlei Hinsicht in seine politische Philosophie integriert: Erstens 
bemüht er sich um einen eigenen Beitrag zur Debatte über die »Politische 
Theologie« im Anschluss an Schmitt, Löwith, Blumenberg usw. Zweitens ver-
sucht der italienische Philosoph, ein messianisches Zeitverständnis für die 
Gegenwart zu (er-)finden. In Anlehnung an Schmitt unterstreicht Agamben 
also zunächst, dass die moderne Geschichtsphilosophie »eine Säkularisierung 
der christlichen Theologie darstellt.«330 Weiterhin ist es aber nicht nur für die 
moderne Geschichtsphilosophie hegelianischer Prägung charakteristisch, 
»sondern [für] die ganze Moderne […] eine intensive hermeneutische Ausein-
andersetzung mit dem Messianischen, insofern alle ihre entscheidenden Kon-
zepte mehr oder weniger bewußte Interpretationen und Säkularisierungen 
eines messianischen Themas darstellen«.331 Die Moderne mit ihren vermeint-
lichen Errungenschaften und Innovationen hat also eigentlich nichts Neues 
geschaffen, sondern lediglich einen alten Antwort-Frage-Zusammenhang des 
Telos neu beschrieben. Alle philosophischen Denker operieren demnach – im 
Zweifelsfall unbewusst – mit den fast zweitausend Jahre alten Kontrakten des 
Apostels Paulus, womit die komplexe und heterogene abendländische Geistes-

329 | Agamben 2014, S. 100.

330 | Agamben 2006a, S. 113. 

331 | Ebd., S. 113f. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus386

geschichte von Agamben handstreichartig zu einer Randnotiz auf den Apostel 
Paulus verdichtet wird. 

Agambens eigentliches Argument in der Debatte um die Politische Theo-
logie ist aber der Verweis auf die Bedeutung der Ökonomie. Erst das ideen-
geschichtliche Verständnis von Theologie und moderner Ökonomie erlaubt 
demnach eine Erklärung unserer Gegenwart, denn den Argumentationen der 
Bücher »Herrschaft und Herrlichkeit« und »Beamte des Himmels. Engel.« fol-
gend, entstammt nicht nur die moderne Politik, sondern auch die moderne 
Ökonomie der Theologie. Somit wird in Ergänzung zunächst ein »doppeltes 
Paradigma«332 von politischer Theologie und ökonomischer Theologie heraus-
gestellt. Die politische Theologie führt den souveränen Staat auf den allmäch-
tigen Gott und den juristischen Ausnahmezustand auf das Wunder zurück. 
Die ökonomische Theologie erklärt die Verteilung und Organisation unseres 
Wirtschaftens aus dem göttlichen Haushalt. Die Figur der oikonomia dien-
te demnach der frühen Theologie zur Erklärung der Trinität, der drei gött-
lichen Personen und der Organisation des göttlichen Heilsplans. Der Begriff 
ist sozusagen eine Hilfskonstruktion, um sowohl die Verwaltung des göttli-
chen Lebens bzw. Haushalts als auch die göttliche Verwaltung der mensch-
lichen Geschichte zu entparadoxieren. Verwirrend ist an dieser Deutung, dass 
Agamben selbst konstatiert, dass der »Terminus ›oikonomia‹ im christlichen 
Zeitalter auf den Bereich der Theologie übertragen [wird, Anm. d. A.], wo er 
nach allgemeiner Meinung die Bedeutung ›göttlicher Heilsplan‹ annehmen 
soll«.333 Demnach ist die Säkularisierung der oikonomia aus dem Theologi-
schen in den Bereich der modernen Wirtschaft eine Re-Säkularisierung, wur-
de der Begriff doch bereits in der Antike zur Bezeichnung alltäglicher Praxen 
genutzt. Diesen Zusammenhang übergeht Agamben allerdings im Weiteren, 
indem er einfach festlegt: »Unsere Analyse der Stellen, an denen der Termi-
nus ›oikonomia‹ vorkommt, beschränkt sich im Wesentlichen auf Texte des 
zweiten und dritten Jahrhunderts, in denen der Begriff seine ursprüngliche 
Form erhält.«334 Jener Befund schwächt die gesamte Argumentation des Bu-
ches »Herrschaft und Herrlichkeit«: Erstens erscheint es zweifelhaft, wie ein 
Begriff eine »ursprüngliche Form« erhalten kann. Zweitens zeichnet die poli-
tische sowie die ökonomische Theologie die Prämisse aus, dass ein Begriff 
oder eine Denkweise ›ursprünglich‹ aus der Sphäre des Religiösen entstammt 
und im historischen Prozess in profane Zusammenhange transformiert wird. 
Agamben verlegt somit den ›Ursprung‹ in einen historischen Wandlungspro-
zess und schlussfolgert aus diesem selbstgeschaffenen ideengeschichtlichen 
Zusammenhang, »[…] daß die Theologie selbst ökonomisch und nicht politisch 

332 | Agamben 2005a, S. 21.

333 | Agamben 2010a, S. 35.

334 | Ebd., S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 387

ist und daß sie erst in einem zweiten Moment – durch ihre Säkularisierung 
– politisch wird. […] [D]ie Geschichte [ist, Anm. d. A.] in letzter Instanz so-
zusagen kein politisches Problem, sondern ein wirtschaftliches«.335 Mit die-
sem Verweis korrigiert er bisherige Fassungen der Politischen Theologie und 
grenzt sich insbesondere von Schmitt ab: »Die theologische Entscheidung […] 
ist eine maßgebliche Determinante für das Schicksal der Geschichte unserer 
Kultur.«336 Das, was Agamben zuvor noch als These in den Raum stellt, wird in 
jener Formulierung zur Gewissheit, die quasi transzendental abgesichert ist: 
Weil die christliche Theologie das göttliche Leben mit dem Begriff der Öko-
nomie (Dreifaltigkeit und Heilsplan) beschreibt, glaubt Agamben, daraus das 
»Schicksal der Geschichte unserer Kultur« voraussehen zu können. 

Diese heterogenen Aussagen zur Genealogie der ökonomischen Theo-
logie zeigen vor allem, dass Agamben die Chronologie von Ereignissen und 
die ideengeschichtliche Genese nicht einheitlich beschreibt. Die Abkehr von 
einem chronologischen Zeitverständnis ist derweil der zentrale Punkt der von 
Agamben entwickelten messianischen Theorie, die er in klarer Opposition 
zum linearen Zeitverständnis formuliert. Neben der Umschrift der politischen 
Theologie zur ökonomischen Theologie will Agamben ein anderes Verständ-
nis der Zeit, als messianische Zeit, herstellen.337 Was dies im Kontext des poli-
tischen Pessimismus bedeutet, wird im Folgenden diskutiert.

Zunächst ist festzustellen, dass sich Agambens Messianismus undifferen-
ziert auf biblische wie profane Texte bezieht, d.h. der Apostel Paulus und Walter 
Benjamin werden gleichwertig als die wichtigsten messianischen Schriftstel-
ler aufgefasst. Der Geltungsanspruch von Benjamins Überlegung zu Gewalt 
und Geschichte ist demnach derselbe wie jener der messianischen Botschaft 
der Paulus-Briefe. Unklar bleibt bei der Lektüre Agambens bisweilen, ob er 
als Philosoph schreibt, der theologische Texte diskutiert, oder ob er ein gläu-
biger Christ ist, der sich sozusagen mit einem ›Philosophen-Pelz‹ tarnt. Teil-
weise verdeckt durch affirmative Zitation theologisch-frühchristlicher Texte338, 
geht es dem italienischen Gelehrten aber sicherlich nicht um eine ›bibeltreue 
Auslegung‹ der Schrift.339 So hebt Agambens Interpretation auch die Diffe-
renz zwischen jüdischem und christlichem Messianismus auf, zumindest in 
dem Sinne, dass diese gleichermaßen und unterschiedslos in seiner Heilsvor-

335 | Agamben 2005a, S. 21. 

336 | Ebd., S. 28.

337 | Siehe zu Agambens thesenstarken Interpretationen der messianischen Tradition: 

Schneider 2008, S. 41-58. Sowie: Liska 2008, Schneider 2008, Geulen 2015, Schmidt 

2014, Bielik-Robson 2010.

338 | Agamben 2010a, S. 32ff.

339 | Strenger Katholik scheint Agamben derweil ebenso wenig zu sein: Vgl. Agamben 

2009b, siehe auch: Finkelde 2007, S.  46. »Doch was ist der Glaube? Es besteht kein 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus388

stellung Bedeutung gewinnen.340 Glaubt man Agambens Selbstauskunft, ist 
er nicht religiös im Sinne von gläubig.341 Folglich propagiert er auch keinen 
klassischen Messianismus, der auf die Wiederkehr Jesu Christi hofft, sondern 
beschreibt einen Messianismus ohne Messias. »Gott oder das Gute, oder der 
Ort haben keinen Ort, sondern sind das Statt-Finden der Dinge, ihre intims-
te Äußerlichkeit. Göttlich ist das Wurm-Sein des Wurms, das Stein-Sein des 
Steins.«342 Das klingt mehr nach Buddhismus als nach Christentum, und in 
der Tat ist dieser Messianismus von theologischen Dogmen völlig losgelöst.343 
Dennoch will Agamben glauben machen, dass uns »eine schwache messianische 
Kraft mitgegeben«344 ist. Mit diesem Bekenntnis beginnt die Neu-Interpretation 
des zweiten Briefs des Apostels Paulus an die Thessalonicher (Thessalonicher 
2,1-10): »Das vordringlichste Ziel dieses Seminars [sc. aus dem das Buch her-
vorgegangen ist, Anm. d. A.] besteht darin, die Bedeutung, der Paulinischen 
Briefe als grundlegenden messianischen Text der westlichen Kultur wieder-
herzustellen.«345 

Die Notwendigkeit und (Vor-)Dringlichkeit, die Bedeutung des Messianis-
mus wiederherzustellen, erklärt sich aus Agambens eigener Zeitdiagnostik, 
die eine Welt offenbart, in der es keine diesseitigen Lösungsansätze mehr zu 
geben scheint. Seinen Messianismus ersinnt Agamben somit nicht im luft-

Zweifel daran, dass heutzutage kein intelligenter Mensch mehr bereit ist, an die Ins-

titutionen, die Kirche eingeschlossen, und die existierenden Werte zu glauben, zumal 

Letztere sich auf den Euro reduzieren lassen, wie wir das in Europa sehr schön sehen 

konnten.« Agamben 2015c, S. 40.

340 | Vgl. Liska 2008, S. 5.

341 | »Meine Bücher sind ganz und gar keine theologischen Gesten, sondern Konfron-

tationen mit der Theologie. Walter Benjamin hat einmal geschrieben: Mein Verhältnis zur 

Theologie ist wie das Verhältnis vom Löschpapier zur Tinte. Das Papier saugt die Tinte 

auf, aber wenn es nach dem Tintenpapier ginge, gäbe es keinen einzigen Tropfen mehr. 

Genauso ist es mit der Theologie. Ich bin vollgesogen mit Theologie, aber dann gibt es 

keine Theologie mehr; die ganze Tinte ist for t.« Agamben 2009b.

342 | Agamben 2003a, S. 19. »Offenbarung bedeutet nicht Offenbarung der Heiligkeit 

der Welt, sondern Offenbarung ihres unabänderlich profanen Charakters.« Ebd., S. 83.

343 | Mit dem Messianismus ist […] eine Er fahrung des Wortes angezeigt, das sich […] 

als reine und allgemeine Potenz des Sagens vorstellt und das fähig ist, einen feinen und 

unentgeltlichen Gebrauch der Zeit und der Welt zu gewähren.« Agamben 2006a, S. 151. 

Dass Agamben kein bibeltreuer oder katholischer Christ ist, zeigt sich auch, wenn er 

über die »Impotenz Gottes« sinnier t. Vgl. Agamben 2003a, S. 35.

344 | Agamben 2006a, S. 154.

345 | Ebd., S. 11. Agamben bezieht sich positiv auf die »Zeiter fahrung« der Gnosis: »Die 

Zeit der Gnosis ist folglich eine zusammenhangslose und nicht homogene Zeit, deren 

Wahrheit im Moment unmittelbarer Unterbrechung liegt, […]. Agamben 2004c, S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 389

leeren Raum, sondern in einer Gegenwart, die sich ihm zufolge durch eine 
›biopolitische Katastrophe‹ auszeichnet, welche die Schrecken von Auschwitz 
zu übersteigen droht: 

»Ich glaube, dass politisches Handeln sowohl in der theologischen als auch in der pro-

fanen Sphäre erst wieder möglich ist, wenn das mysterium iniquitatis in seinen escha-

tologischen Kontext gestellt wird. Das Böse ist kein theologisches Schauerdrama, das 

alles Handeln lähmt, undurchschaubar und zwielichtig werden lässt, sondern ein histo-

risches Drama, in dem die Entscheidung eines jeden zählt. […] in diesem historischen 

Drama fallen das eschaton – der Jüngste Tag – und die Gegenwart – die paulinische 

›Jetztzeit‹ – zusammen, in ihm kommt es schließlich zur apokalyptischen Enthüllung der 

Zweigeteiltheit des Lebens der Kirche wie auch jeder anderen profanen Institution. Ein 

jeder ist dazu aufgerufen, in diesem sich unablässig abspielenden Drama bedingungs-

los und bestimmt seinen Part zu übernehmen.«346 

Trotz der pessimistischen Einsicht in das historische Drama, in dem politi-
sches Handeln aktuell nicht möglich ist und jeder nur eine ihm zugewiesene 
Rolle ›bedingungslos und bestimmt‹ zu erfüllen hat, soll paradoxerweise die 
Entscheidung eines jeden zählen. Vor jenem Hintergrund ist die Erkenntnis 
bzw. Erfahrung der »Struktur der messianischen Zeit«347 der letzte Ausweg, 
denn politisches Handeln, im herkömmlichen Sinne, wird – wie Agamben 
unablässig betont – immer wieder neue Ausnahmesituationen herstellen.348 
In dem Sinne konsequenterweise setzt diese messianische Theorie auf einen 
radikalen Bruch, nicht nur mit konkreten Erscheinungen der Moderne und 
allen bekannten Formen des politischen Handelns, sondern gerade mit der 
modernen Zeitauffassung, der »lineare[n] Zeit des Fortschritts«.349 »Als Zeit, 

346 | Agamben 2015a, S. 58f.

347 | Agamben 2006a, S. 36.

348 | Agamben will diesen Zusammenhang jedoch nicht als apokalyptisch verstanden 

wissen: »Wenn ich aber von Biopolitik als einer Katastrophe spreche, dann meine ich 

keine Apokalypse. Wie Benjamin sagte, die Katastrophe ist immer die Gegenwart, die 

Situation, in der wir uns befinden. Die gegenwärtige Politik erscheint mir als katastro-

phal, und deswegen sehe ich die Notwendigkeit, eine neue Schlüsselpolitik zu denken. 

Es geht mir nicht im Geringsten um apokalyptische Prophezeiungen, sondern um die 

Ar t und Weise, wie wir in der gegenwärtigen Zeit auf die Katastrophe, in der wir leben, 

reagieren können. Und die einzige Möglichkeit, die wir haben, die Gegenwart wirklich zu 

er fassen, ist, sie als das Ende zu denken. Das ist auch ein Gedanke von Benjamin. Sein 

Messianismus ist vor allem so zu verstehen. Das Paradigma, um die Gegenwart zu ver-

stehen, ist die messianische Zeit.« Agamben 2010c.

349 | Agamben 2012a, S.  149. »Ihrem Selbstverständnis nach unterscheidet sich 

die Epoche der Moderne von vormodernen Zeiten dadurch, dass sie die Zeitordnungen 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus390

in der wir zu sein glauben, trennt sie uns von dem, was wir sind, macht uns 
zu ohnmächtigen Zuschauern unserer selbst.«350 Die moderne Zeit entfrem-
det demnach von dem, ›was wir eigentlich sind‹. Was jenes ›eigentliche‹ Sein 
unseres Selbst ist, erläutert Agamben an dieser Stelle nicht. Seine pessimisti-
sche Gegenwartsbetrachtung konnotiert, dass die Menschen in der modernen, 
linear-chronologischen Zeit ohnmächtige Zuschauer ihres Lebens sind. 

Agambens von Benjamin inspirierter Messianismus bricht nun mit der 
Linearität und Chronologie der Zeit und damit auch mit der christlichen Er-
lösungshoffnung im Jenseits sowie mit der Hoffnung auf eine diesseitige Er-
lösung in einer zukünftigen perfekten Gesellschaft.351 Durch das Brechen 
mit der Zeitauffassung soll ein anderes Verhältnis von Geschichte und Zu-
kunft, die sogenannte »authentische Revolution« einer neuen »Erfahrung der 
Zeit«352, möglich werden. Damit widerspricht Agamben auch der Interpre-
tation der christlichen Zeitauffassung als »Zwischenzeit«, d.h. der Deutung, 
welche messianische Zeit auf einem Zeitstrahl zwischen dem Antichristen 
und der Gottesherrschaft verortet.353 Die messianische Zeit ist nach Agamben 
keine Eschatologie, also nicht das Ende der Zeit, sondern eine Art Parallel-Zeit. 
Errettung ist somit mittels eines Eingriffs in die Jetztzeit möglich – aber nicht 
durch eine politische Revolution oder Ähnliches. Ausgehend von Benjamin de-

anderer Kulturen und Geschichtsepochen hinter sich lässt und das physikalische Zeit-

Konzept des linear irreversiblen >Zeitpfeils< zur verbindlichen Grundlage erhebt. Sie 

unterstellt sich damit dem Diktat einer Zeit, die kontinuierlich, gleichmäßig und irre-

versibel durch alle Ereignisse hindurchläuft und sie chronologisch messbar macht.« 

Assmann 2013, S. 24f. In diesem Sinne konstatier t Agamben, dass eine Kultur und ihr 

Geschichtsverständnis ganz wesentlich durch ihr Zeitverständnis geprägt ist: »Jede Kul-

tur ist gleichermaßen allererst eine bestimme Erfahrung der Zeit, und eine neue Kultur 

ist nicht möglich ohne eine Veränderung dieser Er fahrung. Die eigentliche Aufgabe einer 

authentischen Revolution besteht deshalb nie einfach darin, ›die Welt zu verändern‹ 

sondern auch und vor allem darin, ›die Zeit zu verändern‹.« Agamben 2004c, S. 131. Da 

wir in der Zeit gewissermaßen gefangen sind und damit auch unsere Sprache in Grenzen 

operier t, bemüht Agamben nun theologische Begrif fe und Momente um seine Kairologie 

beschreiben zu können. Gleichzeitig deutet der Begrif f ›authentisch‹ bereits an, dass 

Agamben annehmen muss, auf einem Grund zu stehen, der außerhalb der modernen 

Gesellschaft liegt, der ›authentisch‹, ›eigentlich‹, ›echt‹ und ›rein‹ ist, denn anders ist 

die ›Einsicht‹ in derar t ›unverfälschte‹ Zusammenhänge nicht zu erklären.

350 | Agamben 2012c, S. 17f.

351 | Anzumerken ist in diesem Zusammenhang, dass Agamben ebenfalls die antike 

Zeitauffassung des Kontinuums ablehnt. Vgl. Agamben 2004c, S. 133.

352 | Ebd., S. 131.

353 | »Der Mensch lebt immer bereits am Tag des Jüngsten Gerichtes.« Agamben 

2012a, S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 391

finiert Agamben die messianische Zeit als Zeit des Ausnahmezustandes und 
des Standesrechts, also die Zeit, »in der wir leben«.354 Die apokalyptische Ka-
tastrophe liegt somit nicht in der Zukunft und jenseits einer Zeiterfahrung, 
strukturiert durch den »Prozeß eines Zuvor und eines Danach«.355 Die mes-
sianische Zeit ist demnach nicht die Zeit, die kommen wird, sondern, die, die 
bleibt, es ist die Zeit des Zusammenfallens von Vergangenheit und Gegenwart, 
in einem Nicht-Mehr-Kontinuum der Ununterscheidbarkeit. Nochmals anders 
formuliert: Die messianische Zeit ist die Jetztzeit, eine Zeitwahrnehmung, die 
sich im Zeichen der Aufhebung selbst erkennende Zeit.356 Was Agamben nun 
vorschlägt, ist eine Abkehr von der Zurechnung von Vorher-Nachher, Vergan-
genheit und Zukunft. Damit zeigt sich auch ein Unterschied zu Schmitt, wel-
cher der politischen Lähmung durch das Hoffen auf das Katechon entgehen 
möchte und dazu bereit ist, die Ankunft des Messias aufzuschieben. Stattdes-
sen sehnt Agamben die messianische Zeit herbei357, als eine andere Zeiterfah-
rung, die sich dem chronologischen Zeitverständnis entzieht: »Denn die ›Zeit, 
die bleibt‹ zu leben, die ›Zeit des Endes‹ zu erfahren, setzt einen grundlegen-
den Wandel unserer gewohnten Zeitvorstellung und -erfahrung voraus.«358 

Das Problem der chronologischen Zeit ist demnach, dass sie zwar darge-
stellt, aber nicht erfahren werden kann. Die ›wirkliche Erfahrung‹ der Zeit, 

354 | Vgl. Agamben 2013a, S. 288.

355 | Agamben 2004c, S. 138. »Wollte man den Unterschied von Messianischem und 

Apokalyptischem auf eine Formel bringen, könnte man sagen, dass das Messianische 

nicht das Ende der Zeit, sondern die Zeit des Endes ist. Nicht das Ende ist messianisch, 

sondern die Beziehung, in der jeder Augenblick, jeder kairos mit dem Ende der Zeit und 

der Ewigkeit steht.« Agamben 2012c, S. 14. 

356 | Vgl. Schneider 2008, S. 51.

357 | »Das katechon ist die Macht – das Reich, die Kirche, jede rechtlich ver fasste Au-

torität –, die der Anomie, durch die die messianische Zeit gekennzeichnet ist, entgegen-

wirkt und sie verbirgt und so die Aufdeckung des ›Geheimnisses der Anomie‹ hinaus-

schiebt. Mit der Enthüllung dieses Geheimnisses wird sichtbar, was die messianische 

Zeit charakterisier t: die Unwirksamkeit des Gesetzes und die wesentliche Illegitimität 

jeder Macht. (Allem Anschein nach scheint sich eben das vor unseren Augen abzuspie-

len: dass die Staaten ganz unverhohlen wie Gesetzlose handeln, lässt den Nomos in 

neuem Licht erscheinen. Er erweist sich als die Enthüllung der Autonomie, die heute 

die herrschenden Mächte selbst betrif f t, in denen sich Staatsgewalt und Terrorismus zu 

einem System zusammengeschlossen haben.).« Agamben 2015a, S. 52. Im Gegensatz 

zu Schmitt sieht Agamben den Aufschub der messianischen Zeit nicht positiv. Das Ka-

techon als Reich oder Kirche steht auf der Seite des Gesetzes, und gerade gegen diese 

geschichtsmächtigen Kräfte positionier t sich Agamben. Vgl. zu Agambens Katechon-

Deutung auch Agamben 2012c, S. 26f.

358 | Ebd., S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus392

d.h. »der Zugang zu einer authentischeren Auffassung von Geschichtlich-
keit«359, soll nun die messianische Zeitwahrnehmung gewährleisten. »Das 
messianische Reich ist weder zukünftig (das Millennium) noch vergangen 
(das Goldene Zeitalter): es ist eine restliche Zeit.«360 Mit der Kategorie des 
Restes spielt Agamben direkt auf die biblische Prophezeiung an, dass nur ein 
Rest des Volkes Israels errettet werden wird. Gleiches gilt für seine Überlegun-
gen zur »wirklichen Ausnahme«361: »Zur Zeit liegt das glückliche Leben auf 
dem selben Terrain, auf dem sich der biopolitische Körper des Abendlandes 
bewegt.«362 Demnach soll die Erlösung dort ansetzen, wo gegenwärtig auch 
das größte Unheil geschieht, im Ausnahmezustand.363 Letzterer soll durch den 
»wirklichen Ausnahmezustand«, den Zustand »messianischer Entsetzung 
des Rechtes«, im Sinne Benjamins, aufgehoben werden.364 Die souveräne Aus-
nahmelogik hat sich auf unserem Planeten so weit ausgebreitet, dass es kein 
anderes Außen mehr geben kann als messianische Entsetzung im »›wirkli-
chen‹ Ausnahmezustand«365. Das Kollabieren des Rechtssystems in der per-
manenten Ausnahme und die aus der »virtuellen Ausnahme« erwachsene 
»biopolitische Katastrophe« erscheinen dann als notwendige Bedingung für 

359 | Agamben 2004c, S. 140.

360 | Agamben 2003c, S.  139. »Wir müssen aufhören, die Prozesse der Subjektivie-

rung und Entsubjektivierung, das Sprechendwerden des lebenden Wesen und das Le-

bendigwerden des sprechenden Wesens – sowie die historischen Prozesse überhaupt 

– so zu betrachten, als ob sie ein telos hätten, wie es apokalyptisch oder profan, in 

dem Lebender und Sprechender, Nicht-Menschen und Mensch – oder was auch immer 

die Termini eines historischen Prozesses seien – sich in einer erreichten, vollendeten 

Menschlichkeit verbinden, sich zu einer verwirklichten Identität zusammenfügen wur-

den.« Ebd., S. 138. Inwiefern Agamben dem Anspruch, keinen Endpunkt der Geschichte 

zu postulieren, selbst gerecht wird, erscheint allerdings fraglich, da gerade die Überle-

gungen zur »wirklichen Ausnahme« als messianische Zeit die Umrisse eines solchen te-

los beschreiben: »Das letzte, glorreiche telos des Gesetzes und der englischen wie der 

profanen Macht ist es, außer Kraft gesetzt, unwirksam gemacht zu werden.« Agamben 

2007, S. 72. 

361 | Die »wirkliche Ausnahme« ist dann »exakt die Situation, die in der jüdischen Tra-

dition (und eigentlich in jeder genuinen messianischen Tradition) bei der Ankunft des 

Messias eintritt.« Agamben 2002, S. 68.

362 | Agamben 2013b, S. 459.

363 | »Vom politisch-juristischen Standpunkt aus betrachtet ist der Messianismus 

folglich eine Theorie des Ausnahmezustandes; nur wird ihn eben nicht die geltende 

Autorität ausrufen, sondern der Messias, der ihre Macht subvertier t.« Agamben 2002, 

S. 68.

364 | Vgl. ebd., S. 65f.

365 | Ebd., S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 393

die Möglichkeit der messianischen Zeit.366 Hiermit reproduziert Agamben das 
für viele pessimistische Positionen charakteristische, paradoxe Verhältnis von 
Untergang und Wiedergeburt. Offensichtlich will sich Agamben nicht damit 
begnügen, den Untergang des Alten, im Sinne des Endes der westlichen Zeit-
auffassung, zu prophezeihen, sondern gleichzeitig eine messianische Verhei-
ßung auszusprechen.367 Allerdings ist die ›Morgenröte‹ nicht die einer diessei-
tigen politischen, rechtlichen oder staatlichen Ordnung, sie ist vielmehr eine 
spirituelle Erlösung. 

Die messianische Situation ist demnach die gegenwärtige Situation.368 
»Denn die Zeit des Messias bezeichnet keine zeitliche Dauer, sondern eine 
qualitative Transformation der gelebten Zeit.«369 Dieser Messianismus beruft 
sich auf Gustave Guillaumes Theorie der »operativen Zeit«. Operative Zeit 
meint die Zeit, welche das menschliche Gehirn benötigt, um eine Wahrneh-
mung zu realisieren bzw. ein Bild dieser in unserem Gehirn zu erschaffen. 
Durch jene doppelte Zeit, von normaler Zeit und operativer Zeit, wird der Zeit-
ablauf für den Menschen überhaupt erst erfahrbar.370 »Die Zeit des Messias 
hingegen ist als operative Zeit, in der wir zum ersten Mal die Zeit begreifen, 
die Zeit, die wir selbst sind. […] Die Erfahrung dieser Zeit verwandelt unsere 
Lebensweise, uns selbst von Grund auf.«371 Inwiefern die operative Zeit für 
das menschliche Gehirn kognitiv–physiologisch bewusst erfahrbar ist, sei hier 
dahingestellt. Die operative Zeit wird von Agamben zur messianischen Zeit er-
klärt und steht der chronologischen Zeit entgegen: Die »operative Zeit, die in 
der chronologischen Zeit drängt, die diese im Innern bearbeitet und verwan-

366 | »Wir können die Situation unserer Zeit mit der eines versteinerten und gelähmten 

Messianismus vergleichen, der, wie jeder Messianismus, das Gesetz vernichtet, um ihn 

dennoch als ein Nichts der Offenbarung in einem permanenten und unendlichen Aus-

nahmezustand aufrechtzuerhalten, ›der Ausnahmestand, in dem wir leben.« Agamben 

2013a, S. 303. Vgl. Agamben 2006b, S. 36.

367 | Vgl. Agamben 2004c, S. 147.

368 | Die Gegenwart ist die Zeit, die nach dem Jüngsten Gericht kommt, so Agamben: 

»Das Besondere einer solchen Zeit – unserer Zeit – ist, dass gewissermaßen alle – alle 

Völker und Menschen der Erde – sich in der Position des Restes wiederfinden. Das be-

deutet, recht betrachtet, eine bislang beispielslose Verallgemeinerung der messiani-

schen Situation, in der das, was anfangs nur behauptet wurde – die Abwesenheit des 

Werkes, die beliebige Singularität, der bloom – Wirklichkeit geworden ist.« Agamben 

2003a, S. 104.

369 | Agamben 2012c, S. 12.

370 | Demnach benötigt die Kognition eine räumliche/bildhafte Konstruktion von Ver-

gangenheit, Gegenwart und Zukunft, weil die Zeit zwar er fahren wird, aber nicht unmit-

telbar gesehen werden kann. Vgl. Agamben 2006a, S. 79.

371 | Agamben 2012c, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus394

delt, die Zeit, die wir benötigen, um die Zeit zu beenden – in diesem Sinne: 
die Zeit, die uns bleibt.«372 Ununterscheidbar ist diese messianische Rest-Zeit, 
weil sie »eine Zone der absoluten Ununterscheidbarkeit zwischen Immanenz 
und Transzendenz, zwischen gegenwärtiger und künftiger Welt«373 herstellt, 
und dabei bleibt die messianische Zeit der chronologischen Zeit durch einen 
einschließenden Ausschluss als operative Zeit verbunden. Die messianische 
Zeit ist eine Schwelle in der linearen Zeit, und auf dieser Schwelle des »mes-
sianischen Stillstandes der Ereignisse«374 ist das Gewesene nicht mehr und das 
Kommende noch nicht präsent. Agamben möchte dergestalt mittels der mes-
sianischen Zeit eine Beobachterposition einnehmen, welche gleichermaßen 
innerhalb wie außerhalb unseres Zeitgefüges steht.

Etwas nachvollziehbarer wird diese Konstruktion durch Agambens Ver-
gleich der messianisch-operativen Zeit mit dem Sabbat: »Der Sabbat – die mes-
sianische Zeit – ist nicht ein weiterer, den anderen Tagen äquivalenter Tag. Es 
ist vielmehr der innere Bruch in der Zeit, durch den man – um Haaresbereite 
– die Zeit ergreifen und sie vollenden kann.«375 Der Terminus Sabbat wird 
in der ideengeschichtlichen Tradition auch gebraucht, um einen Zustand des 
Menschen im posthistorischen Zustand, in dem keine Tätigkeit mehr ausübt 
und keine Werke mehr vollbracht werden, zu bezeichnen.376 Der Sabbat wie 
die operative Zeit stellen einen Bruch in der Zeit dar, welcher sich der linearen 
Zeitwahrnehmung entzieht. 

Aber die messianische Zeit, die Jetztzeit des Sabbats, bleibt – wie Agamben 
selbst konstatiert (»um Haaresbreite«) – immer unerreichbar. Zeit erscheint 
in der Moderne als eine auf die Zukunft gerichtete irreversible Bewegung. 
Die Zeit ist zwar immer nur in der Gegenwart erfahrbar, als Übergang von 
Vergangenheit in Zukunft, aber als Jetztzeit ist die Gegenwart nicht feststell-

372 | Agamben 2006a, S. 81. »Kurz: Es ist diese Zeit, diese Zeit, die bleibt, um die Zeit 

zu Ende gehen zu lassen, in der Agamben nun die Struktur, die Reststruktur der mes-

sianischen Zeit findet.« Schneider 2008, S.  52. Oder nochmals anders von Agamben 

formulier t: »Einerseits ist sie die Zeit, die die Zeit benötigt, um zu enden, anderseits 

ist sie die Zeit, die uns bleibt, die Zeit, die wir benötigen, um die Zeit zu beenden, um 

mit der gewohnten Zeitvorstellung abzuschließen, uns von ihr zu befreien.« Agamben 

2012c, S. 17.

373 | Agamben 2006a, S. 36.

374 | Agamben 2004c, S. 148.

375 | Agamben 2006a, S. 85. Auch die Gliederung des Buches »Die Zeit, die bleibt« in 

sieben Kapitel erscheint vor diesem Hintergrund nicht zufällig, nach dem sechsten Ka-

pitel folgt das Sabbat-Kapitel, welches mit »Schwelle oder Tornada« überschrieben ist.

376 | Vgl. Agamben 2013d, S. 415.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 395

bar.377 Dieser Messianismus hofft deshalb auf die flüchtige »Verbindung von 
Erinnerung und Hoffnung, Vergangenheit und Gegenwart, Fülle und Leere, 
Ursprung und Ziel [in der messianischen Zeit, d.h. der operativen Zeit, Anm. 
d. A.]. Die Möglichkeit, die Botschaft des Paulus zu verstehen, fällt mit der Er-
fahrung dieser Zeit vollständig zusammen: Ohne diese Erfahrung bleibt jene 
als toter Buchstabe zurück.«378 

Dass diese Form von Messianismus eine hohe Schnittmenge zur Kairo-
logie aufweist, bemerkt Agamben selbst, wenn er fordert, eine »qualitative 
Veränderung der Zeit (eine Kairologie)«379 herzustellen, wobei das Verhältnis 
von kairós und chronos nicht in Opposition, sondern in Beziehung zueinan-
der zu denken ist: »Der kairós (es wäre banal, hier einfach mit ›Gelegenheit‹ 
zu übersetzen) verfügt nicht über eine andere Zeit. Was wir ergreifen, wenn 
wir einen kairós ergreifen, ist nicht eine andere Zeit, sondern nur eine zu-
sammengedrängte und verkürzte Zeit.«380 Gleichwohl kann die messianische 
Heilung nach Agamben nur im kairós stattfinden. Die moderne physikalische 
Zeitordnung soll in einer kairologisch-messianischen Entsetzung anders er-
fahren werden. Agamben geht es um den Augenblick, um die Jetztzeit, um 
ein Unterlaufen eines routinierten linearen Zeitgefühls und die Revision der 
konventionellen Darstellungsformen der Zeit.381 Die messianische Zeit soll 
das Subjekt aus dem Fluss der Zeit heraus- und damit die durch die moderne 
Zeiterfahrung auferlegten Identitäten und Zwänge aufheben.382 Damit geht es 

377 | »Der Jetztpunkt der Gegenwart ist deshalb, wie Baudelaire sehr wohl wusste, ein 

reiner Übergang. An ihm bleibt nichts hängen, auf ihm kann nichts aufbauen. Menschen 

sind von ihrer sinnlichen Ausstattung her nicht für diese abstrakte Zeit gemacht. Im 

Jetztpunkt können sie nicht leben; sie dehnen ihn deshalb aus durch rücklaufende Er-

innerung und vorlaufende Erwartung, um Platz zu schaffen fürs Erleben, Erzählen, Er-

innern und Erwarten, Denken und Existieren.« Assmann 2013, S. 26.

378 | Agamben 2006a, S. 11.

379 | Agamben 2004c, S. 152. »Kairos zeitigt damit eine spezifische Zeit, die Agamben 

vor der herkömmlichen, als ›unverfügbar‹ er fahrenen bzw. sich der Er fahrung entzie-

henden chronologischen Zeit vorzieht.« Löschenkohl 2011, S.  184. Bir te Löschenkohl 

bemerkt weiterhin (im Zusammenhang mit Agambens Hegel-Interpretation), dass Glück 

immer nur eine Momentaufnahme ist. Agamben will diese glücklichen Augenblicke mes-

sianisch beleben, womit wiederum auf die potenzielle Anthropologie verwiesen ist. So 

gesehen arbeitet Agamben an einer Verbindung von Messianismus und Kairologie. Vgl. 

ebd., S. 177-193.

380 | Agamben 2006a, S. 82.

381 | Vgl. Alina Assmann spricht in diesem Kontext allerdings von Charles Baudelaire: 

Assmann 2013, S. 26.

382 | Ein rückhaltloses Aussetzen der Gegenwart ohne die Vergegenwärtigung von 

Vergangenheit und Zukunft hat freilich ideengeschichtliche Vorläufer: »Für dessen 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus396

Agambens Zeittheorie um eine Emanzipation, die zunächst als eine geistig-
ästhetische Wende der Ent- oder De-subjektivierung in der messianischen Zeit 
vollzogen werden muss. 

Schließlich soll dieser Messianismus ein Mittel zum Zweck des Außer-
kraftsetzens der Gesetze der linearen Zeit sein.383 Die Chronologie würde dann 
zwar weiter auf das gerichtet sein, was wir als Zukunft denken, und auch das 
Gesetz würde weiter existieren, aber es wäre eine »Geltung ohne Bedeutung«, 
im Sinne einer Vollendung und Unterbrechung der Zeit. Der messianische Zu-
stand entspricht sicherlich nicht zufällig dem, was Agamben als die Lebens-/
Seinsweise der Lebens-Form beschreibt, einer ›reinen Potenz‹ nicht zu Sein 
und nicht im Akt ein- und aufzugehen. Die messianische Zeit des Augenblickes 
ist die Zeit der Lebens-Form, die nicht konsumiert, sondern von ›den Dingen 
Gebrauch‹ macht.384 Die messianische Zeit ist die Zeit der Geschäftslosigkeit, 
die zu allem das Verhältnis des ›reinen‹ Gebrauches unterhält. Mit dem Ideal 
der Untätigkeit und Geschäftslosigkeit des Menschen, als »Wesen der reinen 
Potenz, das in keiner Identität und keiner Tätigkeit aufgehen«385 kann, soll die 

fragmentier te, kaleidoskopartige Wahrnehmungsbilder er fanden die Künstler des frü-

hen 20.  Jahrhunderts neue, nicht-lineare, collageartige und kubistische Darstellungs-

formen. […] Dieses ästhetische Konzept moderner Zeiter fahrung sah nicht nur von der 

Dimension der Vergangenheit ab, sondern schloss auch alle Formen von Utopie, Verhei-

ßung, Hoffnung und Fortschritt aus.« Ebd., S. 30. In diesem Sinne geht es Agamben um 

eine künstlerische Zeiter fassung. Er bewegt sich damit in einer ideengeschichtlichen 

Tradition, welche die moderne Hoffnung auf einen diesseitigen Telos aufgegeben hat 

und als einzigen Fluchtpunkt die Ästhetisierung des Augenblickes in den Blick nimmt.

383 | Womit Agamben den Messianismus Benjamins for tschreibt: »In den Tagen des 

Messias, die auch ›der Ausnahmezustand, in dem wir leben‹ sind, kommt der verborgene 

Grund des Gesetzes ans Licht, und das Gesetz selbst tritt in einen Zustand der perma-

nenten Aufhebung ein. In dem er diese Analogie herstellt, tut Benjamin nichts anderes, 

als eine genuin messianische Tradition zum Äußersten zu treiben.« Agamben 2013a, 

S. 290. »Ich möchte in der Tat die Hypothese aufstellen, dass die Formel ›Geltung ohne 

Bedeutung‹ nicht nur den Zustand der Thora vor Gott, sondern auch und vor allem unser 

gegenwärtiges Verhältnis zum Gesetz – den Ausnahmezustand, in dem wir laut Benjamin 

leben – ausmacht.« Ebd., S. 301.

384 | »Die eigentümliche Eschatologie der franziskanischen Botschaft kommt nicht in 

einer Lehre zum Ausdruck, sondern in einer Lebensform, durch die das Leben Christi von 

Neuem in die Welt tritt, um nicht so sehr die historische Bedeutung der ›Person‹ in der 

Heilsökonomie, als vielmehr ihr Leben als solches zu er füllen. […] In ihrer Ar t, von den 

Dingen Gebrauch zu machen, ist die ›höchste Armut‹ die Lebens-Form, die auf den Plan 

tritt, wenn alle Lebensformen des Abendlandes ihre geschichtliche Vollendung erreicht 

haben.« Agamben 2012b, S. 194.

385 | Agamben 2013d, S. 415.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 397

Sabbatruhe zum Dauerzustand in einer Zeit werden, die nicht mehr andauert. 
Um diese nebulösen Andeutungen zu konkretisieren, bedient sich Agamben 
der von Paulus entliehenen paradoxen Form des Als-ob-nicht:386 »Indem das 
Messianische im Als-ob-nicht alles auf sich selbst bezieht, löscht es dieses nicht 
einfach aus, sondern läßt es vorübergehen, bereitet sein Ende vor. Es ist nicht 
eine andere Gestalt, eine andere Welt, sondern das Vorbeigehen der Gestalt 
dieser Welt.«387 Beispielsweise soll das Gesetz in der messianischen Situation 
gelten, als ob es nicht gilt.388 Mit der Konstruktion des »Als-ob-nicht« bedient 
sich Agamben wiederum der Theoriefigur der Ununterscheidbarkeit; so soll 
die chronische Zeit weitergeführt werden und gleichzeitig eine Unterbrechung 
stattfinden.389 »Das Messianische ist nicht die Zerstörung, sondern die Deakti-
vierung und die Unausführbarkeit des Gesetzes.«390 Diese ›wirkliche Ausnah-
me‹ ereignet sich in einer Situation, in der die Ausnahme universell geworden 
ist und das Gesetz bereits außer Kraft gesetzt ist. Die modern-lineare Zeit wird 
dann nicht einfach gelöscht oder abgebrochen, sondern die messianische Zeit 
ist in ihrer Weltentsagung als eine Verschiebung der Zeit anwesend.391 Wo Fou-
cault in Heterotopien eine Sphäre der Freiheit entdeckt, also Befreiung in der 

386 | Zu solchen Andeutungen über die messianische Situation: »Wie unsre Stube jetzt 

ist, so wird sie auch in der kommenden Welt sein; wo unser Kind jetzt schläft, da wird 

es auch in der kommenden Welt schlafen. Was wir in dieser Welt am Leibe tragen, das 

werden wir auch in der kommenden Welt anhaben. Alles wird sein wie hier – nur ein klein 

wenig anders.« Agamben 2003a, S. 51.

387 | Agamben 2006a, S. 35f. Und an anderer Stelle heißt es »Das hos me, das ›als ob 

nicht‹ besagt, dass der eigentliche Sinn der messianischen Berufung die Widerrufung 

jeder Berufung ist. Ebenso wie die messianische Zeit die chronologische Zeit nicht ein-

fach aufhebt, sondern von innen verwandelt, so widerruft die messianische Berufung 

mittels des hos me, des ›als ob nicht‹, jede Berufung, entleer t und verwandelt jede Er-

fahrung und Faktizität von innen, um sie einem neuen Gebrauch zu öffnen (›gebrauchte 

sie um so mehr‹).« Agamben 2012c, S. 20.

388 | »Die These, die ich vorschlagen möchte, ist, dass das messianische Reich keine 

Kategorie unter anderen innerhalb der religiösen Er fahrung, sondern dass sie vielmehr 

deren Grenzbegrif f darstellt. Der Messias ist die Figur, in der die Religion dem Problem 

des Gesetzes begegnet und mit diesem endgültig abrechnet.« Agamben 2013a, S. 291.

389 | »Es ist dieser merkwürdige Zwischenstatus des Rechts, das sozusagen zwischen 

Tod und Leben, zwischen Geltung und Suspension schwebt, der es lohnenswert erschei-

nen lässt, die Dokumente des (theologischen und säkularen) Messianismus im Kontext 

einer Konzeptualisierung post-souveräner Gemeinschaftlichkeit zu untersuchen.« Loick 

2011c, S. 205.

390 | Agamben 2006a, S. 111. Vgl. hierzu auch: Agamben 2007, S. 71f.

391 | »Hier, genauso wie im Denken Benjamins, wo die messianische Zeit von der his-

torischen Zeit nicht chronologisch unterschieden wird, sind die Tage des Messias keine 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus398

räumlichen Dimension erhofft, setzt Agamben auf die zeitliche Dimension, 
quasi eine »Hetero-Chronotopie«392, um den Zwängen unserer Gegenwart zu 
entkommen. Im messianischen Augenblick soll es dann einer Lebens-Form 
möglich sein, von Bedürfnissen und Absichten abzusehen, beispielsweise in 
der nicht-intendierten Profanisierung des kindlichen Spiels.393 

Im selben Maße wie die Zone der Ununterscheidbarkeit den Raum der 
Rechtsordnung irreduzibel, also unumkehrbar auflöst, schürt Agamben die 
Erwartung und Hoffnung, dass nun die Zeit für eine Lebens-Form kommen 
könnte. So liegen Tragik und messianische Errettung bei ihm auffallend nahe 
beieinander.394 Um diese Verheißung überhaupt sprachlich fassen zu können, 
bedient sich Agamben theologischer Motive, Narrative und Andeutungen. Was 
aber aus jener Veränderung der Zeitwahrnehmung – als sogenannter Kairos 
einer »authentischen Revolution«395 – folgt, bleibt unklar. Gesichert scheint 
lediglich, dass auch die messianische Zeit sich nicht vollkommen der Chrono-
logie entziehen kann.396 Es stellt sich die Frage, ob der Genuss der messiani-
schen Zeit politisch nicht eine passivierende Vereinzelung und einen Rückzug 
ins Spirituelle bedeutet?397 

Sicher ist, dass Agamben durch den weltentsagenden Fokus auf die Gegen-
wart alle Ambitionen, künftige Ereignisse zu antizipieren, aufgibt und damit 
die Gestaltung und Planung von politischen Alternativen suspendiert. Gerade 

zeitliche Abfolge, die zwischen der historischen Zeit und der kommenden Welt veror tet 

ist. Vielmehr sind sie gleichsam in der Form eines Aufschubs und einer Verschiebung 

der Zeit unter dem Gesetz, und somit als Effekt einer fehlenden Zeit in der Geschichte 

anwesend.« Agamben 2013a, S. 299.

392 | Assmann 2013, S. 37.

393 | »Wenn ich von Lebensform spreche, meine ich kein anderes Leben, kein besseres 

oder wahreres Leben als das, welches wir führen: Die Lebensform ist die allem Leben 

innewohnende Geschäftslosigkeit, eine jedes Leben durchziehende Spannung, die die 

soziale Identität und die rechtlichen, wir tschaftlichen und sogar körperlichen Gegeben-

heiten außer Kraft setzt, um einem anderen Gebrauch von ihnen zu machen.« Agamben 

2015c, S. 40.

394 | Vgl. Bielik-Robson 2010, S. 124f. 

395 | Agamben 2004c, S. 131.

396 | Vgl. Löschenkohl 2011, S. 192.

397 | Vgl. zu dieser Einschätzung auch: »Gegen Derridas Auffassung hebt Agamben 

die von Benjamin inspirier te Dringlichkeit eines rettenden Eingrif fs in einer punktuel-

len Jetztzeit hervor. Dabei spricht er jedoch gleichzeitig einer extremen Passivität und 

einem Lob der Ohnmacht das Wort, die diesen Appell neutralisieren und die Frage nach 

dem ›Wie‹ des rettenden Umschlags an der Schaltstelle von Politik und Theologie unbe-

antwortet lassen.« Liska 2008, S. 7. Vgl. auch: Agamben 2004c, S. 150. Hier beschwört 

Agamben den Genuss, möchte »[…] der chronologischen Zeit der Pseudogeschichte 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 399

wirtschaftliches und politisches Handeln, wie Agamben es in seiner Version 
der modernen Biopolitik und Ökonomie beschreibt, bedingt eine solche Form 
von Zeitorientierung. Mit der Absage an Mittel/Zweck-Kalkulationen und der 
Preisgabe des Versuches einer Planung und Gestaltung künftiger Ereignisse, 
begibt sich Agambens kontemplativ-messianische Zeiterfahrung in die politi-
sche Passivität. Entscheidend für diesen politischen Pessimismus ist, dass die 
messianische Zeit in der Gegenwart bereits präsent ist, aber – für jene Verhei-
ßung konstitutiv – bislang die in Aussicht gestellte Erlösung ausbleibt. So fasst 
Agamben die Geschichte als »einen nicht endenden Bürgerkrieg«398, der nicht 
von der Unterscheidung Freund/Feind angetrieben wird, sondern von der sou-
veränen Trennung von bíos und zōḗ. Dieser »nicht endende Bürgerkrieg«399 
kann demnach nur aufgelöst werden in der »klassenlosen Gesellschaft oder im 
Reich des Messias«400 Eine klassenlose Gesellschaft wird von Agamben nicht 
thematisiert, sehr wohl aber eine messianische Zeit. Folgt man Agambens 
Konstruktion und nimmt dann an, die messianische Zeiterfahrung könne ge-
lingen, würde die von ihm beschriebene Gegenwart des Souveräns, des Lagers, 
der biopolitischen Katastrophe usw. fortbestehen. Trotz einer messianischen 
Zeiterfahrung bliebe es vollkommen unklar, was dagegen getan werden kann. 
Selbst durch die Ergänzung der politischen Philosophie um einen messiani-
schen Rückzug verharrt jener politische Pessimismus versteinert und gelähmt 
in einer Welt der permanenten Ausnahme. Dieser Messianismus verspricht 
nicht mehr als eine kleine Verschiebung, in welcher sich das Eschaton der 
Menschheit erschöpft.401

Aufgrund einer solchen Vermischung von diesseitiger Untergangsprophe-
tie und messianischer Errettung entsteht ein eigenwilliges, geschichtstheolo-
gisches Amalgam.402 Relativ unvermittelt stehen sich in dieser Weltkonstruk-
tion eine pessimistisch-diesseitige Geschichtsphilosophie und ein theologisch 
inspirierter Messianismus gegenüber. Letzterer ist keine Lösung für die Pro-
bleme der diesseitigen Welt, da er eine Erlösung ohne Erlösung verspricht. Es 

die kairologische Zeit der authentischen Geschichte entgegensetzen.« Sowie die Auf-

fassung, »wonach der eigentliche Ort des Genusses als ursprüngliche Dimension des 

Menschen weder die punktuelle und kontinuierliche Zeit noch die Ewigkeit, sondern die 

Geschichte ist.« Ebd., S. 151.

398 | Agamben 2006b, S. 33.

399 | Ebd., S. 33.

400 | Ebd., S. 33.

401 | Vgl. Agamben 2013a, S. 308.

402 | »Aber eine Revolution, der nicht eine neue Chronologie, sondern eine qualitative 

Veränderung der Zeit (eine Kairologie) entspringen würde, wäre die an Folgen schwer-

wiegendste und die einzige, die von der Restauration nicht eingenommen werden könn-

te.« Agamben 2004c, S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus400

ist ein Rückzug in eine andere Zeiterfahrung, die auf den Augenblick hofft, 
in dem »Erfahrung« möglich ist, aber eben nur einen Augenblick lang. Damit 
aber geht die Schwierigkeit einher, dass die messianische Lösung nicht die 
Probleme der Gegenwart lösen kann. Jene Weltentsagung besiegelt die politi-
sche Ohnmacht und eine pessimistische Perspektive, die diesseits nicht mehr 
zu erhoffen hat. 

7.7	H altung

»Die Umwelt, so wie wir sie wahrnehmen, ist unsere Erfindung.«403 Diese er-
kenntnistheoretische Überzeugung Heinz von Foersters muss man in ihrer 
Radikalität nicht teilen, um zu erkennen, dass der Pessimismus Agambens 
anhand seiner Umweltwahrnehmung selbst erschaffen wird. Dabei wird die 
oben rekonstruierte pessimistische Weltsicht mittels einer bestimmten Art der 
Beobachtung und Beschreibung performativ hergestellt, d.h. durch die Art und 
Weise, wie beobachtet wird: durch Verallgemeinerungen, eine Herausstellung 
katastrophaler Ereignisse und eine Form von Selbstinszenierung des Autors, 
welche die Limitierung seiner eigenen Beobachtungsmöglichkeiten verdeckt. 
Diese Aspekte werden hier abschließend analysiert.

Agamben untersucht seine Forschungsgegenstände mit der Hilfe von Para-
digmen, und daraus resultiert die Zeitdiagnose des Nomos des Lagers, wonach 
der Ausnahmezustand in Konzentrationslagern gegenwärtig die normale Re-
gierungspraxis ist. Alle politischen Phänomene der Moderne sollen demzu-
folge mittels des Paradigmas des Lagers erklärbar sein. Dass dies nur durch 
starke Verallgemeinerung gelingen kann, zeigt bereits, dass Agamben weder 
zwischen einzelnen Staaten noch zwischen historischen Phasen und eben-
so wenig zwischen Demokratien und Diktaturen systematisch differenziert. 
Agamben moniert in diesem Zusammenhang, falsch interpretiert worden zu 
sein – er hätte lediglich paradigmatische Aussagen formuliert. Sicherlich ge-
lingt es mit der Hilfe von Paradigmen, Analogien zwischen vermeintlich ganz 
unterschiedlichen Phänomen, Ereignissen usw. darzustellen. Gleichzeitig be-
dingt die Analyse mittels des Paradigmas, dass Unterschiede verschwimmen, 
beispielsweise der zwischen Totalitarismus und Demokratie. Agamben mag 
es bestreiten, aber seine Untersuchung ist nicht darauf angelegt, Unterschie-
de zwischen Staats- oder Regierungssystemen detailliert herauszuarbeiten, 
sondern die Gemeinsamkeiten plakativ zuzuspitzen.404 Die Entwicklung der 
Kategorie des Lagers erfolgt wesentlich auf der Grundlage der Konzentrations-
lager des Dritten Reiches, um die Form des Lagers von diesem historischen 

403 | Foerster 1981, S. 40.

404 | Vgl. zu Agambens Verteidigung: Agamben 2009a, S. 9-40.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 401

Kontext und dem Ausmaß der spezifischen Vergehen zu lösen. Das Paradigma 
setzt eine umfassende inhaltliche Entleerung des Lagerbegriffes voraus, die 
es erlaubt, die Geschichte vor und nach Auschwitz mithilfe dieses Begriffs zu 
deuten. Dadurch werden bestimmte Strukturanalogien sichtbar, aber vor allem 
wird mittels einer solchen Verallgemeinerung die komplexe und vielschichtige 
Historie auf ein simples Muster reduziert. Gleichzeitig erzeugt Agamben mit 
dieser zeitdiagnostischen Kategorie eine besondere Dringlichkeit, im Sinne 
einer aktuellen Katastrophe. Macht, Herrschaft und Gewalt erscheinen auf-
grund jener Abstraktion ebenso wie kulturelle, politische, ökonomische usw. 
Charakteristika als ununterscheidbar. Das Fragwürdige der paradigmatischen 
Methode ist aber weniger die strukturelle Analogie zwischen Demokratien und 
totalitären Staaten – diese lässt sich in einem bestimmten Umfang vielleicht 
belegen. Das Problem ist, dass die Unterschiede zwischen Demokratien und 
totalitären Regimes ununterscheidbar werden. Das Paradigma, in der Variante 
wie Agamben es gebraucht, eignet sich nicht, um Intensitätsgrade zu denken. 
Wie oben beschrieben, entsteht aus diesem Analyseverfahren eine geschichts-
philosophische Schilderung, die 2500 Jahre Zivilisationsgeschichte homogeni-
siert und seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts bis in die Gegenwart eine im-
mer weiter gehende Eskalation konstatiert, d.h. Agamben prophezeit, dass »die 
Menschheit ihrer Vernichtung entgegen geht […]«405. Dabei ist seine ›histori-
sche Untersuchung‹ darauf angelegt, eine »Metaerzählung«406 zu entwickeln. 
So erarbeitet Agamben keine systematische Genealogie, sondern entwirft mit 
dem Lager ein geschichtsphilosophisch-universalistisches Paradigma, vor dem 
andere Ereignisse und Veränderungen in der menschlichen Kulturgeschichte 
verblassen und nur noch als Oberflächenphänomene erscheinen.407 

Im Gegensatz zu Foucault – der in seinen Studien meist ›nur‹ eine Spanne 
von wenigen Hundert Jahren beschreibt – behauptet Agamben mit der ›ur-
sprünglichen‹ Unterscheidung von bíos/zōḗ eine zweieinhalb Jahrtausende 
währende Kontinuität. Auf die A-Historizität dieses Vorgehens angesprochen, 
antwortet Agamben:

»Foucault sagte einmal etwas sehr Schönes: Für ihn war die historische Untersuchung 

so etwas wie ein Schatten, den die Gegenwart auf die Vergangenheit wir f t. Bei ihm reicht 

dieser Schatten meist bis ins 17., 18.  Jahrhundert. Für mich ist der Schatten länger. 

Nietzsche sagt, dass die philosophischste Zeit der Mittag ist, wenn die Schatten am 

kürzesten sind. Ich arbeite eher in der Dämmerung, zur Zeit des Sonnenuntergangs, da 

405 | Agamben 2003a, S. 61.

406 | Lyotard 1986, S. 14.

407 | Kritisch lässt sich Agamben mit den Worten Foucaults – fragen: »Können wir die 

Intensität der Gegenwart nur als Ende der Welt in einem Konzentrationslager denken?« 

Foucault 2002h, S. 1023.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus402

sind die Schatten sehr lang. Für mich reichen sie bis in eine weit entfernte Vergangen-

heit zurück. Es besteht keine große theoretische Dif ferenz zwischen meiner Arbeit und 

der Foucaults, es ist ein Unterschied in der Länge des historischen Schattens.«408 

Um bei der Metapher des Schattens und des (Sonnen-)Untergangs zu bleiben, 
lässt sich konstatieren, dass die Analyse Agambens zweifelsohne die Wahrneh-
mung von Vergangenheit und Gegenwart verdunkelt. 

Die Tendenz zu Verallgemeinerungen zeigt sich aber auch in den tages-
politischen Statements Agambens: »Ein Europa, wie ich es mir wünsche, kann 
es erst geben, wenn das real existierende ›Europa‹ kollabiert ist.«409 Dieser ne-
gativen Totalisierung folgend, ist das ganze Projekt der europäischen Gemein-
schaft gescheitert; derart mangelhaft, dass es nicht einmal in Teilen zu retten 
oder zu reformieren ist. Gemäß des Diktums, ›Es gibt nichts Richtiges im Fal-
schen‹, sieht Agamben keine Möglichkeit, etwas Neues aufzubauen, bevor das 
Bestehende untergegangen ist. Dass jene Wortmeldung keine zufällige Ver-
allgemeinerung ist, zeigt der Vergleich zur These seines Hauptwerkes: »[A]lle 
Kategorien« der modernen Politik geraten »heute in eine eigentliche Zone der 
Ununterscheidbarkeit«.410 Da nun Agambens Kategorien allesamt – worauf 
ich unten noch eingehen werde – in der Ununterscheidbarkeit fundiert sind, 
schließt er daraus, dass »gerade diese leeren und unbestimmten Begriffe den 
Schlüssel zum historisch-politischen Schicksal des Abendlandes standhaft […] 
hüten«.411 Johannes Berger hat in einem anderen Zusammenhang geschrie-
ben: »Ganz wichtig ist, das Gefühl zu vermitteln, an einer Zeitenwende zu 
stehen und eine neue Epoche anbrechen zu sehen, die nach geistiger Führung 
verlangt.«412 Was Berger an Michael Hardts und Antonio Negris These in »Em-
pire« kritisiert, trifft auch Agamben, der immer wieder Katastrophen diagnos-
tiziert und prognostiziert und durch die Warnungen sich selbst und seinen 
Deutungsangeboten unweigerlich eine besondere intellektuelle Führungsrolle 
attestiert. Die Zirkularität des damit verbundenen Problem-Lösungs-Zusam-
menhangs (d.h. Agamben sinniert über Lösungen, die erst durch seine Pro-
blemkonstruktion entstehen) scheint er aber gar nicht zu beobachten. Als ein 
Denker, ›der aufs Ganze geht‹ und sich nicht mit einer Theorie mittlerer Reich-
weite begnügen möchte, fordert er nach der Erfindung dieser Problematik das 
»Überdenken sämtlicher Kategorien unserer politischen Tradition.«413 

408 | Agamben 2009b.

409 | Agamben 2015c, S. 39.

410 | Agamben 2002, S. 14.

411 | Ebd., S. 191. 

412 | Berger 2003, S. 325. 

413 | Agamben 2006b, S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 403

In diesem Zusammenhang ist auch die verwendete ›Seins-‹ und ›Eigent-
lichkeits-Rhetorik‹ wichtig.414 Gerade die permanente Geste, den ›eigentlichen 
Sinn‹ ›die Seinsstruktur‹ und den ›Ursprung‹ von Zusammenhängen zu er-
klären, erfordert den Willen, Verallgemeinerungen und Vereinfachungen vor-
zunehmen.415 Dass Agamben dazu gewillt ist, zeigt sich u.a. an seinen histori-
schen Beweisführungen, welche gerade nicht die heterogenen Verzweigungen 
beschreiben, die sich in der Vergangenheit verlaufen, sondern jeweils umge-
kehrt einen Startpunkt identifizieren, von dem aus alle weiteren Unterschei-
dungen bis in die Gegenwart abzweigen (die Unterscheidung von bíos/zōḗ oder 
die ›eigentliche Bedeutung‹ eines Begriffes usw.). 

Die zeitdiagnostische Verallgemeinerungstendenz zeigt sich ebenso, wenn 
jede Form von Sicherheitspolitik auf folgendes Ziel festgelegt wird: »Wo es 
angeblich um Sicherheit geht, geht es in Wirklichkeit um Kontrolle und um 
Macht.«416 Dies mag zum Teil zutreffen, aber eine derartige Perspektive er-
kennt nur das Negative und übersieht beispielsweise, dass Sicherheitsmaß-
nahmen auch positiv beobachtet werden können. Allerdings kommen diese 
Aspekte in Agambens Darstellung nicht vor, sondern nur die illegitime Kont-
rollausübung mittels einer übergeordneten Machtlogik. Ein weiteres Beispiel 
für eine Generalisierung des Negativen ist diese Einschätzung: »Ganz offen-
sichtlich sind heute in Europa Kräfte am Werk, die unsere Identität manipu-
lieren wollen, indem sie die Nabelschnur zerstören, die uns noch mit unserer 
Vergangenheit verbindet.«417 Jene These erinnert an Verschwörungstheorien. 
Wer sollen diese ›Kräfte‹ sein und warum sollten sie ein solches Interesse ver-
folgen? Und wie können wir eine Identität besitzen, wenn der Mensch doch 
das Produkt der anthropologischen Maschine ist? Ohne diese Fragen zu be-
antworten, bemüht Agamben weitere Zuspitzungen: 

»Indem sie die deutschen Städte bombardier ten, wussten die Alliier ten auch, dass 

sie die deutsche Identität zerstören konnten. In gleicher Weise zerstören Spekulanten 

414 | Welche wiederum stark durch die Philosophie Heideggers beeinflusst ist. Der 

Bezug auf Heidegger ist dabei den Schrif ten Schmitts, Foucaults und Agambens ge-

mein. Heidegger teilt mit Schmitt den Dezisionismus und die Unterscheidung von Sein/

Politisch und Seiendem/Politik. Vgl. hierzu Krockow 1958. Foucault wiederum nennt 

Heidegger selbst – neben Nietzsche – als den Autor, der sein gesamtes Schaffen am 

stärksten geprägt hat. Agamben wiederum nahm an Seminaren des Denkers in den 

1960er Jahren teil.

415 | Agamben 2003a, S. 12. Vgl. zur Identifizierung eines etymologischen Ursprungs 

auch: Agamben 2012c, S.  10 oder zur »ursprünglichen Dimension des Menschen«. 

Agamben 2004c, S. 151.

416 | Agamben 2006c, S. 168.

417 | Agamben 2013e.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus404

heute mit Beton, Autobahnen, Hochgeschwindigkeitstrassen die italienische Land-

schaft. Damit wird uns nicht nur einfach ein Gut geraubt, sondern unsere historische 

Identität.«418 

Dieses Bekenntnis verdient hier nicht, weiter diskutiert zu werden, zumal es 
auch ohne Interpretation belegt, zu welchen unterkomplexen Vergleichen und 
Verallgemeinerungen Agamben bereit ist. In solchen Aussagen zeigt sich eine 
Konstante: Die Brüskierung und das Schockieren der Etablierten. Falls dies in-
tendiert ist, sind derartige Thesen zu Identität und Landschaft sowie Vergleiche 
der Bombardierung seitens der Alliierten und dem Verhalten kapitalistischer 
Spekulanten ein adäquates Mittel. Allerdings zeigt Agambens Gegenkonzept 
der Geschäftslosigkeit, welches sich auf den ›mediterranen Menschen-Typus‹ 
stützt, d.h. Nationalcharaktere behauptet, dass solcherlei Verallgemeinerun-
gen tief ins Fundament dieser politischen Philosophie eingelassen sind.419 

Verabsolutierend ist diese Form von Philosophie auch deshalb, weil sie eine 
Vielzahl von Gegenständen und Disziplinen thematisiert, ohne die jeweiligen 
Fachdiskurse zu berücksichtigen. Der studierte Jurist Agamben inszeniert 
sich als Universalgelehrter, der sich undifferenziert zu den Problemstellun-
gen der Philosophie, Politikwissenschaft, Jurisprudenz, Theologie, Ökonomie, 
Geschichte, Literaturwissenschaft, Theaterwissenschaften, Kunstwissen-
schaften usw. äußert, ohne die jeweilige disziplinäre Forschung zu berück-
sichtigen.420 Besagter Eindruck wird noch gesteigert durch die Abfassung 
von ›Weltformeln‹, die indirekt auch den Eindruck vermitteln, die modernen 
Wissenschaften könnten ohne Weiteres ignoriert werden, da der Autor selbst 
über eine allgemeine Synthese verfügt. Generalisierungen sind zweifellos nö-
tig, um überhaupt wissenschaftliche Theorien artikulieren zu können, aber im 
Fall der politischen Philosophie entsteht durch umfassende Generalisierungen 
eine Deduktion, welche die Empirie gewissermaßen auslässt und stattdessen 
eine Weltkonstruktion vorschlägt, in welcher die Imperative der souveränen 
Macht und kapitalistischen Ökonomie jede Form von politischem Handeln 
zum Scheitern verurteilen. Die Listung weiterer Verallgemeinerungen ließe 
sich noch fortführen, allerdings ohne dass hiermit neue Erkenntnisse gewon-
nen würden. Abschließend soll noch Agambens Einschätzung zur Fotografie 
als exemplarischer Beleg genannt werden: »Ich glaube, es handelt sich ein-
fach darum: Die Fotografie ist für mich gewissermaßen der Ort des Jüngsten 
Gerichts, sie stellt die Welt so dar, wie sie am letzten Tag, am Tag des Zorns 

418 | Ebd..

419 | Vgl. Agamben 2015c »Ich glaube, Europa könnte dazwischen die Alternative einer 

Kultur verwirklichen, die human und vital zugleich bleibt, weil sie im Dialog mit der eige-

nen Geschichte steht und daraus neues Leben gewinnt.« Agamben 2013e.

420 | Vgl. Loick 2011b, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 405

erscheint.«421 Die gesamte Fotografie wird hier zum ›Jüngsten Gericht‹ verab-
solutiert. Solche Aussagen verstören im gegenwärtigen Wissenschaftsdiskurs, 
und zur Dekonstruktion dieser Einschätzung genügt die schlichte Frage: Wo-
her weiß Agamben, wie die Welt am Tag des Jüngsten Gerichts aussieht, und 
was hat dies mit alltäglicher Fotografie zu tun?422 

Neben der Theoriestrategie der Verallgemeinerung und in Kombination 
damit, bedient sich Agamben einer rhetorischen und stilistisch herausgenom-
menen Darstellung von negativen Phänomenen. Diese rhetorische Verschär-
fung zeigt beispielsweise die Kritik an der Diskursethik Karl-Otto Apels. Da 
der Muselmann nach Agamben Ausgangspunkt einer Ethik nach Auschwitz 
sein soll, aber an dem diskursiven Verfahren Apels aufgrund seiner Sprach-
losigkeit nicht teilnehmen kann, schlägt Agamben zur Illustration dieser Pro-
blematik vor: »Stellen wir uns für einen Moment vor, wir können dank einer 
wunderbaren Zeitmaschine Professor Apel ins Lager versetzen, ihm zu einem 
Muselmann führen und ihn bitten, er möge auch hier seine Ethik der Kom-
munikation unter Beweis stellen.«423 Diesen aggressiven Argumentations-Stil 
pflegt Agamben auch, wenn er ein Fußballspiel im nationalsozialistischen 
Konzentrationslager zwischen SS-Aufsehern und Gefangenen zum Paradig-
ma des Fußballspiels der Gegenwart erklärt: 

»Aber auch unsere Scham hat hier ihren Ursprung, die wir die Lager nicht kennengelernt 

haben und die wir doch, ohne zu wissen wie, bei jenem Spiel anwesend sind, das sich 

in jedem Spiel in unseren Fußballstadien wiederholt, in jeder Fernsehübertragung, in 

jeder alltäglichen Normalität. Wenn es uns nicht gelingt, dieses Spiel zu begreifen, es 

zum Aufhören zu bringen, wird es niemals Hoffnung geben.«424 

Eine Inszenierung des Schreckens lässt sich auch hier nicht leugnen, eben-
so wenig wenn der italienische Philosoph den Muselmanns als Prototyp des 
Homo sacer beschreibt, der nicht mehr »zwischen dem Biß der Kälte und der 
Grausamkeit der SS zu unterscheiden«425 weiß. 

Weiterhin sind ebenfalls die zur Beweisführung genutzten Vokabeln Teil 
einer pessimistischen Haltung. Es sind u.a. Charakterisierungen wie »absolut 
tötbares Leben«, die »schrecklichen Insignien der Macht«426 oder »tödliche 

421 | Agamben 2005b, S. 18, oder: »Das Leben aber, das nach dem Jüngsten Tag die 

Erde er füllt, ist schlicht das menschliche Leben.« Agamben 2003a, S. 13.

422 | Vgl. zu diesem Einwand: Kaube 2005.

423 | Agamben 2003c, S. 57.

424 | Ebd., S. 23. 

425 | Agamben 2002, S. 194.

426 | Ebd., S. 95, 99.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus406

Maschine«427, die diese politische Philosophie inflationär nutzt. Auffallend 
ist, dass Agamben häufig von der »dunklen Bindung«, »dunklen Bedrohung«, 
»Verdunklung« »dem Schatten, den die Gegenwart auf die Vergangenheit 
wirft«, »ursprünglich finstere Bedeutung«, »Verfinsterung«, von »dunklen 
Schatten« schreibt sowie von einer »dauerhaften Verdunklung« und wähnt, 
dass »die Politik heute eine fortwährende Finsternis zu durchqueren« hat.428 
Offenbar dient jene Metaphorik der Dunkelheit dazu, beim Leser Assoziatio-
nen von Bedrohung zu wecken. Agamben schreibt hierzu weiterhin:

»Zeitgenössisch ist derjenige, der seinen Blick fest auf seine Zeit richtet, um nicht de-

ren Glanz, sondern deren Finsternis wahrzunehmen. Für denjenigen, der ihre Zeitgenos-

senschaft er fährt, sind alle Zeiten dunkel. Zeitgenosse ist, wer diese Dunkelheit sehen 

kann, wer zu schreiben vermag, indem er die Feder in die Finsternisse der Gegenwart 

taucht.«429 

Die eben genannte Aussage verrät viel über die Inszenierung dieses Autors 
sowie seinen politischen Pessimismus. Letzterer zeigt sich nicht nur in der 
Wahrnehmung einer permanenten Bedrohung, sondern u.a. ebenso daran, 
dass Agamben die »Ohnmacht« der Demokratie diagnostiziert430, ohne eine 
alternative politische Organisationsform vorzuschlagen. Neben solchen be-
drohlichen Beschreibungen mittels Begriffen für Dunkelheit orakelt der Au-
tor Agamben über Geheimnisse und Verschwörungen, wenn er das »arcana 
imperii«, das »Geheime Band«, das »Arcanum«, den »geheimen Grund der 
Souveränität« ergründet und gewissermaßen den ›Schleier‹ lüftet.431 Die Geste 
des ›Schleierlüftens‹ zeigt sich dabei als Grundmotiv dieser Autorenschaft, die 
darauf zielt, den ›Schrecken hinter den Kulissen der modernen Gesellschaft‹ 
als biopolitische Katastrophe zu enttarnen, was Agamben in unterschiedlichen 
Variationen beschreibt, beispielsweise »in der Dringlichkeit der Katastrophe«, 
als »beispiellose biopolitische Katastrophe«432 usw. Die Inszenierung dahin-
ter setzt darauf, einen geheimen, meist Jahrhunderte lang verborgenen Zu-
sammenhang zu behaupten, um diesen dann umgehend zu enthüllen, wo-
bei vorausgesetzt wird, dass die Macht im »Geheimen«433 arbeitet: »Es ist der 

427 | Agamben 2004a, S. 102.

428 | Agamben 2002, S. 8, 17, Agamben 2014, S. 86, Agamben 2015c, S. 39. Agam-

ben 2002, S. 98, 111, 190 und 14.

429 | Agamben 2010b, S. 26.

430 | Agamben 2002, S. 119.

431 | Ebd., S. 16, Agamben 2003c, S. 136, Agamben 1994, S. 253, Agamben 2006b, 

S. 15. 

432 | Agamben 2002, S. 22, 198.

433 | Agamben 2006b, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 407

unsichtbare Souverän, der uns anblickt hinter den stumpfsinnigen Masken 
der Mächtigen, die uns, ob sie sich dessen bewusst sind oder nicht, in seinem 
Namen regieren.«434 Anhand solcher Behauptungen kreiert Agamben die Er-
zählung einer politischen Verschwörung, woraus ein aktuelles Bedrohungs-
szenario resultiert. Die Begrifflichkeiten der ›Bedrohlichkeit‹ wiederum setzt 
Agamben assoziativ ein, und gleichzeitig sollen die Vokabeln appellativ auf den 
Leser wirken. Zumindest führen sie unmittelbar zu der Frage, was politisch zu 
tun ist, wenn die Bedrohung doch solche Ausmaße erreicht hat? 

Dass Agamben diese Antwort schuldig bleibt bzw. bleiben muss, habe ich 
oben dargelegt. Derweil trifft das Homo-sacer-Projekt das, was Derrida den 
»neuerdings erhobenen apokalyptischen Ton in der Philosophie«435 nennt, 
und die Inszenierung und Ästhetisierung des Schreckens fügt sich in ein ar-
gumentatives Gesamtkonzept, das zugunsten einer radikalen Zeitdiagnostik 
auf Begriffsschärfe verzichtet. Um die ›großen Geheimnisse der Menschheits-
geschichte‹ zu denken, bedient sich Agamben einer radikalen Komplexitäts-
reduktion.436 

Der Autor Agamben präsentiert sich in der Art und Weise eines Priesters 
bzw. Propheten; einerseits sagt er den Untergang (biopolitische Katastrophe) 
und andererseits die Erlösung (messianische Zeit) voraus. Der allwissende 
Gestus zeigt sich aber ebenso – wie oben bereits erwähnt – am Bemühen, die 
›eigentliche Bedeutung‹ von Begriffen und Sachverhalten zu ergründen. Zu-
nächst verweist Agamben hierfür darauf, dass ein Zusammenhang vergessen 
und verdrängt wurde, »[…] dass in Wirklichkeit etwas Anderes und Komple-
xeres […]«437 hinter den Dingen und den Einsichten des wissenschaftlichen 
Diskurses liegt, um dann unmittelbar für sich den Verdienst in Anspruch 
zu nehmen, den besagten ›Ursprung‹ selbst aufzudecken. Zu diesem Zweck 
folgt Agamben den historischen Hinweisen ein Stück weiter in der Geschichte 
zurück438, um den noch ›eigentlicheren Ursprung‹ eines Begriffes oder Sach-
verhaltes aufzuklären. So extrahiert er beispielsweise die Biopolitik oder den 
Ursprung des Regierungsbegriffes gegen Foucault aus antiken Quellen.439 In 
diesem Zusammenhang hat wiederum Derrida Agamben vorgehalten, mit je-
ner Geste seine Referenzautoren noch zu übertrumpfen, welche zwar ein Phä-

434 | Ebd., S. 17. Vgl. ebenso: Agamben 1994, S. 254.

435 | Vgl. Derrida 1985.

436 | Vgl. zu Montagen in Agambens Schrif ten: Didi-Huberman 2012, S. 63. 

437 | Agamben 2013a, S. 294.

438 | Agambens Definition von Religion beruft sich beispielsweise auf eine Etymolo-

gie, die den Terminus auf »relegere« zurückführt, um eine noch ›eigentlichere‹ Bedeu-

tung zu entschlüsseln. Vgl. Agamben 2005b, S. 71.

439 | Weiterhin ver fährt auch die Beweisführung in »Herrschaft und Herrlichkeit« in die-

ser Form: Vgl. Agamben 2010a, S. 32ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus408

nomen beschrieben, aber nur »almost« enträtselt haben. Die Enträtselung der 
›ursprünglichen Bedeutung‹ wird dann von Agamben selbst vorgenommen.440 
Mindestens widersprüchlich ist vor dem Hintergrund dieses argumentativen 
Vorgehens, dass Agamben in seiner Schrift »Signatura rerum. Zur Methode« 
beansprucht, überhaupt ›keinen Ursprung‹ oder ›Punkt Null‹ bestimmen zu 
wollen, geschweige denn in vorangegangenen Schriften benannt zu haben.441

Schließlich zeichnet sich eine pessimistische Haltung durch die Selbstin-
szenierung des Autors aus. Der Pessimismus zeigt sich in diesem Fall ins-
besondere an den apodiktischen Aussagen, welche die Schriften durchziehen, 
beispielsweise folgende: »Ist das Gesetz einmal isoliert und zu einem selbst-
ständigen religiösen System erhoben worden, wird es dämonisch.«442 Damit 
ist die selbstreferenzielle Operationsweise des Rechtssystems angesprochen, 
welcher ebenfalls positive Aspekte attestiert werden könnten, vom Juristen 
Agamben aber nirgends beschrieben werden. Das optimistische Vertrauen 
Agambens auf die Lebens- bzw. Seinsweise scheint im Umkehrschluss und 
als Kontrast die pessimistische Einschätzung jedweder rechtlichen Regelung 
zu erklären. Die Limitierung der eigenen Beobachtungsmöglichkeiten thema-
tisiert Agamben indes nicht, vielmehr ›dämonisiert‹ er jede Gesetzesordnung 
in der Menschheitsgeschichte und spricht Prophezeiungen frei von Selbst-
zweifeln aus. Mit Deutungen solcher Art mimt Agamben den Sozialtypus des 
Propheten. Dieser zeigt sich ebenso daran, dass theologische Begrifflichkeiten 
nicht nur im Kontext der Analyse historischer Quellen eingesetzt werden, son-
dern ebenso, um seine politische Philosophie und Zeitdiagnostik quasi tran-
szendental anzureichern.443 Besonderes Stilmittel ist dabei das bloße Zitieren 
von theologischen Erklärungen, ohne dass eine eingehende Interpretation und 
Positionierung folgen würden. Die Reflexion der eigenen Beobachterposition 
findet derweil in dieser Theorie nur sehr eingeschränkt statt und nie in der 
Form, dass Agambens Sendungs- und Deutungsanspruch dadurch irgend-
wie eingeschränkt oder in Frage gestellt würde. Dies gilt insbesondere für den 

440 | Derrida 2011, S.  317. Agamben homogenisier t Foucaults Archäologie und Ge-

nealogie zudem über die Werksphasen hinweg. Siehe zur sogenannten »doppelten 

Homogenisierung« Foucaults durch Agamben: Paul 2013, S. 54.

441 | Vgl. Agamben 2009a, S.  112. Siehe als Beispiele für Formulierungen, in denen 

Agamben dezidier t den Anspruch erhebt, einen »Ursprung« oder die »ursprüngliche Be-

deutung« aufzuklären: Agamben 2010a, S. 41, Agamben 2012b, S. 10, Agamben 2002, 

S. 16. 

442 | Agamben 2007, S. 71.

443 | »Vor allem beruht das Charisma Agambens auf der Indienstnahme theologischer 

Begrif fe, die sein Denken in eine vielschichtige Tradition einbetten und ihm Tiefe und 

Glanz verleihen, ihn aber auch den Versuchungen des Absoluten aussetzen.« Liska 

2008, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 409

Messianismus, welcher sich nicht darum bemüht, den eigenen Status als dies-
seitiger Text, als kultur- und geschichtsabhängig zu reflektieren oder sonstige 
Quellenkritik anzustrengen. Darüber hinaus trägt Agamben seine These im 
Homo-sacer-Projekt mit einer Ernsthaftigkeit vor, der ein ironisches Augen-
zwinkern vollkommen fremd ist, und so überrascht es nicht, dass er seine Zeit-
diagnose nie relativiert oder revidiert. Ironie könnte in diesem Zusammenhang 
idealerweise zur Selbstreflektion und Distanzierung führen, das Kontingenz-
bewusstsein schärfen, welches es erlaubt, den Geltungsanspruch der eigenen 
Aussage einzuschränken und somit den Pessimismus zu relativieren. 

Ausgehend von dem meiner Analyse zugrunde gelegten normativen Ideal 
des Kontingenz- und Komplexitätsbewusstseins, erscheint Agambens Erkennt-
nistheorie bedenklich, weil sie mit einer marginalen methodischen Selbst-
überprüfung einhergeht. Die Lebens-Form, der Rest und der Zeuge sowie da-
rüber hinaus die gesamte politische Philosophie mit den zentralen Kategorien 
Souverän, Lager, nacktes Leben usw. werden von Agamben in einer Zone der 
Ununterscheidbarkeit verortet; auf dieser »Schwelle der Unbestimmtheit« sind 
alle Unterscheidungen quasi aufgehoben.444 Auffallenderweise werden somit 
sowohl die positiven Ideale als auch die kritischen Analysekategorien in dieser 
Denkfigur fundiert, was sich wiederum mit Agambens Einschätzung deckt, 
dass sowohl der Untergang als ebenso die Erlösung ihren Ausgangspunkt in 
der Ununterscheidbarkeit der Ausnahme haben. Implizit unterscheidet Agam-
ben damit eine positive Ununterscheidbarkeit (Lebens-Form) und eine negati-
ve Ununterscheidbarkeit (Souveränität). 

René Aguigah ist nun unbedingt zuzustimmen, wenn er folgert: »Jacques 
Derrida ist ein Denker der Differenz, sagt man; wenn das zutrifft, muss man 
Giorgio Agamben als Theoretiker der Ununterscheidbarkeit bezeichnen.«445 
Anzumerken ist mit Elke Lachert allerdings, dass Agambens Überlegungen 
zur Ununterschiedenheit ideengeschichtlich auf Derrida zurückgehen.446 Was 
aber bedeutet der Rekurs auf die rätselhafte Zone der Ununterscheidbarkeit 
(alias die Schwelle, der einschließende Ausschluss, die Grauzone, das Nie-
mandsland, die Ausnahme usw.) für Agambens Erkenntnistheorie? Allein 
der Versuch, die Zone der Ununterscheidbarkeit zu definieren oder zu fassen, 
gleicht der Quadratur des Kreises, zeichnet sich diese doch gerade dadurch 
aus, dass sie nicht eindeutig zu bestimmen ist. Die Ununterscheidbarkeit ein-
schließender Ausschlüsse zeigt, dass Agamben die Letztfundierung in der 
Paradoxie ernst meint. Als Gegenkonstrukt zur imaginierten ›ursprünglichen 
Einheit‹ überzeugt die Fundierung der politischen Gründungszene in der Un-
unterscheidbarkeit. Plausibel ist es, den Anfang einer jeden Ordnung als Zone 

444 | Vgl. Agamben 2012b, S. 188f.

445 | Aguigah 2010.

446 | Vgl. Lachert 2007, S. 207ff.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus410

der Ununterscheidbarkeit zu beschreiben, weil die Gründung bzw. der Anfang 
immer paradox ist. So zeigt etwa die Rückführung jeder politisch-rechtlichen 
Ordnung auf die Ausnahme, dass die Begründung der Entscheidung für eine 
bestimmte Konstitution nicht widerspruchfrei innerhalb des Systems selbst 
gefunden werden kann. Ein prominentes Beispiel für die Entparadoxierung 
dieser Paradoxie ist die Systemtheorie Luhmanns, der zufolge jedes System aus 
der Unterscheidung von System und Umwelt hervorgeht und als Bedingung 
der Möglichkeit jene Unterscheidung auf der Seite des Systems wieder einfüh-
ren muss.447 Nur durch den »Kunstgriff« einer »nachträglichen Repräsentanz 
eines Ursprungs«448 imaginiert sich eine Ordnung bzw. ein System als Ein-
heit und mittels der damit verbundenen Konstruktion eines ›äußeren Grun-
des‹ täuscht sich dieses als Bedingung der Möglichkeit über die Kontingenz 
der eigenen Existenz. Vor Agamben hat – neben Luhmann – bereits Derrida 
jenen Zusammenhang erfasst und im Paradoxon des »grundlosen Grundes« 
im Text »Der mystische Grund der Autorität« beschrieben – allerdings bleibt 
diese ideengeschichtliche Vaterschaft im Text »Homo sacer« unthematisiert. 
Schließlich ist die Paradoxie des Anfangs für Agamben vor allem Mittel zum 
Zweck, die ›ursprüngliche Unterscheidung‹ der politischen Ordnung als einen 
illegitimen Gewaltakt zu überführen, weshalb Agamben dann immer wieder 
selbst den Begriff des »Ursprungs« oder der »Ursprünglichkeit« bemüht, 
bleibt unverständlich. Begründet wird die Illegitimität jeder Ordnung von 
Agamben durch die unrechtmäßige Produktion des der Tötung preisgegebe-
nen nackten Lebens, entlang der Trennung von bíos und zōḗ, Recht und Natur 
usw.; eine Logik, die unweigerlich und folgerichtig jede politische Ordnung in 
die »biopolitische Katastrophe« führt. So gesehen ist in diesem Theorieauf-
bau vor der Unterscheidung von Recht und Natur bereits entschieden, dass 
jene Unterscheidung unrecht ist, folglich revidiert bzw. deaktiviert, d.h. in der 
Lebens-Form aufgehoben werden sollte. Agamben imaginiert nun jenseits der 
›ursprünglichen‹ Unterscheidung die Lebens-Form, welcher durch die Unter-
scheidung von Leben und Form Unrecht geschieht. Würde Agamben auf diese 
normative Setzung als Anfang und Utopie des Ziels verzichten, könnte seine 
politische Philosophie den »Entartungsprozess des Rechtes«449 nicht wahrneh-
men. Seine Anthropologie möchte zwar keine Wesen des Menschen bestim-
men, aber ohne eine solche implizite Setzung wäre es – wie oben beschrieben – 
dieser politischen Philosophie nicht möglich, eine ›Entfremdung‹ zu beklagen.

Aus der ›ursprünglichen‹ Ununterscheidbarkeit erwächst weiterhin die 
Problematik, dass Recht und Gewalt nicht unterschieden werden können, wo-
raus die Diagnose folgt, dass das Recht insgesamt in der Moderne die ein-

447 | Vgl. Luhmann 1987, S. 242f.

448 | Lüdemann 2003, S. 237.

449 | Lachert 2007, S. 209.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 411

schließend-ausschließende Form von willkürlicher Gewalt annimmt. Nach 
Agamben kann in der »Zone der irreduziblen Ununterscheidbarkeit«450 keine 
trennscharfe und eindeutige Unterscheidung vorgenommen werden, es kann 
somit nicht gesagt werden, was »Außen und Innen« ist.451 Der Terminus »ir-
reduzibel« verweist auf den nicht-ableitbaren und nicht-aufhebbaren Status 
jener Zone innerhalb dieses Theoriedesigns. Die Ununterscheidbarkeit gerät 
somit zur nicht negierbaren Kategorie in Agambens Konstruktion. Interessan-
terweise wird die Grenzbestimmung Ununterscheidbarkeit durch den Verweis 
auf Ununterscheidbarkeit erklärt. Die Ununterscheidbarkeit der Grenze zwi-
schen Natur und Kultur, zōḗ und bios, ist durch die Schwelle markiert. Aber 
die Grenze der Schwelle, welche in irgendeiner Form zu bestimmen sein müs-
sen, damit letztere wahrgenommen werden kann, wo sie beginnt und wo sie 
endet, ist ununterscheidbar. Die Schwelle scheint überhaupt keine räumlich 
feststellbaren Umgrenzungen zu haben und in der Opposition von Natur und 
Kultur zu zerfließen. 

Die Denkfigur der Ununterscheidbarkeit oder Unentschiedenheit erinnert 
derweil an das Experiment »Schrödingers Katze«, das der Physiker Erwin 
Schrödinger 1935 vorstellte.452 Wichtig ist für unseren Zusammenhang, dass in 
dieser Experimentanordnung zwei sich ausschließende Zustände gleichzeitig 
wahr sein können, solange niemand die Situation überprüft und in Augen-
schein nimmt. Konkreter: Aufgrund der Nicht-Einsehbarkeit einer Kiste ist 
unklar, ob die dort eingesperrte Katze tot oder lebendig ist. Dies ist ein er-
kenntnistheoretisches Paradoxon der Ununterschiedenheit zwischen Leben 
und Tod, welches erst durch eine empirische Überprüfung aufzulösen ist. 
Somit ist die Katze, empirisch betrachtet, niemals tot und lebendig zugleich, 
sondern da sie in der ›Black Box‹ der Beobachtung entzogen ist, ist sie erkennt-
nistheoretisch für den externen Beobachter tot und lebendig zugleich, befindet 

450 | Agamben 2002, S. 19.

451 | Ebd., S. 19.

452 | Die Versuchsanordnung muss folgendermaßen vorgestellt werden, wobei das da-

hinterliegende quantenmechanische Problem in unserem Zusammenhang zu vernach-

lässigen ist: Die Katze, eine winzige Menge radioaktiver Substanz, ein Detektor für die 

beim Zerfall erzeugte Strahlung und eine tödliche Menge Blausäure in einem geschlos-

senen Behälter befinden sich für eine Stunde in einen abgeschlossenen, nicht einseh-

baren Raum; einer Kiste. In welcher Zeit die radioaktive Substanz in der Versuchszeit 

zer fällt, kann nicht genau vorausberechnet werden. Der instabile Atomkern zer fällt nun 

in einer bestimmten Zeit, mit einer bestimmten Wahrscheinlichkeit, und sobald der Gei-

gerzähler ein bestimmtes Maß an Strahlung anzeigt, wird das Gif t freigesetzt, und die 

Katze stirbt – oder eben nicht. Aber erst nach der Stunde, wenn die Kiste geöffnet wird, 

lässt sich mit Sicherheit sagen, ob die Katze noch lebt. Solange und bis dahin ist die 

Katze theoretisch gleichzeitig lebendig und tot.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus412

sich in einer Zone der Ununterscheidbarkeit. Im Gegensatz zur Experiment-
anordnung bei »Schrödingers Katze« trennt Agambens Theorie der Ununter-
scheidbarkeit nicht zwischen empirischen Beobachtungen und theoretischen 
Problemen, sondern lässt beides gewissermaßen ununterschieden in eins fal-
len. 

Agamben bestreitet nun retrospektiv, dass seine paradigmatischen Aussa-
gen gleichzeitig empirische Tatsache in der gesamten Menschheitsgeschichte 
und erkenntnistheoretische Letztfundierung zu sein beanspruchen. Die Un-
unterscheidbarkeit ist indessen eine erkenntnistheoretisch spannende Konst-
ruktion, soll sie doch über die Limitierung des Wissens und der Beobachtungs-
möglichkeiten aufklären: Was im Lager geschieht, kann nicht sicher gewusst 
werden, ob die Lebewesen tot oder lebendig sind, ist für den externen Beobach-
ter ununterscheidbar. Allerdings verwendet Agamben die Kategorie in der Art, 
dass aus der Ungewissheit eine negative Sicherheit entsteht: Im Zweifelsfall 
ist das Leben nicht unbestimmt zwischen Leben und Tod, sondern es ist vom 
Schlimmsten auszugehen: ›der Thontrapolitik‹ des dem Sterben preisgegebe-
nen Lebens. Aus Unwissenheit wird bei Agamben die Gewissheit, dass das 
Schlimmste droht. 

In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern, dass Agamben Sozialität 
von der Grenze, vom Extrem der Ausnahme her denkt. Mit Schmitt teilt er die 
Überzeugung, »[…] das Normale beweist nichts, die Ausnahme beweist alles; 
[…]«453. Die Normalität ist langweilig, der Schrecken der Ausnahme interes-
santer und deshalb scheinbar auch ›wirklicher‹. Damit werden zwei Realitäts-
Ebenen behauptet: der Überbau, der nichts ›wirklich‹ erklärt und der Unterbau 
der Ausnahme, aus welchem die Normalität abzuleiten bzw. in Frage zu stellen 
ist. Dies zeigt sich beispielsweise an den Überlegungen zur Ununterscheid-
barkeit der Souveränität: Der Souverän befindet sich zugleich innerhalb und 
außerhalb der Rechtsordnung454: »Ich, der Souverän, der ich außerhalb des 
Rechts stehe, erkläre, daß es kein Außerhalb des Rechts gibt.«455 Wenn es um 
die Souveränität geht, kann nicht bestimmt erklärt werden, ob der Souverän 
innen oder außen ist, und gleichzeitig bleibt unklar, wo genau die Grenze des 
Rechtes verläuft.

So wie nicht eindeutig gesagt werden kann, ob der Souverän innerhalb oder 
außerhalb des Rechts steht, ist es ebenfalls nicht möglich, im Fall des Homo 
sacer eindeutig zu benennen, ob dieser lebt oder bereits tot ist, ob er noch 
menschlich oder schon unmenschlich ist. Ausgehend davon trennt Agambens 
Analyse in den konkreten Anwendungsfällen (Ultrakomatöse, Hitler, Flücht-

453 | Ebd., S. 26.

454 | Vgl. zu dieser Argumentation: Lachert 2007, S. 208ff. 

455 | Agamben 2002, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 413

linge usw.456) nicht zwischen einer theoretischen/erkenntnistheoretischen 
und einer empirischen/historischen Beobachtung, was dazu führt, dass das 
Lager als Paradigma »unabhängig von den dort verübten Verbrechen« einge-
setzt werden kann u.a. auch für Gated Communities der Oberschicht.457 Das 
nationalsozialistische Vernichtungslager ist heute »das Paradigma des politi-
schen Raums selbst, in dem Augenblick, in dem die Politik Biopolitik wird 
und in dem der homo sacer sich virtuell mit den Bürgern vermischt.«458 Im 
virtuellen Ausnahmezustand sind dann schlicht alle Bürger der modernen De-
mokratie unterschiedslos und potenziell Homo sacer.459 Anhand dieses Dif-
ferenzierungsverlustes der Ununterscheidbarkeit kann Agamben unabhängig 
davon, ob es empirisch betrachtet dazu kommt, dass Bürger in irgendein Lager 
gesperrt werden, und unabhängig davon, ob der Lagerinsasse wirklich getötet 
wird, die Zeitdiagnose der Universalität der Ausnahme, des Nomos des Lagers, 
stellen. 

Das Denken mittels Paradigmen verhindert in der Folge, dass Agamben 
seine eigene Position und Theorie erkenntnistheoretisch in der durch ihn 
konstruierten Welt stringent verortet. Das Paradigma ist nach Agamben »eine 
Erkenntnisform, die weder induktiv, noch deduktiv, sondern analogisch ist, 
somit von einem Besonderen zu einem anderen Besonderen fortschreitet«.460 
Gewissermaßen als höheres Drittes soll dieses Analyseverfahren dazu dienen, 
die Unterscheidung von allgemein und konkret, Deduktion und Induktion, 
Partikularem und Universellem, Objekt und Subjekt aufzuheben.461 Das Para-
digma zeigt Analogien auf und entspricht somit dem Beispiel:462 

»Das Beispiel ist also weder besonders noch allgemein, sondern sozusagen ein singulä-

rer Gegenstand, der sich als solcher zu erkennen gibt, der seine Singularität zeigt. Nun 

456 | Vgl. ebd., S. 193ff.

457 | Vgl. Agamben 2006b, S. 40.

458 | Agamben 2002, S. 184.

459 | Vgl. ebd., S. 121.

460 | Agamben 2009a, S. 37.

461 | »Kurz, es funktionier t als Paradigma im strengen Sinn des Wortes: ein einzelnes 

Objekt, das, gültig für alle anderen Objekte seiner Klasse, die Intelligiblität des Ensem-

bles definier t, dem es zugehört und das es zugleich konstituier t.« Ebd., S.  20. »Das 

analogische Dritte gewinnt sein Statut hier vor allem durch die Desidentifikation und die 

Neutralisation der beiden ersten Positionen [A oder B, Anm. d. A.], die damit zugleich 

voneinander ununterscheidbar werden. Das Dritte ist diese Nichtunterscheidbarkeit, 

und der Versuch, es durch zweiwertige Zäsuren zu bestimmen, muß notgedrungen auf 

Nichtentscheidbarkeit stoßen.« Ebd., S. 24.

462 | Ebd., S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus414

geht auch der tiefere Sinn jenes Wortes auf, das im Griechischen Beispiel bedeutet: pa-

ra-deigma, was sich daneben zeigt (was im deutschen Bei-spiel ebenfalls anklingt).«463 

Paradigmen haben demnach die Funktion, »[…] einen historischen Problem-
kontext zu konstruieren und in seiner Gesamtheit verstehbar zu machen. Das 
hat zu Mißverständnissen geführt – besonders bei Leuten, die mit mehr oder 
weniger Redlichkeit davon ausgingen, meine Absicht sei lediglich, die historio-
graphischen Thesen und Rekonstruktionen vorzuschlagen.«464 Das Problem 
des ›Mißverständnisses‹ lässt sich folgendermaßen aufklären: Das von Agam-
ben verwendete Paradigma soll – laut ihm – von dem ausgenommen sein, 
wofür es beispielhaft steht. D.h. das Paradigma (etwa des Lagers) ist derart 
(sinn-)entleert, dass es nicht mehr für das Inhaltliche stehen soll, was es be-
zeichnet.465 Was konkret aus dieser Überlegung der oben dargestellten – und 
doch recht unmissverständlichen – Zeitdiagnosen und Prognosen folgt, lässt 
Agamben interessanterweise offen.

So bezieht sich Agamben bei seinen methodischen Gedankengängen auf 
Thomas S. Kuhn und Foucault und reflektiert, dass letzterer die erkenntnis-
theoretische Frage als eine politische bzw. eine Frage der Macht auffasst.466 
Allerdings bezieht Agamben jene Überlegung im Weiteren nicht auf seine 
eigene Erkenntnis, sondern reklamiert für sich eine wissenschaftlich entrück-
te Beobachterposition, die eine Limitierung der eigenen Erkenntnis durch die 
Bedingungen der Macht nicht weiter thematisiert. Dies muss irritieren, wenn 
man davon ausgeht, dass Agamben – wenn er sich selbst folgt – in einer Welt 
schreibt, die total durchmachtet ist. Eine solche Entpolitisierung der Erkennt-
nistheorie wirft zudem die Frage auf, wie Agamben seine Kritik innerhalb der 
Gesellschaft artikulieren kann? Ironischerweise bezeichnet Agamben selbst 

463 | Agamben 2003a, S. 15.

464 | Agamben 2009a, S. 9.

465 | »Ein Beispiel wählen ist darum ein komplexer Ar t, der voraussetzt, daß der 

Terminus, der als Paradigma fungier t, deaktivier t wird, daß man ihn also aus seinem 

normalen Gebrauch abzieht, aber nicht, um ihn anderswohin zu verlegen, sondern im 

Gegenteil, um die Regelordnung gerade dieses normalen Gebrauches zu zeigen, die 

anderswie nicht gezeigt werden kann.« Ebd., S.  22. »Wo Agamben seine Verfahrens-

weise und Darstellungstechnik als ein Operieren mit Paradigmen bezeichnet hat, wird 

dieses Dilemma ausformulier t. Als partikulare Beispiele sind Paradigmen für Agamben 

von dem ausgeschlossen, was sie beispielhaft aufzeigen bzw. repräsentieren. Aus logi-

schen Gründen, die Agamben im Zusammenhang mit seiner Deutung der Schmitt’schen 

Ausnahme schon in seinem Buch über den homo sacer entfaltet hat, sind Beispiele von 

dem ausgenommen, was sie zeigen. Kraft seiner Funktion als Beispiel hat das Paradig-

ma nicht teil an dem, wofür es beispielhaft steht.« Geulen 2015, S. 218.

466 | Agamben 2009a, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 415

»mannigfache Subjektivierungsprozesse« u.a. »de[n] Schreiber von Erzählun-
gen«, als eine mögliche Form der Gefangenschaft des Subjektes in Dispositi-
ven, ohne sich selbst in diesem Zusammenhang zu verorten oder mit einzu-
beziehen.467 Sich seltsam außerhalb des Dispositiven wähnend, hält Agamben 
anderen Autoren vor: »Im Übrigen sind diejenigen, die solche Reden führen, 
ihrerseits ein Resultat des medialen Dispositives, in dem sie gefangen sind.«468 
Wie kann Agamben dies wissen? Zumal er selbst unter den Bedingungen der 
von ihm geschilderten Welt der ›Gesellschaft des Spektakels‹ schreibt, welche 
»die kollektive Wahrnehmung manipulieren und sich des kollektiven Gedächt-
nisses und der gesellschaftlichen Kommunikation bemächtigen«?469 Dessen 
ungeachtet, beschreibt Agamben die Epistemologie als eine vom Politischen 
unberührten Sphäre, welche befriedet und harmonisch erscheint. Er sucht die 
Letztfundierung in der Ontologie: »Die Intelligibilität, um die es im Paradig-
ma geht, hat ontologischen Charakter. Sie bezieht sich nicht auf das kognitive 
Verhältnis zwischen einem Subjekt und einem Objekt, sondern auf das Sein. 
Es gibt so etwas wie eine Ontologie des Paradigmas.«470 So endet Agambens 
»Philosophische Archäologie«, welche »das Statut des erkennenden Subjekts 
selbst bestimmt«471 bzw. dekonstruiert in einer Ontologie, die ihre eigene 
Konstruktionsleistung nicht erkennen kann. 

Der Beobachter Agamben und seine politische Philosophie kommen in 
dieser Theorie der Moderne nicht vor. Der italienische Philosoph will kein Ein-
heitsdenker im Sinne des humanistischen Universalismus sein, gleichzeitig 
ist er aber ebenso wenig bereit. seine Theorie konsequent differenztheoretisch 
zu fundieren.

7.8	R esümee 

»Ostern in Ägypten« lautet der Titel eines kurzen Textes von Agamben. Auf 
knappen zweieinhalb Seiten interpretiert der Autor das Lebenswerk des Dich-
ters Paul Celan als das Schaffen eines Juden, der sich nicht erinnern kann, 
»jemals aus Ägypten ausgezogen zu sein«.472 Mit dem ihm eigenen Willen 
zur Verallgemeinerung verortet er Celans Dichtung – inklusive dessen psychi-
scher Konstitution – außerhalb des Exodus, zeitlebens dazu verdammt, Pes-
sach in Ägypten zu feiern. Aber es ist nicht nur Celan, dem nach Agamben der 

467 | Agamben 2008, S. 27.

468 | Ebd., S. 37f.

469 | Agamben 2003a, S. 73.

470 | Agamben 2009a, S. 38. 

471 | Ebd., S. 111.

472 | Agamben 2011, S. 213.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus416

Auszug in eine bessere Welt verwehrt bleibt. Es ist das Schicksal der modernen 
Gesellschaft schlechthin, die Menschen, deren Befreiung einmal das erklärte 
Ziel war, im Lager gefangen zu halten. Gemessen am Ideal der Lebens-Form 
erscheint Agamben die Gegenwart als biopolitische Katastrophe. Hinter dem 
empathischen Rekurs auf das Leben steht eine doppelte Anthropologie: So dis-
tanziert sich Agamben von jeder positiven Bestimmung des Lebens und zeigt, 
wie der Mensch durch Dispositive in Abgrenzung vom Tier geschaffen wur-
de. Die Enthaltsamkeit von anthropologischen Wesensbestimmungen gelingt 
Agamben längst nicht in all seinen Schriften, implizit verbindet er das Ideal 
der Lebens-Form bzw. Seinsweise mit einem Menschenbild, das auf Glück und 
Genuss gerichtet ist. Dabei schreibt Agamben stark suggestiv und präzisiert 
die mit dem anthropologischen Ideal einhergehende Seins-Ontologie nur an 
wenigen Stellen. Dieses Menschenbild erklärt derweil den moralischen Ton in 
Agambens Texten. Über jene Voraussetzungen klärt Agamben sich und den 
Leser indes nur unzureichend auf. Ein Kritikpunkt, der ebenfalls die erkennt-
nistheoretische Selbstreflexion trifft, so wähnt sich Agamben auf einem privi-
legierten Beobachtungsposten, den es in der Welt, die er von dort aus prüfend 
betrachtet, aber gar nicht geben kann. Dessen ungeachtet pflegt Agamben eine 
totalisierende Konstruktion von Sinnzusammenhängen – so entsteht eine Ver-
hängniserzählung, welche das Bedürfnis nach universellen Erklärungen be-
dient. Sein Versuch, die ganz großen Linien der Geschichte aufzuzeigen bzw. 
sogar mitzuzeichnen, geht aber nicht nur einher mit einer stark reduzierten 
Komplexität, seine einseitige geschichtsphilosophische Diagnose verharrt per-
manent auf der negativen Seite und erkennt lediglich noch eine schreckenerre-
gende Funktionslogik der Moderne. Was dann bleibt, ist die Hoffnung auf ein 
messianisches Wunder. 

Jener Zusammenhang führt deutlich vor Augen, wie eng die Bausteine 
Niedergang, Kontrast, alternative Politik, Anthropologie und Philosophie der 
Geschichte in dieser Theorie miteinander verbunden sind bzw. sich verbinden 
lassen und wie sich mithilfe besagter Idealtypen die Systematik seines politi-
schen Pessimismus erschließt. Weiterhin konnte gezeigt werden, dass Agam-
ben, obwohl er eine teleologische Erzählung von ›Ursprung und Ende‹ ablehnt, 
ausgehend von der ›ursprünglichen Trennung‹ des Lebens von der Form und 
dem Scheitern der okzidentalen Zivilisation in der ›biologischen Katastrophe‹ 
eine große Erzählung von Ursprung und Ende entwickelt. Weiterhin grün-
det auch die Zeitdiagnose des Nomos des Lagers auf einem geschichtsphilo-
sophischen Pessimismus, weil dem souveränen Gesetz gewissermaßen ein 
geschichtsmächtiger Telos innewohnt. Jedes Rechtssystem ist demnach dazu 
›verdammt‹, immer wieder neue Ausnahmeräume, also Lager, zu schaffen – 
eine These, die auf negativ-teleologische Vorstellungen verweist. Ferner ist 
auch die Kategorie der »messianischen Zeit« – trotz aller Uminterpretationen – 
überhaupt nicht ohne ein teleologisches Versprechen artikulierbar, denn ohne 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


7. Giorgio Agamben 417

die Ausrichtung auf ein Ende und eine Verheißung der Errettung in der ›Jetzt-
zeit‹, verliert jeder Messianismus seinen Sinn. 

Agambens Anspruch, einen diesseitig-politischen Ausweg aus dem biopoli-
tischen Desaster zu finden, scheitert an seiner übermächtigen Konstruktion 
des Souveränitätsprinzips und der ökonomischen Logik. Der von Agamben 
erdachte ›schwache Messianismus‹ der Lebens-Form und die Profanierung 
stehen der umfassenden ›Konfiszierung‹ der Dinge und Menschen durch die 
Macht unvermittelt gegenüber. In einer solchen Welt ist emanzipatorisches 
Handeln, im Sinne einer politischen Veränderung und Verbesserung der Welt, 
für Agamben nicht mehr vorstellbar, und er sinniert über »Flucht und Rück-
zug«473. 

Im Theoriedesign wirkt die messianische Politik vor dem Hintergrund der 
dazugehörigen Zeitdiagnose einerseits wie ein Fremdkörper und anderseits 
konsequent. Der linearen Zeitauffassung steht dieser Messianismus ohnmäch-
tig gegenüber. Gleichzeitig ist die messianische Ergänzung der Theorie aber 
geradezu folgerichtig, weil dadurch im Sinne der eigenen Standpunktlogik 
die Ausweglosigkeit anerkannt wird, um mithin auf spirituelles Terrain aus-
zuweichen.474 Mit jenem politischen Pessimismus behauptet Agamben einen 
besonderen Platz in der aktuellen politischen Philosophie. Der politische Pessi-
mismus zeigt sich insbesondere daran, dass es schwierig ist, sich eine stärkere 
Diskreditierung der politischen Sphäre vorzustellen. Zumal es keinen Raum 
für Alternativen geben kann, wenn es gleichgültig ist, auf welcher Rechts-
form die politische Ordnung gründet und mit welchen Intentionen politisches 
Handeln erfolgt. Immerfort wird politisches Handeln die Form von Biopolitik 
(Thanatopolitik) annehmen, Lager eröffnen und nacktes Leben produzieren 
und töten. Im Gegensatz dazu, bedient sich Agamben theologischer Texte und 
Formulierungen, um seine Version einer messianischen Zeit ohne Messias zu 
umreißen. 

473 | Vgl. Agamben 2015c, S. 39f.

474 | Agamben 2012a, S. 149f. »Der permanente Krisen- und Ausnahmezustand, der 

von den Regierungen der Welt allenorten ausgerufen wird, ist nichts anderes als die sä-

kularisier te Parodie der beständigen Vertagung des Weltgerichts in der Geschichte der 

Kirche. […] Die totale Verrechtlichung und Ökonomisierung der zwischenmenschlichen 

Beziehungen, die Verwechslung dessen, was wir glauben, hoffen und lieben können, mit 

dem, was wir gezwungen sind, zu tun oder nicht zu tun, zu sagen oder nicht zu sagen, 

sind Ausdruck einer Krise nicht nur des Rechts und des Staates, sondern auch und ge-

rade der Kirche.« Agamben 2012c, S. 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


8.	 Zusammenfassende Betrachtung: 			 
	 Politischer Pessimismus 

Die vorliegende Studie hatte das Ziel, aufzuzeigen, inwiefern die Schriften von 
Carl Schmitt, Michel Foucault und Giorgio Agamben einen politischen Pes-
simismus zum Ausdruck bringen. Hierfür habe ich idealtypische Kategorien 
bestimmt: 1. Niedergangsgeschichte, 2. Kontrastfolie, 3. Pessimistische Anth-
ropologie, 4. Pessimistische Philosophie der Geschichte, 5. Prognose sowie 6. 
Haltung bzw. die Performanz des Pessimismus, und mit ihnen die drei Theo-
rien jeweils separat analysiert. Abschließend erlaubt dieses einheitliche Vorge-
hen eine Vergleichsperspektive, die Gemeinsamkeiten und Unterschiede jener 
drei Betrachtungen der modernen Gesellschaft pointiert nennt und erläutert. 

Der bisherigen Gliederung weiterfolgend zeigt sich – wie eingangs ver-
mutet –, dass Schmitt, Foucault und Agamben die Entwicklung hin zur mo-
dernen Gesellschaft negativ beschreiben. Nun ist es möglich, zwischen drei 
unterschiedlichen Niedergangswahrnehmungen zu differenzieren. Zunächst 
ist zu konstatieren, dass Schmitt die Reformation und Säkularisierung ab-
lehnt, das Zeitalter des absolutistischen Staates wiederum positiv beschreibt. 
Erst im Zuge der Französischen Revolution erodiert nach Schmitt die politi-
sche Ordnung der europäischen Staatlichkeit. Die daraus vermeintlich entste-
henden Probleme benennt seine Kulturkritik des 20. Jahrhunderts vehement. 
Foucaults historische Untersuchungen bis zu Beginn der 1980er Jahre fokus-
sieren ebenfalls die Modernitätsschwelle, den Übergang vom 18. zum 19. Jahr-
hundert, und die damit verbundenen Veränderungen, allerdings bleiben Fou-
cault die Kritikpunkte Schmitts fremd. Der französische Philosoph beschreibt 
keine – wenn auch nur vordergründige – ›Entpolitisierung und Neutralisie-
rung‹, sondern einen Disziplinierungs- und Normalisierungsprozess, durch 
welchen Subjekte als Bedingung ihrer Möglichkeit Machtverhältnissen unter-
worfen werden. So zeigt Foucault vor allem, wie sich die erhoffte Befreiung 
des Menschen in deren Gegenteil verkehrt und beschreibt somit nicht den 
Niedergang einer dekadenten Gesellschaft; er schildert vielmehr einen nega-
tiven Fortschritt der Rationalität. Nach Schmitt führt der Universalismus von 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus420

Vernunft und Menschenrechten zu einem diskriminierenden Kriegsbegriff, 
zur Eskalation der Feindschaft und Entgrenzung des Krieges. Foucault zufol-
ge werden im Zuge der Aufklärung eine Vielzahl von Institutionen und Dis-
kursen geschaffen, deren Machttechniken auf der Mikroebene den gesamten 
Gesellschaftskörper sowie jeden Einzelnen durchdringen.

Agambens Kritik der Moderne wählt im Gegensatz dazu nicht die Mo-
dernitätsschwelle als Ausgangspunkt, und anhand des/seines Homo-sacer-
Projektes erläutert er, wie mit der ›ursprünglichen Unterscheidung‹ von bíos 
und zōḗ das Leben bereits in der Antike dem Souverän schutzlos ausgeliefert 
wurde. Diese seitdem herrschende Logik des einschließenden Ausschlusses 
steigert sich noch im 20. Jahrhundert, womit der Ausnahmezustand in Form 
des Lagers zur normalen Regierungspraxis gerät. Flankiert wird die Diagnose 
Agambens von einer Kulturkritik, welche die »Gesellschaft des Spektakels« 
anprangert und eine totale Beherrschung des Menschen durch das sogenannte 
»ökonomische Paradigma« erkennt.

Warum die moderne Gesellschaft als schlecht bzw. als die schlechteste er-
scheint, wird wiederum von diesen drei Vergleichsautoren sehr unterschied-
lich begründet. Nach Schmitt ist der Mensch ›sekundierungsbedürftig‹; damit 
erklärt er den Menschen zu einem gefährlichen Wesen, welches zum fried-
lichen Zusammenleben nicht fähig ist. Ein starker d.h. souveräner Staat und 
die damit verbundene innenpolitische Ordnung sind somit sein Ideal, welches 
im Kontrast eine freie Gesellschaft und modern-romantische Individualität 
als gefährlich ablehnt. Jene enge Bindung von normativem Ideal und anthro-
pologischen Setzungen offenbart sich indes bei allen drei Autoren. Foucault 
idealisiert in seine frühen Texten Erfahrungen wie den Wahnsinn, den Tod 
usw., welche die moderne Gesellschaft – seiner Einschätzung nach – nicht 
mehr erlaubt. Der Mensch erscheint in dieser pessimistischen Perspektive als 
Leidtragender der fortschreitenden Disziplinierungs- und Normalisierungs-
tendenzen, und seine freie Entfaltung wird im stetigen Prozess der Zivilisa-
tion zunehmend eingeschränkt. Der Mensch bzw. das Subjekt darf demnach 
nicht als autonomes Wesen gedacht werden, sondern im Zusammenhang mit 
Machtverhältnissen, denen er untertänig ist. Gleichzeitig jedoch vertritt Fou-
cault relativ optimistisch die Meinung, dass dem Menschen durchaus Wider-
standspotenziale konstitutiv innewohnen, welche er in seinen späten Schriften 
in Form einer Ästhetik der Existenz und der ›Sorge um Sich‹ als alternative 
Selbstverhältnisse befürwortet. Den Mensch ist demnach immer wandelbar 
und wesenhaft, nie auf ein bestimmtes Wesen festgelegt. So bleibt der Befund 
einer doppelten Anthropologie: Einerseits ist der Mensch als Subjekt ein We-
sen, das von der Macht vollkommen durchdrungen und ihr unterworfen ist. 
Andererseits ist dieser Mensch sozusagen ontologisch unbestimmt und immer 
auch zum Widerstand fähig. Agamben wiederum hofft auf die Verbindung von 
Leben und Form jenseits aller historisch wie gegenwärtig bekannten Formen 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


8. Zusammenfassende Betrachtung: Polit ischer Pessimismus 421

von Sozialität. Wie Foucault möchte er Identitätszuschreibungen zurückwei-
sen, vor allem die des Volkes, wogegen er die Kategorie des Restes proklamiert. 
Gleichermaßen ablehnend steht Agamben der Erschaffung des Menschen 
mittels der ›anthropologischen Maschine‹ gegenüber. Auch in diesem Zusam-
menhang findet sich eine Anthropologie, welche – vergleichbar mit der Fou-
caults – keine sein möchte. Agamben beschreibt den Menschen als ein Wesen, 
das aufgrund der Trennung von Mensch und Tier im Menschen selbst ent-
steht. Wird die politische Ordnung mittels der Trennung von Form und Leben 
konstituiert, entsteht der Mensch durch einen einschließenden Ausschluss, 
welcher wiederum in der Lebens-Form, der Versöhnung von zōe und bíos, auf-
gehoben werden soll. Die damit entworfene Anthropologie hat somit zwei Ebe-
nen: zunächst die einer negativen Anthropologie, welche den Menschen unbe-
stimmt darstellt und nur die negative Bestimmung, also in Abgrenzung und 
mittels Ausschluss, im Prozess der Zivilisation beschreibt. Auf der zweiten 
Ebene verbreiten optimistische Ausblicke Agambens jedoch den Glauben, dass 
der Mensch prinzipiell zu einer Lebens-Form finden könnte, und binden das 
menschliche Sein explizit an das Versprechen des Glückes. Eine Trennung von 
politisch linken und rechten Theorien scheint an diesen drei exemplarischen 
Fällen am ehesten im Menschenbild Halt zu finden, denn eine optimistische 
Bezugnahme auf den Menschen ist bei Schmitt – im Gegensatz zu Foucault 
und Agamben – nicht zu erkennen. Umgekehrt ergreifen die beiden letzteren 
Autoren normativ Partei für vermeintliche Verlierer und Opfer des Moderni-
sierungsprozesses, einer solchen Empathie für andere steht Schmitts Theorie 
verständnislos gegenüber. Das rekonstruierte Wechselverhältnis von Verfalls-
geschichte, Zeitdiagnose, Anthropologie und Ideal/Kontrastmittel erlaubt es 
somit, gerade den Aufbau und die normativen Setzung in der entsprechenden 
Theorie nachzuvollziehen und deren Verhältnis zu systematisieren.

Die jeweils entworfene Philosophie der Geschichte zeigt wiederum verbin-
dende Aspekte dieser Version des Pessimismus. Schmitts Konstruktion des 
Politischen als nicht aufhebbare Unterscheidung von Freund und Feind be-
hauptet – im reziproken Verhältnis zur Anthropologie der Gefährlichkeit –, 
dass menschliches Zusammenleben immer konfliktär bleiben wird. Dem Poli-
tischen wohnt weiterhin ein Eskalationspotenzial inne, so dass eine Steigerung 
der ›wirklichen Feindschaft‹ zur ›absoluten Feindschaft‹ beharrlich droht. Ge-
hegt werden könnte das Politische nach Schmitt in einem System souveräner 
Staatlichkeit, jedoch diagnostiziert und prophezeit er diesem den Untergang. 
Transzendental überbietet Schmitt eine solch pessimistische Philosophie der 
Geschichte durch sein Bekenntnis zum Katechon. Die vor allem im Spätwerk 
entworfene Theologie der Geschichte interpretiert die christliche Heilsge-
schichte in dem Sinne, dass es die Aufgabe des Katechon sei, den Antichristen 
aktiv aufzuhalten. Allerdings sieht Schmitt im 20.  Jahrhundert keine Kraft 
mehr, welche jener Aufgabe gewachsen ist, und somit bleibt diesseitig nichts 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus422

zu hoffen. Die Welt scheint gefangen in der welthistorischen Gesetzmäßigkeit 
wiederkehrender Freund-Feind-Konstellationen, die immer die ›reale Möglich-
keit‹ des Krieges implizieren.

Foucault glaubt wie Schmitt, dass Feindschaft und damit der Krieg ›die Wahr-
heit‹ der geschichtlichen Entwicklung sind. Allerdings beschreibt Foucault bis in 
die 1970er Jahre hinein den Krieg als die Funktionslogik von Machtverhältnis-
sen, d.h. auch vermeintlich friedliche Verhältnisse innerhalb einer Staatswesens 
sind demnach als kriegerische Auseinandersetzung, als Taktiken und Strategien 
zu interpretieren, welche entsprechend stets Formen von physischer Konfronta-
tion annehmen können. Kriegerische Machtverhältnisse sind folglich das ewige 
Bewegungsgesetz der Historie, und die so operierende Macht ist aus sich selbst 
heraus wirksam. Macht vollzieht sich demgemäß nicht durch oder um des Men-
schen Willen, sondern Macht trägt bzw. birgt ihren Sinn in sich selbst. Relati-
vierend ist anzumerken, dass sich Foucault in den 1980er Jahren hiervon impli-
zit distanziert, indem er den Widerstand ins Zentrum seiner Analysen rückt, 
handlungstheoretische Argumente bemüht und Macht insbesondere nicht mehr 
als Kriegsverhältnis darstellt. Machtverhältnisse sind zwar immer noch unhin-
tergehbar und in jeder vorstellbaren Form von Sozialität anzunehmen; aber 
Foucaults Beschreibungen fokussieren nun das Wechselverhältnis von Macht-
ausübungen zwischen Subjekten, welchen jetzt explizit und optimistisch allzeit 
die Möglichkeit relativer freiheitlicher Selbstbestimmung eingeräumt wird. Wie 
Foucault ausdrücklich schreibt, hat er sich bis zu diesem Punkt mit den Pro-
blemen befassen wollen und nicht mit den Lösungen. Letztere sucht Foucault 
nun in der normativen Bejahung eines kreativen, subversiven und autonomen 
Selbstverhältnisses. Dahingehend ist er gezwungen, den Stellenwert der Macht 
innerhalb seines Weltentwurfes zu schwächen und das Subjekt zu stärken, da-
mit die Konstruktion wiederum gemessen an seiner Weltkonstruktion intelli-
gibel erscheint. Macht gründet für Foucault in der Folge nicht mehr konstitutiv 
auf Zwang, Kampf, Gewalt, Krieg usw.; diese Aspekte können weiterhin ein Teil 
oder Extrempunkt von Macht sein. Für die Frage des politischen Pessimismus 
entscheidend ist somit jene stille Revision des kriegerischen Modells der Macht, 
welches nicht länger das Prinzip der Macht darstellt. Dies zeigt nochmals, dass 
die Frage nach dem Pessimismus Foucaults – viel deutlicher als bei Schmitt und 
Agamben – sehr stark vom Zeitpunkt abhängt, d.h. von der Werksphase und den 
entsprechenden Schriften, die befragt werden. 

Agamben diagnostiziert wie Schmitt und Foucault ebenso einen ›welt-
weiten Bürgerkrieg‹, betont darüber hinaus aber die Logik der souveränen 
Trennung seit der Antike, welche als »Thanatopolitik«1 einen geschichtsphilo-
sophischen Rang beansprucht. Einem solchen diesseitigen Pessimismus stellt 
Agamben eine messianische Hoffnung gegenüber, die in der Jetztzeit ein an-

1 | Agamben 2002, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


8. Zusammenfassende Betrachtung: Polit ischer Pessimismus 423

dere Zeiterfahrung und die Einsicht in die ›reine Potenz‹ erlauben soll. Hierbei 
ist es wichtig zu bemerken, dass dieser Messianismus die bestehende Welt der 
souveränen und ökonomischen Imperative unangetastet lässt. Der Rückzug, 
den Agamben vorschlägt, beabsichtigt keine unmittelbare Veränderung im 
Sinne einer Umgestaltung der Welt – vielmehr würde diese zwar fortbestehen, 
aber in der messianischen Entrückung ›gelten ohne Bedeutung‹.

Vor solchen jeweils konstruierten geschichtsphilosophischen Erzählungen 
erscheinen unterschiedliche Zukünfte wahrscheinlich, woraus unterschiedli-
che Varianten und Grade eines politischen Pessimismus resultieren. Schmitt 
fürchtet die Eskalation des Politischen zur ›absoluten Feindschaft‹, welcher 
nach dem Ende des Zeitalters der Staatlichkeit keine diesseitige Kraft mehr 
Einhalt bieten kann. Nach Foucault wird auch die künftige Gesellschaft von 
Machtverhältnissen bestimmt sein, aber, glaubt man den Ausführungen des 
Spätwerkes, müssen diese nicht die Form von Herrschaftsverhältnissen an-
nehmen, können gar nicht total auf den Einzelnen wirken, und damit bleibt, 
aufgrund der Ausblendung vorher getroffener Einschätzungen Foucaults, die 
Chance, dass eine Ästhetik der Existenz eine Freiheit in Grenzen für den Ein-
zelnen erlaubt. Agambens Formulierungen folgend, wirkt die biopolitische 
Katastrophe weiter, und das ökonomische Paradigma treibt die Entfremdung 
der Menschen unaufhörlich voran. Was künftig bleibt, ist lediglich der un-po-
litische Rückzug in eine messianische Erfahrung der Lebens-Form.

Wichtig ist, dass alle drei Theoretiker zudem in die Sphäre des vormo-
dernen Wissens und die Theologie ausweichen, um politische Handlungsfä-
higkeit zurückzuerlangen. Schmitt denkt über die Instrumentalisierung des 
Mythos nach und will sein Schaffen als politische Theologie verstehen und 
verstanden wissen. Foucault fasziniert zeitweise die ›politische Spiritualität 
des Islams‹ und die erotische Kunst außerhalb des Okzidents. D.h. Befreiung 
kann für Foucault nur eine Gegenmaßnahme bringen, welche auf die Wur-
zeln der modernen Rationalität selbst zielt, so dass er die Emanzipation von 
den modernen Machtverhältnissen mittels eines Rückgriffs auf antike Praxen 
denkt. Agamben hofft auf einen Messianismus und führt in seiner Lesart der 
politischen Theologie sowohl die Politik als auch die Ökonomie auf theologi-
sche ›Ursprünge‹ zurück. Die Art und Weise, die Intensität und der Umfang 
dieser Suchbewegungen unterscheiden sich sicherlich, gleichzeitig zeigt sich 
aber ein verbindendes Element: Es werden vormoderne Wissensbestände res-
tauriert oder uminterpretiert, um sie politisch zu instrumentalisieren.

In allen drei Werken findet sich infolgedessen ein widersprüchliches 
Verhältnis von Optimismus und Pessimismus. Bei Agamben steht der mes-
sianische Optimismus unvermittelt neben dem diesseitigen Pessimismus. 
Schmitts Glaubensbekenntnis ohne Heilsversprechen ist ein Anti-Optimis-
mus, weil er den diesseitigen Pessimismus transzendental radikalisiert. Fou-
caults Optimismus wird im Laufe der späteren Schriften explizit, und Grund 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus424

zum Optimismus bieten jene Ausführungen nur, wenn die hermetischen Aus-
sagen der früheren Schriften einer Revision unterzogen werden. Ausschließ-
lich pessimistisch, im Sinne von defätistisch und verzweifelt sind – wie er-
wartet – somit weder Schmitt noch Foucault noch Agamben. Gleichwohl habe 
ich aufgezeigt, wo sich die pessimistischen Momente innerhalb der Theorien 
finden, wie sie sich in den Gesamtzusammenhang dieser Weltbeschreibun-
gen fügen, und dass pessimistische Beobachtungen große Teile der Schriften 
dominieren. Demnach wird offenkundig, dass sich ein palingenetischer Pes-
simismus bei keinem der Autoren durchgängig findet. Am ehesten lässt sich 
diese Pessimismus-Variante bei Schmitt feststellen, dessen Bekenntnis zum 
Nationalsozialismus zwar nicht dem Narrativ des Untergangs der alten Welt 
und einer anschließenden Wiedergeburt folgt, jedoch (zeitweise) den qualita-
tiv totalen Staat, repräsentiert durch die Person des ›Führers‹ als Lösung aller 
Modernitätsprobleme darstellt. Allerdings wird jener für Schmitt positive Aus-
weg historisch abgeschnitten, worauf werksgeschichtlich betrachtet, besagte 
pessimistische Katechon-Deutung folgt. 

Schließlich hat die Analyse gezeigt, dass die jeweilige Weltkonstruktion 
performativ hergestellt wird. Die hierfür analytisch genutzten drei idealtypi-
schen Charakteristika einer pessimistischen Haltung – Verallgemeinerung, 
Ästhetisierung des Schreckens und Selbstinszenierung – lassen sich in den 
Schriften aller drei Vergleichsautoren nachweisen, wobei auch klare Unter-
scheide zu konstatieren sind. Am auffallendsten ist, dass Schmitt und Agam-
ben sich nicht öffentlich selbst kritisieren, somit keine Fehler eingestehen und 
keine ihrer früheren Positionen revidieren. Foucault betreibt sicherlich eben-
falls eine Selbstinszenierung, allerdings mit anderen Vorzeichen. Da er nicht 
im selben Maße an seiner Autorenrolle hängt, gelingt es ihm, seine Position 
permanent zu verändern – freilich ohne diese immer klar zu artikulieren –, 
den Konstruktionscharakter seiner Aussagen zu thematisieren und eine ge-
wisse Form von Selbstironie zuzulassen. Schmitt und Agamben verfahren hier 
anders, tragen ihre These fortwährend apodiktisch vor und zementieren damit 
den anhand ihrer Theorie beschriebenen Verhängniszusammenhang.

In diesem Kontext zeigt sich auch die Bedeutung und Rolle der Erkennt-
nistheorie innerhalb der Schriften. Schmitt begründet die existenzielle Be-
drohung durch das Politische unterschiedlich, beispielsweise (vermeintlich) 
wertfrei empirisch-performativ, dann aber auch ontologisch, ausgehend von 
der Substanz von Völkern, in anderen Zusammenhängen wiederum mit Ver-
weis auf anthropologische Konstanten usw. Dabei scheint ihm die Relevanz 
des Politischen selbst nie zweifelhaft. Es fällt auf, dass Schmitt diese Setzung 
nicht zur Disposition stellt oder thematisiert, genauso wenig wie die Auswir-
kungen der Komplexität und Kontingenz der modernen Gesellschaft auf seine 
Erkenntnismöglichkeiten. Kontingenz erscheint innerhalb seines Theorie-
kosmos lediglich als politisches Entscheidungsproblem, der Dezisionismus 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


8. Zusammenfassende Betrachtung: Polit ischer Pessimismus 425

fußt auf der Prämisse der Bedrohung von Ordnung, und die Entscheidung er-
scheint demzufolge als Weg, Kontingenz aufheben und damit die von Schmitt 
unterstellte Unsicherheit temporär verringern zu können. Vor diesem Hinter-
grund moniert Schmitt den ›Verlust‹ an Entscheidungsfähigkeit in sogenann-
ten ›Massendemokratien‹.

Foucaults Texte sind voll von Erkenntnistheorie, befassen sich beispiels-
weise mit dem konstitutiven Zusammenhang von Wissen und Macht und der 
Limitierung der Erkenntnismöglichkeiten des Subjektes. Wie Foucault diese 
wiederum beobachten kann, bleibt derweil teilweise ungeklärt, zumal er selbst 
als Subjekt in der Gesellschaft den strukturellen Bedingungen unterworfen 
sein müsste und entsprechend seiner Theorie nur über eingeschränkte Er-
kenntnismöglichkeiten verfügen kann. Die Kontingenz und Komplexität der 
modernen Gesellschaft erkennt er vor allem in den späteren Aussagen an, 
wenn er subjektive Alternativen, im Sinnen von Abweichung, für möglich er-
achtet. Sodann erscheinen die Einschränkungen aufgrund der Machtverhält-
nisse längst nicht mehr so umfassend, wie frühere Schriften suggerierten. 
Komplexe Lebensentwürfe, die sich vor allem durch ihre Kontingenz auszeich-
nen, sind in dieser Konstruktion ein normatives Ideal. 

Agamben hingegen hofft auf die kontingenten Entfaltungsmöglichkeiten 
des Menschen, die Erfahrung der ›reinen Potenz‹. Die Kontingenz der moder-
nen Gesellschaft beschreibt seine Zeitdiagnose indessen nicht, sondern deren 
Notwenigkeit. Biopolitik, Souveränität, kapitalistische Ökonomie usw. werden 
als zwingend und nicht anders möglich dargestellt. Das von ihm erhoffte ›Leer-
laufen der Maschine‹ würde eine Zurückweisung der Subjektivierungsformen 
erlauben und damit die Erfahrung der Potenz, im Sinne von Komplexität und 
Kontingenz, der Seinsweise bzw. Lebens-Form. Erkenntnistheoretisch bemüht 
sich Agamben allerdings nur sehr eingeschränkt, die diesem Theorieentwurf 
zugrunde liegende Beobachterposition aufzuklären. So ist nur an wenigen Stel-
len von der Limitierung seiner Erkenntnismöglichkeiten die Rede und diese nie 
in der Form, dass seine vorherigen Aussagen überprüft oder in Zweifel gezogen 
werden. Die Relativierung Agambens, er arbeite nur mit Paradigmen, führt ihn 
zwar zu der Einsicht, keine ›Ursprünge der Geschichte‹ bestimmen zu können, 
indes bleibt dabei die Tatsache, dass Agamben in all seinen Schriften fortlaufend 
die Aufklärung von ›Ursprüngen‹ verspricht, auffällig unbesprochen. 

Abschließend lassen sich diese Varianten von Pessimismus bzw. poli-
tischem Pessimismus auf folgende Formeln bringen: Schmitt vertritt einen 
theologischen Pessimismus; Foucault beschreibt einen optimistischen Pes-
simismus; Agamben konstruiert einen messianischen Pessimismus. Jeweils 
zeigt sich in diesen Klassifizierungen ein paradoxes Verhältnis. Schmitts theo-
logische Geschichtsdeutung mündet in eine pessimistische Perspektive, nach 
der keine Kraft auf Erden mehr fähig erscheint, das Ende aufzuhalten. Wi-
dersprüchlich ist jenes Konstrukt, weil die Erlösung überhaupt kein Thema 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus426

ist und sogar aufgeschoben werden soll. Foucaults Thesen zur Geschichte als 
kriegerischem Antagonismus verlieren im Spätwerk an Bedeutung bzw. wer-
den nicht weiter thematisiert und zugunsten optimistischer Ausführungen 
durch die Selbstentwicklungsmöglichkeiten des Einzelnen ersetzt. Agambens 
Pessimismus, der die Gegenwart als biologische Katastrophe beschreibt und 
jedem politischen Widerstand innerhalb der bestehenden Verhältnisse das 
Scheitern prophezeit, verheißt gleichzeitig eine messianische Jetztzeit. Diese 
völlig entgegengesetzte Zeit- und Weltwahrnehmung lässt eine Lebens-Form 
durch einen radikalen Rückzug greifbar erscheinen.

Jeweils offenbart sich somit ein politischer Pessimismus, insofern als alle 
drei Autoren den bisher bekannten politischen Lösungsversuchen eine Gesetz-
mäßigkeit unterstellen, aus welcher immer wieder unwirksame Lösungen resul-
tieren und immer wieder eine schlechte oder gar die schlechteste aller Welten 
entsteht. Schmitts politischer Pessimismus beschreibt eine Moderne, welche die 
existenzielle Bedrohung durch das Politische dementiert, allerdings verschärfen 
sich durch jene Nicht-Anerkennung des Politischen die Gegensätze und Span-
nungen, und es droht eine umso heftigere Entladung. Die nationalsozialistische 
Revolution zum qualitativ totalen Staat hat diese Probleme nicht gelöst, sondern 
vielmehr ein völlig unkontrolliertes Wüten des Krieges provoziert. Im Anschluss 
an jene Ereignisse kann Schmitt demgemäß keine staatliche oder völkerrecht-
liche Lösung erkennen, die wirkliche Abhilfe schaffen könnte, und prophezeit 
eine Überpolitisierung, welche eine globale Einheit verhindert.

Foucault beschreibt die Moderne als dominiert von Disziplinierungs- und 
Normierungstechniken, welche das Subjekt als Bedingung seiner Möglichkeit 
unterwerfen. Die dieser Annahme zugrunde liegende Vorstellung von Macht 
erlaubt keine Vorstellung einer machtfreien Gesellschaft. Auch der Kampf 
gegen die Macht wird neue Machtverhältnisse erschaffen, welche die Ge-
fahr bergen, zu Herrschaftsverhältnissen zu erstarren. Sein pessimistischer 
Hyperaktivismus möchte nun überall, wo es machbar erscheint, Widerstand 
leisten. D.h. in der pessimistischen Gewissheit, dass der Macht nicht entkom-
men werden kann, hofft er auf Wege und Gelegenheiten, durch Kritik und 
Proteste eine im Rahmen der Möglichkeiten bessere Welt zu schaffen. Hier 
zeigt sich das optimistische Moment und die Ambivalenz seiner Konzeption: 
Einerseits diagnostiziert und prophezeit Foucault eine Moderne, die gemessen 
an ihren eigenen Zielen bereits gescheitert ist und fortlaufend scheitert. Die 
Machtverhältnisse entwickeln eine Eigendynamik, welche sich dem Zugriff 
anhand subjektiver wie kollektiver Handlungen entzieht, ja, diese gar nicht 
mehr zulässt, womit Reformen und Revolution keinen Ausweg versprechen. 
Andererseits bemüht Foucault gerade im Spätwerk Lösungen, um diesem poli-
tischen Pessimismus zu entkommen, allerdings sind jene auf die Selbstver-
hältnisse der Individuen ausgerichtet, versuchen durch den Rekurs auf über-
kommene antike Formen neue Selbstverhältnisse zu denken und verlassen 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


8. Zusammenfassende Betrachtung: Polit ischer Pessimismus 427

damit den Bereich einer kollektiven Organisation des Sozialen. Dahinter steht 
eine optimistische Überzeugung: Wenn jeder Einzelne so verfährt, müsste 
für alle ein Mehr an Freiheit entstehen. Unintendierte Handlungsfolgen, Frei-
heitsbeschränkungen mittels Freiheitsausübung anderer sowie die Taktiken 
und Strategien der Macht werden in diesem Zusammenhang von Foucault nur 
rudimentär eruiert. Er scheint anzunehmen, dass sich viele Probleme ohnehin 
aufheben, wenn nur jeder sich um sich selbst sorgt. Agamben schließlich hat 
jede Hoffnung auf Verbesserung in Gestalt einer Reform oder Widerstand in 
Form einer Revolution aufgegeben. In der Welt und innerhalb der bestehenden 
Verhältnisse kann es diesem politischen Pessimismus zufolge keine Lösung 
geben. Sowohl die demokratische als auch alle anderen politischen Organi-
sationsformen erscheinen diskreditiert. Der Ausweg, den seine kommende 
Politik sucht, ist ein anderes Weltverhältnis, welches nicht im herkömmlichen 
Sinne politisch ist, weil es – vergleichbar zu Foucault – nicht an verbindliche 
Entscheidungen, Aushandlungsprozesse oder eine kollektive Gestaltung der 
Welt glaubt, sondern vielmehr an den Rückzug in eine alternative Zeiterfah-
rung. Innerhalb der messianischen Zeit wird jeder Anspruch auf eine Verän-
derung der Welt in der Welt aufgegeben.

Abschließend ist zu konstatieren, dass die drei Theorien in den Analysen 
von mir durchaus kritisch diskutiert wurden, allerdings sollte dabei nicht der 
Eindruck erweckt werden, dass ich im Namen ›der Fortschrittsgläubigkeit‹ 
und/oder der ›objektiven Wissenschaft‹ den Gegenbeweis führe. Ebenso wenig 
war es das Ziel, die möglicherweise zutreffenden zeitdiagnostischen Aussagen 
der drei Autoren zu identifizieren. Ob die moderne Gesellschaft nun ›wirk-
lich‹ von Biopolitik, Disziplinierung oder dem Verlust an politischer Entschei-
dungsfähigkeit bestimmt ist und ob dies pessimistische oder optimistische 
Erwartungen begründet, kann und will ich aus der gewählten konstruktivisti-
schen Beobachterperspektive nicht ermessen. Jenseits der Pole Zustimmung 
und Ablehnung zielt die Untersuchung darauf, die Wirklichkeitskonstruktion 
durch die und in den Theorien und den Stellenwert des Pessimismus zu (re-)
konstruieren. Dabei hat sich gezeigt, dass jeweils durch Sprache bzw. Schrift 
eine Weltkonstruktion geschaffen wird, die teilweise werksgeschichtlich vari-
iert oder konstant bleibt. Die Gegenwart erscheint aus der Perspektive der ge-
wählten Theorien dann defizitär und die bestehenden politischen Lösungen 
gelten als unzureichend bis verheerend. Schmitt, Foucault und Agamben ent-
werfen jeweils eine kritische Theorie, die das, was sie kritisiert, erst erschafft, 
und von diesem Standpunkt aus über politische Alternativen nachdenkt. Da-
bei hat sich gezeigt, welche Handlungsbeschränkungen und Handlungs(un-)
möglichkeiten von den Autoren gesehen werden bzw. von meiner (Re-)Konst-
ruktion belegt wurden, wiederum gemessen an der Standpunktlogik der Theo-
rien. Der politische Pessimismus präsentiert sich in jenem Wechselverhältnis 
von Diagnostik und Therapieoptionen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus428

Selbstreferenziell ist schließlich mit Blick auf das hier gewählte Forschungs-
design anzumerken, dass es sich bei dieser politikwissenschaftlichen Unter-
suchung auch um eine wissenschaftstheoretische Reflektion handelt, die sich 
aufgrund ihrer theoretischen und theorievergleichenden Ausrichtung an den 
Schnittstellen verschiedener Disziplinen bewegt u.a. der Soziologie, der Phi-
losophie, der Literaturwissenschaft und eben auch der Politikwissenschaft. 
Diese interdisziplinäre Stellung bzw. das entsprechende Vorgehen erklärt sich 
einerseits aus der Thematik des Pessimismus, welcher fachunabhängig von 
ideengeschichtlicher wie aktueller Bedeutung ist. Andererseits aber ebenso 
durch die drei Vergleichsautoren, welche sämtlich keine Politikwissenschaft-
ler und selbst zwischen und in verschiedenen Disziplinen zu verorten sind. 
Auch die diskutierten Forschungsbeiträge zu diesem Themenkomplex ent-
stammen einem breiten Spektrum von Disziplinen, wobei die Politikwissen-
schaft nicht dominant ist. Hierbei zeigt sich wiederum in besonderem Maße, 
wie durchlässig klare disziplinäre Abgrenzungen erscheinen. Das lässt sich 
u.a. daran beobachten, dass viele der gegenwärtigen Beiträge zur politischen 
Theorie und Philosophie nicht von Politikwissenschaftlern stammen. Ihre 
politikwissenschaftliche Relevanz gewinnt meine Untersuchung daher vor 
allem aufgrund der Verknüpfung von Pessimismus und politischen Konse-
quenzen: Infolgedessen wird ersichtlich, wie eng Weltwahrnehmung und 
die Wahrnehmung der Möglichkeiten von Weltveränderungen miteinander 
verbunden und verwoben sind, wobei hier über die Möglichkeiten letzterer 
keine Aussage getätigt wurde. Möglicherweise irritiert meine Studie durch 
diese Ausrichtung oder ihre konstruktivistischen Prämissen und die damit 
verbundene weltanschauliche Enthaltsamkeit. Gleichwohl denke ich, dass 
der Wert dieser Arbeit gerade in jener Zurückhaltung besteht, die wissentlich 
und wohlweislich eine moralisierende und/oder aktivistische Politikberatung 
unterlässt. Vielmehr zeigt mein Vorgehen, wie Sozialität durch Beobachtung 
konstruiert wird, und kann darüber aufklären, dass die jene Beobachter der 
Moderne, Schmitt, Foucault, Agamben – sowie deren Beobachter, also auch 
ich selbst –, die Limitierung ihrer Beobachtungsmöglichkeiten nicht erken-
nen und davon ausgehen, die einzig ›richtige Wahrheit‹ auszusprechen – eine 
Einsicht, die auch die Politikwissenschaft als Wissenschaft der Gesellschaft 
in der Gesellschaft tangiert. 

Ob die drei Theorien nun ›wirklich‹ eine politischen Pessimismus vertre-
ten, ist und bleibt eine Frage der Perspektive, wohingegen die in dieser Arbeit 
eingenommene Perspektive dafür sensibilisieren möchte, dass die Gesell-
schaft anders beschrieben werden kann – nicht, weil sie ontologisch anders 
ist, sondern weil sie immer anders beobachtbar ist. Eine solche Perspektiv-
verschiebung bzw. die Möglichkeit dessen, ist indes nicht nur ein Spezifikum 
sozialwissenschaftlicher Theorien, sondern erscheint auch in anderen Zusam-
menhängen möglich und bisweilen ratsam.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur

Adam, Armin (1990): Die Zeit der Entscheidung. Carl Schmitt und die politi-
sche Apokalyptik. In: Tholen, Georg Christoph; Scholl, Michael O. (Hg.): 
Zeit-Zeichen. Aufschübe und Interferenzen zwischen Endzeit und Echt-
zeit. Weinheim: VCH, Acta Humaniora, S. 97-107.

Adorno, Theodor W. (1969): »Keine Angst vor dem Elfenbeinturm. SPIEGEL-
Gespräch mit dem Frankfurter Sozialphilosophen Professor Theodor W. 
Adorno«. In: Der Spiegel 22, 05.05.1969 (19), S. 204-208. Online verfügbar 
unter www.spiegel.de/spiegel/print/d-45741579.html, zuletzt geprüft am 
11.09.2016.

Agamben, Giorgio (1994): Lebens-Form. In: Vogl, Joseph (Hg.): Gemeinschaf-
ten. Positionen zu einer Philosophie des Politischen. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 251-257.

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte 
Leben. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2003a): Die kommende Gemeinschaft. Unter Mitarbeit von 
Andreas Hiepko. Berlin: Merve-Verl.

Agamben, Giorgio (2003b): Idee der Prosa. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Agamben, Giorgio (2003c): Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeu-

ge. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Agamben, Giorgio (2004a): Ausnahmezustand. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Agamben, Giorgio (2004b): Kindheit und Geschichte. Versuch über die Zer-

störung der Erfahrung. In: Agamben, Giorgio: Kindheit und Geschichte. 
Zerstörung der Erfahrung und Ursprung der Geschichte. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, S. 21-96.

Agamben, Giorgio (2004c): Zeit und Geschichte. Kritik des Kontinuierlichen 
und des Zeitpunktes. In: Agamben, Giorgio: Kindheit und Geschichte. 
Zerstörung der Erfahrung und Ursprung der Geschichte. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, S. 129-152.

Agamben, Giorgio (2005a): Ökonomische Theologie. Genealogie eines Para-
digmas. In: Witte, Bernd; Ponzi, Mauro (Hg.): Theologie und Politik. Wal-
ter Benjamin und ein Paradigma der Moderne. Berlin: Erich Schmidt, 
S. 20-31.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus430

Agamben, Giorgio (2005b): Profanierungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Agamben, Giorgio (2006a): Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Römer-

brief. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Agamben, Giorgio (2006b): Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik. Freiburg 

i.Br.: Diaphanes-Verl.
Agamben, Giorgio (2006c): »Kontrolliert wie nie. Der italienische Philosoph 

Giorgio Agamben über den Lagercharakter und die Ökonomisierung der 
modernen Gesellschaft«. In: Der Spiegel 49, 25.02.2006 (9), S.  168-169. 
Online verfügbar unter www.spiegel.de/spiegel/print/d-46046484.html, 
zuletzt geprüft am 01.11.2015.

Agamben, Giorgio (2007): Die Beamten des Himmels. Über Engel; gefolgt von 
der Angelologie des Thomas von Aquin. Frankfurt a.M.: Verl. der Welt-
religionen.

Agamben, Giorgio (2008): Was ist ein Dispositiv? Zürich: Diaphanes.
Agamben, Giorgio (2009a): Signatura rerum. Zur Methode. Unter Mitarbeit 

von Anton Schütz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Agamben, Giorgio (2009b): »Der Papst ist ein weltlicher Priester«. In: Cicero, 

28.10.2009. Online verfügbar unter www.cicero.de/der-papst-ist-ein-welt 
licher-priester/45221, zuletzt geprüft am 24.01.2016.

Agamben, Giorgio (2010a): Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen 
Genealogie von Ökonomie und Regierung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2010b): Nacktheiten. Unter Mitarbeit von Andreas Hiepko. 
Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Agamben, Giorgio (2010c): »Das unheilige Leben. Hanna Leitgeb und Cornelia 
Vismann sprachen mit dem italienischen Philosophen Giorgio Agamben«. 
In: Cicero, 04.10.2010. Online verfügbar unter www.cicero.de/salon/das-
unheilige-leben/47168, zuletzt geprüft am 15.06.2015.

Agamben, Giorgio (2011): Ostern in Ägypten. In: Loick, Daniel (Hg.): Der No-
mos der Moderne. Die politische Philosophie Giorgio Agambens. Baden-
Baden: Nomos, S. 213-215. https://doi.org/10.5771/9783845232430-213

Agamben, Giorgio (2012a): Der Mensch ohne Inhalt. Berlin: Suhrkamp.
Agamben, Giorgio (2012b): Höchste Armut. Ordensregeln und Lebensform. 

Frankfurt a.M.: S. Fischer.
Agamben, Giorgio (2012c): Kirche und Reich. Unter Mitarbeit von Andreas 

Hiepko. Berlin: Merve.
Agamben, Giorgio (2013a): Der Messias und der Souverän. Das Problem des 

Gesetzes bei Walter Benjamin. In: Agamben, Giorgio (Hg.): Die Macht des 
Denkens. Gesammelte Essays. Frankfurt a.M.: S. Fischer, S. 287-310.

Agamben, Giorgio (2013b): Die absolute Immanenz. In: Agamben, Giorgio 
(Hg.): Die Macht des Denkens. Gesammelte Essays. Frankfurt a.M.: S. Fi-
scher, S. 428-461.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 431

Agamben, Giorgio (2013c): Die Macht des Denkens. In: Agamben, Giorgio 
(Hg.): Die Macht des Denkens. Gesammelte Essays. Frankfurt a.M.: S. Fi-
scher, S. 313-330.

Agamben, Giorgio (2013d): Die Tätigkeit des Menschen. In: Agamben, Giorgio 
(Hg.): Die Macht des Denkens. Gesammelte Essays. Frankfurt a.M.: S. Fi-
scher, S. 413-427.

Agamben, Giorgio (2013e): »Die endlose Krise ist ein Machtinstrument«. In: 
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 24.05.2013. Online verfügbar unter 
www.faz.net/aktuell/feuilleton/bilder-und-zeiten/giorgio-agamben-im-ge 
spraech-die-endlose-krise-ist-ein-machtinstrument-12193816.html?print-
PagedArticle=true#pageIndex_2, zuletzt geprüft am 03.11.15.

Agamben, Giorgio (2014): Das Offene. Der Mensch und das Tier. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp.

Agamben, Giorgio (2015a): Das Geheimnis des Bösen. Benedikt XVI. und das 
Ende der Zeiten. Berlin: Matthes et Seitz.

Agamben, Giorgio (2015b): The use of bodies. Unter Mitarbeit von Adam Kots-
ko. Stanford, California: Stanford University Press.

Agamben, Giorgio (2015c): »Europa muss kollabieren«. Interview: Iris Radisch. 
In: Die Zeit, 27.08.2015 (35), S.  39-40. Online verfügbar unter www.zeit.
de/2015/35/giorgio-agamben-philosoph-europa-oekonomie-kapitalismus-
ausstieg, zuletzt geprüft am 12.09.2016.

Aguigah, Renè (2010): »In der Zone der Ununterscheidbarkeit. Was wir von der 
Figur des Lagerhäftlings über die Grenzen der Ethik, der Geschichte und 
der Philosophie lernen können«. In: Cicero, 27.05.2010. Online verfügbar 
unter www.cicero.de/salon/der-zone-der-ununterscheidbarkeit/46765, zu-
letzt geprüft am 12.09.2016.

Alemann, Ulrich von; Tönnesmann, Wolfgang (1995): Grundriß: Methoden der 
Politikwissenschaft. In: Alemann, Ulrich von (Hg.): Politikwissenschaftli-
che Methoden. Grundriß für Studium und Forschung. Opladen: Westdt. 
Verl, S.  17-140. https://doi.org/10.1007/978-3-663-05982-0_2, https://doi.
org/10.1007/978-3-663-05982-0

Anders, Günther (1956): Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im 
Zeitalter der zweiten industriellen Revolution. München: Beck.

Angehrn, Emil (2012): Geschichtsphilosophie. Eine Einführung. Basel: Schwa-
be.

Arendt, Hannah (2008): Vita activa oder Vom tätigen Leben. München: Piper.
Assheuer, Thomas (2007): »Zur besonderen Verfügung: Carl Schmitt«. In: Die 

Zeit, 03.04.2007 (15). Online verfügbar unter www.zeit.de/feuilleton/kurs 
buch_166/assheuer/komplettansicht, zuletzt geprüft am 12.09.2016.

Assheuer, Thomas (2008): »Eine Replik auf »Recht vor Macht. Der Supre-
me Court widerlegt den Philosophen Giorgio Agamben«. In: Die Zeit, 
19.06.2008 (26), S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus432

Assmann, Aleida (2013): Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall des Zeit-
regimes der Moderne. München: Hanser.

Baeyer-Katte, Wanda von (1958): Das Zerstörende in der Politik. Eine Psycho-
logie der politischen Grundeinstellung. Heidelberg: Quelle & Meyer.

Bailey, Joe (1988): Pessimism. London, New York: Routledge.
Balke, Friedrich (1990): Zur politischen Anthropologie Carl Schmitts. In: Fli-

ckinger, Hans-Georg (Hg.): Die Autonomie des Politischen. Carl Schmitts 
Kampf um einen beschädigten Begriff. Weinheim: VCH Acta Humaniora, 
S. 37-65.

Balke, Friedrich (1992): Beschleuniger, Aufhalter, Normalisierer. Drei Figuren 
der politischen Theorie Carl Schmitts. In: Balke, Friedrich; Méchoulan, 
Eric; Wagner, Benno (Hg.): Zeit des Ereignisses – Ende der Geschichte? 
München, Bochum: Fink, S. 209-232.

Balke, Friedrich (1996): Der Staat nach seinem Ende. Die Versuchung Carl 
Schmitts. München, Bochum: Fink. 

Balke, Friedrich (2000): Punkte problematischer Solidarität. Hannah Arendt, 
Carl Schmitt und die Furcht vor der Massen. In: Bialas, Wolfgang; Gangl, 
Manfred (Hg.): Intellektuelle im Nationalsozialismus. Frankfurt a.M., New 
York: P. Lang, S. 210-227.

Barder, Alexander D.; Debrix, François (2011): »Agonal sovereignty: Rethink-
ing war and politics with Schmitt, Arendt and Foucault«. In: Philosophy & 
Social Criticism 37 (7), S. 775-793. https://doi.org/10.1177/0191453711410030

Baschek, Nicklas (2010): Anfeindungen. Carl Schmitts »Begriff des Politi-
schen« aus Perspektive der Systemtheorie Niklas Luhmanns. Darmstadt: 
Büchner-Verl.

Bateson, Gregory (1987): Geist und Natur. Eine notwendige Einheit. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp.

Benjamin, Walter (1974): Gesammelte Schriften. 1 Band. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Bennett, Oliver (2001): Cultural pessimism. Narratives of decline in the post-
modern world. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Berg, Sibyelle (2014): »S.P.O.N. – Fragen Sie Frau Sibylle. Das Zeitalter des 
Bullshits«. In: Der Spiegel 65, 30.08.2014. Online verfügbar unter www.
spiegel.de/kultur/gesellschaft/sibylle-berg-ueber-kulturpessimismus-und-
volksverbloedung-a-987463.html, zuletzt geprüft am 22.04.2016.

Berger, Johannes (2003): Zwei gegen das Empire. Michael Hardt und Antonio 
Negris neue Welterklärung. In: Sozilogische Revue 26, S. 317-325.

Beyme, Klaus von (1992): Theorie der Politik im 20. Jahrhundert. Von der Mo-
derne zur Postmoderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bickel, Cornelius (2000): »Tragisches Bewusstsein« und Pessimismus als Vo-
raussetzung kritischer Erkenntnis bei den soziologischen Klassikern Tön-
nis, Simmel und Max Weber. In: Dombrowsky, Wolf R.; Endruweit, Günter 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 433

(Hg.): Ein Soziologe und sein Umfeld. Lars Clausen zum 65. Geburtstag 
von Kieler Kollegen und Mitarbeitern. Unter Mitarbeit von Lars Clausen. 
Kiel: Christian-Albrechts-Univ., S. 8-23.

Biebricher, Thomas (2005): Selbstkritik der Moderne. Foucault und Habermas 
im Vergleich. Frankfurt a.M.: Campus-Verl.

Bielik-Robson, Agata (2010): »A Broken Constellation. Agambens Theology be-
tween Tragedy and Messianism«. In: Telos, Fall 2010 (152), S. 103-126.

Bloch, Ernst (1918): Geist der Utopie. München: Duncker & Humblot.
Blumenberg, Hans (1986): Lebenszeit und Weltzeit. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.
Blumenberg, Hans (1996): Die Legitimität der Neuzeit. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.
Böckelmann, Janine (2007): Der Begriff des Lebens und die Perspektive des 

Ethischen. In: Böckelmann, Janine; Meier, Frank (Hg.): Die gouvernemen-
tale Maschine. Zur politischen Philosophie Giorgio Agambens. Münster: 
Unrast, S. 131-148.

Bohrer, Karl Heinz (1978): Die Ästhetik des Schreckens. Die pessimistische 
Romantik und Ernst Jüngers Frühwerk. München: Hanser.

Bohrer, Karl Heinz (1983): Die Ästhetik des Schreckens. Die pessimistische Ro-
mantik und Ernst Jüngers Frühwerk. Frankfurt a.M.: Ullstein Materialien.

Bollenbeck, Georg (2007): Eine Geschichte der Kulturkritik. Von J. J. Rousseau 
bis G. Anders. München: Beck.

Bourdieu, Pierre (1987): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bredow, Wilfried von; Noetzel, Thomas (1996): Zombies. Münster: Daedalus-
Verl.

Bredow, Wilfried von; Noetzel, Thomas (2009): Politische Urteilskraft. Wies-
baden: VS Verl. für Sozialwiss. https://doi.org/10.1007/978-3-531-91981-2

Breitenstein, Peggy H. (2012): Die Befreiung der Geschichte. Geschichtsphilo-
sophie als Gesellschaftskritik nach Adorno und Foucault. Frankfurt a.M.: 
Campus.

Breuer, Stefan (1985): Aspekte totaler Vergesellschaftung. Freiburg i. Brsg.: Ça-
Ira-Verlag.

Breuer, Stefan (1995): Die Gesellschaft des Verschwindens. Von der Selbstzer-
störung der technischen Zivilisation. Berlin: Rotbuch-Verl.

Brieler, Ulrich (1998): Die Unerbittlichkeit der Historizität. Foucault als Histo-
riker. Köln, Wien: Böhlau.

Brinkmann, Malte (1999): Das Verblassen des Subjekts bei Foucault. Anthro-
pologische und bildungstheoretische Studien. Weinheim: Deutscher Stu-
dien Verlag.

Brinkmann, Malte (2004): Die geheime Anthropologie des Michel Foucault. 
Bildungstheoretische Überlegungen zum anthropologischen Zirkel in 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus434

Foucaults Literaurtheorie, Archäologie und Genealogie. In: Pongratz, Lud-
wig A.; Wimmer, Michael; Nieke, Wolfgang; Masschelein, Jan (Hg.): Nach 
Foucault. Diskurs- und machtanalytische Perspektiven der Pädagogik. 
Wiesbaden: VS Verl. für Sozialwiss., S. 70-96. https://doi.org/10.1007/978-
3-322-80625-3_4

Britt, Brian (2009): »The Schmittian Messiah in Agamben’s The Time That 
Remains«. In: Critical Inquiry 36, Winter 2010, S. 262-287.

Bröckling, Ulrich (2004): Das demokratisierte Panopticon. Subjektivierung 
und Kontrolle im 360°-Feedback. In: Honneth, Axel; Saar Martin (Hg.): 
Michel Foucault – Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Foucault-
Konferenz 2001. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 77-93.

Bröckling, Ulrich (2010): »Nichts ist politisch, alles ist politisierbar«. Michel 
Foucault und das Problem der Regierung. In: Foucault, Michel: Kritik des 
Regierens. Schriften zur Politik. Hg. v. Bröckling, Ulrich. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, S. 401-439.

Bröckling, Ulrich; Krasmann, Susanne; Lemke, Thomas; Foucault, Michel 
(2000): Gouvernementalität der Gegenwart. Studien zur Ökonomisierung 
des Sozialen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brumlik, Micha (1997): Trauerarbeit an der Moderne und melancholischer 
Messianismus. In: Heidbrink, Ludger; Bohrer, Karl Heinz (Hg.): Entzau-
berte Zeit. Der melancholische Geist der Moderne. München: C. Hanser, 
S. 210-230.

Burckhardt, Jacob (1956a): Die Kultur der Renaissance in Italien. Köln: Phai-
don.

Burckhardt, Jacob (1956b): Die Zeit Constantins des Großen. Stuttgart u.a: Eu-
rop. Buchklub.

Bürger, Peter (1986): Schmitt oder die Fundierung der Politik in der Ästhetik. 
In: Bürger, Christa (Hg.): Zerstörung, Rettung des Mythos durch Licht. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 170-175.

Burstein, Fabian (Hg.) (2009): Wir feiern Untergang! Kulturpessimistische 
Schriften. St. Pölten, Salzburg: Residenz-Verl.

Bussolini, Jeffrey (2011): »Ongoing Founding Events in Carl Schmitt and Giorgio 
Agamben«. In: Telos, 2011 (157), S. 60-82. https://doi.org/10.3817/1211157060

Carreras, Genís (2013): Philographics. Big ideas in simple shapes. Extended se-
cond edition. Amsterdam: BIS Publishers.

Chlada, Marvin (2005): Heterotopie und Erfahrung. Abriss der Heterotopo-
logie nach Michel Foucault. Aschaffenburg: Alibri-Verl.

Cosmann, Peggy (2007): Physiodicee und Weltnemesis. Eugen Dührings phy-
siomoralische Begründung des Moral- und Charakterantisemitismus. Göt-
tingen: Wallstein.

Craig, Edward (1998): Metaphysics. In: Craig, Edward (Hg.): Routledge encyclo-
pedia of philosophy. Band 6. London: Routledge, S. 338-341.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 435

Dahrendorf, Ralf (1979): Kulturpessimismus vs. Fortschrittshoffnung. In: Ha-
bermas, Jürgen (Hg.): Nation und Republik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 213-228.

Dean, Mitchell (2013): The signature of power. Sovereignty, governmentality 
and biopolitics. Los Angeles: SAGE. https://doi.org/10.4135/9781446288313

Defert, Daniel (2005): Raum zum Hören. In: Foucault, Michel (Hg.): Die Hete-
rotopien. Unter Mitarbeit von Michael Bischoff. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 67-92.

Deleuze, Gilles (1987): Foucault. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Deppe, Frank (2003): Politisches Denken zwischen den Weltkriegen. Ham-

burg: VSA-Verl.
Dermandt, Alexander (1988): Staatsform und Feindbild bei Carl Schmitt. In: 

Der Staat 27, 1988, S. 23-32.
Derrida, Jacques (1985): Apokalypse. Hg.  v. Peter Engelmann. Graz, Wien: 

Böhlau.
Derrida, Jacques (2011): The seminars of Jacques Derrida. Hg. v. Michel Lisse. 

Chicago: Univ. of Chicago Press.
Deuber-Mankowsky, Astrid (2008): »Nothing is Political, Everything Can Be 

Politicized. On the Concept of the Political in Michel Foucault and Carl 
Schmitt«. In: Telos, 2008 (142), S. 131-161.

Didi-Huberman, Georges (2012): Überleben der Glühwürmchen. München: 
Fink.

Diels, Hermann (1921): Der antike Pessimismus. Berlin: Mittler.
Dienstag, Joshua Foa (2006): Pessimism. Philosophy, ethic, spirit. Princeton, 

N.J.: Princeton University Press. PMCid:PMC1995129
Dreyfus, Hubert L.; Rabinow, Paul (Hg.) (1987): Michel Foucault. Jenseits von 

Strukturalismus und Hermeneutik. Frankfurt a.M.: Athenäum-Verl.
Dühring, Eugen Karl (1933): Politischer Pessimismus. Machiavelli und der poli-

tische Pessimismus. In: Dühring, Eugen Karl (Hg.): Aufsätze Eugen Düh-
ring’s. Zur Einführung in seine Gedankenwelt; ausgewählt aus dem ersten 
Jahrzehnt seiner Schriftstellertätigkeit. Zittau: Reinhardt.

Dunker, Axel (1994): Den Pessimismus organisieren. Eschatologische Katego-
rien in der Literatur zum Dritten Reich. Zugl.: Bielefeld, Univ., Diss., 1992. 
Bielefeld: Aisthesis-Verl.

Dupeux, Louis (1994): ›Kulturpessimismus‹, Konservative Revolution und Mo-
dernität. In: Gangl, Manfred; Raulet, Gérard (Hg.): Intellektuellendiskur-
se in der Weimarer Republik. Zur politischen Kultur einer Gemengelage. 
Frankfurt a.M.: Campus.

Eberl, Matthias (1994): Die Legitimität der Moderne. Kulturkritik und Herr-
schaftskonzeption bei Max Weber und bei Carl Schmitt. Marburg: Tectum 
Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus436

Ehrenberg, Alain (2011): Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in 
der Gegenwart. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Eribon, Didier (1999): Michel Foucault. Eine Biographie. Unter Mitarbeit von 
Hans-Horst Henschen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Eßbach, Wolfgang (1995): Das Formproblem der Moderne bei Georg Lukács 
und Carl Schmitt. In: Göbel, Andreas; Laak, Dirk van; Villinger, Ingeborg 
(Hg.): Metamorphosen des Politischen. Grundfragen politischer Einheits-
bildung seit den 20er Jahren. Berlin: Akademie Verlag, S. 137-156.

Eßbach, Wolfgang (2010): Kulturtheorie in Deutschland und Frankreich seit 
1968. (Theorie III) Winter 2009-2010. Audiovorlesung. Online verfügbar 
unter http://podcasts.uni-freiburg.de/geschichte-gesellschaft/gesellschaft/
kulturtheorie-in-deutschland-und-frankreich-seit-1968-theorie-iii-winter- 
2009-2010, zuletzt geprüft am 24.12.2015.

Essenberg, Oliver van (2004): Kulturpessimismus und Elitebewusstsein. Zu 
Texten von Peter Handke, Heiner Müller und Botho Strauß. Marburg: Tec-
tum Verlag.

Farzin, Sina (2011): Die Rhetorik der Exklusion. Zum Zusammenhang von Ex-
klusionsthematik und Sozialtheorie. Weilerswist: Velbrück.

Ferry, Luc; Renaut, Alain (1987): Antihumanistisches Denken. Gegen die fran-
zösischen Meisterphilosophen. München, Wien: Hanser.

Fink-Eitel, Hinrich (1989): Foucault zur Einführung. Hamburg: Junius.
Fink-Eitel, Hinrich (1990): »Zwischen Nietzsche und Heidegger. Michel Fou-

caults ›Sexualität und Wahrheit‹ im Spiegel neuerer Sekundärliteratur«. In: 
Philosophisches Jahrbuch 97, 1990, S. 367-390.

Finkelde, Dominik (2007): Politische Eschatologie nach Paulus. Badiou, Agam-
ben, Zizek, Santner. Wien: Turia + Kant.

Fischer, Jens Malte (2000): Jahrhundertdämmerung. Ansichten eines anderen 
Fin de siècle. Wien: P. Zsolnay.

Fischer, Kuno (1897): Der Philosoph des Pessimismus. Ein Charakterproblem. 
Heidelberg: Winter.

Flickinger, Hans Georg (1990a): Einleitung. In: Flickinger, Hans-Georg (Hg.): 
Die Autonomie des Politischen. Carl Schmitts Kampf um einen beschädig-
ten Begriff. Weinheim: VCH Acta Humaniora, S. 1-12.

Flickinger, Hans Georg (1990b): Mythos der Souveränität und Souveränität des 
Mythos. In: Flickinger, Hans-Georg (Hg.): Die Autonomie des Politischen. 
Carl Schmitts Kampf um einen beschädigten Begriff. Weinheim: VCH 
Acta Humaniora, S. 67-79.

Flügel-Martinsen, Oliver (2011): Giorgio Agambens  Erkundungen der politi-
schen Macht und das Denken der Souveränität. In: Loick, Daniel (Hg.): Der 
Nomos der Moderne. Die politische Philosophie Giorgio Agambens. Baden-
Baden: Nomos, S. 23-40. https://doi.org/10.5771/9783845232430-21

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 437

Foerster, Heinz von (1981): Das Konstruieren einer Wirklichkeit. In: Watzla-
wick, Paul (Hg.): Die Erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, was wir 
zu wissen glauben? Beiträge zum Konstruktivismus. München: R. Piper, 
S. 39-60.

Forst, Rainer (1990): Endlichkeit Freiheit Individualität. Die Sorge um das 
Selbst bei Heidegger und Foucault. In: Erdmann, Eva; Forst, Rainer; Hon-
neth, Axel (Hg.): Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufklärung. 
Frankfurt a.M., New York: Campus, S. 146-186.

Foucault, Michel (1968): Psychologie und Geisteskrankheit. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp.

Foucault, Michel (1972): Neuer Faschismus, neue Demokratie. Über die Legali-
tät des Faschismus im Rechtsstaat. Berlin: Wagenbach.

Foucault, Michel (1974a): Schriften zur Literatur. München: Nymphenburger 
Verlagshandlung.

Foucault, Michel (1974b): Von der Subversion des Wissens. Herausgegeben von 
Walter Seitter. München: C. Hanser.

Foucault, Michel (1976): Mikrophyik der Macht. Michel Foucault über Straf-
justiz, Psychiatrie und Medizin. Berlin: Merve Verlag.

Foucault, Michel (1978a): Der »Anti-Ödipus« – Eine Einführung in eine neue 
Lebenskunst. In: Foucault, Michel (Hg.): Dispositive der Macht. Über Se-
xualität, Wissen und Wahrheit. Berlin: Merve-Verl, S. 225-230.

Foucault, Michel (1978b): Die Machtverhältnisse durchziehen das Körperinne-
re. Ein Gespräch mit Lucette Finas. In: Foucault, Michel (Hg.): Dispositi-
ve der Macht. Über Sexualität, Wissen und Wahrheit. Berlin: Merve-Verl, 
S. 104-117.

Foucault, Michel (Hg.) (1978c): Dispositive der Macht. Über Sexualität, Wissen 
und Wahrheit. Berlin: Merve-Verl.

Foucault, Michel (1983): Sexualität und Wahrheit. Der Wille zum Wisssen. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1984): Von der Freundschaft als Lebensweise. Michel Fou-
cault im Gespräch. Berlin: Merve.

Foucault, Michel (1985): Der Philosoph mit der Maske. Gespräch mit Le Mon-
de. In: Engelmann, Peter (Hg.): Philosophien. Philosophien: Gespräche mit 
Michel Foucault, Kostas Axelos, Jacques Derrida, Vincent Descombes, An-
dré Glucksmann, Emmanuel Lévinas, Jean-François Lyotard, Jacques Ran-
cière, Paul Ricœur und Michel Serres. Graz: Edition Passagen, S. 27-40.

Foucault, Michel (1987a): Das Subjekt und die Macht. In: Dreyfus, Hubert L.; 
Rabinow, Paul (Hg.): Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und 
Hermeneutik. Frankfurt a.M.: Athenäum-Verl., S. 243-261.

Foucault, Michel (1987b): Genealogie der Ethik – Ein Überblick überlaufende 
Arbeiten. Ein Interview. In: Dreyfus, Hubert L.; Rabinow, Paul (Hg.): Mi-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus438

chel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik. Frankfurt 
a.M.: Athenäum-Verl., S. 263-292.

Foucault, Michel (1990): Was ist Aufklärung? In: Erdmann, Eva; Forst, Rainer; 
Honneth, Axel (Hg.): Ethos der Moderne. Foucaults Kritik der Aufklärung. 
Frankfurt a.M., New York: Campus, S. 55-69.

Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik? Berlin: Merve-Verl.
Foucault, Michel (1993a): Der Staub und die Wolke. Grafenau: Trotzdem-Verl.
Foucault, Michel (1993b): Freiheit und Selbstsorge. Interview 1984 und Vor-

lesung 1982. Hg. v. Helmut Becker. Frankfurt a.M.: Materialis-Verl. 
Foucault, Michel (1994): »Autobiographie«. In: Deutsche Zeitschrift für Philoso-

phie 42, 1994 (4), S. 699-702. https://doi.org/10.1524/dzph.1994.42.4.699
Foucault, Michel (1998): Das wahre Geschlecht. In: Foucault, Michel; Schäff-

ner, Wolfgang; Vogl, Joseph (Hg.): Über Hermaphrodismus. Der Fall Bar-
bin. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-18.

Foucault, Michel (2001a): Das Leben der infamen Menschen. Berlin: Merve-
Verl.

Foucault, Michel (2001b): Der Wahnsinn existiert nur in einer Gesellschaft. 
Gespräch mit J.-P. Weber. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. 
Dits et Ecrits. Erster Band. Hg.  v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 234-237.

Foucault, Michel (2001c): Die Geburt einer Welt. In: Foucault, Michel: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Erster Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 999-1003.

Foucault, Michel (2001d): Einführung. In: Binswanger, L., Traum und Exis-
tenz. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Erster 
Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 107-174.

Foucault, Michel (2001e): Gespräch mit Madeleine Chapsal. In: Foucault, Mi-
chel: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Erster Band. Hg. v. Defert, 
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 664-670.

Foucault, Michel (2001f): In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am 
Collège de France (1975-76). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2001g): Ist der Mensch tot? Gespräch mit C. Bonnefoy. In: 
Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Erster Band. 
Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 697-703.

Foucault, Michel (2001h): Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Erster Band. 
Hg. v. Daniel Defert. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2001i): Was ist ein  Autor? (Vortrag). In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Erster Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 1003-1041.

Foucault, Michel (2001j): Wer sind Sie, Professor Foucault? Gespräch mit P. 
Caruso. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Erster 
Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 770-793.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 439

Foucault, Michel (2001k): Zeittafel. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bän-
den. Dits et Ecrits. Erster Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 15-107.

Foucault, Michel (2002a): Auf dem Präsentierteller. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 888-895.

Foucault, Michel (2002b): Die große Einsperrung. In: Foucault, Michel: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg.  v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 367-382.

Foucault, Michel (2002c): Die Wahrheit und die juristischen Formen. In: Fou-
cault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. 
Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 669-792.

Foucault, Michel (2002d): Die Welt ist eine große Anstalt. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 539-541.

Foucault, Michel (2002e): Eine Durchleuchtung von Michel Foucault. In: Fou-
cault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. 
Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 970-997.

Foucault, Michel (2002f): Irrenanstalten. Sexualität. Gefängnisse. In: Fou-
cault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. 
Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 955-970.

Foucault, Michel (2002g): Nietzsche, die Genalogie, die Historie. In: Foucault, 
Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. Defert, 
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 166-191.

Foucault, Michel (2002h): Sade, Off﻿izier des Geschlechts. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 1018-1023.

Foucault, Michel (2002i): Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Zweiter 
Band. Hg. v. Daniel Defert. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2002j): Von den Martern zu den Zellen. In: Foucault, Mi-
chel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. Defert, 
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 882-888.

Foucault, Michel (2002k): Zum geschlossenen Strafvollzug. In: Foucault, Mi-
chel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Zweiter Band. Hg. v. Defert, 
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 541-554.

Foucault, Michel (2003a): Das Spiel des Michel Foucault. Gespräch. In: Fou-
cault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. 
Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 391-429.

Foucault, Michel (2003b): Der Geist geistloser Zustände. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 929-949.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus440

Foucault, Michel (2003c): Die Disziplinargesellschaft in der Krise. Konferenz. 
In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Dritter Band. 
Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 671-675.

Foucault, Michel (2003d): Die gesellschaftliche Ausweitung der Norm. In: Fou-
cault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. 
Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 99-105.

Foucault, Michel (2003e): Gespräch mit Michel Foucault. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 186-213.

Foucault, Michel (2003f): Gespräch über die Macht. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 594-608.

Foucault, Michel (2003g): Man muss die Gesellschaft verteidigen. In: Foucault, 
Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert, 
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 165-173.

Foucault, Michel (2003h): Michel Foucault und das Zen: ein Aufenthalt in 
einem Zen-Tempel (Gespräche). In: Foucault, Michel: Schriften in vier 
Bänden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, S. 776-782.

Foucault, Michel (2003i): Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Dritter Band. 
Hg. v. Daniel Defert. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2003j): Sexualität und Macht (Vortrag). In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 695-718.

Foucault, Michel (2003k): Wovon träumen die Iraner? In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Dritter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 862-870.

Foucault, Michel (2005a): Das Leben: Die Erfahrung und die Wissenschaft. 
In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. 
Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 943-959.

Foucault, Michel (2005b): Der maskierte Philosoph. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 128-137.

Foucault, Michel (2005c): Der Staub und die Wolke. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 12-25.

Foucault, Michel (2005d): Der utopische Körper. In: Foucault, Michel (Hg.): 
Die Heterotopien. Unter Mitarbeit von Michael Bischoff. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, S. 23-36.

Foucault, Michel (2005e): Die »Gouvernementalität«. Vortrag. In: Foucault, 
Michel: Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp, S. 148-174.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 441

Foucault, Michel (2005f): Die Diszplinargesellschaft in der Krise. In: Foucault, 
Michel: Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp, S. 144-147.

Foucault, Michel (2005g): Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit. 
In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. 
Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 875-902.

Foucault, Michel (2005h): Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit. 
In: Foucault, Michel: Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Da-
niel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 274-300.

Foucault, Michel (2005i): Die Heterotopien. In: Foucault, Michel (Hg.): Die 
Heterotopien. Unter Mitarbeit von Michael Bischoff. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 7-22.

Foucault, Michel (Hg.) (2005j): Die Heterotopien. Unter Mitarbeit von Michael 
Bischoff. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2005k): Die Maschen der Macht. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 224-244.

Foucault, Michel (2005l): Die Rückkehr der Moral. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 859-873.

Foucault, Michel (2005m): Ein endliches System angesichts einer unendlichen 
Nachfrage. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. 
Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 440-461.

Foucault, Michel (2005n): Eine Ästhetik der Existenz. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 902-909.

Foucault, Michel (2005o): Gespräch mit Madeleine Chapsal. In: Foucault, 
Michel: Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp, S. 18-24.

Foucault, Michel (2005p): Gespräch mit Michel Foucault. In: Foucault, Michel: 
Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg.  v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, S. 83-107.

Foucault, Michel (2005q): »Ich bin ein Sprengmeister«. Ein Gespräch über die 
Macht, die Wissenschaften, die Genealogie und den Krieg. Von Roger-Pol 
Droit, Juni 1975. In: Orland, Barbara (Hg.): Bilder der Natur – Sprachen der 
Technik. Zürcher Jahrbuch für Wissensgeschichte 1. Zürich: Diaphanes, 
S. 187-203.

Foucault, Michel (2005r): Interview mit Michel Foucault. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 848-859.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus442

Foucault, Michel (2005s): Macht und Körper. In: Foucault, Michel: Analytik 
der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 74-82.

Foucault, Michel (2005t): Michel Foucault, ein Interview: Sex, Macht und die 
Politik der Identität. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits 
et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 909-924.

Foucault, Michel (2005u): Michel Foucault: »Neutralität ist nicht möglich«. In: 
Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. 
Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 405-408.

Foucault, Michel (2005v): Michel Foucault: Die Sicherheit und der Staat. In: 
Foucault, Michel: Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 137-143.

Foucault, Michel (2005w): Nutzlos, sich zu erheben. In: Foucault, Michel: Ana-
lytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 175-179.

Foucault, Michel (2005x): Omnes et singulatim. In: Foucault, Michel: Analytik 
der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 188-220.

Foucault, Michel (2005y): Politik und Ethik: ein Interview. In: Foucault, Mi-
chel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, 
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 715-724.

Foucault, Michel (2005z): Raum, Wissen und Macht. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 324-341.

Foucault, Michel (2005aa): Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter 
Band. Hg. v. Daniel Defert. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2005ab): Sexualität und Einsamkeit. (Vortrag). In: Foucault, 
Michel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, 
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 207-219.

Foucault, Michel (2005ac): Subjekt und Macht. In: Foucault, Michel: Analytik 
der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 240-263.

Foucault, Michel (2005ad): Subjekt und Macht. In: Foucault, Michel: Schriften 
in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp, S. 269-293.

Foucault, Michel (2005ae): Von anderen Räumen. In: Foucault, Michel: Schrif-
ten in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 931-942.

Foucault, Michel (2005af): Von der Regierung der Lebenden. In: Foucault, Mi-
chel: Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, 
Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 154-159.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 443

Foucault, Michel (2005ag): Wahnsinn, eine Frage der Macht. In: Foucault, 
Michel: Analytik der Macht. Orig.-Ausg., Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp, S. 69-73.

Foucault, Michel (2005ah): Wahrheit, Macht, Selbst. In: Foucault, Michel: 
Schriften in vier Bänden. Dits et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 959-966.

Foucault, Michel (2005ai): Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über 
die laufende Arbeit. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits 
et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 747-776.

Foucault, Michel (2005aj): Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über 
die laufende Arbeit. In: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden. Dits 
et écrits. Vierter Band. Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 461-498.

Foucault, Michel (2006): Die Geburt der Biopolitik. Vorlesung am Collège de 
France 1978 – 1979. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2007a): Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt a.M.: S. Fi-
scher.

Foucault, Michel (2007b): Sexualität und Wahrheit 3. Die Sorge um sich. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2007c): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des 
Wahns im Zeitalter der Vernunft. Unter Mitarbeit von Ulrich Köppen. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2008a): Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gespräch mit 
Ducio Trombadori. Mit einem Vorwort von Wilhelm Schmid. Mit einer Bi-
bliographie von Andrea Hemminger. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2008b): Die Anormalen. Vorlesungen am Collège de France 
(1974-1975). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2008c): Sexualität und Wahrheit 2. Der Gebrauch der Lüste. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2009): Hermeneutik des Subjekts. Vorlesungen am Collège 
de France (1981/82). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2010): Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnis-
ses. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. PMCid:PMC2947908

Foucault, Michel (2012): Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Hu-
manwissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. PMCid:PMC3501081

Foucault, Michel (2013): Archäologie des Wissens. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
PMCid:PMC3630409

Foucault, Michel (2014): Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Vorlesung Col-
lège de France 1972-1973. Unter Mitarbeit von Andrea Hemminger. Berlin 
am Collège de France 1977-1978. Hg. v. Michel Sennelart. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus444

Foucault, Michel (2015): Die Strafgesellschaft. Vorlesungen a: Suhrkamp. 
PMCid:PMC4632925

Frank, Manfred (1984): Was ist Neostrukturalismus? Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Freyer, Hans (1948): Weltgeschichte Europas II. Wiesbaden: Dieterich.
Freyer, Hans (1960): Das industrielle Zeitalter und die Kulturkritik. In: Bähr, 

Hans Walter: Wo stehen wir heute? Hg. v. Bähr, Hans Walter. Gütersloh: 
Bertelsmann, S. 197.

Fromm, Eberhard (1991): Arthur Schopenhauer. Vordenker des Pessimismus. 
Berlin: Dietz.

Gass, Wilhelm (1876): Optimismus und Pessimismus. Der Gang der christ-
lichen Welt- und Lebensansicht. Berlin: Georg Reimer.

Gehring, Petra (2006): Was ist Biomacht? Vom zweifelhaften Mehrwert des 
Lebens. Frankfurt a.M. u.a: Campus-Verl.

Gehring, Petra; Hartung, Gerald; Lettow, Susanne (2008): »Meisterden-
ker Agamben? Stellungnahmen von Petra Gehring, Gerald Hartung 
und Susanne Lettow«. In: Information Philosophie, Dezember 2008 
(5), 25ff. Online verfügbar unter www.information-philosophie.de/
?a=1&t=1149&n=2&y=4&c=69, zuletzt geprüft am 16.01.2016.

Gerhard, Michael (2008): Politik des Pessimismus – Pessimismus der Politik 
oder Philipp Mainländer und die soziale Aufgabe der Gegenwart. In: Mül-
ler-Seyfarth, Winfried H.; Regehly, Thomas; Kossler, Matthias (Hg.): Politik 
und Gesellschaft im Umkreis Arthur Schopenhauers. Würzburg: Königs-
hausen & Neumann, S. 65-82.

Gerhardt, Volker (1992): »Das Thier, das versprechen darf«. Mensch, Gesell-
schaft und Politik bei Friedrich Nietzsche. In: Höffe, Otfried (Hg.): Der 
Mensch – ein politisches Tier? Essays zur politischen Anthropologie. Stutt-
gart: Reclam, S. 134-157.

Gertenbach, Lars; Laux, Henning; Rosa, Harmut; Strecker, David (2010): Theo-
rien der Gemeinschaft zur Einführung. Hamburg: Junius.

Geulen, Eva (Hg.) (2008): Hannah Arendt und Giorgio Agamben. Parallelen, 
Perspektiven, Kontroversen. München: Fink.

Geulen, Eva (2009): Giorgio Agamben zur Einführung. Hamburg: Junius.
Geulen, Eva (2015): Zum ›Überleben‹ bei Agamben. In: Lehmann, Johannes 

Friedrich; Thüring, Hubert (Hg.): Rettung und Erlösung. Politisches und 
religiöses Heil in der Moderne. Paderborn: Fink, S. 213-228.

Goitein, Hirsch (1890): Der Optimismus und der Pessimismus in der jüdi-
schen Religionsphilosophie. Eine Studie über die Behandlung der Theodi-
zee. Berlin: Mayer u. Müller.

Graf, Rüdiger (2005): Die »Krise« im intellektuellen Zukunftsdiskurs der Wei-
marer Republik. In: Föllmer, Moritz; Graf, Rüdiger (Hg.): Die »Krise« der 
Weimarer Republik. Frankfurt a.M., New York: Campus, S. 77-106.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 445

Greven, Michael Th. (1989): Der substanzhafte und metaphysische Ansatz des 
politischen Schriftstellers Carl Schmitt bis 1934. In: Eisfeld, Rainer (Hg.): 
Gegen Barbarei. Essays Robert M. W. Kempner zu Ehren. Frankfurt a.M.: 
Athenäum-Verl, S. 131-152.

Griffin, Roger (2005): Völkischer Nationalismus als Wegbereiter und Fortset-
zer des Faschismus: Ein angelsächsischer Blick auf ein nicht nur deutsches 
Phänomen. In: Kauffmann, Heiko (Hg.): Völkische Bande. Dekadenz und 
Wiedergeburt – Analysen rechter Ideologie. Münster: Unrast, S.  20-49. 
PMid:16272896

Griffin, Roger (2007): Modernism and fascism. The sense of a beginning un-
der Mussolini and Hitler. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Groh, Dieter (1999): Die verschwörungstheoretische Versuchung oder: Why 
do bad things happen to good people? In: Groh, Dieter (Hg.): Anthropologi-
sche Dimensionen der Geschichte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 267-304.

Groh, Ruth (1998): Arbeit an der Heillosigkeit der Welt. Zur politisch-theo-
logischen Mythologie und Anthropologie Carl Schmitts. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp.

Groh, Ruth (2014): Carl Schmitts gnostischer Dualismus. Der boshafte Schöp-
fer dieser Welt hat es so eingerichtet. Münster: LIT.

Gross, Raphael (2000): Carl Schmitt und die Juden. Eine deutsche Rechtsleh-
re. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Grossheutschi, Felix (1996): Carl Schmitt und die Lehre vom Katechon. Berlin: 
Duncker & Humblot.

Habermas, Jürgen (1960): »Verrufener Fortschritt – verkanntes Jahrhundert. 
Zur Kritik an der Geschichtsphilosophie«. In: Merkur 1960 (Mai Nr. 147), 
S. 468-477.

Habermas, Jürgen (1985): Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vor-
lesungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen (1986): Taking Aim at the Art oft he Present. In: Hoy, David 
C. (Hg.): Foucault. A critical reader. Oxford u.a.: Blackwell, S. 103-108.

Habermas, Jürgen (1987): Die Schrecken der Autonomie. Carl Schmitt auf Eng-
lisch. In: Habermas, Jürgen (Hg.): Eine Art Schadensabwicklung. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 103-114.

Habermas, Jürgen (1995): Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp.

Hackert, Fritz (1967): Kulturpessimismus und Erzählform. Studien zu Joseph 
Roths Leben und Werk. Bern: Lang & Cie.

Hartle, Johan (2004): »Grenzen des Sagbaren. Giorgio Agamben. Ein Radio-
essay«. In: Deutschlandfunk.de, 18.02.2004. Online verfügbar unter www.
deutschlandfunk.de/grenzen-des-sagbaren.700.de.html?dram:article_
id=81670, zuletzt geprüft am 20.03.2016.

Hartmann, Eduard von (1874): Philosophie des Unbewußten. Berlin: Duncker.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus446

Hartmann, Eduard von (1880): Zur Geschichte und Begründung des Pessimis-
mus. Berlin: Duncker.

Haverkamp, Anselm (2001): »Das Betriebsgeheimnis der europäischen Demo-
kratie. Giorgio Agambens ›Homo Sacer‹ – Anmerkungen zu einem lebens-
wichtigen Buch«. In: Literaturen, 2001 (1), S. 23-25.

Heesen-Cremer, Gabriele von (1983): Zum Problem des Kulturpessimismus. 
Schopenhauer-Rezeption bei Künstlern und Intellektuellen von 1871-1918. 
In: Mai, Ekkehard; Waetzoldt, Stephan; Wolandt, Gerd (Hg.): Ideenge-
schichte und Kunstwissenschaft. Philosophie und bildende Kunst im Kai-
serreich. Berlin: Gebr. Mann, S. 45-70.

Heidegger, Martin (2006): Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer.
Heidenreich, Felix (Hg.) (2011): Technologien der Macht. Zu Michel Foucaults 

Staatsverständnis. Baden-Baden: Nomos.
Heinz, Marion; Gretic, Goran (Hg.) (2006): Philosophie und Zeitgeist im Na-

tionalsozialismus. Würzburg: Königshausen & Neumann.
Heller, Peter (1978): »Nietzsches Kampf mit dem romantischen Pessimis-

mus«. In: Nietzsche-Studien, 1978 (7), S. 27-58. https://doi.org/10.1515/978 
3110244274.27

Henze, Volker (1988): Jüdischer Kulturpessimismus und das Bild des Alten 
Österreich im Werk Stefan Zweigs und Joseph Roths. Heidelberg: Winter.

Herbrechter, Stefan (2009): Posthumanismus. Eine kritische Einführung. 
Darmstadt: Wiss. Buchges.

Herman, Arthur (1998): Propheten des Niedergangs. Der Endzeitmythos im 
westlichen Denken. Berlin: Propyläen.

Herrmann, Steffen K. (2013): »Der Mensch als Nicht-Mensch. Agambens nega-
tive Anthropologie«. In: Journal Phänomenologie 40, 2013, S. 36-47.

Hester, Helen (2014): Beyond explicit. Pornography and the displacement of 
sex. New York: State University of New York Press.

Hetzel, Mechthild (2007): Jenseits von Mehrheit und Minderheit. Zur politi-
schen Konzeption des Restes. In: Böckelmann, Janine; Meier, Frank (Hg.): 
Die gouvernementale Maschine. Zur politischen Philosophie Giorgio 
Agambens. Münster: Unrast, S. 107-113.

Heuer, Andreas (2010): Carl Schmitt. Die Dialektik der Moderne. Von der 
europäischen zur Welt-Moderne. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.
org/10.3790/978-3-428-53310-7

Hirn, Elisabeth Katharina (2008): Die menschliche Existenz zwischen Hedo-
nismus und Pessimismus. Über die Wurzeln des lebensphilosophischen 
Denkens von Friedrich Nietzsche. Wien: Verlagshaus Hernals. Online ver-
fügbar unter http://media.obvsg.at/AC05038778-2001, zuletzt geprüft am 
12.09.2016.

Hobbes, Thomas (2007): Leviathan. Stuttgart: Reclam. https://doi.org/10.1017/
cbo9780511840890.026 https://doi.org/10.1215/9780822390169-016

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 447

Hoffmann, Leopold (1958): Kulturpessimismus und seine Überwindung. Es-
say über Heinrich Bölls Leben und Werk. Luxemburg: Sankt-Paulus-Dru-
ckerei A.G.

Honneth, Axel (2004): Foucault und die Humanwissenschaften. Zwischenbi-
lanz einer Rezeption. In: Honneth, Axel; Saar Martin (Hg.): Michel Fou-
cault – Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Foucault-Konferenz 
2001. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 15-26.

Horkheimer, Max (1971): Pessimismus heute. In: Schopenhauer Jahrbuch 52, 
1971, S. 1-7.

Horkheimer, Max (1972): Gesellschaft im Übergang. Aufsätze, Reden und Vor-
träge 1942-1970. Hg. v. Werner Brede. Frankfurt a.M.: S. Fischer. 

Ignatow, Assen (1991): Pessimistische Metaphysik und Kulturpessimismus. 
In: Schirmacher, Wolfgang (Hg.): Schopenhauer, Nietzsche und die Kunst. 
Wien: Passagen Verlag, S. 81-88.

Isensee, Josef (2002): Normalfall oder Grenzfall als Ausgangspunkt rechts-
philosophischer Konstruktion? In: Brugger, Winfried; Haverkate, Görg 
(Hg.): Grenzen als Thema der Rechts- und Sozialphilosophie. Referate 
der Tagung der Deutschen Sektion der Internationalen Vereinigung für 
Rechts- und Sozialphilosophie vom 22. bis 23. September 2000 in Heidel-
berg. Stuttgart: F. Steiner, S. 51-74.

Jaspers, Karl (1971): Die geistige Situation der Zeit. Berlin: de Gruyter.
Jessen, Jens (2013): »Über Kulturpessimismus. Eine Gesellschaftskritik«. In: 

Zeitmagazin, 28.11.2013 (49). Online verfügbar unter www.zeit.de/2013/49/
gesellschaftskritik-kulturpessismismus-gurlitt-kunstsammlung, zuletzt 
geprüft am 28.05.2016.

Joas, Hans; Knöbl, Wolfgang (2004): Sozialtheorie. Zwanzig einführende Vor-
lesungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. PMid:15175403 

Kammler, Clemens (1986): Michel Foucault. Eine kritische Analyse seines 
Werks. Bonn: Bouvier.

Kammler, Clemens; Plumpe, Gerhard (1987): »Antikes Ethos und postmoder-
ne Lebenskunst. Michel Foucaults Studien zur Geschichte der Sexualität«. 
In: Philosophische Rundschau. Eine Zeitschrift für Philosophische Kritik 
34, 1987 (Heft 3), S. 186-194.

Kaube, Jürgen (2005): »Der mit den Duftstoffen tanzt. Auf ihn fallen Stu-
denten herein: Giorgio Agamben profaniert«. In: FAZ. Frankfurter All-
gemeine Zeitung, 20.06.2005. Online verfügbar unter www.faz.net/
aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/sachbuch/der-mit-den-duftstof 
fen-tanzt-1235284.html, zuletzt geprüft am 10.05.2016.

Keller, Reiner; Reichertz, Jo; Knoblauch, Hubert (2013): Kommunikativer Kons-
truktivismus. Theoretische und empirische Arbeiten zu einem neuen wis-
senssoziologischen Ansatz. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus448

Kennedy, Ellen (1988): Politischer Expressionismus. Die kulturkritischen und 
metaphysischen Ursprünge des Begriffs des Politischen von Carl Schmitt. 
In: Quaritsch, Helmut (Hg.): Complexio oppositorum. Über Carl Schmitt: 
Vorträge und Diskussionsbeiträge des 28. Sonderseminars 1986 der Hoch-
schule für Verwaltungswissenschaften Speyer. Berlin: Duncker & Humb-
lot, S. 233-251.

Kienzle, Ulrike (2005): … dass wissend würde die Welt! Religion und Philoso-
phie in Richard Wagners Musikdramen. Würzburg: Königshausen & Neu-
mann.

Kneer, Georg (1996): Rationalisierung, Disziplinierung und Differenzierung. 
Zum Zusammenhang von Sozialtheorie und Zeitdiagnose bei Jürgen Ha-
bermas, Michel Foucault und Niklas Luhmann. Opladen: Westdt. Verl. 
PMCid:PMC163159

Knoll, Manuel (2010): Nietzsches »aristrokratischer Radikalismus«. Seine 
Konzeption des Menschen, der Verteilungsgerechtigkeit und des Staates. 
In: Schönherr-Mann, Hans-Martin (Hg.): Der Wille zur Macht und die 
»grosse Politik«. Friedrich Nietzsches Staatsverständnis. Baden-Baden: No-
mos, S. 35-68. https://doi.org/10.5771/9783845226767-35

Koenen, Andreas (1995): Der Fall Carl Schmitt. Sein Aufstieg zum »Kronjuris-
ten des Dritten Reiches«. Darmstadt: Wiss. Buchges.

Kohler, Georg (1992): Ordnung und Lebendigkeit. Michel Foucaults kritische 
Theorie des »zoon politikon«. In: Höffe, Otfried (Hg.): Der Mensch – ein 
politisches Tier? Essays zur politischen Anthropologie. Stuttgart: Reclam, 
S. 157-187.

Korf, Benedikt; Schetter, Conrad (2012): Räume des Ausnahmezustands. Carl 
Schmitts Raumphilosophie, Frontiers und Ungoverned Territories. In: PE-
RIPHERIE, Verlag Westfälisches Dampfboot, Münster 32, 2012 (126/127), 
S. 147-170.

Koselleck, Reinhart (2000): Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtli-
cher Zeiten. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Koselleck, Reinhart (2001): Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der 
bürgerlichen Welt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Koslowski, Peter (1982): Gesellschaft und Staat. Ein unvermeidlicher Dualis-
mus. Stuttgart: Klett-Cotta. PMid:6814400

Kramme, Rüdiger (1989): Helmuth Plessner und Carl Schmitt. Eine historische 
Fallstudie zum Verhältnis von Anthropologie und Politik in der deutschen 
Philosophie der zwanziger Jahre. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.
org/10.3790/978-3-428-06643-8 PMid:2763426 

Krockow, Christian von (1958): Die Entscheidung. Eine Untersuchung über 
Ernst Jünger, Carl Schmitt, Martin Heidegger. Stuttgart: Enke.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 449

Krüger, Hans-Peter (2009): Philosophische Anthropologie als Lebenspolitik. 
Deutsch-jüdische und pragmatistische Moderne-Kritik. Berlin: Akademie 
Verlag. https://doi.org/10.1524/9783050047935

Kuhn, Thomas S. (1962): The structure of scientific revolutions. Chicago: Uni-
versity of Chicago Press.

Laak, Dirk van (1993): Gespräche in der Sicherheit des Schweigens. Carl 
Schmitt in der politischen Geistesgeschichte der frühen Bundesrepublik. 
Berlin: Akad.-Verl. PMid:8378877

Lachert, Elke (2007): Wege dorthin. Zum Problem der Unentscheidbarkeit bei 
Agamben und Derrida. In: Böckelmann, Janine; Meier, Frank (Hg.): Die 
gouvernementale Maschine. Zur politischen Philosophie Giorgio Agam-
bens. Münster: Unrast, S. 207-215.

Lange, Stefan (2002): Die politische Utopie der Gesellschaftssteuerung. In: 
Hellmann, Kai-Uwe (Hg.): Theorie der Politik. Niklas Luhmanns politische 
Soziologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 171-193. PMid:12974540

Lange, Stefan (2003): Niklas Luhmanns Theorie der Politik. Eine Abklärung der 
Staatsgesellschaft. Wiesbaden: Westdt. Verl. https://doi.org/10.1007/978-3-
322-80510-2

Lau, Jörg (2005): »Der Meisterdenker und der Ajatollah – Michel Foucaults 
iranisches Abenteuer«. In: Merkur. Deutsche Zeitschrift für europäisches 
Denken 59, März 2005 (671), S. 207-218.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1968): Die Theodizee. Unter Mitarbeit von Artur 
Buchenau. Hamburg: Meiner.

Lembcke, Oliver W. (2009): Die politische Theorie des nackten Lebens. Giorgio 
Agamben. In: Brodocz, André; Schaal, Gary S. (Hg.): Politische Theorien 
der Gegenwart II. Eine Einführung. Wiesbaden: VS, Verl. für Sozialwissen-
schaften, S. 559-598.

Lemke, Thomas (1997): Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Ana-
lyse der modernen Gouvernementalität. Berlin: Argument Verlag.

Lemke, Thomas (2004): Die politische Ökonomie des Lebens. Biopolitik und 
Rassismus bei Michel Foucault und Giorgio Agamben. In: Bröckling, Ul-
rich; Bühler, Benjamin; Hahn, Marcus; Schöning, Matthias; Weinberg, 
Manfred (Hg.): Disziplinen des Lebens. Zwischen Anthropologie, Literatur 
und Politik. Tübingen: Narr, S. 257-274.

Lemke, Thomas (2005): Nachwort. Geschichte und Erfahrung. Michel Fou-
cault und die Spuren der Macht. In: Foucault, Michel: Analytik der Macht. 
Hg. v. Defert, Daniel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 317-348.

Lemke, Thomas (2009): Die politische Theorie der Gouvernementalität. Mi-
chel Foucault. In: Brodocz, André; Schaal, Gary S. (Hg.): Politische Theo-
rien der Gegenwart I. Eine Einführung. Opladen: Leske + Budrich, S. 467-
498.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus450

Lenhard, Philipp (2011): Negativer Universalismus. Giorgio Agamben, Etienne 
Balibar und der Zusammenhang von Antirassismus und Israelhaß. In: 
Gruber, Alex; Lenhard, Philipp (Hg.): Gegenaufklärung. Der postmoderne 
Beitrag zur Barbarisierung der Gesellschaft. Freiburg: ca ira Verlag, S. 195-
219.

Lévy, Bernard-Henri (1978): Die Barbarei mit menschlichem Gesicht. La barba-
rie à visage humain. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Liska, Vivian (2008): Giorgio Agambens leerer Messianismus. Hannah Arendt 
– Walter Benjamin – Franz Kafka. Wien: Schlebrügge.

Loick, Daniel (Hg.) (2011a): Der Nomos der Moderne. Die politische Philoso-
phie Giorgio Agambens. Baden-Baden: Nomos.

Loick, Daniel (2011b): Einleitung. Rechtsvorenthaltende Gewalt. Zum Staats-
verständnis Giorgio Agambens. In: Loick, Daniel (Hg.): Der Nomos der 
Moderne. Die politische Philosophie Giorgio Agambens. Baden-Baden: 
Nomos, S. 9-20. https://doi.org/10.5771/9783845232430 https://doi.org/10. 
5771/9783845232430-9

Loick, Daniel (2011c): Von der Gesetzeskraft zum Gesetzeskraft. Studium, 
Spiel, Deaktivierung: drei Strategien zur Entsetzung der Rechtsgewalt. 
In: Loick, Daniel (Hg.): Der Nomos der Moderne. Die politische Philo-
sophie Giorgio Agambens. Baden-Baden: Nomos, S.  194-212. https://doi.
org/10.5771/9783845232430 https://doi.org/10.5771/9783845232430-194

Löschenkohl, Brite (2011): Genuss der Zeit, Geschichte des Glücks – Agambens 
Kairologie. In: Loick, Daniel (Hg.): Der Nomos der Moderne. Die politische 
Philosophie Giorgio Agambens. Baden-Baden: Nomos, S.  177-193. https://
doi.org/10.5771/9783845232430-177

Lowenthal, David (Winter, 1969): »Orwell’s Political Pessimism in ›1984‹«. In: 
Polity 2, Winter, 1969 (2), S. 160-175.

Löwith, Karl (1949): Meaning in history. The theological implications of the 
philosophy of history. Chicago: The Univ. of Chicago Press.

Löwith, Karl (1953): Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Vo-
raussetzungen der Geschichtsphilosophie. Stuttgart: Kohlhammer.

Löwith, Karl (1960): Der Okkkasionelle Dezionsmus von C. Schmitt. In: Lö-
with, Karl (Hg.): Gesammelte Abhandlungen. Zur Kritik der geschichtli-
chen Existenz. Stuttgart: Kohlhammer, S. 93-126.

Löwith, Karl (2004): Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen 
Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie. Stuttgart: Metzler. https://
doi.org/10.1007/978-3-476-02944-7

Lüdemann, Susanne (2003): Biopolitik und die Logik der Ausnahme. Zu Gior-
gio Agambens Konstruktion des »bloßen Lebens«. In: Hebekus, Uwe; Ma-
tala de Mazza, Ethel; Koschorke, Albrecht (Hg.): Das Politische. Figurenleh-
ren des sozialen Körpers nach der Romantik. München: Fink, S. 230-247.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 451

Lüdemann, Susanne (2004): Metaphern der Gesellschaft. Studien zum sozio-
logischen und politischen Imaginären. München: Fink.

Luhmann, Niklas (1987): Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theo-
rie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1992): Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1993): »›Was ist der Fall?‹ und ›Was steckt dahinter?‹. Die 
zwei Soziologien und die Gesellschaftstheorie«. In: Zeitschrift für Sozio-
logie 22, August 1993 (4), S. 245-260.

Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (2004): Die Realität der Massenmedien. Wiesbaden: VS, 
Verl. für Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-90161-9 
PMCid:PMC1665166

Luhmann, Niklas (2008): Ökologische Kommunikation. Kann die moderne 
Gesellschaft sich auf ökologische Gefährdungen einstellen? Wiesbaden: 
VS, Verl. für Sozialwiss.

Luhmann, Niklas; Hagen, Wolfgang; Baecker, Dirk (2004): Warum haben Sie 
keinen Fernseher, Herr Luhmann? Letzte Gespräche mit Niklas Luhmann. 
Berlin: Kadmos. PMCid:PMC1665166

Lyotard, Jean-François (1986): Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Graz: 
Böhlau.

Mainländer, Philipp (1876): Die Philosophie der Erlösung. Berlin: Grieben.
Mann, Thomas (2004): Betrachtungen eines Unpolitischen. Frankfurt a.M.: 

S. Fischer.
Marchart, Oliver (2010): Die politische Differenz. Zum Denken des Politi-

schen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp. 
PMid:20146291

Marcuse, Ludwig (1981): Philosophie des Un-Glücks. Pessimismus, ein Sta-
dium der Reife. Zürich: Diogenes.

Marti, Urs (1988): Michel Foucault. München: C.H. Beck.
Marx, Karl; Engels, Friedrich (1959): Werke. Band 4. Berlin: Dietz.
Maschke, Günter (1982): Zum »Leviathan« von Carl Schmitt. In: Schmitt, Carl: 

Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn und Fehlschlag 
eines politischen Symbols. Unter Mitarbeit von Günter Maschke. Köln: Ho-
henheim Verlag, S. 179-244.

Mehring, Reinhard (1989): Pathetisches Denken. Carl Schmitts Denkweg am 
Leitfaden Hegels: katholische Grundstellung und antimarxistische Hegels-
trategie. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-428-
06731-2 PMid:9947271

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus452

Mehring, Reinhard (1996): »Karl Löwith, Carl Schmitt und Jacob Taubes und 
das ›Ende der Geschichte‹«. In: Zeitschrift für Religions- und Geistesge-
schichte 48, 1996, S. 231-248. https://doi.org/10.1163/157007396x00309

Mehring, Reinhard (2000): Vergangenheitsbewältigung bei Carl Schmitt. In: 
Bialas, Wolfgang; Gangl, Manfred (Hg.): Intellektuelle im Nationalsozialis-
mus. Frankfurt a.M., New York: P. Lang, S. 120-134.

Mehring, Reinhard (2006a): Carl Schmitt zur Einführung. Hamburg: Junius.
Mehring, Reinhard (2006b): Überwindung des Ästhetizismus. Carl Schmitts 

selbstinquisitorische Romantikkritik. In: Athenäum. Jahrbuch für Roman-
tik, 2006, S. 125-147.

Mehring, Reinhard (2009): Carl Schmitt. Aufstieg und Fall. Eine Biographie. 
München: Beck.

Mehring, Reinhard (2013): Der esoterische Diskurspartisan. Carl Schmitt in 
der Bundesrepublik. In: Kroll, Thomas (Hg.): Intellektuelle in der Bundes-
republik Deutschland. Verschiebungen im politischen Feld der 1960er und 
1970er Jahre. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, S. 232-248. https://doi.
org/10.13109/9783666300455.232

Meier, Heinrich (Hg.) (1988): Carl Schmitt, Leo Strauss und Der Begriff des 
Politischen. Zu einem Dialog unter Abwesenden. Stuttgart: Metzlersche 
Verlagsbuchhandlung.

Meier, Heinrich (2013): Die Lehre Carl Schmitts. Vier Kapitel zur Unterschei-
dung Politischer Theologie und Politischer Philosophie. Stuttgart: Metzler.

Meuter, Günter (1994): Der Katechon. Zu Carl Schmitts fundamentalischer 
Kritik der Zeit. Berlin: Duncker & Humblot.

Meyer, Martin (1993): Ende der Geschichte? München, Wien: Hanser.
Michel, Karl Markus (1985): Apocalypse now? Zur gegenwärtigen Hochkon-

junktur der Untergangsliteratur. In: Schatz, Oskar (Hg.): Die Lust am 
Untergang. Zwischen Kulturpessimismus und Hoffnung. Wien: Wiener 
Journal, S. 111-133.

Miller, James (1995): Die Leidenschaft des Michel Foucault. Eine Biographie. 
Köln: Kiepenheuer & Witsch.

Mohler, Armin (1988): Carl Schmitt und die »Konservative Revolution«. Un-
systematische Beobachtungen. In: Quaritsch, Helmut (Hg.): Complexio 
oppositorum. Über Carl Schmitt: Vorträge und Diskussionsbeiträge des 
28. Sonderseminars 1986 der Hochschule für Verwaltungswissenschaften 
Speyer. Berlin: Duncker & Humblot, S. 129-151.

Mohler, Armin (2005): Die konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. 
Ein Handbuch. Graz: Ares.

Muhle, Maria (2011): Biopolitik – ein polemischer Begriff. Von Foucault zu 
Agamben und zurück. In: Loick, Daniel (Hg.): Der Nomos der Moderne. 
Die politische Philosophie Giorgio Agambens. Baden-Baden: Nomos, S. 41-
58. https://doi.org/10.5771/9783845232430-41

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 453

Müller-Seyfarth, Winfried H. (1993): »Modernen Pessimisten als décadents«. 
Von Nietzsche zu Horstmann, Texte zur Rezeptionsgeschichte von Philipp 
Mainlanders Philosophie der Erlösung. Würzburg: Königshausen & Neu-
mann.

Müller-Seyfarth, Winfried H.; Regehly, Thomas; Kossler, Matthias (Hg.) 
(2008): Politik und Gesellschaft im Umkreis Arthur Schopenhauers. 
Würzburg: Königshausen & Neumann.

Münkler, Herfried (1986): Arthur Schopenhauer und der philosophische Pes-
simismus. In: Fetscher, Iring; Münkler, Herfried (Hg.): Pipers Handbuch 
der politischen Ideen. Band 4. München: Piper, S. 298-310.

Münkler, Herfried (2005): Über den Krieg. Stationen der Kriegsgeschichte im 
Spiegel ihrer theoretischen Reflexion. Weilerswist: Velbrück Wiss.

Musil, Robert (1970): Der Mann ohne Eigenschaften. Roman. Hamburg: 
Rowohlt. PMCid:PMC285080

N.N. (1993): »Der Mensch verschwindet«. In: Der Spiegel 47, 05.04.1993 (14), 
S. 226-228. Online verfügbar unter http://magazin.spiegel.de/EpubDelive-
ry/spiegel/pdf/13679796, zuletzt geprüft am 24.12.2015.

Newswander, C. B. (2011): »Foucauldian Power and Schmittian Politics: The 
Craft of Constitution«. In: Administration & Society 43 (5), S.  537-560. 
https://doi.org/10.1177/0095399711412735

Niekisch, Ernst (1953): Das Reich der niederen Dämonen. Hamburg: Rowohlt.
Nietzsche, Friedrich (1966): Werke. In drei Bänden. Hg.  v. Karl Schlechta. 

München: Hanser.
NN (2014-2015): Apocalypse Now! Visionen von Schrecken und Hoffnung 

in der Kunst vom Mittelalter bis heute. Die Ausstellung steht unter der 
Schirmherrschaft der Ministerpräsidentin des Landes Rheinland-Pfalz, 
Malu Dreyer. Online verfügbar unter www.mpk.de/archiv-details/events/
apocalypse-now-visionen-von-schrecken-und-hoffnung-in-der-kunst-vom-
mittelalter-bis-heute.html, zuletzt geprüft am 29.04.2016.

Noetzel, Thomas (1989): Die Faszination des Verrats. Eine Studie zur Deka-
denz im Ost-West-Konflikt. Hamburg: Junius.

Noetzel, Thomas (1999): Authentizität als politisches Problem. Ein Beitrag zur 
Theoriegeschichte der Legitimation politischer Ordnung. Berlin: Akade-
mie Verlag.

Noetzel, Thomas; Krumm, Thomas (2003): Politische Ideengeschichte als 
hermeneutische (Re)konstruktion. In: Hecker, Wolfgang; Klien, J.; Rupp, 
Karl Heinz (Hg.): Politik und Wissenschaft. 50 Jahre Politikwissenschaft 
in Marburg. Münster: LIT, S. 95-120.

Oevermann, Ulrich (2003): Der Intellektuelle – Soziologische Bestimmung 
eines Strukturtyps. Einleitung. In: Franzmann, Andreas; Liebermann, Sa-
scha; Tywer, Jörg (Hg.): Die Macht des Geistes. Soziologische Fallanalysen 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus454

zum Strukturtyp des Intellektuellen. Frankfurt a.M.: Humanities Online, 
S. 13-75.

Ojakangas, Mika (2005): »Impossible Dialogue on Bio-power. Agamben und 
Foucault«. In: foucault studies, May 2005 (2), S. 5-28.

Ojakangas, Mika (2011): »Sovereign and Plebs. Michel Foucault Meets Carl 
Schmitt«. In: Telos, 2011 (154), S. 32-40.

Oksala, Johanna (2010): »Violence and the Biopolitics of Modernity«. In: fou-
cault studies, November 2010 (10), S.  23-43. https://doi.org/10.22439/
fs.v0i10.3122

Pan, David (2009): »Against Biopolitics. Walter Benjamin, Carl Schmitt, and 
Giorgio Agamben on Political Sovereignty and Symbolic Order«. In: The 
German Quarterly LXXXII, 2009 (1), S. 42-62.

Pauen, Michael (1992): »Dithyrambiker des Untergangs. Gnosis und die Äs-
thetik der Moderne«. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 40, 1992 (8), 
S. 937-961.

Pauen, Michael (1997a): Pessimismus. Geschichtsphilosophie, Metaphysik 
und Moderne von Nietzsche bis Spengler. Berlin: Akad.-Verl. https://doi.
org/10.1515/9783050073552 PMid:9344489

Pauen, Michael (1997b): Zur Hölle verzaubert. Pessimismus zwischen Rhe-
torik und Radikalkritik. In: Heidbrink, Ludger; Bohrer, Karl Heinz (Hg.): 
Entzauberte Zeit. Der melancholische Geist der Moderne. München: C. 
Hanser, S. 255-280.

Paul, Morten (2013): »(…) nämlich Michel Foucault, von dem der Autor in den 
letzten Jahren immer wieder lernen konnte«. Zum Gebrauch der foucault-
schen Texte durch Giorigo Agamben. In: Klünder, Jan-Paul; Maier, Mar-
tin G.; Probst, Jörg; Schumacher, Nina (Hg.): Foucault und/oder Ideen-
geschichte. Sonderband KulturRRevolution. Zeitschrift für angewandte 
Diskurstheorie. Essen: Klartext Verlag, S. 51-57.

Popov, Stephan (1982): Am Ende aller Illusionen. Der europäische Kulturpessi-
mismus. Köln: Verl. Wiss.u. Politik.

Post, Werner (1971): Kritische Theorie und metaphysischer Pessimismus. Zum 
Spätwerk Max Horkheimers. München: Kösel.

Quarg, Götz (1949): Wider den technischen Kulturpessimismus. Düsseldorf: 
Dt. Ingenieur-Verl.

Quaritsch, Helmut (1988): Einleitung: Über den Umgang mit Person und 
Werk Carl Schmitt. In: Quaritsch, Helmut (Hg.): Complexio oppositorum. 
Über Carl Schmitt: Vorträge und Diskussionsbeiträge des 28. Sondersemi-
nars 1986 der Hochschule für Verwaltungswissenschaften Speyer. Berlin: 
Duncker & Humblot, S. 13-21. https://doi.org/10.3790/978-3-428-06378-9

Radisch, Iris (2009): »Nörgelkunst. Ein kleines Plädoyer für Kulturpessimis-
mus und Traurigkeit«. In: Die Zeit, 26.03.2009 (14). Online verfügbar unter 
www.zeit.de/2009/14/Glosse-Literatur, zuletzt geprüft am 12.09.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 455

Rathenau, Walther (1912): Zur Kritik an der Zeit. Berlin: S. Fischer.
Raulet, Gérard (1986): Kritik der Vernunft und kritischer Gebrauch des Pessi-

mismus. In: Schmidt, Alfred; Altwicker, Norbert (Hg.): Max Horkheimer 
heute. Werk und Wirkung. Frankfurt a.M.: S. Fischer, S. 31-51.

Raulff, Ulrich (1999): »Auf sie mit Gedrill! Martialisch, monumentalisch, my-
thisch: Michel Foucault erfand die Historie, von der Friedrich Nietzsche 
träumte«. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 1999. Online verfügbar 
unter www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezension-sachbuch-auf-sie-
mit-gedrill-11304066.html, zuletzt geprüft am 02.01.2016.

Rehmann, Jan (2004): Postmoderner Links-Nietzscheanismus. Deleuze & 
Foucault: eine Dekonstruktion. Hamburg: Argument.

Reichelmann, Cord (2009): »Giorgio Agamben: Was ist ein Dispositiv?« in: Ci-
cero, 06.09.2009. Online verfügbar unter www.cicero.de//salon/giorgio-
agamben-was-ist-ein-dispositiv/43650, zuletzt geprüft am 10.11.2015.

Rogers, Peter (2011): Between nomos and everyday life. Securing the spatial 
order of Foucault and Schmitt. In: Legg, Stephen (Hg.): Spatiality, sover-
eignty and Carl Schmitt. Geographies of the Nomos. London, New York: 
Routledge, S. 182-198.

Rohbeck, Johannes (2004): Geschichtsphilosophie zur Einführung. Hamburg: 
Junius.

Rohrmoser, Günter (1985): Ende der Utopie – Ende der Moderne? Über die 
Wurzeln des gegenwärtigen Kulturpessimismus. In: Schatz, Oskar (Hg.): 
Die Lust am Untergang. Zwischen Kulturpessimismus und Hoffnung. 
Wien: Wiener Journal, S. 32-43.

Rohrmoser, Günter (2008): Kulturrevolution in Deutschland. Philosophische 
Interpretationen der geistigen Situation unserer Zeit. Gräfelfing: Resch.

Rorty, Richard (1989): Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. https://doi.org/10.1017/CBO9780511804397 PMid:2600064 

Rorty, Richard (2003): Wahrheit und Fortschritt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
PMid:14666830

Rousseau, Jean-Jacques (1998): Abhandlung über den Ursprung und die 
Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen. Unter Mitarbeit von 
Philipp Rippel. Stuttgart: Reclam.

Saar, Martin (2007): Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Sub-
jekts nach Nietzsche und Foucault. Frankfurt a.M., New York: Campus Ver-
lag. PMCid:PMC1838562

Sarasin, Philipp (2003a): »Agamben – oder doch Foucault?« In: Deutsche Zeit-
schrift für Philosophie Band 51, 2003 (2), S. 348-353.

Sarasin, Philipp (2003b): Zweierlei Rassismus? Die Selektion des Fremden als 
Problem in Michel Foucaults Verbindung von Biopolitik und Rassismus. 
Die Selektion des Fremden als Problem in Michel Foucaults Verbindung 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus456

von Biopolitik und Rassismus. In: Stingelin, Martin (Hg.): Biopolitik und 
Rassismus. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 55-79.

Sarasin, Philipp (2006): Michel Foucault zur Einführung. Hamburg: Junius.
Sarasin, Philipp (2013): »Anti-Humanismus und Politik. Die »historische 

Möglichkeit« der Diskursanalyse«. In: foucaultblog | Forschungsstelle für So-
zial- und Wirtschaftsgeschichte | Universität Zürich, 20.06.2013. Online ver-
fügbar unter www.fsw.uzh.ch/foucaultblog/featured/21/anti-humanismus-
und-politik-die-historische-moeglichkeit-der-diskursanalyse?print=1, zuletzt 
geprüft am 28.12.2015.

Schatz, Oskar (Hg.) (1985): Die Lust am Untergang. Zwischen Kulturpessimis-
mus und Hoffnung. Wien: Wiener Journal.

Scheu, Johannes (2006): Überleben in der Leere. Giorgio Agamben. In: Moebi-
us, Stephan; Quadflieg, Dirk (Hg.): Kultur, Theorien der Gegenwart. Wies-
baden: VS Verl. für Sozialwiss, S. 350-362.

Scheu, Johannes (2008): »Wenn das Innen zum Außen wird. Soziologische 
Fragen an Giorgio Agamben«. In: Soziale Systeme. Zeitschrift für Sozio-
logische Theorie 14, 2008 (2), S. 294-307.

Schimank, Uwe; Volkmann, Ute (2002): Einleitung. In: Ders. (Hg.): Soziologi-
sche Gegenwartsdiagnosen II. Opladen: Leske und Budrich.

Schivelbusch, Wolfgang (2001): Die Kultur der Niederlage. Der amerikanische 
Süden 1865; Frankreich 1871; Deutschland 1918. Berlin: Fest.

Schmid, Wilhelm (2008): Wer war Micheal Foucault? In: Foucault, Michel 
(Hg.): Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gespräch mit Ducio Trombadori. 
Mit einem Vorwort von Wilhelm Schmid. Mit einer Biblographie von And-
rea Hemminger. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 6-22.

Schmidt, Christoph (2014): »The Return of the Katechon: Giorgio Agamben 
contra Erik Peterson«. In: The Journal of Religion 94, April 2014 (2), S. 182-
203. https://doi.org/10.1086/674954

Schmidt, Martin (2007): Der Begriff Kulturpessimismus. Magisterarbeit 
Universität Leipzig. Online verfügbar unter: www.cultiv.net/cultranet/
1218560668MA.pdf, zuletzt geprüft am 07.07.2017.

Schmidt, Sibylle (2007b): Für den Zeugen zeugen. Versuch über Agambens 
»Was von Auschwitz bleibt«. In: Böckelmann, Janine; Meier, Frank (Hg.): 
Die gouvernementale Maschine. Zur politischen Philosophie Giorgio 
Agambens. Münster: Unrast, S. 90-106. PMid:17596975

Schmitt, Carl (1913a): Juristische Fiktionen. In: Deutsche Juristen-Zeitschrift 
XVIII, 1913 (12), S. 804-806.

Schmitt, Carl (1913b): Schopenhauers Rechtsphilosophie außerhalb seines phi-
losophischen Systems. In: Monatsschrift für Kriminalpychologie, 1913 (10), 
S. 27-31.

Schmitt, Carl (1917): »Die Sichtbarkeit der Kirche. Eine scholastische Erwä-
gung«. In: Summa, 1917 (2), S. 71-80.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 457

Schmitt, Carl (1933): Der Begriff des Politischen. Hamburg: Hanseat. Verl.-
Anst.

Schmitt, Carl (1934a): Staatsgefüge und Zusammenbruch des zweiten Reiches. 
Der Sieg des Bürgers über den Soldaten. Hamburg: Hanseat. Verl. Anst. 
PMid:17748634

Schmitt, Carl (1934b): »Der Führer schützt das Recht«. In: Deutsche Juristen-
Zeitschrift 39, 01.08.1934 (15), S.  945-950. Online verfügbar unter www.
flechsig.biz/DJZ34_CS.pdf, zuletzt geprüft am 12.09.2016.

Schmitt, Carl (1935): Staat, Bewegung, Volk. Die Dreigliederung der politischen 
Einheit. Hamburg: Hanseatische Verl.-Anst. PMid:17751101

Schmitt, Carl (1936): Die deutsche Rechtswissenschaft im Kampf gegen den jü-
dischen Geist. Berlin: Dt. Rechts-Verl. PMid:20320457 PMCid:PMC1561895

Schmitt, Carl (1940a): Der Reichsbegriff im Völkerrecht. In: Schmitt, Carl: 
Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar – Genf – Versailles. 1923- 
1939. Hamburg: Hanseat. Verl.-Anst, S. 303-312.

Schmitt, Carl (1940b): Die Wendung zum totalen Staat. In: Schmitt, Carl: Posi-
tionen und Begriffe im Kampf mit Weimar – Genf – Versailles. 1923-1939. 
Hamburg: Hanseat. Verl.-Anst, S. 146-157.

Schmitt, Carl (1940c): Großraum gegen Universalismus. In: Schmitt, Carl: 
Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar – Genf – Versailles. 1923-
1939. Hamburg: Hanseat. Verl.-Anst, S. 295-302.

Schmitt, Carl (1940d): Neutralität und Neutralisierungen. Zu Christoph Ste-
ding »Das Reich und die Krankheit der europäischen Kultur«. In: Schmitt, 
Carl: Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar – Genf – Versailles. 
1923-1939. Hamburg: Hanseat. Verl.-Anst, S. 271-295.

Schmitt, Carl (1940e): Völkerrechtliche Probleme im Rheingebiet. In: Schmitt, 
Carl: Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar – Genf – Versailles. 
1923-1939. Hamburg: Hanseat. Verl.-Anst, S. 97-108.

Schmitt, Carl (1940f): Weiterentwicklung des totalen Staats in Deutschland. 
In: Schmitt, Carl: Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar – Genf – 
Versailles. 1923-1939. Hamburg: Hanseat. Verl.-Anst, S. 185-190.

Schmitt, Carl (1950a): Drei Stufen historischer Sinngebung. In: Universitas 5, 
1950, S. 927-931.

Schmitt, Carl (1950b): Ex captivitate salus. Erfahrungen der Zeit 1945-47. Köln: 
Greven. PMCid:PMC2135983

Schmitt, Carl (1952): »Die Einheit der Welt«. In: Merkur 6, 1952 (1), S. 1-11.
Schmitt, Carl (1955): Die geschichtliche Struktur des heutigen Welt-Gegensat-

zes von Ost und West. Bemerkungen zu Ernst Jünger Schrift: »Der Gordi-
sche Knoten«. In: Mohler, Armin (Hg.): Freundschaftliche Begegnungen. 
Festschrift für Ernst Jünger zum 60. Geburtstag. Frankfurt a.M.: Kloster-
mann, S. 135-167.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus458

Schmitt, Carl (1956): Hamlet oder Hekuba. Der Einbruch der Zeit in das Spiel. 
Düsseldorf u.a: Diederichs.

Schmitt, Carl (1957): »Die andere Hegel-Linie. Hans Freyer zum 70. Geburts-
tag«. In: Christ und Welt, 25.07.1957, S. 2.

Schmitt, Carl (1958a): Die Lage der europoäischen Rechtswissenschaft 
(1943/44). In: Ders., Verfassungsrechtliche Aufsaetze aus den Jahren 1924-
1954. Materialien zu e. Verfassungslehre, Berlin, S. 386-429.

Schmitt, Carl (1958b): Nehmen/Teilen/Weiden. Ein Versuch, die Grudnfragen 
jeder Sozial- und Wirtschaftsordnung vom Nomos her richtig zu stellen. 
In: Ders., Verfassungsrechtliche Aufsaetze aus den Jahren 1924-1954. Ma-
terialien zu e. Verfassungslehre, Berlin, S. 489-504.

Schmitt, Carl (1970): Politische Theologie II. Die Legende von der Erledigung 
jeder Politischen Theologie. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (1978): »Die legale Weltrevolution. Politischer Mehrwert als Prä-
mie auf juristische Legalität und Superlegalität«. In: Der Staat 17, 1978 (3), 
S. 321-339.

Schmitt, Carl (1981): Land und Meer. Eine weltgeschichtliche Betrachtung. 
Stuttgart: Klett-Cotta.

Schmitt, Carl (Hg.) (1982): Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas 
Hobbes. Sinn und Fehlschlag eines politischen Symbols. Unter Mitarbeit 
von Günter Maschke. Köln: Hohenheim Verlag.

Schmitt, Carl (1988): Der Begriff des Politischen. Vorwort von 1971 zur italie-
nischen Ausgabe. In: Quaritsch, Helmut (Hg.): Complexio oppositorum. 
Über Carl Schmitt: Vorträge und Diskussionsbeiträge des 28. Sondersemi-
nars 1986 der Hochschule für Verwaltungswissenschaften Speyer. Berlin: 
Duncker & Humblot, S. 269-274.

Schmitt, Carl (1991): Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947-1951. Hg. v. 
Eberhard von Medem. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (1995a): Nomos – Nahme – Name. In: Schmitt, Carl: Staat, Groß-
raum, Nomos. Arbeiten aus den Jahren 1916-1969. Hg. v. Maschke, Günter. 
Berlin: Duncker & Humblot, S. 573-591.

Schmitt, Carl (1995b): Staat, Großraum, Nomos. Arbeiten aus den Jahren 1916-
1969. Hg. v. Günter Maschke. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (1996): Der Hüter der Verfassung. Berlin: Duncker & Humblot. 
https://doi.org/10.3790/978-3-428-48743-1

Schmitt, Carl (1998): Politische Romantik. Berlin: Duncker & Humblot. https://
doi.org/10.3790/978-3-428-48428-7

Schmitt, Carl (2002): Der Begrif﻿f des Politischen. Text von 1932 mit einem Vor-
wort und drei Corollarien. Berlin: Duncker und Humblot.

Schmitt, Carl (2004): Der Wert des Staates und die Bedeutung des Einzelnen. 
Berlin: Duncker und Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-428-51442-7

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 459

Schmitt, Carl (2005): Tagebücher. Oktober 1912 bis Februar 1915. Hg. v. Ernst 
Hüsmert. Berlin: Akademie-Verl.

Schmitt, Carl (2006): Über die drei Arten des rechtswissenschaftlichen Den-
kens. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-428-
47733-3

Schmitt, Carl (2008): Römischer Katholizismus und politische Form. Stutt-
gart: Klett-Cotta.

Schmitt, Carl (2009a): Donoso Cortés in gesamteuropäischer Interpretation. 
Vier Aufsätze. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-
428-53066-3

Schmitt, Carl (2009b): Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der 
Souveränität. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (2009c): Theodor Däublers »Nordlicht«. Drei Studien über die 
Elemente, den Geist und die Aktualität des Werkes. Berlin: Duncker & 
Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-428-47092-1

Schmitt, Carl (2010a): Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamen-
tarismus. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-428-
48839-1

Schmitt, Carl (2010b): Ex captivitate salus. Erfahrungen der Zeit 1945/47. Ber-
lin: Duncker & Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-428-51062-7

Schmitt, Carl (2010c): Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung 
zum Begriff des Politischen. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.
org/10.3790/978-3-428-53402-9

Schmitt, Carl (2010d): Verfassungslehre. Berlin: Duncker & Humblot. https://
doi.org/10.3790/978-3-428-47603-9

Schmitt, Carl (2011): Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum 
Europeaeum. Berlin: Duncker & Humblot. https://doi.org/10.3790/978-3-
428-48983-1

Schmitt, Carl (2014): Der Schatten Gottes. Introspektionen, Tagebücher und 
Briefe 1921 bis 1924. Hg.  v. Gerd Giesler. Berlin: Duncker & Humblot. 
https://doi.org/10.3790/978-3-428-54308-3

Schmitt, Carl; Sander, Hans-Dietrich (2008): Werkstatt-Discorsi. Briefwech-
sel 1967-1981. Hg. v. Erik Lehnert und Günter Maschke. Schnellroda: Ed. 
Antaios.

Schmitt, Carl; Tommissen, Piet (Hg.) (1990): Schmittiana 1. Brüssel, Wein-
heim: Economische Hogeschool Sint-Aloysius; Vertrieb, VCH.

Schneider, Manfred (2008): Der Messias und die Reste. Giorgio Agambens 
Paulus-Lektüre. In: Geulen, Eva (Hg.): Hannah Arendt und Giorgio Agam-
ben. Parallelen, Perspektiven, Kontroversen. München: Fink, S. 41-58.

Scholz, Leander (2007): Jenseits des Liberalismus. Giorgio Agamben und die 
Kritik der modernen politischen Philosophie bei Leo Strauss und Carl 
Schmitt. In: Böckelmann, Janine; Meier, Frank (Hg.): Die gouvernemen-

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus460

tale Maschine. Zur politischen Philosophie Giorgio Agambens. Münster: 
Unrast.

Schopenhauer, Arthur (1988): Parerga und Paralipomena. Kleine philosophi-
sche Schriften. Zürich: Haffmans.

Schopenhauer, Arthur (1997): Die Welt als Wille und Vorstellung II. Zweiter 
Band. Zweiter Teilband. 4 Bände. Köln: Könemann.

Schroer, Markus (1996): Ethos des Widerstands. Michel Foucaults postmoder-
ne Utopie der Lebenskunst. In: Eickelpasch, Rolf; Nassehi, Armin (Hg.): 
Utopie und Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 136-169.

Schülein, Johann August (1975): Das Gesellschaftsbild der Freudschen Theo-
rie. Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag. PMCid:PMC2009451

Schülein, Johann August (2007): Optimistischer Pessimismus. Über Freuds 
Gesellschaftsbild. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. https://doi.
org/10.13109/9783666454097

Schwinge, Erich (1930): Der Methodenstreit in der heutigen Rechtswissen-
schaft. Bonn: Röhrscheid.

Shapiro, Gary (2012): »›Beyond the Line‹. Reading Nietzsche with Schmitt«. In: 
Telos, 2012 (160). Online verfügbar unter www.telospress.com/beyond-the-
line-reading-nietzsche-with-schmitt/, zuletzt geprüft am 27.04.2016.

Snoek, Anke (2010): »Agamben’s Foucault: An overview«. In: foucault studies, 
November 2010 (10), S. 44-67. https://doi.org/10.22439/fs.v0i10.3123

Soeffner, Hans-Georg (2013): Sozialwissenschaftliche Hermeneutik. In: Flick, 
Uwe; Kardorff, Ernst von; Steinke, Ines (Hg.): Qualitative Forschung. Ein 
Handbuch. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 164-175.

Solženicyn, Aleksandr (1999): Der Archipel GULAG. Reinbek bei Hamburg: 
Rowohlt Taschenbuch Verl.

Sombart, Nicolaus (1991): Die deutschen Männer und ihre Feinde. Carl Schmitt 
– Ein deutsches Schicksal zwischen Männerbund und Matriarchatsmyt-
hos. München: Hanser.

Spengler, Oswald (1922): Pessimismus? Berlin: Stilke.
Spengler, Oswald (1971): Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer Philo-

sophie des Lebens. München: Beck.
Spengler, Oswald (2006): Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer 

Morphologie der Weltgeschichte. München: Dt. Taschenbuch-Verl.
Stern, Fritz (1963a): Kulturpessimismus als politische Gefahr. Eine Analyse 

nationaler Ideologie in Deutschland. Bern, Wien: Scherz.
Stern, Fritz (1963b): The politics of cultural despair. A study in the rise of the 

Germanic ideology. Berkeley u.a: Univ. of California Pr.
Stokes, Philip; Whittle, Paul (2002): Philosophy. 100 essential thinkers. Lon-

don: Arcturus.
Sträglich, Hans (1971): Zur Geschichte des Begriffs Pessimismus. In: Schopen-

hauer Jahrbuch 52, 1971, S. 27-37.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 461

Strauß, Botho (1993): »Anschwellender Bockgesang«. In: Der Spiegel, 1993 (6), 
S. 202-207. Online verfügbar unter http://magazin.spiegel.de/EpubDelive 
ry/spiegel/pdf/13681004, zuletzt geprüft am 02.07.2016.

Strauss, Leo (1932): »Anmerkungen zu Carl Schmitt ›Der Begriff des Politi-
schen‹«. In: Archiv für Sozialwissenschaften und Sozialpolitik 67, 1932, 
732ff.

Strauss, Leo (1988): Anmerkungen zu Carl Schmitt, Der Begriff des Politi-
schen. In: Meier, Heinrich (Hg.): Carl Schmitt, Leo Strauss und Der Begriff 
des Politischen. Zu einem Dialog unter Abwesenden. Stuttgart: Metzler-
sche Verlagsbuchhandlung, S.  97-125. https://doi.org/10.1007/978-3-476-
04409-9_2

Taubes, Jacob (1987): Ad Carl Schmitt – Gegenstrebige Fügung. Berlin: Merve-
Verl.

Thumann, Michael (2011): »Keine Panik! Wir sollten mehr Vertrauen in die 
arabischen Revolutionen haben – vier neue Bücher wider den politischen 
Pessimismus«. In: Die Zeit, 25.08.2011 (35). Online verfügbar unter www.
zeit.de/2011/35/L-P-Arabischer-Fruehling, zuletzt geprüft am 13.09.2016.

Veauthier, Frank Werner (1998): Kulturkritik als Aufgabe der Kulturphiloso-
phie. Peter Wusts Bedeutung als Kultur- und Zivilisationskritiker. Heidel-
berg: Winter.

Vesting, Thomas (1995): Die permanente Revolution. Carl Schmitt und das 
Ende der Epoche der Staatlichkeit. In: Göbel, Andreas; Laak, Dirk van; 
Villinger, Ingeborg (Hg.): Metamorphosen des Politischen. Grundfragen 
politischer Einheitsbildung seit den 20er Jahren. Berlin: Akademie Verlag, 
S. 191-202.

Villinger, Ingeborg (1995): Carl Schmitts Kulturkritik der Moderne. Text, Kom-
mentar und Analyse der »Schattenrisse« des Johannes Negelinus. Berlin: 
Akad.-Verl.

Visker, Rudi (1991): Michel Foucault. Genealogie als Kritik. München: Fink.
Vogl, Joseph (1997): Der historische Kreis. Michel Foucault. In: Jamme, Chris-

toph (Hg.): Grundlinien der Vernunftkritik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 550-568.

Vollrath, Ernst (1997): Kulturkritik bei Carl Schmitt. In: Jamme, Christoph 
(Hg.): Grundlinien der Vernunftkritik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 421-
436.

Vondung, Klaus (1997): Zwischen Melancholie und Euphorie. Die Apokalypse. 
In: Heidbrink, Ludger; Bohrer, Karl Heinz (Hg.): Entzauberte Zeit. Der me-
lancholische Geist der Moderne. München: C. Hanser, S. 161-183.

Wacker, Bernd (Hg.) (1994): Die eigentlich katholische Verschärfung … Kon-
fession, Theologie und Politik im Werk Carl Schmitts. München: Fink.

Wagner, Benno (1992): Vom Licht des Krieges zur black box des Modells 
Deutschland. Ausnahme und Erkenntnis nach Schmitt und Foucault. In: 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Polit ischer Pessimismus462

Balke, Friedrich; Méchoulan, Eric; Wagner, Benno (Hg.): Zeit des Ereignis-
ses – Ende der Geschichte? München: Fink, S. 233-256.

Wahlmüller, Kurt (1939): Der Kulturpessimismus in der deutschen Dichtung 
von 1912 bis 1932. Wien, Univ., Diss., 1939.

Weber, Max (1958): Politik als Beruf. Berlin: Duncker & Humblot.
Weber, Max (1968): Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Hg. v. Jo-

hannes Friedrich Winckelmann. Tübingen: Mohr.
Weber, Max (1984): Die protestantische Ethik. Gütersloh: Mohn.
Weber, Max (1988): Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie. 3 Bände. 

Tübingen: Mohr.
Weber, Max (1995): Wissenschaft als Beruf. Unter Mitarbeit von Friedrich H. 

Tenbruck. Stuttgart: Reclam.
Weber, Niels (2011): »Einleitung«. In: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und 

Linguistik 41, 2011 (161), S. 5-12. https://doi.org/10.1007/978-3-8349-6678-
0_1

Wehler, Hans-Ulrich (1998): Die Herausforderung der Kulturgeschichte. Mün-
chen: Beck.

Weinert, Friedel (1982): »Die Arbeit der Geschichte. Ein Vergleich der Analyse-
modelle von Kuhn und Foucault«. In: Zeitschrift für Allgemeine Wissen-
schaftstheorie 13, 1982 (2), S. 336-358. PMid:7074041

Weiß, Martin (2002): »Giorgio Agambens Anthropologische Maschine«. In: 
Journal Phänomenologie 18, 2002, S. 7-13.

Weyand, Jan; Sebald, Gerd (2007): Der historische Charakter der Kritik. Ador-
no, Foucault und die Übermacht systemischer Zwänge. In: Weiss, Volker; 
Speck, Sarah (Hg.): Herrschaftsverhältnisse und Herrschaftsdiskurse. Es-
says zur dekonstruktivistischen Herausforderung kritischer Gesellschafts-
theorie. Berlin: LIT, S. 36-49.

White, Hayden V. (1986): Auch Klio dichtet, oder, Die Fiktion des Faktischen. 
Studien zur Tropologie des historischen Diskurses. Stuttgart: Klett-Cotta.

White, Hayden V. (2008): Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. 
Jahrhundert in Europa. Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Williams, Raymond (1958): Culture and society. 1780-1950. London: Chatto & 
Windus.

Willms, Bernard (1988): Carl  Schmitt – jüngester Klassiker des politischen 
Denkens? In: Quaritsch, Helmut (Hg.): Complexio oppositorum. Über Carl 
Schmitt: Vorträge und Diskussionsbeiträge des 28. Sonderseminars 1986 
der Hochschule für Verwaltungswissenschaften Speyer. Berlin: Duncker & 
Humblot, S. 577-597.

Wolin, Richard (1986): »Foucault’s Aesthetic Decisionism«. In: Telos 1986 (67), 
S. 71-86. https://doi.org/10.3817/0386067071

Wolter, Hartog (2013): Inwieweit verträgt sich die Hoffnung mit dem Pessimis-
mus? Zur Kritik und Verwendung der Hoffnung bei Schopenhauer und 

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Literatur 463

Nietzsche. In: Birnbacher, Dieter; Sommer, Andreas Urs (Hg.): Moralkritik 
bei Schopenhauer und Nietzsche. Würzburg: Königshausen & Neumann, 
S. 193-214.

Wulff, Hans-Jürgen: MacGuffin. In: Lexikon der Filmbegriffe 2012, http://film-
lexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=472, zuletzt 
geprüft am 15.04.2016.

Žižek, Slavoj (2016): »›Meine Kraft kommt von heillosem Pessimismus‹. Kri-
sen, Terrorismus, Ungleichheit: Der Philosoph Slavoj Žižek ist einer der 
letzten großen Welterklärer. Wie findet er Sinn im Chaos?« In: ZEIT Cam-
pus, 08.04.2016 (2). Online verfügbar unter www.zeit.de/campus/2016/02/
slavoj-zizek-krise-terrorismus-europa, zuletzt geprüft am 23.04.2016.

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Björn Vedder

Neue Freunde
Über Freundschaft in Zeiten von Facebook

März 2017, 200 S., kart.  
22,99 E (DE), 978-3-8376-3868-4 
E-Book 
PDF: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8 
EPUB: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3868-4

Jürgen Manemann

Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Europäer in den Krieg?

2015, 136 S., kart.  
14,99 E (DE), 978-3-8376-3324-5 
E-Book 
PDF: 12,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9 
EPUB: 12,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi
Für eine neue Kunst der Aufmerksamkeit  
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart.  
22,99 E (DE), 978-3-8376-3175-3 
E-Book 
PDF: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7 
EPUB: 20,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Franck Fischbach

Manifest für eine Sozialphilosophie
(aus dem Französischen übersetzt von Lilian Peter,  
mit einem Nachwort  
von Thomas Bedorf und Kurt Röttgers)

2016, 160 S., kart.  
24,99 E (DE), 978-3-8376-3244-6 
E-Book 
PDF: 21,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0  

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung in weltbürgerlicher Verantwortung

2016, 456 S., kart.  
19,99 E (DE), 978-3-8376-3477-8 
E-Book 
PDF: 17,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2 
EPUB: 17,99 E (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Karl Hepfer

Verschwörungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 S., kart.  
24,99 E (DE), 978-3-8376-3102-9 
E-Book 
PDF: 21,99 E (DE), ISBN 978-3-8394-3102-3  

https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441510 - am 14.02.2026, 16:44:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441510
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1. Einleitung
	2. Forschungsstand
	3. Erkenntnistheoretische Reflexion und Distinktion
	4. Eine Anatomie des politischen Pessimismus
	5. Carl Schmitt
	6. Michel Foucault
	7. Giorgio Agamben
	8. Zusammenfassende Betrachtung: Politischer Pessimismus
	Literatur

