
 

 

Normen – Subjekte – Gewalt 

Mit Butlers Politik gegen hegemoniale Heteronormativität1 

MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 Übersetzt von Anna Wieder und Sergej Seitz 

 
[M]an muss diese versteinerten Verhältnisse dadurch 

zum Tanzen zwingen, dass man ihnen ihre eigene 

Melodie vorsingt! 

MARX 1844: 381 

 
 

Widerstand gegen die gleichgeschlechtliche Ehe und gegen eingetragene Partner-
schaften kann als ein Indiz dafür gelesen werden, für wie bedrohlich diese Bezie-
hungsformen für die Hegemonie der Heterosexualität erachtet werden. Zugleich ver-
weist dieser Widerstand, wie sich zeigen lässt, auf die zentrale Relevanz der Hetero-
normativität für die Idee der Nation.2 Umgekehrt wird geltend gemacht, dass die Ge-

                                                             
1  Dies ist eine gekürzte und leicht überarbeitete Fassung unseres Artikels »Normative Di-

lemmas and the Hegemony of Counter-Hegemony«, in: Castro Varela, Maria do Mar/Dha-
wan, Nikita/Engel, Antke (Hg.): Hegemony und Heteronormativity. Hampshire: Ashgate. 
2011: 91–119. 

2  Die gleichgeschlechtliche Ehe ist in 22 Ländern (landesweit oder in einigen Bundeslän-
dern) der heterosexuellen Ehe rechtlich gleichgestellt: Argentinien, Belgien, Brasilien, Ka-
nada, Kolumbien, Dänemark, Finnland, Frankreich, Island, Irland, Luxemburg, Mexiko, 
Niederlande, Neuseeland, Norwegen, Portugal, Südafrika, Spanien, Schweden, Großbri-
tannien, USA und Uruguay. Die Gesetze in Deutschland und Malta sind noch nicht in Kraft 
getreten (Stand: 4. August 2017). Südafrika ist in einem postkolonialen Kontext ein beson-
ders interessantes Beispiel, insofern die verfassungsmäßige Anerkennung von Queer-Rech-
ten einen wichtigen Aspekt der Entkolonialisierung darstellt. Darüber hinaus haben die Re-
gierungen von Taiwan und Nepal das Vorhaben angekündigt, im Jahr 2010 gleichge-
schlechtliche Ehen zu legalisieren. Dies wird auch in einigen europäischen Ländern in Er-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

setze zur gleichgeschlechtlichen Ehe und zur eingetragenen Partnerschaft die Hege-
monie der Institution Ehe und des »heterosexuellen Imaginären« (Ingraham 1996) 
eher verfestigt als gelockert hätten. Hieran zeigt sich das Dilemma im Kern der Poli-
tik gleichgeschlechtlicher Eheschließung. Einerseits haben gleichgeschlechtliche 
Verbindungen, insofern sie eine Form der Mimikry heterosexueller Ehe darstellen, 
das Potential, heteronormative Ordnungen zu verunsichern. Andererseits stabilisiert 
die gleichgeschlechtliche Ehe, insofern sie mit einer hegemonialen Institution gleich-
gestellt ist, die mit speziellen Privilegien einhergeht, die Hierarchie zwischen legiti-
men Liebesbeziehungen und solchen, die aus der hegemonialen Ordnung ausge-
schlossen sind – was letztere dazu verurteilt, unlesbar zu bleiben und somit »norma-
tiver Gewalt« ausgesetzt zu sein (Butler 1999: xx).  

Unser Beitrag setzt sich mit den normativen Dilemmata auseinander, mit denen 
die Queer-Politik im Kontext gleichgeschlechtlicher Eheschließung konfrontiert ist, 
und widmet sich dabei folgenden Fragen: Welche Rolle spielt die Institution Ehe bei 
der Sicherung der heterosexuellen Hegemonie? Hat die gleichgeschlechtliche Ehe als 
Mimikry der heterosexuellen Ehe ein gegenhegemoniales Potential? Inwiefern wird 
die hegemoniale Heteronormativität durch die gleichgeschlechtliche Ehe transfor-
miert und/oder verfestigt? Mit Butler stellen wir darüber hinaus auch folgende Frage: 
»[W]elche Abkehr von der Norm [kann] etwas anderes als eine Entschuldigung oder 
Begründung für die fortwährende Autorität der Norm sein«? »Welche Abweichung 
von der Norm unterbricht den regulatorischen Prozess selbst?« (MG: 91) 

HETERONORMATIVITÄT (ENT-)HEGEMONIALISIEREN 

Beginnen wir mit dem Begriff der »heterosexuellen Matrix«, der bei Butler das »Ras-
ter der kulturellen Intelligibilität« bezeichnet, »durch das die Körper, Geschlechtsi-
dentitäten und Begehren naturalisiert werden« (Butler 1990: 219, Fußn. 6). Diese 
Matrix kann als eine Ansammlung von Normen verstanden werden, durch die »intel-
ligible« Subjekte produziert werden, deren Sex, Gender, Sexualpraktiken und Begeh-
rensformen in kohärenter Weise aufeinander bezogen sind (vgl. Butler 1990: 21f.). 
Normative Ideale von Sex und Gender legen fest, wer als legitimes Subjekt wahrge-
nommen werden kann, indem sie bestimmte Körper, Begehren und Handlungen als 

                                                             
wägung gezogen (etwa Slowenien und Luxemburg). In Mexiko und den USA haben meh-
rere Städte und Bundesstaaten die gleichgeschlechtliche Ehe und die Adoption durch 
gleichgeschlechtliche Paare legalisiert (z.B. Mexico City und Washington D.C.). In ver-
schiedenen Ländern gibt es diverse andere Möglichkeiten für gleichgeschlechtliche Part-
nerschaften, die mit unterschiedlichen Rechten einhergehen. In der Frage der Anerkennung 
gleichgeschlechtlicher Ehen und eingetragener Partnerschaften oder Lebensgemeinschaf-
ten haben wir es also mit weitreichenden internationalen Diskrepanzen zu tun. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 127 

 

lesbar oder natürlich darstellen. Diese Regulierungspraktiken formen und beschrän-
ken die »Genderintelligibilität«, indem sie die soziale, politische und kulturelle Welt 
strukturieren – und zwar nicht nur insofern sie Ideen, Werte und Überzeugungen be-
einflussen, sondern auch in einer materiellen Hinsicht durch Institutionen (vgl. Cam-
bers/Carver 2008: 147). Von Versicherungen bis zu Steuern und von der Adoption bis 
zur Einwanderung zeigt sich, wie Heteronormativität jene Privilegien sichert, die den 
hegemonialen Normen entsprechen, und abweichende Verhaltensweisen, Beziehun-
gen und Praktiken stigmatisiert, delegitimiert und unlesbar macht (vgl. Cham-
bers/Carver 2008: 147).3 

Dabei ist festzuhalten, dass der Begriff der Heteronormativität nicht schlicht da-
rauf verweist, dass die Mehrheit der Bevölkerung »heterosexuell« ist. Vielmehr han-
delt es sich um einen kritischen Begriff, der aufzeigt, inwiefern die Heterosexualität 
als Norm »within social practices as the implicit standard of normalization« (Butler 
2004: 41) operiert und uns alle zu Konformität mit den heterosexuellen Standards 
animiert. Ein anderer wichtiger Aspekt der Heteronormativität besteht in der wech-
selseitigen Konstitution normativer Heterosexualität und der rigiden binären Ge-
schlechterordnung, innerhalb derer man je nur einer Kategorie zugehören kann. 
Selbst wenn die Heterosexualität als intrinsischer Aspekt der »Normalisierungsge-
sellschaft« auch durch Verordnungen oder Gesetze mit Zwangsgewalt durchgesetzt 
wird, so operiert sie doch weitaus subtiler als eine »disziplinarische Normalisierung«, 
die alle Bereiche des Alltagslebens betrifft, die gesellschaftlichen Verhältnisse durch-
dringt und die öffentliche Ordnung beeinflusst (vgl. Foucault 1975: 55). Der Begriff 
der Heteronormativität dient nicht einfach dazu, die Diskriminierung abweichender 
Sexualitäten und Körper aufzuweisen; vielmehr macht er deutlich, wie sehr wir alle, 
ob straight oder queer, angehalten sind, der heterosexuellen Norm zu entsprechen, 
sodass »heterosexuelle Begehren und Identitäten nicht nur angenommen, sondern 
auch […] belohnt und privilegiert werden» (Chambers/Carver 2008: 145). 

Jeder Versuch, Gender durch eine Kritik der Heteronormativität zu entnaturali-
sieren, ist intrinsisch damit verbunden, die »normative Gewalt« zu entlarven, »die 
idealen Geschlechtermorphologien eingeschrieben ist«, sowie damit, »die allgegen-
wärtigen Ansichten über die vermeintlich natürliche Heterosexualität zu entwurzeln« 
(Butler 1999: xxi). Normative Gewalt ist die Gewalt partikularer Normen, die nicht 

                                                             
3  Der Begriff der Heteronormativität, den Michael Warner 1993 in seinem mittlerweile ka-

nonischen Buch Fear of a Queer Planet geprägt hat, beschreibt die Art und Weise, in der 
Heterosexualität normativ wirksam ist. Interessanterweise hat bereits 1975 die niederlän-
dische feministische Gruppierung »The Purple September Staff« einen Artikel mit dem 
Titel »Der normative Status der Heterosexualität« veröffentlicht. Darin argumentierten sie, 
dass die Heterosexualität ein »normalisiertes Machtgefüge« darstellt, »das Möglichkeiten 
beschränkt, Männer gegenüber Frauen privilegiert sowie die männliche Herrschaft verfes-
tigt und naturalisiert« (zit. n. Ingraham 2002: 74).  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

nur bestimmen, wer letztlich als Mensch zählt, sondern die auch regulieren, was in-
nerhalb eines bestimmten Rahmens lesbar, sprich, intelligibel ist. Jene, die Gefahr 
laufen, nicht als legitime Subjekte anerkannt zu werden, riskieren den »sozialen Tod« 
(Mills 2007: 137). In unserem alltäglichen Verständnis ist der*die Adressat*in von 
Gewalt ein autonomes Subjekt und die Gewalt wird genau deswegen verurteilt, weil 
sie die Souveränität dieses Subjekts verletzt. Demgegenüber zielt die normative Ge-
walt nicht auf vorgegebene Subjekte ab, sondern wohnt den Subjektkonstitutionspro-
zessen selbst inne. Gendernormen üben auf jene Körper Gewalt aus, die diese Nor-
men verletzen (vgl. Chambers/Carver 2008: 76), während diejenigen, die damit kon-
formgehen, von ihnen profitieren. Der Körper existiert nicht vor der Gewalt, sondern 
wird vielmehr durch sie konstituiert und stellt folglich eher einen Effekt als Adres-
sierter von Gewalt dar. Insofern haben Normen ein doppeltes Gewaltpotential: Einer-
seits haben wir mit einzelnen Gewaltvorkommnissen zu tun, die mit der besonderen 
Manifestation der Norm im Zusammenhang stehen. Andererseits geht es um eine Ge-
walt, die Normen selbst inhärent ist, im Sinne ihrer wesentlich »weltbildenden« und 
»wirklichkeitsverleihenden Kraft« (Mills 2007: 140).  

Eine der schwierigsten Herausforderungen liegt in der Sichtbarmachung norma-
tiver Gewalt, d.h. darin, aufzuzeigen, wie »die Normen der Anerkennung […] der 
Produktion und Reproduktion der Vorstellung vom Menschlichen [dienen]« (Butler 
MG: 57) und so bestimmte Lebensformen »unmöglich« und »unlebbar« machen 
(Butler 1999: viii). Bestimmte Formen der Gewalt werden als legitim und zulässig 
angesehen, insofern die von dieser Adressierten außerhalb der hegemonialen Aner-
kennungsnormen stehen. Die Gewaltandrohung im Falle der Abweichung von hege-
monialen Normen erinnert unaufhörlich daran, dass sich einer Norm zu widersetzen 
heißt, sein Leben aufs Spiel zu setzen (vgl. MG: 61). Die Möglichkeit eines »lebbaren 
Lebens« hängt davon ab, als legitimes und lesbares Subjekt anerkannt zu werden. 
Um zu überleben, bedarf es einer gewissen normativen Intelligibilität, insofern »wir 
weiter in einer Welt leben, in der man für das Vergnügen, das man sucht, die Phanta-
sie, die man verkörpert, das Gender das man darstellt, ernste Entrechtung und physi-
sche Gewalt riskieren kann.« (MG: 339f.). 

Normen normalisieren nicht nur, sie werten auch, indem sie Konformität beloh-
nen und Devianz bestrafen. Normen sind folglich untrennbar mit Anreiz und Konsens 
verbunden, die in den gesellschaftlichen, religiösen, ökonomischen und kulturellen 
Sphären hergestellt und legitimiert werden. In der Frage nach dem Verhältnis zwi-
schen Sanktionen und Normen bringt Butlers Ansatz zwei Perspektivverschiebungen 
mit sich: Erstens wird Macht bei Butler nicht nur negativ im Sinne von Verbot und 
Repression verstanden. Sie weist ein juridisches Machtmodell zurück, demzufolge 
ein Subjekt einem anderen etwas zufügt. Stattdessen denkt sie die Macht von Normen 
als produktiv. Normen produzieren bestimmte Lüste und Begehren und delegitimie-
ren andere. Zweitens markiert Butlers Konzeption eine Verschiebung weg von libe-
ralen Auffassungen des Subjekts als einem rationalen Akteur, der sich mit guten 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 129 

 

Gründen dafür entscheidet, welchen Normen er entsprechen möchte. Vielmehr pro-
duzieren Normen, wie bereits Foucault geltend gemacht hat, Subjekte und Körper, 
gerade indem sie sie regulieren. Liberale Lesarten, die Normativität nur im Sinne 
bewusster Entscheidungen fassen, die autonome Subjekte darüber treffen, welchen 
Normen sie Folge leisten möchten, verkennen das Problem der Überlebensfähigkeit 
abweichender Körper. Butler stellt die Fiktion des souveränen Subjekts in Frage und 
rückt dagegen das vulnerable Subjekt ins Zentrum, das grundlegend von Normen ab-
hängig ist (vgl. Mills 2007: 134). In Abgrenzung zu einem voluntaristischen Ver-
ständnis von Widerstand zeigt sie auf, in welcher Weise Normen einen Ort politischer 
Handlungsfähigkeit darstellen, gerade insofern die Vulnerabilität des Subjekts eng an 
normative Regulierungen gebunden ist. 

Politische Versuche einer Dehegemonialisierung von Heteronormativität kündi-
gen eine begriffliche Verschiebung weg von einer Minderheiten-Identitätspolitik, die 
auf gesellschaftliche Inklusion abzielt, hin zu einer Infragestellung der »normativen 
Gewalt« der Heterosexualität an. Liberale Theorien lösen das Problem der sexuellen 
Orientierung dadurch, dass sie die Diskriminierung von Queer-Personen bestrafen (vgl. 
Chambers/Carver 2008: 145). Davon versprechen sie sich Gleichheit und Freiheit. Der 
Kritik der Heteronormativität geht es dagegen nicht nur um individuelle Akte der Dis-
kriminierung oder darum, die Vorurteile der heterosexuellen Mehrheit zu überwinden. 

Die heterosexuelle Matrix erhält sich durch ständige Iteration, sodass Subversion 
gerade insofern möglich wird, als Regulierungspraktiken stets aufs Neue wiederholt 
werden müssen, um sich zu erhalten. Da die Iteration von Normen notwendig für 
ihren Fortbestand ist, besteht die Möglichkeit, dass Normen durch wiederholte Zitie-
rung deterritorialisiert werden können (vgl. MG: 346). Sprich: Aufgrund eben ihrer 
Brüchigkeit können normative Ordnungen durch subversive Iterationspraktiken re-
signifiziert werden (vgl. MG: 353). Abweichungen von der Norm sind jedoch nicht 
automatisch subversiv, da der Fortbestand von Normen auch wesentlich von diesen 
Abweichungen abhängt (vgl. KG: 181f.; Butler 1999: 119, 185). Die Infragestellung 
der Norm vollzieht sich immer noch im Verhältnis zur Norm. Ein gutes Beispiel ist 
etwa die Praxis des Drag, die nicht an und für sich als subversiv gelten kann – wie 
dies oft unterstellt wird. 

Normen sind weder überhistorisch noch können sie jederzeit in derselben Weise 
in Frage gestellt werden. Die Analyse der geschichtlichen Bedingungen, unter denen 
Normen entstehen und ihre Regulierungsfunktion erfüllen, ist daher für eine gegen-
hegemoniale Politik wesentlich. Allerdings ist es nicht immer einfach, eine klare 
Grenze zwischen der Subversion und der bloßen Nachahmung von Normen zu zie-
hen. Subversion vollzieht sich nicht automatisch und ihre Wirkungen können nicht 
präzise vorausgesagt werden. Gegenhegemoniale Praxen haben nicht bloß empirisch 
damit zu tun, dass eventuell eine gewisse Anzahl von Individuen Gendernormen 
durch die Mimikry heterosexueller Normen unterminieren. Es gibt also keinen un-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

fehlbaren Weg im Kampf gegen die Heteronormativität, zumal Subversion stets un-
berechenbare Wirkungen zeitigt. Butler sieht daher davon ab, genaue Angaben zu 
machen, die dazu dienen könnten zu beurteilen, ob eine bestimmte Praxis subversiv 
ist. Stattdessen macht sie geltend, dass ein Akt gerade durch seine Fähigkeit, hege-
moniale Anerkennungsnormen in Unruhe zu versetzen, d.h. durch seine Unlesbarkeit, 
ein weitreichenderes subversives Potential zu entfalten vermag (vgl. Butler 1999: xxi).  

Heteronormativität macht Sexualität lesbar, indem sie jede/n heterosexuell ko-
diert. Von denjenigen, die von der Heterosexualität abweichen, erwartet man, dass sie 
sich den gängigen Normen anpassen oder ihre Abweichung von der Norm durch ein 
Coming-out deklarieren und markieren. Dagegen wendet Butler kritisch ein, dass 
»die Bekräftigung von ›Homosexualität‹ bereits eine Verlängerung des homophoben 
Diskurses darstellt« (Butler 1993: 145), sodass »dieses ›Coming-out‹ nur eine neue, 
andere Form des ›Closet‹, des Schweigens« produziert (Butler 1993: 147). Dabei geht 
es ihr keineswegs um eine Diskreditierung queerer Identitäten, sondern gerade da-
rum, Strategien zur Subversion der heteronormativen Norm zu finden, ohne dabei 
unversehens die Heteronormativität zu stabilisieren, zumal auch »Urteile darüber, 
was das Subversive vom Nichtsubversiven unterscheidet […] nicht außerhalb jedes 
Kontextes [und] nicht überzeitlich geltend gemacht werden können« (Butler 1999: xxi).  

Die Fähigkeit, bestehende Normen zu kritisieren, ist mit dem Vermögen verbun-
den, »alternative, minority versions of sustaining norms« (Butler 2004: 3) zu artiku-
lieren. Dabei schafft die Kontingenz von Normen Raum für kreative politische Hand-
lungsfähigkeit. Auch wenn Subjekte von normativen Ordnungen abhängen und aus 
ihnen hervorgehen, werden sie von ihnen nicht völlig determiniert, insofern »Normen 
[…] keine endgültige oder fatalistische Kontrolle aus[üben]« (MG: 31). Normen er-
möglichen folglich die Lesbarkeit und Intelligibilität des Subjekts und behindern sie 
zugleich. Damit zeigt sich deutlich die normative Ambivalenz, mit dem wir konfron-
tiert sind, nämlich »dass wir zwar Normen brauchen, um leben zu können, und gut 
leben zu können, und um zu wissen, in welche Richtung wir unsere soziale Welt ver-
ändern wollen, dass wir aber auch von den Normen in Weisen gezwungen werden, 
die uns manchmal Gewalt antun, so dass wir sie aus Gründen sozialer Gerechtigkeit 
bekämpfen müssen.« (MG: 327). Darüber hinaus stellt Butler die Kraft der Norm 
heraus, indem sie die Effekte normativer Regulierungen untersucht. Normen als 
»eine Form sozialer Macht […] und ein Apparat« (MG: 84) kommt kein unabhängi-
ger ontologischer Status zu. Vielmehr fungieren Normen als Ideale, die dazu dienen, 
Handlungen lesbar oder unlesbar zu machen (vgl. Mills 2007: 138). Normen werden 
nicht von »Außen« her übergestülpt, sondern produzieren selbst ihr Anwendungsfeld 
(vgl. Mills 2007: 139). 

Politischer Kampf besteht in der Überschreitung und Umarbeitung der Norm (vgl. 
MG: 325–366). Er beruht darauf, Normativität zu verhandeln. Wenn es Anerken-
nungsnormen gibt, durch die das Menschliche konstituiert wird, und diese Normen 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 131 

 

Machtoperationen festschreiben, folgt daraus, dass gegenhegemoniale Politik eine Aus-
einandersetzung über die Macht beinhalten muss, die in und durch solche Normen wirk-
sam ist (vgl. MG: 56). Die Möglichkeit, hegemoniale Normen in Frage zu stellen, setzt 
das Vermögen voraus, unser Verhältnis zu Normen neu zu denken. Vor diesem Hinter-
grund möchten wir uns nun der Politik gleichgeschlechtlicher Eheschließung zuwen-
den, um zu untersuchen, ob sie als eine Verfestigung der heteronormativen Ordnung 
fungiert und/oder ob sie ein Potential für gegenhegemoniale Artikulationen bereithält. 

BRIDE AND PREJUDICE 

Die Ehe ist eine zutiefst und wesentlich heteronormative Praxis und zugleich ein 
zentrales Instrument der Hegemonie. Aufgrund der zahlreichen Privilegien, die mit 
der Eheschließung einhergehen, vermag sie sich die Zustimmung der Mehrheit zu 
sichern. Die Heterosexualität wahrt ihre Hegemonie, indem sie sich in Heirat und 
Ehe als »natürlich« ausgibt (vgl. Ingraham 2002: 76). Es gibt immer gute Gründe zu 
heiraten und der Wunsch danach wird als selbstverständlich wahrgenommen, inso-
fern angenommen wird, dass jede/r irgendwann einmal heiraten möchte, sei es aus 
romantischen oder pragmatischen Motiven. Die Institution der Ehe, die den Kern des 
»heterosexuellen Imperativs« (Mills 2007: 136) bildet, hat eine lange Tradition.4 

Ein wichtiger Aspekt der Debatte ist die vermeintlich natürliche Verbindung zwi-
schen der Fortpflanzung und der heterosexuellen Familie, wobei das Zeugen von 
Kindern als hauptsächliches und eigentliches Ziel der Ehe angesehen wird. Gayatri 
Chakravorty Spivak erläutert, dass »reproduktive Heteronormativität« bedeutet, dass 
es normal ist, »heterosexuell zu sein und sich fortzupflanzen, und diese Norm ist 
wesentlich für die Hervorbringung von Gesellschaft: für rechtliche Strukturen, reli-
giöse Strukturen, affektive Strukturen, Strukturen des Wohnens, für alles.« (Spivak 
2007: 193).  

Es ist kein Zufall, dass das Adoptionsrecht, das eng mit der heteronormativen 
Reproduktion verbunden ist, eine Schlüsselstelle der Auseinandersetzung im Kampf 

                                                             
4  Für Gramsci spielen zivilgesellschaftliche Institutionen wie die Kirche eine bedeutende Rolle 

für die Konsolidierung der Hegemonie. Das abendländische Verständnis der Ehe ist zutiefst 
durch die christliche Kirche geprägt. Es setzte sich im 12. Jahrhundert durch und fand rasch 
in ganz Europa Verbreitung. Bis heute beeinflusst es die vorherrschende Auffassung von Lie-
besbeziehungen. Christliche Vorstellungen haben das bürgerliche Recht in ganz Europa be-
einflusst und bilden auch noch heute einen wesentlichen Bestandteil des hegemonialen Ver-
ständnisses der Ehe als einer Partnerschaft zwischen zwei Menschen unterschiedlichen Ge-
schlechts, die auf Lebenszeit geschlossen wird. Vgl. Winkler von Mohrenfels 2006: 533f., 
McAreavey 1997, Platero 2007: 332. Auch das deutsche Bürgerliche Gesetzbuch (§1353, 1) 
hält fest, dass die »Ehe […] auf Lebenszeit geschlossen« wird und Artikel VI des Grundge-
setzes stellt die Ehe unter den »besonderen Schutz […] der staatlichen Ordnung«. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

um die Anerkennung gleichgeschlechtlicher Eheschließungen und eingetragener 
Partnerschaften darstellt. Die katholische Kirche verurteilt gleichgeschlechtliche 
Eheschließungen als »sündhaft«, und zwar hauptsächlich weil sie der Ansicht ist, 
dass sie die Idee der Familie korrumpieren. Darüber hinaus spielen Ehe und Familie 
eine zentrale Rolle in rassistischen Ideologien. Die Regulierung der Ehe war bei-
spielsweise sowohl für die Nazis als auch für das südafrikanische Apartheidsregime 
(vgl. Vos 2008) wesentlich, um die »Rassenreinheit« der Nation sicherzustellen. Ann 
Laura Stoler beschreibt dies treffend als die »Biopolitik der Rassenherrschaft« (Stoler 
1995: 45). Im deutschen Kontext verabschiedete das NS-Regime 1933 das Gesetz zur 
Verminderung der Arbeitslosigkeit, das verheirateten Paaren gestattete, Hypotheken 
aufzunehmen und eine Familie zu gründen,5 wohingegen Junggesellen und kinder-
lose Paare stark besteuert wurden. Andere Gesetze, wie etwa die Nürnberger Ge-
setze,6 wurden erlassen, um die »Rassentrennung« zu sichern und »Mischehen« zwi-
schen Deutschen, Juden und anderen »Nicht-Ariern«, wie es hieß, unmöglich zu ma-
chen, die nicht als deutsche Staatsbürger angesehen wurden und auch nicht als solche 
in Betracht kamen, wie etwa »Nicht-Weiße«.  

Die Aufhebung rassistischer Gesetze haben in der Folge nicht automatisch zur 
Veränderung der etablierten Verwandtschafts- und Beziehungsstrukturen geführt. 
Personen, die in eingetragenen gleichgeschlechtlichen Partnerschaften leben, hatten 
in Deutschland beispielsweise kein Recht, Kinder zu adoptieren und sie bekamen 
auch nicht die Steuervergünstigungen heterosexueller Eheleute. Dies wird sich jetzt, 
nachdem der Bundestag der gleichgeschlechtlichen Ehe zugestimmt hat, ändern: am 
1. Oktober 2017 wird ein Gesetz in Kraft treten, welches die Eheschließung ermög-
licht. Doch ein Blick auf Spanien zeigt, dass heteronormative Ideologien nicht durch 
die simple Einführung der Ehe für Alle ins Wanken gerät. Dort hat die Reform des Ehe-
rechts, die vorherrschenden Strukturen nicht verändert; die Familie bleibt als heterose-
xuelle Institution fest im hegemonial Imaginären verankert (vgl. Platero 2007: 330). 

In vielen europäischen Ländern beschränkt sich die Lobbyarbeit konservativer 
LGBT-Verbände auf das Recht auf Eheschließung, dieses gerät zu dem Ziel queerer 
Emanzipationspolitik. Damit geht das Risiko einher, wie Duggan geltend macht, eine 
Art »Homonormativität« zu stabilisieren, d.h. eine Form von Politik, »die die vor-
herrschenden heteronormativen Annahmen und Institutionen nicht in Frage stellt, 
sondern sie vielmehr stützt und aufrechterhält, und dabei die Möglichkeit einer nicht-
aktivistischen Homosexuellengemeinschaft und einer privatisierten, entpolitisierten 
Homosexuellenkultur in Aussicht stellt, die in Häuslichkeit und Konsum verankert 

                                                             
5  Um Arbeitsplätze für Männer zu gewährleisten, wurde Frauen ein Ehestandsdarlehen unter 

der Bedingung angeboten, dass sie ihre Arbeit aufgaben. 
6  So wurde beispielsweise am 15. September 1935 das Gesetz zum Schutze des deutschen 

Blutes und der deutschen Ehre erlassen, das Ehen und außerehelichen Verkehr zwischen 
»Nicht-Ariern« und »Deutschen« verbot. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 133 

 

ist« (Duggan 2003: 50). Kritische Queer-Theoretiker*innen und Aktivist*innen wei-
sen oft die Ehe an sich als konservativ und typisch für eine Form von Assimilations-
politik zurück (differenziert hierzu Mesquita 2011). Damit laufen sie aber nun umge-
kehrt Gefahr, die Bedeutsamkeit eines so machtvollen politisch-juristischen Themas 
zu unterschätzen, was zu einem weitreichenden blinden Fleck in der Analyse des Ver-
hältnisses zwischen Sexualität und Hegemonie geführt hat.  

Die serbische Künstlerin Tanja Ostojić unternimmt in ihrem Projekt Looking for 
a Husband with EU Passport7 den Versuch, die Heiligkeit der Ehe und zugleich die 
Grenzpolitik der EU zu parodieren, indem sie das Zusammenspiel von Nation und 
Familie in den Blick rückt. Dazu postete sie ein Nacktfoto von sich im Internet mit 
einem Begleittext, in dem sie erklärte, dass sie in der EU leben wolle und auf der 
Suche nach einem Mann8 mit EU-Staatsbürgerschaft sei, um ihn zu heiraten. Nach-
dem sie über 500 Briefe mit zahlreichen Bewerbern aus der ganzen Welt ausgetauscht 
hatte, arrangierte sie ein Treffen mit einem Deutschen, mit dem sie einen sechsmo-
natigen Briefwechsel geführt hatte, als öffentliche Performance und heiratete ihn ei-
nen Monat später in Belgrad. Mit ihrer Heiratsurkunde erhielt sie ein Visum zur Fa-
milienzusammenführung für Deutschland. Dies zeigt deutlich, dass die (heterosexuelle) 
Ehe viele Türen öffnet, was auch erklärt, dass die Ehe einen wichtigen Migrationsanreiz 
darstellt, vor allem für Frauen. Ehen sind nicht immer das Ergebnis romantischer Be-
ziehungen. Vielmehr haben feministische Untersuchungen gezeigt, dass die Ehe, wie 
auch die »weiße Hochzeit unter den Bedingungen des transnationalen Kapitalismus tat-
sächlich massenmarkttauglich, gleichförmig und fließbandartig produziert wird und 
wenig mit dem utopischen Bild vieler Beteiligter gemein hat« (Ingraham 2002: 80).9  

Angesichts der großen Relevanz der Ehe für die Organisation sozialer, politischer, 
ethischer und ethnischer Verhältnisse wird jede Herabsetzung der Unantastbarkeit der 
Ehe als Bedrohung für die Gesellschaft angesehen. In diesem Zusammenhang sind 
sogenannte Scheinehen besonders interessant, nicht zuletzt da schon der Begriff zu 
implizieren scheint, dass es so etwas gebe wie wahrlich »echte« Ehen.10 Dies zeigt 
sich allein in der Schwierigkeit, Scheinehen als solche zu entlarven. Europäische 

                                                             
7  Eine Dokumentation von Tanja Ostojićs Projekt »Looking for a Husband with EU 

Passport« findet sich unter http://www.ttv-i.net/?p=1644 (6.8.2017).  
8  Trotz des provokanten Ansatzes von Ostojićs Projekt reproduziert sie deutlich eine hetero-

sexuelle Begehrensökonomie, wie auch der Titel ihrer Anzeige »Looking for a Husband 
with EU Passport« (unsere Herv.) deutlich macht, was wiederum eine die Heteronormati-
vität stabilisierende Geste darstellt.  

9  Die US-amerikanische Hochzeitsindustrie ist beispielsweise 32 Milliarden Dollar schwer 
(vgl. Ingraham 2002: 78). 

10  Der deutsche Rechtstheoretiker Jens Eisfeld hat gezeigt, dass der Begriff der »Scheinehe« 
auf die Nazis zurückgeht (vgl. Eisfeld 2005). Seine historische Analyse der Instrumentali-
sierung der Ehe im Deutschland des 19. und 20. Jahrhunderts zeichnet die sukzessive Ide-
ologisierung des Eherechts nach. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

Staatsbeamte bedauern dies immer wieder.11 Seit einigen Jahren wird der juridische 
und moralische Diskurs über die Scheinehe mit zunehmender Vehemenz geführt. 
Scheinehen werden als Verrat an der Heiligkeit der Ehe gebrandmarkt. Daher haben 
Standesbeamte in Deutschland die Möglichkeit, Paare nicht zu verheiraten, wenn sie 
den Verdacht hegen, dass es sich um Ehebetrug handelt. In Großbritannien enthält 
das Asyl- und Migrationsgesetz bereits seit 1999 Bestimmungen zum Schutz vor 
Scheinehen (vgl. Kofman u.a. 2000: 67). In manchen deutschen Städten, wie etwa in 
Berlin, können, wenn begründete Zweifel bestehen, Paare vor oder nach der Hochzeit 
getrennt voneinander über beispielsweise das Geburtsdatum des Partners, ihre Ess-
gewohnheiten, darüber, wie sie sich kennengelernt haben, oder die Namen ihrer Ver-
wandten befragt werden. Dabei werden scheinbar private Themen zu Angelegenhei-
ten öffentlichen Interesses. Die Heiligkeit der Ehe wird damit ironischerweise für einen 
Moment ausgesetzt, indem noch die intimsten Begebenheiten vor Staatsbeamten aus-
gebreitet werden müssen, gerade um angeblich die Heiligkeit der Ehe zu bewahren. 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die Ehe im Zentrum hegemonialer 
Heteronormativität verankert ist. Im Kontext rassistischer Ideologien dient sie zudem 
dazu, die Idee eines »reinrassigen, leistungsfähigen Volkskörpers« zu stabilisieren. 
Das romantische Bild der Ehe verschleiert die Art und Weise, in der »institutionali-
sierte Heterosexualität eigentlich dazu dient, Gender zu organisieren und dabei zu-
gleich Rassen-, Klassen- und Geschlechterhierarchien zu bewahren« (Ingraham 
2002: 76f.). Darüber hinaus macht es die Gewalt unsichtbar, welche Teil einer ein-
heimischen Ideologie ist, die die hegemoniale Idee der vitalen, reinen und gesunden 
Nation/Heimstatt absichert. 

EHE UND MIMIKRY 

Unsere Gesellschaft kann, wie jede Gesellschaft, nur überleben, wenn sie neue Menschen her-

vorbringt. Der Ehebund zwischen Mann und Frau, die sich in der Ehe rückhaltlos einander 

verschrieben haben und die ihre Vereinigung im schönen körperlichen Akt ehelichen Verkehrs 

vollziehen, ist der Ort, der am besten als »Heimat« für neues menschliches Leben geeignet ist, 

als ein »Ort«, wo dieses Leben Wurzeln schlagen und wachsen kann, in Liebe und Dienstbarkeit 

zu anderen. Eine solche Ehe trägt Unvergleichliches zum gemeinsamen Guten bei. Sie verdient 

rechtlichen Schutz. Gleichgeschlechtliche Verbindungen sind nicht dasselbe und imitieren nur 

                                                             
11  Vgl. »Der Trau-Schein. Geschichte einer Scheinehe« von Carolin Wiedemann auf Spiegel 

Online: http://www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/geschichte-einer-scheinehe-a-858623.
html (30.8.2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 135 

 

traurig das Wahre. Sie können keineswegs als Ehen im echten Sinne betrachtet werden. (May 

2004: 314, unsere Herv.) 

Diese Passage, die im National Catholic Bioethics Quarterly erschienen ist, verbrämt 
die gleichgeschlechtliche Ehe als »bloße« Mimikry der »echten« heterosexuellen 
Ehe. Dabei lässt sich fragen, ob die Praxis der Mimikry als einer der Schlüsselbegriffe 
in gegenwärtigen kritischen Diskursen wie dem Feminismus und der postkolonialen 
Theorie die Hegemonie der Heterosexualität zu untergraben vermag. Butler argumen-
tiert, dass Mimikry und Maskerade das »Wesen« von Gender ausmachen (vgl. Butler 
1999: 67f.) Analog hat der postkoloniale Theoretiker Homi Bhabha in seinen Über-
legungen zur kolonialen Mimikry diese als einen Schauplatz der Macht und zugleich 
des Widerstands profiliert. In seinem einflussreichen Aufsatz »Von Mimikry und 
Menschen« (1994) konzeptualisiert er die Mimikry als eine der ephemersten und zu-
gleich effektivsten Strategien kolonialer Macht und kolonialen Wissens. Koloniale 
Mimikry steht für das epochale Projekt der mission civilisatrice zur Reformierung 
des kolonialisierten Anderen, indem man ihn in die kolonialen normativen Ordnun-
gen einschreibt. Der europäische Kolonisator verlangt, dass das kolonisierte Subjekt 
die europäischen Werte und Normen imitiert und übernimmt, deren vorgebliche 
Überlegenheit es verdient, nachgeahmt zu werden. Bhabhas Konzeption der Mimikry 
unterstreicht die Handlungsfähigkeit der Kolonialisierten, indem er herausstellt, wie 
diese die hegemonialen kolonialen Normen zugleich annehmen und verändern (vgl. 
Bhabha 1994: 48, 56, 85–92). Der Prozess der Mimikry ahmt aber gerade nicht von 
vornherein gefestigte oder gegründete Identitäten nach. Es gibt weder eine absolut vor-
gegebene Identität »des Kolonisators«, die nachzuahmen wäre, noch verrät der/die Ko-
lonisierte durch Mimikry seine/ihre »wahre« Identität. Dennoch gibt es einen »Wunsch, 
durch Mimikry […] ›authentisch‹ zu werden« (Bhabha 1994: 130). Das Kolonialsub-
jekt wird so in einen Strudel von Identifizierung und Verleugnung hineingezogen. 

Dabei bleibt beständig die Frage offen, wer aus der Mimikry als einer Wider-
standsstrategie letztlich Gewinn zieht. Bhabhas Mimikrybegriff ist in einer ganzen 
Reihe von Gegendiskursen äußerst populär geworden, die hegemoniale Identitäten 
und Formationen bekämpfen. In diesem Zusammenhang wird die Mimikry herr-
schender Kulturen und Identitäten als ein subversives Moment angesehen, das hege-
moniale Diskurse durchbricht. Es scheint uns sinnvoll, die Potentiale und Grenzen 
der Mimikry als einer Subversionsstrategie im Kontext der europäischen Debatte zur 
gleichgeschlechtlichen Eheschließung zu untersuchen. Wenn die hegemoniale Hete-
ronormativität sich über die Normalisierung heterosexueller Beziehungen absichert, 
dann besteht durch die Öffnung der Institution der Ehe für Neuverhandlungen die 
Möglichkeit, nicht nur die Heterosexualität zu entnaturalisieren, sondern auch die 
intrinsische Gewalt der Exklusivität des Eherechts sichtbar zu machen. Wenn die 
Norm der heterosexuellen Ehe subtil und unsichtbar funktioniert, indem sie sich als 
Common Sense darstellt und jenen, denen diese Institution offensteht, Anerkennung, 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

einen höheren sozialen Status und materielle Vorteile bringt, dann kann die gleichge-
schlechtliche Ehe als Beanspruchung der hegemonialen Heteronormativität gelesen 
werden. Sie zwingt hegemoniale Institutionen dazu, ihre Strukturen zu überdenken 
und sich die Frage zu stellen, wer das Recht hat, an ihr teilzuhaben, aus welchen 
Gründen, in welchen Konstellationen und Zusammenhängen. In vielen Ländern, in 
denen die gleichgeschlechtliche Ehe eingeführt wurde, ging dies etwa mit grundle-
genden Veränderungen im Steuerrecht, in der Krankenversicherung, im Pensions-
recht etc. einher. Darüber hinaus haben die langanhaltenden Debatten zur gleichge-
schlechtlichen Ehe in der Öffentlichkeit die »Heiligkeit der Ehe« in Frage gestellt 
und anderen Partnerschafts- und Beziehungskonzepten den Weg bereitet. 

Auch wenn eingetragene Partnerschaften sicherlich einen wichtigen Beitrag zur 
symbolischen Gleichstellung geleistet haben,12 so war es doch die gleichgeschlecht-
liche Ehe, die auf radikale Weise das heterosexuelle Privilegienmonopol durchbro-
chen hat.13 In mehreren europäischen Ländern hat die gleichgeschlechtliche Ehe es 
etwa queeren postkolonialen Migrant*innen aus Staaten, in denen homosexuales Be-
gehren verfolgt wird, ermöglicht, durch die Heirat mit EU-Bürger*innen Staatsbür-
gerrechte zu bekommen. Sie hat ihnen darüber hinaus auch Adoptions- und Pensi-
onsrechte sowie Steuervergünstigungen verschafft. 

Spanien stellt in diesem Zusammenhang einen interessanten Fall dar. 2005 wurde 
Spanien nach Belgien und den Niederlanden das dritte europäische Land, das die 
gleichgeschlechtliche Ehe zuließ und nicht-heterosexuellen Paaren gestattete, Kinder 
zu adoptieren. Während konservative Oppositionsführer das neue Gesetz als einen 
»schwerwiegenden Akt der Unverantwortlichkeit«14 verdammten, vertrat Spaniens 
sozialistischer Präsident José Luis Rodríguez Zapatero die Ansicht, dass die neuen 
Regulierungen für ein »anständigeres Land« sorgten, da »eine anständige Gesell-
schaft ihre Mitglieder nicht demütigt«.15 Unmittelbar nach der Verabschiedung des 
Gesetzes kamen Fragen bezüglich des rechtlichen Status gleichgeschlechtlicher Ehen 
zwischen Angehörigen verschiedener Staaten auf. So wurde etwa einem spanisch-

                                                             
12  Eingetragene gleichgeschlechtliche Partnerschaften haben nicht dieselben Rechte wie he-

terosexuelle Paare. Folglich ist die Gleichverteilung von Privilegien durch die Institution 
der eingetragenen Partnerschaft nicht sichergestellt.  

13  Wie wir aus der Zeit der Aids-Epidemie in Europa und Nordamerika wissen, als unverhei-
ratete Partner*innen einander nicht einmal im Krankenhaus besuchen durften, ist es ge-
fährlich, die Bedeutung der verfassungsmäßigen Anerkennung gleichgeschlechtlicher Lie-
besbeziehungen herunterzuspielen.  

14  Fox News, »Spain’s Parliament Approves Gay Marriage«, American Policy Roundtable, 
30.6.2005, http://www.aproundtable.org/news.cfm?NEWS_ID=568&issuecode=marriage 
(13.8.2017). 

15  Alicia Fraerman, »Gay marriage law for a ›decent society‹, says Prime Minister«, IPS, 
30.6.2005, http://www.ipsnews.net/2005/06/spain-gay-marriage-law-for-a-decent-society-
says-prime-minister/ (13.8.2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 137 

 

indischen Paar keine Heiratserlaubnis erteilt, weil das indische Recht gleichge-
schlechtliche Ehen nicht vorsieht. Kurz danach wurde die Ehe zwischen einer spani-
schen Frau und ihrer argentinischen Partnerin eingetragen: Es handelte sich um die 
erste gleichgeschlechtliche Ehe zwischen Frauen in Spanien. Das Gericht gab dem 
spanischen Eherecht den Vorrang gegenüber dem argentinischen Recht, das ebenfalls 
keine gleichgeschlechtlichen Eheschließungen vorsah. Von da an wurden im spani-
schen Recht gleichgeschlechtliche Eheschließungen zwischen Spanier*innen und 
Ausländer*innen oder unter Ausländer*innen als gültig angesehen – auch wenn die 
Gesetzgebung im jeweiligen Herkunftsland dies nicht anerkennt.16 

Zugleich stoßen Gesetzesvorhaben zur Gleichstellung homosexueller Partner-
schaften auf den erbitterten Widerstand konservativer katholischer Kräfte. Papst Be-
nedikt sagte 2008, dass es genauso wichtig sei, Transsexuelle und Homosexuelle zu 
»retten«, wie es wichtig sei, den Regenwald zu »retten«.17 Der frühere Präsident des 
Päpstlichen Rates für die Familie, Alfonso López Trujillo, betonte 2005 erneut, dass 
die Verwendung von Kondomen unmoralisch sei: »Gleichgeschlechtliche ›Ehe‹ ist 
ein weiterer Schritt in Richtung der totalen Vernichtung der Institution Familie, des 
wertvollsten Erbes aller Völker und der ganzen Menschheit.«18 Kardinal Rouco Va-
rela, der Erzbischof von Madrid, bezeichnete Homosexualität als eine »Epidemie« 
und beschrieb die Einführung gleichgeschlechtlicher Ehen als den größten Angriff 
auf die katholische Kirche seit Luther.19 Eine solche Aussage ist alles andere als 
harmlos, zumal in einem Land, in dem die Militärregierung den katholischen Funda-
mentalismus bis 1975 durchsetzte (vgl. Pérez-Sánchez 2007). In der Tat wurde noch 
1971 in Spanien das »Gesetz über soziale Gefährlichkeit und Rehabilitation« erlas-
sen. Darin wurden Homosexuelle als gefährlich deklariert und ihre Inhaftierung 
wurde durch das Ansinnen gerechtfertigt, sie wieder in die Gesellschaft einzugliedern. 
Zwischen 1971 und 1979 wurden tausende homosexuelle Männer in Gefängnissen oder 
speziellen Umerziehungseinrichtungen eingesperrt (vgl. Pichardo Galán 2004: 159).  

Vor diesem Hintergrund ist die Einführung der gleichgeschlechtlichen Ehe in 
Spanien eine bemerkenswerte Errungenschaft. Über einen Zeitraum von nur dreißig 
Jahren haben umfassende Veränderungen der sozialen, politischen und juridischen 

                                                             
16 Vgl. Boletín Oficial del Estado, »Otras disposiciones«,   

http://www.boe.es/boe/dias/2005/08/08/pdfs/A27817-27822.pdf (13.8.2017). 
17  Vgl. Phil Stewart, »Pope likens ›saving‹ gays to saving the rainforest«, Reuters, 

22.12.2008, http://uk.reuters.com/article/idUKTRE4BL2FE20081222 (14.8.2017). 
18  Vgl. Agenzia Fides, »Same sex ›marriage‹ is another step towards the total destruction of 

the institution of the family, the most valuable heritage of all peoples and all humanity« , 
2.5.2005, http://www.freerepublic.com/focus/f-religion/1396479/posts (14.8.2017). 

19  Vgl. Helene Zuber, »The battle of the ›Theocons‹« , Spiegel Online International, 3. Juli 
2008, http://www.spiegel.de/international/europe/0,1518,540095,00.html (14.8.2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

Strukturen stattgefunden, was einen wichtigen Bestandteil der Loslösung vom Fa-
schismus darstellte. Tausende Paare haben geheiratet und es ist kein Zufall, dass viele 
von ihnen unterschiedlicher Staatsangehörigkeit sind.20 Die gleichgeschlechtliche 
Ehe hat die Gesellschaft dazu gezwungen, die Natürlichkeit des »heterosexuellen Im-
perativs« in Frage zu stellen. Die Unterminierung der Heterosexualität entlarvt dieses 
Vorurteil und macht es von einer Gegebenheit zu einem Kampfplatz.  

Obwohl die Einführung der gleichgeschlechtlichen Ehe in einer gewissen Art und 
Weise die hegemoniale Heteronormativität zu beeinspruchen vermag, wäre es den-
noch der wichtigste gegenhegemoniale Schritt, die staatliche Ehe überhaupt abzu-
schaffen. Butler argumentiert, dass »[d]ie jüngsten Bemühungen zur Förderung der 
Lesben- und Schwulenehe […] ebenfalls eine Norm [fördern], die solche sexuellen 
Arrangements illegitim und verwerflich zu machen droht, die sich der Norm der Ehe 
weder in ihrer existierenden noch in ihrer reformierbaren Form fügen (MG: 15). Die 
Herausforderung liegt darin, dem homophoben Widerstand gegen die LGBT*IQ-
Eheentgegenzutreten, ohne dabei die Norm der Ehe als die bestmögliche soziale Ver-
bindungsform für queere Liebesbeziehungen hinzustellen. Butler vertritt die Auffas-
sung, dass »[e]in kritisches Verhältnis zu dieser Norm […] die Entkopplung jener 
Rechte und Pflichten [beinhaltet], die derzeit mit der Ehe verbunden sind« (MG: 
15f.), sodass diejenigen, die ihr Sex- und Liebesleben außerhalb der Bande der Ehe 
führen, nicht entrechtet werden. 

GEGENHEGEMONIALE ARTIKULATION, SUBVERSION 

UND HANDLUNGSMACHT 

Wir haben bereits Mimikry als Widerstandstrategie gegen eine heteronormative Ehe-
politik ins Spiel gebracht. Bhabhas Begriff der kolonialen Mimikry ist dabei von 
Luce Irigarays Konzeption der Gendermimikry beeinflusst. Irigaray argumentiert, 
dass Frauen Weiblichkeitsnormen im Zuge einer notwendigen Maskerade mimen 
(vgl. Irigaray 1985: 27, 62, 84, 134, 148). In einer von männlichem Begehren kolo-
nisierten Welt unterwerfen sich Frauen Geschlechternormen, um zu überleben. Die 
Mimikry erlaubt es Frauen unter diesen Bedingungen, von einer »aufgezwungenen 
Mimesis« zu einem weiblichen Mimen überzugehen, das keinen erkennbaren Refe-

                                                             
20  Laut Daten des spanischen nationalen Statistikinstituts zu gleichgeschlechtlichen Ehe-

schließungen gab es zwischen Juli und Dezember 2005 »im Vergleich zu heterosexuellen 
Ehen doppelt so viele gleichgeschlechtliche Eheschließungen mit einem ausländischen 
Ehepartner« (Platero 2007: 335). Obwohl es sich dabei um eine signifikante Zahl handelt, 
analysiert Platero sie nicht weiter.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 139 

 

renten hat. Irigaray ist der Ansicht, dass Frauen die Normen, denen sie sich widerset-
zen, von innen her bekämpfen müssen. Durch die Taktik der Mimesis wird das, was 
unsichtbar bleiben hätte sollen, entlarvt (vgl. Irigaray 1985: 76).  

Die Bekämpfung repräsentativer Weiblichkeitsnormen durch die subversive 
Übertreibung stereotyper weiblicher Körperbilder, d.h. ein undoing by overdoing 
wurde in (postkolonialen) feministischen Kreisen mit einer gewissen Skepsis be-
dacht. Einige befürchten, dass derartige ironische Nachahmungen letztlich nur dazu 
dienen, diese Stereotypen zu verstärken. Demzufolge wären Dykes nur schlechte 
Schauspielerinnen, die ihre Parts vermasseln, während die Frauen, die den Ge-
schlechternormen erfolgreich entsprechen, dafür belohnt werden.  

In ihrer aufschlussreichen Analyse argumentiert Anne McClintock, dass Irigaray 
mit ihrer Proklamation der Mimikry als einer essentiell weiblichen Strategie Gefahr 
läuft, Genderbinaritäten erneut Geltung zu verschaffen und dass sie zugleich das Prob-
lem der »Rasse« völlig aus den Augen verliert (vgl. McClintock 1995: 62). McClintock 
verweist auch darauf, dass Bhabha seinerseits Irigarays Verständnis von Mimikry als 
einer geschlechterspezifischen Subversionsstrategie außer Acht lässt. In seiner Analyse 
der kolonialen Mimikry sind alle Protagonisten Männer. Bhabhas »geschlechtslose Mi-
mikry« (McClintock 1995: 64) ignoriert auch die Kategorie der Klasse und nimmt aus-
schließlich die »Rasse« in den Blick. Als eine vordringlich männliche Widerstandstra-
tegie bestärkt sie aufs Neue die Männlichkeit als die unsichtbare Norm postkolonialen 
Diskurses (vgl. McClintock 1995: 64). Dadurch gerät die Mimikry auch als eine effek-
tive koloniale Kontrollstrategie in den Blick, die hegemoniale Begehrensordnungen 
verstärken kann anstatt sie zu durchbrechen (vgl. Moore-Gilbert 1998: 181). 

In einer ähnlichen Weise kann auch die Praxis der gleichgeschlechtlichen Ehe-
schließung die hegemoniale Ordnung stärken. Auch wenn die Ehe für bestimmte 
Queers eine Option darstellt, handelt es sich dabei immer noch um eine Verbindung 
zwischen ausschließlich zwei Menschen. Dies ist weiterhin nicht verhandelbar. Und 
obwohl gleichgeschlechtliche Ehen als Parodien ihrer heterosexuellen Widerparts ge-
lesen werden können, fühlt sich die Mehrheit so lange bestätigt, wie die Privilegien 
nur denen zugestanden werden, die der Norm in ihrer gegenwärtigen Form zustim-
men. In diesem Sinn wurden Organisationen, die sich für Homosexuellenrechte ein-
setzen, vermehrt dafür kritisiert, dass sie nur für Inklusion und Akzeptanz innerhalb 
neoliberaler ökonomischer und politischer Systeme kämpfen – und zwar auf Kosten 
derer, denen es nicht möglich ist oder die sich dagegen verwehren, Teil der hegemo-
nialen Ordnung zu sein. Dies hat eine Form der »sexuellen Subalternität« (Kapur 2005) 
zur Folge, die es bestimmten von der Norm abweichenden Subjekten verunmöglicht, 
in gegenhegemoniale Ordnungen einzutreten. Wenn Subalternität zum Ausschluss aus 
der Hegemonie führt, dann können diejenigen, die nicht an der Transformation der He-
teronormativität teilzunehmen vermögen, als »sexuelle Subalterne« gesehen werden.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

Die Politik von queerenRechte wird zunehmend von Konservativen instrumenta-
lisiert, die Reproduktion in homosexuellen Beziehungen gutheißen, weil dadurch im-
mer nach wie vor die Bedeutung der Familie als einer Institution hochgehalten wird, 
während diejenigen marginalisiert werden, die sich der Polyamorie »hingeben« und 
die Mononormativität sowie die Institutionalisierung von Sex- und Liebesbeziehun-
gen beeinspruchen. Die Politik der gleichgeschlechtlichen Ehe kann von der hege-
monialen Heteronormativität immer noch toleriert werden, da es dabei bloß um öko-
nomische und sexuelle Gerechtigkeit für eine vergleichsweise kleine gesellschaftli-
che Gruppe geht. Die Umkehrung des feministischen Slogans »Das Private ist poli-
tisch« in die Wendung, dass das Politische »nur privat« sei, scheint der Politik gleich-
geschlechtlicher Ehe zugrunde zu liegen, wobei »die Notwendigkeit zu rebellieren« 
»stillschweigend einer Sehnsucht, dazuzugehören, gewichen ist« (Sullivan, zit. n. Po-
likoff 2008: 57). Hieran zeigt sich, dass gegenhegemoniale Widerstandsstrategien 
zahnlos werden, sobald sie in eine rigide konservative Logik einbezogen werden. Wir 
müssen uns also von der Vorstellung distanzieren, dass jede LGBTIQ-Politik gegen 
die hegemoniale Heteronormativität gerichtet ist. 

EUROAMERIKANISCHE QUEER STUDIES 

›PROVINZIALISIEREN‹ 

Wie jüngere Forschungen im Bereich der Queer Studies gezeigt haben, wurden die 
Gesetze zur gleichgeschlechtlichen Ehe und zur eingetragenen Partnerschaft zuneh-
mend als Kennzeichen europäischer kultureller Reife und Toleranz instrumentalisiert. 
Dies kommt gelegen, um die Rolle Europas im Kolonialismus herunterzuspielen – 
denn in den meisten heutigen postkolonialen Ländern war die Homosexualität erst 
während der Kolonialherrschaft kriminalisiert worden.21 Die Beurteilung der »sexu-
ellen Toleranz« postkolonialer Migrant*innen im Zuge der Einführung von Staats-
bürgerschaftstests in mehreren europäischen Staaten wie den Niederlanden und 
Deutschland stellt in diesem Zusammenhang ein weiteres vielsagendes Beispiel dar. 
Diese Tests überprüfen die Fähigkeit von Migrant*innen, sich europäischen Normen 
und Werten anzupassen. In den Niederlanden zeigt man Migrant*innen ein Foto von 
zwei Männern, die sich küssen, und bewertet ihre Reaktion. In einigen deutschen 
Bundesländern war eine der Fragen an die Bewerber*innen, wie sie reagieren wür-
den, wenn sie herausfänden, dass ihr Sohn schwul ist.22 Bezeichnenderweise wurde 

                                                             
21  Dies zeigt beispielsweise der Abschnitt 377 des indischen Strafgesetzbuchs, der auch als 

»Gesetz zu unnatürlichen Sexualpraktiken« (Unnatural Sexual Practices Act) bekannt war 
und 1860 in Britisch-Indien eingeführt wurde.  

22  Diese Frage wurde mittlerweile gestrichen. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 141 

 

dieser Integrationstest von der größten deutschen LGBT-Rechte-Gruppe, dem LSVD, 
unterstützt. Damit wurden Migrant*innen unter den Generalverdacht der Homopho-
bie gestellt. Analog dazu wird in vielen westlichen Medien regelmäßig über die Ver-
folgung von queeren und anderen sexuellen Minderheiten in Ländern wie dem Iran 
berichtet. Eine rassistische und imperialistische Queer-Politik, die die »sexuell auf-
geklärte und moderne« Selbstdarstellung des Westens im Gegensatz zu dem »sexuell 
unterdrückten« und »unemanzipierten« Anderen unterstützt, fügt sich in das paterna-
listische Rettungsnarrativ, demgemäß – frei nach Spivak – die »weißen Queers ver-
suchen, die braunen Queers vor den braunen Heteros zu retten« (vgl.	Spivak	1988:	92).  

Die Politik der Homonormativität übt somit auch jenseits der Grenzen des Wes-
tens Einfluss aus und beansprucht durch eurozentrische Queer-Politik transnationale 
Geltung. Dabei ist es dennoch wichtig, die Gefahr hervorzuheben, die darin liegt, den 
kritischen Fokus nur auf den queeren Imperialismus zu legen und dabei die heterose-
xistische Gewalt zu ignorieren, die viele Queer-Personen im globalen Süden erleiden. 
Als Mahmud Ahmadinedschad im Anschluss an seinen Vortrag an der Columbia Uni-
versity im Jahr 2007 auf die Verfolgung von Queer-Personen im Iran angesprochen 
wurde, antwortete er, dass es im Iran keine solchen Leute gebe. Das Publikum be-
gegnete seiner Antwort mit ungläubigem Gelächter, auf das er nur mit einem vielsa-
genden Lächeln reagierte.23 Ein anderes Beispiel dafür, wie verschiedene hegemoni-
ale Ordnungen miteinander verbunden sind und einander wechselseitig legitimieren, 
sind die Anstrengungen in Uganda (die auch von der US-amerikanischen evangeli-
kalen Kirche unterstützt wurden), ein Anti-Homosexualitätsgesetz einzuführen, das 
darauf abzielt, die Kriminalisierung von Homosexualität auszuweiten, wobei auf 
»besonders schwere Fälle« von Homosexualität die Todesstrafe stehen soll.24  

Die euroamerikanische Queer-Theorie und Queer-Politik hat kürzlich eine Wende 
hin zur verstärkten Inblicknahme der Diaspora nicht-weißer Queers vollzogen, die 
einerseits einem »Homonationalismus« ausgesetzt sind (vgl. Puar 2007) und ande-
rerseits geradezu als Vorreiter*innen einer utopischen Zukunft und einer queeren 
Weltordnung gesehen werden (vgl. Muñoz 2009). Die Darstellung diasporischer 
nicht-weißer Queers als bloßer »Opfer« eines Queer-Imperialismus verschleiert ihre 
privilegierte Position im transnationalen Gefüge.25 Darüber hinaus verdinglicht die 

                                                             
23  Vgl. Youtube.com, »Ahmadinejad on the treatment of women and homosexuals«, 

http://www.youtube.com/watch?v=xou92apNN4o&feature=related (15.8.2017). 
24  Gay Rights Uganda, http://www.gayrightsuganda.org/ (12.12.2010). 
25  Der Umstand, dass die europäische Migrationspolitik nach wie vor kolonialen Mustern 

folgt, und die Erfahrungen von Rassismus und Diskriminierung, die einen intrinsischen 
Bestandteil des täglichen Lebens queerer Migrant*innen darstellen, sind dringliche Prob-
leme, die skandalisiert werden müssen. Zugleich gilt es die politischen Spezifika verschie-
dener Orte wie den Interessenskonflikt zwischen den Kämpfen im globalen Norden und im 
globalen Süden ernst zu nehmen.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

Wahrnehmung von nicht-weißen Queers als Vorreiter*innen einer Queer-Emanzipa-
tion diese als »Orte der Differenz«, womit auch eine Verleugnung der diffizilen Rolle 
postkolonialer diasporischer Subjekte zur Stützung neokolonialer Strukturen einher-
geht (vgl. Dhawan 2007). In den euroamerikanischen Queer Studies und deren Queer-
Politik neigt man dazu, ihre eigenen Interessen und ihre Kritik zu universalisieren, 
wodurch beispielsweise auch dann, wenn man den »amerikanischen sexuellen Exzep-
tionalismus« (Puar 2007: 2) bekämpft, der »amerikanische akademische Exzeptiona-
lismus« bekräftigt wird. Zudem nehmen sich die im »Westen« lebenden nicht-weißen 
Queers als Norm für den »Rest« der Welt wahr. Wir haben es also mit einer gewissen 
Monopolisierung von Handlungsmacht derer zu tun, die Bürger*innen der Ersten Welt 
sind und über harte Währung verfügen, wodurch sie es sich leisten können, »pragmati-
sche« Politiken zugunsten »radikalerer« Interventionen zurückzuweisen. Puar etwa 
sieht die Homo-Ehe als »eine Forderung, die der Wiedereinsetzung weißer Privilegien 
und Rechte« sowie »damit einhergehender staatsbürgerlicher Privilegien« (Puar 2007: 
29f.) dient. Sie nimmt dabei jedoch nur den euro-amerikanischen Kontext in den Blick 
(vgl. Puar 2007: 20) und erwähnt kein einziges Mal etwa die Lage in Südafrika. Darüber 
hinaus liegen ihre Behauptungen auch quer zu den Verhältnissen in Spanien, da dort die 
meisten gleichgeschlechtlichen Ehen zwischen Angehörigen verschiedener Staaten ge-
schlossen werden und nicht-weiße Queers durch die Eheschließung in den Genuss von 
Privilegien kommen, die mit der Staatsbürgerschaft einhergehen. 

Die »Provinzialisierung« oder »Deuniversalisierung« euro-amerikanischer 
Queer-Theorie und -Politik stellt ein dringliches Anliegen dar. Dabei handelt es sich 
um eine zugleich notwendige und unmögliche Aufgabe, da diese Theorien sowohl 
unverzichtbar als auch ungeeignet sind, um die Realitäten in der Dritten Welt zu ver-
stehen (vgl. Chakrabarty 2000). Antirassistische Bewegungen im globalen Norden 
stehen zwar in Verbindung mit den Entkolonialisierungsprozessen im globalen Sü-
den, fügen sich aber nicht bruchlos in sie ein.26 In den meisten Ländern des globalen 
Südens kämpfen queere Aktivist*innen und Theoretiker*innen um die verfassungs-
mäßige Anerkennung sexueller Rechte wie das Recht auf gleichgeschlechtliche Ehe-

                                                             
26  Spivak gibt hierzu einen wichtigen Hinweis: »Wenn man das Problem der »Rasse« nur als 

ein Problem der Hautfarbe begreift, dann verkennt man, dass der einzige Austragungsort 
dieser Problematik die sogenannte weiße Welt ist, und zwar solange, wie man das Problem 
darin verortet, dass es um Schwarze geht, die in die weiße Welt eintreten und unter deren 
ethnischen Gesetzen in ihr leben wollen. Dadurch übersehen wir den Umstand, dass in 
vielen Ländern, die man der Dritten Welt zurechnet, ein hohes Ausmaß an ökonomischer 
und sexueller Repression herrscht, und zwar nicht zuletzt im Kontext einer Zusammenar-
beit zwischen Komprador-Kapitalist‘innen und der weißen Welt. Die internationale Ar-
beitsteilung unterscheidet nicht zwischen guten Weißen, schlechten Weißen und Schwar-
zen. Ein bloßer ›chromatistischer‹ Fokus auf die Hautfarbe, der extrem weit verbreitet ist, 
macht uns blind für diese spezifische Thematik.« (Spivak 1990: 126) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 143 

 

schließung, auch wenn dies im globalen Norden als eine Appeasement-Politik dis-
kreditiert wird. Und auch wenn das Recht nicht automatisch für Gerechtigkeit sorgt, 
kann man Rechte nicht nicht haben wollen (vgl. Kapur 2005: 37). Daher müssen die 
Argumente gegen die gleichgeschlechtliche Ehe, die diese als ein stereotypisches Be-
gehren nach Assimilation in einen »korrumpierten Mainstream« darstellen, die 
Kämpfe historisieren und kontextualisieren, wobei es auch keine »natürlichen« Alli-
anzen zwischen der (schwarzen oder weißen) Queer-Politik im globalen Norden und 
den queeren Kämpfen um sexuelle Gerechtigkeit im globalen Süden gibt. Anstatt 
nicht-weiße Queers hochzustilisieren, bevorzugen wir die Gramscis und Spivaks Po-
litik der Anerkennung des (eigenen) Verstricktseins in hegemoniale Ordnungen. Mit 
Spivak wenden wir uns gegen jede romantische Form von Handlungsmacht und dis-
tanzieren uns von einem »bequemen urbanen Radikalismus« (Spivak 2007: 175), der 
sich als antikolonialer Widerstand verkauft. 

NORMATIVITÄT QUEER-POLITISCH AUSHANDELN 

Nach Gramsci ist die proletarische Gegenhegemonie auf die Bildung von Allianzen 
angewiesen, weswegen sie ihre »Vorurteile« gegenüber anderen Gruppen überwin-
den muss. Die Zivilgesellschaft bietet den beherrschten Gruppen die Möglichkeit, 
gegenhegemoniale Bewegungen zu organisieren und so neue Interessensverbindun-
gen zu formen. Politische Kämpfe müssen nach Gramsci wesentlich damit einherge-
hen, die Hegemonie in eine Krise zu stürzen. Dazu müssen sich die Beherrschten zu 
einer Klasse erheben, die dazu in der Lage ist, ihre Verbündeten zu führen, indem sie 
über ihre partikularen wirtschaftlichen Interessen hinaus intellektuelle und morali-
sche Führung übernimmt und mit diversen gesellschaftlichen Kräften Allianzen und 
Kompromisse eingeht. Gramsci nennt diese Vereinigung gesellschaftlicher Kräfte in 
Anknüpfung an den französischen Philosophen und Syndikalisten Georges Sorel ei-
nen »geschichtlichen Block« (Gramsci: GH, Bd. 5, H. 8, §182). Er schlägt zwei Stra-
tegien zur Bekämpfung der Hegemonie vor, nämlich den »Bewegungskrieg« und den 
»Stellungskrieg« (Gramsci: GH, Bd. 4, H. 7, §16). Der Bewegungskrieg besteht in 
einer direkten Konfrontation mit dem staatlichen Zwangsapparat, während im Stel-
lungskrieg der politische Kampf durch Boykott, passiven Widerstand und einen or-
ganischen Veränderungsprozess mittels Bildung geführt wird.27 Gramsci verweist da-
rauf, dass »die Wiederholung […] das wirksamste didaktische Mittel [ist], um auf die 
Volksmentalität einzuwirken« (Gramsci 1967), d.h., um die Zustimmung der Massen 

                                                             
27  Gramsci weist darauf hin, dass »Gandhis passiver Widerstand […] ein Stellungskrieg« ist 

(Gramsci: GH, Bd. 1, 178), auch wenn er ihn an anderer Stelle als naiv und religiös ver-
brämt kritisiert (vgl. Gramsci: GH, Bd. 4, 769). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

zur Autorität der herrschenden Klasse zu unterminieren und eine Gegenhegemonie 
durch »passive Revolution« zu etablieren.28  

Gramsci gibt zu bedenken, dass die ökonomische Krise nicht automatisch die 
ausgebeuteten Klassen dazu bringen wird, zu revoltieren. Genausowenig wird sie die 
Herrschenden entmachten. Diese werden ihrerseits »die Verteidigungslinien auch un-
ter Trümmern nicht« verlassen (Gramsci: GH, Bd. 7, H. 13, §24). Demgegenüber 
spricht sich Gramsci für die »passive Revolution« als gegenhegemoniales Mittel aus, 
das keine plötzlichen, sondern graduelle Transformationen der gesellschaftlichen 
Verhältnisse nach sich zieht. Diese Veränderungen machen sich vor allem subtil be-
merkbar, sodass sie als »organische« Fortentwicklungen der Gesellschaft erscheinen.  

Vor diesem Hintergrund kann die gleichgeschlechtliche Ehe als eine Art »passiver 
Revolution« gelesen werden, die die Ehe- und Familienideale schrittweise transfor-
miert. Der berühmte Prozess Thompson vs. Kowalski in den USA führt die Komplexität 
der Thematik von Eherechten und Fürsorgepflichten vor Augen, in der es schwierig ist, 
eine eindeutige Position für oder gegen die gleichgeschlechtliche Ehe zu beziehen. 
Sharon Kowalski hatte 1983 einen Autounfall, von dem sie schwere körperliche und 
neurologische Verletzungen davontrug (vgl. Polikoff 2008: 46). Obwohl sie bereits vier 
Jahre lang mit ihrer Partnerin Karen Thompson zusammengelebt hatte, wurde Thomp-
son sowohl vom Krankenhaus als auch von Kowalskis Vater, der gerichtlich bestellte 
Vormund, nicht gestattet, ihre Partnerin zu besuchen. Obwohl Sharon selbst in der Folge 
ihren Willen zum Ausdruck brachte, bei ihrer Partnerin zu leben, sorgten die Gerichte 
dafür, dass die Entscheidung des Vaters aufrecht blieb (vgl. Polikoff 2008: 46f.). Der 
darauffolgende Gerichtsprozess wurde von feministischen, lesbischen und Behinder-
tenrechtsorganisationen unterstützt und zog sich über acht Jahre hin. Der damalige Ge-
schäftsführer der LGBT-Organisation Lambda Legal betonte, dass dieser Fall »die 
Dringlichkeit der Einführung gleichgeschlechtlicher Ehe bewies« (Polikoff 2008: 57). 

In seiner Diskussion des Kowalski-Fall zeigt McRuer auf, dass »heterosexuell 
geprägte Ideologien des Zusammenlebens« (McRuer 2006: 102) und die normalisie-
rende Institution der Ehe im Dienste der »Entwicklung gesunder Identitäten, Prakti-
ken und Beziehungen« stehen (McRuer 2006: 89). Zugleich ist der Fall ein gutes 
Beispiel für die Vermengung von Fragen der Heterosexualität, der Nicht-Behindert-
heit und des Zusammenlebens wie auch für ein alternatives Modell des Häuslichen, 
in dem »die Neigung zu heiraten sich potentiell zugunsten der Behindertenrechte aus-
wirkt« (McRuer 2006: 85). Thompson gewann den Prozess gegen die Kowalskis und 
Sharon lebt nun mit ihr und ihrer neuen Partnerin unter einem Dach. Wie McRuer 
zusammenfasst, handelt es sich dabei »um eine ziemlich queere Hausgemeinschaft, 

                                                             
28  Diesen Begriff hat Gramsci in der Zwischenkriegszeit in Italien entwickelt, um eine im 

Gegensatz zu der gewaltsamen bolschewistischen Revolution in Russland praktikablere 
Form der Revolution zu beschreiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 145 

 

die vermeintlich zeigt, dass Queerness in ihrer bedenklichsten Bedeutung Behinde-
rung nach sich ziehen kann, und dass umgekehrt die Behinderung zu Queerness füh-
ren kann« (McRuer 2006: 102). 

Anstatt den Kampf um Eherechte als konservative Geste zurückzuweisen, liegt 
die zentralere Aufgabe der Queer-Politik vielleicht darin, abweichenden Formen von 
Sex- und Liebesbeziehungen zur Hegemonie zu verhelfen. Wenn, wie Laclau und 
Mouffe argumentieren, Hegemonie sich in einem von antagonistischen Artikulation-
spraktiken durchfurchten Feld konstituiert, in dem »Interessen« im Repräsentations-
prozess selbst hergestellt werden, dann geht es im politischen Kampf nicht einfach 
darum, die vorgegebenen Interessen partikularer Gruppen zu verwirklichen (vgl. 
Laclau/Mouffe 1985). Vielmehr geht es darum, der Kontingenz und Heterogenität 
queerer Politik Rechnung zu tragen. Wenn ›gegenhegemoniale‹ Gruppen zu Reprä-
sentanten einer Gemeinschaft werden und deren Interessen verfolgen, dann müssen 
sie mögliche Konflikte mitbedenken, die diese Interessen für jene mit sich bringen, 
die dieser Gruppe nicht angehören. So ist beispielsweise, wie bereits erwähnt, die 
Politik nicht-weißer Queers im globalen Norden nicht automatisch mit jener im glo-
balen Süden verbunden. Der Queer-Politik geht es darum, die Unsichtbarkeit und die 
Ausschlüsse abweichender Sexualitäten in gesellschaftspolitischen Strukturen her-
auszustellen. Ziel ist es, den Bereich des Legitimen auf abweichende Subjekte aus-
zudehnen, indem man deren Interessen repräsentiert. Paradoxerweise hat, wie Butler 
deutlich macht, Repräsentation nur dann einen positiven Wert für die Queer-Politik, 
wenn die Produktionsweisen von Subjektivität wie auch die Repräsentationsprozesse 
selbst beständig problematisiert werden (vgl. Butler 1999: 3f.). Das heißt auch, dass 
es nicht ausreicht, danach zu fragen, wie queere Interessen umfassender repräsentiert 
werden können. Noch wichtiger ist es nämlich zu analysieren, wie die Kategorie 
»Queer«, das Subjekt queerer Politik, durch gerade die diskursiven Strukturen her-
vorgebracht und beschränkt wird, von denen man sich Emanzipation verspricht. 

Um auf das Problemfeld der Politik gleichgeschlechtlicher Ehe zurückzukom-
men: Die Frage lautet, ob sie zu einer homonormativen Hegemonie beiträgt. Wäre 
das eine Hegemonie des Gegenhegemonialen? Es ist wichtig festzuhalten, dass sich 
die proletarische Hegemonie nach Gramsci von der bürgerlichen Hegemonie unter-
scheidet29 – eine wichtige Unterscheidung, die leider von einigen Queer-Theoreti-
ker*innen übersehen wurde, die die gleichgeschlechtliche Ehe als die bloße Aneig-
nung von Privilegien durch »unkritische« Queers sehen. Der wesentliche Unterschied 
ist, dass die Handlungsmacht der Subalternen darin besteht, Macht zu entlarven, wäh-
rend die Herrschaft (domination), um sich zu erhalten, ihre Macht verschleiert. Be-
merkenswerterweise argumentiert Gramsci nicht für die Bewahrung subalterner 

                                                             
29  Analog weist auch Duggan die Gleichsetzung von Homonormativität und Heteronormati-

vität zurück.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

Räume; vielmehr geht es ihm in seinem politischen Projekt um eine »Überwindung 
von Subalternität« (undoing subalternity) durch die Einschreibung (insertion) der 
Subalternen in die Hegemonie.30 

Nach Gramsci ist die Hegemonie nicht notwendig böse oder unmoralisch. Um-
gekehrt heißt eine Position »außerhalb« der Hegemonie nicht, dass man fromm oder 
unschuldig ist. Das wäre eine christliche Sichtweise auf die Politik, wenn man glau-
ben würde, dass die Unterdrückten automatisch bessere Menschen seien. Es geht 
nicht darum, jene zu feiern oder zu romantisieren, die nicht Teil der hegemonialen 
Ordnung sind, sondern darum, sich in die Hegemonie einzuschalten. Hegemonie ist 
nicht zu vermeiden, sondern zu erringen. 

Folglich sollte die Forderung nach Eherechten für gleichgeschlechtliche und 
Transgender-Paare nicht als eine einfache Stabilisierung der traditionellen Form der 
Ehe angesehen werden. Vielmehr könnte sie eine Transformation des Partnerschafts-
ideals bewirken. Wenn Wertkonservative befürchten, dass gleichgeschlechtliche 
Ehen zu solch katastrophalen Konsequenzen wie dem Ende der Menschheit führen 
könnten, sollten Queer-Aktivist*innen genauer die Möglichkeiten gegenhegemonia-
ler Artikulation durch die Beeinspruchung der »Heiligkeit« und der Privilegien der 
Ehe ins Auge fassen. Wenn, wie Bhabha gezeigt hat, die Mimikry zugleich eine Un-
terwerfungs- und eine Tarnungsstrategie darstellt (vgl. Bhabha 1994: 88–90), dann 
geht es darum, »gleichzeitig Möglichkeitsräume zu eröffnen und Schwierigkeiten zu 
bereiten« (Bhabha 1995: 110). Mimikry ist nicht nur Nachahmung, sondern auch Pa-
rodie. Sie ist nicht nur Neuaneignung und Neuinterpretation, sondern auch Fehlaneig-
nung, Fehlinterpretation, Fehlübersetzung und Verfremdung. Die heteronormative 
Ehe wird dadurch parodiert, dass sie gemimt wird. Auch wenn die gleichgeschlecht-
liche Ehe subversives Potential in sich birgt, insofern sie den heteronormativen Im-
perativ entnaturalisiert, so stellt sie für die Queer-Politik doch nicht einfach ein »Werk-
zeug direkter Aktion« (Chambers/Carver 2008: 153) dar. Im Geiste Gramscis muss der 
Kampf um soziale Veränderung die schwierige Aufgabe übernehmen, den Stellungs-
krieg zu gewinnen, in dem emanzipatorische Ideen und Praktiken an die Stelle einer 
repressiven Ideologie treten. Dabei gilt es Stuart Halls Warnung im Hinterkopf zu be-
halten, dass Hegemoniebildung harte Arbeit ist (vgl. Hall 1996, vgl. auch Lipsitz 1988). 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die Politik der gleichgeschlechtli-
chen Ehe eine zugleich effektive und risikoreiche Strategie bildet, die die »normati-
ven Dilemmata« queerer postkolonialer Politik offenlegt. Sie bietet die Möglichkeit, 
die Unantastbarkeit der heterosexuellen Ehe herauszufordern, sie stellt die Normati-

                                                             
30  In einer ähnlichen Richtung bemerkt Spivak: »Kein/e Aktivist/in will die Subalternen am 

Ort der Differenz belassen. […] Man gibt den Subalternen keine Stimme, […] sondern man 
kämpft gegen die Subalternität.« (Spivak 1992: 46) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 147 

 

vität üblicher Verwandtschaftsstrukturen in Frage und sie macht die normative Ge-
walt der traditionellen Ehe sichtbar. Als Experiment eines anderen Lebens und als 
Existenzweise, die hegemoniale Normen durchbricht, hat die gleichgeschlechtliche 
Ehe dazu geführt, dass die heterosexuelle Mehrheit das Monopol über eine ganze 
Reihe an Privilegien verloren hat. Darüber hinaus birgt sie die Möglichkeit, in der 
Migrationspolitik des globalen Nordens einzugreifen, indem sie gleichgeschlechtli-
che und transsexuelle Partner*innen aus postkolonialen Ländern die Erlangung von 
Staatsbürgerrechten ermöglicht. Wenn es der Politik der gleichgeschlechtlichen Ehe-
schließung gelingt, jene »dissidenten Stimmen« nicht zum Schweigen zu bringen, die 
»die ungleichen Auswirkungen der Ehe auf ›andere‹ Individuen (Lesben, ›Illegale‹, 
Angehörige ethnischer Minderheiten usw.) in Frage stellen« (Platero 2007: 336), 
dann bietet sie eine Gelegenheit zur Resignifizierung normativer Ordnungen.  

Unsere Analyse zeigt, dass die gleichgeschlechtliche Ehe weder als eine an sich 
gegenhegemoniale Praktik gelesen werden kann noch als etwas, das einfach zur Er-
haltung der hegemonialen Ordnung beiträgt. Die Debatte um die gleichgeschlechtli-
che Ehepolitik problematisiert das Ideal der Familie und stellt zugleich eine Neube-
stimmung der Fürsorgepolitik sowie eine Neuerfindung dessen, was Partnerschaft 
heißen kann, zur Disposition. Zugleich stabilisiert sie die Vorstellung monogamer 
Liebe und schließt dadurch andere Lebensweisen von gleichen Partizipationsmög-
lichkeiten aus. Widerstand gegen die Heteronormativität geht folglich mit dem Risiko 
einher, »normative Gewalt« zu reproduzieren. Die Mimikry einer machtvollen Insti-
tution wie der der heterosexuellen Ehe kann unter bestimmten Umständen dazu ge-
nutzt werden, Gewalt gegen abweichende Andere zu legitimieren. Wie Ingraham 
fesstellt, »erfordert die Störung der Art und Weise, in der das heterosexuelle Imagi-
näre die Heterosexualität naturalisiert und ihren Konstruiertheit über die Illusion der 
Universalität verschleiert, eine systematische Analyse der Formen, in denen dieses 
Imaginäre historisch mit der Verteilung ökonomischer Ressourcen, kultureller Macht 
und sozialer Kontrolle verzahnt ist« (Ingraham 1996: 169).  

In diesem Sinn muss die Ausrichtung queerer Politik über die Einforderung se-
xueller Rechte hinaus erweitert werden und auch andere soziale Formen von Gewalt 
bekämpfen, wie etwa Armut, Imperialismus, die internationale Arbeitsteilung und 
den globalen Kapitalismus. Wenn ein neuer geschichtlicher Block eine Gegenhege-
monie errichtet, die auf die Neuverteilung von Ressourcen abzielt und die Ideale der 
Familie und der Nation transformiert, und wenn sie zugleich auf transnationale sexu-
elle und ökonomische Gerechtigkeit abzielt, dann wäre dies wahrlich eine Hegemo-
nie, für die es sich zu kämpfen lohnt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

LITERATUR 

Bhabha, Homi (1994): The Location of Culture. London: Routledge. 
Bhabha, Homi (1995): »Translator translated: Interview with W. J. T. Mitchell«, in: 

Artforum 33 (7), 80–84, 110, 118–19. 
Butler, Judith (1993): »Imitation and gender insubordination«, in: Abelove, Henry/ 

Halperin, Henry/Aina Barale, Michele (Hg.): Gay and Lesbian Studies Reader. 
New York: Routledge, 307–20 

Butler, Judith (1999): Gender trouble: Feminism and the subversion of identity. New 
edition with a new preface. London: Routledge. 

Chakrabarty, Dipesh (2000): Provincializing Europe: Postcolonial through and his-
torical difference. Princeton: Princeton UP. 

Chambers, Samuel A./Carver, Terrell (2008): Judith Butler and political theory: 
Troubling politics. London: Routledge. 

Dhawan, Nikita (2007): »Can the subaltern speak German? And other risky ques-
tions: Migrant hybridism versus subalternity«, in: translate,  ht tp://translate.eipcp.
net/strands/03/dhawan-strands01en (Zugriff 20.6.2010). 

Duggan, Lisa (2003): The twilight of equality? Neoliberalism, cultural politics, and 
the attack on democracy. Boston: Beacon Press. 

Duggan, Lisa (2004): Holy matrimony! The Nation, March 15. http://www.thenation.
com/article/holy-matrimony (Zugriff 31.5.2010). 

Eisfeld, Jens (2005): Die Scheinehe in Deutschland im 19. und 20. Jahrhundert. Tü-
bingen: Mohr Siebeck. 

Foucault, Michel (2003). Society must be defended. New York: Picador. 
Gramsci, Antonio (GH): Gefängnishefte. Hg. von Klaus Bochmann und Wolfgang 

Fritz Haug. 10 Bde. Hamburg: Argument 1991–2002. 
Gramsci, Antonio (1967): Philosophie der Praxis. Eine Auswahl. Hg. und übers. von 

Christian Riechers. Frankfurt/M.: Fischer 1967. Auszüge online: www.trend.info
partisan.net/trd1207/t031207.html (Zugriff 1.9.2017). 

Hall, Stuart (1996): »For Allon White: Metaphors of Transformation«, in: Morley, 
David/Chen, Kuan-Hsing (Hg.): Stuart Hall: Critical Dialogues in Cultural Stud-
ies New York: Routledge, 287–305. 

Ingraham, Chrys (1996): »The heterosexual imaginary: Feminist sociology and the-
ories of gender«, in: Seidmann, Steven (Hg.): Queer theory/sociology. Cam-
bridge: Blackwell Publishers, 168–93. 

Ingraham, Chrys (2002): »Heterosexuality: It’s just not natural!«, in: Richardson, Di-
ane/Seidman, Steven (Hg.): Handbook of lesbian and gay studies. London: Sage 
Publications, 73–82. 

Irigaray, Luce (1985): This sex which is not one. Trans. Catherine Porter with Carolyn 
Burke. Ithaca: Cornell UP. 

Irigaray, Luce (1991): The Irigaray reader. Hg. von Maragaret Whitford. Oxford: 
Basil Blackwell. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NORMEN – SUBJEKTE – GEWALT | 149 

 

Kapur, Ratna (2005): Erotic justice: Law and the new politics of postcolonialism; 
Postcolonial feminism law sexuality. Leiden: A. A. Balkema. 

Kofman, Eleonore/Phizacklea, Annie/Raghuram, Parvati/ Sales, Rosemary (2000): 
Gender and international migration in Europe: Employment, welfare and poli-
tics. New York: Routledge. 

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (1985): Hegemony and socialist strategy: Towards 
a radical democratic politics. London: Verso. 

Lipsitz, George (1988): »The struggle for hegemony«, in: The Journal of American 
History 75 (1): 146–50. 

Marx, Karl (1844): »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie«, in: Karl Marx 
und Friedrich Engels – Werke 1. Berlin 1976: Dietz, 378–91. 

May, William E. (2004): »On the impossibility of same-sex marriage: A review of 
Catholic teaching«, in: National Catholic Bioethics Quarterly 4 (2), 303–16. 

McClintock, Anne (1995): Imperial leather: Race, gender and sexuality in the colo-
nial contest. New York: Routledge. 

McRuer, Robert (2006): Crip theory: Cultural signs of queerness and disability. New 
York: New York UP. 

Mesquita, Sushila (2011): Ban Marriage! Ambivalenzen der Normalisierung aus 
queer-feministischer Perspektive. Wien: Zaglossus. 

Mills, Catherine (2007): »Normative violence, vulnerability, and responsibility«, in: 
Differences: A Journal of Feminist Cultural Studies 18 (2), 133–56. 

Moore-Gilbert, Bart (1998): Postcolonial theory: Contexts, practices, politics. Lon-
don: Verso. 

Muñoz, José Esteban (2009): Cruising utopia: The then and there of queer futurity. 
New York: New York UP. 

Pérez-Sánchez, Gema (2007): Queer transitions in contemporary Spanish culture: 
From Franco to la movida. Albany: SUNY Press. 

Pichardo Galán, José Ignacio (2004): »Same-sex couples in Spain: Historical, con-
textual and symbolic factors«, in: Digoix, Marie/Festy, Patrick (Hg.): Same-sex 
couples, same-sex partnerships, and homosexual marriages: A focus on cross-
national differentials, Documents de Travail n°124. Paris: INED, 159–73. 

Platero, Raquel (2007): »Love and the state: Gay marriage in Spain«, in: Feminist 
Legal Studies 15: 329–40. 

Polikoff, Nancy D. (2008): Beyond (straight and gay) marriage: Valuing all families 
under the law. Boston: Beacon Press. 

Puar, Jasbir K. (2007): Terrorist assemblages: Homonationalism in queer times. Lon-
don: Duke UP. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): »Can the Subaltern Speak?«, in: Williams, Pat-
rick/Chrisman, Laura (Hg.): Colonial Discourse and Post-Colonial Theory. 
Hemel Hemstead 1994: Harvester Wheatsheaf, 66–111. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (1990): The post-colonial critic: Interviews, strategies, 
dialogues. New York: Routledge. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | MARÍA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN 

 

Spivak, Gayatri Chakravorty (1992): »Interview with Gayatri Chakravorty Spivak. 
New nation writers conference in South Africa by Leon de Kock«, in: Ariel: A 
Review of International English Literature 23 (3), 29–47. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): »Feminism and human rights«, in: Shaikh, 
Nermeen (Hg.): The present as history: Critical perspectives on global power. 
New York: Columbia UP, 172–201. 

Stoler, Ann Laura (1995): Race and the education of desire: Foucault’s history of 
sexuality and the colonial order of things. Durham: Duke UP. 

Vos, Pierre de (2008): »A judicial revolution? The court-led achievement of same-
sex marriage in South Africa«, in: Utrecht Law Review 4 (2), 162–74. 

Warner, Michael (1993): Fear of a queer planet. Minneapolis: Univ. of Minnesota 
Press. 

Winkler von Mohrenfels, Peter (2006): »Die gleichgeschlechtliche Ehe im deutschen 
IPR und im europäischen Verfahrensrecht«, in: Sabih, Arken/Aynur, Yongalık 
(Hg.): Festschrift für Tuğrul Ansay. Alphen aan den Rijn: Kluwer Law Internati-
onal, 527–39. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006 - am 14.02.2026, 07:23:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

