Normen — Subjekte — Gewalt

Mit Butlers Politik gegen hegemoniale Heteronormativitat'

MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Ubersetzt von Anna Wieder und Sergej Seitz

[M]an muss diese versteinerten Verhéltnisse dadurch
zum Tanzen zwingen, dass man ihnen ihre eigene
Melodie vorsingt!

MARX 1844: 381

Widerstand gegen die gleichgeschlechtliche Ehe und gegen eingetragene Partner-
schaften kann als ein Indiz dafiir gelesen werden, fiir wie bedrohlich diese Bezie-
hungsformen fiir die Hegemonie der Heterosexualitét erachtet werden. Zugleich ver-
weist dieser Widerstand, wie sich zeigen ldsst, auf die zentrale Relevanz der Hetero-
normativitit fiir die Idee der Nation.? Umgekehrt wird geltend gemacht, dass die Ge-

1 Dies ist eine gekiirzte und leicht tiberarbeitete Fassung unseres Artikels »Normative Di-
lemmas and the Hegemony of Counter-Hegemonyx, in: Castro Varela, Maria do Mar/Dha-
wan, Nikita/Engel, Antke (Hg.): Hegemony und Heteronormativity. Hampshire: Ashgate.
2011: 91-119.

2 Die gleichgeschlechtliche Ehe ist in 22 Landern (landesweit oder in einigen Bundeslén-
dern) der heterosexuellen Ehe rechtlich gleichgestellt: Argentinien, Belgien, Brasilien, Ka-
nada, Kolumbien, Dénemark, Finnland, Frankreich, Island, Irland, Luxemburg, Mexiko,
Niederlande, Neuseeland, Norwegen, Portugal, Stidafrika, Spanien, Schweden, GroBbri-
tannien, USA und Uruguay. Die Gesetze in Deutschland und Malta sind noch nicht in Kraft
getreten (Stand: 4. August 2017). Siidafrika ist in einem postkolonialen Kontext ein beson-
ders interessantes Beispiel, insofern die verfassungsmafige Anerkennung von Queer-Rech-
ten einen wichtigen Aspekt der Entkolonialisierung darstellt. Dariiber hinaus haben die Re-
gierungen von Taiwan und Nepal das Vorhaben angekiindigt, im Jahr 2010 gleichge-
schlechtliche Ehen zu legalisieren. Dies wird auch in einigen europdischen Landern in Er-

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

setze zur gleichgeschlechtlichen Ehe und zur eingetragenen Partnerschaft die Hege-
monie der Institution Ehe und des »heterosexuellen Imaginiren« (Ingraham 1996)
eher verfestigt als gelockert hitten. Hieran zeigt sich das Dilemma im Kern der Poli-
tik gleichgeschlechtlicher EheschlieBung. Einerseits haben gleichgeschlechtliche
Verbindungen, insofern sie eine Form der Mimikry heterosexueller Ehe darstellen,
das Potential, heteronormative Ordnungen zu verunsichern. Andererseits stabilisiert
die gleichgeschlechtliche Ehe, insofern sie mit einer hegemonialen Institution gleich-
gestellt ist, die mit speziellen Privilegien einhergeht, die Hierarchie zwischen legiti-
men Liebesbeziehungen und solchen, die aus der hegemonialen Ordnung ausge-
schlossen sind — was letztere dazu verurteilt, unlesbar zu bleiben und somit »norma-
tiver Gewalt« ausgesetzt zu sein (Butler 1999: xx).

Unser Beitrag setzt sich mit den normativen Dilemmata auseinander, mit denen
die Queer-Politik im Kontext gleichgeschlechtlicher EheschlieBung konfrontiert ist,
und widmet sich dabei folgenden Fragen: Welche Rolle spielt die Institution Ehe bei
der Sicherung der heterosexuellen Hegemonie? Hat die gleichgeschlechtliche Ehe als
Mimikry der heterosexuellen Ehe ein gegenhegemoniales Potential? Inwiefern wird
die hegemoniale Heteronormativitdt durch die gleichgeschlechtliche Ehe transfor-
miert und/oder verfestigt? Mit Butler stellen wir dariiber hinaus auch folgende Frage:
»[Wlelche Abkehr von der Norm [kann] etwas anderes als eine Entschuldigung oder
Begriindung fiir die fortwéhrende Autoritit der Norm sein«? »Welche Abweichung
von der Norm unterbricht den regulatorischen Prozess selbst?« (MG: 91)

HETERONORMATIVITAT (ENT-)HEGEMONIALISIEREN

Beginnen wir mit dem Begriff der »heterosexuellen Matrix«, der bei Butler das »Ras-
ter der kulturellen Intelligibilitidt« bezeichnet, »durch das die Korper, Geschlechtsi-
dentitdten und Begehren naturalisiert werden« (Butler 1990: 219, Fufin. 6). Diese
Matrix kann als eine Ansammlung von Normen verstanden werden, durch die »intel-
ligible« Subjekte produziert werden, deren Sex, Gender, Sexualpraktiken und Begeh-
rensformen in kohdrenter Weise aufeinander bezogen sind (vgl. Butler 1990: 21f).
Normative Ideale von Sex und Gender legen fest, wer als legitimes Subjekt wahrge-
nommen werden kann, indem sie bestimmte Korper, Begehren und Handlungen als

wagung gezogen (etwa Slowenien und Luxemburg). In Mexiko und den USA haben meh-
rere Stddte und Bundesstaaten die gleichgeschlechtliche Ehe und die Adoption durch
gleichgeschlechtliche Paare legalisiert (z.B. Mexico City und Washington D.C.). In ver-
schiedenen Landern gibt es diverse andere Moglichkeiten fiir gleichgeschlechtliche Part-
nerschaften, die mit unterschiedlichen Rechten einhergehen. In der Frage der Anerkennung
gleichgeschlechtlicher Ehen und eingetragener Partnerschaften oder Lebensgemeinschaf-
ten haben wir es also mit weitreichenden internationalen Diskrepanzen zu tun.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 127

lesbar oder natiirlich darstellen. Diese Regulierungspraktiken formen und beschrén-
ken die »Genderintelligibilitit«, indem sie die soziale, politische und kulturelle Welt
strukturieren — und zwar nicht nur insofern sie Ideen, Werte und Uberzeugungen be-
einflussen, sondern auch in einer materiellen Hinsicht durch Institutionen (vgl. Cam-
bers/Carver 2008: 147). Von Versicherungen bis zu Steuern und von der Adoption bis
zur Einwanderung zeigt sich, wie Heteronormativitét jene Privilegien sichert, die den
hegemonialen Normen entsprechen, und abweichende Verhaltensweisen, Beziehun-
gen und Praktiken stigmatisiert, delegitimiert und unlesbar macht (vgl. Cham-
bers/Carver 2008: 147).3

Dabei ist festzuhalten, dass der Begriff der Heteronormativitit nicht schlicht da-
rauf verweist, dass die Mehrheit der Bevolkerung »heterosexuell« ist. Vielmehr han-
delt es sich um einen kritischen Begriff, der aufzeigt, inwiefern die Heterosexualitét
als Norm »within social practices as the implicit standard of normalization« (Butler
2004: 41) operiert und uns alle zu Konformitit mit den heterosexuellen Standards
animiert. Ein anderer wichtiger Aspekt der Heteronormativitit besteht in der wech-
selseitigen Konstitution normativer Heterosexualitdt und der rigiden bindren Ge-
schlechterordnung, innerhalb derer man je nur einer Kategorie zugehdren kann.
Selbst wenn die Heterosexualitdt als intrinsischer Aspekt der »Normalisierungsge-
sellschaft« auch durch Verordnungen oder Gesetze mit Zwangsgewalt durchgesetzt
wird, so operiert sie doch weitaus subtiler als eine »disziplinarische Normalisierung,
die alle Bereiche des Alltagslebens betrifft, die gesellschaftlichen Verhiltnisse durch-
dringt und die 6ffentliche Ordnung beeinflusst (vgl. Foucault 1975: 55). Der Begriff
der Heteronormativitét dient nicht einfach dazu, die Diskriminierung abweichender
Sexualitdten und Korper aufzuweisen; vielmehr macht er deutlich, wie sehr wir alle,
ob straight oder queer, angehalten sind, der heterosexuellen Norm zu entsprechen,
sodass »heterosexuelle Begehren und Identitdten nicht nur angenommen, sondern
auch [...] belohnt und privilegiert werden» (Chambers/Carver 2008: 145).

Jeder Versuch, Gender durch eine Kritik der Heteronormativitit zu entnaturali-
sieren, ist intrinsisch damit verbunden, die »normative Gewalt« zu entlarven, »die
idealen Geschlechtermorphologien eingeschrieben ist«, sowie damit, »die allgegen-
wirtigen Ansichten liber die vermeintlich natiirliche Heterosexualitét zu entwurzeln«
(Butler 1999: xxi). Normative Gewalt ist die Gewalt partikularer Normen, die nicht

3 Der Begriff der Heteronormativitit, den Michael Warner 1993 in seinem mittlerweile ka-
nonischen Buch Fear of a Queer Planet geprégt hat, beschreibt die Art und Weise, in der
Heterosexualitéit normativ wirksam ist. Interessanterweise hat bereits 1975 die niederldn-
dische feministische Gruppierung »The Purple September Staff« einen Artikel mit dem
Titel »Der normative Status der Heterosexualitit« veroffentlicht. Darin argumentierten sie,
dass die Heterosexualitit ein »normalisiertes Machtgefiige« darstellt, »das Moglichkeiten
beschrinkt, Ménner gegeniiber Frauen privilegiert sowie die médnnliche Herrschaft verfes-
tigt und naturalisiert« (zit. n. Ingraham 2002: 74).

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

nur bestimmen, wer letztlich als Mensch zéhlt, sondern die auch regulieren, was in-
nerhalb eines bestimmten Rahmens lesbar, sprich, intelligibel ist. Jene, die Gefahr
laufen, nicht als legitime Subjekte anerkannt zu werden, riskieren den »sozialen Tod«
(Mills 2007: 137). In unserem alltéglichen Versténdnis ist der*die Adressat*in von
Gewalt ein autonomes Subjekt und die Gewalt wird genau deswegen verurteilt, weil
sie die Souverénitit dieses Subjekts verletzt. Demgegeniiber zielt die normative Ge-
walt nicht auf vorgegebene Subjekte ab, sondern wohnt den Subjektkonstitutionspro-
zessen selbst inne. Gendernormen iiben auf jene Korper Gewalt aus, die diese Nor-
men verletzen (vgl. Chambers/Carver 2008: 76), wihrend diejenigen, die damit kon-
formgehen, von ihnen profitieren. Der Korper existiert nicht vor der Gewalt, sondern
wird vielmehr durch sie konstituiert und stellt folglich eher einen Effekt als Adres-
sierter von Gewalt dar. Insofern haben Normen ein doppeltes Gewaltpotential: Einer-
seits haben wir mit einzelnen Gewaltvorkommnissen zu tun, die mit der besonderen
Manifestation der Norm im Zusammenhang stehen. Andererseits geht es um eine Ge-
walt, die Normen selbst inhdrent ist, im Sinne ihrer wesentlich »weltbildenden« und
»wirklichkeitsverleihenden Kraft« (Mills 2007: 140).

Eine der schwierigsten Herausforderungen liegt in der Sichtbarmachung norma-
tiver Gewalt, d.h. darin, aufzuzeigen, wie »die Normen der Anerkennung [...] der
Produktion und Reproduktion der Vorstellung vom Menschlichen [dienen]« (Butler
MG: 57) und so bestimmte Lebensformen »unmdéglich« und »unlebbar« machen
(Butler 1999: viii). Bestimmte Formen der Gewalt werden als legitim und zuldssig
angesehen, insofern die von dieser Adressierten auflerhalb der hegemonialen Aner-
kennungsnormen stehen. Die Gewaltandrohung im Falle der Abweichung von hege-
monialen Normen erinnert unaufhérlich daran, dass sich einer Norm zu widersetzen
heift, sein Leben aufs Spiel zu setzen (vgl. MG: 61). Die Moglichkeit eines »lebbaren
Lebens« hingt davon ab, als legitimes und lesbares Subjekt anerkannt zu werden.
Um zu iiberleben, bedarf es einer gewissen normativen Intelligibilitét, insofern »wir
weiter in einer Welt leben, in der man fiir das Vergniigen, das man sucht, die Phanta-
sie, die man verkdrpert, das Gender das man darstellt, ernste Entrechtung und physi-
sche Gewalt riskieren kann.« (MG: 339f.).

Normen normalisieren nicht nur, sie werten auch, indem sie Konformitit beloh-
nen und Devianz bestrafen. Normen sind folglich untrennbar mit Anreiz und Konsens
verbunden, die in den gesellschaftlichen, religiosen, 6konomischen und kulturellen
Sphéren hergestellt und legitimiert werden. In der Frage nach dem Verhiltnis zwi-
schen Sanktionen und Normen bringt Butlers Ansatz zwei Perspektivverschiebungen
mit sich: Erstens wird Macht bei Butler nicht nur negativ im Sinne von Verbot und
Repression verstanden. Sie weist ein juridisches Machtmodell zuriick, demzufolge
ein Subjekt einem anderen etwas zufligt. Stattdessen denkt sie die Macht von Normen
als produktiv. Normen produzieren bestimmte Liiste und Begehren und delegitimie-
ren andere. Zweitens markiert Butlers Konzeption eine Verschiebung weg von libe-
ralen Auffassungen des Subjekts als einem rationalen Akteur, der sich mit guten

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 129

Griinden dafiir entscheidet, welchen Normen er entsprechen mochte. Vielmehr pro-
duzieren Normen, wie bereits Foucault geltend gemacht hat, Subjekte und Korper,
gerade indem sie sie regulieren. Liberale Lesarten, die Normativitit nur im Sinne
bewusster Entscheidungen fassen, die autonome Subjekte dariiber treffen, welchen
Normen sie Folge leisten mdchten, verkennen das Problem der Uberlebensféhigkeit
abweichender Korper. Butler stellt die Fiktion des souverdnen Subjekts in Frage und
riickt dagegen das vulnerable Subjekt ins Zentrum, das grundlegend von Normen ab-
héingig ist (vgl. Mills 2007: 134). In Abgrenzung zu einem voluntaristischen Ver-
standnis von Widerstand zeigt sie auf, in welcher Weise Normen einen Ort politischer
Handlungsféhigkeit darstellen, gerade insofern die Vulnerabilitdt des Subjekts eng an
normative Regulierungen gebunden ist.

Politische Versuche einer Dehegemonialisierung von Heteronormativitit kiindi-
gen eine begriffliche Verschiebung weg von einer Minderheiten-Identitatspolitik, die
auf gesellschaftliche Inklusion abzielt, hin zu einer Infragestellung der »normativen
Gewalt« der Heterosexualitit an. Liberale Theorien 16sen das Problem der sexuellen
Orientierung dadurch, dass sie die Diskriminierung von Queer-Personen bestrafen (vgl.
Chambers/Carver 2008: 145). Davon versprechen sie sich Gleichheit und Freiheit. Der
Kritik der Heteronormativitit geht es dagegen nicht nur um individuelle Akte der Dis-
kriminierung oder darum, die Vorurteile der heterosexuellen Mehrheit zu iiberwinden.

Die heterosexuelle Matrix erhilt sich durch stdndige Iteration, sodass Subversion
gerade insofern moglich wird, als Regulierungspraktiken stets aufs Neue wiederholt
werden miissen, um sich zu erhalten. Da die Iteration von Normen notwendig fiir
ihren Fortbestand ist, besteht die Moglichkeit, dass Normen durch wiederholte Zitie-
rung deterritorialisiert werden konnen (vgl. MG: 346). Sprich: Aufgrund eben ihrer
Briichigkeit konnen normative Ordnungen durch subversive Iterationspraktiken re-
signifiziert werden (vgl. MG: 353). Abweichungen von der Norm sind jedoch nicht
automatisch subversiv, da der Fortbestand von Normen auch wesentlich von diesen
Abweichungen abhdngt (vgl. KG: 181f.; Butler 1999: 119, 185). Die Infragestellung
der Norm vollzieht sich immer noch im Verhéltnis zur Norm. Ein gutes Beispiel ist
etwa die Praxis des Drag, die nicht an und fiir sich als subversiv gelten kann — wie
dies oft unterstellt wird.

Normen sind weder iiberhistorisch noch kdnnen sie jederzeit in derselben Weise
in Frage gestellt werden. Die Analyse der geschichtlichen Bedingungen, unter denen
Normen entstehen und ihre Regulierungsfunktion erfiillen, ist daher fiir eine gegen-
hegemoniale Politik wesentlich. Allerdings ist es nicht immer einfach, eine klare
Grenze zwischen der Subversion und der bloBen Nachahmung von Normen zu zie-
hen. Subversion vollzieht sich nicht automatisch und ihre Wirkungen kdnnen nicht
prézise vorausgesagt werden. Gegenhegemoniale Praxen haben nicht blofl empirisch
damit zu tun, dass eventuell eine gewisse Anzahl von Individuen Gendernormen
durch die Mimikry heterosexueller Normen unterminieren. Es gibt also keinen un-

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

fehlbaren Weg im Kampf gegen die Heteronormativitit, zumal Subversion stets un-
berechenbare Wirkungen zeitigt. Butler sieht daher davon ab, genaue Angaben zu
machen, die dazu dienen konnten zu beurteilen, ob eine bestimmte Praxis subversiv
ist. Stattdessen macht sie geltend, dass ein Akt gerade durch seine Féhigkeit, hege-
moniale Anerkennungsnormen in Unruhe zu versetzen, d.h. durch seine Unlesbarkeit,
ein weitreichenderes subversives Potential zu entfalten vermag (vgl. Butler 1999: xxi).

Heteronormativitdt macht Sexualitét lesbar, indem sie jede/n heterosexuell ko-
diert. Von denjenigen, die von der Heterosexualitdt abweichen, erwartet man, dass sie
sich den gidngigen Normen anpassen oder ihre Abweichung von der Norm durch ein
Coming-out deklarieren und markieren. Dagegen wendet Butler kritisch ein, dass
»die Bekréftigung von yHomosexualitdt< bereits eine Verlangerung des homophoben
Diskurses darstellt« (Butler 1993: 145), sodass »dieses »Coming-out< nur eine neue,
andere Form des »Closet<, des Schweigens« produziert (Butler 1993: 147). Dabei geht
es ihr keineswegs um eine Diskreditierung queerer Identititen, sondern gerade da-
rum, Strategien zur Subversion der heteronormativen Norm zu finden, ohne dabei
unversehens die Heteronormativitit zu stabilisieren, zumal auch »Urteile dariiber,
was das Subversive vom Nichtsubversiven unterscheidet [...] nicht auerhalb jedes
Kontextes [und] nicht {iberzeitlich geltend gemacht werden konnen« (Butler 1999: xxi).

Die Fahigkeit, bestehende Normen zu kritisieren, ist mit dem Vermogen verbun-
den, »alternative, minority versions of sustaining norms« (Butler 2004: 3) zu artiku-
lieren. Dabei schafft die Kontingenz von Normen Raum fiir kreative politische Hand-
lungsfahigkeit. Auch wenn Subjekte von normativen Ordnungen abhéngen und aus
ihnen hervorgehen, werden sie von ihnen nicht vollig determiniert, insofern »Normen
[...] keine endgiiltige oder fatalistische Kontrolle aus[iiben]« (MG: 31). Normen er-
moglichen folglich die Lesbarkeit und Intelligibilitiat des Subjekts und behindern sie
zugleich. Damit zeigt sich deutlich die normative Ambivalenz, mit dem wir konfron-
tiert sind, ndmlich »dass wir zwar Normen brauchen, um leben zu kénnen, und gut
leben zu konnen, und um zu wissen, in welche Richtung wir unsere soziale Welt ver-
andern wollen, dass wir aber auch von den Normen in Weisen gezwungen werden,
die uns manchmal Gewalt antun, so dass wir sie aus Griinden sozialer Gerechtigkeit
bekdmpfen miissen.« (MG: 327). Dariiber hinaus stellt Butler die Kraft der Norm
heraus, indem sie die Effekte normativer Regulierungen untersucht. Normen als
»eine Form sozialer Macht [...] und ein Apparat« (MG: 84) kommt kein unabhéngi-
ger ontologischer Status zu. Vielmehr fungieren Normen als Ideale, die dazu dienen,
Handlungen lesbar oder unlesbar zu machen (vgl. Mills 2007: 138). Normen werden
nicht von » AuBen« her iibergestiilpt, sondern produzieren selbst ihr Anwendungsfeld
(vgl. Mills 2007: 139).

Politischer Kampf besteht in der Uberschreitung und Umarbeitung der Norm (vgl.
MG: 325-366). Er beruht darauf, Normativitit zu verhandeln. Wenn es Anerken-
nungsnormen gibt, durch die das Menschliche konstituiert wird, und diese Normen

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 131

Machtoperationen festschreiben, folgt daraus, dass gegenhegemoniale Politik eine Aus-
einandersetzung iiber die Macht beinhalten muss, die in und durch solche Normen wirk-
sam ist (vgl. MG: 56). Die Moglichkeit, hegemoniale Normen in Frage zu stellen, setzt
das Vermdgen voraus, unser Verhiltnis zu Normen neu zu denken. Vor diesem Hinter-
grund méchten wir uns nun der Politik gleichgeschlechtlicher EheschlieSung zuwen-
den, um zu untersuchen, ob sie als eine Verfestigung der heteronormativen Ordnung
fungiert und/oder ob sie ein Potential fiir gegenhegemoniale Artikulationen bereithélt.

BRIDE AND PREJUDICE

Die Ehe ist eine zutiefst und wesentlich heteronormative Praxis und zugleich ein
zentrales Instrument der Hegemonie. Aufgrund der zahlreichen Privilegien, die mit
der EheschlieBung einhergehen, vermag sie sich die Zustimmung der Mehrheit zu
sichern. Die Heterosexualitit wahrt ihre Hegemonie, indem sie sich in Heirat und
Ehe als »natiirlich« ausgibt (vgl. Ingraham 2002: 76). Es gibt immer gute Griinde zu
heiraten und der Wunsch danach wird als selbstverstindlich wahrgenommen, inso-
fern angenommen wird, dass jede/r irgendwann einmal heiraten mdchte, sei es aus
romantischen oder pragmatischen Motiven. Die Institution der Ehe, die den Kern des
»heterosexuellen Imperativs« (Mills 2007: 136) bildet, hat eine lange Tradition.*

Ein wichtiger Aspekt der Debatte ist die vermeintlich natiirliche Verbindung zwi-
schen der Fortpflanzung und der heterosexuellen Familie, wobei das Zeugen von
Kindern als hauptsédchliches und eigentliches Ziel der Ehe angesehen wird. Gayatri
Chakravorty Spivak erldutert, dass »reproduktive Heteronormativitit« bedeutet, dass
es normal ist, »heterosexuell zu sein und sich fortzupflanzen, und diese Norm ist
wesentlich fiir die Hervorbringung von Gesellschaft: fiir rechtliche Strukturen, reli-
giose Strukturen, affektive Strukturen, Strukturen des Wohnens, fiir alles.« (Spivak
2007: 193).

Es ist kein Zufall, dass das Adoptionsrecht, das eng mit der heteronormativen
Reproduktion verbunden ist, eine Schliisselstelle der Auseinandersetzung im Kampf

4 Fiir Gramsci spielen zivilgesellschaftliche Institutionen wie die Kirche eine bedeutende Rolle
fiir die Konsolidierung der Hegemonie. Das abendldndische Verstdndnis der Ehe ist zutiefst
durch die christliche Kirche geprégt. Es setzte sich im 12. Jahrhundert durch und fand rasch
in ganz Europa Verbreitung. Bis heute beeinflusst es die vorherrschende Auffassung von Lie-
besbeziehungen. Christliche Vorstellungen haben das biirgerliche Recht in ganz Europa be-
einflusst und bilden auch noch heute einen wesentlichen Bestandteil des hegemonialen Ver-
stdndnisses der Ehe als einer Partnerschaft zwischen zwei Menschen unterschiedlichen Ge-
schlechts, die auf Lebenszeit geschlossen wird. Vgl. Winkler von Mohrenfels 2006: 533f.,
McAreavey 1997, Platero 2007: 332. Auch das deutsche Biirgerliche Gesetzbuch (§1353, 1)
hélt fest, dass die »Ehe [...] auf Lebenszeit geschlossen« wird und Artikel VI des Grundge-
setzes stellt die Ehe unter den »besonderen Schutz [...] der staatlichen Ordnung«.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

um die Anerkennung gleichgeschlechtlicher EheschlieBungen und eingetragener
Partnerschaften darstellt. Die katholische Kirche verurteilt gleichgeschlechtliche
EheschlieBungen als »siindhaft«, und zwar hauptséchlich weil sie der Ansicht ist,
dass sie die Idee der Familie korrumpieren. Dariiber hinaus spielen Ehe und Familie
eine zentrale Rolle in rassistischen Ideologien. Die Regulierung der Ehe war bei-
spielsweise sowohl fiir die Nazis als auch fiir das siidafrikanische Apartheidsregime
(vgl. Vos 2008) wesentlich, um die »Rassenreinheit« der Nation sicherzustellen. Ann
Laura Stoler beschreibt dies treffend als die »Biopolitik der Rassenherrschaft« (Stoler
1995: 45). Im deutschen Kontext verabschiedete das NS-Regime 1933 das Gesetz zur
Verminderung der Arbeitslosigkeit, das verheirateten Paaren gestattete, Hypotheken
aufzunehmen und eine Familie zu griinden,’ wohingegen Junggesellen und kinder-
lose Paare stark besteuert wurden. Andere Gesetze, wie etwa die Niirnberger Ge-
setze,® wurden erlassen, um die »Rassentrennung« zu sichern und »Mischehen« zwi-
schen Deutschen, Juden und anderen »Nicht-Ariern«, wie es hiefl, unmoglich zu ma-
chen, die nicht als deutsche Staatsbiirger angesehen wurden und auch nicht als solche
in Betracht kamen, wie etwa »Nicht-Weille«.

Die Authebung rassistischer Gesetze haben in der Folge nicht automatisch zur
Verdnderung der etablierten Verwandtschafts- und Beziehungsstrukturen gefiihrt.
Personen, die in eingetragenen gleichgeschlechtlichen Partnerschaften leben, hatten
in Deutschland beispielsweise kein Recht, Kinder zu adoptieren und sie bekamen
auch nicht die Steuervergiinstigungen heterosexueller Eheleute. Dies wird sich jetzt,
nachdem der Bundestag der gleichgeschlechtlichen Ehe zugestimmt hat, &ndern: am
1. Oktober 2017 wird ein Gesetz in Kraft treten, welches die Eheschliefung ermog-
licht. Doch ein Blick auf Spanien zeigt, dass heteronormative Ideologien nicht durch
die simple Einfiihrung der Ehe fiir Alle ins Wanken gerét. Dort hat die Reform des Ehe-
rechts, die vorherrschenden Strukturen nicht verdndert; die Familie bleibt als heterose-
xuelle Institution fest im hegemonial Imagindren verankert (vgl. Platero 2007: 330).

In vielen europdischen Landern beschrankt sich die Lobbyarbeit konservativer
LGBT-Verbédnde auf das Recht auf EheschlieBung, dieses gerét zu dem Ziel queerer
Emanzipationspolitik. Damit geht das Risiko einher, wie Duggan geltend macht, eine
Art »Homonormativitit« zu stabilisieren, d.h. eine Form von Politik, »die die vor-
herrschenden heteronormativen Annahmen und Institutionen nicht in Frage stellt,
sondern sie vielmehr stiitzt und aufrechterhélt, und dabei die Moglichkeit einer nicht-
aktivistischen Homosexuellengemeinschaft und einer privatisierten, entpolitisierten
Homosexuellenkultur in Aussicht stellt, die in Hauslichkeit und Konsum verankert

5 Um Arbeitsplatze fiir Manner zu gewiéhrleisten, wurde Frauen ein Ehestandsdarlehen unter
der Bedingung angeboten, dass sie ihre Arbeit aufgaben.

6  So wurde beispielsweise am 15. September 1935 das Gesetz zum Schutze des deutschen
Blutes und der deutschen Ehre erlassen, das Ehen und auBlerehelichen Verkehr zwischen
»Nicht-Ariern« und »Deutschen« verbot.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 133

ist« (Duggan 2003: 50). Kritische Queer-Theoretiker*innen und Aktivist*innen wei-
sen oft die Ehe an sich als konservativ und typisch fiir eine Form von Assimilations-
politik zuriick (differenziert hierzu Mesquita 2011). Damit laufen sie aber nun umge-
kehrt Gefahr, die Bedeutsamkeit eines so machtvollen politisch-juristischen Themas
zu unterschétzen, was zu einem weitreichenden blinden Fleck in der Analyse des Ver-
héltnisses zwischen Sexualitit und Hegemonie gefiihrt hat.

Die serbische Kiinstlerin Tanja Ostoji¢ unternimmt in ihrem Projekt Looking for
a Husband with EU Passport” den Versuch, die Heiligkeit der Ehe und zugleich die
Grenzpolitik der EU zu parodieren, indem sie das Zusammenspiel von Nation und
Familie in den Blick riickt. Dazu postete sie ein Nacktfoto von sich im Internet mit
einem Begleittext, in dem sie erklérte, dass sie in der EU leben wolle und auf der
Suche nach einem Mann® mit EU-Staatsbiirgerschaft sei, um ihn zu heiraten. Nach-
dem sie iiber 500 Briefe mit zahlreichen Bewerbern aus der ganzen Welt ausgetauscht
hatte, arrangierte sie ein Treffen mit einem Deutschen, mit dem sie einen sechsmo-
natigen Briefwechsel gefiihrt hatte, als 6ffentliche Performance und heiratete ihn ei-
nen Monat spéter in Belgrad. Mit ihrer Heiratsurkunde erhielt sie ein Visum zur Fa-
milienzusammenfiihrung fiir Deutschland. Dies zeigt deutlich, dass die (heterosexuelle)
Ehe viele Tiiren 6ffnet, was auch erklért, dass die Ehe einen wichtigen Migrationsanreiz
darstellt, vor allem fiir Frauen. Ehen sind nicht immer das Ergebnis romantischer Be-
ziehungen. Vielmehr haben feministische Untersuchungen gezeigt, dass die Ehe, wie
auch die »weifle Hochzeit unter den Bedingungen des transnationalen Kapitalismus tat-
sachlich massenmarkttauglich, gleichformig und fliebandartig produziert wird und
wenig mit dem utopischen Bild vieler Beteiligter gemein hat« (Ingraham 2002: 80).°

Angesichts der gro3en Relevanz der Ehe fiir die Organisation sozialer, politischer,
ethischer und ethnischer Verhéltnisse wird jede Herabsetzung der Unantastbarkeit der
Ehe als Bedrohung fiir die Gesellschaft angesehen. In diesem Zusammenhang sind
sogenannte Scheinehen besonders interessant, nicht zuletzt da schon der Begriff zu
implizieren scheint, dass es so etwas gebe wie wahrlich »echte« Ehen.!® Dies zeigt
sich allein in der Schwierigkeit, Scheinehen als solche zu entlarven. Europdische

7 Eine Dokumentation von Tanja Ostoji¢s Projekt »Looking for a Husband with EU
Passport« findet sich unter http://www.ttv-i.net/?p=1644 (6.8.2017).

8 Trotz des provokanten Ansatzes von Ostoji¢s Projekt reproduziert sie deutlich eine hetero-
sexuelle Begehrensokonomie, wie auch der Titel ihrer Anzeige »Looking for a Husband
with EU Passport« (unsere Herv.) deutlich macht, was wiederum eine die Heteronormati-
vitdt stabilisierende Geste darstellt.

9 Die US-amerikanische Hochzeitsindustrie ist beispielsweise 32 Milliarden Dollar schwer
(vgl. Ingraham 2002: 78).

10 Der deutsche Rechtstheoretiker Jens Eisfeld hat gezeigt, dass der Begriff der »Scheinehe«
auf die Nazis zuriickgeht (vgl. Eisfeld 2005). Seine historische Analyse der Instrumentali-
sierung der Ehe im Deutschland des 19. und 20. Jahrhunderts zeichnet die sukzessive Ide-
ologisierung des Eherechts nach.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Staatsbeamte bedauern dies immer wieder.!! Seit einigen Jahren wird der juridische
und moralische Diskurs iiber die Scheinehe mit zunehmender Vehemenz gefiihrt.
Scheinehen werden als Verrat an der Heiligkeit der Ehe gebrandmarkt. Daher haben
Standesbeamte in Deutschland die Moglichkeit, Paare nicht zu verheiraten, wenn sie
den Verdacht hegen, dass es sich um Ehebetrug handelt. In GroBbritannien enthélt
das Asyl- und Migrationsgesetz bereits seit 1999 Bestimmungen zum Schutz vor
Scheinehen (vgl. Kofman u.a. 2000: 67). In manchen deutschen Stidten, wie etwa in
Berlin, kdnnen, wenn begriindete Zweifel bestehen, Paare vor oder nach der Hochzeit
getrennt voneinander iiber beispielsweise das Geburtsdatum des Partners, ihre Ess-
gewohnheiten, dariiber, wie sie sich kennengelernt haben, oder die Namen ihrer Ver-
wandten befragt werden. Dabei werden scheinbar private Themen zu Angelegenhei-
ten ffentlichen Interesses. Die Heiligkeit der Ehe wird damit ironischerweise fiir einen
Moment ausgesetzt, indem noch die intimsten Begebenheiten vor Staatsbeamten aus-
gebreitet werden miissen, gerade um angeblich die Heiligkeit der Ehe zu bewahren.

Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass die Ehe im Zentrum hegemonialer
Heteronormativitit verankert ist. Im Kontext rassistischer Ideologien dient sie zudem
dazu, die Idee eines »reinrassigen, leistungsfahigen Volkskdrpers« zu stabilisieren.
Das romantische Bild der Ehe verschleiert die Art und Weise, in der »institutionali-
sierte Heterosexualitét eigentlich dazu dient, Gender zu organisieren und dabei zu-
gleich Rassen-, Klassen- und Geschlechterhierarchien zu bewahren« (Ingraham
2002: 76f.). Dariiber hinaus macht es die Gewalt unsichtbar, welche Teil einer ein-
heimischen Ideologie ist, die die hegemoniale Idee der vitalen, reinen und gesunden
Nation/Heimstatt absichert.

EHE UND MIMIKRY

Unsere Gesellschaft kann, wie jede Gesellschaft, nur iiberleben, wenn sie neue Menschen her-
vorbringt. Der Ehebund zwischen Mann und Frau, die sich in der Ehe riickhaltlos einander
verschrieben haben und die ihre Vereinigung im schonen korperlichen Akt ehelichen Verkehrs
vollziehen, ist der Ort, der am besten als »Heimat« fiir neues menschliches Leben geeignet ist,
als ein »Ort«, wo dieses Leben Wurzeln schlagen und wachsen kann, in Liebe und Dienstbarkeit
zu anderen. Eine solche Ehe tragt Unvergleichliches zum gemeinsamen Guten bei. Sie verdient

rechtlichen Schutz. Gleichgeschlechtliche Verbindungen sind nicht dasselbe und imitieren nur

11 Vgl. »Der Trau-Schein. Geschichte einer Scheinehe« von Carolin Wiedemann auf Spiegel
Online: http://www.spiegel.de/panorama/gesellschaft/geschichte-einer-scheinehe-a-858623.
html (30.8.2017).

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 135

traurig das Wahre. Sie konnen keineswegs als Ehen im echten Sinne betrachtet werden. (May
2004: 314, unsere Herv.)

Diese Passage, die im National Catholic Bioethics Quarterly erschienen ist, verbramt
die gleichgeschlechtliche Ehe als »bloBe« Mimikry der »echten« heterosexuellen
Ehe. Dabei lasst sich fragen, ob die Praxis der Mimikry als einer der Schliisselbegriffe
in gegenwartigen kritischen Diskursen wie dem Feminismus und der postkolonialen
Theorie die Hegemonie der Heterosexualitét zu untergraben vermag. Butler argumen-
tiert, dass Mimikry und Maskerade das »Wesen« von Gender ausmachen (vgl. Butler
1999: 67f.) Analog hat der postkoloniale Theoretiker Homi Bhabha in seinen Uber-
legungen zur kolonialen Mimikry diese als einen Schauplatz der Macht und zugleich
des Widerstands profiliert. In seinem einflussreichen Aufsatz »Von Mimikry und
Menschen« (1994) konzeptualisiert er die Mimikry als eine der ephemersten und zu-
gleich effektivsten Strategien kolonialer Macht und kolonialen Wissens. Koloniale
Mimikry steht fiir das epochale Projekt der mission civilisatrice zur Reformierung
des kolonialisierten Anderen, indem man ihn in die kolonialen normativen Ordnun-
gen einschreibt. Der européische Kolonisator verlangt, dass das kolonisierte Subjekt
die europidischen Werte und Normen imitiert und iibernimmt, deren vorgebliche
Uberlegenheit es verdient, nachgeahmt zu werden. Bhabhas Konzeption der Mimikry
unterstreicht die Handlungsfahigkeit der Kolonialisierten, indem er herausstellt, wie
diese die hegemonialen kolonialen Normen zugleich annehmen und verédndern (vgl.
Bhabha 1994: 48, 56, 85-92). Der Prozess der Mimikry ahmt aber gerade nicht von
vornherein gefestigte oder gegriindete Identititen nach. Es gibt weder eine absolut vor-
gegebene Identitdt »des Kolonisators«, die nachzuahmen wire, noch verrét der/die Ko-
lonisierte durch Mimikry seine/ihre »wahre« Identitit. Dennoch gibt es einen »Wunsch,
durch Mimikry [...] »authentisch< zu werden« (Bhabha 1994: 130). Das Kolonialsub-
jekt wird so in einen Strudel von Identifizierung und Verleugnung hineingezogen.
Dabei bleibt besténdig die Frage offen, wer aus der Mimikry als einer Wider-
standsstrategie letztlich Gewinn zieht. Bhabhas Mimikrybegriff ist in einer ganzen
Reihe von Gegendiskursen duflerst populdr geworden, die hegemoniale Identititen
und Formationen bekdmpfen. In diesem Zusammenhang wird die Mimikry herr-
schender Kulturen und Identitdten als ein subversives Moment angesehen, das hege-
moniale Diskurse durchbricht. Es scheint uns sinnvoll, die Potentiale und Grenzen
der Mimikry als einer Subversionsstrategie im Kontext der européischen Debatte zur
gleichgeschlechtlichen EheschlieBung zu untersuchen. Wenn die hegemoniale Hete-
ronormativitdt sich iiber die Normalisierung heterosexueller Beziehungen absichert,
dann besteht durch die Offnung der Institution der Ehe fiir Neuverhandlungen die
Moglichkeit, nicht nur die Heterosexualitdt zu entnaturalisieren, sondern auch die
intrinsische Gewalt der Exklusivitdt des Eherechts sichtbar zu machen. Wenn die
Norm der heterosexuellen Ehe subtil und unsichtbar funktioniert, indem sie sich als
Common Sense darstellt und jenen, denen diese Institution offensteht, Anerkennung,

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

einen hoheren sozialen Status und materielle Vorteile bringt, dann kann die gleichge-
schlechtliche Ehe als Beanspruchung der hegemonialen Heteronormativitét gelesen
werden. Sie zwingt hegemoniale Institutionen dazu, ihre Strukturen zu iiberdenken
und sich die Frage zu stellen, wer das Recht hat, an ihr teilzuhaben, aus welchen
Griinden, in welchen Konstellationen und Zusammenhéingen. In vielen Léndern, in
denen die gleichgeschlechtliche Ehe eingefiihrt wurde, ging dies etwa mit grundle-
genden Verdnderungen im Steuerrecht, in der Krankenversicherung, im Pensions-
recht etc. einher. Dariiber hinaus haben die langanhaltenden Debatten zur gleichge-
schlechtlichen Ehe in der Offentlichkeit die »Heiligkeit der Ehe« in Frage gestellt
und anderen Partnerschafts- und Beziehungskonzepten den Weg bereitet.

Auch wenn eingetragene Partnerschaften sicherlich einen wichtigen Beitrag zur
symbolischen Gleichstellung geleistet haben,'? so war es doch die gleichgeschlecht-
liche Ehe, die auf radikale Weise das heterosexuelle Privilegienmonopol durchbro-
chen hat.!* In mehreren européischen Lindern hat die gleichgeschlechtliche Ehe es
etwa queeren postkolonialen Migrant*innen aus Staaten, in denen homosexuales Be-
gehren verfolgt wird, ermdglicht, durch die Heirat mit EU-Biirger*innen Staatsbiir-
gerrechte zu bekommen. Sie hat ihnen dariiber hinaus auch Adoptions- und Pensi-
onsrechte sowie Steuervergiinstigungen verschafft.

Spanien stellt in diesem Zusammenhang einen interessanten Fall dar. 2005 wurde
Spanien nach Belgien und den Niederlanden das dritte europédische Land, das die
gleichgeschlechtliche Ehe zulie und nicht-heterosexuellen Paaren gestattete, Kinder
zu adoptieren. Wihrend konservative Oppositionsfiihrer das neue Gesetz als einen
»schwerwiegenden Akt der Unverantwortlichkeit«'# verdammten, vertrat Spaniens
sozialistischer Prisident José Luis Rodriguez Zapatero die Ansicht, dass die neuen
Regulierungen fiir ein »anstidndigeres Land« sorgten, da »eine anstéindige Gesell-
schaft ihre Mitglieder nicht demiitigt«.!> Unmittelbar nach der Verabschiedung des
Gesetzes kamen Fragen beziiglich des rechtlichen Status gleichgeschlechtlicher Ehen
zwischen Angehorigen verschiedener Staaten auf. So wurde etwa einem spanisch-

12 Eingetragene gleichgeschlechtliche Partnerschaften haben nicht dieselben Rechte wie he-
terosexuelle Paare. Folglich ist die Gleichverteilung von Privilegien durch die Institution
der eingetragenen Partnerschaft nicht sichergestellt.

13 Wie wir aus der Zeit der Aids-Epidemie in Europa und Nordamerika wissen, als unverhei-
ratete Partner*innen einander nicht einmal im Krankenhaus besuchen durften, ist es ge-
fahrlich, die Bedeutung der verfassungsmafligen Anerkennung gleichgeschlechtlicher Lie-
besbeziehungen herunterzuspielen.

14 Fox News, »Spain’s Parliament Approves Gay Marriage«, American Policy Roundtable,
30.6.2005, http://www.aproundtable.org/news.cfm?NEWS_ID=568&issuecode=marriage
(13.8.2017).

15 Alicia Fraerman, »Gay marriage law for a »decent society, says Prime Minister«, IPS,
30.6.2005, http://www.ipsnews.net/2005/06/spain-gay-marriage-law-for-a-decent-society-
says-prime-minister/ (13.8.2017).

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 137

indischen Paar keine Heiratserlaubnis erteilt, weil das indische Recht gleichge-
schlechtliche Ehen nicht vorsieht. Kurz danach wurde die Ehe zwischen einer spani-
schen Frau und ihrer argentinischen Partnerin eingetragen: Es handelte sich um die
erste gleichgeschlechtliche Ehe zwischen Frauen in Spanien. Das Gericht gab dem
spanischen Eherecht den Vorrang gegeniiber dem argentinischen Recht, das ebenfalls
keine gleichgeschlechtlichen EheschlieBungen vorsah. Von da an wurden im spani-
schen Recht gleichgeschlechtliche Eheschliefungen zwischen Spanier*innen und
Auslidnder*innen oder unter Auslédnder*innen als giiltig angesehen — auch wenn die
Gesetzgebung im jeweiligen Herkunftsland dies nicht anerkennt.'®

Zugleich stoflen Gesetzesvorhaben zur Gleichstellung homosexueller Partner-
schaften auf den erbitterten Widerstand konservativer katholischer Krifte. Papst Be-
nedikt sagte 2008, dass es genauso wichtig sei, Transsexuelle und Homosexuelle zu
»retten«, wie es wichtig sei, den Regenwald zu »retten«.!” Der frithere Prisident des
Pépstlichen Rates fiir die Familie, Alfonso Lopez Trujillo, betonte 2005 erneut, dass
die Verwendung von Kondomen unmoralisch sei: »Gleichgeschlechtliche »Ehe« ist
ein weiterer Schritt in Richtung der totalen Vernichtung der Institution Familie, des
wertvollsten Erbes aller Volker und der ganzen Menschheit.«'® Kardinal Rouco Va-
rela, der Erzbischof von Madrid, bezeichnete Homosexualitét als eine »Epidemie«
und beschrieb die Einfiihrung gleichgeschlechtlicher Ehen als den grofiten Angriff
auf die katholische Kirche seit Luther.!” Eine solche Aussage ist alles andere als
harmlos, zumal in einem Land, in dem die Militarregierung den katholischen Funda-
mentalismus bis 1975 durchsetzte (vgl. Pérez-Sanchez 2007). In der Tat wurde noch
1971 in Spanien das »Gesetz liber soziale Gefahrlichkeit und Rehabilitation« erlas-
sen. Darin wurden Homosexuelle als gefahrlich deklariert und ihre Inhaftierung
wurde durch das Ansinnen gerechtfertigt, sie wieder in die Gesellschaft einzugliedern.
Zwischen 1971 und 1979 wurden tausende homosexuelle Ménner in Gefangnissen oder
speziellen Umerziehungseinrichtungen eingesperrt (vgl. Pichardo Galan 2004: 159).

Vor diesem Hintergrund ist die Einfiihrung der gleichgeschlechtlichen Ehe in
Spanien eine bemerkenswerte Errungenschaft. Uber einen Zeitraum von nur dreiBig
Jahren haben umfassende Verdnderungen der sozialen, politischen und juridischen

16 Vgl. Boletin Oficial del Estado, »Otras disposiciones,
http://www.boe.es/boe/dias/2005/08/08/pdfs/A27817-27822.pdf (13.8.2017).

17 Vgl. Phil Stewart, »Pope likens jsaving« gays to saving the rainforest«, Reuters,
22.12.2008, http://uk.reuters.com/article/idUKTRE4BL2FE20081222 (14.8.2017).

18 Vgl. Agenzia Fides, »Same sex »marriage« is another step towards the total destruction of
the institution of the family, the most valuable heritage of all peoples and all humanity« ,
2.5.2005, http://www.freerepublic.com/focus/f-religion/1396479/posts (14.8.2017).

19 Vgl. Helene Zuber, »The battle of the »Theocons«« , Spiegel Online International, 3. Juli
2008, http://www.spiegel.de/international/europe/0,1518,540095,00.html (14.8.2017).

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Strukturen stattgefunden, was einen wichtigen Bestandteil der Loslosung vom Fa-
schismus darstellte. Tausende Paare haben geheiratet und es ist kein Zufall, dass viele
von ihnen unterschiedlicher Staatsangehorigkeit sind.?’ Die gleichgeschlechtliche
Ehe hat die Gesellschaft dazu gezwungen, die Natiirlichkeit des »heterosexuellen Im-
perativs« in Frage zu stellen. Die Unterminierung der Heterosexualitit entlarvt dieses
Vorurteil und macht es von einer Gegebenheit zu einem Kampfplatz.

Obwohl die Einfiihrung der gleichgeschlechtlichen Ehe in einer gewissen Art und
Weise die hegemoniale Heteronormativitét zu beeinspruchen vermag, wére es den-
noch der wichtigste gegenhegemoniale Schritt, die staatliche Ehe {iberhaupt abzu-
schaffen. Butler argumentiert, dass »[d]ie jiingsten Bemiihungen zur Forderung der
Lesben- und Schwulenehe [...] ebenfalls eine Norm [fordern], die solche sexuellen
Arrangements illegitim und verwerflich zu machen droht, die sich der Norm der Ehe
weder in ihrer existierenden noch in ihrer reformierbaren Form fiigen (MG: 15). Die
Herausforderung liegt darin, dem homophoben Widerstand gegen die LGBT*IQ-
Eheentgegenzutreten, ohne dabei die Norm der Ehe als die bestmogliche soziale Ver-
bindungsform fiir queere Liebesbeziehungen hinzustellen. Butler vertritt die Auffas-
sung, dass »[e]in kritisches Verhéltnis zu dieser Norm [...] die Entkopplung jener
Rechte und Pflichten [beinhaltet], die derzeit mit der Ehe verbunden sind« (MG:
15f.), sodass diejenigen, die ihr Sex- und Liebesleben aulerhalb der Bande der Ehe
flihren, nicht entrechtet werden.

GEGENHEGEMONIALE ARTIKULATION, SUBVERSION
UND HANDLUNGSMACHT

Wir haben bereits Mimikry als Widerstandstrategie gegen eine heteronormative Ehe-
politik ins Spiel gebracht. Bhabhas Begriff der kolonialen Mimikry ist dabei von
Luce Irigarays Konzeption der Gendermimikry beeinflusst. Irigaray argumentiert,
dass Frauen Weiblichkeitsnormen im Zuge einer notwendigen Maskerade mimen
(vgl. Irigaray 1985: 27, 62, 84, 134, 148). In einer von ménnlichem Begehren kolo-
nisierten Welt unterwerfen sich Frauen Geschlechternormen, um zu iiberleben. Die
Mimikry erlaubt es Frauen unter diesen Bedingungen, von einer »aufgezwungenen
Mimesis« zu einem weiblichen Mimen iiberzugehen, das keinen erkennbaren Refe-

20 Laut Daten des spanischen nationalen Statistikinstituts zu gleichgeschlechtlichen Ehe-
schlieBungen gab es zwischen Juli und Dezember 2005 »im Vergleich zu heterosexuellen
Ehen doppelt so viele gleichgeschlechtliche EheschlieBungen mit einem auslédndischen
Ehepartner« (Platero 2007: 335). Obwohl es sich dabei um eine signifikante Zahl handelt,
analysiert Platero sie nicht weiter.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 139

renten hat. Irigaray ist der Ansicht, dass Frauen die Normen, denen sie sich widerset-
zen, von innen her bekdmpfen miissen. Durch die Taktik der Mimesis wird das, was
unsichtbar bleiben hitte sollen, entlarvt (vgl. Irigaray 1985: 76).

Die Bekdmpfung représentativer Weiblichkeitsnormen durch die subversive
Ubertreibung stereotyper weiblicher Korperbilder, d.h. ein undoing by overdoing
wurde in (postkolonialen) feministischen Kreisen mit einer gewissen Skepsis be-
dacht. Einige befiirchten, dass derartige ironische Nachahmungen letztlich nur dazu
dienen, diese Stereotypen zu verstirken. Demzufolge wiren Dykes nur schlechte
Schauspielerinnen, die ihre Parts vermasseln, wihrend die Frauen, die den Ge-
schlechternormen erfolgreich entsprechen, dafiir belohnt werden.

In ihrer aufschlussreichen Analyse argumentiert Anne McClintock, dass Irigaray
mit ihrer Proklamation der Mimikry als einer essentiell weiblichen Strategie Gefahr
lauft, Genderbinarititen erneut Geltung zu verschaffen und dass sie zugleich das Prob-
lem der »Rasse« vollig aus den Augen verliert (vgl. McClintock 1995: 62). McClintock
verweist auch darauf, dass Bhabha seinerseits Irigarays Verstdndnis von Mimikry als
einer geschlechterspezifischen Subversionsstrategie auler Acht l4sst. In seiner Analyse
der kolonialen Mimikry sind alle Protagonisten Ménner. Bhabhas »geschlechtslose Mi-
mikry« (McClintock 1995: 64) ignoriert auch die Kategorie der Klasse und nimmt aus-
schlieBlich die »Rasse« in den Blick. Als eine vordringlich ménnliche Widerstandstra-
tegie bestérkt sie aufs Neue die Ménnlichkeit als die unsichtbare Norm postkolonialen
Diskurses (vgl. McClintock 1995: 64). Dadurch gerét die Mimikry auch als eine effek-
tive koloniale Kontrollstrategie in den Blick, die hegemoniale Begehrensordnungen
verstirken kann anstatt sie zu durchbrechen (vgl. Moore-Gilbert 1998: 181).

In einer dhnlichen Weise kann auch die Praxis der gleichgeschlechtlichen Ehe-
schlieBung die hegemoniale Ordnung stirken. Auch wenn die Ehe flir bestimmte
Queers eine Option darstellt, handelt es sich dabei immer noch um eine Verbindung
zwischen ausschlieBlich zwei Menschen. Dies ist weiterhin nicht verhandelbar. Und
obwohl gleichgeschlechtliche Ehen als Parodien ihrer heterosexuellen Widerparts ge-
lesen werden koénnen, fiihlt sich die Mehrheit so lange bestdtigt, wie die Privilegien
nur denen zugestanden werden, die der Norm in ihrer gegenwartigen Form zustim-
men. In diesem Sinn wurden Organisationen, die sich fiir Homosexuellenrechte ein-
setzen, vermehrt dafiir kritisiert, dass sie nur flir Inklusion und Akzeptanz innerhalb
neoliberaler 6konomischer und politischer Systeme kdmpfen — und zwar auf Kosten
derer, denen es nicht moglich ist oder die sich dagegen verwehren, Teil der hegemo-
nialen Ordnung zu sein. Dies hat eine Form der »sexuellen Subalternitét« (Kapur 2005)
zur Folge, die es bestimmten von der Norm abweichenden Subjekten verunmdglicht,
in gegenhegemoniale Ordnungen einzutreten. Wenn Subalternitit zum Ausschluss aus
der Hegemonie fiihrt, dann konnen diejenigen, die nicht an der Transformation der He-
teronormativitét teilzunehmen vermdgen, als »sexuelle Subalterne« gesehen werden.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Die Politik von queerenRechte wird zunehmend von Konservativen instrumenta-
lisiert, die Reproduktion in homosexuellen Beziechungen gutheif3en, weil dadurch im-
mer nach wie vor die Bedeutung der Familie als einer Institution hochgehalten wird,
wihrend diejenigen marginalisiert werden, die sich der Polyamorie »hingeben« und
die Mononormativitdt sowie die Institutionalisierung von Sex- und Liebesbeziehun-
gen beeinspruchen. Die Politik der gleichgeschlechtlichen Ehe kann von der hege-
monialen Heteronormativitit immer noch toleriert werden, da es dabei blo3 um 6ko-
nomische und sexuelle Gerechtigkeit fiir eine vergleichsweise kleine gesellschaftli-
che Gruppe geht. Die Umkehrung des feministischen Slogans »Das Private ist poli-
tisch« in die Wendung, dass das Politische »nur privat« sei, scheint der Politik gleich-
geschlechtlicher Ehe zugrunde zu liegen, wobei »die Notwendigkeit zu rebellieren«
»stillschweigend einer Sehnsucht, dazuzugehdren, gewichen ist« (Sullivan, zit. n. Po-
likoff 2008: 57). Hieran zeigt sich, dass gegenhegemoniale Widerstandsstrategien
zahnlos werden, sobald sie in eine rigide konservative Logik einbezogen werden. Wir
miissen uns also von der Vorstellung distanzieren, dass jede LGBTIQ-Politik gegen
die hegemoniale Heteronormativitdt gerichtet ist.

EUROAMERIKANISCHE QUEER STUDIES
>PROVINZIALISIEREN(«

Wie jiingere Forschungen im Bereich der Queer Studies gezeigt haben, wurden die
Gesetze zur gleichgeschlechtlichen Ehe und zur eingetragenen Partnerschaft zuneh-
mend als Kennzeichen européischer kultureller Reife und Toleranz instrumentalisiert.
Dies kommt gelegen, um die Rolle Europas im Kolonialismus herunterzuspielen —
denn in den meisten heutigen postkolonialen Léndern war die Homosexualitét erst
withrend der Kolonialherrschaft kriminalisiert worden.?' Die Beurteilung der »sexu-
ellen Toleranz« postkolonialer Migrant*innen im Zuge der Einfiihrung von Staats-
biirgerschaftstests in mehreren europdischen Staaten wie den Niederlanden und
Deutschland stellt in diesem Zusammenhang ein weiteres vielsagendes Beispiel dar.
Diese Tests tiberpriifen die Fihigkeit von Migrant*innen, sich europdischen Normen
und Werten anzupassen. In den Niederlanden zeigt man Migrant*innen ein Foto von
zwei Minnern, die sich kiissen, und bewertet ihre Reaktion. In einigen deutschen
Bundesldndern war eine der Fragen an die Bewerber*innen, wie sie reagieren wiir-

t.22

den, wenn sie herausfianden, dass ihr Sohn schwul ist.** Bezeichnenderweise wurde

21 Dies zeigt beispielsweise der Abschnitt 377 des indischen Strafgesetzbuchs, der auch als
»Gesetz zu unnatiirlichen Sexualpraktiken« (Unnatural Sexual Practices Act) bekannt war
und 1860 in Britisch-Indien eingefiihrt wurde.

22 Diese Frage wurde mittlerweile gestrichen.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 141

dieser Integrationstest von der grofiten deutschen LGBT-Rechte-Gruppe, dem LSVD,
unterstiitzt. Damit wurden Migrant*innen unter den Generalverdacht der Homopho-
bie gestellt. Analog dazu wird in vielen westlichen Medien regelmiBig tiber die Ver-
folgung von queeren und anderen sexuellen Minderheiten in Landern wie dem Iran
berichtet. Eine rassistische und imperialistische Queer-Politik, die die »sexuell auf-
geklarte und moderne« Selbstdarstellung des Westens im Gegensatz zu dem »sexuell
unterdriickten« und »unemanzipierten« Anderen unterstiitzt, fiigt sich in das paterna-
listische Rettungsnarrativ, demgemaB — frei nach Spivak — die »weilen Queers ver-
suchen, die braunen Queers vor den braunen Heteros zu retten« (vgl. Spivak 1988: 92).

Die Politik der Homonormativitét {ibt somit auch jenseits der Grenzen des Wes-
tens Einfluss aus und beansprucht durch eurozentrische Queer-Politik transnationale
Geltung. Dabei ist es dennoch wichtig, die Gefahr hervorzuheben, die darin liegt, den
kritischen Fokus nur auf den queeren Imperialismus zu legen und dabei die heterose-
xistische Gewalt zu ignorieren, die viele Queer-Personen im globalen Siiden erleiden.
Als Mahmud Ahmadinedschad im Anschluss an seinen Vortrag an der Columbia Uni-
versity im Jahr 2007 auf die Verfolgung von Queer-Personen im Iran angesprochen
wurde, antwortete er, dass es im Iran keine solchen Leute gebe. Das Publikum be-
gegnete seiner Antwort mit unglaubigem Geléchter, auf das er nur mit einem vielsa-
genden Licheln reagierte.”® Ein anderes Beispiel dafiir, wie verschiedene hegemoni-
ale Ordnungen miteinander verbunden sind und einander wechselseitig legitimieren,
sind die Anstrengungen in Uganda (die auch von der US-amerikanischen evangeli-
kalen Kirche unterstiitzt wurden), ein Anti-Homosexualitdtsgesetz einzufiihren, das
darauf abzielt, die Kriminalisierung von Homosexualitit auszuweiten, wobei auf
»besonders schwere Fille« von Homosexualitit die Todesstrafe stehen soll.*

Die euroamerikanische Queer-Theorie und Queer-Politik hat kiirzlich eine Wende
hin zur verstarkten Inblicknahme der Diaspora nicht-weiler Queers vollzogen, die
einerseits einem »Homonationalismus« ausgesetzt sind (vgl. Puar 2007) und ande-
rerseits geradezu als Vorreiter*innen einer utopischen Zukunft und einer queeren
Weltordnung gesehen werden (vgl. Mufioz 2009). Die Darstellung diasporischer
nicht-weiBer Queers als bloBer »Opfer« eines Queer-Imperialismus verschleiert ihre
privilegierte Position im transnationalen Gefiige.”® Dariiber hinaus verdinglicht die

23 Vgl. Youtube.com, »Ahmadinejad on the treatment of women and homosexuals«,
http://www.youtube.com/watch?v=xou92apNN4o&feature=related (15.8.2017).

24 Gay Rights Uganda, http://www.gayrightsuganda.org/ (12.12.2010).

25 Der Umstand, dass die européische Migrationspolitik nach wie vor kolonialen Mustern
folgt, und die Erfahrungen von Rassismus und Diskriminierung, die einen intrinsischen
Bestandteil des tiglichen Lebens queerer Migrant*innen darstellen, sind dringliche Prob-
leme, die skandalisiert werden miissen. Zugleich gilt es die politischen Spezifika verschie-
dener Orte wie den Interessenskonflikt zwischen den Kdmpfen im globalen Norden und im
globalen Siiden ernst zu nehmen.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Wahrnehmung von nicht-weiflen Queers als Vorreiter*innen einer Queer-Emanzipa-
tion diese als »Orte der Differenz«, womit auch eine Verleugnung der diffizilen Rolle
postkolonialer diasporischer Subjekte zur Stiitzung neokolonialer Strukturen einher-
geht (vgl. Dhawan 2007). In den euroamerikanischen Queer Studies und deren Queer-
Politik neigt man dazu, ihre eigenen Interessen und ihre Kritik zu universalisieren,
wodurch beispielsweise auch dann, wenn man den »amerikanischen sexuellen Exzep-
tionalismus« (Puar 2007: 2) bekdmpft, der »amerikanische akademische Exzeptiona-
lismus« bekriéftigt wird. Zudem nehmen sich die im »Westen« lebenden nicht-weiflen
Queers als Norm fiir den »Rest« der Welt wahr. Wir haben es also mit einer gewissen
Monopolisierung von Handlungsmacht derer zu tun, die Biirger*innen der Ersten Welt
sind und iiber harte Wahrung verfiigen, wodurch sie es sich leisten konnen, »pragmati-
sche« Politiken zugunsten »radikalerer« Interventionen zuriickzuweisen. Puar etwa
sieht die Homo-Ehe als »eine Forderung, die der Wiedereinsetzung weiller Privilegien
und Rechte« sowie »damit einhergehender staatsbiirgerlicher Privilegien« (Puar 2007:
29f.) dient. Sie nimmt dabei jedoch nur den euro-amerikanischen Kontext in den Blick
(vgl. Puar 2007: 20) und erwéhnt kein einziges Mal etwa die Lage in Siidafrika. Dariiber
hinaus liegen ihre Behauptungen auch quer zu den Verhéltnissen in Spanien, da dort die
meisten gleichgeschlechtlichen Ehen zwischen Angehdrigen verschiedener Staaten ge-
schlossen werden und nicht-weifle Queers durch die EheschlieBung in den Genuss von
Privilegien kommen, die mit der Staatsbiirgerschaft einhergehen.

Die »Provinzialisierung« oder »Deuniversalisierung« euro-amerikanischer
Queer-Theorie und -Politik stellt ein dringliches Anliegen dar. Dabei handelt es sich
um eine zugleich notwendige und unmdogliche Aufgabe, da diese Theorien sowohl
unverzichtbar als auch ungeeignet sind, um die Realitdten in der Dritten Welt zu ver-
stehen (vgl. Chakrabarty 2000). Antirassistische Bewegungen im globalen Norden
stehen zwar in Verbindung mit den Entkolonialisierungsprozessen im globalen Sii-
den, fiigen sich aber nicht bruchlos in sie €in.* In den meisten Lindern des globalen
Siidens kdmpfen queere Aktivist*innen und Theoretiker*innen um die verfassungs-
maiBige Anerkennung sexueller Rechte wie das Recht auf gleichgeschlechtliche Ehe-

26 Spivak gibt hierzu einen wichtigen Hinweis: »Wenn man das Problem der »Rasse« nur als
ein Problem der Hautfarbe begreift, dann verkennt man, dass der einzige Austragungsort
dieser Problematik die sogenannte weifle Welt ist, und zwar solange, wie man das Problem
darin verortet, dass es um Schwarze geht, die in die weille Welt eintreten und unter deren
ethnischen Gesetzen in ihr leben wollen. Dadurch iibersehen wir den Umstand, dass in
vielen Landern, die man der Dritten Welt zurechnet, ein hohes Ausmal an 6konomischer
und sexueller Repression herrscht, und zwar nicht zuletzt im Kontext einer Zusammenar-
beit zwischen Komprador-Kapitalist‘innen und der weilen Welt. Die internationale Ar-
beitsteilung unterscheidet nicht zwischen guten Weilen, schlechten Weilen und Schwar-
zen. Ein bloBer »chromatistischer< Fokus auf die Hautfarbe, der extrem weit verbreitet ist,
macht uns blind firr diese spezifische Thematik.« (Spivak 1990: 126)

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 143

schlieBung, auch wenn dies im globalen Norden als eine Appeasement-Politik dis-
kreditiert wird. Und auch wenn das Recht nicht automatisch fiir Gerechtigkeit sorgt,
kann man Rechte nicht nicht haben wollen (vgl. Kapur 2005: 37). Daher miissen die
Argumente gegen die gleichgeschlechtliche Ehe, die diese als ein stereotypisches Be-
gehren nach Assimilation in einen »korrumpierten Mainstream« darstellen, die
Kéampfe historisieren und kontextualisieren, wobei es auch keine »natiirlichen« Alli-
anzen zwischen der (schwarzen oder weillen) Queer-Politik im globalen Norden und
den queeren Kédmpfen um sexuelle Gerechtigkeit im globalen Siiden gibt. Anstatt
nicht-weifle Queers hochzustilisieren, bevorzugen wir die Gramscis und Spivaks Po-
litik der Anerkennung des (eigenen) Verstricktseins in hegemoniale Ordnungen. Mit
Spivak wenden wir uns gegen jede romantische Form von Handlungsmacht und dis-
tanzieren uns von einem »bequemen urbanen Radikalismus« (Spivak 2007: 175), der
sich als antikolonialer Widerstand verkauft.

NORMATIVITAT QUEER-POLITISCH AUSHANDELN

Nach Gramsci ist die proletarische Gegenhegemonie auf die Bildung von Allianzen
angewiesen, weswegen sie ihre »Vorurteile« gegeniiber anderen Gruppen iiberwin-
den muss. Die Zivilgesellschaft bietet den beherrschten Gruppen die Moglichkeit,
gegenhegemoniale Bewegungen zu organisieren und so neue Interessensverbindun-
gen zu formen. Politische Kdmpfe miissen nach Gramsci wesentlich damit einherge-
hen, die Hegemonie in eine Krise zu stiirzen. Dazu miissen sich die Beherrschten zu
einer Klasse erheben, die dazu in der Lage ist, ihre Verbiindeten zu fithren, indem sie
iiber ihre partikularen wirtschaftlichen Interessen hinaus intellektuelle und morali-
sche Fithrung {ibernimmt und mit diversen gesellschaftlichen Kréften Allianzen und
Kompromisse eingeht. Gramsci nennt diese Vereinigung gesellschaftlicher Kréfte in
Ankniipfung an den franzdsischen Philosophen und Syndikalisten Georges Sorel ei-
nen »geschichtlichen Block« (Gramsci: GH, Bd. 5, H. 8, §182). Er schlédgt zwei Stra-
tegien zur Bekdmpfung der Hegemonie vor, ndmlich den »Bewegungskrieg« und den
»Stellungskrieg« (Gramsci: GH, Bd. 4, H. 7, §16). Der Bewegungskrieg besteht in
einer direkten Konfrontation mit dem staatlichen Zwangsapparat, wihrend im Stel-
lungskrieg der politische Kampf durch Boykott, passiven Widerstand und einen or-
ganischen Verinderungsprozess mittels Bildung gefiihrt wird.?” Gramsci verweist da-
rauf, dass »die Wiederholung [ ...] das wirksamste didaktische Mittel [ist], um auf die
Volksmentalitiit einzuwirken« (Gramsci 1967), d.h., um die Zustimmung der Massen

27 Gramsci weist darauf hin, dass »Gandhis passiver Widerstand [...] ein Stellungskrieg« ist
(Gramsci: GH, Bd. 1, 178), auch wenn er ihn an anderer Stelle als naiv und religios ver-
bramt kritisiert (vgl. Gramsci: GH, Bd. 4, 769).

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

zur Autoritdt der herrschenden Klasse zu unterminieren und eine Gegenhegemonie
durch »passive Revolution« zu etablieren.”®

Gramsci gibt zu bedenken, dass die dkonomische Krise nicht automatisch die
ausgebeuteten Klassen dazu bringen wird, zu revoltieren. Genausowenig wird sie die
Herrschenden entmachten. Diese werden ihrerseits »die Verteidigungslinien auch un-
ter Triimmern nicht« verlassen (Gramsci: GH, Bd. 7, H. 13, §24). Demgegeniiber
spricht sich Gramsci fiir die »passive Revolution« als gegenhegemoniales Mittel aus,
das keine plotzlichen, sondern graduelle Transformationen der gesellschaftlichen
Verhiltnisse nach sich zieht. Diese Verdnderungen machen sich vor allem subtil be-
merkbar, sodass sie als »organische« Fortentwicklungen der Gesellschaft erscheinen.

Vor diesem Hintergrund kann die gleichgeschlechtliche Ehe als eine Art »passiver
Revolution« gelesen werden, die die Ehe- und Familienideale schrittweise transfor-
miert. Der berithmte Prozess Thompson vs. Kowalski in den USA fiihrt die Komplexitit
der Thematik von Eherechten und Fiirsorgepflichten vor Augen, in der es schwierig ist,
eine eindeutige Position fiir oder gegen die gleichgeschlechtliche Ehe zu beziehen.
Sharon Kowalski hatte 1983 einen Autounfall, von dem sie schwere korperliche und
neurologische Verletzungen davontrug (vgl. Polikoff 2008: 46). Obwohl sie bereits vier
Jahre lang mit ihrer Partnerin Karen Thompson zusammengelebt hatte, wurde Thomp-
son sowohl vom Krankenhaus als auch von Kowalskis Vater, der gerichtlich bestellte
Vormund, nicht gestattet, ihre Partnerin zu besuchen. Obwohl Sharon selbst in der Folge
ihren Willen zum Ausdruck brachte, bei ihrer Partnerin zu leben, sorgten die Gerichte
dafiir, dass die Entscheidung des Vaters aufrecht blieb (vgl. Polikoff 2008: 46f.). Der
darauffolgende Gerichtsprozess wurde von feministischen, lesbischen und Behinder-
tenrechtsorganisationen unterstiitzt und zog sich iiber acht Jahre hin. Der damalige Ge-
schiftsfithrer der LGBT-Organisation Lambda Legal betonte, dass dieser Fall »die
Dringlichkeit der Einfiihrung gleichgeschlechtlicher Ehe bewies« (Polikoff 2008: 57).

In seiner Diskussion des Kowalski-Fall zeigt McRuer auf, dass »heterosexuell
geprigte Ideologien des Zusammenlebens« (McRuer 2006: 102) und die normalisie-
rende Institution der Ehe im Dienste der »Entwicklung gesunder Identitéten, Prakti-
ken und Bezichungen« stehen (McRuer 2006: 89). Zugleich ist der Fall ein gutes
Beispiel fiir die Vermengung von Fragen der Heterosexualitit, der Nicht-Behindert-
heit und des Zusammenlebens wie auch fiir ein alternatives Modell des Héuslichen,
in dem »die Neigung zu heiraten sich potentiell zugunsten der Behindertenrechte aus-
wirkt« (McRuer 2006: 85). Thompson gewann den Prozess gegen die Kowalskis und
Sharon lebt nun mit ihr und ihrer neuen Partnerin unter einem Dach. Wie McRuer
zusammenfasst, handelt es sich dabei »um eine ziemlich queere Hausgemeinschaft,

28 Diesen Begriff hat Gramsci in der Zwischenkriegszeit in Italien entwickelt, um eine im
Gegensatz zu der gewaltsamen bolschewistischen Revolution in Russland praktikablere
Form der Revolution zu beschreiben.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 145

die vermeintlich zeigt, dass Queerness in ihrer bedenklichsten Bedeutung Behinde-
rung nach sich ziehen kann, und dass umgekehrt die Behinderung zu Queerness fiih-
ren kann« (McRuer 2006: 102).

Anstatt den Kampf um Eherechte als konservative Geste zuriickzuweisen, liegt
die zentralere Aufgabe der Queer-Politik vielleicht darin, abweichenden Formen von
Sex- und Liebesbeziehungen zur Hegemonie zu verhelfen. Wenn, wie Laclau und
Mouffe argumentieren, Hegemonie sich in einem von antagonistischen Artikulation-
spraktiken durchfurchten Feld konstituiert, in dem »Interessen« im Représentations-
prozess selbst hergestellt werden, dann geht es im politischen Kampf nicht einfach
darum, die vorgegebenen Interessen partikularer Gruppen zu verwirklichen (vgl.
Laclau/Mouffe 1985). Vielmehr geht es darum, der Kontingenz und Heterogenitét
queerer Politik Rechnung zu tragen. Wenn >gegenhegemoniale< Gruppen zu Repri-
sentanten einer Gemeinschaft werden und deren Interessen verfolgen, dann miissen
sie mogliche Konflikte mitbedenken, die diese Interessen fiir jene mit sich bringen,
die dieser Gruppe nicht angehoren. So ist beispielsweise, wie bereits erwdhnt, die
Politik nicht-weiBer Queers im globalen Norden nicht automatisch mit jener im glo-
balen Siiden verbunden. Der Queer-Politik geht es darum, die Unsichtbarkeit und die
Ausschliisse abweichender Sexualitdten in gesellschaftspolitischen Strukturen her-
auszustellen. Ziel ist es, den Bereich des Legitimen auf abweichende Subjekte aus-
zudehnen, indem man deren Interessen reprasentiert. Paradoxerweise hat, wie Butler
deutlich macht, Reprisentation nur dann einen positiven Wert fiir die Queer-Politik,
wenn die Produktionsweisen von Subjektivitdt wie auch die Repréasentationsprozesse
selbst bestdndig problematisiert werden (vgl. Butler 1999: 3f.). Das heifit auch, dass
es nicht ausreicht, danach zu fragen, wie queere Interessen umfassender représentiert
werden konnen. Noch wichtiger ist es ndmlich zu analysieren, wie die Kategorie
»Queer«, das Subjekt queerer Politik, durch gerade die diskursiven Strukturen her-
vorgebracht und beschrankt wird, von denen man sich Emanzipation verspricht.

Um auf das Problemfeld der Politik gleichgeschlechtlicher Ehe zuriickzukom-
men: Die Frage lautet, ob sie zu einer homonormativen Hegemonie beitragt. Wére
das eine Hegemonie des Gegenhegemonialen? Es ist wichtig festzuhalten, dass sich
die proletarische Hegemonie nach Gramsci von der biirgerlichen Hegemonie unter-
scheidet®” — eine wichtige Unterscheidung, die leider von einigen Queer-Theoreti-
ker*innen iibersehen wurde, die die gleichgeschlechtliche Ehe als die bloBe Aneig-
nung von Privilegien durch »unkritische« Queers sehen. Der wesentliche Unterschied
ist, dass die Handlungsmacht der Subalternen darin besteht, Macht zu entlarven, wéh-
rend die Herrschaft (domination), um sich zu erhalten, ihre Macht verschleiert. Be-
merkenswerterweise argumentiert Gramsci nicht fiir die Bewahrung subalterner

29 Analog weist auch Duggan die Gleichsetzung von Homonormativitat und Heteronormati-
vitdt zuriick.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Riume; vielmehr geht es ihm in seinem politischen Projekt um eine »Uberwindung
von Subalternitit« (undoing subalternity) durch die Einschreibung (insertion) der
Subalternen in die Hegemonie.*

Nach Gramsci ist die Hegemonie nicht notwendig bose oder unmoralisch. Um-
gekehrt heift eine Position »auBlerhalb« der Hegemonie nicht, dass man fromm oder
unschuldig ist. Das wire eine christliche Sichtweise auf die Politik, wenn man glau-
ben wiirde, dass die Unterdriickten automatisch bessere Menschen seien. Es geht
nicht darum, jene zu feiern oder zu romantisieren, die nicht Teil der hegemonialen
Ordnung sind, sondern darum, sich in die Hegemonie einzuschalten. Hegemonie ist
nicht zu vermeiden, sondern zu erringen.

Folglich sollte die Forderung nach Eherechten fiir gleichgeschlechtliche und
Transgender-Paare nicht als eine einfache Stabilisierung der traditionellen Form der
Ehe angesehen werden. Vielmehr konnte sie eine Transformation des Partnerschafts-
ideals bewirken. Wenn Wertkonservative befiirchten, dass gleichgeschlechtliche
Ehen zu solch katastrophalen Konsequenzen wie dem Ende der Menschheit fiihren
konnten, sollten Queer-Aktivist*innen genauer die Mdglichkeiten gegenhegemonia-
ler Artikulation durch die Beeinspruchung der »Heiligkeit« und der Privilegien der
Ehe ins Auge fassen. Wenn, wie Bhabha gezeigt hat, die Mimikry zugleich eine Un-
terwerfungs- und eine Tarnungsstrategie darstellt (vgl. Bhabha 1994: 88-90), dann
geht es darum, »gleichzeitig Moglichkeitsrdume zu erdoffnen und Schwierigkeiten zu
bereiten« (Bhabha 1995: 110). Mimikry ist nicht nur Nachahmung, sondern auch Pa-
rodie. Sie ist nicht nur Neuaneignung und Neuinterpretation, sondern auch Fehlaneig-
nung, Fehlinterpretation, Fehliibersetzung und Verfremdung. Die heteronormative
Ehe wird dadurch parodiert, dass sie gemimt wird. Auch wenn die gleichgeschlecht-
liche Ehe subversives Potential in sich birgt, insofern sie den heteronormativen Im-
perativ entnaturalisiert, so stellt sie flir die Queer-Politik doch nicht einfach ein » Werk-
zeug direkter Aktion« (Chambers/Carver 2008: 153) dar. Im Geiste Gramscis muss der
Kampf um soziale Verdnderung die schwierige Aufgabe iibernehmen, den Stellungs-
krieg zu gewinnen, in dem emanzipatorische Ideen und Praktiken an die Stelle einer
repressiven Ideologie treten. Dabei gilt es Stuart Halls Warnung im Hinterkopf zu be-
halten, dass Hegemoniebildung harte Arbeit ist (vgl. Hall 1996, vgl. auch Lipsitz 1988).

Zusammenfassend lésst sich festhalten, dass die Politik der gleichgeschlechtli-
chen Ehe eine zugleich effektive und risikoreiche Strategie bildet, die die »normati-
ven Dilemmata« queerer postkolonialer Politik offenlegt. Sie bietet die Moglichkeit,
die Unantastbarkeit der heterosexuellen Ehe herauszufordern, sie stellt die Normati-

30 In einer dhnlichen Richtung bemerkt Spivak: »Kein/e Aktivist/in will die Subalternen am
Ort der Differenz belassen. [...] Man gibt den Subalternen keine Stimme, [...] sondern man
kampft gegen die Subalternitét.« (Spivak 1992: 46)

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 147

vitét iiblicher Verwandtschaftsstrukturen in Frage und sie macht die normative Ge-
walt der traditionellen Ehe sichtbar. Als Experiment eines anderen Lebens und als
Existenzweise, die hegemoniale Normen durchbricht, hat die gleichgeschlechtliche
Ehe dazu gefiihrt, dass die heterosexuelle Mehrheit das Monopol {iber eine ganze
Reihe an Privilegien verloren hat. Dariliber hinaus birgt sie die Moglichkeit, in der
Migrationspolitik des globalen Nordens einzugreifen, indem sie gleichgeschlechtli-
che und transsexuelle Partner*innen aus postkolonialen Landern die Erlangung von
Staatsbiirgerrechten ermdglicht. Wenn es der Politik der gleichgeschlechtlichen Ehe-
schlieBung gelingt, jene »dissidenten Stimmen« nicht zum Schweigen zu bringen, die
»die ungleichen Auswirkungen der Ehe auf »andere«< Individuen (Lesben, >Illegale,
Angehorige ethnischer Minderheiten usw.) in Frage stellen« (Platero 2007: 336),
dann bietet sie eine Gelegenheit zur Resignifizierung normativer Ordnungen.

Unsere Analyse zeigt, dass die gleichgeschlechtliche Ehe weder als eine an sich
gegenhegemoniale Praktik gelesen werden kann noch als etwas, das einfach zur Er-
haltung der hegemonialen Ordnung beitrdgt. Die Debatte um die gleichgeschlechtli-
che Ehepolitik problematisiert das Ideal der Familie und stellt zugleich eine Neube-
stimmung der Fiirsorgepolitik sowie eine Neuerfindung dessen, was Partnerschaft
heilen kann, zur Disposition. Zugleich stabilisiert sie die Vorstellung monogamer
Liebe und schliefit dadurch andere Lebensweisen von gleichen Partizipationsmog-
lichkeiten aus. Widerstand gegen die Heteronormativitét geht folglich mit dem Risiko
einher, »normative Gewalt« zu reproduzieren. Die Mimikry einer machtvollen Insti-
tution wie der der heterosexuellen Ehe kann unter bestimmten Umstdnden dazu ge-
nutzt werden, Gewalt gegen abweichende Andere zu legitimieren. Wie Ingraham
fesstellt, »erfordert die Storung der Art und Weise, in der das heterosexuelle Imagi-
nére die Heterosexualitdt naturalisiert und ihren Konstruiertheit iiber die Illusion der
Universalitdt verschleiert, eine systematische Analyse der Formen, in denen dieses
Imaginére historisch mit der Verteilung 6konomischer Ressourcen, kultureller Macht
und sozialer Kontrolle verzahnt ist« (Ingraham 1996: 169).

In diesem Sinn muss die Ausrichtung queerer Politik iiber die Einforderung se-
xueller Rechte hinaus erweitert werden und auch andere soziale Formen von Gewalt
bekdmpfen, wie etwa Armut, Imperialismus, die internationale Arbeitsteilung und
den globalen Kapitalismus. Wenn ein neuer geschichtlicher Block eine Gegenhege-
monie errichtet, die auf die Neuverteilung von Ressourcen abzielt und die Ideale der
Familie und der Nation transformiert, und wenn sie zugleich auf transnationale sexu-
elle und 6konomische Gerechtigkeit abzielt, dann wire dies wahrlich eine Hegemo-
nie, fiir die es sich zu kdmpfen lohnt.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

LITERATUR

Bhabha, Homi (1994): The Location of Culture. London: Routledge.

Bhabha, Homi (1995): »Translator translated: Interview with W. J. T. Mitchell, in:
Artforum 33 (7), 80-84, 110, 118-19.

Butler, Judith (1993): »Imitation and gender insubordination«, in: Abelove, Henry/
Halperin, Henry/Aina Barale, Michele (Hg.): Gay and Lesbian Studies Reader.
New York: Routledge, 307-20

Butler, Judith (1999): Gender trouble: Feminism and the subversion of identity. New
edition with a new preface. London: Routledge.

Chakrabarty, Dipesh (2000): Provincializing Europe: Postcolonial through and his-
torical difference. Princeton: Princeton UP.

Chambers, Samuel A./Carver, Terrell (2008): Judith Butler and political theory:
Troubling politics. London: Routledge.

Dhawan, Nikita (2007): »Can the subaltern speak German? And other risky ques-
tions: Migrant hybridism versus subalternity«, in: translate, ht tp://translate.eipcp.
net/strands/03/dhawan-strandsO1en (Zugriff 20.6.2010).

Duggan, Lisa (2003): The twilight of equality? Neoliberalism, cultural politics, and
the attack on democracy. Boston: Beacon Press.

Duggan, Lisa (2004): Holy matrimony! The Nation, March 15. http://www.thenation.
com/article/holy-matrimony (Zugriff 31.5.2010).

Eisfeld, Jens (2005): Die Scheinehe in Deutschland im 19. und 20. Jahrhundert. Ti-
bingen: Mohr Siebeck.

Foucault, Michel (2003). Society must be defended. New York: Picador.

Gramsci, Antonio (GH): Gefidngnishefte. Hg. von Klaus Bochmann und Wolfgang
Fritz Haug. 10 Bde. Hamburg: Argument 1991-2002.

Gramsci, Antonio (1967): Philosophie der Praxis. Eine Auswahl. Hg. und iibers. von
Christian Riechers. Frankfurt/M.: Fischer 1967. Ausziige online: www.trend.info
partisan.net/trd1207/t031207.html (Zugriff 1.9.2017).

Hall, Stuart (1996): »For Allon White: Metaphors of Transformation«, in: Morley,
David/Chen, Kuan-Hsing (Hg.): Stuart Hall: Critical Dialogues in Cultural Stud-
ies New York: Routledge, 287-305.

Ingraham, Chrys (1996): »The heterosexual imaginary: Feminist sociology and the-
ories of gender«, in: Seidmann, Steven (Hg.): Queer theory/sociology. Cam-
bridge: Blackwell Publishers, 168-93.

Ingraham, Chrys (2002): »Heterosexuality: It’s just not natural!«, in: Richardson, Di-
ane/Seidman, Steven (Hg.): Handbook of lesbian and gay studies. London: Sage
Publications, 73—82.

Irigaray, Luce (1985): This sex which is not one. Trans. Catherine Porter with Carolyn
Burke. Ithaca: Cornell UP.

Irigaray, Luce (1991): The Irigaray reader. Hg. von Maragaret Whitford. Oxford:
Basil Blackwell.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NORMEN — SUBJEKTE — GEWALT | 149

Kapur, Ratna (2005): Erotic justice: Law and the new politics of postcolonialism,
Postcolonial feminism law sexuality. Leiden: A. A. Balkema.

Kofman, Eleonore/Phizacklea, Annie/Raghuram, Parvati/ Sales, Rosemary (2000):
Gender and international migration in Europe: Employment, welfare and poli-
tics. New York: Routledge.

Laclau, Ernesto/Moutffe, Chantal (1985): Hegemony and socialist strategy: Towards
a radical democratic politics. London: Verso.

Lipsitz, George (1988): »The struggle for hegemony«, in: The Journal of American
History 75 (1): 146-50.

Marx, Karl (1844): »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie«, in: Karl Marx
und Friedrich Engels — Werke 1. Berlin 1976: Dietz, 378-91.

May, William E. (2004): »On the impossibility of same-sex marriage: A review of
Catholic teaching, in: National Catholic Bioethics Quarterly 4 (2), 303-16.
McClintock, Anne (1995): Imperial leather: Race, gender and sexuality in the colo-

nial contest. New York: Routledge.

McRuer, Robert (2006): Crip theory: Cultural signs of queerness and disability. New
York: New York UP.

Mesquita, Sushila (2011): Ban Marriage! Ambivalenzen der Normalisierung aus
queer-feministischer Perspektive. Wien: Zaglossus.

Mills, Catherine (2007): »Normative violence, vulnerability, and responsibility«, in:
Differences: A Journal of Feminist Cultural Studies 18 (2), 133-56.

Moore-Gilbert, Bart (1998): Postcolonial theory: Contexts, practices, politics. Lon-
don: Verso.

Muiioz, José Esteban (2009): Cruising utopia: The then and there of queer futurity.
New York: New York UP.

Pérez-Sanchez, Gema (2007): Queer transitions in contemporary Spanish culture:
From Franco to la movida. Albany: SUNY Press.

Pichardo Galan, José Ignacio (2004): »Same-sex couples in Spain: Historical, con-
textual and symbolic factors«, in: Digoix, Marie/Festy, Patrick (Hg.): Same-sex
couples, same-sex partnerships, and homosexual marriages: A focus on cross-
national differentials, Documents de Travail n°124. Paris: INED, 159-73.

Platero, Raquel (2007): »Love and the state: Gay marriage in Spain, in: Feminist
Legal Studies 15: 329-40.

Polikoff, Nancy D. (2008): Beyond (straight and gay) marriage: Valuing all families
under the law. Boston: Beacon Press.

Puar, Jasbir K. (2007): Terrorist assemblages: Homonationalism in queer times. Lon-
don: Duke UP.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): »Can the Subaltern Speak?«, in: Williams, Pat-
rick/Chrisman, Laura (Hg.): Colonial Discourse and Post-Colonial Theory.
Hemel Hemstead 1994: Harvester Wheatsheaf, 66—111.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1990): The post-colonial critic: Interviews, strategies,
dialogues. New York: Routledge.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | MARIA DO MAR CASTRO VARELA / NIKITA DHAWAN

Spivak, Gayatri Chakravorty (1992): »Interview with Gayatri Chakravorty Spivak.
New nation writers conference in South Africa by Leon de Kock, in: Ariel: A
Review of International English Literature 23 (3), 29-47.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): »Feminism and human rights«, in: Shaikh,
Nermeen (Hg.): The present as history: Critical perspectives on global power.
New York: Columbia UP, 172-201.

Stoler, Ann Laura (1995): Race and the education of desire: Foucault’s history of
sexuality and the colonial order of things. Durham: Duke UP.

Vos, Pierre de (2008): »A judicial revolution? The court-led achievement of same-
sex marriage in South Africa«, in: Utrecht Law Review 4 (2), 162-74.

Warner, Michael (1993): Fear of a queer planet. Minneapolis: Univ. of Minnesota
Press.

Winkler von Mohrenfels, Peter (2006): »Die gleichgeschlechtliche Ehe im deutschen
IPR und im europdischen Verfahrensrecht«, in: Sabih, Arken/Aynur, Yongalik
(Hg.): Festschrift fiir Tugrul Ansay. Alphen aan den Rijn: Kluwer Law Internati-
onal, 527-39.

14.02.2026, 07:23:31.


https://doi.org/10.14361/9783839438466-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

