
Simone de Beauvoirs Grammatik des Andersseins1

Toril Moi

1. Einführung: Anderssein und gelebte Erfahrung

»Die Frau ist das Andere« ist eine der zwei berühmtesten Aussagen von Beauvoir.

(Die zweite lautet: »Man kommt nicht als Frau zur Welt, man wird es.«) Allerdings

könnte der wohlverdiente Ruhm beider Thesen dazu beigetragen haben, dass der

volle Umfang von Beauvoirs Untersuchungen des Andersseins in den Hintergrund

gerückt ist. Tatsächlich bietet uns Beauvoirs Werk aus den 1940er Jahren etwas,

was wir als Grammatik des Andersseins bezeichnen können: Darin zeigt sie uns eine

Art Landkarte mit vier unterschiedlichen Wegen, wie das Konzept des Anderen

zur Anwendung kommen könnte.2 Dies ist wegweisend, wenn wir bedenken,

welche Schlüsselfunktion Begriffe wie Anderssein, Othering oder das Andere in zeit-

genössischen kritischenTheorien spielen. Richten wir unsere Aufmerksamkeit auf

Beauvoirs unterschiedlichen Umgang mit diesen Konzepten, werden wir solche

Termini mit größerer Klarheit, Schärfe und Fokus einzusetzen wissen.

Ichbeginnemit einemkurzenÜberblick: 1. In ihremerstenRomanL’Invitee (1943)

erforscht Beauvoir etwas, was ich als metaphysisches Anderssein bezeichnen möchte;

2. In ihrem Essay Pyrrhus und Cineas (1964a[1944]) und in ihrem Roman Das Blut der

Anderen (1963[1945]) untersucht sie die Vorstellung, dass die Anderen lediglich beson-

dere oder gewöhnlicheAndere sind.Hier liegt dieBetonungnicht auf demAnderen als

einer erschreckenden metaphysischen Figur, sondern als historisch verortete Mit-

Subjekte, deren Projekte auf unseren aufbauen (oder auch nicht). In Das andere Ge-

schlecht (1992a[1949]) gibt es zwei Konzepte des Andersseins; 3. Das erste nenne ich

absolutes Anderssein, was Beauvoir als einenmythologischen (das heißt ideologischen)

Begriff versteht; 4.Das zweite ist daswechselseitigeAndersseinoder schlichtWechselsei-

tigkeit.Währendersteres derUrsprung fürDasandereGeschlecht ist, stammt letzteres

aus Pyrrhus und Cineas.

1 Übersetzung von Christine Richter-Nilsson und Bo Magnus Nilsson.

2 Ich verwende den AusdruckGrammatik analog zuWittgenstein in Philosophische Untersuchun-

gen (Wittgenstein 2009: 119, 123, 146, 150–160).

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Differenz – Alterität – Otherness

Ich habe mir die Frage gestellt, ob ichWechselseitigkeit einfach als Variante von

besonderem Anderssein klassifizieren sollte. In Das andere Geschlecht betont Beauvoir

die Wechselseitigkeit zwischen den Geschlechtern als die unerlässliche Vorausset-

zung für die zukünftige Freiheit der Frau. In diesem Buch stehtWechselseitigkeit für

eine Kritik der Ideologie des absoluten Andersseins. In Pyrrhus und Cineas ist Gender

zwar keinThema, trotzdem könnte argumentiert werden, dass die Subjekte, die in

Das andereGeschlecht wechselseitige Beziehungen aufrechterhalten, tatsächlich Ver-

sionen des besonderen beziehungsweise gewöhnlichen Anderen darstellen, die in

Pyrrhus und Cineas behandelt werden. Gleichzeitig erhält das Konzept durch die Be-

tonung derWechselseitigkeit in Das andere Geschlecht eine neue, deutlich politischere

Dimension.

Konkrete, gelebte Erfahrung ist für Beauvoir immer der Ausgangspunkt aller

Untersuchungen des Andersseins. Das ist an sich schon interessant, weil es zeigt,

dass Beauvoir die Anschauung ablehnt, Philosophie wäre eine rein spekulative Un-

ternehmung. Sobaldwir uns die Verbindung zwischen gelebter Erfahrung und dem

Konzept des Andersseins vergegenwärtigt haben, wird es einfacher, die Logik von

Beauvoirs Sicht auf die Spannungen und Widersprüche der Situation von Frauen

im Patriarchat zu begreifen. Insbesondere hilft es uns zu verstehen, wieso sie be-

hauptet, Frauen seien keinesfalls nur Opfer eines sexistischen Systems. Im Gegen-

teil: Einige Frauen trügen zu ihrer eigenenUnterdrückung bei.Deshalb lautet eines

der beiden Leitworte im zweiten Kapitel vonDas andereGeschlecht: »Halb Opfer, halb

Mitschuldige, wie wir alle.« (Beauvoir 1992a: 332) [»Amoitié victimes, àmoitié com-

plices, comme tout le monde.«] (Beauvoir 1949: II: 2.)

2. Gelebte Erfahrung: Leben, Literatur, Philosophie

Beauvoirs Verständnis von Erfahrung gründet zwar auf der phänomenologischen

Tradition nach Edmund Husserl und Martin Heidegger, wurde aber in Frankreich

von Jean-Paul Sartre,MauriceMerleau-Ponty undBeauvoir selbst weiterentwickelt.

Wirwerden in einem zufälligenMoment an einem zufälligenOrt in dieWelt gewor-

fen. Die Wahrnehmung schenkt uns eine Welt: Sie lässt uns die Welt bewusstwer-

den. Ein Großteil von Beauvoirs Philosophie inDas andere Geschlecht will aufzeigen,

dass Frauen, wie alle anderen Menschen, Geschöpfe im stetigen Werden sind. In-

demwir auf unsereWahrnehmungen von Anderen und ihren Projekten inWechsel-

wirkung mit unseren eigenen reagieren, machen wir ständig etwas aus dem, was

dieWelt aus unsmacht.3 Laut Beauvoir wird dasmenschliche Subjekt also durch ei-

3 »Laut Beauvoir definiert sich eine Frau dadurch, wie sie ihre verkörperte Situation in derWelt

lebt, oder in anderenWorten, wie sie etwas daraus macht, was dieWelt aus ihr macht.« (Moi

2005: 72)

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Toril Moi: Simone de Beauvoirs Grammatik des Andersseins 45

nen Prozess der Ablagerung geprägt, bei dem stetig neue Schichten der Erfahrung

zu den alten hinzugefügt werden und somit unsere Auffassung von dem, was wir

sind, fortlaufend verändern. Anders ausgedrückt, jedes Subjekt, das auf die Welt

trifft, muss versuchen, seine Erfahrungen zu verstehen. Angesichts einer endlosen

Vielfalt von Situationen und Projekten wird die Subjektivität der Frauen so unter-

schiedlich seinwie die Sterne amHimmel; eine einheitlicheweiblicheErfahrung kann

es nicht geben. Allerdings sind Überschneidungen und Affinitäten möglich, in un-

terschiedlichenWeisen auf denselben sexistischenDruck zu reagieren.Diese Über-

schneidungen kann nur eine Untersuchung – oder eine Landkarte – der konkret

gelebten Erfahrung hervorbringen.

Einesmeiner Lieblingszitate von Beauvoir ist eine Zeile aus dem Jahr 1948.Dort

schreibt sie: »Es gibt keine Trennung zwischen Philosophie und Leben.« (Beauvoir

1948a: 12) Beauvoir begann mit dem Schreiben, um ihre eigenen Erfahrungen bes-

ser verstehen zu können. Schon als Studentin war Philosophie ein Weg für sie, das

Leben zu erfahren. Sie lebte ihre Ideen und dachte ihre Gefühle. Mit achtzehn Jah-

ren schrieb sie: »Ich lege Verstand inmeine Gefühle undmeine Spontanität inmei-

ne Vorstellungen.« [»Je mets la raison dans mes sentiments et ma spontanéité dans

mes idées.«] (Beauvoir 2008: 145) Über die Unterschiede zwischen ihr undMerleau-

Ponty nachsinnend,merkt sie an, »die Probleme, die ermit seinemHirn erlebt, lebe

ich mit meinen Armen und Beinen.« [»Ces problèmes quꞌil vit avec son cerveau, je

les vis avec mes bras et mes jambes.«] (Ebd.: 384)

ImRückblick auf ihr Leben notiert Beauvoir inAlles in allem, ihre »Freiheit« wäre

»die Treue, mit der ich immer mein ursprüngliches Vorhaben [project originel] ver-

folgt habe: Erkennen und Schreiben« (Beauvoir 1976: 36). [»Ma liberté […] a été la

poursuited’unproject originel, incessamment repris et fortifié: savoir et exprimer.«]

(Beauvoir 1970: 25)ErkennenundSchreiben: Die Formulierung verweigert sichden tra-

ditionellenAbgrenzungenzwischenLiteraturundPhilosophie,FühlenundDenken.

DieseVerweigerung ist grundlegend fürBeauvoirsVerständnis vonErfahrung.Dies

vorausgesetzt, so Beauvoir, entspringt Erfahrung nicht nur aus unseren Wahrneh-

mungen, sondern auch aus unseren Reaktionen darauf – gelebte Erfahrung ver-

schmilzt also Erkenntnis und Emotionen.

Selbstverständlich versuchen sowohl Literatur als auch Philosophie, menschli-

che Erfahrung zu verstehen, doch Beauvoir lehnte es ab, die Philosophie von den

Problemen des gewöhnlichen Lebens zu trennen. Sie glaubte auch, dass Literatur

verschiedeneWege ausdrückt,wie jene Probleme philosophisch relevant gelebt und

erfahren werden könnten. Folglich genügt es nicht, bloß Beauvoirs philosophische

Essays zu lesen, um die gesamte Reichweite ihrer Philosophie zu entdecken. Wir

müssen auch Methoden finden, um ihre Romane und autobiographischen Schrif-

ten in ihrer philosophischen Eigenständigkeit zu erkennen. Beauvoir selbst weist

uns denWeg imzweiten Teil vonDasandereGeschlecht, das denTitelGelebteErfahrung

trägt, denn sie gründet ihre Analyse hauptsächlich auf Auszüge aus Prosa, Briefen

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Differenz – Alterität – Otherness

und Tagebüchern von Frauen. Indem sie jene Texte häufig und ausführlich zitiert,

zeigt sie uns dieWelt,wie Frauen sie in verschiedenen Lebenssituationen vorgefun-

den haben. Sie verleiht den Erkenntnissen undErfahrungen der Frauen philosophi-

scheWürde, indem sie die philosophischen Haltungen undWertvorstellungen auf-

deckt, die in der gelebten Erfahrung verkörpert werden. Auf diese Weise demons-

triert sie, dass es keine Trennung zwischen Philosophie und Leben gibt.

3. Ein Beispiel: L’Invitée oder Literatur als und mit Philosophie lesen

Bei seiner Erstveröffentlichung im Jahr 1943 wurde L’Invitée (Sie kam und blieb)4 als

metaphysischer Roman gepriesen. Von der Literaturwissenschaftlerin und Roma-

nistin Ann Jefferson habe ich gelernt, dass in Frankreich während der 1940er Jahre

intensiv über den Roman reflektiert wurde, besonders in der Zeit unter der deut-

schen Besatzung.5 Laut Jefferson waren die 1940er Jahre keine dogmatische Epo-

che. Es gab einen gewissen allgemeinen Konsens darüber, dass der Roman im Be-

griffwar,einneuesSchlüsselgenrezuwerden,einSchauplatz fürdieReflektionüber

die neue ästhetische Ära, die bereits alle kommen sahen, aber es gab keine vorherr-

schende Richtung und keine ausdrückliche Forderung nach radikalen formalen Er-

neuerungen. Viele Schriftsteller*innen und Intellektuelle der Zeit stellten fest, dass

sich der Schwerpunkt des Romans verschoben hatte: vom Realismus hin zur Phi-

losophie. Einige französische Kritiker*innen drückten den Wunsch aus, in Bildern

undmittels Figuren aus Fleisch und Blut denken zu dürfen, statt sich nur mit blut-

leeren Argumentationen auseinandersetzen zu müssen. Gewöhnlich gaben sie als

Beispiele für jene metaphysischen Romane die Werke von Dostojewski und Kafka

an, oder SartresDer Ekel und Camus’Der Fremde.

Es gab damals einenmehr oder weniger allgemeinen Konsens darüber, dass ein

philosophischer Roman nicht nur auf die bestehende Philosophie zurückgreifen

dürfe, sondern einen eigenen kreativen Beitrag zum Denken leisten müsste. In

Der Mythos des Sisyphos beispielsweise besteht Albert Camus darauf: »Die großen

Romanciers sind philosophische Romanciers.« (Camus 2000: 121) [»Les grands

romanciers sont des romanciers philosophes.«] (Camus 1965: 178) Die Aufgabe

der Philosophie wie auch der Literatur sei es, nicht »Erklärungen und Lösungen«

4 Ich ziehe es vor, den französischen Titel zu verwenden, weil dieser den Akt des Einladens

betont, der in diesem Roman von so zentraler Bedeutung ist.

5 Jefferson hat mich auf die faszinierende, von Jean Prévost herausgegebene, Spezialausgabe

der Zeitschrift Confluences hingewiesen, die dem Romanbegriff gewidmet ist (Prévost 1943).

Prévost war als Autor und Kritiker in der Résistance aktiv und veröffentlichte die Ausgabe

mitten in der Besatzungszeit. Er wurde 1944 in einem deutschen Hinterhalt getötet.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Toril Moi: Simone de Beauvoirs Grammatik des Andersseins 47

[»d’expliquer et de résoudre«] zu formulieren, sondern »Erfahrungen undBeschrei-

bungen« (Camus 2000: 114) [»d’éprouver et de décrire«] (Camus 1965: 94). Er stellt

fest: In großen philosophischen Werken »[verbindet sich] das abstrakte Denken

endlich wieder mit seinem Träger aus Fleisch und Blut.« (Camus 2000: 120) [»La

pensée abstraite rejoint enfin son support de chair.«] (Camus 1965: 178) In seinem

Essay Les romans de Sartre unterscheidet Blanchot zwischen Darstellung [»expositi-

on«] und Entdeckung [»découverte«] und betont, dass Literatur und Sprache sich als

ein Mittel zur Entdeckung anbieten muss und nicht als ein Mittel zur Darstellung

dessen, was bereits entdeckt worden ist (Blanchot 1995: 193).

Obwohl L’Invitée Ende 1943 während des Krieges veröffentlicht wurde,war es für

Beauvoir ein Vorkriegsprojekt, an dem sie von 1937 bis 1941 arbeitete. Die Handlung

setzt im Oktober 1938 ein, kurz nach dem Münchner Abkommen. Beauvoir erzählt

eine einfache Geschichte: Es geht um ein bürgerliches Paar, Françoise und Pierre,

die eine junge Frau namens Xavière einladen, ihr Leben in der Provinz hinter sich

zu lassenundzu ihnennachParis zukommen.Baldbildendiedrei einTrio.Dochdie

Sache nimmt ein böses Ende: Als Françoise erfährt, dass Xavière mit ihrem Freund

geschlafen hat, tötet Françoise Xavière.

L’Invitée setzt sich auf philosophischer Ebenemit dem Problem des Andersseins

auseinander. Françoise leidet unter einem schweren Solipsismus, das heißt, sie hat

Schwierigkeiten, die Existenz von anderen Menschen überhaupt wahrzunehmen.

Beauvoir erzählt aus Françoise Perspektive und rückt mittels ihrer Erzähltechnik

Françoises besondere Sicht auf die Welt und die Anderen in den Vordergrund. Als

Xavière allmählich zu einer realen Existenz in ihrem Leben wird, konstruiert die

Erzählerin ein Feindbild von Xavière, die zur Bedrohung ihrer gesamten Existenz

wird. Françoise tötet am Ende des Romans Xavière, denn sie kann in demBewusst-

sein der Feindseligkeit und Entfremdung von sich selbst nicht leben. Die Ausein-

andersetzung mit dem Begriff des Anderen in L’Invitée repräsentiert einen feinen

Kontrapunkt zu Sartres Das Ekel, der den Fokus vorwiegend auf Roquentins Erfah-

rungen von denDingen legt.

Beauvoir bekam für L’Invitée viel Anerkennung von anspruchsvollen philosophi-

schen Leser*innen. Im Dezember 1943 schrieb Maurice Blanchot eine ungeheuer

scharfsinnige Rezension, und imMärz 1945 veröffentlichte Beauvoirs FreundMau-

rice Merleau-Ponty einen Essay mit dem Titel Der Roman und dieMetaphysik, in dem

er sich auf L’Invitée bezog. Beauvoir selbst trug zur Diskussion überMetaphysik und

denRoman bei und antwortetemit einemEssaymit demTitel Literatur undMetaphy-

sik, der 1946 erstmalig in Les Tempsmodernes erschien.

Blanchot beginnt seine Rezension über L’Invitéemit der Aussage, dieser »auf die

Phänomenologie verpflanzte« [»greffé sur la phénoménologie«] RomanverlangeLe-

ser, die aufmerksam genug seien zu realisieren, dass dieser Roman weder als Cha-

rakterstudie noch als Gesellschaftsroman zu verstehen sei. Ebenso falsch wäre es,

ihn wegen der Handlung zu lesen. Für Blanchot ist L’Invitée ein metaphysischer Ro-

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Differenz – Alterität – Otherness

man,weil er dieGeschichte einesMenschenerzählt,der gerade »auf tragischeWeise

den Blick des Anderen erfährt« [»la tragique expérience du regard d’autrui«] (Blan-

chot 2007: 517).

Merleau-Ponty behauptet, das Auftauchen des metaphysischen Romans reprä-

sentiere »das Ende einer moralischen« Literatur, und er stimmt Blanchot zu, dass

es ein Fehler wäre, das Drama in L’Invitée als psychologisch zu begreifen (Merleau-

Ponty 2000: 37, 42, 1966: 49, 56). Beauvoir selbst schreibt: »Jedes menschliche Ereig-

nis besitzt über seine psychologischen und gesellschaftlichen Konturen hinaus eine

metaphysischeBedeutung.« (Beauvoir 1992b: 93) [»Tout événement humain possède

par-delà ses contours psychologiques et sociaux une signification métaphysique.«]

(Beauvoir 1948b: 114–115) Laut Merleau-Ponty und Beauvoir ist es das zentrale An-

liegen des metaphysischen Romans, bestimmte Aspekte unserer existenziellen Si-

tuation zu thematisieren, etwa Sein, Zeit, Bewusstsein, das Andere, Freiheit, Tren-

nung, und so weiter. Er müsste aufzeigen, welche Haltungen ein Mensch in diesen

Situationen einnehmen kann. Beauvoir betont:

durch seine Freuden, seine Leiden, seine Resignationen, seine Revolten, sei-

ne Ängste und seine Hoffnungen, realisiert jeder Mensch eine metaphysische

Situation, die ihn viel wesentlicher bestimmt als jede seiner psychologischen

Fähigkeiten. (Beauvoir 1992b: 93) [À travers ses joies, ses peines, ses résigna-

tions, ses révoltes, ses peurs, ses espoirs, chaque homme réalise une certaine

situation métaphysique qui le définit beaucoup plus essentiellement qu’aucune

de ses aptitudes psychologiques.] (Beauvoir 1948b: 115–116)

Es ist ebenso sehr die Aufgabe der Literatur wie auch der Philosophie, jene Haltun-

gen zum Ausdruck zu bringen. Die drei Philosoph*innen sind sich in diesem Punkt

auffallend einig. Es herrscht Einvernehmen darüber, dass es verfehlt wäre, L’Invitée

als psychologischen Roman oder als Gesellschaftsroman zu lesen, denn daswäre so,

alswürdemanCamus’DerFremde alsCharakterstudie oder alsKritik amStrafjustiz-

system lesen; nicht,dassdiesnichtmöglichwäre,aberdamitwürdendie inhärenten

AnliegendesTextes grundlegendmissverstandenwerden.Blanchot lobt L’Invitéemit

denWorten:

Die Essenz des Buches ist nicht die Befindlichkeit oder die Eifersucht einer Per-

son; hinter solchen individuellen Merkmalen kommt ihre nackte Existenz zum

Vorschein, ihre Existenz als freies Bewusstsein und schwer fassbare Kraft. [Ce qui

fait le fond du livre, ce n’est en rien l’humeur ou la jalousie d’une personne;

c’est, derrière ces singularités, son existence toute nue, son existence comme

conscience libre et puissance insaisissable.] (Blanchot 2007: 522–523)

Merleau-Ponty spricht davon,dass dermetaphysischeRomandieselbeWirkungwie

die phänomenologische Philosophie hätte, denn sie versuche »eine Erfahrung der

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Toril Moi: Simone de Beauvoirs Grammatik des Andersseins 49

Welt, eine Berührung mit der Welt zur Sprache zu bringen, die allem Nachdenken

über die Welt vorausgeht.« (Merleau-Ponty 2000: 36–37) [»formuler une expérience

dumonde, un contact avec lemonde qui précède toute pensée sur lemonde.«] (Mer-

leau-Ponty 1966: 48) Wenn wir L’Invitée lesen, müssen wir uns auf diese Ebene des

Werkes einstellen, oder wir unterliegen der Versuchung, ihn als einen schalen psy-

chologischenRomanzu lesenmit fadenscheinigemPlotüberdiebanalsteEifersucht

zwischen zwei Frauen oder – das wäremindestens ebenso verfehlt – als einen allzu

offensichtlichen autobiographischen Roman à clef.6

4. Das metaphysische Grauen des Anderen in L’Invitée

L’Invitée beinhaltet viele markante Abschnitte, die vermitteln, was es heißt, meta-

physisch zu seinund Ideen zu fühlen. In einer besonders eindrucksvollen Szene unter-

nimmt Beauvoir den Versuch, Françoises intensive Erfahrung des Andersseins de-

tailliert zu vermitteln: Das Trio befindet sich in einemNachtclub, als Xavière plötz-

lich beginnt, sich absichtlich an einer Zigarette zu verbrennen. Xavière »war wie ei-

ne in Trance versenkte Hysterikerin« [»dans une extase hystérique«], und Françoise

schaut erschrocken zu:

Die feindselige Gegenwart, die sich soeben in einemWahnsinneslachen geoffen-

bart hatte, rückte immer näher; sie konnte sie sichmit der unverhüllten Drohung,

die darin beschlossen war, nicht mehr länger verhehlen; Tag für Tag, Minute

für Minute war Françoise geflüchtet vor der Gefahr; jetzt aber war es soweit,

jetzt war das Unüberwindliche da, das sie in vielerlei unbestimmten Formen seit

der frühsten Kindheit hatte herannahen fühlen: in der wahrhaften Verzückung

Xavières, ihrem Haß, ihrer Eifersucht brach das Ärgernis aus, ungeheuerlich wie

der Tod und unwiderruflich wie er; Auge in Auge mit Françoise und dennoch au-

ßerhalb von ihr existierte etwas wie ein endgültiges Verdikt, das unabänderlich

war: frei, absolut, unerschütterlich erhob ein fremdes Bewußtsein sein Haupt.

Es bestand wie der Tod in völliger Verneinung und ewiger Abwesenheit, und

dennoch konnte durch einen bestürzenden Widerspruch dies Nichts sich selber

gegenwärtig sein und für sich selbst existieren; das Universum versank darin

und Francoise, für immer der Welt verlustig, ging unter in dieser Leere, deren

unendlicher Horizont kein Bild umschreiben mochte. […] sie war nicht fähig, eine

Bewegung zu machen; an Xavière gefesselt, betrachtete sie mit starrem Staunen

diesen Körper, den man berühren konnte, und dies schöne Antlitz, hinter dem

6 Zwei ausgezeichnete Artikel teilen mein Vorhaben, die philosophische Kraft in Beauvoirs

literarischem Schreiben herauszuarbeiten: Alexander Ruch (2009) und Ashley King Scheu

(2012). Scheu diskutiert die Schwierigkeit und das Interesse, Literatur philosophisch zu lesen,

ohne sie zu reduzieren. Sie bietet auch eine interessante Lektüre von L’Invitée. Ruch rückt die

phänomenologischen Aspekte von L’Amérique au jour le jour in den Vordergrund.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Differenz – Alterität – Otherness

sich so eine unheilvolle Anwesenheit verbarg. Lange war Xavière für Francoise

nichts anderes als ein Stück ihres eigenen Lebens gewesen; jetzt war sie plötzlich

zu einer alles beherrschenden, alleinigen Wirklichkeit geworden, und Francoise

hatte nur die blasse Stofflichkeit, die ein Abbild besitzt. (Beauvoir 1972: 272–273)

Cette présence ennemie qui s’était révélée tout à l’heure dans un sourire

de folle devenait de plus en plus proche, il n’y avait plus moyen d’en éviter le

dévoilement terrifiant; jour après jour, minute après minute, Françoise avait

fui le danger, mais c’en était fait, elle l’avait enfin rencontré cet infranchissable

obstacle qu’elle avait pressenti sous des formes incertaines depuis sa plus petite

enfance: à travers la jouissance maniaque de Xavière, à travers sa haine et sa

jalousie, le scandale éclatait, aussi monstrueux, aussi définitif que la mort;

en face de Françoise, et cependant sans elle, quelque chose existait comme

une condamnation sans recours: libre, absolue, irréductible, une conscience

étrangère se dressait. C’était comme la mort, une totale négation, une éternelle

absence, et cependant par une contradiction bouleversante, ce gouffre de néant

pouvait se rendre présent à soi-même et se faire exister pour soi avec plénitude;

l’univers tout entier s’engloutissait en lui, et Françoise, à jamais dépossédée du

monde, se dissolvait elle-même dans ce vide dont aucun mot, aucune image ne

pouvait cerner le contour infini. […] elle ne pouvait plus faire un mouvement;

rivée à Xavière, elle considérait avec stupeur ce corps qui se laissait toucher,

et ce beau visage visible derrière lequel se dérobait une présence scandaleuse.

Longtemps, Xavière n’avait été qu’un fragment de la vie de Françoise; elle était

soudain devenue l’unique réalité souveraine et Françoise n’avait plus que la

pâle consistance de l’image. (Beauvoir 1943: 363–364)

Das ist Phänomenologie in Aktion: Beauvoir versucht uns die Erfahrung des meta-

physischen Andersseins zu vermitteln, die weit über jede Beschreibung oder Defi-

nition hinausgeht und jenseits und außerhalb von konkreter Politik undGeschichte

steht.DasmeintMerleau-Ponty,wenn er darüber spricht,wie Phänomenologie und

Existenzialismus versuchen »eine Erfahrung derWelt, eine Berührungmit derWelt

zur Sprache zu bringen,die allemNachdenken über dieWelt vorausgeht.« (Merleau-

Ponty 2000: 36–37) [»formuler une expérience du monde, un contact avec le monde

qui précède toute pensée sur le monde.«] (Merleau-Ponty 1966: 48) Xavière ist nicht

mehr diese oder jene besondere Frau, sie ist die pure, in schauerromantische Schre-

ckensbilder gefasste Präsenz des Anderen.Xaviéres Anwesenheit beschwört zuneh-

mendVorstellungen von sexueller Bedrohung,Erstickung,Klaustrophobie,Todund

die Angst herauf, verschluckt, verschlungen, vergiftet, festgehalten, gewürgt oder

erwürgt zu werden. Als Xavière sich zum monströsen Anderssein verwandelt, ver-

liert Françoise ihreSelbstwahrnehmung.WährendXavière zur einzigen souveränen

Realität wird, verliert Françoise an Substanz, wird zum bloßen Bild, das sich voll-

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Toril Moi: Simone de Beauvoirs Grammatik des Andersseins 51

kommen aufzulösen droht. Ihre Selbstwahrnehmung als Subjekt wird durch ihre

hypnotische Unterwerfung unter Xavières bedrohliches Anderssein völlig zerstört.

Beauvoir schildert das Erscheinen des Anderen als Horrorszenario ohne jegli-

chesmoralischeVokabular.Die pureAlterität überwältigt undzerstört das gebannte

Subjekt.DieHervorhebung vonFrançoise als gebannt, absorbiert und verschlungen

zeigt uns, dass sie von ihrem eigenen Blick hypnotisiert ist und Xavière für sie das

Andere repräsentiert: das Unbekannte, dasMysteriumund denHorror. Sie hebt das

MotivdesSpektakels hervor, indemsiedieHandlung in einen spanischenNachtclub

mit Bühne verlegt, wo Flamencotänzer*innen auftreten. Auch Leser*innen versin-

ken in einem Roman, doch Françoises Versinken in Xavières Spektakel wird als un-

geheuer bedrohlicher Akt geschildert: Françoise wird lebendig verschluckt und löst

sich auf: Sie ist nichtsmehr undXavière ist alles.Gefangen zwischen zwei radikalen

Alles-oder-Nichts-Positionen schwankt Françoise hin und her – Narzissmus oder

Metaphysik: beide sind gleichermaßen nicht lebbar.

L’Invitée stellt den komplexen Versuch dar, die Erfahrung der puren Alterität zu

vermitteln, und zwar jenseits von allen sozialen und psychologischen Kategorien

und jenseits von Sprache und Identität und auch jenseits von ethischen Kategorien.

DasErgebnis ist eineVisiondesAnderenals einer teuflischenKraft,die dasEthische

an sich negiert. Am Ende des ersten Teils des Romans wird Françoise als Reaktion

auf ihre Konfrontation mit dem Anderen von einer Lungenentzündung niederge-

streckt. Sie fühlt sich reduziert auf »eine willenlose Masse, nicht einmal ein Kör-

per« (Beauvoir 1972: 167) [»une masse inerte, pas même un corps organisé«] (Beau-

voir 1943: 222), diese Erfahrung raubt ihr die letzten Überreste ihrer Identität. Zum

Schlussdreht FrançoisedenGashahnaufundverwandeltXavière innichts als Form.

Es ist wohl kein Zufall, dass in beiden Fällen die Lungen zur Zielscheibe der Attacke

werden: Der Erstickungstod raubt demOpfer nicht nur denAtem, sondern auch die

Stimme.

In ihrenMemoiren schreibt Beauvoir, dass derMord,der ultimative Akt derVer-

nichtung des Anderen, eine Erfahrung der Abtrennung [»séparation«] wäre, eine Er-

fahrung von sich selbst als abgetrennter und endlicher Existenz.7 ZuBeginndesRo-

mans bestehen Françoise und Pierre darauf, eins zu sein, ihr ständiger Refrain ist,

»on ne fait qu’un«: »Wir sind alle eins.« Pierre hat regelmäßig Affären, doch Fran-

çoisemacht sich nichts daraus,weil sie die andere Frau als unbedeutendes Fleckchen

am Rande ihres eigenen Universums wahrnimmt. Erst das Experiment des Trios

und insbesondere die Erfahrung von Xavières Anderssein belehren sie eines Besse-

ren: Sie ist endlich, abgetrennt und selbst verantwortlich für ihre Wünsche, Worte

und Handlungen.

7 »Mit dem Füller in der Hand durchlebte ich voll Schrecken die Erfahrung der Trennung.«

Beauvoir (1969: 289) [»Stylo en main, je fis avec une sorte de terreur l’expérience de la sé-

paration.«] (Beauvoir 1960: 389)

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Differenz – Alterität – Otherness

In diesem amoralischen Roman (in Merleau-Pontys Paraphrase) ist der Mord an

Xavière ein Akt der reinen Freiheit. Als nicht mehr rückgängig zu machende Tat

nimmt er sie absolut und für immer in die Pflicht, und ihre Tat gehört nur ihr, denn

sie wird sie niemandem gestehen, nicht einmal Pierre, und auch wenn sie es eines

TagesPierre erzählenwird,nur sie alleinwird entscheiden,wannes soweit ist. »Nie-

mand konnte sie verurteilen oder ihr vergeben« (Beauvoir 1972: 378) [»Personne ne

pourrait la condamner ni l’absoudre«] (Beauvoir 1943: 503), denkt Françoise im letz-

ten Absatz des Romans. Als Frau gehört sie letztlich nur sich selbst.

Xavière andererseits ist zu nichts geworden, zu einem bloßen Leib ohne Be-

wusstsein: Ganz amEnde des Romans geht Françoisemit demWissen zu Bett, dass

sie in Xavières Schlafzimmer nebenan das Gas aufgedreht hat. Xavière schläft, aber

bald wird sie tot sein.

Auf dem Bett lag noch eine lebendige Gestalt, aber sie war schon niemand mehr.

Es gab niemand mehr. Francoise war allein. Allein. Sie hatte allein gehandelt. Al-

lein wie der Tod. Eines Tages würde Pierre es erfahren. Aber auch er würde von

ihrer Tat nur die Außenseite kennen. Niemand konnte sie verurteilen oder ihr ver-

geben. Ihre Tat gehörte nur ihr. Ich will es. Ihr Wille vollzog sich in diesem Au-

genblick, nichts trennte sie mehr von sich selbst. Sie hatte endlich gewählt. Sie

hatte sich gewählt. (Beauvoir 1972: 378) [Il restait encore sur le lit une forme vi-

vante, mais déjà ce n’était plus personne. Il n’y avait plus personne. Françoise

était seule. Seule. Elle avait agi seule. Aussi seule que dans la mort. Un jour

Pierre saurait. Mais même lui ne connaitra de cet acte que des dehors. Person-

ne ne pourrait la condamner ni lꞌabsoudre. Son acte nꞌappartenait qu’à elle. »Cꞌest

moi qui le veux.« C’était sa volonté qui était en train de sꞌaccomplir, plus rien ne

la séparait dꞌelle-même. Elle avait enfin choisi. Elle s’était choisie.] (Beauvoir 1943:

503)

Die Einsamkeit und Abgetrenntheit dieser Tat ist absolut. Der Mord an Xavière ist

reinmetaphysisch:Man könnte ihn verstehen als einen Kommentar zuHegels Kon-

zept von der Selbstbewusstwerdung des Subjekts durch einen Lebens- und Todes-

kampf,auf das jenesdemRomanvorangestellteHegel-Zitat verweist: »Ebensomuss

jedesBewusstsein aufdenToddesAnderengehen.« (Beauvoir 1972: 5) [»Chaque con-

science poursuit la mort de l’autre.«] (Beauvoir 1943: 8) Trotzdem ist schwer zu er-

kennen, wie das Töten durch den heimlichen Einsatz von Gas ein Beispiel für den

Lebens- und Todeskampf mit dem Anderen sein soll. Ich neige dazu zu sagen, dass

Françoiseniewirklich indieseDialektik einsteigt.Vielleichtkönntenwir sagen,dass

sie die erste Stufe fast erreicht hat, den Lebens- und Todeskampf aufnimmt, aber

der realen Konfrontation ausweicht.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Toril Moi: Simone de Beauvoirs Grammatik des Andersseins 53

5. Besondere Andere: Pyrrhus und Cineas und Das Blut der Anderen

Die Auswirkungen des ZweitenWeltkriegs und vor allem der Deutschen Besetzung

Frankreichs veranlassten Beauvoir dazu, sich von der Metaphysik ab- und sich der

Geschichte und Politik zuzuwenden. Pyrrhus und Cineas [1944] und Das Blut der An-

deren [1945] wurden beide während der Besatzung geschrieben. Jetzt geht es nicht

mehr um die Frage »Wie kann es andere geben?«, sondern darum: »Wie kann ich

mit anderen zusammenleben?« Sowohl im Essay als auch im Roman zeigt Beau-

voir, wie ein Mensch die Anderen braucht, um seinen Projekten einen Sinn zu ge-

ben. »Wir brauchen den anderen, damit unser Dasein begründet und notwendig

wird.« (Beauvoir 1964a: 248) [»Nous avons besoin d’autrui pour que notre existence

devienne fondée et nécessaire.«] (Beauvoir 1944: 96) Dafür stehen die Hauptcharak-

tere im Roman, die ihre individuellen Ziele zurückstellen, ummiteinander in einer

eng verbundenen Gruppe für die Résistance zusammenzuarbeiten.

Deshalbmüssenwir einsehen,dassdieAnderenkeinemetaphysischenMonster,

sondernkonkrete, situierteWesenoder ebenbesondereAndere sind.Auf keinenFall

dürfe man der Versuchung erliegen, über Andere zu dozieren, schreibt Beauvoir in

Pyrrhus und Cineas, und in abstrakten und allgemeinen Begriffen über sie zu spre-

chen, zum Beispiel in Phrasen wie Alle Menschen sind meine Brüder. Selbst wenn wir

solche Formulierungen nicht verwenden, taucht das gleiche Gefühl oder die glei-

che Vorstellung auf, wenn wir von dem vagen Gedanken überwältigt werden, dass

wir gut sein sollten oder von dem allgemeinen Gefühl, dass wir allen helfen müss-

ten. Doch solche übergeneralisierenden moralischen Ansprüche, so Beauvoir, ge-

ben uns keinenGrund, zwischen den vielfältigen anderen zuwählen, die alle unsere

Hilfe brauchen: »Wenn alleMenschenmeine Brüder sind, dann ist kein bestimmter

Mensch mehr mein Bruder.« (Beauvoir 1964a: 209) [»Si tous les hommes sont mes

frères, aucun homme en particulier n’est plus mon frère.«] (Beauvoir 1944: 32) Ein

vager Wunsch, gut zu sein, ist als Leitfaden für das Handeln in der Welt nutzlos.

In gleicher Weise wird der frommeWunsch, jegliches Othering zu vermeiden, dazu

führen, dass wir nicht in der Lage sind, die notwendigen Unterscheidungen zwi-

schen den verschiedenen Anderen zumachen oder sie vor demHintergrund unter-

schiedlicher Ziele zu betrachten. Eine sinnvolle Auswahl ist nur in bestimmten Si-

tuationenmöglich, schreibt Beauvoir: »Wennmanmich außerhalb aller Situationen

versetzen würde, dannwäre inmeinen Augen jede Gegebenheit gleich indifferent.«

(Beauvoir 1964a: 245) [»si l’on me transporte hors de toutes situations, tout donné

me semble également indifferent«]. (Beauvoir 1944: 92)

Beauvoir impliziert, dass ich weder moralisch noch politisch handeln kann,

wenn ich meine eigene Situation nicht verstehe und die Anderen nicht klar er-

kenne. Wenn ich moralische oder politische Entscheidungen treffen soll, müssen

andere Menschen konkret für mich existieren.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Differenz – Alterität – Otherness

Sie existieren fürmich nur, wenn ich konkrete Verbindungen zu ihnen hergestellt,

wenn ich sie zu meinen Nächsten gemacht habe. Je nachdem, ob mein Entwurf

mit dem ihren übereinstimmt oder ihm widerspricht, existieren sie für mich als

Verbündete oder als Gegner. (Beauvoir 1964a: 256) [Ils n’existent pour moi que si

j’ai créé des liens avec eux, si j’ai fait d’eux mon prochain; ils existent comme al-

liés ou comme ennemis selon que mon projet s’accorde avec le leur ou le contre-

dit.] (Beauvoir 1944: 109–110)

KonkreteVerbindungenherstellen, bedeutet,mitMenschen zusammenzuarbeiten oder

gegen sie anzukämpfen, sie zu lieben oder zu hassen – kurz gesagt, sich auf sie ein-

zulassen als konkrete undbesondereAndere. (Ebendas vermagFrançoise in L’Invitée

nicht.) Diese Idee wird, auf eine Hegelsche Art, in Das andere Geschlecht wieder auf-

tauchen.

Diese Konzeption des Andersseins ist reich an ethischen Implikationen und

an möglichen Überlegungen zur historischen und gesellschaftlichen Besonder-

heit. Doch der Essay Pyrrhus und Cineas ist etwas arm an phänomenologischen

Beschreibungen, zumindest im Vergleich zu L’Invitée. Bei der Lektüre des Romans

DasBlut der anderen entdeckenwir gleich, dass sowohl der Essay als auch der Roman

den Todesfall des Kindes der Hausangestellten beziehungsweise des Pförtners als

Schlüsselbeispiele verwenden. Im Roman erfährt Jean Blomart, der achtjährige

Sohn des Druckereibetreibers, dass das Baby von Louise verstorben ist. Er geht mit

seiner Mutter los, um die Hausangestellte zu besuchen:

Im Körbchen lag blaß und mit geschlossenen Augen ein Baby. Ich blickte auf den

roten Steinfußboden, die kahlen Wände, den Gaskocher und begann zu weinen.

Ich weinte. Mama redete, aber das Kind blieb tot. (Beauvoir 1963: 10) [Dans le

moïse, il y avait un bébé pale aux yeux fermés. Jꞌai regardé le carreau rouge, les

murs nus, le réchaud à gaz et je me suis mise à pleurer. Je pleurais et maman

parlait, et le bébé restait mort.] (Beauvoir 1945: 16)

Wieder zu Hause fragt der Vater beim Abendessen, was denn mit Jean los sei. Die

Mutter versucht zu erklären. »Sie hatte die Leidensgeschichte schon erzählt; aber

noch einmal versuchte sie, die Meningitis, die qualvolle Nacht und den amMorgen

erstarrten kleinen Körper zu schildern.« (Beauvoir 1963: 10–11) [»Elle avait déjà ra-

conté l’histoire,mais de nouveau elle essayait de la faire sentir, avec desmots: lamé-

ningite, la nuit angoissée, et aumatin le petit corps raidi.«] (Beauvoir 1945: 16)Dieses

Beispiel zeigt den Versuch, anderen eine Erfahrung zu vermitteln. Doch solche Be-

mühungen bleiben wirkungslos. Die Eltern drängen ihren Sohn zu essen, doch er

bekommt keinen Bissen herunter. Der Vater rügt ihn:

›Hör mal zu‹, sagte mein Vater. ›Es ist zwar sehr traurig, daß Louises Kind tot ist;

und sie tut mir auch leid, aber wir können doch nicht unser ganzes Leben darüber

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Toril Moi: Simone de Beauvoirs Grammatik des Andersseins 55

vertrauern. Los, beeil dich‹. (Beauvoir 1963: 11) [›Écoute‹, dit mon père. ›C’est très

triste que le petit de Louise soit mort, j’en suis navrée pour elle, mais nous n’al-

lons pas le pleurer toute notre vie. Allons, dépêche-toi un peu.‹] (Beauvoir 1945:

16)

Jean isst zwar, hat aber das Gefühl, er hätte etwas verraten, an sich selbst und an

derWelt. In Pyrrhus und Cineas führt Beauvoir dasselbe Beispiel an, um die Frage zu

stellen: Wie kann ich wissen, was ich in dieser Welt tun soll? Was zählt für mich als

sinnvolles Handeln? Wenn ich meinen Garten bestellenmuss – um Voltaires Candide

zu zitieren –, wie kann ich wissen, was mein Garten ist? Ein Kind beweint den Tod

desBabys des Pförtners.DieEltern sagen ihm,er solle nicht trauern.Beauvoir schil-

dert hier eine gefährliche Lektion, denn die Elternwollen demKindweismachen, es

soll seine spontanenReaktionen auf dieWelt ignorieren, also seine Erfahrung igno-

rieren. Und das ist brenzlich. Denn wenn wir jemals herausfinden sollen, was uns

in einer verwirrendenundpotenziell entfremdetenWeltwichtig ist,müssenwir ge-

nau beobachten, was wir tun. »Ich bin zunächst nicht Sache, sondern wünschende,

liebende, wollende, handelnde Spontaneität.« [Je ne suis pas d’abord chose, mais

spontanéité qui désire, qui aime, qui veut, qui agit.], schreibt Beauvoir.

›Dieser kleine Knabe ist nicht mein Bruder.‹ Aber wenn ich um ihn weine, ist er für

mich kein Fremder mehr. Meine Tränen entscheiden darüber. Vor mir ist nichts

entschieden. (Beauvoir 1964a: 200) [›Ce petit garçon n’est pas mon frère.‹ Mais si

je pleure sur lui, il ne m’est plus un étranger. Ce sont mes larmes qui décident.

Rien n’est décidée avant moi.] (Beauvoir 1944: 16–17)

Beauvoir nutzt dieses Beispiel, um zu zeigen, dass wir nicht wirklich kühl und ra-

tional wählen,was uns wichtig ist.Wir finden uns in Sorge für andere.Unsere spon-

tanen Leidenschaften, unsere Intensität, unser Verlangen verraten uns, was uns im

Leben wichtig ist. Natürlich können wir uns in dem, was unsere Handlungen und

Wünsche unsmitteilen, irren,wir können unsereMeinung ändern, Verbindlichkei-

ten hinter uns lassen und so weiter. Beauvoir formuliert es so, dass einMensch sich

im ständigen Werden befindet. Ihr Argument widerspricht der Annahme, dass es

im Existenzialismus nur um die rationale, bewusste Entscheidung geht. Wenn wir

unsere Leidenschaften und Wünsche – nennen wir sie unsere Projekte – der Mei-

nung anderer opfern, verlieren wir unsere Freiheit und entfremden uns. Es ist Un-

terdrückung, wenn wir davon abgehalten werden, selbst herauszufinden, was uns

wirklich amHerzen liegenkönnte,weilwir darangehindertwerden,unsere eigenen

Erfahrungen mit der Welt zu machen. In Das andere Geschlecht zeigt Beauvoir, dass

Frauen, die in einer sexistischen Gesellschaft aufgewachsen sind, dazu neigen, ge-

nau das zu tun, weil ihnen eine ganze Reihe von normativen Anforderungen an die

Weiblichkeit (patriarchaleWeiblichkeit) auferlegt werden. In Pyrrhus undCineas zeigt

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Differenz – Alterität – Otherness

sie,dasswir die Freiheit derAnderenbrauchen,umunsere eigenenEntscheidungen

sinnvoll treffen zu können. In einerWelt ohne die Anderenwäre uns nichts wichtig.

Jede meiner Handlungen und Äußerungen ist ein Appell an Andere oder wie es Be-

auvoir zusammenfasst: Ich brauche andere Menschen in der Welt, Andere, die mir

ebenbürtig sind. Ich muss mich also für ihre konkreten Freiheiten einsetzen (z.B.

Gesundheit, Ausbildung,Wohlbefinden, Freizeit), um ihnen zu ermöglichen, in der

Welt tätig zu sein, damit sie auf mich reagieren können und ich auf sie (Beauvoir

1964a: 259, 1944: 115).

Dies ist ein Konzept des Andersseins, das ich nicht als besonders oder partiku-

lär im Gegensatz zumMetaphysischen, sondern als gewöhnlich bezeichnenmöchte.

Andere Menschen haben Projekte und Wünsche, genau wie ich. Ihre Projekte kön-

nen mit meinen kollidieren, wir können in einen Streit geraten, aber wir können

auch in Resonanz gehen und uns in Anerkennung begegnen. Ein wichtiger Aspekt

der Frage in Beauvoirs historischerWende ist die entscheidende Einsicht, dasswir auf

dieselben oder auf ähnliche Situationen unterschiedlich reagieren. Ein Kind wird

überdenToddesBabysderHausangestelltenweinen,einanderesnicht.EinePerson

wird über die hungernden Kinder in Chinaweinen, eine andere wird sich von deren

Schicksal überhaupt nicht betroffen fühlen. Erfahrung, gelebte Erfahrung, besteht

aus dem, was Andere uns antun, aus den Situationen und den Geschehnissen, die

unswiderfahren, aber auch aus unseren Reaktionen darauf.Undweil wir als die be-

sonderen Subjekte, die wir sind, reagieren, werden wir unterschiedlich reagieren.

6. Das andere Geschlecht: Absolutes Anderssein versus
wechselseitiges Anderssein

»Er ist das Subjekt, er ist das Absolute: sie ist das Andere.« (Beauvoir 1992a: 12) [»Il

est le Sujet, il est l’Absolu: elle est l’Autre«] (Beauvoir 1949 I: 16) schreibt Beauvoir in

Das andere Geschlecht. Was soll es überhaupt bedeuten, dass »die Frau das Andere«

ist? Für Beauvoir ist dies keine metaphysische Beschreibung (wir sind nicht zurück

bei L’Invitée). Es ist auch nicht einfach eine Feststellung, dass Frauen besondere oder

gewöhnlicheAndere sind (wir sindauchnichtwieder beiPyrrhusundCineas).Eshan-

delt sich vielmehr um die Behauptung, dass eine Gruppe vonMenschen von Geburt

an in einer Kategorie gefangen gehalten wird, die sie als das Andere und als zweit-

rangige Wesen definiert, beziehungsweise als Kreaturen, deren Existenz relativ zu

der des Mannes ist. Das Anderssein ist in diesem Sinne weder ein metaphysisches

Konzept noch eine besondere Person, sondern eine Ideologie, oder was Beauvoir ei-

nenMythos nennt.

Beauvoir unterstreicht, dass das Anderssein, das die Situation der Frauen kenn-

zeichnet, ein ganz besonderes Anderssein ist. Es ist, wie sie schreibt, das absolute

Andere ohne Wechselseitigkeit: »So erschien die Frau als das Unwesentliche, das nie

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Toril Moi: Simone de Beauvoirs Grammatik des Andersseins 57

zumWesentlichenwird, als das absolute Andere ohneWechselseitigkeit.« (Beauvoir

1992a: 192) [»La femmeapparaissait ainsi comme l’inessentiel qui ne retourne jamais

à l’essentiel, comme l’Autre absolu sans réciprocité.«] (Beauvoir 1986: 239)Hier spielt

sie auf Hegel an, denn nach der Logik der Herr-Knecht-Dialektik kann der Knecht

eines Tages zumHerrn werden. Aber ein absolutes Anderes kommt in der Dialektik

überhaupt nicht vor. Mit anderen Worten: Der Mann ist das Subjekt, die Frau das

Andere.

In gewöhnlichenmenschlichen Beziehungen ist jedoch niemand jemals das ab-

solute Andere. Im Gegenteil, wenn wir mit Anderen interagieren, sei es in Freund-

schaft oder Feindschaft, kommt es zwangsläufig zuWechselseitigkeit. Früher oder

später »[sind] Individuen undGruppenwohl oder übel gezwungen, dieWechselsei-

tigkeit ihrer Beziehung anzuerkennen.« (Beauvoir 1992a: 14) [»Bon gré, mal gré, in-

dividus et groupes sont bien obligés de reconnaître la réciprocité de leur rapport.«]

(Beauvoir 1986: 17) Die Anerkennung derWechselseitigkeit bedeutet, dass die Ande-

ren, mit denen wir zu tun haben, ob als Freunde oder Feinde, ebenso frei, genauso

handlungs- und reflexionsfähig sind wie wir selbst. Im Alltag lernen wir daher, die

Anderen –Kolleg*innen, Studierende, Freundinnen und Freunde, Familie – sowohl

als Subjekte als auch als Objekte zu sehen, so wie sie mich (hoffentlich) auch glei-

chermaßen als Objekt und Subjekt sehen.

Wenn wir an L’Invitée zurückdenken, können wir jetzt erkennen, dass Françoise

zur Wechselseitigkeit einfach nicht fähig ist. Sie tötet Xavière, weil sie den Gedan-

ken nicht ertragen kann, dass Xavière genauso als eigenständiger Mensch existiert

wie sie selbst. Denken wir nochmals an Pyrrhus und Cineas, verleiht der Begriff der

Wechselseitigkeit dem Konzept vom besonderen Anderssein eine neue Dimension.

Auch wenn sie es meiner Meinung nach andeutet, betont Beauvoir in dem frü-

heren Essay nicht, dass jedes besondere Andere sowohl ein Objekt fürmich als auch

ein Subjekt in derWelt ist.UmzumKonzept derWechselseitigkeit zu gelangen,wie

es in Das andere Geschlecht auftaucht, knüpft sie an ihrer Arbeit in Für eine Moral der

Doppelsinnigkeit an.Hier betont sie dieVersuchungdesSubjekts, vor derAmbivalenz

zu fliehen, einschließlich der Ambivalenz, die sich aus der Tatsache ergibt, dass wir

gleichzeitig Subjekt und Objekt sind. Deuten wir diese Vorstellung im Lichte von

Das andere Geschlecht, wird deutlich, dass der Sexismus, wie Beauvoir ihn versteht,

denMännerndieMöglichkeit bietet,derAmbivalenzzuentfliehen,undzwar, indem

sie sich selbst als reine Subjekte definieren unddie Frauen zunichts alsObjekten re-

duzieren (Beauvoir 1964b: 77, 1947: 10).

Die Unterscheidung zwischen Wechselseitigkeit und absolutem Anderssein ist

entscheidend für das Verständnis von Das andere Geschlecht. Dennoch stellt sich

eine Frage: Wie kann Beauvoir einerseits argumentieren, dass Wechselseitigkeit

zwangsläufig aus der Arbeit und dem Kampf mit Anderen entsteht, und gleichzeitig

sagen,dass die Fraudas absolute Andere ist? Schließlich arbeitenMänner undFrau-

en selbst in sexistischen Gesellschaften häufig zusammen, sind an gemeinsamen

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Differenz – Alterität – Otherness

Projekten oder kollektiven Kämpfen gegen andere Gruppen beteiligt. Von solchen

Beziehungen könnte man erwarten, dass sie Anerkennung und Wechselseitigkeit

hervorbringen. Wieso besteht Beauvoir dann darauf, dass die Frau immer noch

das Andere darstellt? Ist das nicht ein Widerspruch? Die Antwort ist, dass es ein

Widerspruch ist, aber einer, der die Widersprüche im Kern des Sexismus bloßlegt

und nicht die in Beauvoirs Denken.

Ich habe bereits dargelegt, dass das absolute Anderssein ein ideologisches Kon-

strukt ist. Leider lässt es sich nicht von der gewöhnlichen gelebten Erfahrung tren-

nen, wie Das andere Geschlecht ausführlich dokumentiert. Die Vorstellung des An-

dersseins der Frauen an sich ist so mit unseren gesellschaftlichen Sitten und Ge-

bräuchen, also mit gelebter Erfahrung in ihrer vollen Komplexität verwoben. Von

Anfang an werdenMädchen dazu angehalten, einer patriarchalen Norm vonWeib-

lichkeit zu entsprechen. Gleichzeitig erklärt Beauvoirs Erkenntnis, dass die prak-

tische Erfahrung häufig Wechselseitigkeit hervorbringt und warum manche Frau-

en und manche Männer diesem ideologischen Gebot mehr Widerstand entgegen-

setzen als andere. Das andere Geschlecht ist voller Beispiele, in denen verschiedenen

Frauen höchst unterschiedlich auf denselben ideologischen Druck reagieren. Gera-

de weil Sexismus als Spannung zwischen dem ideologischen Beharren auf das ab-

solute Anderssein undder konstantenMöglichkeit einer gewöhnlichen,praktischen

Anerkennung vonWechselseitigkeit existiert, kann Sexismus niemals absolut sein.

Gerade derWiderspruch, der aus dieser Spannung entsteht, schafft einenRaum für

BewusstseinsbildungundKritik.Weil unterschiedlicheFrauenunterschiedlicheEr-

fahrungenmachen, werden sie diese Spannung nicht in gleicherWeise erleben.

Beauvoirs Verständnis von Sexismus als einer zutiefst widersprüchlichen Si-

tuation erklärt, warum Frauen ihre Unterdrückung selbst aufdecken und dagegen

kämpfen können. In dieser Hinsicht ähnelt Beauvoirs Begriff des Mythos eher di-

versenmarxistischen Vorstellungen von Ideologie als einigen neuerenTheorien der

Macht. Besonders bestimmte Lesarten von Foucault stellenMacht als allumfassend

dar. Laut jenen Theorien produziert Macht ihren eigenen Widerstand und deshalb

kann der Widerstand nur in einer Art Unterminierung, ironischer Nachahmung

oder Subversion (im Gegensatz zu Revolution) bestehen. Die Vorstellung von Sex-

ismus oder Gender-Normativität als allumfassendem Diskurs, der unser gesamtes

Denken, Fühlen undHandeln bestimmt, hat denselben Effekt. SolcheTheorien sind

meinerMeinung nach zutiefst deprimierend, denn sie erwecken den Anschein, das

Ringen um echte Veränderungen wäre hoffnungslos. Beauvoirs Verständnis von

Sexismus erklärt, wieso manche Frauen schnell erkennen, dass sie in einer sexis-

tischen Welt als das Andere besetzt werden, während andere das leidenschaftlich

bestreiten, und warum einige Frauen behaupten, dass sie ihre Freiheit gerade da-

durch bestätigen, dass sie sich entfremden und objektivieren. Solche Konflikte sind

der Ausgangspunkt für Kampf, Debatte und Auseinandersetzungen, aber nicht für

Hoffnungslosigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Toril Moi: Simone de Beauvoirs Grammatik des Andersseins 59

Wechselseitiges Anderssein ist nicht nur etwas, das in konkreten Situationen

von Zusammenarbeit oder Kampf entstehen kann oder nicht. Es ist auch ein utopi-

sches Ziel. Für Beauvoir ist das Ziel der Frauenbefreiung dieWechselseitigkeit zwi-

schenFrauenundMännern,das heißt zwischendenUnterdrücktenundderGruppe

der Unterdrücker. Beauvoir spricht immer wieder von der künftigen Freundschaft

zwischen Männern und Frauen und von der Zusammenarbeit der Geschlechter an

gemeinsamenProjekten.Doch siebestreitet nicht,dass es auch in einer sexistischen

Gesellschaft einige Fälle solcher Freundschaft und gegenseitiger Anerkennung gibt.

WiewirdWechselseitigkeit ohnedieWidersprüchedesSexismusaussehen?Wie

könnten wir in einer nicht-sexistischenWelt leben, die von echtem Respekt für die

Freiheit des Anderen geprägt ist? Gegenwärtig ist die Wechselseitigkeit zwischen

Frauen und Männern ständig von der Rückeroberung durch die sexistische Ideo-

logie bedroht. Es ist immer noch möglich, dass ein Mann selbstgefällige Selbstzu-

friedenheit fühlt, wenn er eine Frau als gleichberechtigt anerkennt oder wenn er

etwas Hausarbeit erledigt, während eine Frau Dankbarkeit für eine Anerkennung

empfindet, die einMann für selbstverständlich hält. In einer sexistischenWelt, wie

wir sie heute haben, die sich durch eingeschränkte Gelegenheiten der Wechselsei-

tigkeit auszeichnet, ist es oft schwer zu sagen, ob das abschätzige Verhalten eines

Mannes gegenüber einer Frau Ausdruck von Sexismus ist oder ob die Frau seine Ab-

fuhr tatsächlich verdient hat. In einer nicht-sexistischenWelt könnte ein Mann die

Projekte einer Frau ablehnen, nicht weil er ein Mann und sie eine Frau ist, sondern

einfach,weil sie in der Sachewirklich andererMeinung sind. Ebenso kann sich eine

Frau, die heute einen Preis oder eine Auszeichnung erhält, immer noch fragen, ob

sie die Ehre verdient hat oder ob sie nur ausgewählt wurde, um eine Geschlechter-

quote zu erfüllen.DieseUnsicherheit ist eine Folge der Tatsache,dass jederMoment

der Anerkennung und derWechselseitigkeit auch heute noch vor demHintergrund

des Sexismus stattfindet.

Simone de Beauvoirs Werk ist eine lebenslange Erforschung des Konzepts der

Erfahrung, eine lebenslangeUntersuchung der Frage,warumwir aus denselben Er-

fahrungen so unterschiedliche Schlüsse ziehen, eineErforschungdermenschlichen

Besonderheit, unserer verblüffendenUnterschiede zueinander.Was all dies zusam-

menhält, ist Beauvoirs Engagement für die grundlegende Freiheit eines jeden von

uns. In einer Welt der freien Subjekte brauchen wir die Reaktion der Anderen, um

unserem eigenen Handeln einen Sinn zu geben.Das andere Geschlecht bleibt gerade

wegen Beauvoirs unerschütterlichemBekenntnis zu Freiheit undWechselseitigkeit

und wegen ihres Glaubens daran, dass es möglich sein wird, eine Welt zu schaf-

fen, in derMänner und Frauen sich frei und spontan nicht durch Fesseln der Feind-

schaft, der Feindseligkeit und der Unterdrückung, sondern durch Solidarität ver-

bunden fühlen werden, ein kraftvoller feministischer Text.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Differenz – Alterität – Otherness

Literaturverzeichnis

Beauvoir, Simone de (1943): L’Invitée, Paris: Gallimard.

Beauvoir, Simone de (1944): Pyrrhus et Cinéas, Paris: Gallimard.

Beauvoir, Simone de (1945): Le Sang des autres, Paris: Gallimard.

Beauvoir, Simone de (1947): Pour une morale de l’ambiguïté, Paris: Gallimard.

Beauvoir,Simonede (1948a): L’Existentialismeet la sagessedesnations,Paris:Nagel.

Beauvoir, Simone de (1948b): Littérature et métaphysique, in: Simone de Beauvoir,

L’Existentialisme et la sagesse des nations, Paris: Nagel, 103–124.

Beauvoir, Simone de (1949): Le Deuxième Sexe, 2 Vol., Paris: Gallimard.

Beauvoir, Simone de (1960): La Force de l’âge, Paris: Gallimard.

Beauvoir, Simone de (1963): Das Blut der Anderen, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Beauvoir, Simone de (1964a): Pyrrhus und Cineas, in: Simone de Beauvoir, Soll man

de Sade verbrennen? Drei Essays zur Moral des Existenzialismus, Reinbek bei

Hamburg: Rowohlt, 193–264.

Beauvoir, Simone de (1964b): Für eine Moral der Doppelsinnigkeit, in: Simone de

Beauvoir, Soll man de Sade verbrennen? Drei Essays zur Moral des Existenzia-

lismus, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 77–192.

Beauvoir, Simone de (1969): In den besten Jahren, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Beauvoir, Simone de (1970): Tout compte fait, Paris: Gallimard.

Beauvoir, Simone de (1972): Sie kam und blieb, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Beauvoir, Simone de (1976): Alles in allem, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Beauvoir, Simone de (1992a): Das andere Geschlecht, Reinbek bei Hamburg: Ro-

wohlt.

Beauvoir, Simonede (1992b): Literatur andMetaphysik, in: Auge umAuge,Artikel zu

Politik,Moral und Literatur 1945–1955, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Beauvoir, Simone de (2008): Cahiers de jeunesse 1926–1930, Paris: Gallimard.

Blanchot,Maurice (1949): Les romansdeSartre, in:MauriceBlanchot,LaPart du feu,

Paris: Gallimard, 188–203.

Blanchot, Maurice (1995): The Novels of Sartre, in: Maurice Blanchot, The Work of

Fire, Stanford: Stanford University Press, 191–207.

Blanchot,Maurice (2007): Le Romandu regard, in: Chroniques littéraires du Journal

des débats: avril 1941 – août 1944, Paris: Gallimard, 517–523.

Camus (1965[1942]): Le Mythe de Sisyphe, in: Roger Quilliot/Louis Faucon (Hg.), Es-

sais. Bibliothèque de la Pléiade 183, Paris: Gallimard, 89–211.

Camus (2000): Der Mythos des Sisyphos, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Merleau-Ponty,Maurice (1966[1948]): Le romanet lamétaphysique, in:MauriceMer-

leau-Ponty, Sens et non-sens, Paris: Nagel, 45–71.

Merleau-Ponty, Maurice (2000): Der Roman und die Metaphysik, in: Maurice Mer-

leau-Ponty, Sinn und Nicht-Sinn,München: Fink, 34–54.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Toril Moi: Simone de Beauvoirs Grammatik des Andersseins 61

Moi, Toril (2005): Sex, Gender, and the Body: The Student Edition of What Is a

Woman?, Oxford/New York: Oxford University Press.

Prévost, Jean (Hg.) (1943): Problèmes du roman, special issue of the journal

Confluences, Lyon.

Ruch, Alexander (2009): Beauvoir-in-America: Understanding, Concrete Experi-

ence, and Beauvoir’s Appropriation of Heidegger in America Day by Day, in: Hy-

patia. A Journal of Feminist Philosophy 24(4), 104–129.

Scheu, Ashley King (2012): The Viability of the Philosophical Novel. The Case of Si-

mone de Beauvoir’s She Came to Stay, in: Hypatia. A Journal of Feminist Philos-

ophy 27(4), 791–809.

Wittgenstein,Ludwig (2009): PhilosophischeUntersuchungen/Philosophical Inves-

tigations.TheGerman text,with anEnglish translation, 4. Aufl.,Malden,Mass./

Oxford: Wiley-Blackwell.

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468142-004 - am 13.02.2026, 20:07:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468142-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

