
KöRPER UND BEWEGUNG 

Verwandlung und Verformung 

"Seine Identität erwächst nicht aus der Bestimmtheit der 
Grenzen, sondern aus deren Durchlässigkeit und Nach­
giebigkeit. Nicht das Feste, sondern das Flüssige gibt ihm 
seine Gestalt." (Edith Boxberger) 

Die Inszenierung des Tänzerkörpers mit Hilfe von Licht und Schatten 
ruft sowohl in Inszenierungen von Teshigawara als auch von Forsythe 
den Eindruck ständiger Wandlung der Körper hervor. In manchen Mo­
menten scheinen sie in die Dunkelheit oder auch ins grelle Licht zu dif­
fundieren, in anderen sind sie nur sichtbar als zarter Schattenriss, der 
kurz darauf verschwindet. In Here to Here (1995) von Teshigawara zum 
Beispiel wird ein Körper zum hageren Schattenriss verzerrt, bevor auch 
der schwindet und nur "eine kleine Beule im weißen Stoff als einzige 
Erinnerung" (Roelcke 1995) zurückbleibt. 

Doch mehr noch als Licht und Schatten sorgen die Körperlichkeit 
und Bewegungsqualitäten der Choreographien dafür, dass ich die Kör­
per in kontinuierlicher Wandlung wahrnehme, Bewegtheit meinen Ein­
druck bestimmt. Die Kritikerin Edith Boxherger beschreibt die Bewe­
gungen bei Forsythe als "nach innen gerichtet, ein mäanderartiger Fluß 
von Krümmungen und in sich verschlungenen Windungen, der zu­
gleich in alle Richtungen ausfasert und amöbenhaft sich ausbreitet." 
(Boxberger 1994a: 32) Am eindrucksvollsten ist diese Wandlungsfähig­
keit und Körperlichkeit bei dem Tänzer Teshigawara: Er zeichnet sich 
durch eine erstaunliche Flexibilität und Geschmeidigkeit aus, so dass 
der Körper den Eindruck erweckt, als könne er jede Form annehmen. 
Auch er wird, hier vom Tanzkritiker Jochen Schmidt, sehr treffend als 
"amöbenhaft" charakterisiert: "Saburo Teshigawara [ ... ] verwindet 
seinen Körper gleichzeitig in mehrere Richtungen. Sein Torso verliert 
beim Tanz seine kompakte Form. An Schultern und Hüften wuchert er 
ins Amöbenhafte. Seine Arme drehen sich scheinbar aus den Gelenken 
und verlängern die Schlingerbewegungen des Körpers in den Raum." 
(Schmidt 1996) Teshigawaras Körper scheint sich weniger durch den 
Raum zu bewegen, als dass der Eigenraum seines Körpers sich in die 
verschiedensten Richtungen ausdehnt. Durch den sich weitenden 
Brustkorb, so wirkt es, nimmt er die ihn umgebende Luft in sich auf­
nicht indem er sie einatmet, sondern indem er den Luftraum umfließt 
und sich einverleibt. Teshigawaras Körper erweckt durch seine äußer­
ste Flexibilität den Eindruck, er sei knochenlos: eine viskose Flüssigkeit 

106 

https://doi.org/10.14361/9783839405543-012 - am 14.02.2026, 11:25:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405543-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EIGENSINN UND BEWEGTHEIT 

von amorpher Qualität, die in ständiger Transformation begriffen ist 

und bei der distinkte Körperpositionen kaum mehr auszumachen sind. 
Diese Körperlichkeit geht einher mit dem Eindruck, dass der Tänzer 

sich immer wieder für Momente in eine andere Existenz verwandelt. 

Zum Beispiel bekommen kurze Sequenzen mit kleinen, ruckartigen, oft 
gegenläufigen, häufig durch den Kopf initiierten Bewegungen eine 

animalische Qualität, erinnern an Vögel. Allerdings sind solche Asso­

ziationen schon im nächsten Moment unpassend: Die Choreographie 
treibt ein Verwirrspiel mit Wahrnehmung und Interpretation, ist jeder 

Fixierung und Einordnung immer schon einen Moment voraus. Diese 

Assoziationen entstehen nicht durch pantomimische Nachahmung, 
sondern indem er die Bewegungsqualitäten des jeweiligen Wesens an­
nimmt: Nicht im Sinne einer repräsentierenden Verkörperung2s, son­

dern der präsentierenden Inkorporierung von Bewegungsmustern. Wie 
im But6- und der Performance-Kunst seit den 1960er-Jahren- wird die 

im traditionellen Theater geltende Unterscheidung zwischen dem 

Tänzer auf der einen und seiner Rolle auf der anderen Seite aufgelöst: 
Es gibt nur noch Transformationen von einem Zustand in den nächsten 

(vgl. Schwellinger 1998: 192f.). Durch diese Wandlungsfähigkeit stellt 

Teshigawara eine Verbindung zwischen Mensch und Tier in ihrer Ge­
meinsamkeit als organischer Existenz her. Er tritt als organischer und 

zugleich unpersönlicher Körper in Erscheinung (vgl. Schulz 1997). Hier 

werden erneut Ähnlichkeiten mit dem But6 und seinem religiösen 
Hintergrund deutlich. 

28 Ich verwende diesen Begriff hier- im Gegensatz zum Konzept der Ver­
körperung/Embodiment (vgl. dazu Fischer-Lichte 2001b; Csardas 1994)­
im wörtlichen Sinne der körperlichen Darstellung, der Repräsentation 
von etwasVorgängigem mit Hilfe des Körpers. 

107 

https://doi.org/10.14361/9783839405543-012 - am 14.02.2026, 11:25:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405543-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KöRPER UND BEWEGUNG 

Buto-Exkurs II: 
Übergang und Wiedergeburt 

Im But6 spielt die Verwandlung wie in den traditionellen Formen des 
japanischen Theaters, No und Kabuki, eine zentrale Rolle (vgl. Schwel­
linger 1998: 191f.). Hintergrund ist die buddhistische Vorstellung der 
Verbundenheit der Existenzen durch die Wiedergeburt. Im Buddhis­
mus gilt die "Erscheinungswelt als ohne Substanz und in ständigem 
Fluß befindlich", entsprechend "die Person als ohne Selbst, als Bündel 
seelenloser Faktoren" (Schumann 1976: 128). Jede Existenz ist dem ewi­
gen Kreislauf von Geburt, Altern und Tod bis zu ihrer Erlösung ausge­
setzt: Die karmatische Verflechtung - nicht die Seele, denn eine persön­
liche Seele kennt der Buddhismus nicht - wird bis zu ihrer Erlösung in 
einem anderen Körper wiedergeboren. Dabei trägt alles das Absolute in 
sich, so dass alle Daseinsformen ihrem Wesen nach mit dem Absoluten 
und damit auch untereinander gleich sind: Alle Lebewesen und Dinge 
sind gemäß der Lehre des Buddhismus Buddha-Natur. Daraus er­
wächst die Sehnsucht nach der Einheit mit der belebten und unbelebten 
Natur. Die Erkenntnis dieser Einheit, der Buddha-Natur in allen 
Existenzen, ist die Erlösung spendende Weisheit. Diese Weisheit ist 
kein intellektuelles Wissen, das nur den Weg dorthin ebnen kann, son­
dern "ein intuitives, Gegensätze transzendierendes Einswerden mit der 
Wirklichkeit alles Daseienden und Seienden, etwas Erlebnishaftes, das 
nach Abwerfen rationaler Beschränkungen, aller Ansichten und Lehren 
mit der ganzen Persönlichkeit erfahren wird" (ebd.: 155f.). Eine Mög­
lichkeit dieser Erfahrung sind Trance oder Ekstase: In diesem Zustand 
verschwindet alles, auch die Denkinhalte, und übrig bleibt nur das in­
haltsleere Bewusstsein. 

Die besonders den But6 von Tatsumi Hijikata prägende Idee der 
Metamorphose des Tänzers stellt eine Technik zur "Erweiterung der 
Bewegungs- und Ausdrucksmöglichkeiten" des Tänzers dar (Schwel­
linger 1998: 105). Ohne Requisiten und Kostüm wird der menschliche 
Körper allein durch die Haltung und Bewegung verwandelt. Ziel ist 
dabei nicht die Nachahmung der Gegenstände oder Lebewesen. Viel­
mehr sollen mit Hilfe von Vorstellungen Körperhaltungen und -bewe­
gungen entstehen, die über das individuell-menschliche Verhalten und 
die eigene Erfahrungswelt hinausgehen. Auf diese Weise entsteht ein 
Bild der Wiedergeburt: Der Tänzer verwandelt sich vom Tier zur 
Pflanze, zum Stein, in ein anderes Tier, in einen Menschen und so fort. 

108 

https://doi.org/10.14361/9783839405543-012 - am 14.02.2026, 11:25:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405543-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

