
Lärmender Unsinn und Oberflächeneffekte 
Der Körper und das unkörperliche Ereignis im Denken 

von Gilles Deleuze

Angelika Seppi

Spätestens seit den 1980er Jahren ist im Zuge der vermehrten Kritik am car-
tesianischen Denken und dem rationalistischen Modell ein weitreichender 
Paradigmenwandel in den Geistes- und Kulturwissenschaften festzustellen, 
der sich unter das Schlagwort der »Wiederkehr des Körpers« stellen lässt.1 
Dabei vollzieht sich die viel beschworene Wiederkehr des Körpers unter zwei 
gegensätzlichen Vorzeichen: Unter dem Vorzeichen des cultural turn wird der 
Körper als historisches Produkt vielfältiger kultureller Ein- und Beschreibun-
gen wiederentdeckt, unter dem Vorzeichen des natural/material turn dagegen 
als letztes Bindeglied zur (sogenannten) Natur, als letzter Realitätsgarant, als 
Konkretes inmitten des Abstrakten, als Festes und Geschlossenes inmitten der 
allgemeinen diskursiven Verflüssigung.2 Weder der einen, noch der anderen 
Position zurechenbar, manifestiert sich der Körper in den Schriften von Gilles 
Deleuze (und Félix Guattari) auf der Ebene seiner Aktualität zwar als histori-
sches Produkt innerhalb einer (immer auch) diskursiven Bedeutungsordnung, 
die Aktualisierung selbst verweist aber auf eine nicht zu reduzierende Ebene 
der Virtualität, die sich gegen jegliche Einrahmung – in welches Zeichenre
gime auch immer – sperrt. Als Scharnier zwischen Aktualität und Virtualität 
widersetzt sich der Körper sowohl der Reduktion auf seine historisch-signifi-
kativen Komponenten als auch seiner Naturalisierung und sprengt in seinem 
Widerstand die althergebrachten Dichotomien von Natur und Kultur, von Ma-
terie und Geist, auf denen die genannten Reduktionen fußen. 

Wenn sich die folgenden Bemerkungen den Körpern und den unkörperli-
chen Ereignissen im Denken von Gilles Deleuze zuwenden, so verfolgen sie 

1 | Kemper, Dietmar und Wulf, Christoph: Die Wiederkehr des Körpers, Frankfur t a.M. 

1982.

2 | Schroer, Markus (Hg.): Soziologie des Körpers, Frankfur t a.M. 2005, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346 Angelika Seppi

dabei ein nicht-dialektisches, materialistisches Denken, das sich von klassisch 
materialistischen Positionen insofern unterscheidet, als das Prinzip der Nega-
tion zurückgewiesen und der Versuch unternommen wird, sich außerhalb der 
herkömmlichen binären Logik von Materie und Geist, von Wirklichkeit und 
Idealität zu positionieren.3 In Anknüpfung an Deleuze, aber auch an Jacques 
Derrida, ist damit der Versuch gewagt, ein Denken außerhalb jener Logik zu 
entwerfen, »die Wirklichkeit (präsent, aktuell, empirisch, lebendig – oder nicht) 
und Idealität (regulative oder absolute Nicht-Präsenz) unterscheidet oder ein-
ander gegenüberstellt«.4 Der Versuchung eines solchen Denkens stattgebend, 
wird im Folgenden in erster Linie der ontologischen und epistemologischen Di-
mension der Neubestimmung des Verhältnisses von Körper und unkörperli-
chem Ereignis nachgegangen, die in den Arbeiten Deleuzes zu finden ist. In 
Anlehnung an die Stoiker entfaltet Deleuze in der Logik des Sinns die zweifache 
Reihe der Körper und Dingzustände einerseits, der unkörperlichen Ereignis-
se andererseits. Während die Körper und Dingzustände in einer kosmischen 
Gegenwart existieren, stehen die Ereignisse als Oberflächenwirkungen für ein 
Außersein, für ein Unkörperliches, das im eigentlichen Sinne nicht existiert, 
sondern insistiert oder subsistiert. Damit ist das Sein nicht länger der höchs-
te Begriff, »[…] sondern Etwas, aliquid, insofern es das Sein und das Nicht
sein, die Existenzen und die Insistenzen subsumiert«.5 In ontologischer und 
epistemologischer Hinsicht zielt die Neubestimmung des Verhältnisses von 
Körper und unkörperlichem Ereignis auf eine Umkehrung des Platonismus.6 
Ihre Dringlichkeit bezieht sich aber auf die ethische Dimension, in Hinsicht 
auf eine zukünftige Ethik, deren Imperativ darin bestünde, sich des Ereignis-
ses als würdig zu erweisen: »dessen würdig werden, was uns zustößt, darin 
also das Ereignis wollen und freilegen, der Sohn seiner eigenen Ereignisse und 

3 | Zur näheren Charakterisierung eines nicht-dialektischen Materialismus vgl. den 

Beitrag von Cheah, Pheng: »Nondialectical Materialism«, in: Coole, Diana und Frost, 

Samantha (Hg.): New Materialisms: Ontology, Agency, and Politics, Durham 2010, 

S. 70-92. 

4 | Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die 

neue Internationale [Spectres de Marx, 1993], übers. von Susanne Lüdemann, Frank-

fur t a.M. 2004, S. 93-94. 

5 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], übers. von Bernhard 

Dieckmann, Frankfur t a.M. 1993, S. 22.

6 | Gerade in Hinsicht auf eine Umkehrung des Platonismus wird Deleuzes Betonung 

der Autonomie der immateriellen, unkörperlichen Wirkungen oder Ereignisse als keines-

falls widersprüchliche, sondern als notwendige Bedingung einer Philosophie der Mate-

rie und des Körpers auszuweisen sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


347Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

dadurch neugeboren werden, sich abermals eine Geburt verschaffen, mit der 
eigenen fleischlichen Geburt brechen«.7

Eventum tantum

Sich des Ereignisses als würdig zu erweisen, dessen würdig werden, was uns 
zustößt, darin also das Ereignis wollen und freilegen: »Uns« ist hier stets die-
ser oder jener spezifische Körper, der da ist, hier und jetzt, an diesem Ort, zu 
dieser Zeit, während »das Ereignis«, dessen sich dieser oder jener spezifische 
Körper als würdig zu erweisen hat, von einem gänzlich anderen Ort und einer 
gänzlich anderen Zeit auf uns kommt. Wie die Wunde im Werk von Joe Bous-
quets, gibt es das Ereignis schon vor diesem oder jenem aktuellen Körper, vor 
mir, um von mir verkörpert zu werden.8 Dessen würdig zu werden, was uns 
zustößt, setzt zunächst eine Öffnung voraus, für das, was kommt, »für das Er-
eignis«, das man nach Derrida »nicht als solches erwarten und also auch nicht 
im Voraus erkennen kann, für das Ereignis als das Fremde selbst, für jeman-
den [ihn oder sie], für den man im Eingedenken der Hoffnung immer einen 
Platz freihalten muß […].«9 Das Ereignis, das es immer schon vor uns gab, ist 
zugleich an eine irreduzible Zukünftigkeit gebunden: an die Singularität des-
sen, das in der Zukunft in aller nicht antizipierbaren Andersheit ankommen 
wird. Das Ereignis geht mitunter nie zur Gänze in dem auf, was gegenwärtig 
eintritt. Ihm ist vielmehr eine wesentlich doppelte Struktur zu eigen, die sich 
nicht nur der Gegenwart entzieht, sondern diese als in sich selbst unidentische 
und ungegenwärtige ausweist: 

»In jedem Ereignis gibt es den gegenwärtigen Augenblick der Verwirklichung, jenen, in 

dem das Ereignis sich in einem Dingzustand, einem Individuum, einer Person verkörpert 

und den man mit der Aussage bezeichnet: Nun ist der Augenblick gekommen; und die 

Zukunft und die Vergangenheit des Ereignisses sind nur in Funktion dieser definitiven 

Gegenwart, vom Standpunkt desjenigen aus beurteilbar, der letztere verkörpert. An-

dererseits aber gibt es die Zukunft und die Vergangenheit des Ereignisses an sich, das 

jeder Gegenwart ausweicht, weil es von den Begrenzungen eines Dingzustandes frei, 

weil es unpersönlich und präindividuell, neutral, weder allgemein noch besonders ist, 

eventum tantum […].«10 

7 | Ebd., S. 187.

8 | Deleuze bezieht sich auf das Werk Joe Bousquets in Hinsicht auf die darin ausge-

tragene Auseinandersetzung mit den Themen der Verwundung, des Ereignisses und der 

Sprache. Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 186. 

9 | Derrida: Marx’ Gespenster, a.a.O., S. 96f.

10 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 189.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348 Angelika Seppi

Der zweifachen Reihe von Körper und unkörperlichem Ereignis entsprechen 
Deleuze zufolge zwei komplementäre Lesarten der Zeit. In Hinsicht auf die 
Körper und Dingzustände manifestiert sich die Zeit als Chronos, als kosmi-
sche Gegenwart, die das Weltganze umfasst. In Hinsicht auf die unkörper-
lichen Ereignisse dagegen insistiert die Zeit als Äon, als reiner Infinitiv, als 
reines Werden, »das sich bis ins Unendliche in Vergangenheit und Zukunft 
teilt und dabei stets der Gegenwart ausweicht«.11 Entsprechend den beiden Les-
arten der Zeit sind die Idealität oder Virtualität des Ereignisses und die Wirk-
lichkeit oder Aktualität des Körpers als einander komplementär zu denken. 
Die Idealität oder Virtualität des Ereignisses und seine Zeit, Äon, finden sich 
der Wirklichkeit oder Aktualität des Körpers und seiner Zeit, Chronos, gerade 
nicht als transzendentale Instanz gegenübergestellt. Die Idealität oder Virtua-
lität des Ereignisses insistieren oder subsistieren vielmehr in der Wirklichkeit 
oder Aktualität des Körpers selbst, in der Aktualität des Körpers, den es als 
Quasi-Ursache, als Operateur des Ereignisses zu denken gilt.12 In Hinsicht auf 
die wesentliche Doppelstruktur des Ereignisses ist der Versuch, den Körper 
als Quasi-Ursache, als Operateur des Ereignisses zu bedenken, an die Heraus-
forderung gebunden, mit der idealen, mechanischen oder dialektischen Oppo-
sition zwischen Wirklichem und Nichtwirklichem, zwischen Gegenwärtigem 
und Nichtgegenwärtigem, zwischen Chronos und Äon zu brechen und damit 
mit dem Konzept einer allgemeinen, aus der sukzessiven Verkettung gegen-
wärtiger Augenblicke bestehenden Zeitlichkeit selbst.13 Insoweit es den Körper 
jenseits der Opposition zwischen Wirklichem und Nichtwirklichem, zwischen 
Gegenwärtigen und Nichtgegenwärtigen, zwischen Chronos und Äon zu er-
wägen gilt, wird er als Grenzgänger seines eigenen Vermögens in den Blick ge-
nommen, eines Vermögens, das vielleicht in nichts anderem besteht, als sein 
Vermögen im Empfang des Ereignisses zu erweitern, um auf diese Weise und 
in einem radikalen Sinn ein anderer Körper zu werden.

Bruchz ahlen und inkommensur able Grössen

In Deleuzes Dialogen mit Claire Parnet heißt es:

»Das Werden ist eine Geographie, das sind Richtungen und Verläufe, Eingänge und Aus-

gänge. Es gibt ein Frau-Werden, das nicht in den Frauen aufgeht, nicht in deren Zukunft 

und nicht in deren Vergangenheit, und in dieses Werden müssen Frauen eintreten, um 

aus ihrer Vergangenheit und ihrer Zukunft, ihrer Geschichte, herauszutreten. Es gibt ein 

11 | Ebd., S. 19f.

12 | Vgl. ebd., S. 186.

13 | Vgl. Derrida: Marx’ Gespenster, a.a.O., S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


349Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

Revolutionär-Werden, das nicht identisch ist mit der Zukunft der Revolution und das 

nicht zwangsläufig durch die und in den Militanten sich abspielt. Es gibt ein Philoso-

phie-Werden, das nichts gemein hat mit einer Geschichte der Philosophie, das vielmehr 

durch jene und in jenen vor sich geht, welche die Philosophiegeschichte nicht einzuord-

nen vermag.«14 

Muss es demnach nicht auch ein Körper-Werden geben, das sich nicht auf die  
Vergangenheit, nicht auf die Gegenwart und noch nicht einmal auf die Zu-
kunft eines Körpers reduzieren lässt? Der werdende, geografisch-kartografi-
sche Körper wird im Denken Deleuzes (und Guattaris) in Anlehnung an An-
tonin Artaud als organloser Körper entworfen, als intensive, präindividuelle 
und materielle Realität, die dem individuiierten und organisierten Körper vo-
rausgeht.15 Den im europäischen Denken vorherrschenden organizistischen 
oder mechanizistischen Körperbildern, setzten Deleuze (und Guattari) ein 
maschinelles Konzept des Körpers entgegen, das mit der hierarchischen, teleo-
logischen und transzendentalen Organisation der Organe, wie sie der Begriff 
des Organismus impliziert, ebenso bricht wie mit dem Determinismus me-
chanistischer Zugänge. Der sogenannte organlose Körper ist auf der Ebene 
einer noch nicht strukturierten, formlosen Materie situiert und kennt und  
bedarf keines transzendentalen, Einheit stiftenden Prinzips: »Der Körper ist 
der Körper/er ist allein/und braucht keine Organe/der Körper ist niemals ein 
Organismus/die Organismen sind die Feinde des Körpers.«16 Ausgehend von 
der im Anti-Ödipus unternommenen Schizoanalyse, laden uns Deleuze und 
Guattari dazu ein, Körper zu erwägen, die sich nicht auf den Organismus 
und nicht auf das Bewusstsein reduzieren lassen: Körper, auf denen sich der 
Organismus, wie auf einem noch weithin unerforschten, grenzenlosen Terri-
torium ausbreitet, um dieses nach und nach zu kolonisieren, zu vermessen, 
in Herrschafts- und Zuständigkeitsbereiche aufzuteilen, in Schichten zu glie-
dern – zu stratifizieren. Die Herausforderung des Denkens Deleuzes besteht 
nun gerade darin, die Stratifizierung – ein Prozess, der, wie es in Tausend Pla-
teaus heißt, »unter manchen Aspekten sehr nützlich, unter vielen anderen aber 

14 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge [Dialogues, 1977], übers. von Bernd 

Schwibs, Frankfur t a.M. 1980, S. 9f.

15 | Vgl. Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schi

zophrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980], übers. von Gabriele 

Ricke und Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 205-229. 

16 | Deleuze zitier t hier aus: Ar taud, Antonin: »Suppôts et supplications«, in: 84, 

Nr.  5/6 (Sonderausgabe Antonin Artaud), 1948, zit.n. Deleuze, Gilles und Guattari, 

Félix: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie 1 [L’Anti-Œdipe. Capitalisme et 

schizophrénie 1, 1972], übers. von Bernd Schwibs, Frankfur t a.M. 1977, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350 Angelika Seppi

bedauerlich war […]«17 – als einen immanenten Prozess zu denken. Die drei 
Deleuze zufolge wesentlichen Strata  – die chemo-physische, die organische 
und die anthropomorphe bzw. alloplastische Schicht, samt Organismus und 
Bewusstsein – fallen eben nicht aus irgend einem Außen kommend, über den 
organlosen Körper der Erde her, um sich diesem zu unterwerfen und gefügig 
zu machen.18 Es ist der organlose Körper selbst, der den Prozessen der Strati-
fizierung und Territorialisierung stattgibt, und es ist ein und derselbe Körper, 
der diese Schichten und Territorien unterwandert, Fluchtlinien zieht, Prozes-
sen der Verkettung Raum gibt, in denen sich Körper an Körper anschließen, in 
denen sich diese Körper mit jenen Körpern verketten, um aus dem kolonisier-
ten Körper wieder »ein Vermögen zu machen, das sich nicht auf den Organis-
mus reduziert« und um aus dem Sprechen, Schreiben und Denken seinerseits 
»ein Vermögen zu machen, das sich nicht auf das Bewusstsein reduziert«.19 

»Die kleinste reale Einheit«, lesen wir in den Dialogen mit Claire Parnet, 
»ist nicht das Wort, nicht die Idee oder der Begriff und nicht der Signifikant, es 
ist die Verkettung.«20 »Es gibt eine Spinoza-Verkettung«, sagt Deleuze, »Seele 
und Körper, Verhältnisse, Begegnungen, Vermögen, affiziert zu werden, Affek-
te, die dieses Vermögen ausfüllen, Trauer und Freude, die diese Affekte näher 
bestimmen. Philosophie wird hier zur Kunst der Verkettung.«21 Es gibt eine 
Deleuze-Verkettung, sagen wir, maschinelle Verkettungen des Begehrens, 
kollektive Verkettungen der Äußerungen, divergente Serien, tausend Plateaus, 
organlose Körper, Meuten, Banden, Populationen, Perzepte, Affekte, Arten des 
Werdens, Tier-Werden, Frau-Werden, Unsichtbar-Werden. Philosophie wird 
hier zur Kunst der Linie, Fluchtlinie, die den Organismus und das Bewusst-
sein gleichermaßen flieht. Warum diese Insistenz, den Organismus und das 
Bewusstsein zu fliehen? Erstens, weil der Organismus und das Bewusstsein 
die Körper, ihr Sprechen, Schreiben und Denken einsperren und sie von ih-
rem Begehren und ihrem Vermögen abschneiden, und zweitens, weil sie uns 
ein Bild der Welt aufdrücken, mag es auch ein transzendentales sein, das uns 
beständig an der Welt selbst vorbeischauen lässt. Im fünften Kapitel von Dif-
ferenz und Wiederholung führt Deleuze aus, inwieweit der imaginäre Schirm, 
durch den wir alles Gegebene wahrnehmen, irreduzibel ist. Demnach ist uns 
das Gegebene als Verschiedenes gegeben, nicht aber die Differenz, durch die 
uns das Gegebene gegeben ist: »Die Welt ist stets einem ›Rest‹ gleichzuset-
zen, und das Reale in der Welt kann nur in Form von Bruchzahlen oder gar 
inkommensurablen Größen gedacht werden. Jedes Phänomen verweist auf die 

17 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 60. 

18 | Vgl. zu den drei wesentlichen Schichten ebd., S. 696.

19 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 69.

20 | Ebd., S. 59.

21 | Ebd., S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


351Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

Ungleichung, die es bedingt, jede Verschiedenheit, jede Veränderung verweist 
auf eine Differenz, die deren zureichenden Grund darstellt.«22 Zureichender 
Grund der Veränderung kann die Differenz allerdings nur insoweit sein, als 
sie danach strebt, sich in der Ausdehnung und unter der Qualität, denen sie 
stattgibt, zu verneinen und zu tilgen.23 Die Körper selbst aber fügen sich nie-
mals zur Gänze in das Bild, das wir uns von ihnen machen, sie lassen sich nie-
mals zur Gänze von ihrem Begehren und ihrem Vermögen abschneiden. Sie 
bleiben hartnäckig zugleich der Ebene des Organismus und des Bewusstseins 
zugewandt, oder allgemeiner, der Ebene ihrer Aktualität, als auch der Ebene 
des sogenannten organlosen Körpers, der Ebene der Virtualität. Das Virtuelle 
muss sogar, wie es in Differenz und Wiederholung heißt, »als ein strikt dem 
Realobjekt zugehöriger Teil definiert werden – als ob das Objekt einen seiner 
Teile im Virtuellen hätte und darin wie in einer objektiven Dimension einge-
lassen wäre«.24 

Auf der Ebene ihrer Aktualität sprechen wir von den Körpern als diskreten 
Individuen mit bestimmten Eigenschaften, von vermessenen Territorien und 
determinierten Zyklen, von metrischen Räumen und chronologischen Zeiten, 
vom gesunden Menschenverstand und seinen Aufteilungen. Auf der Ebene 
ihrer Virtualität dagegen sprechen wir von einer Multiplizität mit n Dimensi-
onen, von unpersönlichen, präindividuellen Singularitäten, die den n-dimen-
sionalen Raum bevölkern, von differenziellen Elementen und deren Verhält-
nissen, von nicht-metrischen Räumen und Zeiten. Die Ebene der Virtualität, 
als strikt dem Realobjekt zugehöriger Teil, bildet zugleich dessen äußerste 
Grenze, sein Außen, das, wie Deleuze in seinem Buch zu Foucault schreibt, 
keine erstarrte Grenze ist, sondern »eine bewegliche Materie, belebt von peris-
taltischen Bewegungen, von Falten und Faltungen, die ein Innen bilden: nicht 
etwas anderes als das Außen, sondern genau das Innen des Außen«.25 Als In-
nen des Außen liegt der aktuelle Körper nicht jenseits der Virtualität, sondern 
ist das von ihr implizierte, und die Virtualität, das Außen, die Materie in ihren 
peristaltischen Bewegungen, in ihrer Geschwindigkeit, ihren Kontraktionen 
und fluktuierenden Verkettungen, hört nicht auf, an das Innen zu rühren und 
dessen vermeintliche Geschlossenheit und Ordnung zu unterwandern. Die ak-
tuellen Körper, als an dieser Grenze konstituierte, sind zugleich das Produkt 
und die lebendigen Agenten des Verhältnisses von Aktualität und Virtualität 

22 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968], 

übers. von Joseph Vogl, München 2007, S. 281.

23 | Vgl. ebd., S. 283.

24 | Ebd., S. 264. 

25 | Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault 1986], übers. von Hermann Kocyba, Frankfur t 

a.M. 2013, S. 134f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352 Angelika Seppi

und als solche mit dem Vermögen versehen, die Ordnung der Dinge zu stören 
und den Bewegungen des Werdens Raum zu geben.

Wie herum? Wie herum?

Wenn es eine Konstante der Körper Deleuzes gibt, dann die, dass die Körper 
stets in das Problem oder Paradox des Werdens eingelassen sind. Von Parme-
nides an, besteht das Problem oder Paradox des Werdens in seiner vermeintli-
chen Unvereinbarkeit mit dem Sein. Gegeben seien zwei Qualitäten, das Jün-
gere und das Ältere, die immer vorwärtsschreitend, notwendig in das ihnen 
Entgegengesetzte fortschreiten und so das Entgegengesetzte voneinander wer-
den: »das Jüngere nämlich älter als das Ältere und das Ältere jünger als das 
Jüngere; geworden sein aber können sie es niemals. Denn wären sie es gewor-
den: so würden sie es nicht mehr (werden), sondern wären es.«26 Das Paradox 
des Werdens wird von Deleuze in der Logik des Sinns dahingehend zunächst 
als Identität beider Sinnrichtungen zugleich bestimmt: des Jüngeren und des 
Älteren, des Künftigen und des Vergangenen, des Mehr und des Weniger, des 
Aktiven und des Passiven, der Ursache und der Wirkung.27 Als maßloses Ver-
rückt-Werden, als Unbegrenzt-Werden, das sich bis ins Unendliche in Ver-
gangenheit und Zukunft teilt, weicht das Werden der Gegenwart stets aus 
und ist als unendlich teilbares Ereignis »ewiglich das, was sich gerade ereig-
net hat, und das, was sich gleich ereignen wird, doch niemals das, was sich 
ereignet […]«.28 Ausgehend vom Paradox des Werdens, entwickelt Deleuze in 
der Logik des Sinns eine Reihe von paradoxen Serien, die in ihrer Gesamtheit 
die Theorie des Sinns selbst bilden sollen. 

Als Versuch eines logischen und psychoanalytischen Romans sind die Pro-
tagonisten der Logik des Sinns Lewis Carroll, dem Deleuze die erste große Un-
tersuchung und Inszenierung der Sinnparadoxa zuschreibt, sowie die Stoiker, 
die im Bruch mit der platonisch-aristotelischen Philosophie ein neues Bild des 
Denkens einführen, das in Deleuzes Augen eng an die paradoxe Beschaffen-
heit des Sinns geknüpft ist. Mit Lewis Carroll wird die erste Serie der Paradoxa, 
»Vom reinen Werden«, anhand der Abenteuer Alices und den diese Abenteuer 
konstituierenden Umkehrungen exemplifiziert: »Umkehrung des Wachsens 
und Schrumpfens: ›Wie herum? Wie herum?‹ fragt Alice, ahnend, daß es stets 
gleichzeitig in beide Richtungen zugleich geht […]. Umkehrung von gestern 

26 | Platon: Sämtliche Werke in zehn Bänden, Bd. VIII: Parmenides, hg. von Karlheinz 

Hülser, übers. von Friedrich Schleiermacher, erg. durch Übers. von Franz Susemihi, 

Frankfur t a.M. 1991, S. 297, 155a.

27 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 17.

28 | Ebd., S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


353Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

und morgen, wobei dem Gegenwärtigen stets ausgewichen wird: ›Gestern und 
morgen Marmelade, niemals aber heute.‹ Umkehrung des Mehr und Weniger: 
Fünf Nächte sind fünfmal wärmer als eine einzige, ›aber sie dürften aus dem 
gleichen Grund auch fünfmal kälter sein.‹«29 

Die zweite Serie der Paradoxa des Sinns, »Von den Oberflächenwirkun-
gen«, geht von der stoischen Unterscheidung zwischen den Körpern in der 
Tiefe und den unkörperlichen Wirkungen oder Ereignissen an der Oberfläche 
aus. Die Körper in ihren Strebungen, ihren physischen Qualitäten, ihren Be-
zeichnungen, ihren Aktionen und Passionen und den ihnen entsprechenden 
Dingzuständen werden als Mischungen zwischen Körpern definiert, die auf 
eine Ureinheit aller Körper zurückverweisen und einer kosmischen Gegen-
wart angehören. Während in dieser kosmischen Gegenwart alle Körper wech-
selseitig Ursachen füreinander sind, gehören die von den Ursachen ausgehen-
den Wirkungen einer gänzlich anderen Ordnung an: 

»Diese Wirkungen sind nicht Körper, sondern im eigentlichen Sinn ›Unkörperliche‹. Es 

handelt sich nicht um physische Qualitäten oder Eigenschaften, sondern um logische 

oder dialektische Attribute. Es handelt sich nicht um Dinge oder Dingzustände, sondern 

um Ereignisse. Man kann nicht sagen, daß sie existieren, sondern eher, daß sie sub-

sistieren oder insistieren, da sie über jenes Mindestmaß an Sein ver fügen, das all dem 

zukommt, was kein Ding, was nicht-existierende Entität ist.«30 

Die stoischen Oberflächenwirkungen lassen sich im Gegensatz zu den Kör-
pern an keiner Gegenwart und an keinem Sein festmachen. In der Lesart De-
leuzes werden sie insoweit zu einem Synonym für das Werden selbst, als das 
Werden als unkörperliche, immaterielle Wirkung körperlich-materieller Ursa-
chen konzipiert wird. 

Die Tiefe der Körper ist so als ein Gemisch und Gemenge von Körpern 
konzipiert, die ineinander eindringen und koexistieren, Mischungen, die die 
Quantitäts- und Qualitätszustände der Körper und Dingzustände bestimmen: 
»die Dimension einer Gesamtheit, oder eben das Rotglühende des Eisens, 
das Grün eines Baumes«.31 Zu glühen oder zu grünen aber, zu wachsen oder 
zu schrumpfen, zu schneiden oder zerschnitten zu werden, sind selbst keine 
Dingzustände oder Mischungen in der Tiefe der Körper, sondern unkörperli-
che Ereignisse an der Oberfläche, die sich an kein Sein und kein Maß halten. 
Was von der Tiefe der Körper an die Oberfläche steigt, ist ein maßloses Ver-
rückt-Werden, ein Unbegrenzt-Werden. Während im Platonismus die Ideen als 
Inbegriffe des Seins dafür Sorge tragen, das Werden zu mäßigen, steht die 

29 | Ebd., S. 17. 

30 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 19.

31 | Ebd., S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354 Angelika Seppi

stoische Erfindung der Oberflächenwirkungen für ein Bild des Denkens, das 
dem reinen Sein ohne Werden, ein reines Werden ohne Sein gegenüberstellt. 
Die Logik des Sinns ist unter anderem der Versuch, dieses bei den Stoikern 
angelegte Bild des Denkens zu entwickeln und zwar hinsichtlich der Genese 
des Sinns, die Deleuze in eine statische, logische und ontologische Genese ei-
nerseits, in eine dynamische Genese andererseits zerlegt.32 So entwickelt die 
Logik des Sinns das Bild eines Denkens, in dem alles in den Tiefen der Körper, 
im lärmenden Unsinn beginnt, indem aber zugleich alles, was geschieht, an 
der Oberfläche geschieht. Die Oberflächenwirkungen werden als Ereignis des 
Sinns zum Ereignis schlechthin: Das Ereignis, das Werden, ist der Sinn selbst, 
»insofern er sich von den Dingzuständen abhebt oder unterscheidet, die ihn 
herstellen und in denen er sich verwirklicht«.33

Sehen Sie dieses Ei?

Wie sich der Sinn, das Ereignis, das Werden, von den Dingzuständen abhebt, 
wie die Oberfläche selbst hergestellt wird, wie das unkörperliche Ereignis aus 
den Körperzuständen resultiert, ist das Thema der dynamischen Genese des 
Sinns. Hinsichtlich der statischen Genese, der logischen gleichwie der onto-
logischen, war Deleuze bereits von der Unterschiedenheit der Körper in der 
Tiefe und der Oberflächenereignisse ausgegangen. Ihnen entsprach die erste 
große Dualität zwischen den Körpern als einander wechselseitigen Ursachen 
einerseits und den Ereignissen als unkörperlichen Wirkungen andererseits. 
Sofern die unkörperlichen Ereignisse als Sinnereignisse definiert werden, als 
logische oder dialektische Attribute, sind sie an die Sätze gebunden, die sie 
zum Ausdruck bringen. Der Dualität zwischen Körpern und unkörperlichen 
Ereignissen entspricht damit die Dualität zwischen den Dingen und den Sät-
zen: essen oder reden, »bits of things« oder »bits of Shakespeare«.34 Essen, ein 
Happen von Dingen, schreibt Deleuze in der vierten Serie der Paradoxa des 
Sinns, »ist das Modell der Operation der Körper, der Typus ihrer Mischungen 
in der Tiefe, ihrer Aktion und Passion, ihrer Art und Weise, ineinander zu exis-
tieren«.35 Sprechen, ein Happen von Worten, dagegen »ist die Bewegung der 
Oberfläche, der idealen Attribute oder unkörperlichen Ereignisse.«36 Als ele-
mentare disjunktive Reihe kehrt die Dualität von »essen« und »sprechen« in 

32 | Zur statischen ontologischen und logischen Genese des Sinns vgl. ebd., S.  143-

162. Zur dynamischen Genese des Sinns vgl. ebd., S. 231-250.

33 | Ebd., S. 260.

34 | Vgl. ebd., S. 43.

35 | Ebd.

36 | Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


355Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

den späteren Arbeiten von Deleuze unter verschiedenen Vorzeichen wieder: in 
Tausend Plateaus in der zweifachen Gliederung von Inhalt und Ausdruck, im 
Buch zu Foucault in der zweifachen Ordnung von Sichtbarem und Sagbarem.37 
In der Falte zwischen den beiden komplementären und nichtsdestotrotz streng 
disjunktiven Reihen erscheint das Ereignis als Zeichen, um von einem Körper 
in Empfang genommen zu werden, der damit seinerseits zur Geburtsstätte 
des Sinns wird. Solange die Zeichen nicht in eine Oberflächenorganisation 
eintreten, bleiben sie ohne Sinn.38 Aus der Perspektive der statischen Genese 
waren »essen« und »sprechen« als zwei durch das Ereignis bereits getrennte 
und artikulierte Serien angegangen worden. In Hinsicht auf die dynamische 
Genese des Sinns stellt sich dagegen die Frage, wie sich »sprechen« und »es-
sen« tatsächlich voneinander lösen, wie das unkörperliche Ereignis tatsächlich 
aus den Körperzuständen resultiert, wie wir vom lärmenden Unsinn in der 
Tiefe der Körper zur Herstellung der Oberflächen gelangen.39 

In der Logik des Sinns wird die dynamische Genese des Sinns in der gleich-
zeitigen Anlehnung an und Abgrenzung von den psychoanalytischen Kon-
zepten der Oralität und Sexualität entwickelt. Meine Bemerkungen dagegen 
schlagen eine andere Richtung ein. Sie stellen die Frage nach der dynamischen 
Genese des Sinns in die Problematik der »empirisch-transzendentalen Redu-
plizierung«, an der sich laut Michael Foucault die Philosophie seit Kant die 
Zähne ausbeißt.40 Als ›unerwünschte Nebenwirkung‹ der umfassenden Ana-
lytik der Endlichkeit, die nach Foucault die allgemeine diskursive Ordnung 
bestimmt, die ausgehend vom 19. Jahrhundert die klassisch-repräsentative 
Episteme ablöst, steht die empirisch-transzendentale Reduplizierung für das 
Paradox einer Logik der Erkenntnisproduktion, der gemäß die empirischen 
Inhalte der Erkenntnis zugleich die Bedingungen der Erkenntnis selbst liefern 

37 | Vgl. Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S.  64-67 sowie Deleuze: 

Foucault, a.a.O., S. 57. Die Ordnung des Sichtbaren lässt sich dabei nicht auf den Seh-

sinn und dessen Eindrücke beschränken, sondern umfasst das weite Feld mikrosko-

pischer und makroskopischer Affektionen und Perzeptionen im Allgemeinen, während 

die Ordnung des Sagbaren die vier Dimensionen des Satzes umfasst: die Bezeichnung 

(Beziehung des Satzes zu einem äußeren Datum), die Manifestation (Beziehung des 

Satzes zum sprechenden Subjekt), die Bedeutung (Beziehung des Satzes, der Wörter 

des Satzes zu universellen oder allgemeinen Begrif fen) und schließlich den Sinn (das 

Ausgedrückte des Satzes, reines Ereignis, das im Satz insistier t oder subsistier t). Zu 

den vier Dimensionen des Satzes vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 29-43.

38 | Ebd., S. 137. 

39 | Ebd., S. 231.

40 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen-

schaften [Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 1966], 

übers. von Ulrich Köppen, Frankfur t a.M. 1974, S. 389. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


356 Angelika Seppi

müssen.41 Dieser paradoxen Logik gemäß wird der Produktionsprozess stets 
nach dem Modell des Produkts, der Grund stets nach dem Modell des zu Be-
gründenden, das Werden stets nach dem Modell des Seins gedacht und damit 
notwendig verfehlt. Hinsichtlich ihrer philosophischen Genealogie wird die 
empirisch-transzendentale Reduplizierung von Foucault und Deleuze glei-
chermaßen an Kants kritische Revolution zurückgebunden. Deleuze zufolge 
bestand diese im Wesentlichen darin, den legitimen vom illegitimen, transzen-
denten Gebrauch der Vermögen zu unterscheiden.42 Darüber, dass Kant in 
seiner Kritik über den Ausschluss des illegitimen Gebrauchs der Vermögen 
nicht hinausgehe, der Gemeinsinn und die gute Natur des Denkens weiter-
hin als unhinterfragte Voraussetzungen fungierten, verbleibe er innerhalb 
des repräsentativen Bild des Denkens.43 Das repräsentative Bild des Denkens 
vermag es in Deleuzes Augen nicht, mit dem Gemeinsinn zu brechen und 
begnüge sich folglich damit, »eine lediglich empirische Übung in einem Bild 
des als ›ursprünglich‹ dargestellten Denkens ins Transzendentale zu heben«.44 
Als allgemeinstes Prinzip der Repräsentation fungiert das ›Ich denke‹, von 
Kant bis Husserl und darüber hinaus, als jenes empirische Vorbild, das ins 
Transzendentale gehoben wird. Dass es sich dabei eben um nicht mehr als eine 
Reduplizierung des Empirischen handelt, liegt für Deleuze auf der Hand.45 
Wie also, lautet die von Deleuze unermüdlich gestellte Frage, kann die empi-
risch-transzendentale Reduplizierung vermieden werden? 

Mit einem Ei. »Sehen Sie dieses Ei?«, fragt Diderot in einem Gespräch mit 
d’Alembert. »Mit ihm bringt man sämtliche theologischen Schulen und alle 
Tempel der Welt zum Einsturz.«46 Welches Ei? Das Ei als nicht geformte, nicht 
stratifizierte Materie, die einen bestimmten Raum – spatium und nicht exten-
sio – bis zu einem bestimmten Grad besetzt, entsprechend der Intensitäten, die 
es passieren lässt, die es produziert und verteilt. Das Ei als intensive Matrix: 
das Intensitäts-Ei.47 Das Intensitäts-Ei, sei es das mythologisch-kosmische Ei 
der Dogon, das als Motto dem sechsten Kapitel von Tausend Plateaus 

41 | Vgl. zur Analytik der Endlichkeit ebd., S. 377-384.

42 | Vgl. Deleuze, Gilles: Kants kritische Philosophie [La philosophie critique de Kant, 

1966], übers. von Mira Köller, Berlin 1990, S. 24-29, S. 60-65.

43 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 178-179.

44 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 129.

45 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 180 sowie Deleuze: Logik des 

Sinns, a.a.O., S. 138. 

46 | Diderot, Denis: »Fortsetzung einer Unterhaltung zwischen d’Alembert und Diderot« 

[»La suite d’un entretien entre M. d’Alembert et M. Diderot«, 1769], in: ders.: Philoso-

phische Schriften, hg. von und mit einem Nachwort von Alexander Becker, übers. von 

Theodor Lücke, Frankfur t a.M. 2013, S. 78-93, hier S. 87.

47 | Vgl. Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


357Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

vorangestellt ist, sei es das befruchtete, biologische Ei, das bereits in Differenz 
und Wiederholung als Bild für die dynamische Genese des Aktuellen fungiert, 
bezeichnet immer eine intensive Realität.48 Eine Realität, die sich in keine im 
Voraus determinierte extensionale oder qualitative Aufteilung fügt, eine Reali-
tät, aus der sich Extensionen – räumliche Strukturen – und Qualitäten – quali-
tative Differenzen – zu allererst entwickeln: »Tiefer als die aktuellen Qualitäten 
und Ausdehnungen, als die aktuellen Arten und Teile liegen die raum-zeitli-
chen Dynamiken. Sie sind es, die aktualisieren und differenzieren. Man muß 
sie für jedes Gebiet verzeichnen, obwohl sie gewöhnlich durch bereits gebildete 
Ausdehnungen und Qualitäten verdeckt sind.«49 

Das befruchtete Ei, das sich in den frühesten Entwicklungsphasen haupt-
sächlich über chemische Gradienten und Polaritäten definiert und sowohl 
räumlich als auch qualitativ unterbestimmt ist, dient Deleuze immer wieder 
als paradigmatisches Beispiel für jene intensiven, raum-zeitlichen Dynami-
ken, die jeder extensionalen und qualitativen Aufteilung vorausgehen. Der 
räumlich-qualitativen Bestimmung des befruchteten Eis etwa gehen Prozesse 
der Zellverkettung und Zellmigration voraus, die keinen metrischen Raum 
voraussetzen, sondern lediglich lokale Interaktionen, die zu engen oder losen 
Verkettungen zwischen Zellen sowie zwischen den Zellen und ihrer extra-zel-
lulären Matrix führen. Enge Verkettungen, aus denen sich die Prozesse der 
Faltung und Invagination ergeben und die eine Vielfalt dreidimensionaler 
Strukturen hervorbringen. Lose Verkettungen, die zu zellulären Migrationen 
führen, die ganze Kollektive von Zellen an neue Orte bewegen, wo sie sich mit 
anderen Kollektiven verketten können. Wohin aber die Zellverbände migrieren 
und welche extensiven Strukturen und Grenzen geformt werden, ist von inten-
siven, nicht-linearen Feedbackrelationen abhängig, die weder an eine exakte 
Anzahl noch an eine exakte Position der Zellen gebunden sind. Analoges gilt 
für die qualitative Differenzierung: Die Entwicklungspotenz der embryona-
len Stammzellen ist zunächst pluripotent, d.h., die embryonalen Stammzel-
len können zu jedem der unterschiedlichen, möglichen Zelltypen werden, die 
ein erwachsenes Individuum charakterisieren. Die Einschränkung der Pluri-
potenzialität der Zelle ergibt sich erst über einen komplizierten, seinerseits 

48 | Vgl. ebd., S.  205, S.  210, S.  224 sowie Deleuze: Differenz und Wiederholung, 

a.a.O., S. 273. Die Dogon sind eine westafrikanische Volksgruppe, in deren mythologi-

schen Schöpfungsberichten das Welten-Ei eine zentrale Stellung einnimmt. In ihren Ver-

weisen auf die Dogon beziehen sich Deleuze und Guattari auf Griaule, Marcel: Schwarze 

Genesis. Ein afrikanischer Schöpfungsbericht, übers. von Janheinz Jahn, Freiburg 1970. 

49 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 271. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


358 Angelika Seppi

intensiven Austauschprozess chemischer Signale zwischen verschiedenen Zel-
len und Zellkollektiven.50 

Die intensive oder virtuelle Realität des Eis, die komplexen raum-zeitlichen 
Dynamiken, die räumliche Strukturen und Qualitäten erst differenzieren und 
aktualisieren, sind ihrerseits keineswegs undifferenziert oder unbestimmt. 
Ihre Differenziertheit und Bestimmtheit äußert sich allerdings nicht in ex-
tensiven Größen, sondern in intensiven: Achsen und Vektoren, Intensitätsgra-
den und –schwellen, dynamischen Tendenzen und Migrationen, Umgruppie-
rungen und Nachbarschaftszonen. »Das Ei ist das reine Intensitätsmilieu«, 
schreiben Deleuze und Guattari in Tausend Plateaus.51 »Die Welt insgesamt 
ist ein Ei«, schreibt Deleuze in Differenz und Wiederholung.52 »Die Welt insge-
samt« heißt dann, die Welt als intensives, pluripotentes, offenes Ganzes, das 
sich eben nicht nach dem Vorbild eines Organismus zusammenschließt. Im 
Gegenteil, der Organismus verkörpert bestimmte Aktualisierungen der Plu-
ripotenzialität der Welt und bleibt auf Letztere hin immer mehr oder weniger  
geöffnet. »Die Welt insgesamt« heißt auch, dass alle Formen des Lebendigen 
als Differenzierungen einer gemeinsamen Ebene reiner Intensität zu beden-
ken sind: ein virtueller Kompositionsplan für alle Formen des Lebendigen, 
die als Variationen und Modulationen, eine stets vorgängige, präindividuelle 
und präsubjektive, materielle Intensität aktualisieren. Der virtuelle Komposi-
tionsplan, der als ein Netz präindividueller Singularitäten aufgefasst wird, ist 
Deleuzes Antwort auf die Problematik der empirisch-transzendentalen Redu-
plizierung. Gegen Kant und Husserl, deren Kritik »sich damit begnügt, in den 
Charakteristika des Empirischen das Transzendentale nachzuahmen«, steht 
der virtuelle Kompositionsplan für ein von jeder empirischen Nachahmung 
befreites, transzendentales Feld.53 Von jeder empirischen Nachahmung befreit, 
heißt für Deleuze vor allem eines: befreit vom ›Ich denke‹ als allgemeinstem 
Prinzip der Repräsentation.54 An seine Stelle tritt das Intensitäts-Ei, das in De-
leuzes Denken die paradigmatische Figur des larvalen Subjekts einnimmt.55 
Als intensives, informelles Geflecht von Materie ist es in der Lage, große 

50 | Vgl. DeLanda, Manuel: Intensive Science and Virtual Philosophy, London 2002, 

S. 55-58. 

51 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 224.

52 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 273.

53 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 129. Vgl. auch Rogozinski, Jacob: »Ohnmach-

ten (Zwischen Nietzsche und Kant)«, in: Balke, Friedrich und Vogl, Joseph: Gilles De

leuze – Fluchtlinien der Philosophie, München 1996, S. 80-93, hier S. 87.

54 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 180. 

55 | Zum larvenhaften Subjekt vgl. ebd., S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


359Lärmender Unsinn und Ober f lächenef fek te 

Modifikationen zu ertragen und eine Vielzahl von Formen zu aktualisieren.56 
Die Bewegungen, Faltungen und Torsionen, die seine Aktualität konstituieren, 
verweisen auf eine raum-zeitliche Dramatisierung, auf eine Differenziation/
zierung, aus der das Individuum und sein ›Ich denke‹ erst hervorgehen. Der 
in Differenz und Wiederholung geprägte Begriff der Differenziation/zierung 
erfüllt dabei die doppelte Funktion, zugleich die Verfassung der Differenzial-
verhältnisse in der virtuellen Mannigfaltigkeit anzuzeigen als auch die Verfas-
sung der qualitativen und extensiven Reihen, in denen sich Erstere durch ihre 
Differenzierung aktualisieren.57 Der Aktualisierungsprozess selbst hat seine 
Determinante in der Intensität: »Die Intensität ist es, die die Determinante 
im Aktualisierungsprozeß darstellt. Die Intensität ist es, die dramatisiert. Sie 
ist es, die sich unmittelbar in den raum-zeitlichen Basisdynamiken ausdrückt 
und ein in der Idee ›nicht-distinktes‹ Differentialverhältnis bestimmt, sich in 
einer distinkten Qualität und einer unterschiedenen Ausdehnung zu verkör-
pern.«58 Die Individuation verläuft für Deleuze damit nicht von einem mögli-
chen, universellen Abstrakten hin zu einem realen, besonderen Individuum, 
sondern vom problematischen oder idealen Virtuellen zu seinen multiplen 
Aktualisierungen. Nicht das Mögliche und das Reale, sondern das Virtuelle 
und seine Aktualisierung, die beide gleichermaßen real sind, bilden somit das 
Koordinatensystem des werdenden Körpers. 

Die Frage, mit der wir uns dem Ei zu- und von der Logik des Sinns abgewen-
det haben, war die nach den Körpern in der Tiefe. Die Körper in der Tiefe, in 
ihrer Differenz zu den Ereignissen an der Oberfläche, sind aus den bisherigen 
Überlegungen folgernd, mit der Ebene der Virtualität selbst gleichzusetzen. 
Diese Ebene der Virtualität ist mithin als dezidiert materiell verfasste zu den-
ken. Wenn die Körper in der Tiefe der Ebene der Virtualität entsprechen, der 
Materie selbst in ihren peristaltischen Bewegungen, was sind dann die Ereig-
nisse an der Oberfläche? Die Ereignisse an der Oberfläche sind zunächst die 
Ereignisse, die die Oberfläche überhaupt erst herstellen, die die Aktualität her-
stellen, ohne in dem Aktuellen, ohne in dem Hergestellten aufzugehen: »[…] 
reine, unerschütterlich-unkörperliche Ereignisse auf der Oberfläche der Phä-
nomene, reine Infinitive, von denen man nicht einmal zweifelsfrei sagen kann, 
daß sie sind, die teilhaben an dem, was uns umgibt, was ist: ›röten‹, ›grünen‹, 
›schneiden‹, ›sterben‹, ›lieben‹.«59 Und wohin gehören die aktuellen Körper? 
Die aktuellen Körper, als Operateure des Ereignisses, gehören zugleich der 
Ebene der Aktualität als auch der Ebene der Virtualität an und zwar insofern, 

56 | Vgl. Sauvagnargues, Anne: Deleuze. Del animal al arte [Deleuze. De l’animal à 

l’art, 2004], übers. von Irene Agoff, Buenos Aires 2006, S. 47. 

57 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.O., S. 310.

58 | Ebd. 

59 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.O., S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360 Angelika Seppi

als das Virtuelle von Deleuze als ein strikt dem Realobjekt zugehöriger Teil de-
finiert wird. Die Virtualität, die Körper in der Tiefe, der organlose Körper, die 
eiszeitliche Erde des Prof. Challenger, ist die Materie, die immer unter diesem 
oder jenem Intensitätsgrad den Raum erfüllt, und die Oberflächenereignisse 
machen diese Grade aus, diese Intensitäten, die ausgehend von der Materie als 
Nullintensität das Reale im Raum hervorbringen.60 Ginge es zu weit, zu sagen, 
dass in einem ganz bestimmten Sinn nichts existiert, als die kosmische Gegen-
wart der Körper in der Tiefe? Nichts, als die Materie, in ihren peristaltischen 
Bewegungen und raum-zeitlichen Dynamiken, die unaufhörlich Effekte frei-
setzt, die gerade nicht existieren, sondern vielmehr insistieren oder subsistieren 
und die Oberfläche dieses universellen Körpers herstellen und organisieren. 
Und an der Oberfläche? Ein Maskenball, Trugbilder – soweit das Auge reicht. 
Weit davon entfernt, das Trugbild als bloße Illusion abzutun, muss ihm vollste 
Realität zugesprochen werden. Als Synonym für das Ereignis des Sinns und 
damit für das Werden selbst, ist das Trugbild die werdende, changierende, per-
meable Haut des Körpers der Erde selbst: »Harlekinmantel, der vollständig ist 
und Lücken hat«.61 Die ganze Schwierigkeit besteht also darin, die Tiefe der 
Körper und die Ereignisse an der Oberfläche zusammen zu denken: Denn die 
Tiefe der Körper liegt nicht tiefer als die Oberfläche, das Tiefste nämlich, zitiert 
Deleuze den schönen Satz Paul Valérys, »das Tiefste, das ist die Haut«.62 

60 | Vgl. Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Ödipus, a.a.O., S. 421. 

61 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 326.

62 | Paul Valéry zit.n. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.O., S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018 - am 14.02.2026, 11:42:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

