Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte
Der Korper und das unkdrperliche Ereignis im Denken

von Gilles Deleuze

Angelika Seppi

Spitestens seit den 198cer Jahren ist im Zuge der vermehrten Kritik am car-
tesianischen Denken und dem rationalistischen Modell ein weitreichender
Paradigmenwandel in den Geistes- und Kulturwissenschaften festzustellen,
der sich unter das Schlagwort der »Wiederkehr des Korpers« stellen lisst.!
Dabei vollzieht sich die viel beschworene Wiederkehr des Korpers unter zwei
gegensitzlichen Vorzeichen: Unter dem Vorzeichen des cultural turn wird der
Korper als historisches Produkt vielfiltiger kultureller Ein- und Beschreibun-
gen wiederentdeckt, unter dem Vorzeichen des natural/material turn dagegen
als letztes Bindeglied zur (sogenannten) Natur, als letzter Realititsgarant, als
Konkretes inmitten des Abstrakten, als Festes und Geschlossenes inmitten der
allgemeinen diskursiven Verfliissigung.? Weder der einen, noch der anderen
Position zurechenbar, manifestiert sich der Kérper in den Schriften von Gilles
Deleuze (und Félix Guattari) auf der Ebene seiner Aktualitit zwar als histori-
sches Produkt innerhalb einer (immer auch) diskursiven Bedeutungsordnung,
die Aktualisierung selbst verweist aber auf eine nicht zu reduzierende Ebene
der Virtualitit, die sich gegen jegliche Einrahmung — in welches Zeichenre-
gime auch immer — sperrt. Als Scharnier zwischen Aktualitit und Virtualitit
widersetzt sich der Kérper sowohl der Reduktion auf seine historisch-signifi-
kativen Komponenten als auch seiner Naturalisierung und sprengt in seinem
Widerstand die althergebrachten Dichotomien von Natur und Kultur, von Ma-
terie und Geist, auf denen die genannten Reduktionen fuflen.

Wenn sich die folgenden Bemerkungen den Kérpern und den unkorperli-
chen Ereignissen im Denken von Gilles Deleuze zuwenden, so verfolgen sie

1 | Kemper, Dietmar und Wulf, Christoph: Die Wiederkehr des Kérpers, Frankfurt a.M.
1982.
2 | Schroer, Markus (Hg.): Soziologie des Kdrpers, Frankfurt a.M. 2005, S. 22.

14,02.2026, 11:42:04.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346

Angelika Seppi

dabei ein nicht-dialektisches, materialistisches Denken, das sich von klassisch
materialistischen Positionen insofern unterscheidet, als das Prinzip der Nega-
tion zuriickgewiesen und der Versuch unternommen wird, sich auferhalb der
herkémmlichen bindren Logik von Materie und Geist, von Wirklichkeit und
Idealitit zu positionieren.? In Ankniipfung an Deleuze, aber auch an Jacques
Derrida, ist damit der Versuch gewagt, ein Denken aufierhalb jener Logik zu
entwerfen, »die Wirklichkeit (prisent, aktuell, empirisch, lebendig — oder nicht)
und Idealitit (regulative oder absolute Nicht-Prisenz) unterscheidet oder ein-
ander gegeniiberstellt«.* Der Versuchung eines solchen Denkens stattgebend,
wird im Folgenden in erster Linie der ontologischen und epistemologischen Di-
mension der Neubestimmung des Verhiltnisses von Kérper und unkérperli-
chem Ereignis nachgegangen, die in den Arbeiten Deleuzes zu finden ist. In
Anlehnung an die Stoiker entfaltet Deleuze in der Logik des Sinns die zweifache
Reihe der Kérper und Dingzustinde einerseits, der unkorperlichen Ereignis-
se andererseits. Wihrend die Kérper und Dingzustinde in einer kosmischen
Gegenwart existieren, stehen die Ereignisse als Oberflichenwirkungen fiir ein
Auflersein, fiir ein Unkorperliches, das im eigentlichen Sinne nicht existiert,
sondern insistiert oder subsistiert. Damit ist das Sein nicht linger der hochs-
te Begriff, »[...] sondern Etwas, aliquid, insofern es das Sein und das Nicht-
sein, die Existenzen und die Insistenzen subsumiert«.’ In ontologischer und
epistemologischer Hinsicht zielt die Neubestimmung des Verhiltnisses von
Kérper und unkérperlichem Ereignis auf eine Umkehrung des Platonismus.®
Thre Dringlichkeit bezieht sich aber auf die ethische Dimension, in Hinsicht
auf eine zukiinftige Ethik, deren Imperativ darin bestiinde, sich des Ereignis-
ses als wiirdig zu erweisen: »dessen wiirdig werden, was uns zustofit, darin
also das Ereignis wollen und freilegen, der Sohn seiner eigenen Ereignisse und

3 | Zur ndheren Charakterisierung eines nicht-dialektischen Materialismus vgl. den
Beitrag von Cheah, Pheng: »Nondialectical Materialism«, in: Coole, Diana und Frost,
Samantha (Hg.): New Materialisms: Ontology, Agency, and Politics, Durham 2010,
S.70-92.

4 | Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die
neue Internationale [Spectres de Marx, 1993], libers. von Susanne Liidemann, Frank-
furta.M. 2004, S. 93-94.

5 | Deleuze, Gilles: Logik des Sinns [Logique du sens, 1969], iibers. von Bernhard
Dieckmann, Frankfurt a.M. 1993, S. 22.

6 | Gerade in Hinsicht auf eine Umkehrung des Platonismus wird Deleuzes Betonung
der Autonomie derimmateriellen, unkérperlichen Wirkungen oder Ereignisse als keines-
falls widerspriichliche, sondern als notwendige Bedingung einer Philosophie der Mate-
rie und des Kdrpers auszuweisen sein.

14,02.2026, 11:42:04.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

dadurch neugeboren werden, sich abermals eine Geburt verschaffen, mit der
eigenen fleischlichen Geburt brechen«.”

EVENTUM TANTUM

Sich des Ereignisses als wiirdig zu erweisen, dessen wiirdig werden, was uns
zustoflt, darin also das Ereignis wollen und freilegen: »Uns« ist hier stets die-
ser oder jener spezifische Korper, der da ist, hier und jetzt, an diesem Ort, zu
dieser Zeit, wihrend »das Ereignis«, dessen sich dieser oder jener spezifische
Korper als wiirdig zu erweisen hat, von einem ginzlich anderen Ort und einer
ganzlich anderen Zeit auf uns kommt. Wie die Wunde im Werk von Joe Bous-
quets, gibt es das Ereignis schon vor diesem oder jenem aktuellen Kérper, vor
mir, um von mir verkérpert zu werden.® Dessen wiirdig zu werden, was uns
zustdRt, setzt zunichst eine Offnung voraus, fiir das, was kommt, »fiir das Er-
eignis«, das man nach Derrida »nicht als solches erwarten und also auch nicht
im Voraus erkennen kann, fiir das Ereignis als das Fremde selbst, fiir jeman-
den [ihn oder sie], fiir den man im Eingedenken der Hoffnung immer einen
Platz freihalten muf [...].«<° Das Ereignis, das es immer schon vor uns gab, ist
zugleich an eine irreduzible Zukiinftigkeit gebunden: an die Singularitit des-
sen, das in der Zukunft in aller nicht antizipierbaren Andersheit ankommen
wird. Das Ereignis geht mitunter nie zur Ginze in dem auf, was gegenwirtig
eintritt. Thm ist vielmehr eine wesentlich doppelte Struktur zu eigen, die sich
nicht nur der Gegenwart entzieht, sondern diese als in sich selbst unidentische
und ungegenwirtige ausweist:

»In jedem Ereignis gibt es den gegenwértigen Augenblick der Verwirklichung, jenen, in
dem das Ereignis sich in einem Dingzustand, einem Individuum, einer Person verkdrpert
und den man mit der Aussage bezeichnet: Nun ist der Augenblick gekommen; und die
Zukunft und die Vergangenheit des Ereignisses sind nur in Funktion dieser definitiven
Gegenwart, vom Standpunkt desjenigen aus beurteilbar, der letztere verkdrpert. An-
dererseits aber gibt es die Zukunft und die Vergangenheit des Ereignisses an sich, das
jeder Gegenwart ausweicht, weil es von den Begrenzungen eines Dingzustandes frei,
weil es unpersdnlich und préindividuell, neutral, weder allgemein noch besonders ist,
eventum tantum [...].«*°

7 | Ebd., S. 187.

8 | Deleuze bezieht sich auf das Werk Joe Bousquets in Hinsicht auf die darin ausge-
tragene Auseinandersetzung mit den Themen der Verwundung, des Ereignisses und der
Sprache. Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 186.

9 | Derrida: Marx’ Gespenster, a.a.0., S. 96f.

10 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 189.

14,02.2026, 11:42:04.

347


https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348

Angelika Seppi

Der zweifachen Reihe von Kérper und unkorperlichem Ereignis entsprechen
Deleuze zufolge zwei komplementire Lesarten der Zeit. In Hinsicht auf die
Korper und Dingzustinde manifestiert sich die Zeit als Chronos, als kosmi-
sche Gegenwart, die das Weltganze umfasst. In Hinsicht auf die unkdorper-
lichen Ereignisse dagegen insistiert die Zeit als Aon, als reiner Infinitiv, als
reines Werden, »das sich bis ins Unendliche in Vergangenheit und Zukunft
teilt und dabei stets der Gegenwart ausweicht«." Entsprechend den beiden Les-
arten der Zeit sind die Idealitit oder Virtualitit des Ereignisses und die Wirk-
lichkeit oder Aktualitit des Korpers als einander komplementir zu denken.
Die Idealitit oder Virtualitit des Ereignisses und seine Zeit, Aon, finden sich
der Wirklichkeit oder Aktualitit des Korpers und seiner Zeit, Chronos, gerade
nicht als transzendentale Instanz gegeniibergestellt. Die Idealitit oder Virtua-
litit des Ereignisses insistieren oder subsistieren vielmehr in der Wirklichkeit
oder Aktualitit des Korpers selbst, in der Aktualitit des Korpers, den es als
Quasi-Ursache, als Operateur des Ereignisses zu denken gilt."? In Hinsicht auf
die wesentliche Doppelstruktur des Ereignisses ist der Versuch, den Korper
als Quasi-Ursache, als Operateur des Ereignisses zu bedenken, an die Heraus-
forderung gebunden, mit der idealen, mechanischen oder dialektischen Oppo-
sition zwischen Wirklichem und Nichtwirklichem, zwischen Gegenwirtigem
und Nichtgegenwirtigem, zwischen Chronos und Aon zu brechen und damit
mit dem Konzept einer allgemeinen, aus der sukzessiven Verkettung gegen-
wirtiger Augenblicke bestehenden Zeitlichkeit selbst.”* Insoweit es den Korper
jenseits der Opposition zwischen Wirklichem und Nichtwirklichem, zwischen
Gegenwirtigen und Nichtgegenwirtigen, zwischen Chronos und Aon zu er-
wigen gilt, wird er als Grenzginger seines eigenen Vermégens in den Blick ge-
nommen, eines Vermogens, das vielleicht in nichts anderem besteht, als sein
Vermdgen im Empfang des Ereignisses zu erweitern, um auf diese Weise und
in einem radikalen Sinn ein anderer Kérper zu werden.

BRUCHZAHLEN UND INKOMMENSURABLE GROSSEN

In Deleuzes Dialogen mit Claire Parnet heifdt es:

»Das Werden ist eine Geographie, das sind Richtungen und Verlaufe, Eingange und Aus-
gange. Es gibt ein Frau-Werden, das nichtin den Frauen aufgeht, nichtin deren Zukunft

und nicht in deren Vergangenheit, und in dieses Werden missen Frauen eintreten, um
aus ihrer Vergangenheit und ihrer Zukunft, ihrer Geschichte, herauszutreten. Es gibt ein

11 | Ebd., S. 19f.
12 | vgl. ebd., S. 186.
13 | Vgl. Derrida: Marx’ Gespenster, a.a.0., S. 103.

14,02.2026, 11:42:04.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

Revolutiondr-Werden, das nicht identisch ist mit der Zukunft der Revolution und das
nicht zwangsldufig durch die und in den Militanten sich abspielt. Es gibt ein Philoso-
phie-Werden, das nichts gemein hat mit einer Geschichte der Philosophie, das vielmehr
durch jene und in jenen vor sich geht, welche die Philosophiegeschichte nicht einzuord-
nen vermag.«'4

Muss es demnach nicht auch ein Kérper-Werden geben, das sich nicht auf die
Vergangenheit, nicht auf die Gegenwart und noch nicht einmal auf die Zu-
kunft eines Korpers reduzieren lisst? Der werdende, geografisch-kartografi-
sche Korper wird im Denken Deleuzes (und Guattaris) in Anlehnung an An-
tonin Artaud als organloser Kérper entworfen, als intensive, priindividuelle
und materielle Realitit, die dem individuiierten und organisierten Kérper vo-
rausgeht.”® Den im europiischen Denken vorherrschenden organizistischen
oder mechanizistischen Korperbildern, setzten Deleuze (und Guattari) ein
maschinelles Konzept des Koérpers entgegen, das mit der hierarchischen, teleo-
logischen und transzendentalen Organisation der Organe, wie sie der Begriff
des Organismus impliziert, ebenso bricht wie mit dem Determinismus me-
chanistischer Zuginge. Der sogenannte organlose Korper ist auf der Ebene
einer noch nicht strukturierten, formlosen Materie situiert und kennt und
bedarf keines transzendentalen, Einheit stiftenden Prinzips: »Der Korper ist
der Korper/er ist allein/und braucht keine Organe/der Korper ist niemals ein
Organismus/die Organismen sind die Feinde des Kérpers.«® Ausgehend von
der im Anti-Odipus unternommenen Schizoanalyse, laden uns Deleuze und
Guattari dazu ein, Korper zu erwigen, die sich nicht auf den Organismus
und nicht auf das Bewusstsein reduzieren lassen: Korper, auf denen sich der
Organismus, wie auf einem noch weithin unerforschten, grenzenlosen Terri-
torium ausbreitet, um dieses nach und nach zu kolonisieren, zu vermessen,
in Herrschafts- und Zustindigkeitsbereiche aufzuteilen, in Schichten zu glie-
dern — zu stratifizieren. Die Herausforderung des Denkens Deleuzes besteht
nun gerade darin, die Stratifizierung — ein Prozess, der, wie es in Tausend Pla-
teaus heifdt, »unter manchen Aspekten sehr niitzlich, unter vielen anderen aber

14 | Deleuze, Gilles und Parnet, Claire: Dialoge [Dialogues, 1977], iibers. von Bernd
Schwibs, Frankfurt a.M. 1980, S. 9f.

15 | Vgl. Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schi-
zophrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2, 1980], libers. von Gabriele
Ricke und Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 205-229.

16 | Deleuze zitiert hier aus: Artaud, Antonin: »Supp0ts et supplicationse, in: 84,
Nr. 5/6 (Sonderausgabe Antonin Artaud), 1948, zit.n. Deleuze, Gilles und Guattari,
Félix: Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophrenie 1 [L’Anti-CEdipe. Capitalisme et
schizophrénie 1, 1972], iibers. von Bernd Schwibs, Frankfurt a.M. 1977, S. 15.

14,02.2026, 11:42:04.

349


https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350

Angelika Seppi

bedauerlich war [...]«" — als einen immanenten Prozess zu denken. Die drei
Deleuze zufolge wesentlichen Strata — die chemo-physische, die organische
und die anthropomorphe bzw. alloplastische Schicht, samt Organismus und
Bewusstsein — fallen eben nicht aus irgend einem Auflen kommend, tiber den
organlosen Korper der Erde her, um sich diesem zu unterwerfen und gefiigig
zu machen.” Es ist der organlose Korper selbst, der den Prozessen der Strati-
fizierung und Territorialisierung stattgibt, und es ist ein und derselbe Korper,
der diese Schichten und Territorien unterwandert, Fluchtlinien zieht, Prozes-
sen der Verkettung Raum gibt, in denen sich Kérper an Korper anschlieflen, in
denen sich diese Kérper mit jenen Korpern verketten, um aus dem kolonisier-
ten Korper wieder »ein Vermdgen zu machen, das sich nicht auf den Organis-
mus reduziert« und um aus dem Sprechen, Schreiben und Denken seinerseits
»ein Vermoégen zu machen, das sich nicht auf das Bewusstsein reduziert«.”
»Die kleinste reale Einheit«, lesen wir in den Dialogen mit Claire Parnet,
»ist nicht das Wort, nicht die Idee oder der Begriff und nicht der Signifikant, es
ist die Verkettung.«* »Es gibt eine Spinoza-Verkettung«, sagt Deleuze, »Seele
und Korper, Verhiltnisse, Begegnungen, Vermdogen, affiziert zu werden, Affek-
te, die dieses Vermogen ausfiillen, Trauer und Freude, die diese Affekte niher
bestimmen. Philosophie wird hier zur Kunst der Verkettung.«*! Es gibt eine
Deleuze-Verkettung, sagen wir, maschinelle Verkettungen des Begehrens,
kollektive Verkettungen der AuRerungen, divergente Serien, tausend Plateaus,
organlose Korper, Meuten, Banden, Populationen, Perzepte, Affekte, Arten des
Werdens, Tier-Werden, Frau-Werden, Unsichtbar-Werden. Philosophie wird
hier zur Kunst der Linie, Fluchtlinie, die den Organismus und das Bewusst-
sein gleichermaflen flieht. Warum diese Insistenz, den Organismus und das
Bewusstsein zu fliehen? Erstens, weil der Organismus und das Bewusstsein
die Korper, ihr Sprechen, Schreiben und Denken einsperren und sie von ih-
rem Begehren und ihrem Vermégen abschneiden, und zweitens, weil sie uns
ein Bild der Welt aufdriicken, mag es auch ein transzendentales sein, das uns
bestindig an der Welt selbst vorbeischauen lisst. Im fiinften Kapitel von Dif-
ferenz und Wiederholung fithrt Deleuze aus, inwieweit der imaginire Schirm,
durch den wir alles Gegebene wahrnehmen, irreduzibel ist. Demnach ist uns
das Gegebene als Verschiedenes gegeben, nicht aber die Differenz, durch die
uns das Gegebene gegeben ist: »Die Welt ist stets einem >Rest< gleichzuset-
zen, und das Reale in der Welt kann nur in Form von Bruchzahlen oder gar
inkommensurablen Gréflen gedacht werden. Jedes Phinomen verweist auf die

17 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 60.
18 | Vgl. zu den drei wesentlichen Schichten ebd., S. 696.
19 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 69.

20 | Ebd., S. 59.

21 | Ebd,, S. 69.

14,02.2026, 11:42:04.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

Ungleichung, die es bedingt, jede Verschiedenheit, jede Verinderung verweist
auf eine Differenz, die deren zureichenden Grund darstellt.«** Zureichender
Grund der Verinderung kann die Differenz allerdings nur insoweit sein, als
sie danach strebt, sich in der Ausdehnung und unter der Qualitit, denen sie
stattgibt, zu verneinen und zu tilgen.? Die Korper selbst aber fiigen sich nie-
mals zur Ginze in das Bild, das wir uns von ihnen machen, sie lassen sich nie-
mals zur Ginze von ihrem Begehren und ihrem Vermogen abschneiden. Sie
bleiben hartnickig zugleich der Ebene des Organismus und des Bewusstseins
zugewandt, oder allgemeiner, der Ebene ihrer Aktualitit, als auch der Ebene
des sogenannten organlosen Korpers, der Ebene der Virtualitit. Das Virtuelle
muss sogar, wie es in Differenz und Wiederholung heifdt, »als ein strikt dem
Realobjekt zugehoriger Teil definiert werden — als ob das Objekt einen seiner
Teile im Virtuellen hitte und darin wie in einer objektiven Dimension einge-
lassen wire«.?

Auf der Ebene ihrer Aktualitit sprechen wir von den Korpern als diskreten
Individuen mit bestimmten Eigenschaften, von vermessenen Territorien und
determinierten Zyklen, von metrischen Rdumen und chronologischen Zeiten,
vom gesunden Menschenverstand und seinen Aufteilungen. Auf der Ebene
ihrer Virtualitit dagegen sprechen wir von einer Multiplizitit mit n Dimensi-
onen, von unpersénlichen, priindividuellen Singularititen, die den n-dimen-
sionalen Raum bevélkern, von differenziellen Elementen und deren Verhilt-
nissen, von nicht-metrischen Riumen und Zeiten. Die Ebene der Virtualitit,
als strikt dem Realobjekt zugehoriger Teil, bildet zugleich dessen duflerste
Grenze, sein Auflen, das, wie Deleuze in seinem Buch zu Foucault schreibt,
keine erstarrte Grenze ist, sondern »eine bewegliche Materie, belebt von peris-
taltischen Bewegungen, von Falten und Faltungen, die ein Innen bilden: nicht
etwas anderes als das Aufen, sondern genau das Innen des Auen«.? Als In-
nen des Auflen liegt der aktuelle Kérper nicht jenseits der Virtualitit, sondern
ist das von ihr implizierte, und die Virtualitit, das Auflen, die Materie in ihren
peristaltischen Bewegungen, in ihrer Geschwindigkeit, ihren Kontraktionen
und fluktuierenden Verkettungen, hort nicht auf, an das Innen zu rithren und
dessen vermeintliche Geschlossenheit und Ordnung zu unterwandern. Die ak-
tuellen Korper, als an dieser Grenze konstituierte, sind zugleich das Produkt
und die lebendigen Agenten des Verhiltnisses von Aktualitit und Virtualitit

22 | Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Différence et répétition, 1968],
Ubers. von Joseph Vogl, Miinchen 2007, S. 281.

23 | Vgl. ebd., S. 283.

24 | Ebd., S. 264.

25 | Deleuze, Gilles: Foucault [Foucault 1986], libers. von Hermann Kocyba, Frankfurt
a.M. 2013, S. 134f.

14,02.2026, 11:42:04.

351


https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352

Angelika Seppi

und als solche mit dem Vermdégen versehen, die Ordnung der Dinge zu stéren
und den Bewegungen des Werdens Raum zu geben.

WiE HERUM? WIE HERUM?

Wenn es eine Konstante der Korper Deleuzes gibt, dann die, dass die Korper
stets in das Problem oder Paradox des Werdens eingelassen sind. Von Parme-
nides an, besteht das Problem oder Paradox des Werdens in seiner vermeintli-
chen Unvereinbarkeit mit dem Sein. Gegeben seien zwei Qualititen, das Jin-
gere und das Altere, die immer vorwirtsschreitend, notwendig in das ihnen
Entgegengesetzte fortschreiten und so das Entgegengesetzte voneinander wer-
den: »das Jiingere nimlich ilter als das Altere und das Altere jiinger als das
Jungere; geworden sein aber kdnnen sie es niemals. Denn wiren sie es gewor-
den: so wiirden sie es nicht mehr (werden), sondern wiren es.«* Das Paradox
des Werdens wird von Deleuze in der Logik des Sinns dahingehend zunichst
als Identitit beider Sinnrichtungen zugleich bestimmt: des Jiingeren und des
Alteren, des Kiinftigen und des Vergangenen, des Mehr und des Weniger, des
Aktiven und des Passiven, der Ursache und der Wirkung.? Als mafRloses Ver-
riickt-Werden, als Unbegrenzt-Werden, das sich bis ins Unendliche in Ver-
gangenheit und Zukunft teilt, weicht das Werden der Gegenwart stets aus
und ist als unendlich teilbares Ereignis »ewiglich das, was sich gerade ereig-
net hat, und das, was sich gleich ereignen wird, doch niemals das, was sich
ereignet [...]«.”® Ausgehend vom Paradox des Werdens, entwickelt Deleuze in
der Logik des Sinns eine Reihe von paradoxen Serien, die in ihrer Gesamtheit
die Theorie des Sinns selbst bilden sollen.

Als Versuch eines logischen und psychoanalytischen Romans sind die Pro-
tagonisten der Logik des Sinns Lewis Carroll, dem Deleuze die erste grofle Un-
tersuchung und Inszenierung der Sinnparadoxa zuschreibt, sowie die Stoiker,
die im Bruch mit der platonisch-aristotelischen Philosophie ein neues Bild des
Denkens einfiihren, das in Deleuzes Augen eng an die paradoxe Beschaffen-
heit des Sinns gekntipft ist. Mit Lewis Carroll wird die erste Serie der Paradoxa,
»Vom reinen Werden, anhand der Abenteuer Alices und den diese Abenteuer
konstituierenden Umkehrungen exemplifiziert: »Umkehrung des Wachsens
und Schrumpfens: >Wie herum? Wie herum?« fragt Alice, ahnend, daR es stets
gleichzeitig in beide Richtungen zugleich geht [...]. Umkehrung von gestern

26 | Platon: Sdmtliche Werke in zehn Bédnden, Bd. VIII: Parmenides, hg. von Karlheinz
Hiilser, iibers. von Friedrich Schleiermacher, erg. durch Ubers. von Franz Susemihi,
Frankfurta.M. 1991, S. 297, 155a.

27 | Vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 17.

28 | Ebd., S. 24.

14,02.2026, 11:42:04.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

und morgen, wobei dem Gegenwirtigen stets ausgewichen wird: >Gestern und
morgen Marmelade, niemals aber heute.« Umkehrung des Mehr und Weniger:
Finf Nichte sind fiinfmal wirmer als eine einzige, »aber sie diirften aus dem
gleichen Grund auch fiinfmal kilter sein.«?®

Die zweite Serie der Paradoxa des Sinns, »Von den Oberflichenwirkun-
gen«, geht von der stoischen Unterscheidung zwischen den Kérpern in der
Tiefe und den unkéorperlichen Wirkungen oder Ereignissen an der Oberfliche
aus. Die Korper in ihren Strebungen, ihren physischen Qualititen, ihren Be-
zeichnungen, ihren Aktionen und Passionen und den ihnen entsprechenden
Dingzustinden werden als Mischungen zwischen Kérpern definiert, die auf
eine Ureinheit aller Kérper zuriickverweisen und einer kosmischen Gegen-
wart angehoren. Wihrend in dieser kosmischen Gegenwart alle Kérper wech-
selseitig Ursachen fiireinander sind, gehéren die von den Ursachen ausgehen-
den Wirkungen einer ginzlich anderen Ordnung an:

»Diese Wirkungen sind nicht Kérper, sondern im eigentlichen Sinn »Unkdrperliche«. Es
handelt sich nicht um physische Qualitdten oder Eigenschaften, sondern um logische
oder dialektische Attribute. Es handelt sich nicht um Dinge oder Dingzusténde, sondern
um Ereignisse. Man kann nicht sagen, daf sie existieren, sondern eher, dafl sie sub-
sistieren oder insistieren, da sie iiber jenes Mindestmaf an Sein verfligen, das all dem
zukommt, was kein Ding, was nicht-existierende Entitat ist.«30

Die stoischen Oberflichenwirkungen lassen sich im Gegensatz zu den Kor-
pern an keiner Gegenwart und an keinem Sein festmachen. In der Lesart De-
leuzes werden sie insoweit zu einem Synonym fiir das Werden selbst, als das
Werden als unkérperliche, immaterielle Wirkung kérperlich-materieller Ursa-
chen konzipiert wird.

Die Tiefe der Korper ist so als ein Gemisch und Gemenge von Kérpern
konzipiert, die ineinander eindringen und koexistieren, Mischungen, die die
Quantitits- und Qualititszustinde der Korper und Dingzustinde bestimmen:
»die Dimension einer Gesamtheit, oder eben das Rotglithende des Eisens,
das Griin eines Baumes«.* Zu glithen oder zu griinen aber, zu wachsen oder
zu schrumpfen, zu schneiden oder zerschnitten zu werden, sind selbst keine
Dingzustinde oder Mischungen in der Tiefe der Kérper, sondern unkérperli-
che Ereignisse an der Oberfliche, die sich an kein Sein und kein Maf halten.
Was von der Tiefe der Kérper an die Oberfliche steigt, ist ein mafloses Ver-
riickt-Werden, ein Unbegrenzt-Werden. Wihrend im Platonismus die Ideen als
Inbegriffe des Seins dafiir Sorge tragen, das Werden zu mifigen, steht die

29 | Ebd., S. 17.
30 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 19.
31 | Ebd,, S. 21.

14,02.2026, 11:42:04.

353


https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354

Angelika Seppi

stoische Erfindung der Oberflichenwirkungen fiir ein Bild des Denkens, das
dem reinen Sein ohne Werden, ein reines Werden ohne Sein gegentiberstellt.
Die Logik des Sinns ist unter anderem der Versuch, dieses bei den Stoikern
angelegte Bild des Denkens zu entwickeln und zwar hinsichtlich der Genese
des Sinns, die Deleuze in eine statische, logische und ontologische Genese ei-
nerseits, in eine dynamische Genese andererseits zerlegt.** So entwickelt die
Logik des Sinns das Bild eines Denkens, in dem alles in den Tiefen der Korper,
im lirmenden Unsinn beginnt, indem aber zugleich alles, was geschieht, an
der Oberfliche geschieht. Die Oberflichenwirkungen werden als Ereignis des
Sinns zum Ereignis schlechthin: Das Ereignis, das Werden, ist der Sinn selbst,
»insofern er sich von den Dingzustinden abhebt oder unterscheidet, die ihn
herstellen und in denen er sich verwirklicht«.*

SEHEN SIE DIESES EI?

Wie sich der Sinn, das Ereignis, das Werden, von den Dingzustinden abhebt,
wie die Oberfliche selbst hergestellt wird, wie das unkérperliche Ereignis aus
den Korperzustinden resultiert, ist das Thema der dynamischen Genese des
Sinns. Hinsichtlich der statischen Genese, der logischen gleichwie der onto-
logischen, war Deleuze bereits von der Unterschiedenheit der Korper in der
Tiefe und der Oberflichenereignisse ausgegangen. Thnen entsprach die erste
grofle Dualitit zwischen den Kérpern als einander wechselseitigen Ursachen
einerseits und den Ereignissen als unkorperlichen Wirkungen andererseits.
Sofern die unkorperlichen Ereignisse als Sinnereignisse definiert werden, als
logische oder dialektische Attribute, sind sie an die Sitze gebunden, die sie
zum Ausdruck bringen. Der Dualitit zwischen Kérpern und unkérperlichen
Ereignissen entspricht damit die Dualitdt zwischen den Dingen und den Sit-
zen: essen oder reden, »bits of things« oder »bits of Shakespeare«.** Essen, ein
Happen von Dingen, schreibt Deleuze in der vierten Serie der Paradoxa des
Sinns, »ist das Modell der Operation der Korper, der Typus ihrer Mischungen
in der Tiefe, ihrer Aktion und Passion, ihrer Art und Weise, ineinander zu exis-
tieren«.*® Sprechen, ein Happen von Worten, dagegen »ist die Bewegung der
Oberfliche, der idealen Attribute oder unkérperlichen Ereignisse.«*® Als ele-
mentare disjunktive Reihe kehrt die Dualitit von »essen« und »sprechen« in

32 | Zur statischen ontologischen und logischen Genese des Sinns vgl. ebd., S. 143-
162. Zur dynamischen Genese des Sinns vgl. ebd., S. 231-250.

33 | Ebd., S. 260.
34 | Vgl. ebd., S. 43.
35 | Ebd.

36 | Ebd.

14,02.2026, 11:42:04.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

den spiteren Arbeiten von Deleuze unter verschiedenen Vorzeichen wieder: in
Tausend Plateaus in der zweifachen Gliederung von Inhalt und Ausdruck, im
Buch zu Foucault in der zweifachen Ordnung von Sichtbarem und Sagbarem.*”
In der Falte zwischen den beiden komplementiren und nichtsdestotrotz streng
disjunktiven Reihen erscheint das Ereignis als Zeichen, um von einem Kérper
in Empfang genommen zu werden, der damit seinerseits zur Geburtsstitte
des Sinns wird. Solange die Zeichen nicht in eine Oberflichenorganisation
eintreten, bleiben sie ohne Sinn.*® Aus der Perspektive der statischen Genese
waren »essen« und »sprechen« als zwei durch das Ereignis bereits getrennte
und artikulierte Serien angegangen worden. In Hinsicht auf die dynamische
Genese des Sinns stellt sich dagegen die Frage, wie sich »sprechen« und »es-
sen« tatsichlich voneinander 16sen, wie das unkorperliche Ereignis tatsichlich
aus den Korperzustinden resultiert, wie wir vom lirmenden Unsinn in der
Tiefe der Kérper zur Herstellung der Oberflichen gelangen.*

In der Logik des Sinns wird die dynamische Genese des Sinns in der gleich-
zeitigen Anlehnung an und Abgrenzung von den psychoanalytischen Kon-
zepten der Oralitit und Sexualitit entwickelt. Meine Bemerkungen dagegen
schlagen eine andere Richtung ein. Sie stellen die Frage nach der dynamischen
Genese des Sinns in die Problematik der »empirisch-transzendentalen Redu-
plizierung«, an der sich laut Michael Foucault die Philosophie seit Kant die
Zihne ausbeift.*® Als >unerwiinschte Nebenwirkung« der umfassenden Ana-
Iytik der Endlichkeit, die nach Foucault die allgemeine diskursive Ordnung
bestimmt, die ausgehend vom 19. Jahrhundert die klassisch-reprisentative
Episteme ablost, steht die empirisch-transzendentale Reduplizierung fiir das
Paradox einer Logik der Erkenntnisproduktion, der gemifl die empirischen
Inhalte der Erkenntnis zugleich die Bedingungen der Erkenntnis selbst liefern

37 | Vgl. Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 64-67 sowie Deleuze:
Foucault, a.a.0., S. 57. Die Ordnung des Sichtbaren Idsst sich dabei nicht auf den Seh-
sinn und dessen Eindriicke beschrédnken, sondern umfasst das weite Feld mikrosko-
pischer und makroskopischer Affektionen und Perzeptionen im Allgemeinen, wahrend
die Ordnung des Sagbaren die vier Dimensionen des Satzes umfasst: die Bezeichnung
(Beziehung des Satzes zu einem dufleren Datum), die Manifestation (Beziehung des
Satzes zum sprechenden Subjekt), die Bedeutung (Beziehung des Satzes, der Worter
des Satzes zu universellen oder allgemeinen Begriffen) und schlielich den Sinn (das
Ausgedriickte des Satzes, reines Ereignis, das im Satz insistiert oder subsistiert). Zu
den vier Dimensionen des Satzes vgl. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 29-43.

38 | Ebd., S. 137.

39 | Ebd., S. 231.

40 | Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Arch&ologie der Humanwissen-
schaften [Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines, 1966],
Ubers. von Ulrich Kdppen, Frankfurt a.M. 1974, S. 389.

14,02.2026, 11:42:04.

355


https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356

Angelika Seppi

miissen.” Dieser paradoxen Logik gemif wird der Produktionsprozess stets
nach dem Modell des Produkts, der Grund stets nach dem Modell des zu Be-
griindenden, das Werden stets nach dem Modell des Seins gedacht und damit
notwendig verfehlt. Hinsichtlich ihrer philosophischen Genealogie wird die
empirisch-transzendentale Reduplizierung von Foucault und Deleuze glei-
chermaflen an Kants kritische Revolution zuriickgebunden. Deleuze zufolge
bestand diese im Wesentlichen darin, den legitimen vom illegitimen, transzen-
denten Gebrauch der Vermdgen zu unterscheiden.” Dariiber, dass Kant in
seiner Kritik tiber den Ausschluss des illegitimen Gebrauchs der Vermdgen
nicht hinausgehe, der Gemeinsinn und die gute Natur des Denkens weiter-
hin als unhinterfragte Voraussetzungen fungierten, verbleibe er innerhalb
des reprisentativen Bild des Denkens.” Das reprisentative Bild des Denkens
vermag es in Deleuzes Augen nicht, mit dem Gemeinsinn zu brechen und
begniige sich folglich damit, »eine lediglich empirische Ubung in einem Bild
des als >urspriinglich« dargestellten Denkens ins Transzendentale zu heben«.**
Als allgemeinstes Prinzip der Reprisentation fungiert das >Ich denkes, von
Kant bis Husserl und dariiber hinaus, als jenes empirische Vorbild, das ins
Transzendentale gehoben wird. Dass es sich dabei eben um nicht mehr als eine
Reduplizierung des Empirischen handelt, liegt fiir Deleuze auf der Hand.®
Wie also, lautet die von Deleuze unermiidlich gestellte Frage, kann die empi-
risch-transzendentale Reduplizierung vermieden werden?

Mit einem Ei. »Sehen Sie dieses Ei?«, fragt Diderot in einem Gesprich mit
d’Alembert. »Mit ihm bringt man sidmtliche theologischen Schulen und alle
Tempel der Welt zum Einsturz.«*® Welches Ei? Das FEi als nicht geformte, nicht
stratifizierte Materie, die einen bestimmten Raum — spatium und nicht exten-
sio — bis zu einem bestimmten Grad besetzt, entsprechend der Intensititen, die
es passieren lisst, die es produziert und verteilt. Das Ei als intensive Matrix:
das Intensitits-Ei.¥ Das Intensitiits-Ei, sei es das mythologisch-kosmische Ei
der Dogon, das als Motto dem sechsten Kapitel von Tausend Plateaus

41 | Vgl. zur Analytik der Endlichkeit ebd., S. 377-384.

42 | Vgl. Deleuze, Gilles: Kants kritische Philosophie [La philosophie critique de Kant,
1966], iibers. von Mira Kéller, Berlin 1990, S. 24-29, S. 60-65.

43 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 178-179.

44 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 129.

45 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 180 sowie Deleuze: Logik des
Sinns, a.a.0., S. 138.

46 | Diderot, Denis: »Fortsetzung einer Unterhaltung zwischen d’Alembert und Diderot«
[»La suite d’un entretien entre M. d’Alembert et M. Diderot«, 1769], in: ders.: Philoso-
phische Schriften, hg. von und mit einem Nachwort von Alexander Becker, libers. von
Theodor Liicke, Frankfurt a.M. 2013, S. 78-93, hier S. 87.

47 | Vgl. Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 210.

14,02.2026, 11:42:04.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

vorangestellt ist, sei es das befruchtete, biologische Ei, das bereits in Differenz
und Wiederholung als Bild fiir die dynamische Genese des Aktuellen fungiert,
bezeichnet immer eine intensive Realitit.*® Eine Realitit, die sich in keine im
Voraus determinierte extensionale oder qualitative Aufteilung figt, eine Reali-
tit, aus der sich Extensionen — raumliche Strukturen — und Qualititen — quali-
tative Differenzen — zu allererst entwickeln: »Tiefer als die aktuellen Qualititen
und Ausdehnungen, als die aktuellen Arten und Teile liegen die raum-zeitli-
chen Dynamiken. Sie sind es, die aktualisieren und differenzieren. Man muf$
sie fiir jedes Gebiet verzeichnen, obwohl sie gewdhnlich durch bereits gebildete
Ausdehnungen und Qualititen verdeckt sind.«*

Das befruchtete Ei, das sich in den frithesten Entwicklungsphasen haupt-
sichlich iiber chemische Gradienten und Polarititen definiert und sowohl
rdumlich als auch qualitativ unterbestimmt ist, dient Deleuze immer wieder
als paradigmatisches Beispiel fiir jene intensiven, raum-zeitlichen Dynami-
ken, die jeder extensionalen und qualitativen Aufteilung vorausgehen. Der
riumlich-qualitativen Bestimmung des befruchteten Eis etwa gehen Prozesse
der Zellverkettung und Zellmigration voraus, die keinen metrischen Raum
voraussetzen, sondern lediglich lokale Interaktionen, die zu engen oder losen
Verkettungen zwischen Zellen sowie zwischen den Zellen und ihrer extra-zel-
lulidren Matrix fithren. Enge Verkettungen, aus denen sich die Prozesse der
Faltung und Invagination ergeben und die eine Vielfalt dreidimensionaler
Strukturen hervorbringen. Lose Verkettungen, die zu zelluliren Migrationen
fuihren, die ganze Kollektive von Zellen an neue Orte bewegen, wo sie sich mit
anderen Kollektiven verketten kénnen. Wohin aber die Zellverbinde migrieren
und welche extensiven Strukturen und Grenzen geformt werden, ist von inten-
siven, nicht-linearen Feedbackrelationen abhingig, die weder an eine exakte
Anzahl noch an eine exakte Position der Zellen gebunden sind. Analoges gilt
fur die qualitative Differenzierung: Die Entwicklungspotenz der embryona-
len Stammzellen ist zunichst pluripotent, d.h., die embryonalen Stammzel-
len kénnen zu jedem der unterschiedlichen, méglichen Zelltypen werden, die
ein erwachsenes Individuum charakterisieren. Die Einschrinkung der Pluri-
potenzialitit der Zelle ergibt sich erst iber einen komplizierten, seinerseits

48 | Vgl. ebd., S. 205, S. 210, S. 224 sowie Deleuze: Differenz und Wiederholung,
a.a.0., S. 273. Die Dogon sind eine westafrikanische Volksgruppe, in deren mythologi-
schen Schopfungsberichten das Welten-Ei eine zentrale Stellung einnimmt. In ihren Ver-
weisen auf die Dogon beziehen sich Deleuze und Guattari auf Griaule, Marcel: Schwarze
Genesis. Ein afrikanischer Schépfungsbericht, ibers. von Janheinz Jahn, Freiburg 1970.
49 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 271.

14,02.2026, 11:42:04.

357


https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358

Angelika Seppi

intensiven Austauschprozess chemischer Signale zwischen verschiedenen Zel-
len und Zellkollektiven.>

Die intensive oder virtuelle Realitit des Eis, die komplexen raum-zeitlichen
Dynamiken, die rdumliche Strukturen und Qualititen erst differenzieren und
aktualisieren, sind ihrerseits keineswegs undifferenziert oder unbestimmt.
Thre Differenziertheit und Bestimmtheit dufert sich allerdings nicht in ex-
tensiven Groflen, sondern in intensiven: Achsen und Vektoren, Intensititsgra-
den und -schwellen, dynamischen Tendenzen und Migrationen, Umgruppie-
rungen und Nachbarschaftszonen. »Das Ei ist das reine Intensititsmilieu,
schreiben Deleuze und Guattari in Tausend Plateaus.”® »Die Welt insgesamt
ist ein Ei«, schreibt Deleuze in Differenz und Wiederholung.>? »Die Welt insge-
samt« heiflt dann, die Welt als intensives, pluripotentes, offenes Ganzes, das
sich eben nicht nach dem Vorbild eines Organismus zusammenschliefit. Im
Gegenteil, der Organismus verkorpert bestimmte Aktualisierungen der Plu-
ripotenzialitit der Welt und bleibt auf Letztere hin immer mehr oder weniger
gedffnet. »Die Welt insgesamt« heifdt auch, dass alle Formen des Lebendigen
als Differenzierungen einer gemeinsamen Ebene reiner Intensitit zu beden-
ken sind: ein virtueller Kompositionsplan fiir alle Formen des Lebendigen,
die als Variationen und Modulationen, eine stets vorgingige, praindividuelle
und prisubjektive, materielle Intensitit aktualisieren. Der virtuelle Komposi-
tionsplan, der als ein Netz priindividueller Singularititen aufgefasst wird, ist
Deleuzes Antwort auf die Problematik der empirisch-transzendentalen Redu-
plizierung. Gegen Kant und Hussetl, deren Kritik »sich damit begniigt, in den
Charakteristika des Empirischen das Transzendentale nachzuahmenx, steht
der virtuelle Kompositionsplan fiir ein von jeder empirischen Nachahmung
befreites, transzendentales Feld.” Von jeder empirischen Nachahmung befreit,
heifét fiir Deleuze vor allem eines: befreit vom >Ich denke« als allgemeinstem
Prinzip der Reprisentation.>* An seine Stelle tritt das Intensitits-Ei, das in De-
leuzes Denken die paradigmatische Figur des larvalen Subjekts einnimmt.>
Als intensives, informelles Geflecht von Materie ist es in der Lage, groRe

50 | Vgl. DeLanda, Manuel: Intensive Science and Virtual Philosophy, London 2002,
S. 55-58.

51 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 224.

52 | Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 273.

53 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 129. Vgl. auch Rogozinski, Jacob: »Ohnmach-
ten (Zwischen Nietzsche und Kant)«, in: Balke, Friedrich und Vogl, Joseph: Gilles De-
leuze - Fluchtlinien der Philosophie, Miinchen 1996, S. 80-93, hier S. 87.

54 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 180.

55 | Zum larvenhaften Subjekt vgl. ebd., S. 110.

14,02.2026, 11:42:04.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Larmender Unsinn und Oberflacheneffekte

Modifikationen zu ertragen und eine Vielzahl von Formen zu aktualisieren.>
Die Bewegungen, Faltungen und Torsionen, die seine Aktualitit konstituieren,
verweisen auf eine raum-zeitliche Dramatisierung, auf eine Differenziation/
zierung, aus der das Individuum und sein >Ich denke« erst hervorgehen. Der
in Differenz und Wiederholung geprigte Begriff der Differenziation/zierung
erfullt dabei die doppelte Funktion, zugleich die Verfassung der Differenzial-
verhiltnisse in der virtuellen Mannigfaltigkeit anzuzeigen als auch die Verfas-
sung der qualitativen und extensiven Reihen, in denen sich Erstere durch ihre
Differenzierung aktualisieren.” Der Aktualisierungsprozess selbst hat seine
Determinante in der Intensitit: »Die Intensitit ist es, die die Determinante
im Aktualisierungsprozef darstellt. Die Intensitit ist es, die dramatisiert. Sie
ist es, die sich unmittelbar in den raum-zeitlichen Basisdynamiken ausdriickt
und ein in der Idee >nicht-distinktes< Differentialverhiltnis bestimmt, sich in
einer distinkten Qualitit und einer unterschiedenen Ausdehnung zu verkér-
pern.«*® Die Individuation verlduft fiir Deleuze damit nicht von einem mégli-
chen, universellen Abstrakten hin zu einem realen, besonderen Individuum,
sondern vom problematischen oder idealen Virtuellen zu seinen multiplen
Aktualisierungen. Nicht das Mogliche und das Reale, sondern das Virtuelle
und seine Aktualisierung, die beide gleichermaflen real sind, bilden somit das
Koordinatensystem des werdenden Korpers.

Die Frage, mit der wir uns dem Ei zu- und von der Logik des Sinns abgewen-
det haben, war die nach den Kérpern in der Tiefe. Die Korper in der Tiefe, in
ihrer Differenz zu den Ereignissen an der Oberfliche, sind aus den bisherigen
Uberlegungen folgernd, mit der Ebene der Virtualitit selbst gleichzusetzen.
Diese Ebene der Virtualitit ist mithin als dezidiert materiell verfasste zu den-
ken. Wenn die Kérper in der Tiefe der Ebene der Virtualitit entsprechen, der
Materie selbst in ihren peristaltischen Bewegungen, was sind dann die Ereig-
nisse an der Oberfliche? Die Ereignisse an der Oberfliche sind zunichst die
Ereignisse, die die Oberfliche iiberhaupt erst herstellen, die die Aktualitit her-
stellen, ohne in dem Aktuellen, ohne in dem Hergestellten aufzugehen: »]...]
reine, unerschiitterlich-unkoérperliche Ereignisse auf der Oberfliche der Phi-
nomene, reine Infinitive, von denen man nicht einmal zweifelsfrei sagen kann,
daf sie sind, die teilhaben an dem, was uns umgibt, was ist: >r6tens, >griinens,
>schneidens, >sterbens, >lieben<.«*® Und wohin gehéren die aktuellen Kérper?
Die aktuellen Korper, als Operateure des Ereignisses, gehoren zugleich der
Ebene der Aktualitit als auch der Ebene der Virtualitit an und zwar insofern,

56 | Vgl. Sauvagnargues, Anne: Deleuze. Del animal al arte [Deleuze. De I'animal a
I'art, 2004], Gbers. von Irene Agoff, Buenos Aires 2006, S. 47.

57 | Vgl. Deleuze: Differenz und Wiederholung, a.a.0., S. 310.

58 | Ebd.

59 | Deleuze und Parnet: Dialoge, a.a.0., S. 70.

14,02.2026, 11:42:04.

359


https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360

Angelika Seppi

als das Virtuelle von Deleuze als ein strikt dem Realobjekt zugehoriger Teil de-
finiert wird. Die Virtualitit, die Kérper in der Tiefe, der organlose Kérper, die
eiszeitliche Erde des Prof. Challenger, ist die Materie, die immer unter diesem
oder jenem Intensititsgrad den Raum erfullt, und die Oberflichenereignisse
machen diese Grade aus, diese Intensititen, die ausgehend von der Materie als
Nullintensitit das Reale im Raum hervorbringen.®® Ginge es zu weit, zu sagen,
dass in einem ganz bestimmten Sinn nichts existiert, als die kosmische Gegen-
wart der Korper in der Tiefe? Nichts, als die Materie, in ihren peristaltischen
Bewegungen und raum-zeitlichen Dynamiken, die unaufhdérlich Effekte frei-
setzt, die gerade nicht existieren, sondern vielmehr insistieren oder subsistieren
und die Oberfliche dieses universellen Korpers herstellen und organisieren.
Und an der Oberfliche? Ein Maskenball, Trugbilder — soweit das Auge reicht.
Weit davon entfernt, das Trugbild als bloBe Illusion abzutun, muss ihm vollste
Realitit zugesprochen werden. Als Synonym fiir das Ereignis des Sinns und
damit fiir das Werden selbst, ist das Trugbild die werdende, changierende, per-
meable Haut des Korpers der Erde selbst: »Harlekinmantel, der vollstindig ist
und Liicken hat«.®! Die ganze Schwierigkeit besteht also darin, die Tiefe der
Korper und die Ereignisse an der Oberfliche zusammen zu denken: Denn die
Tiefe der Korper liegt nicht tiefer als die Oberfliche, das Tiefste nimlich, zitiert
Deleuze den schénen Satz Paul Valérys, »das Tiefste, das ist die Haut«.®

60 | Vgl. Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Odipus, a.a.0., S. 421.
61 | Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 326.
62 | Paul Valéry zit.n. Deleuze: Logik des Sinns, a.a.0., S. 26.

14,02.2026, 11:42:04.



https://doi.org/10.14361/9783839435755-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

