IV. Schlussfolgerungen

1.) Es konnte mit dieser Untersuchung ein Beitrag zur Diskussion um die Ope-
rationalisierung des Begriffs »religiése Erziehung« in muslimischen Familien
geleistet werden. Bedeutsam war hierfiir zunichst die Erschliefung der Zieldi-
mensionen einer religiésen Erziehung, die aus erziehungswissenschaftlicher
Perspektive anhand der Aussagen muslimischer Eltern empirisch gewonnen
wurde. Theoretisch liegt die begriffliche Definition der »Erziehungsziele«
einem allgemeinen erziehungswissenschaftlichen Verstindnis zugrunde (vgl.
Miller-Kipp/Oelkers 2007). Wird Erziehung, die darauf abzielt, normativ be-
griindete Einstellungs- und Verhaltensmuster auf Kinder und Jugendliche zu
uibertragen, im Verhiltnis zur Religion und damit zu normativ-religisen Be-
griindungen gesetzt, so tritt sie fiir die empirische Sozialforschung in ihrer
interdisziplindren Funktion hervor.

Die zunichst anhand der Aussagen und Ansichten iiber Erziehungsziele
gewonnenen Daten verweisen auf verschiedene normative Sinnzusammen-
hinge, die auf die Grundlagen des Islams zuriickzufithren sind. Diese wurden
in einem Exkurs, in dem die normativen Grundiiberlegungen einer religio-
sen Erziehung im Islam (vgl. Kap. II. 3.3.1 d) deskriptiv beschrieben wurden,
ausgefithrt. Die befragten muslimischen Eltern begriindeten ihre religitse
Erziehung in unterschiedlichem Ausmafl und verschiedenen Ausprigungen
mit Normen und Werthaltungen, die in diesen Grundiiberlegungen wieder-
zufinden sind. Es konnte nachgewiesen werden, dass alle Proband(inn)en auf
die drei wesentlichen Grundkomponenten, wie die Glaubensgrundlagen, die
rituellen Handlungen bzw. die religiése Praxis und die ethisch-moralischen
Aspekte einer religiésen Erziehung, im Islam Bezug nehmen. Daneben spie-
len auch sinnhaft-spirituelle Momente in der religiésen Erziehung eine wichti-
ge Rolle. Diese Aspekte werden durch sie mit unterschiedlicher Intensitit und
Priorititensetzung sowie subjektiven Deutungsmustern verfolgt. So duflern
sich auch die in ihren religiosen Erziehungszielen dargelegten Grundhaltun-
gen gemaf der von ihnen gelebten Religiositit.

Um die Messbarkeit und Vertiefung der religiésen Erziehungsvorstellun-
gen bzw. der daraus resultierenden religiosen Praxis und Handlungen in der

- am 14.02.2026, 06:05:2;


https://doi.org/10.14361/9783839440476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

448

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

empirischen Sozialforschung zu gewihrleisten, wurde der mehrdimensiona-
le Religiosititsbegriff nach Glock (1969) verwendet (vgl. auch Boos-Niinning
1972). Die Religiositit als Ausdruck einer subjektiv vermittelten religiosen Er-
ziehung duflert sich gemafl diesem Ansatz bzw. Analyseinstrument in den we-
sentlichen drei Komponenten des Menschseins: der affektiven, der kognitiven
und der handlungsorientierten Komponente (vgl. ebd.). So spiegeln sich in den
von den Eltern zu Beginn dargelegten »Erziehungszielen« und damit Grund-
auffassungen die verschiedenen Dimensionen der Religiositit wider und tru-
gen zur Vertiefung und Differenzierung ihres Religiosititsverstindnisses bei.
Neben einer differenzierten, gegenstandsbezogenen Kategorisierung der reli-
giosen Erziehungsvorstellungen, die zur Typenbildung fithrte, konnten mithil-
fe dieses Analyseinstruments typspezifische Kennzeichen und Merkmale der
(Familien-)Religiositt ermittelt werden. Insgesamt konnte auch aufgrund der
hohen Korrelationen zwischen den Dimensionen der Religiositit und den reli-
giosen Erziehungsvorstellungen ein zentraler Beitrag zur begriffsanalytischen
Diskussion um die »religiése Erziehung« geleistet werden. Allerdings ist zu
berticksichtigen, dass in dieser Arbeit eine erziehungs- bzw. religionswissen-
schaftliche Anniherung an das Thema stattgefunden hat. Um eine stirker
theoriegeleitete Vertiefung dieser Thematik vorzunehmen, erscheint eine in-
terdisziplindre Vorgehensweise, die einen Theologiebezug bzw. den Bezug zu
den islamischen Wissenschaften im Blick hat, sinnvoll und notwendig.

2.) Die Analyse des empirisch gewonnenen Materials ermdglichte als Re-
sultat die Bildung von vier verschiedenen religiosen Erziehungstypen, wie sie
im Spektrum muslimisch-tiirkischer Familien mit sunnitischer Ausrichtung
des Islams vorzufinden sind. Es ist jedoch nicht auszuschlieRen, dass durch
weitere Untersuchungen noch andere Erziehungstypen ermittelbar sind.

Die Religiositit von muslimischen Familien, als Ausdruck und Folge einer
subjektiv vermittelten religiésen Erziehung, ist sehr unterschiedlich charak-
terisiert und weist verschiedene Auspragungen und typspezifische Merkmale
auf. Fiir viele der befragten Proband(inn)en, spielt ihre Religion in der Migra-
tionssituation aufgrund ihres Minderheitenstatus eine bedeutsamere Rolle als
in ihrem Herkunftsland oder dem Herkunftsland der Eltern. Sie hat trotz des,
im Vergleich zur Elterngeneration, eingetretenen Wandels unter Abwendung
von traditionell-religiosen Auffassungen, ihre orientierungs- und handlungs-
leitende Funktion nicht eingebiiflt, sondern verstirkt. Eine bewusst religise
Lebensweise und eine bewusstere Auseinandersetzung mit ihrer Religion,
auch unter Riickbezug auf die normativen Grundlagen des Islams, kennzeich-
net fiir viele Proband(innjen ihre Religiositit, die sie an ihre Kinder herantra-
gen. Auch das religiése Gemeindeleben und ein hoher Gemeinschaftsbezug
nehmen fiir einen Grofiteil der befragten Eltern einen bedeutsamen Stellen-
wert ein. In Deutschland bieten sie muslimischen Familien einen wichtigen
»Rahmen«, um Religiositit auszuleben und um die religiése Sozialisation

- am 14.02.2026, 06:05:2;


https://doi.org/10.14361/9783839440476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Schlussfolgerungen

ihrer Kinder zu gewihrleisten. So lisst sich auch die fiir manche Eltern tief-
greifende Bedeutung des Gemeindelebens erkliren.

Die Religiositit ist fiir muslimische Eltern ferner identititsbestimmend.
Ein wesentliches Ergebnis dieser Untersuchung ist, dass fiir eine Gruppe in-
tellektuell-reflektierender Eltern, die ihre religiose Erziehung stets unter dem
Aspekt der Personlichkeitsentwicklung betrachtet, die Anerkennung als Mus-
lime in der Gesellschaft ein sehr wichtiges Anliegen darstellt und ein hohes
Dialogbewusstsein ihr Verhalten prigt. Der Wunsch nach einer mdglichen
Selbstverortung und Selbstpositionierung in der Gesellschaft zeigt ihr Enga-
gement, als Mitglieder dieser Gesellschaft wahrgenommen zu werden. Damit
sollen nicht zuletzt Wege fiir die Integration von Muslimen und ihren Kindern
geebnet werden. Mit dem Begriff »diasporische Identitit« verweist Schiffauer
(2010) auf die (religiose) Identititsentwicklung, die sich den gegebenen Um-
stinden in der Diasporasituation anpasst, ohne die eigenen Wurzeln zu den
Herkunftstraditionen aufzugeben. Hier scheint gerade fiir die Theoriebildung
bzw. die theoretische Rahmung der religiosen Sozialisation und daraus fol-
gend fiir die Personlichkeitsentwicklung ein Ansatz bzw. ein Gegenstand fiir
Diskussionen angeboten zu werden, der durch weitere Forschung zu wichtigen
Ergebnissen fithren kann.

Als letztes charakteristisches Merkmal der Religiositit konnte in der Unter-
suchung eine stirker individualisierte Zugangsform zur Religiositit deutlich
gemacht werden. Es handelt sich hierbei um eine Gruppe von Eltern, die ihren
Kindern einen »reflektierten« Islam vermitteln méchte. Hierbei steht fiir diese
Eltern die Hinterfragung des Gegebenen und daraus folgend die subjektive
bzw. individuelle Wahrheitsfindung im Vordergrund. Dies deutet auf Indivi-
dualisierungstendenzen hin, die sich in verschiedenen Lebensbereichen du-
Rern. Deren Erforschung war dabei kein Gegenstand dieser Untersuchung.

3.) Metatheoretische Ansitze zur Erklirung der religiosen Sozialisation
von muslimischen Kindern sind bisher kaum vorhanden und stellen ein noch
weitgehend unerforschtes Gebiet dar. So brachte die theoretische Verortung
bzw. die theoretische Rahmung des Forschungsgegenstandes einige Heraus-
forderungen mit sich. Um die, neben der religiésen Erziehung in der Familie,
als ein Ausschnitt bzw. Bestandteil des gesamten Sozialisationsprozesses zu
betrachtenden weiteren Einfliisse auf den religiésen Sozialisationsprozess zu
operationalisieren, wurde daher auf allgemeine Grundannahmen und Uber-
legungen zur »Sozialisation« und »religiésen Sozialisation« (vgl. Boos-Niin-
ning/Golomb 1974 u.a.) zuriickgegriffen. Hieraus ergaben sich folgende, fiir
die Untersuchung relevanten Analysefelder: die Familie als primire Sozialisa-
tionsinstanz, die nichtinstitutionellen religiésen Bildungseinrichtungen (auch
Moscheen und Moscheegemeinden), die staatlich-institutionellen Bildungs-
einrichtungen (Schulen und Kindertagesstitten), die Peers, die Medien und
die Gesellschaft. Aufgezeigt wurde, inwiefern diese einen Einfluss auf die re-

- am 14.02.2026, 06:05:2;

449


https://doi.org/10.14361/9783839440476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

450

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

ligiose Sozialisation ausiiben, d.h., ob diese jeweils fordernd oder hemmend
auf die religiose Entwicklung von Kindern und Jugendlichen einwirken. Das
Erkenntnisinteresse galt hierbei Grundorientierungen bzw. Einstellungs- und
Verhaltensmustern (vgl. ebd.), die Eltern zu den jeweiligen Untersuchungsbe-
reichen bzw. Sozialisationsinstanzen vortrugen.

Als Ergebnis verweist die religiose Sozialisation von muslimischen Kin-
dern in der Minderheitensituation der Muslime in Deutschland auf diverse
Spezifika und Bedingungen. Die Untersuchung bietet mit ihrem empirisch
gewihlten Zugang erste Uberlegungen fiir eine Theoriebildung und fiir Dis-
kurse rund um diese Thematik.

4.) Es konnte ein vielseitiges Bild des muslimischen Familienlebens auf-
gezeigt werden, worin sich auch die Pluralitit von muslimischen Lebenswei-
sen in der christlich-sikularen Mehrheitsgesellschaft duflert. Die Religions-
zugehorigkeit gibt noch keine Auskunft dariiber, in welcher Intensitit die
Religion ausgelebt wird und was jeweils fiir muslimische Familien aktuell im
Vordergrund steht. Mit der alleinigen Attribuierung »muslimisch« kénnen
folglich keine Aussagen {iber grundsitzliche religiose Einstellungs- und Deu-
tungsmuster gegeben werden. Die Ergebnisse der Untersuchung zeigen, dass
allein schon unter den an der religiésen Erziehung interessierten sunnitisch
geprigten muslimisch-tiirkischen Familien differente religiose Erziehungs-
vorstellungen existieren. Die Bestimmung von religiésen Erziehungstypen
ermoglichte einen Einblick in die Familienreligiositit, die sehr viele Facetten
und typspezifische Merkmale aufweist. Die Berticksichtigung pluraler religic-
ser Einstellungs- und Lebensformen erlaubte einen differenzierten Zugang
zum Religiosititsverstindnis muslimischer Familien, die sich nicht selten mit
Vorurteilen und Missverstindnissen in der deutschen Mehrheitsgesellschaft
auseinandersetzen miissen.

Es ergeben sich allgemeine pidagogische und religionspidagogische Kon-
sequenzen, die jeweils bezogen auf die angesprochenen Themenbereiche for-
muliert und dargelegt wurden.

5.) Es zeigte sich, dass die religiése Erziehung und Sozialisation von mus-
limischen Familien in empirischen Untersuchungen ein bislang kaum unter-
suchtes Feld darstellt und hier somit auch noch weiterhin Forschungsbedarf
besteht. Gerade fiir die Entwicklung von religionspidagogischen Konzeptio-
nen, die zukiinftig insbesondere im Bereich der Familienbildung entstehen
sollten, geben die empirischen Ergebnisse dieser Untersuchung wichtige Hin-
weise. Im Vordergrund steht die Beriicksichtigung der spezifischen Bediirfnis-
se von muslimischen Familien, bei denen sowohl die Lebenswirklichkeit der
Kinder als auch die wesentlichen Lebens- und Begleitumstinde in Deutsch-
land beachtet werden miissen. Diese betreffen alle in dieser Untersuchung an-
gesprochenen Sozialisationsinstanzen bzw. -kontexte, woraus sich vielseitige
Anforderungen an eine religionspidagogische Konzeptentwicklung ergeben.

- am 14.02.2026, 06:05:2;


https://doi.org/10.14361/9783839440476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Schlussfolgerungen

Auch eine islamische Religionspidagogik und Diskussionen iiber deren
Fachprofil befinden sich in Deutschland aktuell noch in ihren Anfingen und
beziehen sich in der wissenschaftlichen und 6ffentlichen Diskussion bisher
zumeist auf den islamischen Religionsunterricht. Zu wiinschen ist eine Er-
weiterung des Blickfeldes auf die Familien und auf in der Untersuchung an-
gesprochene weitere sozial- und religionspidagogische Handlungsfelder. Vor
dem Hintergrund, dass damit nicht zuletzt auf die Lebenswirklichkeit von
muslimischen Kindern, d.h. damit auch von Schiilerinnen und Schiilern und
ihren Familien abgezielt wird, ermdglicht eine Perspektiverweiterung eine
zielgerichtete und adiquate Wahrnehmung der muslimischen Schiilerschaft
und muslimischer Kinder insgesamt'. Dabei sind nicht nur die muslimi-
schen Religionslehrer/-innen angesprochen, auch das gesamte Lehrpersonal
in Schulen und das pidagogische Fachpersonal in Kindertagesstitten konnen
von einer differenzierteren Wahrnehmung beziiglich muslimischer Familien
und ihrer Kinder profitieren.

6.) Fir die Aus- und Weiterbildung des pidagogischen Personals und
insbesondere des religionspidagogischen Personals, das tiglich mit musli-
mischen Kindern zu tun hat, ergeben sich aus den oben genannten Punkten
entsprechende Konsequenzen, deren Beriicksichtigung zu einem vertiefenden
Verstindnis von religiosen Sozialisationsprozessen in muslimischen Familien
fuhren kann. Die Typenbildung und die Charakterisierung des Erziehungs-
verstindnisses bzw. der daraus abgeleiteten Religiosititsprofile ermdglichen,
muslimische Kinder und Jugendliche jeweils aus ihrem eigenen (Sinn-)Kon-
text heraus zu verstehen. Zu beachten ist dabei, dass unterschiedliche Erzie-
hungsvorstellungen auch differente Verhaltensweisen bedingen.

So kénnen Reflexionsprozesse in der Ausbildung des (religions-)pidago-
gischen Personals angeregt werden, die diesem Anliegen dienen. Dies konn-
te z.B. bedeuten, idealisierte Vorstellungen, die normativ begriindet sind, auf
deren Umsetzbarkeit hin zu tberpriifen. Hier ist durchaus vorstellbar, dass
Anspruch und Wirklichkeit voneinander abweichen und méglicherweise Er-
wartungen in andere Sozialisationskontexte (wie z.B. in den islamischen Reli-
gionsunterricht oder den Unterricht in auferschulischen Bildungseinrichtun-
gen usw.) hineingetragen werden, die nicht erfiillbar sind (Idealisten). Auch
ist ein Ritualismus nicht per se mit sinnloser, unreflektierter Nachahmung
gleichzusetzen. Eine Regelhaftigkeit bzw. die Betonung der Befolgung von re-
ligiosen Geboten driickt sich priméir in Handlungen und weniger in einer Dis-
kussionsbereitschaft tiber die Religion aus. Hier ist es wichtig, dass fir diese

1 | Dies dient nicht zuletzt der Verbesserung der Qualitat eines islamischen Religions-
unterrichts (IRU). Gerade im Hinblick auf die Entwicklung von Lehrplédnen des IRU er-
scheint hier nicht zuletzt eine groBe Notwendigkeit zu bestehen (vgl. Ceylan/Stein
2016: 5f.).

- am 14.02.2026, 06:05:2;

451


https://doi.org/10.14361/9783839440476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

452

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Eltern der gelebte Islam im Vordergrund steht, der fiir sie ein gewisses Schutz-
und Orientierungsbediirfnis erfiillt. Folglich kénnte z.B. die Anregung von
Sinnzusammenhingen von Bedeutung sein, ohne dabei ihr Schutzbediirf-
nis zu verletzen (Ritualisten). Auch kommt z.B. bei Eltern, die sich ethischen
Grundsitzen verpflichten, die Frage auf, inwiefern altruistisch-humanitire
Erziehungsvorstellungen, die durch sie religios begriindet werden, mit Indi-
vidualisierungstendenzen vereinbar sind (Ethiker). Die Liste der moglichen
Anregungsbeispiele fiir Diskurse, die den Reflexionen der Lehrpersonen bzw.
des pidagogischen Personals, sowohl im Hinblick auf ihre eigene religise So-
zialisation als auch beziiglich der Sozialisation der ihnen anvertrauten Kinder,
dienen konnte, wire hier beliebig erweiterbar. Die angefithrten Ideen konnen
und sollen somit als erste Beispiele fiir solche Reflexionsprozesse verstanden
werden.

7.) Die religiése Erziehung oder die Religiositit als Erziehungsziel wird in
den Familien auf unterschiedliche Art und Weise vermittelt. Es konnte auf-
gezeigt werden, dass im Vergleich zu frither eine »Professionalisierung« bzw.
eine Weiterentwicklung der religiosen Erziehung im Familienalltag stattge-
funden hat. Die erhéhte Sensibilisierung im Hinblick auf die Wahrnehmung
und Umsetzung ihres Erziehungsverstindnisses veranlasst Eltern dazu, ver-
schiedene Methoden und Kommunikationsformen anzuwenden. Dabei wird
auch, im Vergleich zu frither, auf eine altersgemifle und lebens- bzw. alltags-
nahe Vermittlung von religiésen Inhalten geachtet.

Die seit Beginn der Migration und der Migrationsforschung sich bis heute
durchsetzende Auffassung, dass rigide und autoritire Erziehungsmethoden
den muslimischen Familienalltag bestimmen, kann somit nicht aufrechterhal-
ten werden. Sowohl wissenschaftliche als auch in der gesellschaftlichen, 6f-
fentlichen Wahrnehmung existierende Vorstellungen iiber Erziehungsstile in
Migrationsfamilien (vgl. z.B. Toprak 2012) bieten diesbeziiglich widerspriich-
liche Ergebnisse, die oft zulasten der Familien in Form von Vorurteilen und
Klischeebildungen gehen. Die Ergebnisse dieser Untersuchung zeigen, dass
typiibergreifend alle Eltern sich von Zwang und Restriktionen in der religiésen
Erziehung distanzieren. Auch unterscheiden sie bei Regelverletzungen und
Sanktionsmitteln vornehmlich zwischen allgemeiner und religioser Erzie-
hung, sodass Erziehungsstile bzw. -formen der religiésen Erziehung zukiinf-
tig gesondert untersucht werden missen. Als eher kontraproduktiv erweist
sich dabei die unkritische Ubernahme von Erziehungsstilkonzeptionen, die
sich auf die allgemeine Erziehung beziehen, und deren unreflektierte Uber-
tragbarkeit nicht einmal fiir Migrationsfamilien (vgl. Boos-Niinning 2o0mua:
33f.), geschweige denn fiir muslimisch-religiése Familien als geeignete Metho-
de. Die Ergebnisse dieser Untersuchung liefern ferner Erkenntnisse, die zur
Bestimmung von Untersuchungskategorien bzw. Indikatoren dienlich sein
konnen. Hierbei erwies sich in der vorliegenden Untersuchung die Befolgung

- am 14.02.2026, 06:05:2;


https://doi.org/10.14361/9783839440476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Schlussfolgerungen

der Gebetsvorschrift als ein wichtiger Indikator zur Charakterisierung des el-
terlichen (religiosen) Erziehungsstils.

8.) Auflerschulische Bildungseinrichtungen, in denen religiése Bildung
vermittelt wird, erfiillen eine wichtige religiése Sozialisationsfunktion. Den
religiésen Bildungseinrichtungen, die zumeist an die Moscheen angegliedert
sind oder unabhingig von ihnen bestehen, wird vonseiten aller Eltern ein hoher
Stellenwert mit unterschiedlichen Akzentsetzungen eingerdumt. So erscheint
fur die an religiéser Erziehung interessierten Eltern deren Bedeutung auch in
Zukunft noch zuzunehmen. Es werden unterschiedliche Anforderungen und
Erwartungen an auflerschulische religiose Bildungseinrichtungen formuliert,
die besonders stark auf die Professionalisierung des Bildungsangebots und des
(religions-)piadagogischen Personals abzielen. Nicht nur die Entwicklung von
adiquatem Lehrmaterial, sondern auch die Unterrichtsgestaltung bzw. eine
den Bediirfnissen der Kinder und Eltern angepasste Moscheedidaktik und
-pidagogik heben muslimische Familien als eine wichtige Bedingung und
Voraussetzung fiir die Aufrechterhaltung des Interesses ihrer Kinder am reli-
giosen Bildungsangebot, hervor. Hierbei sind insbesondere bei der Qualifizie-
rung des bestehenden Lehrpersonals, in Form von Fort- und Weiterbildungen
und in der zukiinftigen Imam-Ausbildung oder Religionslehrerausbildung,
die Wiinsche und Erwartungen muslimischer Familien unbedingt zu beriick-
sichtigen. Da zudem in den meisten Fillen religiése Gemeinden und religicse
Bildungseinrichtungen ihren eigenen (religionspidagogischen) Erziehungs-
konzeptionen folgen, ist in Zukunft eine wissenschaftlich fundierte Evalu-
ierung und ggf. eine Verbesserung bzw. Weiterentwicklung dieser Konzepte
wiinschenswert.

Die Untersuchung zeigt, dass die Attraktivitit der Moscheegemeinden
auch durch anderweitige Angebote, wie bspw. durch Freizeit- und Sportange-
bote, die den Kindern und Jugendlichen Spiel- und Bewegungsmoglichkeiten
bieten, gestirkt werden konnen. Dabei stellen die fehlenden Riumlichkeiten
ein Defizit dar, das als Hindernis auf diesem Weg gesehen wird. Auch weiter-
gehende Angebote, wie Frithférdergruppen, die als Alternativen zu den be-
stehenden Angeboten entstehen, ermdglichen einigen Elternteilen zufolge die
Vermittlung von religiosen Werthaltungen und kénnten einen Rahmen fiir die
Entwicklung einer religiosen Atmosphire bieten. Die Einfiihrung von Eltern-
Kind-Konzepten, die die stirkere Beteiligung und Einbindung der Eltern vor-
sehen, kann hierbei die Effektivitit der religiésen Erziehung fordern und sie
somit sowohl an ihre Erziehungsverantwortung erinnern als auch eine stirke-
re Kooperation zwischen Elternhaus und den religiésen Bildungseinrichtun-
gen ermoglichen.

9.) Diskriminierungen und Vorurteile sind in institutionellen Bildungs-
einrichtungen (Schulen und Kindertagesstitten) aufgrund der religiosen Zu-
gehorigkeit und der religiésen Praxis, wie z.B. das Tragen des Kopftuches, sehr

- am 14.02.2026, 06:05:2;

453


https://doi.org/10.14361/9783839440476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

454

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

verbreitet. Fast jeder Elternteil berichtet iiber negative Erfahrungen mit Pida-
gog(inn)en und dem Lehrpersonal in Schulen und Kindertagesstitten. Dabei
wiinschen sich Eltern einen toleranten Umgang mit ihrer religiésen Lebens-
weise und mochten, dass Verunsicherungen und Benachteiligungen, die sich
auf ihr Muslimsein zuriickfithren lassen, erst gar nicht entstehen. Hierbei
konnte zum einen schon in der Ausbildung des zukiinftigen pidagogischen
Personals (Erzieher/-innen, Sozialpidagog(inn)en, allgemeine Pidagog(inn)
en) bzw. in der Lehrerausbildung auf die Besonderheiten der muslimisch-fa-
milidren Sozialisation geachtet werden, um Vorurteilsbildungen entgegenzu-
wirken. Zum anderen sind grundlegende bildungspolitische Strategien gegen
Diskriminierungen und Benachteiligungen vonnéten. Die von den Eltern vor-
getragenen Verbesserungs- und Lésungsvorschlige beinhalten den Wunsch
nach Kooperationen und der ErschlieBung von Partizipationsméglichkeiten.
Konkretisiert wird dieser Wunsch in Form von Aufklirungsarbeit iiber ihre
Religion, die zum gegenseitigen Verstindnis, Offenheit und Toleranz bei-
tragen soll. Die Sensibilisierung des Lehrpersonals bzw. des pidagogischen
Personals soll dieses dazu befihigen, zumindest Respekt vor ihren religiésen
Uberzeugungen und Handlungen zu zeigen. Wird die Prisenz von musli-
mischen Kindern als eine Selbstverstindlichkeit wahrgenommen, trigt dies
letztendlich auch zu ihrer Integration bei. Hierzu kann zudem die vermehrte
Einstellung von Expert(inn)en mit Migrationshintergrund das Selbstvertrau-
en der muslimischen Kinder stirken und ihnen Identifikationsméglichkeiten
bieten. Positiv wird auch die Auseinandersetzung mit der eigenen Religion
in verschiedenen Unterrichtsfichern bewertet. Gerade die Einfiihrung des
islamischen Religionsunterrichts (IRU) kann gemif allen Elternteilen einen
integrationsfordernden und identititsbestimmenden Effekt hervorrufen und
somit Vielfalt und Toleranz in Schulen fordern.

Schlieflich ist noch darauf hinzuweisen, dass Diskriminierungen von
muslimischen Kindern und Jugendlichen aufgrund ihrer religiésen Zugeho-
rigkeit und Lebensweise in institutionellen Einrichtungen ein bislang noch
weitgehend unerforschtes Gebiet darstellt. Hierbei ist es notwendig und sinn-
voll, neben Eltern auch Kinder und Jugendliche aufgrund ihres hcheren Be-
troffenheitsgrades in zukiinftige Forschungsprojekte einzubeziehen.

10.) Interreligiése Begegnungen und ein interreligiéser Dialog werden
durch muslimische Eltern als Chancen fiir eine bessere Verstindigung, To-
leranz und ein friedliches Miteinander betrachtet. Mehr als die Hilfte der
befragten Eltern wiinschen sich interreligiose Begegnungen im Kindertages-
statten- oder Schulalltag ihrer Kinder, da die Religion der anderen ein Teil des
gemeinsamen Zusammenlebens in dieser Gesellschaft darstelle. Des Weite-
ren befinden sich unter ihnen, wenngleich zahlenmiflig deutlich geringer
vertreten, auch muslimische Eltern, die sich bewusst fiir einen Dialog der
Religionen engagieren. Dagegen fehlt vielen Eltern ein Gegentiber, das ihnen

- am 14.02.2026, 06:05:2;


https://doi.org/10.14361/9783839440476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Schlussfolgerungen

die notwendige Plattform fiir interreligiése Begegnungen bietet. So kénnte in
institutionellen Bildungseinrichtungen die Herstellung einer solchen Basis
zukiinftig eine vermehrte Kommunikation und Kooperation erméglichen. Ge-
rade religiose Feste werden durch muslimische Eltern als Gelegenheiten wahr-
genommen, bei denen ein solcher Austausch stattfinden kann und z.T. auch
bereits stattfindet. Auch wiinschen sich muslimische Eltern, dass verstirkt Be-
gegnungen und Dialoge zwischen ihnen und nichtmuslimischen Eltern erfol-
gen. Die Erweiterung von interreligiésen und interkulturellen Kompetenzen
der pidagogischen Akteure sowie eine gezielte Elternarbeit konnten hierbei
diesem Anliegen dienen.

11.) Das Islambild, das von den Medien in die deutsche Gesellschaft trans-
portiert wird, gefihrdet allen Eltern zufolge das friedliche Zusammenleben
von Muslimen und der Mehrheitsbevolkerung in Deutschland. Muslime wiir-
den, als eine Folge medial produzierter Feindbilder, unter einen generellen
Terrorismusverdacht gestellt, was zu Irritationen und Verunsicherungen bei
den Jugendlichen fiithre. Die mittels negativer Berichterstattung forcierten ne-
gativen Vorurteile und Klischeebildungen tiber ihre Religion verstirken zu-
dem das Gefiihl der Ablehnung und Diskriminierung und stellen sie, nicht
selten, unter einen Rechtfertigungsdruck gegentiber ihren Lehrern bzw. Leh-
rerinnen, Mitschiilern und ihrer nichtmuslimischen Umgebung. Die Folgen
sind Trauer und Unverstindnis tiber die Situation, die einige Eltern durch
unterschiedliche Bewiltigungsstrategien auszugleichen versuchen. Wichtig
erscheint daher die gezielte Aufarbeitung der in der offentlichen Wahrneh-
mung vorherrschenden verzerrten »Bilder« iiber Muslime und den Islam, die
in Zukunft einem differenzierten Blick weichen sollten (vgl. hierzu auch Us-
lucan 2015: 752f). Respekt und Toleranz kénnen zudem durch Aufklirungs-
arbeit in Schulen und anderen Einrichtungen erlernt und umgesetzt werden.

12.) Die religiose Sozialisation erfolgt in der deutschen Mehrheitsgesell-
schaft unter Rahmenbedingungen, die zum einen als »positiv« bewertet
werden. Hierzu gehort insbesondere die Religionsfreiheit, die Muslimen Ge-
legenheiten und Chancen bietet, ihre Religion frei auszuleben. Zum anderen
uiberwiegen typubergreifend (iiber die gesellschaftliche Wahrnehmung exis-
tierte unter allen muslimischen Eltern ein breiter Konsens, sodass an dieser
Stelle typspezifische Unterschiede am wenigsten nachzuzeichnen waren) »ne-
gativ« wahrgenommene (Sozialisations-)Bedingungen, die nicht férderlich auf
die religivse Entwicklung ihrer Kinder wirken und sie beim Ausleben ihrer
Religiositit vor Herausforderungen und Erschwernisse stellen. Es wurde eine
Vielzahl an erschwerenden Faktoren bzw. Themen, wie Rassismus, Islamfeind-
lichkeit, Diskriminierungen, Vorurteilsbildungen, Islamophobie u.a. benannt,
die auf komplexe Zusammenhinge des gesellschaftlichen Miteinanders bzw.
Zusammenlebens hinweisen. Gerade die zumeist negative Wahrnehmung,
wie Deutsche letztlich zum Islam stehen, ist eng mit dem negativen Islambild,

- am 14.02.2026, 06:05:2;

455


https://doi.org/10.14361/9783839440476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

456

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

das iiber die Medien in die Gesellschaft transportiert wird, verknuipft. Hier
wirken verschiedene Mechanismen aufeinander, die eigenstindige Untersu-
chungsbereiche darstellen. Der Umfang und die Vielschichtigkeit dieser The-
men ermoglichten in der vorliegenden Arbeit keine tiefergehenden Analysen.
Dessen ungeachtet konnte aufgezeigt werden, welche Themen im gesellschaft-
lichen Kontext fiir muslimische Eltern im Vordergrund stehen.

13.) Nicht nur angesichts der oben erdrterten Rahmenbedingungen des
gesellschaftlichen Zusammenlebens erscheint die Religion bzw. die religic-
se Erziehung als eine wichtige Ressource fiir muslimische Familien und den
Einzelnen selbst, sondern auch fiir ein friedliches Zusammenleben zwischen
Nichtmuslimen und Muslimen. Gerade fiir Letzteres erdffnen sie Perspektiven
und Moglichkeiten, die den defizitiren Blick auf Muslime als »intergrationsun-
willige« Mitmenschen oder als »Problemgruppe« veridndern sollten. Mit den
von ihnen aufgefiithrten »positiven« Beispielen im Zusammenhang von Nach-
barschaftsbeziehungen, ihres Engagements fiir Aufklirung und Kommunika-
tion in verschiedenen weiteren sozialen Handlungsfeldern méchten sie Reli-
gion erlebbar machen und mit ihrer Prisenz eine »Normalitit« vermitteln, die
Vielfalt, Respekt und Toleranz gegentiiber ihnen als Andersgliubige mdéglich
macht.

Als Ziel einer religiésen Erziehung unterstreichen sie insbesondere die
Herausbildung verantwortungsbewusster Menschen, die fiir sich und die Ge-
sellschaft niitzlich sind und als solche wirken. Sie streben damit ein konstruk-
tives gesellschaftliches Miteinander an, das, jenseits von Egoismus und Indi-
vidualismus, von Mitmenschlichkeit, gegenseitiger Fiirsorge, Wertschitzung,
Empathiefihigkeit, Solidaritit und Toleranz gekennzeichnet ist. Die Cha-
rakter- und Gewissensbildung erméglicht es fiir einige Eltern zudem, einen
Sinn fiir Gerechtigkeit zu entwickeln, womit ein gesetzestreues Leben ohne
Menschrechtsverletzungen erreichbar ist. Auerdem sind Umweltschutz und
ein Herz fiir Notleidende zentrale Aspekte, die durch muslimische Eltern als
Ressourcen fiir ein gelungenes Miteinander Erwihnung finden.

Gerade im Umgang mit Mitschiilern kann sich muslimische Religiositit
im schulischen Kontext als eine wichtige Ressource erweisen. Neben dem fiir
das Selbstvertrauen forderlichen Effekt und der Erlangung personlicher Stir-
ke, die religiose Erziehung bewirkt, kann durch Sensibilitit und Hilfsbereit-
schaft das Mitgefiihl fiir andere Mitschiiler geférdert werden. Dies dient nicht
zuletzt dazu, dass Aggressivitit abgebaut und somit auch priventiv gegen Ju-
gendkriminalitit und Drogenmissbrauch vorgegangen werden kann.

Auch im personlichen Leben stellt Religiositit eine wichtige Ressource dar,
sodass sie als solche wahrgenommen und behandelt werden sollte. Die Reli-
gion erfiillt eine wichtige Orientierungs- und Stiitzfunktion, die den musli-
mischen Familien in schwierigen Zeiten und Lebenskrisen einen wichtigen
Halt, Sicherheit und Schutz bietet. Die Erfordernisse und Schwierigkeiten des

- am 14.02.2026, 06:05:2;


https://doi.org/10.14361/9783839440476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Schlussfolgerungen

Alltags sowie kritische Phasen, wie die Pubertit, schulische Probleme u.a.,
werden durch sie anhand religioser Deutungs- und Handlungsmuster, wie
z.B. Optimismus oder Geduld, bewiltigt. So tragen ihre religiésen Grundein-
stellungen zur Bewiltigung ihrer Probleme bei und sollen letztendlich Stirke
und Selbstvertrauen hervorbringen.

- am 14.02.2026, 06:05:2;

457


https://doi.org/10.14361/9783839440476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14,02.2026, 06:0:


https://doi.org/10.14361/9783839440476-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

