
Wahn und Wissenschaft. 
Zur Wirkungsgeschichte westlicher Rassentheorien 
im Nahen und Mittleren Osten 

Werner Ende, Berlin 

Im Koran (Sure 30, Vers 22) werden die Unterschiede zwischen den Menschen, 
wird insbesondere die Verschiedenartigkeit ihrer Sprachen und Farben (alwān) als 
wunderbares Zeichen Gottes für „die Wissenden“ bezeichnet.1 Ferner heißt es in 
Sure 49, Vers 13: „Wir haben euch zu Verbänden (šuʿūb) und Stämmen (qabā’il) 
gemacht, damit ihr euch untereinander kennt“. Noch in demselben Vers folgt je-
doch auf diese Erklärung für einen bestimmten Aspekt des göttlichen Schöpfungs-
aktes eine Klarstellung, durch die jeglichem Stolz auf vornehme Abstammung oder 
hohen Rang eine eindeutige Grenze gesetzt wird: „Als der Vornehmste (akram) gilt 
bei Gott derjenige von euch, der am frömmsten ist“. 

Allerdings: Auch im Koran – wie generell im arabischen Sprachgebrauch, und 
darüber hinaus in vielen anderen Sprachen – findet sich eine Assoziation von 
Weiße bzw. Hellem mit Freude und Gutem und Schwärze oder Finsternis mit Lei-
den und Bösem: „Am Tag (des Gerichts), da die einen Gesichter strahlend (wörtl. 
weiß), die anderen finster (wörtl. schwarz) sein werden“ (Sure 3, Vers 106). Ein Zu-
sammenhang zwischen diesem Befund und einer unterschiedlichen Bewertung der – 
durch göttlichen Ratschluss – den Menschenrassen gegebenen, vielfältigen Haut-
farben lässt sich hieraus nicht ableiten, und es scheint auch, dass in der Geschichte 
der muslimischen Koranexegese eine derartige, immerhin naheliegende Gedanken-
verbindung keine Rolle gespielt hat. 

Mit anderen Worten: Das unterschiedliche äußere Erscheinungsbild bestimmter 
Gruppen von Menschen wird im Koran als gottgewollt und damit sinnvoll darge-
stellt, und erscheint hier nicht als gravierendes Problem des Zusammenlebens. Aus 
dieser Feststellung ist wiederum nicht zu schließen, dass im Verlauf der Ausbrei-
tung und Entwicklung der islamischen Zivilisation das Thema „Rasse und Haut-
farbe“ weitgehend bedeutungslos geblieben wäre. Die nähere Betrachtung der poli-
tischen und Kulturgeschichte des Islams lässt erkennen, dass auch Muslime kei-
neswegs allesamt frei waren (und sind) von ethnischem Überlegenheitswahn, Dis-
kriminierungsdrang und der Neigung, äußerlich „Andersartige“ auszugrenzen. Al-
lein schon die seit der Abbasidenzeit als Šuʿūbīya bekannte Tradition der Verherrli-
chung des iranischen Erbes und der gleichzeitigen Herabsetzung des Arabertums 

1  In der deutschen Übersetzung von Rudi Paret steht an dieser Stelle nach „Farben“ in 
Klammern „oder: Arten“. Siehe dazu Rudi Paret, Kommentar und Konkordanz, Stuttgart 
u. a. 1980, 390. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 266 

liefert eine Fülle von Belegen für dieses Phänomen.2 Als Rassismus im engeren 
Sinne muss man das, was einem in der entsprechenden Literatur entgegentritt, 
nicht unbedingt bezeichnen. Wohl aber lässt sich feststellen, dass die Šuʿūbīya und 
spätere, ähnliche Strömungen (bei Iranern wie auch bei anderen muslimischen 
Völkern) sowie deren Widerspiegelung in der Literatur bis in die Gegenwart fort-
wirken. Dazu im Folgenden mehr.3 

Im Jahre 1068 n. Chr. verfasste Ṣāʿid b. Aḥmad al-Andalusī (gest. 1070), der Ka-
di von Toledo, ein Buch über die unterschiedlichen Völker und Religionsgemein-
schaften, die es auf Erden gibt.4 In seiner Einleitung teilt der Verfasser diese „Na-
tionen“ (umam) in zwei Gruppen ein – nämlich diejenigen, welche sich (in voris-
lamischer und islamischer Zeit) mit Wissenschaften befasst haben, und die ande-
ren, für die das nicht gilt. Zu den erstgenannten gehören für ihn die Inder, Perser, 
Chaldäer, Griechen und „Römer“ (rūm), ferner die Ägypter, Araber und die Juden.5 
Von den übrigen Völkerschaften erscheinen dem Kadi die Chinesen und die Tür-
ken noch die „edelsten der ungebildeten Nationen“ zu sein, denn sie haben sich, 
wie die Chinesen, in handwerklichen Künsten und der Malerei hervorgetan oder, 
so die Türken, sich durch Tapferkeit und Meisterung des Kriegshandwerks ausge-
zeichnet. Demgegenüber besteht der Rest der Menschheit aus Barbaren. Unter ih-
nen finden sich nach Meinung des Autors nicht zuletzt die Bewohner des Nordens 
und des Südens, die im Grunde „mehr Tiere als Menschen“ seien. Über die Barba-
ren des Nordens sagt er, es handle sich um jene Völker, die am weitesten nördlich, 
zwischen dem letzten der sieben Klimata und den Grenzen der bewohnbaren Welt 
leben. Die große Entfernung der Sonne von der Zenit-Linie mache dort die Luft 
kalt und die Atmosphäre stickig. Daher seien sie hinsichtlich ihres Temperaments 
kühl, im Wesen roh, hätten dicke Bäuche, blasse Hautfarbe und langes, dünnes 
Haar. Es fehle ihnen an Verstandesschärfe und Wissen, kurzum: sie seien „ohne 
Urteilskraft und dumm6. 

2  Siehe hierzu Susanne Enderwitz, Art. „Shuʿūbīya“, EI2 IX (1997), 513-516. 
3  Für bibliographische Hinweise sowie Hilfe bei der Beschaffung von Material danke ich be-

sonders Volker Adam, Z. Barth-Manzoori, Burkhard Ganzer, Christoph Herzog, Karin Hör-
ner, Jens Peter Laut, Heike Liebau, Anja Pistor-Hatam, Thomas Ripper und Stefan Wild. 

4  Über den Autor und das Werk Kitāb ṭabaqāt al-umam siehe Gabriel Martinez-Gros, EI2 VIII 
(1995), 867-868. 

5  Zu dem von al-Andalusī hier verwendeten Begriff der „umma“ in der Bedeutung von 
„Ethnie“ bzw. „Volk“ oder „Nation“ sowie zu den z. T. unscharfen ethnischen Bezeichnun-
gen bei muslimischen Autoren des „Mittelalters“ siehe Ulrich Haarmann, „Glaubensvolk 
und Nation im islamischen und lateinischen Mittelalter“, in: Berlin-Brandenburgische Aka-
demie der Wissenschaften. Berichte und Abhandlungen, Bd. 2, Berlin 1996, 161-199, dort bes. 
178-183 (zu Ṣāʿid al-Andalusī und zu der ein Jahrhundert älteren Völkertafel al-Masʿūdīs 
ebd., 179 f., zu ethnischen Stereotypen 183 ff.). Die nicht eindeutige Bedeutung von rūm 
behandelt Heribert Horst, „Über die Römer“, in: Ulrich Haarmann/Peter Bachmann (Hg.), 
Die islamische Welt zwischen Mittelalter und Neuzeit. Festschrift für Hans Robert Roemer zum 65. 
Geburtstag, Beirut 1979, 315-337. 

6  Ṭabaqāt al-umam, hg. von Ḥusayn Mu’nis, Kairo 1998, 17-18, frz. Übersetzung von Régis 
Blachère, Livre des catègories des nations, Paris 1935, 36-37, vgl. Bernard Lewis, The Muslim 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 267 

Zu den bemerkenswertesten Aspekten dieses Textes gehört es, dass der Autor 
einen kausalen Zusammenhang zwischen dem Klima und generell der Umwelt 
einerseits und der – stark unterschiedlichen – äußeren Erscheinung der Erdbe-
wohner und ihrem Kulturzustand für erwiesen, ja für selbstverständlich hält. Un-
geachtet der Tatsache, dass in den Literaturen islamischer Völker auch andere Er-
klärungen - nicht zuletzt Schöpfungslegenden des Korans (s. o.) – herangezogen 
worden sind, so bleibt daneben der Gesichtspunkt des Umwelteinflusses auch bei 
Autoren späterer Jahrhunderte mehr oder weniger durchgängig erhalten. 

Wie bereits erwähnt, gibt es im kollektiven Bewusstsein der Muslime seit Jahr-
hunderten eine Fülle ethnischer Klischees. Diese laufen oft, wenn auch nicht aus-
schließlich, auf stark abwertende Urteile einerseits und verherrlichende Beschrei-
bungen andererseits hinaus. Es geht um Stärken und Schwächen, Laster und Tu-
genden, barbarische Sitten und kulturelle Verfeinerung sowie manches mehr. Gro-
ßes Gewicht wird, wie schon bei dem oben zitierten Kadi von Toledo, den wissen-
schaftlichen und sonstigen kulturellen Leistungen der unterschiedlichen Völker-
schaften bzw. „Rassen“ beigemessen. Aber auch deren „Schönheit“ oder „Häss-
lichkeit“ gehören zu den Kriterien, aus denen sich nach Ansicht vieler muslimi-
scher Autoren der Vergangenheit eine Rangfolge der unterschiedlichen Völker, Re-
ligionsgemeinschaften bzw. „Nationen“ ableiten lässt. 

In seinem Buch Race and Color in Islam von 1970, das er später in einer stark er-
weiterten Fassung nochmals veröffentlicht hat,7 bietet Bernard Lewis eine gute Ein-
führung in die schon im Titel seines Buches angedeutete Problematik. Neben Le-
wis haben eine Reihe anderer Autoren (darunter in wachsendem Maße auch solche 
aus dem Nahen und Mittleren Osten) dazu beigetragen, dass der internationale 
Forschungsstand zum Thema „Rasse und Hautfarbe im Islam“ inzwischen eine be-
achtliche Breite erreicht hat.8 Im weiteren Sinne gehören auch religionssoziologi-
sche und islamwissenschaftliche Studien zum Eigenbild und zum Bild „des Ande-
ren“, die in neuerer Zeit entstanden sind, in dieses Spektrum. Als ein besonders 

                                                                                                                                                                                                                          

Discovery of Europe, New York/London 1982, 68, dt. Übersetzung in Bernard Lewis, Die 
Welt der Ungläubigen. Wie der Islam Europa entdeckte, Berlin/Wien 1983, 67. 

7  Race and Slavery in the Middle East, an Historical Enquiry, New York/Oxford, 1990. 
8  Im deutschsprachigen Bereich vor allem Gernot Rotter, Die Stellung des Negers in der isla-

misch-arabischen Gesellschaft bis zum XVI. Jahrhundert, Bonn 1967; Susanne Enderwitz, Gesell-
schaftlicher Rang und ethnische Legitimation. Der arabische Schriftsteller Abū ʿUṯmān al-Ǧāḥiẓ (gest. 
868) über die Afrikaner, Perser und Araber in der islamischen Gesellschaft, Freiburg 1979; Hans 
Müller, Die Kunst des Sklavenkaufs nach arabischen, persischen und türkischen Ratgebern vom 10. 
bis zum 18. Jahrhundert, Freiburg 1980; Manfred Ullmann, Der Neger in der Bildersprache ara-
bischer Dichter, Wiesbaden 1998, bes. 13-23. Belege für die als selbstverständlich empfunde-
ne, unterschiedliche Bewertung von Schwarzen und Weißen noch in der spätosmanischen 
Literatur finden sich bei Börte Sagaster, „Herren“ und „Sklaven“. Der Wandel im Sklavenbild 
türkischer Literaten in der Spätzeit des Osmanischen Reiches, Wiesbaden 1997, 58-62. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 268 

lehrreiches Beispiel hierfür sei an dieser Stelle Ulrich Haarmanns Aufsatz zum Bild 
des Türken in der arabischen Literatur und Geschichtsschreibung genannt.9 

Die ethnischen Stereotypen, die z. B. in der klassischen und neueren arabi-
schen Reise- und Unterhaltungsliteratur in großer Zahl zu finden sind, erweisen 
sich als ebenso alt wie beständig. Sie begegnen uns bis heute in mannigfacher 
Gestalt – und sei es als mehr oder weniger boshafte „Ethno-Witze“. 

Eine Art Kaleidoskop populärer Klischees findet sich bei dem ägyptischen Au-
tor Muḥammad Labīb Batanūnī (gest. 1938) in dessen Bericht (aus dem Jahre 
1909) über seine Reise nach Mekka und Medina.10 Seinen Eindruck von der äu-
ßeren Erscheinung und dem Charakter der Mekkaner fasst er dahingehend zu-
sammen, dass durch die jahrhundertelange Zuwanderung von Menschen aus al-
ler Herren Länder ein eigenartiger Menschenschlag entstanden sei: 

„Auf Grund der Vermischung dieser Rassen (aǧnās) durch Heirat oder vertrauten Um-
gang miteinander ist aus der Mehrheit der Bewohner von Mekka sowohl hinsichtlich ih-
rer körperlichen Erscheinung als auch ihres Naturells ein Mischtyp geworden: So findest 
du, dass sie in ihrer Wesensart die Friedfertigkeit des Anatoliers, den Stolz des Türken, 
die Demut des Javaners, den Hochmut des Persers, die Nachgiebigkeit des Ägypters, die 
Härte des Tscherkessen, die Ruhe des Chinesen, die Erregbarkeit des Maghrebiners, die 
Schlichtheit des Inders, die Schläue des Jemeniten, die Betriebsamkeit des Syrers, die 
Trägheit des Negers und die Hautfarbe des Äthiopiers miteinander verbinden“.11 

Man mag diesen Passus amüsant finden, doch sollte man nicht übersehen, dass 
die hier versammelten völkerpsychologischen Klischees auch eine sehr bedenkli-
che Seite haben können: Es handelt sich um Bruchstücke eines umfangreichen 
Reservoirs an Pauschalurteilen bzw. diskriminierenden Bemerkungen über ethni-
sche Gruppen innerhalb und außerhalb des islamisch geprägten Kulturkreises. Sie 
sind, wie hier noch gezeigt werden soll, nicht jederzeit harmlos. Freilich muss 
man einschränkend sagen, dass die traditionellen Klischees über „die Anderen“ 
nicht allesamt pejorativen Inhalts sind. Auch zeigt sich, dass selbst für den Fall ei-
nes überwiegend negativen Urteils über bestimmte Rassen, wie sie z. B. in der 
„mittelalterlichen“ arabischen Literatur mit Bezug auf die heidnischen, aber auch 

9  Ulrich Haarmann, “Ideology and History, Identity and Alterity: the Arab Image of the 
Turk from the ʿAbbasids to Modern Egypt”, International Journal of Middle East Studies, 20 
(1988), 175-196. 

10  Ar-riḥla al-ḥiǧāzīya, 2. erweiterte Auflage 1911. Zum Verfasser siehe ʿUmar Riḍā Kaḥḥāla, 
Muʿǧam al-mu’allifīn, Bd. 11, Damaskus 1960, 165 (u. a. mit Verweis auf Carl Brockelmann, 
Geschichte der arabischen Litteratur, S II, 749). 

11  Zitiert nach der 2. Auflage, 42. – Auch hier ist auf die (z. T. historisch bedingte) Unschärfe 
der Bezeichnungen zu achten, so etwa mit Bezug auf den „Javaner“. Siehe dazu C. C. 
Berg, Art. „Djāwī“, in EI2 II (1965), 497. Hinsichtlich des „Anatoliers“ (al-anaḍūlī) einerseits 
und des „Türken“ (at-turkī) andererseits könnte Batanūnī das traditionelle Bild vom eher 
friedfertigen anatolischen Bauern im Gegensatz zum Typ des elitären, türkisch-
nationalistisch gesinnten Städters vor Augen gehabt haben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 269 

die muslimischen Schwarzafrikaner häufig vorkommen,12 bemerkenswerte Gegen-
stimmen gibt: Nicht selten werden die tiefe Frömmigkeit und edle Gesinnung ge-
lobt, die nicht wenige afrikanische Muslime an den Tag legen,13 und al-Ǧāḥiẓ 
(gest. 868) verfasste gar eine (oft zitierte) Abhandlung über den Ruhm der Schwar-
zen gegenüber den Weißen.14 Man kann (mit G. E. von Grunebaum und ande-
ren) in dieser Schrift auch den Ausdruck einer ausgeprägten Freude an paradoxen 
Positionen sehen, die al-Ǧāḥiẓ auszeichnete, doch bleibt sie dessen ungeachtet ei-
ne Widerspiegelung von Betrachtungsweisen, die seinerzeit (und später) im Um-
lauf gewesen sein dürften - oft wohl bei Muslimen schwarzafrikanischer Herkunft, 
aber auch bei anderen. 

Rasse, Rassenmischung und das Problem des Niedergangs  
des Osmanischen Reiches 

Wie bereits angedeutet, haben an der Erweiterung und Vertiefung des modernen 
Forschungsstandes zum Thema ethnischer Klischees in islamisch geprägten Gesell-
schaften auch iranische, türkische und arabische (darunter gelegentlich auch nicht-
muslimische) Autoren einen erheblichen Anteil gehabt. Wir finden unter ihnen 
Anhänger einer „rassischen“ oder gar „rassistischen“ Geschichtsinterpretation, aber 
auch erbitterte Gegner derartiger Deutungsversuche – sowie einige, die sich nicht 
so recht zwischen beiden Möglichkeiten entscheiden können. 

Die hauptsächlichen Bezeichnungen für „Rasse“, „rassisch“ bzw. rassistisch“, 
„Rassismus“ etc. wurden von alten Begriffen hergeleitet – im Arabischen haupt-
sächlich von ǧins/ Plural aǧnās, ʿunṣur/ ʿanāṣir und ʿirq/ aʿrāq, im Türkischen von ırk 
oder nesil, im Persischen von nežād. Die Attraktivität bzw. Aktualität des Rassebe-
griffs und seiner Derivate scheint in der Literatur, Publizistik und Historiographie 
islamischer Länder seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts nachgelassen zu 
haben. Zuvor, d. h. vom letzten Drittel des 19. Jahrhunderts an, waren die entspre-
chenden Begriffe im politischen Diskurs der Führungsschichten einiger islamischer 
                                                                                          
12  Zusätzlich zu den in Anm. 8 genannten Publikationen siehe die zahlreichen Belege bei 

Gustave E. von Grunebaum, Der Islam im Mittelalter, Zürich/Stuttgart 1963, 269-271 und 
535-536. Siehe ferner R. Oßwald, „Rassismus und Sklaverei als Rechtsproblem in Nord- 
und Westafrika“, in der Festschrift für Gernot Rotter, Benjamin Jokisch/Ulrich Reb-
stock/Lawrence I. Conrad (Hg.), Fremde, Feinde und Kurioses: Innen- und Außenansichten unse-
res muslimischen Nachbarn, Berlin 2009, 253-277. 

13  Siehe etwa die Geschichte aus der Sammlung von Heiligenviten des Abū Nuʿaym al-
Iṣfahānī (gest. 1038), in der Übersetzung von Johann Christoph Bürgel, „Die Gottesliebe 
eines schwarzen Sklaven“, in: Johann Christoph Bürgel, Tausendundeine Welt. Klassische 
arabische Literatur, München 2007, 97-100, und Bernard Lewis, “An African Adventure”, in: 
Bernard Lewis (Hg. und Übersetzer), Islam from the Prophet Muhammad to the Capture of Con-
stantinople, vol. 2, New York/Oxford 1987, 82-87. 

14  Ausschnitte in dt. Übersetzung in Charles Pellat, Arabische Geisteswelt, Zürich/Stuttgart 
1967, 315-318; engl. Übersetzung in Lewis, Islam from the Prophet, 210-216. Zur historischen 
Einordnung siehe Enderwitz, Gesellschaftlicher Rang, bes. 25-27. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 270 

Länder unübersehbar vorhanden. Diese zeitweilige Konjunktur hat (parallel zur 
Schwächung traditioneller religiös-politischer Ordnungsvorstellungen) vor allem 
mit dem Vordringen nationalistischer Bewegungen und (vor allem nach dem Ende 
des 1. Weltkriegs) mit der Entstehung von Nationalstaaten auf dem Boden multi-
ethnisch geprägter Regionen des Nahen und Mittleren Ostens zu tun. 

Im Prozess des Eindringens bzw. der bewussten Übernahme moderner westli-
cher Naturwissenschaft und Technik, philosophischer und politischer Konzepte 
und dergleichen mehr kam es unausweichlich dazu, dass auch rezente Theorien 
und Methoden der Biologie und Medizin, der Vergleichenden Sprachwissenschaft, 
der Ethnologie, der Geschichtswissenschaft und anderer Disziplinen in den Dis-
kurs der (westlich) gebildeten Schichten des „Orients“ Eingang fanden. Vorausset-
zungen, Verlauf und Folgen dieser Akkulturationsprozesse werden seit langem dis-
kutiert, sind aber in mehrfacher Hinsicht umstritten. Jedenfalls ist unverkennbar, 
dass es bereits im 19. Jahrhundert auch zu einer Rezeption europäischer rassen-
theoretischer Schriften gekommen ist. Das hängt damit zusammen, dass muslimi-
sche Autoren damals und in der Folgezeit vielerlei Debatten über den politisch-
militärischen bzw. kulturell-wissenschaftlichen Niedergang der islamischen Welt 
und dessen Gründe angestoßen haben. (Die Tatsache, dass manche dieser Autoren 
nicht von einem Niedergang, sondern nur von einem Zurückbleiben bzw. Stagna-
tion sprechen wollten, lassen wir hier unberücksichtigt). Einige führten im Verlauf 
solcher Debatten „moderne“ – allerdings auch im Westen nicht unumstrittene – 
Rassentheorien in die Diskussion ein. Die interne muslimische Debatte über die 
generelle Stichhaltigkeit solcher Theorien bzw. ihre Brauchbarkeit für „orientali-
sche“ Verhältnisse konnte sich durchaus kritisch und auf ansehnlichem Niveau 
vollziehen. Allerdings sind gewisse Rassentheorien (und besonders Phantastereien) 
nur bruchstückhaft und in demagogischer Vergröberung verwendet worden. Gera-
de in dieser Form finden sich manche von ihnen (in Verbindung mit den oben 
skizzierten, traditionellen ethnischen Selbstbildern und Fremdbildern) in den na-
tionalistischen Ideologien wieder, die im 19. Jahrhundert entstanden sind, in der 
Folgezeit Verbreitung fanden, und auch in der Gegenwart ihre Anhänger haben. 

Im Zusammenhang mit der Krise des Osmanischen Reiches hatte sich – in ver-
stärktem Maße von der Mitte des 19. Jahrhunderts an – in bestimmten Kreisen der 
osmanischen Führungsschicht eine lebhafte Debatte über die Krise des Reiches 
(und der islamischen Welt allgemein) und über die Gründe des Niedergangs ent-
wickelt. Träger dieser Debatte waren häufig Intellektuelle, die über eine westliche 
Bildung verfügten oder jedenfalls direkt oder indirekt mit westlichem Gedankengut 
in Berührung gekommen waren. Einige von ihnen stammten aus dem zaristischen 
Russland, andere hatten sich zeitweilig als Studenten, Exilanten oder in anderer 
Eigenschaft in Europa (hauptsächlich in Frankreich und England) aufgehalten. 
Dort waren sie u. a. mit den Schriften von Graf Joseph-Arthur de Gobineau (1816-
1882), Ernest Renan (1823-1892), Gustave Le Bon (1841-1931) und anderen in Be-
rührung gekommen – also mit Autoren, deren  Thesen über Kulturblüte und Kul-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 271 

turverfall, Völkerpsychologie, die Bedeutung der Rassenfrage und dergleichen mehr 
ihnen mancherlei Anregung zu ihrem eigenen, „innerosmanischen“ Diskurs boten. 
Allerdings war ein Aufenthalt in Europa nicht unbedingt die Voraussetzung für das 
Eindringen moderner Rassentheorien, denn die relativ weite Verbreitung von 
Französischkenntnissen in der osmanischen Führungsschicht verschaffte nicht we-
nigen ihrer Angehörigen einen direkten Zugang zu den Schriften der soeben ge-
nannten Autoren und ihrer Epigonen. 

Im Falle von Gobineau, Renan und Le Bon ist die Rezeption ihrer Thesen si-
cher auch dadurch gefördert worden, dass diese Autoren im engeren (Renan) oder 
weiteren Sinne (Gobineau, Le Bon) auch Orientalisten (bzw. „Orientalisten“) wa-
ren und Publikationen vorzuweisen hatten, die jenseits ihrer (z. T. andernorts ge-
äußerten) Ansichten zur Rassenfrage Aufmerksamkeit erregten: Gobineau mit sei-
nem Werk Les religions et les philosophies dans l’Asie Centrale (Paris 1865), Renan als his- 
torisch-kritisch arbeitender Religionswissenschaftler und Philologe, und der Medi-
ziner (und Begründer der sogenannten Massenpsychologie) Le Bon mit dem Buch 
La Civilisation des Arabes (Paris 1884). Was aber die Rezeption westlicher Rassen-
theorien angeht, so waren es doch eher Gobineaus Essai sur l’inégalité des races hu-
maines (1853-55) und Renans Histoire générale et système comparé des langues sémitiques 
(1853) sowie seine Debatte mit al-Afġānī von 1883 (siehe unten), die eine weiter 
gehende Wirkung gezeigt haben. Im Falle Le Bons hat wohl in erster Linie dessen 
Werk Lois psychologiques de l’évolution des peuples aus dem Jahre 1894 (das eine Klassi-
fizierung der menschlichen Rassen enthält), einige spätosmanische Intellektuelle – 
so etwa Celal Nuri (siehe unten) – beeindruckt. 

Auf die rassentheoretischen Thesen dieser und anderer westlicher Autoren kann 
hier nicht näher eingegangen werden. Im Zusammenhang mit unserem Thema ist 
jedoch die Feststellung wichtig, dass für manche jener Theoretiker des 19. Jahrhun-
derts keineswegs die äußerliche bzw. qualitative Ungleichheit der menschlichen 
Rassen im Mittelpunkt ihrer Betrachtungen stand, sondern die historisch bedingte 
Mischung der Rassen und deren Folgen. Für Gobineau etwa war diese Vermi-
schung sowohl der Motor allen Fortschritts als auch (durch die „Degeneration“ der 
Kulturträger als Folge einer „Verschlechterung des Blutes“) die Ursache allen Ver-
falls in der Geschichte.15 

Angesichts der Faszination, die das europäische wissenschaftliche Leben jener 
Zeit generell auf sie ausübte, kann es nicht verwundern, dass manche der osmani-
schen Intellektuellen sich auch eher fragwürdige Theorien und Forschungsergebnis-
se (z. B. aus der Vergleichenden Linguistik, der Historiographie, Ethnologie und 
anderer Disziplinen) zueigen machten. Der Prozess dieser geistigen Aneignung, der 

                                                                                          
15  Christian Geulen, Geschichte des Rassismus, München 2007, 68-75, zu Gobineau bes. 71 f.; 

siehe auch Jean Calmard, Art. „Gobineau“, Encyclopaedia Iranica, Bd. 11, New York 2003, 
20-24, zu LeBon und anderen (so etwa Ludwig Gumplowicz) siehe Marco Schütz, Rassen-
ideologien in der Sozialwissenschaft, Bern 1994. Siehe auch Patrik von Zur Mühlen, Rassenideo-
logien. Geschichte und Hintergründe, Berlin/Bonn 1977. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 272 

gelegentlich auch zu bizarren Ergebnissen geführt hat, ist von Jens Peter Laut für 
das weite Feld der türkischen Sprachwissenschaft eindrucksvoll beschrieben und 
analysiert worden – wobei er darauf hinweist, dass die nationalistische Historiogra-
phie als Folie für alle Phasen der türkischen Sprachreform und der entsprechenden 
Theorien gedient hat.16 

Das „Who’s Who“ sowie die Wege und Umwege dieser geistesgeschichtlichen 
Entwicklung müssen hier nicht skizziert werden. Es geht im vorliegenden Ab-
schnitt des Aufsatzes ja nur um eine bestimmte Facette, nämlich um die Rezeption 
von westlichen Rassentheorien im späten Osmanischen Reich und in der Türki-
schen Republik, und zwar im Zusammenhang mit dem, was Christoph Herzog 
wiederholt als „Niedergangsdiskurs“ bezeichnet hat. In diesem Zusammenhang hat 
er auf die enorme Sprengkraft verwiesen, die das Thema „Niedergang“ dadurch be-
sitzt, dass es in direkter Weise das historische Selbstverständnis und das kulturelle 
Selbstbewusstsein zahlreicher Menschen im Nahen und Mittleren Osten betrifft. 

Unter den Gründen für den (tatsächlichen oder vermeintlichen) Niedergang 
wurden von einigen spätosmanischen Autoren auch der Stellenwert der „Rasse“ 
(cins oder ırk) für Aufstieg und Niedergang von Völkern und Reichen „entdeckt“ 
und diskutiert. Verlust der Rassereinheit bzw. die Folgen „ungünstiger“ Rassemi-
schungen im Verlauf der Geschichte wurden – in direkter oder indirekter Anleh-
nung an Äußerungen westlicher Autoren – als mögliche Faktoren der Stagnation 
und des schließlichen Abstiegs von Völkern, Staaten und Kulturen ausfindig ge-
macht. Es ist zu bedenken, dass die entsprechende Diskussion sich in einer Zeit 
vollzog, in der – gegen mancherlei Widerstand – auch die Evolutionstheorie Dar-
wins (mit allen ihren ideologischen Verzerrungen) rezipiert wurde. 

Daneben ging freilich die schon seit längerer Zeit geführte Debatte darüber wei-
ter, inwiefern der Islam an sich oder nur seine real existierenden Ausdrucksformen 
am Niedergang (mit)schuldig seien. Nicht selten wurden beide Themen parallel 
diskutiert – so etwa in einem Vortrag des spätosmanischen Erziehungswissenschaft-
lers (und späteren arabischen Nationalisten) Sāṭiʿ al-Ḥuṣrī (gest. 1968) aus dem Jah-
re 1909, in dem er sich gegen zwei zeitgenössische Vorurteile westlicher Provenienz 
wendet, nämlich dass entweder der Islam der Hauptgrund für das Zurückblei- 
ben der Osmanen gegenüber fast allen zivilisierten Nationen sei, oder dass der 
mangelnde Fortschritt sich aus der Unfähigkeit der türkischen Rasse (Türk ırkının 

16  Jens Peter Laut, Das Türkische als Ursprache? Sprachwissenschaftliche Theorien in der Zeit des er-
wachenden türkischen Nationalismus, Wiesbaden 2000. Zur Entwicklung der türkischen na-
tionalistischen Historiographie in spätosmanischer Zeit siehe David Kushner, The Rise of 
Turkish Nationalism, 1876-1908, London 1977 (zum westlichen Einfluss auf die beginnende 
Diskussion der „Rassenfrage“ siehe dort 9-10); zur Geschichtsschreibung in der Türkischen 
Republik siehe Etienne Copeaux, Espaces et temps de la nation turque. Analyse d’une historio-
graphie nationaliste, 1931-1993, Paris 1997. Eine bemerkenswerte einzelne Stellungnahme 
aus dem Jahre 1905, die der Jungtürke Ali Bey Hüseyinzade (gest. 1940) in Baku veröffent-
lichte, analysiert Volker Adam, „Wer sind die Türken und wer gehört zu ihnen?“, in: Rai-
ner Brunner u. a. (Hg.), Islamstudien ohne Ende, Würzburg 2002, 1-10. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 273 

kabiliyetsizliği) ergebe. Die letztgenannte Ansicht weist er u. a. mit dem Argument 
zurück, dass die heutigen Osmanen gar keine reinen Türken mehr seien. Diejeni-
gen, die das Osmanische Reich gegründet haben, hätten sich in der Folgezeit mit 
den von ihnen regierten Völkern gründlich vermischt. Das Osmanenreich sei der 
Teil der Welt, dessen Ethnien die engsten Verbindungen eingegangen und am kom-
plexesten seien, doch könne dieses Faktum keineswegs als Grund für Stillstand 
bzw. Niedergang gelten bzw. als ein Hindernis für künftigen Fortschritt angesehen 
werden.17 

Ḥuṣrī steht mit dieser Ansicht nicht allein. Auch für Celal Nuri (gest. 1938), ei-
nen anderen Autor der spätosmanischen Krisenliteratur, geht es bei der Erörterung 
des osmanischen Niedergangs nicht um Rassereinheit als verlorenen Idealzustand. 
Vielmehr sieht er in der historisch bedingten Vermischung eines Teils der türki-
schen Rasse – nämlich der Osmanen – mit anderen ethnischen Elementen einen 
unausweichlichen, nicht unbedingt negativen Vorgang, wenngleich er im Prozess 
der Assimilation, wie er sich seiner Ansicht nach tatsächlich vollzogen hat, auch 
Nachteile wahrnimmt. Zum Verlauf und zu den Folgen der Rassemischung 
schreibt er: 

„Die aus Zentralasien kommenden ersten Türken nahmen sich (...) Frauen aus allen Völ-
kern. Arabisches, persisches, griechisches, bulgarisches, serbisches, bosniakisches, fränki-
sches und türkisches Blut mischten sich. Indem von den unterworfenen Nationen viele 
den Islam annahmen, turkisierten sie sich. Daher wechselten die Osmanen, die ur-
sprünglich der gelben Rasse (ırk-ı asfar) angehört hatten, hinsichtlich der Ethnographie 
(...) zur weißen Rasse (ırk-ı ebyad). Rassisch entwickelte sich zwischen ihnen und den 
Turkestan-Türken sowie den Russland-Tataren ein großer Unterschied“.18 

Eine Variante dieser Geschichtsrevision besteht darin, dass die (nicht länger „gel-
ben“) Türken zu Indo-Europäern erklärt werden, die ursprünglich aus Indien 
stammen und damit den europäischen Völkern eo ipso ebenbürtig sind. Bei dem 
aus Dagestan stammenden osmanischen Publizisten Mehmed Murad (gest. 1917) 
lässt sich erahnen, welches Motiv hinter derartigen Behauptungen wirksam ist 
oder jedenfalls sein kann: Es geht anscheinend auch darum, ein zusätzliches Ar-
gument für die Gleichberechtigung des Osmanischen Reiches im Konzert der eu-
ropäischen Mächte zu finden und somit auch dessen politische Präsenz auf dem 
Balkan zu rechtfertigen.19 

                                                                                          
17  Christoph Herzog, „Zum Niedergangsdiskurs im Osmanischen Reich und in der islami-

schen Welt“, in: Stephan Conermann (Hg.), Mythen, Geschichte(n), Identitäten: Der Kampf um 
die Vergangenheit, Hamburg 1999, 69-90, siehe bes. 88-89. Kritisch zur Argumentation 
Ḥuṣrīs, wonach ein Mangel an Entschlossenheit und Ausdauer die Rückständigkeit der 
Osmanen verursacht habe, siehe ebd., 90. 

18  Christoph Herzog, Geschichte und Ideologie: Mehmed Murad und Celal Nuri über die historischen 
Ursachen des osmanischen Niedergangs, Berlin 1996, 155 f. 

19  Herzog, Geschichte und Ideologie, 35-37. Herzog weist darauf hin, dass Mehmed Murad nicht 
so weit geht, das Osmanenreich und seine Bevölkerung angesichts rassischer Verwandt-
schaft zu einem Bestandteil Europas zu erklären. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 274 

Nach sporadischen Anfängen (besonders durch Ḥuṣrī) in spätosmanischer Zeit 
hat sich in der frühen Türkischen Republik eine rassenbiologische, auf Schädel-
messungen und dergleichen Methoden orientierte Anthropologie durchgesetzt. 
Sie wurde durch Atatürk energisch gefördert. Er kannte Gobineaus Essai und war 
von dessen Thesen, so etwa dem Satz „Die Geschichte existiert nur bei den wei-
ßen Völkern“ stark beeindruckt. Da Gobineau jedoch die Türken - und zwar auch 
die Anatoliens - als Angehörige der „gelben Rasse“ ansah, während Atatürk deren 
Anschluss an die Zivilisation des „weißen“ Europa den Weg bereiten wollte, 
musste Mustafa Kemal zusätzliche Argumente für die (schon bestehende) Mei-
nung finden lassen, dass die anatolische und übrige Bevölkerung der Türkei im 
Prinzip zur weißen Rasse zähle. In dem Schweizer Anthropologen Eugène Pit-
tard (1867-1962) entdeckte Atatürk den wichtigsten Kronzeugen für die von ihm 
gewünschte Geschichtsthese, und so ist es folgerichtig, dass seine Adoptivtochter 
Ayşe Afetinan nach Genf entsandt wurde, um bei Pittard zu studieren. In dem 
Bestreben, die anatolischen Türken gleichsam zu „entmongolisieren“, wurde 
1937 auf Atatürks Betreiben eine Enquête durchgeführt, als deren Ergebnis fest-
gestellt werden konnte, dass die Türken Anatoliens sich hinsichtlich ihrer durch-
schnittlichen Körpergröße, Haarfarbe und Nasenform eindeutig von den Mongo-
len unterscheiden.20 Ausgehend von einem solchen Befund ließ sich eine Ge-
schichtsthese entwickeln, die den Türken eine einzigartige Stellung in der Kultur-
geschichte zuweist. Afetinan hat sie in die Worte gefasst: „Der erhabenste und ers- 
te zivilisierte Volksstamm der Menschheit sind die Türken, deren Heimat der  
Altai und Zentralasien ist“. Diese Türken, so die Verfasserin, hätten alle großen 
Zivilisationen der Welt (China, Indien, Sumer, Griechenland usw.) begründet.21 
Thesen wie diese sind generell geeignet, durch Demagogen zu chauvinistischen 
Slogans vergröbert zu werden, und so geschah es auch in diesem Falle, so etwa in 
Gestalt des Wahlspruchs „Her ırkın üstünde Türk ırkı!“22 

20  Klaus Kreiser, Atatürk. Eine Biographie, München 2008, 277-280. Weitere Äußerungen mo-
derner türkeitürkischer Autoren zur rassischen Unterscheidung des anatolischen Türken-
tums von Tataren, Mongolen und anderen, z. B. auf Grund der Zugehörigkeit der Anato-
lier zur „europiden Rasse“, finden sich bei Jens Peter Laut, „Imagologie auf Türkeitür-
kisch“, in: Gerson Klumpp (Hg.), Die ural-altaischen Völker: Identität im Wandel zwischen Tra-
dition und Moderne, Wiesbaden 2003, 61-72. Eine aufschlussreiche Sammlung entsprechen-
der Erörterungen türkischer und anderer Anthropologen präsentiert Şevket Aziz Kansu, 
„Rassengeschichte der Türkei“, Belleten, XL (1976), 353-402 (mit Abb.). 

21  Zitat bei Laut, Das Türkische als Ursprache, 3; türkischer Wortlaut des gesamten Passus bei 
Nazan Maksudyan, Türklüğü Ölçmek. Bilimkurgusal antropoloji ve türk milliyetçiliğinin ırkçı çeh-
resi, 1925-1939, Istanbul 2005, 58. Zu Afetinan siehe ebd., 58-61; zu Pittard und seinem 
Einfluss auf die „Türkische Geschichtsthese“ siehe Hans-Lukas Kieser, „Türkische National-
revolution, anthropologisch gekrönt. Kemal Atatürk und Eugène Pittard“, Historische An-
thropologie, 14 (2006), 105-118. 

22  Jacob M. Landau, Pan-Turkism in Turkey. A Study of Irredentism, London 1981, 3 (Abb. des 
Titelblatts einer Ausgabe der Zeitschrift Bozkurt vom Juli 1941). Von ähnlicher Denkart 
zeugt der bis heute oft (z. B. auf dem Titelblatt einer Tageszeitung) verwendete Slogan „Ne 
mutlu Türküm diyene“ und desgleichen die Losung „Bir Türk dünyaya bedeldir“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 275 

Es mag sein, dass die empirischen Forschungen der „anatolischen Anthropo-
logie“ im Kern auch seriöse wissenschaftliche Ergebnisse erbracht haben. Pro-
blematisch bleibt die ideologische Ausrichtung des Projekts und die überzogen 
nationalistische, ja rassistische Interpretation der ermittelten Daten. Immerhin ist 
es bemerkenswert, dass eine einheimische Anthropologin jüngst eine äußerst kri-
tische Untersuchung zum „rassistischen Antlitz“ der türkischen Anthropologie 
der Jahre 1925 bis 1939 veröffentlichen konnte, nämlich zur Dominanz jener of-
fiziell geförderten wissenschaftlichen Schule, die jahrelang u. a. die Publikations-
tätigkeit der Zeitschrift Türk Antropoloji Mecmuası geprägt hat.23 

Ein weiteres Feld für die Entwicklung einer türkisch-nationalistischen Ge-
schichtsthese eröffnete sich in der Archäologie, doch scheint es, dass Grabungen in 
Anatolien zumindest in anthropologischer Hinsicht nicht die erwarteten Ergebnis-
se zu Tage gefördert haben. Hierauf – und auf die besondere Rolle der Sumerolo-
gie als Fachdisziplin, die den Beweis für eine frühe (eindeutig vorislamische) türki-
sche Einwanderung nach Anatolien liefern sollte – kann hier nicht eingegangen 
werden.24 

Es liegt auf der Hand, dass die von Atatürk geförderte nationalistische Ge-
schichtsdoktrin (einschließlich der Sonnensprachentheorie) auch und gerade für 
die Minderheitenpolitik der Türkei Folgen gehabt hat, und zwar nicht zuletzt in 
der Kurdenfrage. Ein eher bizarres, aber doch nicht ganz zufälliges Ergebnis der 
rassistischen Anthropologie, die zumindest zeitweilig vorherrschend war, finden 
wir in dem Versuch, die Kurden zu einem Zweig des Türkentums zu erklären. Ein 
Beispiel hierfür ist das Buch Türkestanlı bir türk boyu: kürtler von A. Taneri, das 
1983 in zweiter Auflage in Ankara erschienen ist. 

Arabische Diskussionen über Rasse, Rassereinheit  
und Rassenmischungen in der islamischen Geschichte 

Im Jahre 1931 reiste eine Gruppe von Geschichtsprofessoren und Studenten der 
Universität Kairo zu einer Exkursion in den Irak. Unter den Mitgliedern befand 
                                                                                          
23  Maksudyan, Türklüğü Ölçmek, und Nazan Maksudyan, “The Turkish Review of Anthropol- 

ogy and the Racist Face of Turkish Nationalism”, Cultural Dynamics, 17,3 (2005), 291-322 
sowie Howard Eisenstadt, “Metaphors of Race and Discourse of Nation. Racial Theory 
and State Nationalism in the First Decades of the Turkish Republic”, in: Paul Spickard 
(Hg.), Race and Nation. Ethnic Systems in the Modern World, New York/London 2005, 239-
256. Die Dissertation von Corry Guttstadt, Die Türkei, die Juden und der Holocaust, Ber-
lin/Hamburg 2008, die mit einigen schönfärberischen Legenden aufräumt, kam zu spät zu 
meiner Kenntnis. 

24  Kreiser, Atatürk, 280-284; zu den (von europäischen Wissenschaftern inspirierten) Theori-
en einer genetischen Verwandtschaft des Sumerischen mit dem „Turanischen“ bzw. Altai-
schen, also letztlich mit dem Türkischen, siehe Laut, Das Türkische als Ursprache, 59 ff.; zu 
den in diesen Zusammenhang gehörenden, phantasievollen Behauptungen des Autors Ha-
likarnas Balıkçısı (gest. 1973) und seiner Schule siehe Barbara Kranz, Das Antikenbild der 
modernen Türkei, Würzburg 1998, 114-115, 132-133 und passim. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 276 

sich auch Aḥmad Amīn (1886-1954), ein Mann, der in den folgenden Jahren zu 
einem der bekanntesten arabischen Historiker und Publizisten werden sollte.25 
Während eines Besuchs in einer schiitischen Moschee anlässlich des Freitagsge-
bets kam es für Aḥmad Amīn und seine Landsleute zu einer gefährlichen Situa-
tion: Ein Prediger begann, die anwesenden schiitischen Gläubigen auf Aḥmad 
Amīn und dessen 1928 erschienenes Buch Faǧr al-islām aufmerksam zu machen. 
Er zitierte bestimmte, die Schia betreffende, deren Glauben und geschichtliche 
Rolle herabsetzende Passagen. Die schiitischen Zuhörer gerieten daraufhin in 
großen Zorn, und Amīn und seine Begleiter hielten es für angezeigt, die Ver-
sammlung schleunigst zu verlassen.26 Auf den ersten Blick könnte man jenen 
Zwischenfall als Glied in einer langen Kette konfessioneller Kontroversen zwi-
schen Sunniten und Schiiten betrachten. So war es im Grunde auch, aber es gab 
da eine Besonderheit: Amīn hatte in seinem erwähnten Buch die Entstehung 
und den Charakter der Schia in einen engen, kausalen Zusammenhang mit den 
Umtrieben nichtarabischer Elemente gestellt: In der Zeit der Umayyadenherr-
schaft sei die Schia zu einer Zuflucht für alle jene geworden, die aus Feindselig-
keit oder Hass die Vernichtung des Islams, die Einführung der jüdischen, christli-
chen, zarathustrischen und indischen Glaubenslehren ihrer Vorfahren und den 
Aufstand gegen den islamischen Staat wünschten.27 Mit diesem Satz hatte Amīn 
nur eine Unterstellung wiederholt, die sich seit Jahrhunderten im sunnitischen 
Schrifttum (z. B. gegen einzelne Gruppen wie die Ismailiyya) findet. In Aḥmad 
Amīns Darstellung erscheint nun aber die Schia generell als Reaktion des Perser-
tums auf die arabische Eroberung, und der Sturz der Umayyaden faktisch als 
Sieg der persischen Šuʿūbiyya über die Araber. Zur Stützung dieser Ansicht führt 
Amīn die These des niederländischen Orientalisten Reinhart Dozy an, wonach 
„die arabische Rasse“ durch Freiheitsliebe gekennzeichnet sei, während „die per-
sische Rasse“ an sklavische Unterwerfung gewöhnt sei. Der Gedanke, einen Kali-
fen durch Wahl zu bestimmen, sei den Persern unbekannt und unbegreiflich ge-
wesen. Da sie gewohnt waren, in ihren Herrschern Abkömmlinge niederer Gott-
heiten zu sehen, hätten sie nach der arabisch-islamischen Eroberung (in Anbe-
tracht der Tatsache, dass der Prophet keinen ihn überlebenden Sohn hatte) ihre 
Verehrung auf dessen Schwiegersohn ʿAlī und dessen Nachkommen übertragen 
und den Gehorsam gegenüber dem Imam zur obersten Pflicht gemacht.28 

25  Über ihn siehe EI2 I (1960), 279, und William Shepard, The Faith of a Modern Muslim Intel-
lectual: the religious aspects and implications of the writings of Ahmad Amin, New Delhi 1982. 

26  Zu dem Ereignis, seiner Vorgeschichte und den Folgen siehe Rainer Brunner, Islamic Ecu-
menism in the 20th Century, Leiden 2004, 174-179. 

27  Aḥmad Amīn, Faǧr al-islām, 10. Auflage, Beirut 1969, 276. 
28  Amīn, Faǧr al-islām, 277. Amīn bezieht diese Spekulationen Dozys (in dessen 1863 veröf-

fentlichtem Buch Het Islam) über Reynold A. Nicholson, A Literary History of the Arabs, zu-
erst erschienen 1907; zahlreiche Nachdrucke, in Ausgabe 1969 findet sich das Zitat auf Sei-
te 214. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 277 

Bei der Entwicklung dieser Geschichtskonstruktion hat wiederum Gobineau 
(s. o.) eine Rolle gespielt. Von ihm stammt anscheinend die These, dass die Vorstel-
lung vom göttlichen Herrscherrecht der Sassaniden erheblichen Einfluss auf die 
politische Doktrin der Schia gehabt habe: Durch die Ehe des Imams Ḥusayn b. 
ʿAlī mit einer (angeblichen) Tochter des letzten Sassanidenherrschers (aus der der 
vierte Imam ʿAlī Zayn al-ʿĀbidīn hervorging) habe sich eine besondere Anhäng-
lichkeit der Perser gegenüber der Schia ergeben. Orientalisten wie E. G. Browne 
und Th. W. Arnold haben diese Interpretation aufgegriffen, und durch arabische 
Autoren wie etwa den einflussreichen ägyptischen Historiker Ḥasan Ibrāhīm Ḥasan 
(gest. 1968) hat sie ihren Weg in zahlreiche arabische Veröffentlichungen gefun-
den.29 

Indem Aḥmad Amīn derartige Interpretationen überhaupt zitierte, ja sich sogar 
bis zu einem gewissen Grade zu eigen machte, hat er zur Verbreitung eines Ge-
schichtsbildes beigetragen, in dem das Denken und Handeln von Personen, sozia-
len Gruppen und ganzen Völkern sehr eng und im Grunde unausweichlich an ihre 
ethnische Herkunft, an ihre „Rasse“ gebunden erscheint. Was die Menschen eint 
oder trennt ist nun nicht mehr das religiöse Bekenntnis, in das man hineingeboren 
worden ist oder das man angenommen hat, sondern „das Blut“. Aḥmad Amīn soll-
te im engeren Sinne nicht als rassistischer Autor angesehen werden (zumal er im 
Laufe seinen Gelehrtenlebens manche seiner Positionen revidiert hat), aber die ge-
nannten Passagen hatten (oft in demagogischer Vergröberung) eine langfristige 
Wirkung. Deren destruktive Seiten zeigen sich vor allem in Staaten, in denen kon-
fessionelle und ethnische Gruppen nebeneinander leben. Beispiele hierfür finden 
sich seit langem im Irak: In der politischen Publizistik dieses Landes gab es bereits 
in den 1930er bis 1950er Jahren von arabisch-nationalistischer (sunnitischer) Seite 
vereinzelt die Tendenz, die Geschichte des Irak als einen seit Jahrtausenden anhal-
tenden Abwehrkampf der Semiten gegen fremde Einflüsse (und besonders das Ira-
nertum) zu interpretieren. In der Neuzeit findet dieser Kampf – so einer der Pro-
pagandisten dieser Ansicht – seinen Ausdruck in einer Auseinandersetzung (und 
zwar auch innerhalb des Irak) zwischen Arabern einerseits und „Sassaniden“ (Banū 
Sāsān) bzw. Türken (Banū Ḫāqān) andererseits.30 Bruchstücke dieses Geschichtsbil-
des finden sich in großer Zahl auch in der anti-iranischen Propaganda des iraki-
schen Baath-Regimes zur Zeit des sogenannten 1. Golfkriegs (1980-88). Parallel da-
zu erschienen damals sowohl im Irak als auch in anderen arabischen Ländern Pu-
blikationen, in denen die Schia als Ausdruck bzw. Instrument einer andauernden 
                                                                                          
29  Werner Ende, Arabische Nation und islamische Geschichte. Die Umayyaden im Urteil arabischer 

Autoren des 20. Jahrhunderts, Beirut 1977, 237-238. Dort, 238, auch kurz zur Rolle Šakīb 
Arslāns bei der Verbreitung der Ansichten Gobineaus im arabischen Raum. 

30  Ende, Arabische Nation, 146-147 zu einem Buch des Autors ʿAbd ar-Raḥmān al-Ḥaṣṣān aus 
dem Jahre 1933, das einen veritablen Aufruhr auslöste. – Allgemein zur (angeblichen oder 
tatsächlichen) ethnischen Komponente des konfessionellen Konflikts siehe Yitzhak Na-
kash, „Shiʿis, Nationalism and the State in Twentieth-Century Iraq“, in: Mohammad Ali 
Amir-Moezzi u. a. (Hg.), Le shīʿisme imāmite quarante ans après, Turnhout 2009, 339-348. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 278 

Verschwörung der Iraner gegen Arabertum und Islam dargestellt wird. Besonders 
eine von der damaligen irakischen Führung geförderte Kongressorganisation na-
mens Munaẓẓamat al-Mu’tamar al-Islāmī aš-Šaʿbī hat sich in dieser Hinsicht hervor-
getan. Zu den übelsten pseudo-wissenschaftlichen Machwerken jener Zeit zählt das 
Buch eines ʿAbdallāh Muḥammad Ġarīb (evtl. ein Pseudonym) mit dem Titel Wa-
ǧā’a dawr al-maǧūs, das erstmals 1983 in Kairo erschien. (Mit maǧūs sind hier po-
tenziell alle Iraner gemeint). Das Buch enthält u. a. ein Kapitel über die schiitische 
bzw. iranische Präsenz in Kuwait (mit Angaben über die Zahl der Moscheen, Hu-
sayniyyas, Buchläden etc.). Damit will der Autor die Gefahr dieser (so wörtlich) 
„fünften Kolonne“ für Arabertum und Islam beweisen. 

Der in derartigen Publikationen zum Ausdruck kommende, rassistisch unter-
legte konfessionelle Hass hat in bestimmten (vor allem wahhabitischen) Kreisen 
noch immer Konjunktur.31 Ein wahrhaft erschreckendes Beispiel hierfür ist das 
Buch eines saudischen Autors, Nāṣir b. ʿAbdallāh b. ʿAlī al-Qafārī, dessen Titel 
infamerweise eine Anspielung auf die „Protokolle der Weisen von Zion“ enthält: 
Burūtūkūlāt Āyāt Qum ḥawl al-ḥaramayn al-muqaddasa (..). Diese Hetzschrift er-
schien 2005 in Ägypten. Der Autor „enthüllt“ hier die angeblich seit Jahrhunder-
ten andauernden Verschwörungen der Schiiten bzw. Iraner gegen die Heiligen 
Stätten des Islams im Hedschas. 

Auch das historisch-politische Schrifttum der arabischen Welt kennt, wie das 
türkischsprachige (s. o.) seit dem 19. Jahrhundert eine Art „Niedergangsdiskurs“. 

Hier wie anderswo bildet der Gedanke einer notwendigen Wiederbesinnung 
auf den ursprünglichen, unverfälschten Islam ein Leitmotiv der Diskussion. In 
deren Verlauf kam naturgemäß die Frage nach den Schuldigen für die Schwä-
chung des arabischen Elements schon in der frühislamischen Geschichte auf – al-
so danach, inwiefern der allmähliche Einflussgewinn und die Machtübernahme 
von Eliten nichtarabischer Herkunft den Niedergang der Araber (als Träger eines 
auch religiös legitimierten Führungsanspruchs) verursacht habe. Manche Autoren 
sahen und sehen die Anfänge des Niedergangs – etwa in Gestalt häretischer 
Strömungen mit ethnischer Färbung – bereits in der Zeit der „Rechtgeleiteten Ka-
lifen“ (632-661), andere in der Umayyadenzeit (661-750). Besonders viele richte-
ten ihr Augenmerk auf den Sturz des „arabischen Reiches“ der Umayyaden, die 
Errichtung der Abbasidenherrschaft und die sich daraus ergebenden Stärkung des 
nichtarabischen (zunächst iranischen, dann auch türkischen) Einflusses auf Poli-
tik, Verwaltung, Kultur und Religion: Aus der Sicht vieler arabischer Nationalis- 
ten des 20. Jahrhunderts konnte der Untergang des Umayyadenreiches, an dem  
nichtarabische (vor allem iranische) Muslime (mawālī) einen entscheidenden An-
teil gehabt haben sollen, nichts weiter sein als eine schwere Niederlage für das 
Arabertum – und damit zugleich für den „wahren“ Islam. 

31  Isaac Hasson, „Les šīʿites vue par les néo-wahhabites”, Arabica, LIII (2006), 299-330. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 279 

Die Rolle (bzw. die „Schuld“) der mawālī an diesem historisch folgenreichen 
Prozess ist im arabischen Schrifttum des 20. Jahrhunderts zwar lebhaft, aber nicht 
ganz einheitlich beurteilt worden: Einige Autoren haben bei der Frage nach den 
Ursachen für das (angeblich oder tatsächlich) araberfeindliche Verhalten vieler 
mawālī auf die (ihrer Ansicht nach im Grunde unislamische) Bevorzugung des ara-
bischen Elements in der Umayyadenzeit verwiesen. Manche sind so weit gegangen, 
die diskriminierende Praxis jener Zeit eindeutig als rassistisch zu bezeichnen und 
die folgende Abbasidenherrschaft (jedenfalls hinsichtlich ihrer Anfänge und frühen 
Praxis) insofern zu rehabilitieren. Als einer der Autoren, die den Rassismus 
(ʿunṣurīya) der Herrschenden als offensichtliche Ursache für den Niedergang des 
Umayyadenreiches und anderer islamischer Großreiche anprangern, sei hier der 
bedeutende ägyptische Historiker ʿAbd al-Ḥamīd al-ʿAbbādī (1892-1956) genannt: 
In einem Werk über den Islam und das Rassenproblem betont er, dass der Wider-
stand und schließlich die erbitterte Feindseligkeit der mawālī die zwar verhängnis-
volle, aber letztlich verständliche Folge der Arroganz und diskriminierenden Hal-
tung der Umayyaden gegenüber den unterworfenen Nichtarabern gewesen sei. De-
ren frühere, aktive Beteiligung an den Eroberungen im Dienste des islamischen 
Staates lasse erkennen, dass sich die Abwendung vieler mawālī vom umayyadischen 
Reich keineswegs zwangsläufig vollzogen habe, dass sie also hätte vermieden wer-
den können.32 

Einen anderen Aspekt dieser Diskussion finden wir in der von H. A. R. Gibb 
und B. Lewis angeregten, besonders im Irak zeitweilig gern rezipierten und vertief-
ten „revisionistischen“ Tendenz, den hohen Anteil von Arabern am Sturz der 
Umayyadendynastie zu betonen und damit das simple Bild einer „rassischen“, ara-
bisch-iranischen Auseinandersetzung zurückzuweisen.33 

Manche arabisch-nationalistische Autoren äußerten sich über die unterschiedli-
che Praxis der Umayyaden und Abbasiden hinsichtlich von Mischehen im Falle 
der Angehörigen ihrer eigenen Familien, sowie über die langfristigen Folgen einer 
die arabische Herkunft vernachlässigenden Heiratspolitik. Einige dieser Autoren 
sahen in Mischehen bzw. der sich aus ihnen ergebenden Nachkommenschaft nicht 
(oder nicht in erster Linie) eine „Verschlechterung des Blutes“, wohl aber eine Ge-
fahr für die Loyalität der Angehörigen der Oberschicht gegenüber dem eigenen 
Volk. In diesem Sinne hat sich der Syrer Muḥammad Kurd ʿAlī (1876-1953), einer 
der eifrigsten Apologeten der Umayyadenherrschaft überhaupt, wiederholt geäu-
ßert und dabei die laxe Haltung der Abbasiden getadelt.34 Andere gingen in ihrer 

                                                                                          
32  ʿAbd al-Ḥamīd al-ʿAbbādī, Al-islām wa-l-muškila al-ʿunṣurīya, 2 Teile in 1 Bd., Beirut 1969, 

57 ff., bes. 72-92. Generell zu den Aspekten der Mawālī-Diskussion siehe Ende, Arabische 
Nation, 233-260. 

33  Ende, Arabische Nation, 257-260. Zur neueren Diskussion arabischer Historiker über die 
Abbasidenzeit siehe Gerhard Hoffmann, Arabische Historiographie der Gegenwart. Arabische 
Historiker zur Krise im abbasidischen Nahen Osten, Hamburg 2008. 

34  Ende, Arabische Nation, bes. 67, 69, 240. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 280 

negativen Beurteilung von Rassemischung wesentlich weiter. Unter ihnen finden 
sich vereinzelt auch Autoren, die als „progressiv“ gelten, da sie sich als Verfechter 
des Säkularismus und einer mehr oder weniger konsequenten Verwestlichung her-
vorgetan haben. Ein Beispiel hierfür ist der Ägypter Salāma Mūsā (1887-1958) – 
der Herkunft nach Kopte und ein früher Anhänger des Sozialismus. Zumindest in 
den späten 1920er Jahren hat er die Ansicht vertreten, dass Ägypten zu Europa 
und nicht eigentlich zur arabischen Welt gehöre. Freilich sei die Vermischung der 
Ägypter mit „minderwertigem“ (afrikanischem und asiatischem) Blut nicht zu 
bestreiten, und diese Vermischung, die leider auch noch in der Gegenwart vor-
komme, habe ihnen geschadet. Wie u. a. auch anthropologische Studien gezeigt 
hätten, seien die Ägypter jedoch, rassisch gesehen, im Kern ebenso Arier wie die 
Europäer, und es gebe für sie keinen Grund, sich dem Anschluss an die moderne 
westliche Zivilisation zu verweigern.35 

Im Vergleich zu derartig verstiegenen Argumentationen lässt sich feststellen, 
dass im Diskurs der ägyptischen Salafiyya die Betonung der „Rasse“ als Element 
des eigenen Geschichtsbewusstseins zunächst keine wesentliche Rolle spielte oder 
klar zurückgewiesen wurde. So erklärte der Gründer der Muslimbruderschaft, 
Ḥasan al-Bannā’ (1906-1949), ein Nationalismus, der den Stolz auf die eigene 
Rasse und die Herabsetzung der anderen zum Ziel habe (wie er zur Zeit in 
Deutschland und Italien propagiert werde), sei mit den Zielen seiner Bewegung 
nicht vereinbar. Er verstoße gegen die Menschlichkeit und bilde eine Gefahr für 
den Fortbestand der Menschheit.36 

Zwar ist nicht zu übersehen, dass einzelne Autoren der Salafiyya, so etwa 
Muḥibb ad-Dīn al-Ḫatīb (1886-1969), nicht ganz frei waren von (europäisch in-
spirierten) Spekulationen über die Herkunft, Ausbreitung und besondere histori-
sche Rolle der semitischen Völker (die – einschließlich der Chaldäer und Phöni-
zier – durchweg von der Arabischen Halbinsel stammen und letztlich allesamt 
Araber seien), doch haben diese Thesen in der Salafiyya nur begrenzt Anklang ge-
funden.37 Eher waren es säkularistisch orientierte Intellektuelle, die ähnlichen 
Vorstellungen von einer vorislamischen arabischen Einheit zwischen Nordafrika 
und Mesopotamien zugeneigt waren, so etwa der ägyptische Jurist, Schriftsteller 

35  Salāma Mūsā, Al-yawm wa-l-ġad, Kairo [1927], 28-29, 232-233, 235-238; und Salāma Mūsā, 
„al-miṣrīyūn umma ġarbīya“, Al-Hilāl, 37 (1928), 177-181. Zu Salāma Mūsā siehe Philip C. 
Sadgrove, EI2 VIII (1995), 919 f. Zu Mūsās ambivalenter Position s. Israel Gershoni, Begeg-
nungen mit Faschismus und Nationalsozialismus in Ägypten, 1922-1937 (im Druck), Unterkapi-
tel 5. 

36  Ḥasan al-Bannā’, Maǧmūʿat rasā’il al-imām aš-šahīd Ḥasan al-Bannā, Beirut o. J., 109, engli-
sche Übersetzung in C. Wendell, Five Tracts of Ḥasan Al-Bannā’, Berkeley/Cal. 1978, 54. 

37  Nimrod Hurvitz, „Muhibb al-Din al-Khatib´s Semitic wave theory and Pan-Arabism“, 
Middle Eastern Studies, 29 (1993), 118-134. – Zu der Tendenz, die semitische Sprache der 
Kanaaniter, Akkader, Nabatäer und anderer Völker als „Arabisch“ zu bezeichnen, siehe Ste-
fan Wild, „Arabic avant la lettre. Divine, Prophetic, and Heroic Arabic”, in: Everhard Dit-
ters/Harald Motzki (Hg.), Approaches to Arabic Linguistics, presented to Kees Versteegh, Leiden 
2007, 189-208, bes. 197, 200-201. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 281 

und Amateur-Historiker Maḥmūd Kāmil (geb. 1906): In Werken wie Ad-dawla al-
ʿarabīya al-kubrā (Kairo 1959, 1965) entwirft er ein historisches Panorama, in dem 
Altägypten, Babylon und andere arabische (!) Großreiche des Vorderen Orients 
die direkten, sozusagen genetischen Vorläufer der arabisch-islamischen Imperien 
von Damaskus und Bagdad darstellen. „Rassistisch“ im engeren Sinne mag die 
hier zum Ausdruck kommende Sichtweise nicht sein, aber sie ist geprägt von der 
(phantasievollen) Behauptung einer ethnischen Zusammengehörigkeit und Jahr-
tausende alten historischen Rolle „der Araber“, die in der Gegenwart einer neuen 
Blüte entgegen gehe. Eine derartige Sichtweise ist weit entfernt vom traditionel-
len, Ǧāhilīya und Islam streng voneinander unterscheidenden Geschichtsbild. 
Einige arabische Regime, so das der syrischen Baath-Partei, haben sich bemüht, 
ihre dem entsprechende, säkularistisch-nationalistische Vision der vorislamischen 
arabischen Geschichte stärker herauszuarbeiten und durchzusetzen.38 

Zu den eher unerwarteten Nebenwirkungen der soeben erwähnten Theorien ge-
hört es, dass sie es im 20. Jahrhundert einigen Juden ermöglichten, sich (angesichts 
einer sie umgebenden massiven arabisch-nationalistischen Strömung) zu direkten 
Abkömmlingen „rein arabischer“ Familien zu erklären. Diese seien ursprünglich 
auf der Arabischen Halbinsel beheimatet gewesen und hätten dort den jüdischen 
Glauben angenommen. Ethnisch hätten sie weder mit den „eigentlichen“ Juden 
noch mit den (weit später) judaisierten Angehörigen anderer Völker (Khasaren, 
Slaven, Deutschen etc.) etwas zu tun. Bereits in vorislamischer Zeit seien ihre Vor-
fahren von der Arabischen Halbinsel in die Länder des „Fruchtbaren Halbmonds“ 
und in andere Regionen (so etwa Ägypten) ausgewandert, hätten aber ihren arabi-
schen Charakter bewahrt. In diesem Sinne äußerte sich z.B. der in den 1930er Jah-
ren zum Islam übergetretene irakisch-jüdische Ingenieur und Historiker (Aḥmad) 
Nasīm Sūsa (1902-1982). Er berief sich dabei auch auf gewisse Thesen westlicher 
Archäologen und anderer Autoren – die er freilich nicht selten etwas einseitig in-
terpretierte. 

Sūsas Geschichtskonstruktion hat natürlich nicht nur das Ziel, die eigene Her-
kunft von einem vermeintlichen Makel zu befreien, also im arabisch-
nationalistischen Kontext aufzuwerten. Sie fügt sich auch ein in die oben genann-
ten Bestrebungen, eine in die Frühgeschichte des Vorderen Orients zurückreichen-
de Dominanz und kulturprägende Kraft der Araber zu behaupten. Ein wesentli-
cher Aspekt dieser Bemühungen richtet sich auf den Nachweis, dass auch die frühe 
Geschichte Palästinas von Kanaanitern und anderen „Arabern“ bestimmt gewesen 

                                                                                          
38  Zu Leben und Werk Maḥmūd Kāmils siehe John J. Donohue/Leslie Tramontini, Cross- 

hatching in Global Culture. A Dictionary of Modern Arab Writers, Bd. 1, Beirut/Würzburg 2004, 
570-575. Zur Geschichtsideologie der Baath-Partei hinsichtlich der vorislamischen Zeit sie-
he Ulrike Freitag, Geschichtsschreibung in Syrien 1920-1990, Hamburg 1991, bes. 255-294. Zu 
ähnlichen Diskussionen in Nordafrika siehe Pessah Shinar, “The Historical Approach of 
the Reformist ʿUlamā’ in the Contemporary Maghreb”, Asian and African Studies, 7 (1971), 
181-210. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 282 

sei. Bei der jüdischen Herrschaft in Judäa habe es sich nur um eine ephemere Er-
scheinung gehandelt. Die Ansprüche der heutigen Zionisten (überwiegend nicht 
Semiten im ethnischen Sinne, sondern Angehörige fremder Völker) seien als ge-
genstandslos zurückzuweisen.39 

Als ein besonders ergiebiges Einfallstor für westliche bzw. westlich inspirierte 
Rassentheorien in der islamischen Welt hat sich der Palästinakonflikt, d. h. die 
Auseinandersetzung mit dem Zionismus erwiesen. Was den Import und die 
Verbreitung eines eindeutigen Rassen-Antisemitismus westlicher Provenienz be-
trifft, so ist festzustellen, dass zumindest in den arabischen Ländern Personen 
christlicher Herkunft in dieser Hinsicht eine nicht unwesentliche Rolle gespielt ha-
ben – jedenfalls in der Frühphase dieses Prozesses, so etwa im Zusammenhang mit 
der ersten Wahrnehmung und propagandistischen Nutzung der „Protokolle der 
Weisen von Zion“.40 In der Folgezeit hat sich allerdings gezeigt, dass in der arabi-
schen bzw. islamischen Welt der Übergang von einem überwiegend religiös grun-
dierten Antijudaismus bzw. Antizionismus zu einem stärker ausgeprägten „moder-
nen“ Rassismus durchaus – wenn auch nicht durchgängig und unwidersprochen – 
vollzogen worden ist.41 Es bleibt eine Frage, ob es sich hierbei im Wesentlichen um 
einen genuin islamischen, einen islamistisch politisierten oder gar um einen nur 
oberflächlich islamisierten, importierten Antisemitismus handelt.42 

Semiten, Arier und die Rolle der Iraner in der islamischen Geschichte 

In der innerislamischen Diskussion um Niedergang und Wiederaufstieg hat seit 
dem 19. Jahrhundert die (Wieder-)Entdeckung Ibn Ḫaldūns und seiner Theorien 
eine bedeutende Rolle gespielt. Auf die Gründe und den Verlauf der damit ver-
bundenen Debatten kann und muss hier nicht eingegangen werden. Im Zusam-

39  Siehe dazu sein Büchlein Madḫal ilā kitāb al-ʿarab wa-l-yahūd fī t-tārīḫ, Bagdad 1971, eng-
lische Übersetzung Ahmed Sousa, Introduction to a Study entitled Arabs and Jews in History. 
Historical Facts revealed by Archaeology, Bagdad 1972; ausführliche Darstellung seiner Thesen 
in Aḥmad Sūsa, Ḥaḍārat al-ʿarab wa-marāḥil taṭawwurihā ʿabra l-ʿuṣūr, Bagdad 1979. Über 
den Autor siehe Aḥmad Sūsa, Fī ṭarīqī ilā l-islām, 2 Bde., Kairo 1936, und die posthum er-
schienene Autobiographie Aḥmad Sūsa, Ḥayātī fī niṣf qarn, Bagdad 1986. 

40  Stefan Wild, „Die arabische Rezeption der “Protokolle der Weisen von Zion”“, in: Brunner 
u.a. (Hg.), Islamstudien ohne Ende, 517-528. 

41  Siehe dazu Sonderheft der Zeitschrift Die Welt des Islams, 46 (2006), 3: Anti-Semitism in the 
Arab World (hg. und mit einer profunden Einführung von Gudrun Krämer). Weitere Bei-
träge von Michael Kiefer (siehe hier die folgende Anm.), Alexander Flores („Judeophobia 
in Context: Anti-Semitism among Modern Palestinians“) und Stefan Reichmuth (über die 
apokalyptischen, israelfeindlichen Visionen eines saudischen Autors). 

42  Michael Kiefer betont in seinem Essay „Islamischer, islamistischer oder islamisierter Anti-
semitismus?“, Die Welt des Islams, 46 (2006), 3, 277-306, die externen (westlichen) Einflüsse 
und plädiert eindeutig für die Bezeichnung „islamisierter Antisemitismus“. Ähnlich äußert 
sich Stefan Wild, „Importierter Antisemitismus? Die Religion des Islam und die Rezeption 
der ‚Protokolle der Weisen von Zion’“, in: Dirk Ansorge (Hg.), Antisemitismus in Europa 
und in der islamischen Welt, Paderborn 2006, 201-216. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 283 

menhang mit unserem Thema dürfen wir uns auf einen einzigen Aspekt be-
schränken, nämlich auf Ibn Ḫaldūns Ansicht, dass die Entwicklung von Wissen-
schaft und Künsten in der islamischen Kulturgeschichte hauptsächlich mit den 
Leistungen von Nicht-Arabern (bzw. Persern, ʿaǧam) zusammenhänge.43 

Es liegt auf der Hand, dass arabische Nationalisten diese Behauptung Ibn 
Ḫaldūns bzw. deren Verbreitung in der Neuzeit nicht akzeptieren konnten. Es war 
nicht zuletzt der hier in anderem Zusammenhang schon genannte Autor Sāṭiʿ al-
Ḥuṣrī, der es sich zur Aufgabe machte, die „richtige“, aus arabischer Sicht an-
nehmbare Interpretation der Äußerungen Ibn Ḫaldūns zu finden und durchzuset-
zen: Mit ʿarab bzw. aʿrāb seien bei ihm ausschließlich die Wüstenaraber gemeint 
und nicht die arabophone Bevölkerung allgemein. Somit sei es völlig unsinnig 
bzw. ein Ausdruck der früheren und heutigen, araberfeindlichen Šuʿūbīya, den 
Arabern generell kulturelle Kreativität absprechen zu wollen.44 

Ḥuṣrī war keineswegs der erste arabische Autor, der sich mit Ibn Ḫaldūns These 
auseinandersetzte. Seine Vorläufer, so etwa Muḥammad Rašīd Riḍā, begnügten 
sich aber im Allgemeinen mit der Feststellung, Ibn Ḫaldūn befinde sich in diesem 
Punkt schlichtweg im Irrtum. Allerdings verwendet Rašīd Riḍā in diesem Zusam-
menhang bereits ein Argument, das in der Folgezeit von weiteren Autoren aufge-
griffen worden ist: Persische oder andere nichtarabische Namen bzw. Nisben von 
Gelehrten oder anderen Persönlichkeiten bedeuteten keineswegs, dass es sich bei 
ihnen nicht doch um Araber handeln könne.45 Jahrzehnte später hat der irakische 
Historiker Nāǧī Maʿrūf ein (in manchen Details durchaus ertragreiches) Buch ver-
öffentlicht, das dem Nachweis einer möglichst großen Zahl solcher Fälle dienen 
soll.46 

Die Erbitterung, mit der über die These Ibn Ḫaldūns besonders zwischen Ara-
bern und Iranern gestritten worden ist und z. T. bis heute gestritten wird, hängt 
(wie so vieles in der modernen Geistesgeschichte der islamischen Welt) auch mit 
dem Einfluss westlicher Wissenschaften zusammen. Von einem Beispiel hierfür, 
nämlich mit Bezug auf das Verhältnis von Schiitentum und iranischem National-
gefühl, war hier bereits die Rede. Was die mehr oder weniger rassistische Interpreta-
tion der (angeblich) unterschiedlichen Leistungsfähigkeit von Iranern und Arabern 
(„Ariern“ und „Semiten“) auf dem Gebiet der Wissenschaften betrifft, so bietet die 
berühmte Pariser Debatte zwischen Ernest Renan und Ǧamāl ad-Dīn al-Afġānī 
(gest. 1897) ein bemerkenswertes Beispiel. Wir können uns hier auf folgende Skiz-

                                                                                          
43  Franz Rosenthal (Übers.), Ibn Khaldūn. The Muqaddima. An Introduction to History, 3 Bde., 

New York 1958, III, 311-319. 
44  Siehe Ḥuṣrī, Dirāsāt ʿan muqaddimat Ibn Ḫaldūn, Beirut 1944, erw. Auflage Kairo 1953, und 

seinen Beitrag „Difāʿ ʿan Ibn Ḫaldūn“, in: Aʿmāl mahraǧān Ibn Ḫaldūn, Kairo 1962, 491-
500. In diesem Kongressband finden sich weitere wichtige Beiträge zu dem genannten 
Thema, so u. a. von ʿAbd al-ʿAzīz Dūrī (501-513) und ʿAlī al-Wardī (514-532). 

45  So Riḍā in der Antwort auf eine Leserfrage in Al-Manār, Bd. 13 (1910), 825-27, nachge-
druckt in Ṣ. Munaǧǧid/Y. Q. Ḫūrī (Hg.), Fatāwā, Bd. 3, Beirut, 1970, 935-936. 

46  ʿUlamā’ yunsabūna ilā mudun aʿǧamīya wa-hum min urūma ʿarabīya, Bagdad 1965. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 284 

ze der Debatte beschränken: Renan hatte etwa Mitte März 1883 in Paris die Be-
kanntschaft Afġānīs gemacht. Kurz darauf hielt er in der Sorbonne einen Vortrag 
zum Thema des Verhältnisses von Islam und Wissenschaft (L’Islamisme et la science), 
der Ende März im Journal des Débats gedruckt wurde. In derselben Zeitschrift er-
schien alsbald eine Erwiderung Afġānīs. Diese Replik stellt allerdings keineswegs 
eine Verteidigung des Islams als Religion und seines Verhältnisses zur Wissenschaft 
dar. Vielmehr betont der Autor, dass alle Religionen, einschließlich der christlichen 
und der islamischen, Feinde von Philosophie und generell rationaler Wissenschaft 
seien. Er verteidige gegenüber Renan keineswegs den Islam als Religion, sondern le-
diglich die Sache von Hunderten Millionen von Muslimen, die ohne die Aussicht 
auf eine künftige Befreiung vom Joch der Religion dazu verdammt wären, weiter in 
Barbarei und Unwissenheit zu leben.47 Auf diese Erwiderung hat wiederum Renan 
geantwortet, und es ist ein bestimmter Aspekt dieser Stellungnahme, um den es 
mir im gegebenen Zusammenhang geht: Afġānī, so beschreibt Renan seinen per-
sönlichen Eindruck von ihm, sei „von den Vorurtheilen des Islam völlig frei ge-
worden“, und fährt fort: 

„Er gehört jenen kräftigen Rassen des oberen, an Indien grenzenden Iran an, in denen 
der arische Geist noch so energisch unter der dünnen Hülle des officiellen Islam fort-
lebt. Er ist selber der beste Beweis jenes großen Axioms, das wir so oft proklamirt haben, 
dass die Religionen das werth sind, was die Rassen werth sind, die sich zu ihnen beken-
nen (...). Der Scheik Djemmal Eddin ist der schönste ethnische Protest gegen die religiö-
se Eroberung, die man nur anführen könnte“.48 

Renans Erwiderung ist, wie sich hier zeigt, getränkt von seinen in früheren Wer-
ken vorgetragenen, rassenpsychologischen Theorien, die auf einen grundlegen-
den Unterschied zwischen der semitischen und der arischen Rasse hinauslaufen. 
Ignaz Goldziher – der Renans Leistungen als Sprachwissenschaftler durchaus zu 
würdigen wusste – hat dessen Thesen folgendermaßen skizziert (und mit starken 
Argumenten als verfehlt bezeichnet): 

„Die Seele des semitischen Menschen sei von der Einheit des Universums, die des ari-
schen von der Verschiedenheit der Kräfte des Universums erfüllt. Erstere bringe die mo-
notheistische Religion hervor, die eine in der Verschiedenheit der Naturkräfte begründe-
te Mythologie von Anfang an ausschließt, die andere entwickle einen Polytheismus, der 
in der Verschiedenheit der voneinander abhängigen Kräfte einen selbständigen göttli-
chen Faktor sieht. Die eine erkläre die tausendfachen Phänomene der Natur mit der Idee 
eines einzigen Gottes, wobei die einheitliche Auffassung der Dinge eine analytische und 

47  Zu Afġānī siehe den Artikel (von Nikki R. Keddie) in Encyclopaedia Iranica, vol. 1, London 
1985, 481-486, und die dort genannte Literatur; speziell zu der Debatte mit Renan siehe 
Nikki R. Keddie, Sayyid Jamāl ad-Dīn „al-Afghānī“. A Political Biography, Berkeley/Cal. 1972, 
189-199. 

48  Zitiert nach der deutschen Übersetzung Der Islam und die Wissenschaft, Basel 1883, 43-44. 
(Text des Renan’schen Vortrags 3-28, der Kritik Afġānīs 31-42, der Erwiderung Renans 43-
48). – Renan musste davon ausgehen, dass sein Gegenüber tatsächlich aus Afghanistan 
stammte. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 285 

wissenschaftliche Beobachtung und Erklärung der Natur ausschließt, während die andere 
durch die Anerkennung der Vielfalt der Erscheinungen der analytischen Auffassung der 
Natur und einer wissenschaftlichen Weltanschauung den Weg ebnet“.49 

Angesichts einer derartigen Sichtweise ist es nicht verwunderlich, dass Renan 
während seiner Unterhaltung mit Afġānī in ihm – „gewissermaßen auferstanden“ 
– einen Nachfahren jener von ihm bewunderten „großen Ketzer“ wie Avicenna, 
Averroës und ihresgleichen erkennen wollte, „die fünf Jahrhunderte lang die Ueber- 
lieferung des freien Menschenthums vertreten haben“.50 

Renans „Erwiderung“ hat, wie die Debatte mit Afġānī überhaupt, in der islami-
schen Welt zunächst wenig Aufmerksamkeit gefunden, doch hat sie immerhin eine 
Art Widerlegung durch den jungosmanischen Autor Namık Kemal (1840-1888) 
hervorgerufen. Diese Gegenschrift mit dem Titel Renan müdāfaʿa-nāmesi zeigt aller-
dings (nach dem Urteil von Niyazi Berkes) die Schwäche, dass der Autor nicht nur 
auf sachliche Fehler in Renans Text hinweist, sondern seinerseits versucht zu be-
weisen, dass die großen Männer der Wissenschaft und Philosophie, die die islami-
sche Kulturgeschichte hervorgebracht hat, Araber gewesen seien.51 

Für Renan und zahlreiche andere westliche Gelehrte seiner Zeit war die Exis- 
tenz einer „arischen Rasse“ offenbar ein Faktum. Erheblichen Meinungsstreit  
gab es freilich unter Linguisten, Ethnologen, Historikern, Religionswissenschaft-
lern und Vertretern anderer Disziplinen hinsichtlich der Urheimat des Volkes der 
Arier und seiner weitläufigen Wanderungsbewegungen, seiner phänotypischen 
Merkmale sowie seiner soziokulturellen und psychischen Besonderheiten. Der 
Prozess, in dem „Arier“ zum Synonym für „Indogermane“ bzw. „ Indoeuropäer“ 
wurde und eine ethnische bzw. rassische Relevanz erhielt, kann hier nicht be-
schrieben werden. Es gibt hierzu eine umfangreiche Literatur.52 

 

                                                                                          
49  Ignaz Goldziher, Renan als Orientalist. Gedenkrede am 27. November 1893, aus dem Ungari-

schen von P. Zalán, hg. von Friedrich Niewöhner, Zürich 2000, 38, vgl. dazu Niewöhner in 
seiner Einleitung, 10 f. 

50  Renan, Der Islam und die Wissenschaft, 43 f. 
51  Niyazi Berkes, The Development of Secularism in Turkey, Montreal 1964, 262-263. Namık Ke-

mals Kritik an Renan, 1883 verfasst, ist 1908 erstmals im Druck erschienen. 
52  Hauptsächlich zum sprachwissenschaftlichen Aspekt siehe Harold Walter Bailey, Art. 

„Arya“, in: Encyclopaedia Iranica, vol. 2, London 1987, 681-683; zur Geschichte und Kultur 
Rüdiger Schmitt, Art. „Aryans“, in: Encyclopaedia Iranica, vol. 2, London 1987, 684-687; zur 
Begriffsgeschichte Josef Wiesehöfer, „Zur Geschichte der Begriffe ´Arier´ und ´Arisch´ in der 
deutschen Sprachwissenschaft und Althistorie des 19. und der ersten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts”, in: Heleen Sancisi-Weerdenburg/Jan Willem Drijvers (Hg.), Achaemenid History, 
V, The Roots of the European Tradition, Leiden 1990, 149-165; zur z. T. widersprüchlichen 
Verwendung des arischen Mythos und den politischen Folgen in der NS-Zeit siehe Chris- 
topher M. Hutton, Race and the Third Reich, Cambridge 2005, bes. 80-100 und conclusion, 
209-212. Ferner Josef Wiesehöfer, „Das Bild der Achaimeniden in der Zeit des Nationalso-
zialismus“, in: Amelie Kuhrt/Heleen Sancisi-Weerdenburg (Hg.), Achaemenid History, III, 
Method and Theory, Leiden 1988, 1-14, und Ekkehard Ellinger, Deutsche Orientalistik zur Zeit 
des Nationalsozialismus, 1933-1945, Edingen-Neckarhausen 2006, 300-315. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 286 

Im Zusammenhang mit der Entstehung der Rassenanthropologie als einer ei-
genständigen Disziplin ist es wichtig, auf die weit verbreitete, irreführende Vermi-
schung von linguistischen mit anthropologischen Fachbegriffen hinzuweisen, so 
vor allem im Falle von Bezeichnungen für Sprachfamilien mit Rassen. Diese Ver-
mischung ist wissenschaftlich völlig unhaltbar. Es war der Indologe und Religions-
wissenschaftler Friedrich Max Müller (1823-1900), der 1888 als Ergebnis eigener 
Forschungen kurz und bündig befand: „Aryan, in scientific language, is utterly 
inapplicable to race“. Von ihm stammt jenes eindeutige Urteil, dem man bis heute 
allgemeine Verbreitung und konsequente Beherzigung wünschen muss (an der es 
bisher allerdings fehlt): „To me an ethnologist who speaks of an Aryan race, Aryan 
blood, Aryan eyes and hair, is as great a sinner as a linguist who speaks of a doli- 
chocephalic dictionary or brachycephalic grammar“.53 

Ungeachtet dieser und anderer Kritik an der unzulässigen, ja absurden Vermi-
schung von linguistischen und ethnisch-rassischen Begriffen wie „semitische“ oder 
„arische“ Rasse haben derartige Bezeichnungen – mit verhängnisvollen Folgen – 
weite Verbreitung gefunden und z. T. verheerende politische Wirkungen gehabt. 
Dies gilt auch, wie bereits oben erwähnt, für die Regionen des Nahen und Mittle-
ren Ostens. Was speziell den Arier-Mythos und ähnliche Rasseideen sowie deren 
Instrumentalisierung angeht, so haben sie sich auch auf dem Indischen Subkonti-
nent (der vermeintlichen Urheimat der Arier) bemerkbar gemacht. Darauf können 
wir hier nicht eingehen.54 

Im Falle Irans haben Ergebnisse archäologischer und sprachwissenschaftlicher 
Forschung dazu beigetragen, dass dem arischen Element auf dem Wege der mythi-
schen Überhöhung und Popularisierung eine besondere Rolle in der Konstruktion 
eines „modernen“ Nationalismus zugewiesen werden konnte: Was immer die Be-
zeichnung āryā in den Inschriften der Herrscher Dareios und Xerxes und in ande-
ren Quellen bedeutet haben mag55 – in erheblichen Teilen der persisch-nationa- 
listisch gesinnten, gebildeten Bevölkerung Irans verbreitete sich die Vorstellung, dass 
die Perser (wie übrigens auch die Afghanen, Kurden und andere iranische Völker) 
Arier seien. Bezeichnungen wie Āryānā (angeblich ein alter Name für Afghanistan) 
fanden als Bezeichnung für Zeitschriften, Fluglinien, Hotels und andere moderne 
Einrichtungen Verbreitung. Es wurde mehr und mehr betont, dass der alte Name 
„Irān“ (Mittelpersisch „Ērān“) ursprünglich die Bedeutung „(Land der) Arier“ habe. 

53  Beide Zitate bei Hutton, Race and the Third Reich, 89, auf Grund der 2. Auflage (1912) von 
Friedrich Max Müllers Biographies of Words and the Home of the Aryas, 90, 120. 

54  Dazu Thomas R. Trautmann, Aryans and British India, Berkeley/Cal. 1997, und Thomas R. 
Trautmann (Hg.), The Aryan Debate: debates in Indian history and society, New Delhi u. a. 
2005. Zur politischen Instrumentalisierung rassistischer Ideen im 20. Jahrhundert siehe Pe-
ter Robb (Hg.), The Concept of Race in South Asia, New Delhi 1995. Zur Zurückhaltung hindu-
nationalistischer Autoren gegenüber der vornehmlich biologisch orientierten Rassentheorie 
besonders des deutschen Nationalsozialismus s. Tobias Delfs, Hindu-Nationalismus und euro-
päischer Faschismus, Berlin 2008, 106-109. 

55  Siehe dazu Bailey, „Arya“, 681a. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 287 

Im Jahre 1935 verfügte Reza Schah (angeblich auf Anregung einiger in Berlin sta- 
tionierter iranischer Diplomaten), dass die Bezeichnung „Persien“ in allen offiziel-
len Verlautbarungen und im diplomatischen Verkehr mit dem Ausland durch 
„Iran“ ersetzt werden solle.56 Sein Sohn, Muhammad Reza Pahlavi, legte sich in 
den 1960er Jahren den Titel „Āryāmehr“ („Sonne <oder: Licht> der Arier“) zu.57 

Schon von den 1920er Jahren an wurden in iranischen Schulbüchern Rasse-
Stereotypen als wissenschaftliche Fakten eingeführt, wobei die Iraner – unzweifel-
haft Angehörige der „weißen Rasse“ – als Teil der in zivilisatorischer Hinsicht 
weltweit überlegenen Völkerfamilie erscheinen. Allerdings konnte es geschehen, 
dass in einzelnen Unterrichtswerken jener Zeit Arier und Semiten gleichermaßen 
als Angehörige der weißen Rasse bezeichnet und in diesem Sinne als gleichrangig 
behandelt wurden.58 

Es liegt nahe zu fragen, welche Wirkungen rassenideologische Ansichten, die im 
deutschen Nationalsozialismus verbreitet waren, eventuell auch in Iran gehabt ha-
ben. Man kann davon ausgehen, dass sie zu finden sind, doch bedarf es dazu in-
tensiver Untersuchungen. Die Tatsache etwa, dass es eine paniranische politische 
Strömung gab und gibt, die sich Ḫāk wa ḫūn (also „Boden und Blut“) nennt, ist für 
sich genommen noch nicht sehr aussagefähig.59 

Die bereits unter Reza Khan (seit seiner Machtergreifung 1925 „Reza Schah“) 
begonnene Politik, eine gemeinsame arische Vergangenheit für die Angehörigen 
(mehr oder weniger) aller Völkerschaften Irans zu konstruieren und damit ein ho-
mogenes Staatsvolk zu schaffen („ein Land, eine Sprache, eine Nation“) musste bei 
den nichtiranischen Minderheiten des Landes auf Widerstand stoßen. Sie ist letzt-
lich auch nicht in dem Maße erfolgreich gewesen, wie der Schah und seine intel-
lektuellen Unterstützer es erhofft hatten. Immerhin machte sie es der deutschen 
Regierung möglich, durch Reichswirtschaftsminister Hjalmar Schacht bei dessen 
Besuch im November 1936 in Teheran erklären zu lassen, dass Iraner in Deutsch-
land nicht von den Nürnberger Rassengesetzen betroffen seien. Vermutlich reagier-

                                                                                          
56  Encyclopaedia Iranica, vol. 10, New York 2001, Art. “Germany”, 512, und vol. 13, New York 

2006, 204 und 272. Zum historischen Hintergrund des Begriffs und kritisch zu seiner na-
tionalistisch motivierten Verengung siehe Bert Fragner, „Historische Wurzeln neuzeitlicher 
iranischer Identität: zur Geschichte des politischen Begriffs „Iran“ im späten Mittelalter 
und in der Neuzeit“, in: Maria Macuch u. a. (Hg.), Studia semitica necnon iranica, Rudolpho 
Macuch (...) dedicata, Wiesbaden 1989, 79-100. 

57  Manche Gegner des Revolutionsregimes bezeichneten später Khomeini in Anspielung auf 
jenen Titel des Schahs als „Āyatollāh ʿArabmehr“ (mündliche Mitteilung eines iranischen 
Zeitzeugen). 

58  Firoozeh Kashani-Sabet, Frontier Fictions. Shaping the Iranian Nation, 1804-1946, Princeton 
1999, 198-199, 202. 

59  Zeitweilig war dies nur der Name einer paniranistischen Bewegung und der Titel ihres 
Presseorgans (das 1970 geschlossen wurde). In den Jahren 1963-1975 fungierte Ḫāk wa Ḫūn 
in einer Art Alibi-Funktion als “Partei”, siehe Mansoor Moaddel, Class, Politics, and Ideology 
in the Iranian Revolution, New York 1993, 60, vgl. David Menashri, Iran. A Decade of War and 
Revolution, New York, 1990, 31. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WERNER ENDE 288 

te Schacht damit auch auf in Iran kursierende Nachrichten darüber, dass in 
Deutschland einige Iraner (z. B. Studenten) von SA-Leuten wegen ihres „semiti-
schen“ Aussehens angegriffen worden waren. Während die damalige deutsche Pro-
paganda Irans „arischen“ Ursprung betonte, wurde intern über die angebliche ge-
meinsame Abstammung gespottet. Auch wurden von deutscher Seite anscheinend 
keine ernsthaften Anstrengungen unternommen, den Schah zur Annahme der na-
tionalsozialistischen Ideologie oder zur Einführung entsprechender Rassegesetze 
zu bewegen.60 

Was die jüdische Minderheit Irans angeht, so hat es den Anschein, dass es in ih-
ren Reihen Bestrebungen gegeben hat, für sich eine arische Herkunft in Anspruch 
zu nehmen. Nicht unähnlich den Thesen Aḥmad Sūsas über den arabischen Ur-
sprung irakischer Juden (siehe oben) wurde behauptet, die alt eingesessenen Juden 
des Landes seien ein rein iranischer Volksstamm und hätten sich nicht mit jenen 
„semitischen“ Juden vermischt, die im Laufe der Geschichte von außen her nach 
Iran gekommen sein mögen. Diese Version hat während des 2. Weltkrieges dazu 
beigetragen, dass schweizerische und deutsche Diplomaten einige wenige, in Frank-
reich oder anderswo in Westeuropa lebende jüdische Iraner vor Diskriminierungen 
und Schlimmerem schützen konnten.61 

Der aus dem iranischen Aserbaidschan stammende Autor Alireza Asgharzadeh 
hat in einem faktenreichen, wenn auch in Teilen allzu polemischen Buch den kul-
turellen und politischen Rassismus der Pahlavizeit (und ihre, wie er meint, in der 
Islamischen Republik partiell zu beobachtende Fortsetzung) heftig angegriffen.62 In 
der Tat berichten westliche Landeskenner, dass auch in der Generation der Revolu-
tionsanhänger von 1978/79 bzw. unter deren Söhnen und Töchtern gewisse ethni-
sche Klischees bis hin zu Versatzstücken des Arier-Mythos vertreten wurden und 
werden – nicht zuletzt im Hinblick auf antiarabische Ressentiments einerseits und 
Interesse für iranische, z. T. islamfeindliche „Ketzer“ des 9. Jahrhunderts n. Chr. 
wie Bābak, die in den 1930er Jahren und danach zu Helden literarischer Werke 
gemacht worden waren, andererseits.63 

60  Yair P. Hirschfeld, Deutschland und Iran im Spielfeld der Mächte. Internationale Beziehungen un-
ter Reza Schah, 1921-1941, Düsseldorf 1980, 305. – Schachts Erklärung von 1936 wird er-
wähnt in dem Art. „Iran“ in: EI2 IV (1978), 40. 

61  Zu den Interventionen einiger schweizerischer Diplomaten sowie des ehemaligen deut-
schen Gesandten in Teheran (1922-1931), Friedrich Werner Graf von der Schulenburg, hin-
sichtlich der iranischen Juden siehe Ahmad Mahrad (Hg.), Hannoversche Studien über den 
Mittleren Osten, Bd. 27, Hannover 1999. Zum relativen Wandel der iranischen Judenpolitik 
nach dem Sturz Reza Schahs (1941) siehe Henner Fürtig, „Iran“, in: Wolfgang Benz (Hg.), 
Judenfeindschaft in Geschichte und Gegenwart, München 2008, 154-160, dort 155-157. 

62  Alireza Asgharzadeh, Iran and the Challenge of Diversity. Islamic Fundamentalism, Aryanist Rac- 
ism, and Democratic Struggles, New York 2007, bes. “Preface” (IX-XIV) und 85-117. 

63  Siehe dazu Werner Ende, „Wer ist ein Glaubensheld, wer ist ein Ketzer?“, Die Welt des Is-
lams, 23-24 (1984), 75-76. Zu Vorläufern und Fortsetzern dieser Tendenz siehe Mangol Ba-
yat-Philipp, “A Phoenix Too Frequent: the Concept of Historical Continuity in Modern 
Iranian Thought”, Asian and African Studies, 12 (1978), 203-220, bes. 206-211. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WAHN UND WISSENSCHAFT 289 

Es scheint, dass gerade in der stärker werdenden Opposition gegen die Herr-
schaft des schiitischen Klerus und seiner Anhänger gewisse Vorstellungen der alten 
iranischen Šuʿūbīya, vermischt mit „modernen“ rassistischen Gedanken, einigen 
Anklang finden. Das ist vielleicht nicht verwunderlich, eröffnet aber im Hinblick 
auf die Zukunft des Vielvölkerstaates Iran und seine Außenbeziehungen eine eher 
bedrohliche Perspektive. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265 - am 22.01.2026, 04:14:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-265
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

