
 

5. Die affirmative Wendung der heideggerschen 

Subjektkritik bei Jacques Derrida 

 
 
 

Jacques Derrida wurde und wird nicht selten die Verabschiedung des Subjektbe-
griffs unterstellt.1 Der wesentliche Vorwurf besagt, dass Derridas Fokussierung auf 
die strukturelle Kraft einer grundlegenden Differenz keinen Raum mehr für die mit 
Subjektivität verbundenen Dimensionen der Handlungsfähigkeit, Verantwortung 
und des Selbstverständnisses lässt. In der Tat ist es auf den ersten Blick nicht ein-
fach, in Derridas Texten ein affirmatives Verständnis von Subjektivität offen zu le-
gen. Dennoch möchte ich in diesem Kapitel die These verteidigen, dass in Derridas 
frühen Schriften vielfältige Untersuchungen zur Konstitution heteronomer Subjek-
tivität aufzuspüren sind. Diese Analysen widmen sich nicht nur den alteritären Ent-
zugsmomenten von Subjektivität, die Derrida als Spiel der Différance begreift, son-
dern versuchen sich auch an einer Neubestimmung des handlungsfähigen Subjekts. 
Aus diesem Grund ist die Dekonstruktion Derridas, die stets von einer Nähe zum 
Denken Levinas’ getragen ist, Teil einer affirmativen Wendung der heideggerschen 
Subjektkritik. Die Bewegung der Différance transformiert die Figur des Ab-grunds 
auf eine strukturelle Ebene, unterläuft zugleich die ontisch-ontologische Differenz 
und führt vor, wie sich Subjektivität mit dieser Geste als heteronom auslegen lässt.  

Derridas Philosophie in den 60er und 70er Jahren kann in einem bestimmten 
Sinne als „umfassend“ bezeichnet werden. Damit soll nicht behauptet werden, dass 
Derrida über ein begriffliches System verfügt, das jegliche Phänomene des philoso-

                                                             
1  In Deutschland hat leider vor allem die oberflächliche und von Missverständnissen 

durchzogene Rezeption von Jürgen Habermas in Der philosophische Diskurs der Moder-

ne (1985: 191-218) der Ablehnung Derridas Vorschub geleistet. Laut Benoit Peeters führ-

te erst die politisch motivierte „Versöhnung“ zwischen Derrida und Habermas Ende der 

90er Jahre zu einer differenzierteren Lektüre und einer wohlwollenderen Auseinanderset-

zung mit den Schriften Derridas: „Eines ist sicher: Dass er [Derrida] wieder mit Haber-

mas Verbindung aufnahm, erlaubte es Derrida, in Deutschland rasch wieder eine Position 

zu gewinnen, die er verloren hatte.“ (Peeters 2013: 713) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

phischen Denkens in einen kohärenten Zusammenhang überführt; vielmehr muss 
die Dekonstruktion als eine radikale Kritik und Neuausrichtung des Denkens ver-
standen werden. Den Anspruch einer umfassenden Transformation der Philosophie 
teilt Derrida mit Heidegger und Levinas. Bei allen drei Autoren kann der Versuch 
eines Bruchs mit der Tradition der Philosophie diagnostiziert werden, denn sie alle 
wenden sich in ihren Texten dem paradoxen Unternehmen zu, ein in der Geschichte 
Ungesagtes zur Sprache zu bringen. Zweifellos ist Heidegger derjenige Denker, der 
sich am entschiedensten an einer neuen Sprache erprobt, doch sowohl Levinas als 
auch Derrida folgen Heidegger in dem Bemühen, bestimmte philosophische Fragen 
auf eine radikal neue Weise zu stellen. Derridas Beteuerungen, die Dekonstruktion 
vollziehe keinen Bruch mit der Metaphysik, sondern bleibe vielmehr immer an de-
ren Sprache und Bewegung gebunden, dürfen dabei nicht über die Originalität sei-
ner Philosophie hinwegtäuschen. Die Dekonstruktion richtet das Denken gerade 
deshalb neu aus, weil sie sich nicht einfach von der Metaphysik abkehrt, sondern 
weil sie den Anspruch erhebt, die Metaphysik bis an ihr Äußerstes herauszufordern. 
Das ist der Impuls, von dem Derridas frühe Schriften getragen sind.2 

Das Wort déconstruction entsteht bekanntlich beim Versuch Derridas, den Ter-
minus Destruktion ins Französische zu übersetzen.3 Derridas Dekonstruktion wie-
derholt die Bewegungen der Metaphysik und umkreist so ihre blinden Flecken, ihr 
Ungesagtes. Sie nimmt die Tradition der Philosophie ernst, indem sie diese an ihren 
eigenen Ansprüchen misst und aufzeigt, von welchen Widersprüchen sie begleitet 
wird. Die Kritik an Metaphysik und Subjektphilosophie mündet für Derrida aber 
nicht in eine Überwindung der Tradition und in ein Denken des Ereignisses als 
                                                             
2  Die Spätschriften (ab ca. 1985) zeichnen sich hingegen nicht selten durch eine Unent-

schiedenheit bezüglich der Frage aus, ob der Begriff des Subjekts eine wichtige Rolle in 

der Dekonstruktion spielen soll oder durch Heideggers Daseinsanalyse nicht so nachhal-

tig erschüttert wurde, dass ihm kein Platz mehr zugewiesen werden kann. Diese Unent-

schlossenheit kommt in einem Interview mit Jean-Luc Nancy mit dem Titel ,Man muss 

wohl essen‘ oder die Berechnung des Subjekts (1989) sehr nachdrücklich zur Geltung. 

3  In einem Interview aus dem Jahre 1985 stellt Derrida die Bezüge zu Heideggers Termini 

des Abbaus und der Destruktion heraus und expliziert, inwiefern diese den Weg zur De-

konstruktion ebnen: „The word ‚deconstruction‘ itself has a whole genealogy. It’s an old 

French word which had fallen out of use, that I used for the first time, so to speak, in this 

particular sense. But I did so with the sense that I was translating and deforming a word 

of Freud’s and a word of Heidegger’s. In Heidegger the word is ,Abbau‘, as well as 

,Destruktion‘. But deconstruction is neither Heidegger’s Abbau nor Destruktion, although 

it is related, naturally. So already ‚the first use‘ of the word deconstruction was a sort of 

deforming translation in which the schema of an original requiring a supplement and so 

forth, was made to point back towards Abbau and Destruktion.“ (1985: 22f.) Bernasconi 

(2003) behauptet, dass Derrida diese Übersetzung im Jahre 1967 durchgeführt hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 153 

 

Neuanfang, wie es an bestimmten Stellen in Heideggers Spätphilosophie der Fall 
ist. Die Dekonstruktion tastet sich wesentlich subtiler voran: Subjektkritik muss ih-
ren Ausgang von der Sprache der Metaphysik nehmen, indem sie sich den Sinngeh-
alt metaphysischer Begriffe aneignet, mit ihm spielt und ihn schließlich in einen 
neuen Kontext einschreibt. Die Dekonstruktion ist der Name – soweit hier das me-
taphysische Phänomen der Benennung noch sinnvoll ist –, den Derrida einem sol-
chen Denken gibt. 

In diesem Kapitel werde ich zunächst nachzeichnen, wie Derrida die auf einem 
„Phonozentrismus“ und einem „Logozentrismus“ gründende metaphysische Logik 
der Subjektphilosophie aufschließt. Während der Phonozentrismus die dreidimensi-
onale Temporalität auf die Gegenwart reduziert, indem er der Stimme einen Primat 
vor der Schrift einräumt, geht es dem logozentristischen Diskurs um die Fundierung 
reiner, gegenüber dem Außen verschlossener Identität und den Ausschluss von 
Nicht-Identität. Die subjektphilosophische Pointe dieser beiden Grundlegungsdis-
kurse lautet, dass die Idee des autonomen Subjekts wesentlich an das Sich-
Vernehmen in der Gegenwart (Phonologismus) und an die Konstruktion eines rei-
nen und geschlossenen Bedeutungsgehalts (Logozentrismus) geknüpft ist. 

Derridas Bestreben ist es, die Geschlossenheit der philosophischen Tradition 
und das hiermit verbundene Verständnis autonomer Subjektivität auf eine alteritäre 
Struktur hin zu öffnen. Die Freilegung von Alterität teilt Derrida folglich mit Le-
vinas. Der wesentliche Unterschied zwischen den beiden Denkern liegt jedoch in 
der Frage, worin das ab-gründige Entzugsmoment beruht, das Subjektivität konsti-
tuiert. Während für Levinas die Berührung und Ansprache des Anderen das hand-
lungsfähige und verantwortliche Subjekt einsetzen und die Frage des Subjekts somit 
eine Frage der Ethik ist, geht es Derrida um die Aufdeckung einer nicht-identischen 
Struktur, die jede Sinngebung – und somit auch den Prozess der Subjektivierung – 
instanziiert. Das alteritäre Entzugsmoment nennt Derrida „Différance“. Nachdem 
ich herausgearbeitet habe, wie sich die Différance als Entzugs- und Bezugsmoment 
interpretieren lässt, gilt es den Konstitutionsprozess von Subjektivität zu untersu-
chen. Derridas These ist, dass Subjektivität im Zuge einer doppelten Bewegung der 
Festigung und Durchkreuzung von Identität durch ihr konstitutives – entziehendes 
wie beziehendes – Außen eingesetzt wird. Subjekte sind handlungsfähig, weil sie 
der Kraft der Différance, dem Prozess des Scheiterns vollständiger Identifizierung, 
ausgesetzt sind. 

Mit dem Projekt, Subjektivität als durch Alterität – und das heißt konkret: durch 
eine ab-gründige Nicht-Identität – konstituiert zu verstehen, gelingt es Derrida, das 
heideggersche Denken an einer entscheidenden Stelle zu unterbrechen und die Be-
wegung der Subjektivierung in einer noch größeren Schärfe zu untersuchen, als es 
bei Levinas der Fall ist. Eine Schwachstelle der derridaschen Dekonstruktion, die 
sich vor allem am Phänomen der Spur aufweisen lässt, liegt jedoch in dem Primat 
der Struktur. Ich werde argumentieren, dass die Différance zwar die ontisch-ontolo-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

gische Differenz noch einmal unterläuft, heteronome Subjektivität jedoch nicht in 
aller Konsequenz gedacht werden kann, weil die Berührung des Anderen und somit 
die ethische Einsetzung des Subjekts der strukturellen Kraft der Différance unterge-
ordnet wird. Derrida wagt es nicht, die levinassche Kritik und Wendung der ontolo-
gischen Analysen Heideggers bis zum Äußersten mitzugehen. Dieses Vorgehen – 
so wird sich am Ende des Kapitels ergeben – ist auch einer bestimmten Vorsicht ge-
schuldet, die zugleich ein Vorteil und ein Nachteil der Dekonstruktion ist. 

 
 

5.1 PHONOZENTRISMUS UND LOGOZENTRISMUS 
 
In diesem ersten Unterkapitel soll es zunächst um Derridas Auseinandersetzung mit 
der Tradition der Subjektphilosophie gehen. Das umfassende Unternehmen Derri-
das kann als Dekonstruktion von Totalität ausgelegt werden. Totalitär ist eine jede 
Philosophie, die Alterität nicht zu denken vermag. In diesem Punkt stimmen die 
Dekonstruktion Levinas’ und diejenige Derridas überein. Doch in der Frage, wie 
Alterität konkret zu denken ist und inwiefern sie bei der Konstitution von Subjekti-
vität eine Rolle spielt, gehen die Wege der beiden auseinander. Das folgende Zitat 
aus der Grammatologie soll zunächst verdeutlichen, was Derrida genau unter Tota-
lität versteht und was das Ziel der Dekonstruktion ist: 
 

„Unsere Beweisführung wäre etwa folgende: dieser und einige weitere Indices […] geben uns 

bereits das sichere Mittel an die Hand, die Dekonstruktion der größten Totalität – den Begriff 

der episteme und die logozentrische Metaphysik – in Angriff zu nehmen. In ihr sind, ohne 

dass die radikale Frage nach der Schrift je gestellt worden wäre, alle abendländischen Metho-

den der Analyse, der Auslegung, der Lektüre und der Interpretation entstanden.“ (G: 81) 

 
Die Arbeit der Dekonstruktion richtet sich gegen die totalitäre begriffliche Ordnung 
der abendländischen Metaphysik und gegen den Ausschluss von Alterität. Die Me-
taphysik unterdrückt die Schrift und zentriert sich um die Begriffe der Episteme4, 
d.h. des Wissens, und der Vernunft. Ihre Hegemonie gilt es herauszufordern. Derri-
das Verständnis von Totalität stellt eine Verschiebung und Erweiterung der Einsich-
ten Levinas’ dar. Während für Levinas der Ausschluss von Alterität auf der Reduk-
tion des Anderen auf den Selben gründet und daher ein ethisches Problem ist, 
interpretiert Derrida das Problem der Totalität als ein strukturelles, das wesentlich 

                                                             
4  Im Gegensatz zu Derrida löst Foucault den Begriff der Episteme aus seinem traditionel-

len philosophischen Kontext und führt ihn im Sinne eines Rasters, das die Beziehungen 

innerhalb der Wissenschaften festlegt, in seine archäologischen Untersuchungen ein (vgl. 

Kap. 6.1.1 und 6.1.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 155 

 

auf der Unterdrückung der Schrift durch die (gesprochene) Sprache basiert. In den 
folgenden Abschnitten gilt es deshalb herauszuarbeiten, wie sich der Begriff des 
Subjekts innerhalb der Hierarchie zwischen Sprache und Schrift verorten lässt. Um 
ein Verständnis heteronomer Subjektivität freizulegen, muss gezeigt werden, wie 
sich das Subjekt aus der strukturellen Logik einer Tradition lösen lässt, die sich um 
die Präsenz der Sprache und die Konstruktion reiner Signifikation dreht. Subjektkri-
tik ist somit für Derrida zunächst Kritik der Sprache. 
 
5.1.1 Die Schließung der Metaphysik und die Funktion der Sprache 
 
Indem Derrida Totalität als Schließung [clôture] der Metaphysik versteht, setzt er 
den Rahmen für eine philosophische Auseinandersetzung, die sich der sinngeben-
den Ordnung der Metaphysik widmet.5 Levinas’ Kritik an Heidegger war es, dass 
dieser den totalitären Charakter der Metaphysik (das heißt bei Levinas: der Ontolo-
gie) innerhalb seiner Subjektkritik nicht zur Sprache gebracht, gar gefestigt hat (vgl. 
Kap. 4.1.1). Mit der Seinsfrage hält Heidegger an der Suche nach einer einheitli-
chen Formation der Sinngebung fest. Dennoch ist die heideggersche Destruktion 
eine wichtige Vorstufe einer „Aufschließung“6 der Metaphysik und einer Neube-
stimmung von Subjektivität. Für Derrida muss eine Öffnung der Metaphysik in 
Hinblick auf ihr ausgeschlossenes Anderes bei Heideggers Explikation von Tempo-
ralität beginnen.7 Sie muss zunächst eine Kritik der Präsenz leisten, indem sie die 
Reduktion der dreidimensionalen Temporalität auf die Gegenwart problematisiert: 

 

„Man kann eine solche Schließung nur dadurch entgrenzen, dass man heute jenen Wert von 

Gegenwart erschüttert, den Heidegger als onto-theologische Bestimmung des Seins aufge-

zeigt hat, und um solcherart durch seine Infragestellung, deren Status vollkommen einmalig 

                                                             
5  Die Rede von der „Schließung der Metaphysik“ taucht bereits in einem der frühesten 

Texte Derridas über Husserl auf (vgl. PS). 

6  Der Derrida-Schüler Jean-Luc Nancy (2008: 14-17) hat in den letzten Jahren dem Projekt 

einer „Aufschließung“ der Metaphysik (déclosion) einen wesentlichen Platz eingeräumt. 

Das französische Wort ist Titel seines Bandes La Déclosion, deren deutsche Ausgabe den 

Untertitel des Originals – Dekonstruktion des Christentums – trägt. 

7  Critchley (2007: 76-88) begründet an dieser Stelle überzeugend, dass Derridas Rede von 

der Schließung der Metaphysik nicht in Opposition zu derjenigen Heideggers vom Ende 

der Philosophie steht, sondern vielmehr als Korrektiv wirkt. Demnach hat sich für Derri-

da die Metaphysik genauso wenig vollständig geschlossen, wie für Heidegger die traditi-

onelle Philosophie an ihr Ende gekommen ist. Die Möglichkeit der Überwindung bzw. 

Überschreitung wird jedoch beim späten Heidegger – im Gegensatz zu Derrida – stärker 

an einen Bruch mit der Philosophie gebunden (vgl. auch Kap. 5.4.1 und 5.4.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

sein muss, jenen Wert von Gegenwart zu erschüttern, nehmen wir das absolute Privileg ins 

Verhör, das die Gegenwart in jener Form oder jener Epoche überhaupt genießt, die das Be-

wusstsein als Meinen in der Selbst-Gegenwart ist.“ (1968a: 45f.) 

 
Derrida versteht unter einer Schließung die Fixierung eines Innen, also die Kon-
struktion einer reinen und stabilen Identität, die sich aus dem Ausschluss von Al-
terität als verunreinigendes Außen nährt. Die Erschütterung des Denkens der Prä-
senz vollzieht sich bei Derrida im Gegensatz zu Heidegger jedoch nicht über die 
Ebene der Ontologie und über die Freilegung einer ursprünglichen Erfahrung, die in 
der Geschichte der abendländischen Philosophie (vermeintlich) verloren gegangen 
ist. Eine Kritik der Gegenwart ist vielmehr an eine Kritik der die Schrift ausschlie-
ßenden Sprache gebunden. Der Sprache kommt innerhalb der Metaphysik eine be-
sondere Funktion bei der Ausrichtung der Beziehung zwischen dem Subjekt und 
der Welt zu. Sie ist das entscheidende Instrument, das Präsenz konserviert und so-
mit die Schließung der Metaphysik garantiert. Die Sprache – oder besser: die 
Stimme – ist das wesentliche Phänomen, an dem sich die Fundierung der Präsenz 
diagnostizieren lässt. Die Metaphysik bindet nach Derrida die Begründung des sich 
präsenten – und damit transparenten – Subjekts an die Stimme, indem sie Präsenz 
als das Sich-im-Sprechen-Vernehmen des Subjekts versteht. Der Stimme kommt 
hier eine zentrale Bedeutung zu, da sie sich unmittelbar vergegenwärtigt. Sie besitzt 
– scheinbar – keine temporale Dimension, weil sie nur in dem Moment zu verneh-
men ist, in dem sie erklingt. Die Schließung der Metaphysik und die Substanziali-
sierung des Subjekts vollziehen sich über ein Vergessen des zeitlichen Charakters 
der Stimme. Die Geschichte der abendländischen Philosophie ist nach Derrida in 
entscheidender Hinsicht von diesem Verständnis der Stimme geprägt.8 

Derridas frühen, im Klima des Strukturalismus entstandenen Arbeiten gelingt 
es, die Subjektkritik Heideggers zu verfeinern, indem die Seinsgeschichte auf die 
Ebene einer strukturell-praktischen Historie der Beziehung zwischen Sprache und 
Schrift überführt wird. Die Festigung von Präsenz, d.h. die Reduktion der dreidi-
mensionalen Temporalität auf die Gegenwart, die ja laut Heidegger die wesentliche 
metaphysische Begründungsgeste ist, wird bei Derrida innerhalb einer Hierarchisie-
rung von Sprache und Schrift aufgespürt. Die sich hier herausbildende Asymmetrie 
ist nicht bloß ein theoretisches Phänomen, das für Linguisten und Literaturwissen-
schaftler von Interesse ist, sondern strukturiert die Erfahrung von Subjekten und be-
sitzt somit eine praktische Implikation. Aus diesem Grund ist es zu kurz gegriffen, 
Derrida vorzuwerfen, seine Sprachkritik habe lediglich literaturwissenschaftliche, 

                                                             
8  Vgl. SP: 102: „Dass die Geschichte der Idealisierung, das heißt die ‚Geschichte des Geis-

tes‘ oder die Geschichte schlechthin, von der Geschichte der phoné nicht getrennt werden 

kann, dies gibt letzterer ihre ganze rätselhafte Macht zurück.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 157 

 

aber keine philosophischen Konsequenzen.9 Das Projekt der Dekonstruktion zielt 
auf die Destabilisierung hegemonialer Sinnformationen und auf die Erschließung 
anderer Möglichkeiten von Erfahrung.10 

 
5.1.2 Das Problem des Phonozentrismus 
 
Derridas dekonstruktive Subjektkritik wendet sich zunächst einer Problematisierung 
der Hierarchie zwischen Sprache und Schrift zu, die in eine Kritik des sich selbst 
transparenten Subjekts mündet. Der Name des Phonozentrismus richtet sich auf die 
Interpretation der Sprache als einer in der Gegenwart vorkommenden Substanz. 
Derridas Dekonstruktion des Phonozentrismus nimmt ihren Ausgang von der Kritik 
der Präsenz, die Heidegger innerhalb der Geschichte der Philosophie in verschiede-
nen Spielformen aufzuspüren vermochte: 

 

„Man ahnt bereits, dass der Phonozentrismus mit der historischen Sinn-Bestimmung des 

Seins überhaupt als Präsenz verschmilzt, im Verein mit all den Unterbestimmungen, die von 

dieser allgemeinen Form abhängen und darin ihr System und ihren historischen Zusammen-

hang organisieren (Präsenz des betrachteten Dinges als eidos, Präsenz als Substanz/

Essenz/Existenz [ousia], Präsenz als Punkt [stigme] des Jetzt oder des Augenblicks 

[nun], Selbstpräsenz des cogito, Bewusstsein, Subjektivität, gemeinsame Präsenz von und mit 

dem anderen, Intersubjektivität als intentionales Phänomen des Ego usw.).“ (G: 26; eckige 

Klammern im Original) 

 
Die hier umrissene Kritik richtet sich gegen den identifizierenden und selbstbe-
gründenden Charakter der Sprache. Gemäß der Logik des Phonozentrismus ist 
Sprache wesentlich dadurch ausgezeichnet, dass sie Phänomene als Gegenstände 
klassifiziert. Die Sprache verwandelt Singularitäten in „Vorhandenes“, das sich an-
eignen und aufgrund seines Objektstatus untersuchen lässt. Die Begründung des 
neuzeitlichen Subjekts als sich selbst bestimmender Akteur wird durch die objekti-
vierende Funktion der Sprache befeuert. Das Bild von der Sprache, das der Phono-
zentrismus zeichnet, ermöglicht es, Subjekte als sich selbst präsente Akteure zu 
interpretieren. Die Reduktion der Temporalität auf die Gegenwart, die ein 
notwendiger Schritt zur Objektivierung des Subjekts ist, basiert auf der Auslegung 

                                                             
9  So lautet ein weitverbreitetes Vorurteil, dass vor allem aus der analytischen Philosophie 

stammt. Vgl. zur Feindseligkeit, die Derrida aus dem angelsächsischen Lager entgegen-

schlug, und die in der vehementen Opposition gegen die Verleihung der Ehrendoktor-

würde der Universität Cambridge ihren Siedepunkt erreichte, Peeters (2013: 637-639). 

10  Vgl. hierzu auch Kap. 5.4, in dem ich die Operation der Dekonstruktion als eine Form der 

Kritik interpretieren werde. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

der Stimme als nicht-temporales und nicht-räumliches Phänomen. Eine philosophi-
sche Theorie, die sich von dieser Vorstellung leiten lässt, ist nach Derrida „phono-
zentristisch“. Die Evidenz dieser These soll im Folgenden kurz dargelegt werden. 

Der Primat der Sprache wird in der Geschichte der Philosophie mit dem 
(scheinbaren) Vorteil einer Unmittelbarkeit der sprachlichen Laute gegenüber den 
Zeichen der Schrift begründet. Die Seinsgeschichte Heideggers, die sich den ver-
schiedenen Epochen des Vergessens der ontisch-ontologischen Differenz widmet, 
wird bei Derrida zur Geschichte einer Disqualifizierung der Schrift. Seine originelle 
These ist, dass sich der Beginn der Abwertung der Schrift zur selben Zeit wie die 
Entstehung der Metaphysik bei Platon diagnostizieren lässt.11 Ihren Höhepunkt er-
reicht erstere im 18. Jahrhundert und damit zu der Zeit, in der auch der Versuch der 
Fundierung des autonomen Subjekts seine umfassendste philosophische Ausarbei-
tung erfährt. Rousseau ist für Derrida derjenige Autor, der die angebliche Bedro-
hung der Sprache durch die Schrift am eindringlichsten und klarsten zum Ausdruck 
bringt. In Rousseaus Philosophie verbindet sich der Ausschluss der Schrift, wie er 
in den Dialogen Platons gerechtfertigt wird, mit der Selbst-Präsenz des Cogito bei 
Descartes: „Rousseau wiederholt den platonischen Gestus; doch bezieht er sich da-
bei auf ein anderes Modell der Präsenz: auf die Selbstpräsenz im Gefühl, im sinnli-
chen cogito, in das sich gleichzeitig das göttliche Gesetz eingeschrieben findet.“ (G: 
33)12 Gemäß Derridas im zweiten Teil der Grammatologie entfalteten Rousseau-
Lektüre ist Sprache das Natürliche und Unmittelbare, das durch die Künstlichkeit 
und Abbildhaftigkeit der Schrift bedroht wird. In dem Moment, in welchem die 
Schrift Sprache festhalten möchte, verliert der sprachliche Ausdruck seine Unmit-
telbarkeit, seine Präsenz. Die Sprache weicht von ihrer natürlichen Funktion, näm-
lich dem unmittelbaren Sprechen, ab. Diese Abweichung gilt es philosophisch zu 
bannen: Sie ist etwas Künstliches, das uns von unserem Wesen – und damit von un-
serer Subjektivität – entfremdet. Die Stimme verliert ihre Präsenz im Moment ihrer 
Abschrift, weil sie nun als Text in der Zukunft immer wieder rezipiert werden kann. 
Sie hat ihre Gegenwärtigkeit zugunsten einer Offenheit gegenüber der Zukunft ein-
                                                             
11  Vgl. 1971: 334: „Diese wesentliche Führungslosigkeit, die der Schrift als iterativer Struk-

tur anhaftet, da sie von jeder absoluten Verantwortung, von dem Bewusstsein als Autori-

tät in letzter Instanz abgeschnitten ist, verwaist und seit ihrer Geburt vom Beistand ihres 

Vaters getrennt, eben dies wird von Platon im Phaidros verurteilt.“  

12  Thomä (2002) versucht Rousseau gegen die Kritik Derridas zu verteidigen, indem er das 

„Gefühl der eigenen Existenz“ bei Rousseau als ein Phänomen begreift, das nicht im 

Denken der Präsenz gefangen ist. Dieses Gefühl präsentiert sich demnach nicht innerhalb 

eines mit sich selbst identischen Subjekts, sondern benennt ein Gefühl der Existenz; Sub-

jektivität wird damit bereits kontextualistisch begriffen. Was Thomä jedoch entgeht, ist 

die Tatsache, dass die Konstitution dieses Gefühls bei Rousseau gerade über den Aus-

schluss von Alterität vollzogen wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 159 

 

gebüßt. Das philosophische Unternehmen, das Rousseau propagiert, beruht nach 
Derrida darin, die Reinheit und Präsenz der Sprache zu verteidigen und die Schrift 
als Verrat an der Reinheit der Sprache in ihre Schranken zu weisen. Rousseau 
schreibt das hierarchische Verhältnis zwischen Sprache und Schrift folglich in einen 
umgreifenden sozialen Kontext ein. Die Abwertung der Schrift und der Vorrang der 
Sprache sind aus diesem Grund keine bloß linguistischen und literaturwissenschaft-
lichen Problematiken, sondern deuten auf die Fundierung des autonomen Subjekts 
hin, das an die Präsenz der Sprache als Sich-Vernehmen der Stimme gebunden ist. 
Die Selbsttransparenz des Subjekts wird mithilfe der Präsenz der Stimme begrün-
det. 

 
5.1.3 Das Problem des Logozentrismus 
 
Derridas Projekt in den 60er Jahren ist es zu illustrieren, dass die Zentrierung der 
Sprache und die Abwertung der Schrift Teil einer umfassenden Theorie der Bedeu-
tung sind. Die Metaphysik beruht auf der Herrschaft des Logos, d.h. der Subsumie-
rung von Sinn unter eine geschlossene Einheit. Bedeutung konstituiert sich, indem 
ein Begriff oder ein Phänomen gegenüber seinem heteronomen Außen abgeschlos-
sen wird und so die Identität mit sich selbst wahrt. Die Konstruktion einer unbe-
rührten Innerlichkeit ist nötig, damit von Bedeutung gesprochen werden kann. Den 
Terminus, den Derrida für einen Begriff oder ein Phänomen reserviert, das (schein-
bar) über eine reine Identität mit sich selbst verfügt, ist derjenige des transzendenta-
len Signifikats. Derrida knüpft hiermit an die Unterscheidung zwischen Signifikant 
und Signifikat an, die sich innerhalb der Semiologie Ferdinand de Saussures findet. 
Saussure unterscheidet bekanntlich zwischen dem Signifikanten als Träger einer 
Bedeutung (der Bezeichnung) und dem Signifikat als der Bedeutung (dem Bezeich-
neten) selbst.13 Ein „transzendentales Signifikat“ ist dann ein Zeichen, das seine 
Bedeutung nicht in Differenz zu anderen Signifikanten gewinnt, sondern aus sich 
selbst schöpft. Logozentristisches Denken basiert nach Derrida auf dem Rückgriff 
auf ein transzendentales Signifikat und der damit verbundenen Konstruktion einer 
Innerlichkeit, die sich gegenüber dem Eindringen eines Außen verschließt. 

Der Idealtyp des transzendentalen Signifikats ist der Begriff Gottes. Die Bedeu-
tung Gottes liegt in Gott selbst, sie konstituiert sich – gemäß der Logik des Logo-
zentrismus – nicht aufgrund einer Differenzierung zu anderen Begriffen. In Antike 
und Mittelalter ist Gott die Ursache der Sinngebung. In der Neuzeit hat sich die Fi-
gur des transzendentalen Signifikats verschoben: Das Subjekt tritt die Nachfolge 
Gottes an. Es übernimmt die Funktion des transzendentalen Signifikats, da die Be-

                                                             
13  Diese Unterscheidung findet sich vor allem in Saussures Werk Grundfragen der allge-

meinen Sprachwissenschaft (2001). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

deutung von Subjektivität nun im Wesen des Subjekts selbst verortet ist. Das Sub-
jekt ist autonom, da es von nichts außerhalb von ihm selbst abhängt und aus diesem 
Grund als Fundament des Wissens fungieren kann. Weil die Innerlichkeit des Sub-
jekts über die Präsenz der Stimme sichergestellt wird, ist die Reduktion der Sprache 
auf das Sich-Selbst-Vernehmen in der Stimme ein wichtiger philosophischer 
Schritt, um die Idee des autonomen Subjekts zu begründen. Die Stimme nimmt in-
nerhalb der theoriearchitektonischen Begründungsversuche den Status des trans-
zendentalen Signifikats ein: Ihr wird die Fähigkeit eines reinen Selbstvollzugs zu-
geschrieben, der auf nichts außerhalb von sich selbst verweist: „In nächster Nähe zu 
sich selbst vernimmt sich die Stimme […]: sie ist reine Selbstaffektion, die notwen-
digerweise die Form der Zeit annimmt, die sich außerhalb ihrer selbst, in der Welt 
oder in der ,Realität‘, keines zusätzlichen Signifikanten, keiner ihrer eigenen Spon-
taneität fremden Ausdruckssubstanz bedient.“ (G: 38) Im Moment der Aussprache 
eines Wortes erhellt sich in der Stimme die Bedeutung des Ausdrucks und erlischt 
in dem Moment, in welchem die Stimme nicht mehr anwesend ist. Die Gegenwart 
der Stimme manifestiert gemäß dieser Logik die Innerlichkeit des Subjekts und 
schließt das alteritäre Außen aus. Der Logozentrismus ordnet sich also in entschei-
dender Hinsicht um die Selbstgegenwärtigung des Subjekts an: Als Fundierungs-
diskurs benötigt er ein transzendentales Signifikat und findet es in der Stimme.14 

Innerhalb der Auseinandersetzung mit der Geschichte des abendländischen 
Denkens ist es Derridas wesentliches Verdienst zur Sprache gebracht zu haben, in-
wiefern Subjektkritik mit einer Problematisierung unserer Sinn gebenden Ordnung 
und unseres Verständnisses von Sprache verbunden ist. Diese Abarbeitung an der 
Historie geht in ihrer Präzision über die Subjektkritik Heideggers hinaus, weil sie 
nicht bloß die Kategorie des Subjekts als metaphysische Konstruktion zurückweist, 
sondern eine ganz bestimmte, historisch kontingente Auslegung von Subjektivität 
problematisiert. Es ist das Ineinander stürzen einer Vorstellung von Sinn, die sich 
auf die Reinheit der Bedeutung bezieht, und einer Konzeption von Sprache als Ver-
fügbarkeit, welches die Idee des autonomen Subjekts fundiert. Die Dekonstruktion 
Derridas versucht nun, die Schließung des metaphysischen Diskurses aufzubrechen 
und der Heteronomie zu ihrem Recht zu verhelfen. Sie spürt eine Andersheit inner-
halb des Diskurses der Autonomie auf, die ihre einheitliche Logik zersetzt. Der 
Struktur dieser Andersheit gibt Derrida den Namen „Différance“.  

 

                                                             
14  Aus diesem Grund wertet der Logozentrismus auch die Schrift ab: „Die Epoche des Lo-

gos erniedrigt also die Schrift, die als Vermittlung der Vermittlung und als Herausfallen 

aus der Innerlichkeit des Sinns gedacht wird.“ (G: 27) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 161 

 

5.2 DAS ALTERITÄRE ENTZUGSMOMENT VON 

SUBJEKTIVITÄT: DIE DIFFÉRANCE 
 
Die „Différance“ ist das wohl schillerndste Wort im gesamten Denken Derridas. 
Zugleich – und hierin besteht ihr erstes Paradox – fällt sie selbst nicht unter die Ka-
tegorie des philosophischen Begriffs. Jean-Luc Nancy deutet an, warum die Dif-
férance kein Begriff ist und wie sie ihre Sinn gebende Kraft entfaltet: „Die dif-

férance ist kein Begriff, weil sie nicht bedeutet, sondern ein Zeichen gibt und 
macht, weil sie wirkt, weil sie eine Gebärde ist oder vielmehr macht.“ (Nancy 2008: 
194) Die Différance ist ein Kräfteverhältnis und zeigt die Nicht-Identität eines Be-
griffs oder eines Phänomens mit sich selbst an. Ihre Facetten sind zahlreich und 
können an dieser Stelle nicht alle angesprochen werden. Schließt man an die vorhe-
rige Diskussion um das Verhältnis zwischen Sprache und Schrift an, so kann her-
vorgehoben werden, dass Derrida mit dem Wort „Différance“ zunächst die Eigen-
tümlichkeit der Schrift betonen möchte. Es gibt nämlich Wörter, deren Bedeutung 
sich schriftlich, aber nicht sprachlich darstellen lässt. Das „a“ der Différance kann 
im Sprechen nicht vernommen werden: In der gesprochenen Sprache kommt die 
Vertauschung von „e“ durch „a“ nicht zur Geltung.15 Als Kraft einer Verhinderung 
bedingt die Différance das Scheitern der Konstruktion eines transzendentalen Signi-
fikats und durchkreuzt damit die vollständige Identifizierung eines Begriffs oder ei-
nes Phänomens mit sich selbst. Sie ist einer der vielen, aber wahrscheinlich der 
prominenteste Name, den Derrida der ab-gründigen Struktur von Alterität gibt, um 
dessen Explikation sein gesamtes Werk kreist. 

Der Différance kommt jedoch nicht nur eine destabilisierende Rolle, sondern 
auch eine produzierende Kraft zu. Es soll sich im Verlauf dieses Kapitels zeigen, 
inwiefern die Différance als ab-gründiges Entzugsmoment von Subjektivität inter-
pretiert werden kann, das Autonomie und Präsenz des Subjekts absetzt und das 
Subjekt als heteronomes zugleich einsetzt.16 Die Différance ist der Name für das al-
teritäre Entzugsmoment, das Subjekten erst ihre Handlungsfähigkeit reicht. Die al-
teritäre Kraft der Différance gründet Subjektivität und weicht im Moment der 
Gründung vor ihrer vollständigen Realisierung zurück. Bevor der Konstitutionspro-
zess von Subjektivität genauer unter die Lupe genommen wird, soll es in diesem 

                                                             
15  Auf die Beziehung zwischen Sprache und Schrift sowie auf die Interpretation der Dif-

férance als Urschrift werde ich in Kapitel 5.2.3 zu sprechen kommen. 

16  Nach Caroline Williams (2001: 133) muss eine Dekonstruktion des Subjekts den Fokus 

der Analyse auf die vier Komponenten der Sprache, Präsenz, Schrift und Différance rich-

ten. Damit ist zugleich eine Schwierigkeit bei Derrida angeschnitten: Das Wort „Dif-

férance“ bezeichnet einerseits die Struktur einer grundlegenden Alterität, andererseits 

stellt es auch eine spezifische Komponente bei der Analyse des Subjekts dar. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Unterkapitel zunächst um die Bewegung der Différance gehen. Dabei möchte ich 
ersichtlich machen, wie sich die Différance in die heideggersche Figur des Ab-
grunds einschreiben lässt und warum sie die Struktur der ontisch-ontologischen Dif-
ferenz unterläuft. Anhand der Phänomene des Spiels, der Urschrift und der Spur 
soll die verräumlichte und temporale Dimension der Différance zur Sprache ge-
bracht werden. Der Subjektivität konstituierende Effekt der Différance lässt sich 
dann zum ersten Mal an der Rolle der Spur illustrieren. Hier wird sich auch erwei-
sen, dass Derrida der ethischen Berührung des Subjekts, wie sie Levinas freilegt, 
eine strukturelle Initiierung vorordnet.17 
 
5.2.1 Das Spiel der Différance 
 
Allgemein formuliert ist die Différance der Name für ein Kräfteverhältnis, das die 
Bedingung der Möglichkeit von Sinn und Erfahrung ist. Angesichts ihres Sinn ge-
benden und Erfahrung eröffnenden Charakters kommt ihr ein quasi-transzenden-
taler18 Status zu, den es im Folgenden zu explizieren gilt. Wenn die Différance Be-
griffe erst einsetzt, so kann sie nicht selbst ein philosophischer Begriff sein. Die 
Différance ist ebenso kein temporärer Zustand, der philosophisch fixiert werden 
kann, sondern ein in Bewegung befindliches Kräfteverhältnis von Differenzen: 

                                                             
17  Für Rodolphe Gasché (1986: 186-217) ist die Différance neben der Urspur, der Iterabili-

tät und dem Supplement eine von vier Formen einer „infrastructure“. Ich möchte demge-

genüber die These vertreten, dass die Différance selbst die grundlegende Form einer „inf-

rastructure“ bezeichnet und Urspur, Iterabilität und Supplement die Kraft der Différance 

in ihren je spezifischen Phänomenbereichen anzeigen. Dass aber auch die Rede von einer 

grundlegenden „infrastructure“ problematisch ist, hat Derrida selbst verlauten lassen: 

„There is no pure infrastructure. There is no pure superstructure. There is only text.“ 

(1985: 14) Und mit „Text“ ist in diesem Zusammenhang alles gemeint, was von der 

Struktur der Différance produziert wird. 

18  Die Rede vom „quasi-transzendentalen“ Status der Différance haben Gasché (1986) und 

Bennington (2001) wesentlich geprägt. Zur Kritik daran vgl. die Formulierung von Rorty: 

„Es besteht keine Notwendigkeit, sich Gedanken darüber zu machen, wie man einen mitt-

leren Bereich namens ‚Quasi-Transzendentalität‘ ausfindig machen könnte, der zwischen 

der völlig ernsten kantianischen Beschäftigung mit der Unterscheidung zwischen dem 

Transzendentalen und dem Empirischen einerseits und der schlichten Nichtberücksichti-

gung andererseits läge.“ (Rorty 2000b: 487) Rorty verkennt jedoch, dass es der Dekon-

struktion gerade nicht darum geht, problematische Begriffe zu verwerfen, sondern sich 

anzueignen, mit ihnen zu spielen und ihren Sinngehalt durch diesen Akt zu verschieben. 

Das Wort „quasi-transzendental“ ist nicht einfach ein „mittlerer Terminus“, sondern der 

Name für einen paradoxen – beschränkenden und produzierenden – Prozess. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 163 

 

„Diese ‚aktive‘, in Bewegung begriffene Zwietracht verschiedener Kräfte und Kräf-
tedifferenzen […] können wir mithin différance nennen.“ (1968a: 47) Die Dif-
férance ist wesentlich durch das Spiel von Bezug und Entzug gekennzeichnet, wie 
es auch bei Zeit und Sein (Heidegger) sowie bei der Spur und dem Ruf des Anderen 
(Levinas) der Fall ist. Die Gemeinsamkeit all dieser Phänomene beruht darin, dass 
sie zwischen Vergangenheit und Zukunft eingespannt sind: Sie entstammen einer 
Vergangenheit, die nicht eingeholt werden kann und verweisen auf eine Zukunft, 
die stets im Kommen liegt. Die Zeit überholt sich hier selbst: Sie richtet sich an die 
Zukunft, bevor sie in der Gegenwart zum Stillstand kommt. Zugleich ist die Dif-
férance kein historisch kontingentes Phänomen, d.h. kein Kräfteverhältnis innerhalb 
einer spezifischen Epoche oder Kultur. Sie ist ein nicht-geschichtliches, ein quasi-
ahistorisches Phänomen, weil ihre alteritäre Kraft jede konkrete Geschichte durch-
quert. Die Sinn gebende Dynamik der Différance formiert jeden historisch spezifi-
schen sozialen Raum. 

Um das Kräfteverhältnis der Différance zu explizieren, bedient sich Derrida 
Wörtern wie „Spiel“, „Urschrift“, „Spur“ und „Gramma“. Dadurch soll ausgelotet 
werden, auf welch heterogene Weise die pulsierende Bewegung der Différance ge-
dacht werden kann. Derrida entnimmt diese Wörter der Tradition der Philosophie, 
zeigt jedoch auf, dass ihr Sinngehalt über die metaphysische Logik hinausreicht. 
Die Différance benennt ein Spiel, dessen Eigentümlichkeit sich nicht auf den Be-
griff bringen lässt:  

 

„Ein solches Spiel, die différance, ist nicht einfach ein Begriff, sondern die Möglichkeit der 

Begrifflichkeit, des Begriffsprozesses und -systems überhaupt. Aus dem gleichen Grunde ist 

die différance, die kein Begriff ist, auch kein einfaches Wort, das sich als ruhige und gegen-

wärtige, auf sich selbst verweisende Einheit eines Begriffs und eines Lautes vergegenwärti-

gen lässt.“ (1968a: 40)  

 
Gegenwärtigkeit und auf sich selbst verweisende Einheit sind Ausdrücke der Meta-
physik und Produkte des phonozentristischen und logozentristischen Denkens. Der-
ridas dekonstruktiver Gestus beruht in der Wiederholung der metaphysischen Spra-
che mit dem Zweck einer Aufweisung ihrer vergessenen und verschütteten Ab-
gründe. Wenn die Metaphysik von etwas abhängt, das ihr konstitutiv äußerlich ist, 
ihren Erfahrungshorizont überschreitet und ihre Struktur ermöglicht, dann muss 
sich dieses Andere der Metaphysik jener Logik und Einheitlichkeit entziehen und 
sie beständig unterlaufen. Das alteritäre Moment unserer Tradition entblößt sich 
somit als Entzug des Begrifflichen. 

Mithilfe des Wortes Spiel versucht Derrida zu plausibilisieren, dass die Dif-
férance ihre Kraft nicht aus einer bereits konstituierten Identität schöpft: „Spiel wä-
re der Name für die Abwesenheit des transzendentalen Signifikats als Entgrenzung 
des Spiels, das heißt als Erschütterung der Onto-Theologie und der Metaphysik der 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Präsenz.“ (G: 87) Wie sich im vorangegangenen Abschnitt gezeigt hat, gründet die 
Philosophie des Abendlandes auf der Konstruktion transzendentaler Signifikate, die 
vermeintlich ihre Sinn gebende Kraft aus sich selbst schöpfen und gegenüber ihrem 
Außen geschlossen sind. Eine philosophische Theorie, welche diese Schließung 
nicht erreicht, ist gemäß der metaphysischen Logik fehlerhaft. Die Dekonstruktion 
bemüht sich demgegenüber um ein Aufbrechen einer solchen Schließung. Sie ver-
sucht die Beschränkung der Tradition zu entgrenzen und macht auf das Einbrechen 
des Außen in das Innen aufmerksam.  

Das Spiel der Différance als „Abwesenheit des transzendentalen Signifikats“ – 
wie es Derrida im letzten Zitat formuliert – verfügt über kein Zentrum und keinen 
Ursprung, weil es immer schon gespielt wird. Es hat keinen Spieler, der es bewusst 
und willentlich vollzieht, sondern spielt sich vielmehr selbst. Durch die Inszenie-
rung des immer schon und immer wieder gespielten Spiels wird die Selbstbezüg-
lichkeit von Begriffen aufgeschoben: „Man [könnte] sagen, dass diese Bewegung 
des Spiels, die durch den Mangel, die Abwesenheit eines Zentrums oder eines Ur-
sprungs möglich wird, die Bewegung der Supplementarität (supplémentarité) ist.“ 
(1966b: 437) Hier gilt es zunächst den wichtigen Begriff des Supplements zu klä-
ren. Ein Supplement ist ein Doppel und zeigt die Abweichung eines transzendenta-
len Signifikats von seinem reinen Ursprung an. Es ist das Andere eines Signifikats, 
das sich in dem Moment entäußert, wenn ein Begriff als transzendentales Signifikat 
fixiert werden soll. In anderen Worten: Es ist der Überschuss, der zwar zum Sinn 
des Signifikats zählt, jedoch als überzähliges Element die Einheitlichkeit des Signi-
fikats sprengt.  

Derrida bringt das Supplement erstmals prominent innerhalb seiner Rousseau-
Lektüre in der Grammatologie ins Spiel. Bei Rousseau ist die Schrift das Supple-
ment des transzendentalen Signifikats der Sprache, weil sie eine Abweichung vom 
Ursprung des Lautes ist. Derrida argumentiert, dass diese Abweichung kein zufälli-
ger „Fehler“ ist, den es zu korrigieren gilt, sondern ein Effekt, eine Sedimentierung 
der Différance. Es ist das Spiel der Différance, welches Dichotomien einsetzt und 
zugleich aufweicht. Die Gegenwart der Sprache, das Jetzt, produziert sich selbst als 
ein solches Doppel (doubling), dessen Produktionsherd nicht mehr einzuholen ist 
(vgl. Sallis 1992: 133). Wenn die Dichotomie zwischen Sprache und Schrift durch 
das Spiel der Différance bedingt ist und die Sprache nicht mehr als etwas Ursprüng-
liches und Reines gesetzt werden kann, so verliert auch die Schrift ihren Status als 
unnatürliches Doppel. Der Ursprung ist ein immer schon verdoppelter und gesprun-
gener Ursprung. Die Differenz zwischen Sprache und Schrift wird aufgeschoben, 
indem sie als Produkt eines Kräfteverhältnisses erscheint, das ihr vorausgeht und ih-
re Hierarchie immer schon und immer wieder in Unordnung versetzt. Die Sprache 
ist nun nichts Natürliches mehr, weil sie von etwas abhängt, das ihre Selbstbezüg-
lichkeit verhindert und ihr erst den Schein des Natürlichen verleiht. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 165 

 

5.2.2 Die Sinn produzierende Kraft der Différance 
 
Die produzierende und damit konstituierende Funktion der Différance soll nun 
schärfer gefasst werden. Weil die Différance von einer ab-gründigen Bewegung 
durchdrungen ist, kommt ihr neben der Verhinderung von transzendentaler, ge-
schlossener und identischer Signifikation auch eine gründende Funktion zu. Diese 
ist entscheidend, um Subjektivität als der Différance ausgesetzt zu denken und die 
Selbstbezüge von Subjekten neu zu bestimmen. Bevor ich auf diese Themen genau-
er eingehe, möchte ich jedoch ausführen, auf welche Weise die Différance Sinn 
produziert. Nach Derrida muss die Différance als ein dynamisches Verweisungssys-

tem, das Sinn gibt, aber nicht enthält, ausgelegt werden:  
 

„So bezeichnen wir mit différance jene Bewegung, durch die sich die Sprache oder jeder 

Code, jedes Verweisungssystem im allgemeinen ‚historisch‘ als Gewebe von Differenzen 

konstituiert. ‚Sich konstituiert‘, ‚sich produziert‘, ‚sich schafft‘, ‚Bewegung‘, ‚historisch‘ und 

so weiter müssen jenseits der Sprache der Metaphysik, in der sie mit allen Implikationen be-

fangen sind, verstanden werden.“ (1968a: 41) 

 
Ist in diesem Zitat von einem „Jenseits“ die Rede, so darf dieses nicht als ontologi-
sches Außen, sondern muss, genauso wie es bei Levinas der Fall ist, als konstituti-
ves Außen gedacht werden. Es handelt sich um ein Außen als Anderes, dessen affi-
zierende Kraft nur von innerhalb der Welt zu erfahren ist. Das Spiel der Différance 
entzieht sich der aneignenden und identifizierenden Bewegung der Metaphysik, ist 
jedoch nur in ihrem Ausgang und in einer Abarbeitung an ihrem Vokabular artiku-
lierbar. Die Différance ist „die Beziehung des Sprechens zur Sprache, den Umweg, 
den ich gehen muss, um zu sprechen, das schweigende Unterpfand, das ich geben 
muss“ (1968a: 44). Sie ist innerhalb dieser Beziehung das Schweigen, das sich der 
Sprache und dem Sprechen entzieht, weil es die Beziehung zwischen Sprechen und 
Sprache konstituiert. Derrida teilt also mit Heidegger und Levinas die These, dass 
die Möglichkeit der Sprache auf etwas nicht-sprachliches verweist. Innerhalb der 
Daseinsanalyse Heideggers ist das der lautlose Ruf des Gewissens (vgl. Kap. 2.3.2), 
bei Levinas ist es das Sagen des Anderen (vgl. Kap. 4.2.2) und in der derridaschen 
Dekonstruktion erfüllt die Différance die Rolle eines ab-gründigen, produzierenden 
Entzugsmoments der Sprache. 

Die ab-gründige Struktur der Sinnkonstitution, deren Bewegung die Différance 
anzeigt, ist ein dynamisches Netz von Differenzen, das aus aufeinander verweisen-
den Signifikanten besteht. Diesen Gedanken übernimmt Derrida von Saussure. Das 
Versäumnis Saussures liegt jedoch in der Annahme, dass sich die Bedeutung eines 
Zeichens nur durch eine Schließung des Systems der Zeichen erreichen lässt. Derri-
das entscheidender Schritt über Saussure hinaus beruht in der Öffnung des Systems 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

und in der Temporalisierung und Verräumlichung der Zeichen. Die Aufschließung 
der Bedeutungsproduktion erfolgt aufgrund ihrer Aussetzung auf eine ab-gründige 
Nicht-Identität, welche die Kontinuität des Sinns unterwandert. Sinn gibt es nur 
deshalb, weil im Moment seiner Realisation immer auch ein Stück von ihm zurück-
gehalten wird: „Die Bedeutung19 bildet sich also nur in der Einbuchtung der Diffe-

renz: der Diskontinuität und der Diskretion, der Aufschiebung und der Zu-
rück(be)haltung dessen, was nicht in Erscheinung tritt.“ (G: 121) Die Identität eines 
Phänomens verweist auf das, was es nicht ist, d.h. auf die Nicht-Identität. Ein Phä-
nomen ist mit sich selbst nicht identisch, weil die Möglichkeit seines Seins von et-
was abhängt, das sich einer begrifflichen Bestimmung entzieht. Identität ist immer 
schon ausgesetzt, sie ist außer sich, weil sie in sich auf das Heteronome und Fremde 
trifft, das sie erst eingesetzt hat. Der Sinn schließt sich nicht, denn die Différance 
verhindert eine erschöpfende Bestimmung des Sinns. Innerhalb des Sinns verbleibt 
ein Element der Unverfügbarkeit, der Alterität, das Sinn konstitutiv durchzieht – 
oder wie Sarah Kofman schreibt: „Es bleibt stets ein Rest, ein Überschuss an Nicht-
Sinn.“ (Kofman 2012: 41) Dieser Rest ist das Heteronome, das die Identität eines 
Phänomens erst ermöglicht.20  

Es hat sich bereits angedeutet, dass sich die Sinn gebende Dimension der Dif-
férance besser plausibilisieren lässt, wenn sie in die heideggersche Figur des Ab-
grunds eingeschrieben wird. Die Différance gründet Begriffe und Phänomene und 
entzieht sich ihnen stets im Moment der Gründung. Der Différance kommt somit 
eine quasi-transzendentale Kraft zu, die Heidegger dem Sein vorbehalten hat: Sie ist 
das Sinn konstituierende Entzugsmoment. Quasi-transzendental ist die Différance 
deshalb, weil sich ihre konstituierende Funktion auf die Möglichkeit von Sinn über-
haupt bezieht. Der Akt der Sinngebung ist nicht auf einen historisch und sozial spe-
zifischen Kontext beschränkt; Sinngebung kann vielmehr gar nicht anders als durch 
die Différance initiiert gedacht werden. Um diesen Konstitutionsprozess genauer zu 
                                                             
19  Im französischen Original steht hier „signification“. Eine wesentliche Geste der Dekon-

struktion ist der Vorzug des Begriffs des Sinns gegenüber demjenigen der Bedeutung. 

Damit wird versucht, den objektivistischen Gehalt des Ausdrucks „Bedeutung“ zu umge-

hen und auf die wesentlich teilende Komponente des Sinns zu verweisen. Während in 

diesem Zitat die Übersetzung durch „Bedeutung“ gewählt wurde, ziehe ich aus den 

soeben vorgebrachten Gründen im Folgenden den Begriff des Sinns vor. Vgl. zur Unter-

scheidung zwischen Bedeutung und Sinn in der Dekonstruktion auch Nancy (2010). 

20  Alexander Garcia Düttmann (2008: 42) formuliert dieses Paradox als „Antinomie der 

Dekonstruktion“, weil mit der Différance zugleich die Einsetzung und die Durchkreuzung 

von Sinn gemeint sind. In eine ähnliche Richtung geht die Argumentation von Jonathan 

Culler: „It may be that what makes the notion of meaning indispensable is this divided 

character and divided reference: to what one understands and to what one's understanding 

captures or fails to capture.“ (Culler 1983: 132) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 167 

 

beleuchten, gilt es im nächsten Schritt den temporalen und räumlichen Charakter 
der Différance zu untersuchen. Derrida schreibt: „Die Differenz ist die Artikulation 
von Raum und Zeit. Die phonetische Kette oder phonetische Schriftkette werden 
immer schon durch jenes wesentliche Minimum an Verräumlichung ent-dehnt.“ 
(1966a: 334) Die Ent-dehnung der Stimme verunmöglicht es, dass sich die Stimme 
an einem Punkt in der Gegenwart präsentiert. Der Punkt ist dabei die typische Me-
tapher für den Ort, den das transzendentale Signifikat besetzt. Die Metaphysik re-
duziert den Ort auf einen Punkt und die Zeit auf die Gegenwart und verleugnet so-
mit die räumliche und temporale Dimension der Sinngebung. Soll die metaphy-
sische Logik der Subjektphilosophie auf ihr heteronomes Entzugsmoment hin 
geöffnet werden, gilt es folglich Räumlichkeit und Temporalität zu explizieren. 
 
5.2.3 Die räumliche Dimension der Différance 
 
Zunächst möchte ich mich der Kraft der Verräumlichung zuwenden, die Derrida als 
Urschrift bezeichnet. Die Struktur der Différance als Urschrift konstituiert Sprache 
und Schrift. Die Différance „ermöglicht die Artikulation des gesprochenen Wortes 
und der Schrift – im geläufigen Sinn –, wie sie auch den metaphysischen Gegensatz 
zwischen Sensiblem und Intelligiblem und, darüber hinaus, zwischen dem Signifi-
kanten und dem Signifikat, zwischen Ausdruck und Inhalt, fundiert“ (G: 110). So-
wohl die Sprache als auch die Schrift sind durch eine Struktur des Aufeinanderver-
weisens von Zeichen geprägt. Sprachliche und schriftliche Zeichen konstituieren 
ihren Sinn in einem Zwischenraum, in einem Intervall, das sie von anderen Zeichen 
trennt. Es gibt deshalb keinen grundsätzlichen Unterschied zwischen sprachlichen 
und schriftlichen Ausdrücken – beide Phänomene sind vielmehr auf derselben Ebe-
ne aufzuspüren. Sprachliche Ausdrücke sind wie schriftliche Ausdrücke in ein Netz 
von Signifikanten eingebaut, dem sie ihren Sinn verdanken. Die Möglichkeit der 
Gegenwärtigkeit eines sprachlichen Lautes ist an seine Verwobenheit innerhalb ei-
nes dreidimensionalen temporalen Netzes gebunden.  

Wenn in diesem Kontext nun von „Schrift“ die Rede ist, dann handelt es sich 
um die Struktur der Urschrift. Derrida geht es nicht um die Umkehrung der Hierar-
chie zwischen Sprache und Schrift,21 weil eine solche Umkehrung den wesentlichen 
phonozentristischen und logozentristischen Hierarchien treu bleiben würde. Das 
Wort „Urschrift“ wird von Derrida eingeführt, um ein Phänomen zu beleuchten, das 
sowohl Sprache als auch Schrift erscheinen lässt, jedoch über bestimmte Gemein-
samkeiten mit dem „vulgären“, alltäglichen Begriff der Schrift verfügt: 

                                                             
21  Vgl. G: 98: „Es geht also hier weder um die Rehabilitierung der Schrift im engeren Sinn 

noch um die Umkehrung eines evidenten Abhängigkeitsverhältnisses.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

„Wir wollen vielmehr zu bedenken geben, dass die vorgebliche Derivation der Schrift, so re-

ell und massiv sie auch sei, nur unter der Bedingung möglich war, dass die ‚ursprüngliche‘, 

‚natürliche‘ usw. Sprache nie existiert hat, dass sie nie unversehrt, nie unberührt von der 

Schrift war; dass sie selbst schon immer eine Schrift gewesen ist. Eine Ur-Schrift, deren 

Notwendigkeit angedeutet und deren neuer Begriff hier umrissen werden soll, und die wir nur 

deshalb weiterhin Schrift nennen wollen, weil sie wesentlich mit dem vulgären Schriftbegriff 

verbunden ist. Dieser konnte sich historisch nur aufgrund der Verstellung der Urschrift, auf-

grund des Wunsches (désir) nach einem gesprochenen Wort durchsetzen, das sein Anderes 

und sein Duplikat vertrieb und die Reduktion seiner Differenz betrieb.“ (G: 98f.) 

 
Betrachtet man das Wort „Urschrift“ näher, so fällt auf, wie die Dekonstruktion mit 
dem Vokabular der Metaphysik spielt. Derrida eignet sich zwei Begriffe an, um 
durch ihre Neuauslegung zu demonstrieren, wie die Hegemonie des philosophi-
schen Diskurses auf ihr Anderes hin geöffnet werden kann. Der in der Geschichte 
der Philosophie abgewertete Schriftbegriff soll reformuliert werden, ohne ihn aller-
dings hierarchisch der Sprache vorzuordnen. Die „Schrift“ in der Urschrift zeigt an, 
dass Sprache und Schrift durch eine Bewegung eingesetzt werden, die ihnen beiden 
vorausgeht; jedoch besitzt die Urschrift eine Gemeinsamkeit mit der Schrift im all-
täglichen Sinne, und zwar die Verweisung der Zeichen untereinander. Vor diesem 
Hintergrund gewinnt auch die Rede von der Wirklichkeit als Text an Plausibilität. 
Text ist nach Derrida alles, was von der Struktur der Différance durchzogen ist – 
und dies ist die gesamte (ontische) Wirklichkeit.22 Nicht alles ist jedoch Text: Das 
Entzugsmoment der Différance, ihre ab-gründige Dimension, weicht vor einer Se-
dimentierung in der Wirklichkeit stets auch zurück. 

Das „Ur“ in der Urschrift bezieht sich auf die Kraft der Einsetzung, ohne diese 
im Schema einer Kausalität von Ursache und Wirkung zu verorten.23 Die Urschrift 
als Différance ermöglicht es erst, dass in der Wirklichkeit gesprochen und geschrie-
                                                             

2 2 Vgl. bezüglich Derridas Verständnis von „Text“ LI: 228f.: „Was ich ‚Text‘ nenne,

beinhaltet alle sogenannten ‚realen‘, ‚ökonomischen‘, ‚historischen‘, gesellschaftlich-

institutionellen Strukturen, kurz alle möglichen Referenten. Mit anderen Worten erinnere 

ich nochmals daran, dass es kein Außerhalb des Textes gibt. […] Es bedeutet aber, dass 

jeder Referent, jede Realität, die Struktur einer durch différance gekennzeichneten Spur 

aufweist und dass man sich auf dieses Reale nur in der Praxis der Interpretation beziehen 

kann“. Auf die Différance als „Spur“ komme ich in Abschnitt 5.2.5 zurück. 

23  Ein zentrales Missverständnis Habermas’ beruht darin, das Wort „Urschrift“ zu wörtlich 

zu nehmen und Derrida zu unterstellen, im Sinne eines „negativen Fundamentalismus“ 

(Habermas 1985: 218) doch wieder einen tieferen Ursprung offen legen zu wollen. Die ir-

reführende Rede von einem Fundamentalismus bei Derrida lässt sich jedoch auch bei Au-

toren vernehmen, die der Dekonstruktion wesentlich aufgeschlossener gegenüberstehen, 

etwa bei Gasché (1986: 120). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 169 

 

ben werden kann. Sie determiniert das Gesprochene und Geschriebene nicht, son-
dern gibt den Raum frei, in welchem sich Sprache und Schrift ereignen können. Die 
Urschrift soll folglich gerade etwas bezeichnen, wovon sie sich absetzt: Sie besitzt 
Anklänge an die metaphysischen Begriffe von Ursprung und Schrift, ohne in deren 
Bedeutung aufzugehen. Es wird nun klarer, inwiefern die Schrift der Sprache vor-
gängig ist: Die Sprache ist durch die Struktur der Différance und damit durch das 
Sinn produzierende Verweisungssystem, das Gefüge der Zeichen bedingt. Die 
Sprache steht jedoch in keinem hierarchischen Verhältnis zu unserem alltäglichen 
Verständnis von Schrift. Wenn Derrida der Différance den Namen „Urschrift“ gibt, 
dann soll damit nichts anderes als deren räumliche Dimension betont werden.24 
 
5.2.4 Die temporale Dimension der Différance 
 
Die räumliche Dimension der Différance ist eng mit ihrer temporalen Dimension 
verbunden. Das Gefüge, in dem sich Sinn konstituiert, ist nicht nur ein dreidimensi-
onaler Raum; die Räumlichkeit wird noch einmal von der dreidimensionalen Tem-
poralität von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft durchquert. Das ist die tempo-
rale Dimension des ab-gründigen Produktionsprozesses der Différance:  

 

„Die différance bewirkt, dass die Bewegung des Bedeutens nur möglich ist, wenn jedes soge-

nannte ‚gegenwärtige‘ Element, das auf der Szene der Anwesenheit erscheint, sich auf etwas 

anderes als sich selbst bezieht, während es das Merkmal (marque) des vergangenen Elemen-

tes an sich behält und sich bereits durch das Merkmal seiner Beziehung zu einem zukünftigen 

Element aushöhlen lässt.“ (1968a: 42)  

 
Die Möglichkeit von „Präsenz“ – die nur in Anführungszeichen gesetzt werden 
darf, weil sie immer schon aufgeschoben ist – ist an die Unmöglichkeit einer voll-
ständigen gegenwärtigen Realisierung und also an die Nicht-Präsenz gekettet. Das 
bedeutet, dass ein Zeichen nur in der Gegenwart erscheinen kann, wenn es auf ein 
Netz anderer Zeichen verweist, das sich vor seiner Konstitution – und das heißt: in 
der Vergangenheit – ereignet hat. Um auf andere Zeichen zu verweisen und somit 
eine räumliche Distanz zurückzulegen, wird Zeit benötigt. Die anderen Zeichen 
sind dabei temporal nicht einzuholen: Die Konstitution der Zeichen hat sich immer 
schon ereignet, sie lässt sich zu keinem Ursprung zurückverfolgen, an dem es ein 
erstes Zeichen gibt. Zugleich ist die Möglichkeit, ein Zeichen weiterhin als dasselbe 

                                                             
24  Das Projekt Derridas in der Grammatologie ist der Versuch der Begründung einer Wis-

senschaft von der Schrift, die sowohl der Schrift als auch der Wissenschaft im gewöhnli-

chen Sinne vorausgehen soll. Der neue Schriftbegriff, die „Gramma als différance“ 

(1968c: 50f.), ist nichts anderes als die Sinn produzierende Urschrift. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

zu identifizieren, auf Wiederholung angewiesen: Die „Präsenz“ lässt sich nicht dau-
erhaft herstellen, sondern hängt von einem ständigen Abstoßen eines Zeichens von 
den anderen Zeichen ab. Die Notwendigkeit dieser Wiederholung öffnet das Zei-
chen auf die Zukunft hin: Ohne die Garantie der Wiederholung existiert ein Zeichen 
nicht. Vergangenheit und Zukunft durchziehen somit jedes Zeichen und setzen es 
erst als eines ein, das als gegenwärtiges Zeichen identifiziert werden kann.25  

Auch wenn Derridas Verständnis von Temporalität demjenigen Heideggers sehr 
ähnlich ist, verschiebt ersterer die ontisch-ontologische Differenz entscheidend, 
wenn er die Différance als alteritäres Entzugsmoment interpretiert. Für Heidegger 
ist das Seiende dem Sein ausgesetzt, es verdankt ihm seine Seiendheit. Bei Derrida 
ist die Différance die Bedingung der Möglichkeit von Präsenz: „Wenn aber die dif-

férance das ist (ich streiche auch das ,ist‘ durch), was die Gegenwärtigung des ge-
genwärtig Seienden ermöglicht, so gegenwärtigt sie sich nie als solche. Sie gibt sich 
nie dem Gegenwärtigen hin.“ (1968a: 34) Mit der Durchstreichung versucht Derri-
da anzuzeigen, dass die Différance der Name für ein Kräfteverhältnis „ist“, das in 
der Sprache der Metaphysik – und das heißt: in unserer Sprache – nicht darzustellen 
ist. Auch das Spiel mit der Sprache löst dieses Problem nicht, und so bleibt nichts 
anderes übrig, als das Paradox der Dekonstruktion in das Wort selbst einzuschrei-
ben. Die Différance entzieht sich ihrer Einordnung in die Bewegung der ontisch-
ontologischen Differenz. Aus diesem Grund kommt ihr das Prädikat „Sein“ nicht 
mehr zu. Derridas Bestreben ist es, das Vokabular Heideggers wieder zu verlassen 
und die Kritik an Metaphysik und Subjektphilosophie zu radikalisieren. Die Dif-
férance ist der Name für ein Phänomen, das nicht innerhalb der Sprache der Onto-
logie thematisiert werden kann: „Nicht nur lässt sich die différance auf keine onto-
logische oder theologische – onto-theologische – Wiederaneignung zurückführen, 
sondern, indem sie selbst den Raum eröffnet, in dem die Onto-Theologie – die Phi-
losophie – ihr System und ihre Geschichte produziert, umfasst sie diese, schreibt sie 
ein und übersteigt sie unwiederbringlich.“ (1968a: 35) Die Différance ist die Bedin-
gung der Möglichkeit der ontisch-ontologischen Differenz, weil sie ihr vereinheitli-

chendes Moment zersetzt, das Heidegger auch in seinen späten Schriften noch ver-
teidigt. Der Sinn des Seins ist wie jeder andere Prozess der Sinngebung auf die 
produzierende Wirkung der Différance angewiesen.26 Während die ontisch-ontolo-
                                                             
25  Dieses Verständnis von Wiederholung als Iterabilität werde ich in Bezug auf Subjektivie-

rung in Kap. 5.3.2 genauer unter die Lupe nehmen. 

26  Das Unterlaufen und Einsetzen der ontisch-ontologischen Differenz durch die Différance 

bringt mit anderen Worten, jedoch auf ähnliche Weise, Nancy zum Ausdruck: „[Es] gibt 

[...] keinen Unterschied zwischen dem ‚Sein‘ und dem ‚Seienden‘, sondern jene dif-

férance, die Derrida zu benennen – oder zu ‚unbenennen‘ – wusste. Sie zeigt an, dass das 

Existierende sich aussetzt und nur das tut.“ (Nancy 2012: 112) Die Différance bedingt 

somit, dass es keinen grundlegenden Unterschied zwischen dem Ontischen und dem On-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 171 

 

gische Differenz noch im Modus der Differenz verbleibt, benennt die Différance ein 
alteritäres Kräfteverhältnis, das jede spezifische Differenz erst erscheinen lässt. Die 
Différance bringt zum Ausdruck, dass es keine letzte Differenz gibt, die alle onti-
schen Sedimentierungen in die Wirklichkeit entlässt, sondern dass der Prozess der 
Differenzierung ein unendlicher ist, der stets wieder durch eine andere Differenz 
unterlaufen werden kann. Heideggers Figur des Ab-grunds wird also durch die al-
teritäre Kraft der Différance dekonstruiert. Die Philosophie hat in diesem Sinne 
stets daran zu erinnern, dass jede Geste des Unterlaufens niemals das letzte Wort 
haben kann und sich jeder Versuch der Hinterfragung und Problematisierung seine 
Vorläufigkeit einzugestehen hat. 
 
5.2.5 Die Spur und der Andere 
 
Bisher habe ich mich ausschließlich der alteritären Struktur der Différance zuge-
wendet. Es galt zu umkreisen, inwiefern Derrida ein Moment der Andersheit und 
Fremdheit freilegt, das dem phonozentristischen und logozentristischen Impetus der 
Metaphysik – und auch Heideggers Denken – entgeht. Die Phänomene des Spiels 
und der Urschrift sollten dabei das Entzugs- und Bezugsmoment der Différance 
hervortreten lassen und zugleich betonen, dass es keinen ausgezeichneten Namen 
für die alteritäre Struktur der Différance gibt. Auch die „Spur“ ist ein Name für die-
se Struktur;27 ihre Besonderheit liegt darin, dass sie die temporale Dimension und 
die Subjektivität konstituierende Wirkung der Différance vielleicht am besten zum 
Ausdruck bringt. Bereits in meiner Auseinandersetzung mit Levinas hat sich erge-
ben, dass und inwiefern die Spur als Entzugs- und Bezugsmoment von Subjektivität 
interpretiert werden kann (vgl. Kap. 4.2.1). Auch Derrida erkennt den Vorzug des 
Bildes von der Spur, um die Bewegung eines Entzugsmoments – die Différance – 
mit dem Prozess der Subjektwerdung eng zu führen. 

Um dieses Argument zu entfalten, möchte ich zunächst zur Sprache bringen, 
inwiefern die Spur den Aufschub des Ursprungs anzeigt. An einer Stelle aus der 
Grammatologie schreibt Derrida: „Die Spur ist nicht nur das Verschwinden des Ur-
sprungs, sondern besagt hier […], dass der Ursprung nicht einmal verschwunden 
ist, dass die Spur immer nur im Rückgang auf einen Nicht-Ursprung sich konstitu-
iert hat und damit zum Ursprung des Ursprungs gerät.“ (G: 107f.) Die Spur löscht 

                                                             
tologischen gibt, weil diese spezifische Differenz erst durch die Kraft der Différance in 

Erscheinung tritt. 

27  Bennington erinnert daran, dass die Alterität nicht durch einen einzigen Namen benannt 

werden darf: „Wollte man dieser Spur der Spur einen (Eigen-)Namen geben, so hätte man 

sie schon dem (transzendentalen) Gesagten einverleibt. Es bedarf daher einer Vielfältig-

keit von Namen, die sich zu einer Serie zusammenfügen.“ (Bennington 2001: 313) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

den Ursprung nicht einfach aus, indem sie ihn mit einer Struktur durchzieht, die 
seine Präsenz verhindert. Es ist vielmehr umgekehrt: Nur weil es die Spur gibt, 
kann es das Phantasma des Ursprungs und damit die Reduktion von Räumlichkeit 
auf Punktualität sowie von Temporalität auf Präsenz geben. Die Spur ist die Mög-
lichkeit einer solchen Konzentration. Derrida zeigt jedoch, dass der Ursprung im 
Moment seines Erscheinens immer schon verdoppelt ist: Er entblößt sich als Nicht-
Ursprung, als Nicht-Ort, der nicht dort anzutreffen ist, wo man ihn vermutet. Der 
Ursprung ist damit in seiner Ursprünglichkeit – und somit in seinem eigentlichen 
Wesen – abgesetzt.28 

Für Derrida ist es ein wesentliches Bestreben der Metaphysik, die Verdoppe-
lung des Ursprungs zu bannen, indem die Spur der Konstitution durch die Kon-
struktion von Begründungsfiguren überschrieben wird. Die Metaphysik betrachtet 
in anderen Worten nur den Effekt der Spur und vergisst, dass Ort und Gegenwärtig-
keit immer auf die Räumlichkeit und Temporalität der Spur und somit auf die alteri-
täre Struktur der Différance verweisen. Die Spur ist als alteritäre und sich nicht prä-
sentierende Kraft die Bedingung der Möglichkeit von Gegenwärtigkeit und damit 
von Seiendem: 

 

„Die Spur, in der sich das Verhältnis zum Anderen abzeichnet, drückt ihre Möglichkeit im 

ganzen Bereich des Seienden aus, welches die Metaphysik von der verborgenen Bewegung 

der Spur her als Anwesend-Seiendes bestimmt hat. Es gilt, die Spur vor dem Seienden zu 

denken. Aber die Bewegung der Spur ist notwendig verborgen, sie entsteht als Verbergung 

ihrer selbst. Wenn das Andere als solches sich ankündigt, gegenwärtigt es sich in der Verstel-

lung seiner selbst. […] Der Bereich des Seienden strukturiert sich entsprechend den verschie-

denen – genetischen und strukturalen – Möglichkeiten der Spur, ehe er als Bereich der Prä-

senz bestimmt werden kann. Die Gegenwärtigung des Anderen als solchem, das heißt die 

Verstellung seines ‚als solches‘ hat immer schon begonnen, und keine Struktur des Seienden 

vermag sich dem zu entziehen.“ (G: 82f.) 

 
Die Verstellung der Spur ist kein kontingentes Phänomen – sie gehört zur Struktur 
der Spur. Wie für Heidegger die Erfahrung des Seins nicht durch eine falsche, wie-
der zu korrigierende Abzweigung in der Geschichte der abendländischen Philoso-
phie vergessen wurde, kann die Verstellung der Spur nicht dem Vollzug eines „fal-
schen“ Denkens angelastet werden. Würde sich die Spur nicht verbergen, sondern 
präsentieren, wäre sie ein ontisches Phänomen, und ihr Entzugsmoment wäre verlo-
schen. Die Spur zeigt aber vielmehr an, dass sich Andersheit seiner Sedimentierung 
                                                             
28  Auch die Rede von der Vergangenheit verdient es noch dekonstruiert zu werden: „Da 

aber die Vergangenheit seit je die vollendete Gegenwart bezeichnet hat, verdient die in 

der Spur zurückbehaltene absolute Vergangenheit nicht länger den Namen ‚Vergangen-

heit‘. Auch diesen Namen gilt es zu durchstreichen.“ (G: 116) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 173 

 

in der Gegenwart immer wieder entzieht und dennoch im Moment des Bezugs er-
fahrbar ist. Die Différance wirkt als Spur, indem sie sich nicht bis zu einem lokali-
sierbaren Ursprung zurückverfolgen lässt, über keinen Beginn und kein Ende sowie 
über keine einheitliche Struktur verfügt. Die Rede von der Spur soll ersichtlich ma-
chen, dass der Konstitutionsprozess von Phänomenen, die in der Wirklichkeit er-
scheinen – und also als Text bezeichnet werden – immer wieder von Neuem unter-
laufen werden kann. Es gibt nicht „die“ Spur als letztes Element des Konsti-
tutionsprozesses von Phänomenen; die Struktur der Spur verweist stets auf eine 
andere Spur, die sie instanziiert. Der Bezug der Spur auf eine andere Spur ist ein 
unendlicher Prozess: Die Analyse der Spur bringt immer eine neue Spur als ihr An-
deres zum Vorschein. Aus diesem Grund lässt sich die Spur nicht als ein tieferes 
Fundament begreifen, das Sinn kausal begründet. Wie lässt sich eine solche Inter-
pretation der Spur nun mit einem heteronomen Subjektverständnis zusammenbrin-
gen? 

Um diese Frage zu beantworten, bietet sich ein Vergleich zu Levinas’ Ausle-
gung der Spur an. Derrida teilt mit Levinas nämlich die Subjektivität konstituieren-
de Funktion der Spur: „Damit rücken wir den Begriff der Spur in die Nähe eines 
anderen, der im Mittelpunkt der Schriften von Emmanuel Levinas und seiner Kritik 
der Ontologie steht: das Verhältnis zur Illeität wie zur Alterität einer Vergangen-
heit, die in der ursprünglichen oder modifizierten Form einer Präsenz nie erlebt 
worden ist, noch je in ihr erlebt werden kann.“ (G: 123) Durch die Deutung der 
Spur als Spur der Différance und nicht als Spur des Anderen hebt Derrida jedoch 
ihren strukturellen und nicht ihren ethischen Gehalt hervor. Die Différance wirkt als 
Alterität, indem sie „in“ jedem Begriff und Phänomen die Spur der Nicht-Identität 
zieht. Derrida versucht sich gegenüber der Frage, ob die Ethik der Ontologie vo-
rausgeht (Levinas) oder ob der Ontologie ein Primat zukommt (Heidegger), neutral 
zu verhalten: Die Différance als an-archische, Sinn produzierende Kraft bedingt 
ethische und ontologische Phänomene gleichermaßen. Handelt es sich hiermit um 
die Einnahme einer dritten Position, die der Radikalität eines ontologischen bzw. 
ethischen Primats, wie er von Heidegger bzw. Levinas verteidigt wird, entgeht? 
Derrida fährt an der soeben zitierten Textstelle fort, indem er eine Distanz zu Le-
vinas und eine Nähe zu Heidegger bezüglich der Spur anführt: 

 

„Dieser Begriff [der Spur], der in unserem Kontext, jedoch nicht in dem von Levinas, in 

Übereinstimmung mit einer Heideggerschen Intention gesehen werden kann, bezeichnet, und 

dies zuweilen über den Heideggerschen Diskurs hinaus, die Erschütterung einer Ontologie, 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

die in ihrem innersten Verlauf den Sinn von Sein als Präsenz und den Sinn von Sprache als 

erfüllte Kontinuität des gesprochenen Wortes bestimmt hat.“ (G: 123)29  

 
Hier zeigt sich – so möchte ich argumentieren – eine entscheidende Bindung der 
derridaschen Dekonstruktion an Heideggers ontologische Analyse. Die Bewegung 
der Différance setzt sich zwar von der Ontologie des späten Heideggers ab, indem 
sie die Symmetrie und Einheit des Seins auf eine asymmetrische Instanziierung hin 
überschreitet und so die grundlegend alteritäre Struktur des Entzugsmoments von 
Subjektivität zur Sprache bringt. Bezüglich der Kritik der Ontologie geht Derrida 
aber nicht so weit wie Levinas. Er ist gegenüber Levinas’ Bestreben, mit dem Ant-
litz des Anderen die Logik der Ontologie auszusetzen, skeptisch. Die „Überein-
stimmung mit einer Heideggerschen Intention“, von der im letzten Zitat die Rede 
ist, liegt in der Kraft der Neutralität, die sowohl der ontisch-ontologischen Diffe-
renz als auch der alteritären Struktur der Différance zukommt. Sowohl Heidegger 
als auch Derrida argumentieren, dass die Affizierung, der wir unser Subjektsein 
verdanken, primär nicht im Modus der Ethik stattfindet. Das bedeutet nicht, dass 
mit und nach Derrida keine ethischen, politischen und ökonomischen Subjektivie-
rungsformen mehr freigelegt, analysiert und kritisiert werden können. Es heißt je-
doch, dass die Formierung von Subjektivität durch die nicht-ethische Wirkungswei-
se der Différance geleistet wird. Der Primat befindet sich bei der strukturellen 
Komponente der Spur.  

In diesem Punkt beruht die wesentliche Uneinigkeit zwischen Levinas und Der-
rida: Während für Levinas die Subjektivität konstituierende Alterität eine ethische 
ist, verbleibt Derrida auf einer ethisch neutralen Ebene, die nicht zur an-archischen 
Berührung des Anderen durchkommt. John Llewelyn (1992: 88) schlägt in diesem 
Zusammenhang vor, zwischen „vertikaler“ Alterität bei Levinas und „horizontaler“ 
Alterität bei Derrida zu unterscheiden. Alterität in ihrem vollen Sinne wird bei Le-
vinas nur innerhalb der Beziehung zwischen dem Ich und dem Anderen erfahrbar. 
Bei Derrida ist Alterität der Name für eine poröse Struktur, die Subjekten, Prakti-
ken, Institutionen und Sinndimensionen gleichermaßen eingeschrieben ist. Ontolo-
gische, ethische und politische Phänomene sind von der Différance als nicht-
ontologischer, nicht-ethischer und nicht-politischer Spur also auf die gleiche Weise 
durchdrungen.30 Das heißt dann aber, dass die an-archische Einsetzung des Subjekts 

                                                             
29  Die „Erschütterung“ bezieht sich in diesem Zitat nicht auf die „Ontologie“ Heideggers, 

sondern auf die „Ontologie“ der Metaphysik, d.h. auf die Reduktion der ontisch-ontolo-

gischen Differenz auf das Seiende. 

30  Nach Garcia Düttmann (2008: 52) gibt es bei Derrida eine Spannung „zwischen der An-

dersheit der différance und der Andersheit des inkommensurabel Anderen“. In seinen 

späteren Texten widmet sich Derrida dann verstärkt der ethischen Dimension von Alteri-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 175 

 

mit Heidegger in einem ethisch neutralen Kräfteverhältnis gesucht wird. Derrida 
bringt zwar zur Sprache, wie sich die Struktur der Alterität in das Subjekt einfaltet – 
er kann aber nicht erklären, wie sich im Moment dieser Faltung das Subjekt als ein 
in seiner Existenz gefährdetes und gegenüber der Berührung des Anderen ausge-
setztes konstituiert. Die Kraft der Différance kann, sofern sie nicht als ethische und 
damit dem Anderen entstammende Affizierung interpretiert wird, die Sensibilität 
des Subjekts nicht in seiner ganzen Umfänglichkeit beschreiben. 

Bedeutet dies, dass Derrida letztlich hinter die Einsichten von Levinas zurück-
fällt? Was kann die Dekonstruktion Derridas trotz ihrer Abkehr vom Primat der 
Ethik zu einem Verständnis heteronomer Subjektivität beitragen? Ich werde auf 
diese Fragen zurückkommen (vgl. Kap. 5.4.3), nachdem ich den Prozess der Sub-
jektivierung genauer unter die Lupe genommen habe. 

 
 

5.3 DIE BEZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT ALS 

EFFEKTE DER DIFFÉRANCE 
 
Die bereits erfolgten Ausführungen zur Différance als an-archischer Struktur von 
Alterität ermöglichen es nun, den heteronomen Konstitutionsprozess von Subjekti-
vität eingehender zu beleuchten. Die entscheidende Einsicht, die ein heteronomes 
Subjektverständnis Derrida verdankt und die auch von der soeben geübten Kritik 
unangetastet bleibt, lautet, dass Identität und Handlungsfähigkeit im Zuge einer sich 
wiederholenden Abgrenzung des Subjekts gegenüber seinem gründenden, sich je-
doch immer wieder entziehenden Außen eingesetzt werden. Die Différance ist das-
jenige Kräfteverhältnis, das ein mit sich selbst identisches Ego spaltet und das Sub-
jekt seines Zugriffs enteignet. Die Identität von Subjekten ist daher immer außer 
sich: Sie ist von einer Nicht-Identität durchzogen, die es erst ermöglicht, dass sich 
Subjekte als handlungsfähige Akteure begreifen können. Die Dekonstruktion Derri-
das verabschiedet den Identitätsbegriff nicht – sie dezentriert ihn und macht so erst 
begreiflich, inwiefern sich Subjekte überhaupt als dieselben identifizieren können.  

Die Bewegung von Einsetzung und Absetzung, das heißt Gründung und Ent-
gründung von Subjektivität und Identität lässt sich dabei mit Heideggers Figur des 
Ab-grunds plausibilisieren. Der temporale Akt des Konstitutionsprozesses von Sub-
jektivität bedingt, dass die Einsetzung des Subjekts und die Abgrenzung der Identi-
tät zu ihrem nicht-identischen Außen niemals endgültig und erschöpfend sein kön-
nen, sondern ihr Vollzug stets zu wiederholen ist. Die Angewiesenheit der 
Identitätsbildung auf die Wiederholung lässt die Dimension der Temporalität in die 

                                                             
tät, ohne diese jedoch mit seinen früheren Arbeiten, die sich der Sinn und Subjektivität 

produzierenden Kraft der Différance zuwenden, zusammenzuführen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Form der Identität einfließen. Nachdem die Bewegung der Iterabilität an die Ober-
fläche gebracht worden ist, soll sich unter Rückgriff auf Judith Butler ergeben, wie 
sich Handlungsfähigkeit als Produkt eines sich immer wieder ereignenden Konstitu-
tionsprozesses auslegen lässt. Die Pointe lautet, dass Subjekte nicht deshalb hand-
lungsfähig sind, weil es sich um ursprünglich sich selbst bestimmende Akteure 
handelt, sondern weil die Souveränität ihres Selbstbezugs verhindert ist. Hand-
lungsfähigkeit konstituiert sich, weil Subjekte der Nicht-Identität ausgesetzt sind 
und von dieser stets affiziert, aber nicht determiniert werden. 

 
5.3.1 Die Konstitution des Subjekts durch die Différance 
 
Es sollte bis hierhin klar geworden sein, dass die alteritäre Struktur der Différance 
nicht im Sinne eines Subjekts gedacht werden kann: Die Différance ist die Sinn ge-
bende Spur, die sich in alles, was es gibt, einnistet. Wie ist nun die Beziehung zwi-
schen der Différance und dem Subjekt zu verstehen? Kann dem Subjekt noch ein 
Platz innerhalb einer Philosophie zugewiesen werden, die Sinngebung als ein Spiel 
von Differenzierungen begreift? Derridas entscheidende Einsicht lautet, dass die 
Différance nicht einem bereits konstituierten Subjekt seine Subjektivität raubt, son-
dern diese ihm erst verleiht: „Diese Bewegung der différance überfällt nicht unver-
mutet ein transzendentales Subjekt. Sie bringt es hervor. Die Selbstaffektion ist kei-
ne Modalität einer Erfahrung, die bezeichnend wäre für ein Seiendes, das bereits es 
selbst (autos) wäre. Sie bringt das Selbe als Beziehung zu sich in der Differenz mit 
sich, das Selbe als das Nicht-Identische hervor.“ (SP: 112) Die Différance reicht 
dem Subjekt eine Subjektivität, die niemals ganz die seine ist. Während bei Hei-
degger das Ereignis des Seins und bei Levinas der Andere die Existenzweise des 
Subjekts formt, lässt sich die Bewegung der Gabe bei Derrida als Gabe der Dif-
férance interpretieren. Aufgrund ihres hingebenden Charakters kommt der Dif-
férance nicht nur ein entziehendes, negatives, sondern auch ein ermächtigendes, 
und damit positives Moment zu. Das Subjekt ist ein Effekt eines Kräfteverhältnis-
ses, das ihm vorausgeht und welches es nicht einzuholen vermag. Dieses Moment 
der Nicht-Einholbarkeit und Nicht-Verfügbarkeit ist die Bedingung der Möglichkeit 
von Subjektivität. Das Subjekt ist zwar von der Kraft der Différance abhängig, es 
ist ihr unterworfen und kann sich ihrer nicht erwehren;31 die Unmöglichkeit einer 
radikalen, von allen Bindungen befreiten Abhängigkeit ist aber gerade die Mög-

                                                             
31  Vgl. 1968c: 53: „Er [der ökonomische Gesichtspunkt der Différance] bestätigt, dass das 

Subjekt, und in erster Linie das bewusste und sprechende Subjekt, von dem System der 

Differenzen und der Bewegung der différance abhängig ist, dass es vor der différance 

weder gegenwärtig noch vor allem selbstgegenwärtig ist; es schafft sich seinen Platz in 

ihr erst, indem es sich spaltet, sich verräumlicht, sich ‚verzeitlicht‘, sich differiert.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 177 

 

lichkeit von Subjektsein. Derrida schreibt den Prozess der Subjektivierung in die 
heideggersche Bewegung des Ab-grunds ein, wenn er die Différance als dasjenige 
Bezugs- und Entzugsmoment versteht, das Subjektivität einsetzt und im Moment 
der Gründung zugleich von einer vollständigen Beherrschung ablässt. 

Hier lässt sich die berühmte derridasche Paradoxie von der Unmöglichkeit als 
Bedingung der Möglichkeit ins Spiel bringen. Die Unmöglichkeit autonomer Sub-
jektivität ist die Möglichkeit des heteronomen, ausgesetzten Subjekts. Die Dif-
férance konstituiert nicht einfach ein Subjekt und lässt dann von ihm ab, sondern 
durchdringt den Prozess der Subjektwerdung immer wieder aufs Neue. Nur weil 
Subjekte stets von Kräften durchzogen sind, die ihre Reinheit und Identität durch-
kreuzen, ist es überhaupt möglich, dass sie von sich selbst und von anderen als Sub-
jekte identifiziert werden können. Eine von außen erfolgende Rahmung ist notwen-

dig, damit Subjekte überhaupt handlungsfähig sind und Verantwortung für ihre 
Handlungen übernehmen können: 

 

„Damit Strukturen der Unentscheidbarkeit möglich sind (und daher Entscheidungen und da-

her Verantwortung) bedarf es freilich eines Spielraums oder der différance, der Nicht-

Identität. Nicht der Unbestimmtheit, sondern der différance oder der Nicht-Identität mit sich 

selbst in der Determinierung selbst. Die différance ist nicht die indeterminacy. Sie macht die 

determinacy möglich und notwendig.“ (LI: 229f.) 

 
Das autonome Subjekt, dem die Begrenzung durch eine Nicht-Identität fehlt, ist 
nicht handlungsfähig, da ihm kein Spielraum zukommt, innerhalb dessen es seine 
Entscheidungen treffen kann. Es ist radikal unbestimmt, weil es keiner Kraft ausge-
setzt ist, von der es sich zu nähren vermag. Nur ein heteronomes Subjektverständ-
nis, wie es sich bei Derrida aufspüren lässt, kann beschreiben, inwiefern Subjekte 
zu Akteuren werden. Die Nicht-Identität ist das Entzugsmoment von Identität, ihr 
konstitutives, ab-gründiges Außen, das Handlungsfähigkeit, Verantwortung und 
Identität im Moment ihres Bezugs ermöglichen und im Moment des Entzugs dafür 
Sorge trägt, dass Subjekte nicht versklavt sind. Dieses Phänomen wird sehr schön 
durch das beschrieben, was Bernhard Waldenfels (2002: 337) einen „Selbstentzug 

im Selbstbezug“ nennt. Die doppelte, paradoxe Bewegung von Entzug und Bezug 
macht die Seinsweise von Subjekten aus. Der Entzugscharakter von Subjektivität ist 
ihr Bezugscharakter.  

 
5.3.2 Subjektivität und Iterabilität 
 
Wenn das Moment der Nicht-Identität konstitutiv in das Subjekt eingeschrieben ist, 
dann lautet die Konsequenz, dass eine feste Grenzziehung zwischen dem Subjekt 
und dem heteronomen, die Autonomie gefährdenden Außen unmöglich ist. Das 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Außen ist immer schon in das Innen eingebrochen und hat das Subjekt aus seiner 
Selbstgewissheit vertrieben. In diesem Kontext stellt sich nun die Frage, wie sich 
Bezugsmomente von Subjektivität ausbilden können. Wie lassen sich Handlungsfä-
higkeit und Verantwortlichkeit als Effekte der Ausgesetztheit des Subjekts gegen-
über einer ab-gründigen Alterität denken? Derridas Antwort auf diese Frage ist der-
jenigen von Levinas nicht unähnlich. Weil Derrida den Konstitutionsprozess von 
Subjektivität als wesentlich strukturelles und nicht als ethisches Phänomen begreift, 
das heißt das Entzugsmoment als Spur der Différance und nicht als Spur des Ande-
ren auslegt, ergibt sich jedoch eine entscheidende Uneinigkeit zwischen den beiden 
Philosophen. Das Phänomen, welches Derrida mit der Explikation des Konstituti-
onsprozesses von Subjektivität verbindet, ist dasjenige der Iterabilität.32 Nachdem 
ich in einem ersten Schritt die Bewegung der Iterabilität zur Sprache gebracht habe, 
lässt sich in einem zweiten Schritt der Prozess von Subjektwerdung erschließen. 

Allgemein bezeichnet Iterabilität erstens die Notwendigkeit, dass jedes sprach-
liche und schriftliche Zeichen, um Verständlichkeit aufzuweisen, wiederholbar sein 
muss, und zweitens die Angewiesenheit jedes Zeichens auf einen Kontext. Im zwei-
ten Punkt liegt die praxeologische Pointe von Derridas Dekonstruktion. Ein Zeichen 
ohne Kontext ist nichts anderes als ein transzendentales Signifikat, dessen Bedeu-
tung unabhängig von einem Verweisungszusammenhang anderer Zeichen vorliegt. 
Der erste Punkt impliziert zugleich die Möglichkeit, ein Zeichen einem Kontext zu 
entwenden und es in einem anderen Kontext erneut zu gebrauchen, ohne dass das 
Zeichen nicht mehr verständlich ist:  

 

„Aufgrund seiner wesentlichen Iterierbarkeit kann man ein schriftliches Syntagma aus der 

Verkettung, in der es gegeben oder eingefasst ist, immer herauslösen, ohne dass ihm dabei al-

le Möglichkeiten des Funktionierens, wenn nicht eben alle Möglichkeiten von ‚Kommunika-

tion‘, verloren gehen. Man kann ihm eventuell andere zuerkennen, indem man es in andere 

Ketten einschreibt oder ihnen aufpfropft. Kein Kontext kann es einschließen.“ (1971: 335)  

 

                                                             
32  Culler betont die Bedeutung der Iterabilität für das Projekt einer Dekonstruktion von Me-

taphysik und Subjektphilosophie besonders stark, wenn er schreibt: „Deconstruction 

exists only by virtue of iteration.“ (Culler 1983: 120) Für Llewelyn zeigt sich anhand der 

Iterabilität, wie die Différance die Logik der ontisch-ontologischen Differenz durchbricht 

und zugleich als ihre quasi-transzendentale Bedingung wirkt: „Beyond the opposition of 

being and non-being, and beyond the ontological difference, iterability defeats the incli-

nation of the es of es gibt Sein […]. A quasi-transcendental rather than a transcendental 

condition.“ (Llewelyn 1992: 86) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 179 

 

Die Geste der „Aufpfropfung“ ist ein wichtiges Verfahren der Dekonstruktion.33 Sie 
verweist auf jene grundsätzliche Möglichkeit der Entnahme eines Zeichens aus ei-
nem Kontext, auf seine Wiedereinführung in einen anderen Kontext und auf die 
dadurch bedingte Verschiebung des Sinns des Zeichens. Das Zeichen ist nicht mehr 
dasselbe, sondern wird im Moment seiner Einschreibung in einen anderen Kontext 
zu einem anderen. Es existiert in einem neuen Verweisungszusammenhang, einem 
neu konfigurierten Netz von Zeichen, die ihm einen anderen Sinn verleihen. 

Wie die Transformation des Sinngehalts eines Zeichens genau verläuft, erläutert 
Derrida anhand des Zitats. Ein Zitat ist die Wiederholung eines Zeichens in einem 
anderen Kontext, durch welche das Zeichen verdoppelt wird: 

 

„Jedes linguistische oder nicht-linguistische, gesprochene oder geschriebene […] Zeichen 

kann als kleine oder große Einheit zitiert, in Anführungszeichen gesetzt werden; dadurch 

kann es mit jedem gegebenen Kontext brechen, unendlich viele neue Kontexte auf eine abso-

lut nicht saturierbare Weise erzeugen. Dies setzt nicht voraus, dass das Zeichen (marque) au-

ßerhalb von Kontext [sic!] gilt, sondern im Gegenteil, dass es nur Kontexte ohne absolutes 

Verankerungszentrum gibt. Diese Zitathaftigkeit, diese Verdoppelung oder Doppelheit, diese 

Iterierbarkeit des Zeichens (marque) ist kein Zufall und keine Anomalie, sondern das (Nor-

male/Anormale), ohne welche ein Zeichen (marque) sogar nicht mehr auf sogenannte ‚nor-

male‘ Weise funktionieren könnte.“ (1971: 339) 

 
Die Möglichkeit, einen sprachlichen oder schriftlichen Ausdruck aus einem Kontext 
zu lösen und in einem anderen Kontext zu wiederholen bzw. zu zitieren, deutet da-
rauf hin, dass sich die Konstitution des Sinns nicht zu schließen vermag. Die Zitat-

haftigkeit von Zeichen impliziert, dass die Überschreitung eines Kontextes möglich 
ist, ohne dass Zeichen ihren Sinn verlieren. Der hegemoniale Diskurs der Metaphy-
sik, um dessen Dekonstruktion es Derrida geht, versucht sich hingegen an der 
Schließung des Kontextes und muss aus diesem Grund die Überschreitung des Kon-
textes und die Überführung des Sinns ausschließen. Die metaphysische Logik der 
Subjektphilosophie verteidigt ein absolutes Verankerungszentrum, welches den 
normalen, unverfälschten Gebrauch von Zeichen sicherstellt und Abweichungen als 
Anormalitäten bekämpft. 

Es hat sich bereits weiter oben gezeigt (vgl. Kap. 5.1.2 und 5.2.2), dass die pho-
nozentristische und logozentristische Struktur der Metaphysik Supplements produ-
ziert. Die Schrift ist das Supplement als künstliches Doppel der Sprache, weil sie 
die Abweichung von der unmittelbaren Präsenz des sprachlichen Lautes darstellt. 

                                                             
33  Vgl. zur Rolle der „Aufpfropfung“ im Denken der Dekonstruktion Kofman (2012: 13-

20). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Innerhalb des dichotomen Begriffspaares normal/anormal34 ist der Begriff „anor-
mal“ das Supplement, das heißt die Abweichung vom reinen Signifikat des „Nor-
malen“. Das Anormale beschmutzt die Reinheit der Normalität mit dem Fremden, 
Äußeren und somit Heteronomen. Es ist der Name für ein Normales, in dessen In-
nen das Außen eingedrungen ist. Zugleich ist das Normale jedoch – und hier richtet 
sich Derrida gegen die Sprechakttheorie, der es um die Bewahrung des Normalen 
geht – von der Existenz des Anormalen abhängig.35 Die Identität von Normalität 
kann nur bewahrt bleiben, wenn all dasjenige auf Distanz gehalten wird, was nicht-
normal ist. Der Ausschluss des Nicht-Normalen ist für das Normale konstitutiv. Das 
Anormale fungiert folglich als konstitutives Außen: Es wird beständig vom Norma-
len ausgeschlossen, spielt aber zugleich eine konstitutive Rolle für die Bestimmung 
des Bedeutungsgehalts von „normal“ – und liegt somit an der Grenze der Normali-
tät. Aus diesem Grund ist „Anormalität“ die Bedingung der Möglichkeit von Nor-
malität: Sie konstituiert als Außen dessen Sinngehalt. Aufgrund ihrer konstituieren-
den Funktion hat sie einen positiven, produzierenden Effekt. „Anormalität“ ist aber 
auch die Bedingung der Unmöglichkeit des Normalen, weil die Identität des Nor-
malen durch die beständige Affizierung des Anormalen aufgeschoben wird. Die 
Identität des Normalen taucht wieder als eine solche Identität auf, die nicht bei sich 
selbst zu Hause ist – als eine Identität, die von einer Nicht-Identität begrenzt und 
daher mit „Rissen“36 versehen ist. Eine Dekonstruktion des Identitätsbegriffs führt 
also nicht zu einer Verwerfung jeder Möglichkeit von Identitätsbildung, sondern 
unterzieht ihren Konstitutionsprozess einer Analyse. Dadurch lässt sich demonstrie-
                                                             
34  Eine praktisch-politische Dekonstruktion dieses Begriffspaares in historischer Hinsicht 

hat Foucault u.a. in Wahnsinn und Gesellschaft (WG), Die Anormalen (AN) und Die 

Macht der Psychiatrie (MP) geleistet. 

35  Derrida grenzt sich gegen die Sprechakttheorie Austins ab, in welcher der Versuch unter-

nommen wird, einen Kontext durch die Bestimmung der „normalen“ Funktion eines 

sprachlichen Ausdrucks und der davon abweichenden pathologischen Verwendungswei-

sen zu schließen. Der Versuch Austins, die Zitierung eines Sprechaktes in einem anderen 

Kontext als Form des Misslingens dieses Sprechaktes zu bestimmen, wird von Derrida 

zurückgewiesen, indem letzterer auf das Misslingen als konstitutives Element des Gelin-

gens verweist. 

36  Vgl. LI: 199f.: „Was ich in diesem Kontext hier Iterabilität nenne, ist gleichzeitig das, 

was darauf abzielt, die Fülle zu erreichen und das, was den Zugang zu ihr untersagt. 

Durch die Möglichkeit, jedes Zeichen als das Gleiche zu wiederholen, bewirkt sie die 

Idealisierung, die scheinbar die Anwesenheit voller idealer Gegenstände […] liefert, aber 

eben diese Wiederholbarkeit bewirkt, dass die mit einer so wiederholten Einzigartigkeit 

erfüllte Anwesenheit in sich den Verweis auf etwas anderes enthält und die volle Anwe-

senheit, die sie nichtsdestoweniger ankündigt, mit Rissen durchzieht. Deswegen ist Itera-

tion nicht einfach Wiederholung.“ (Hervorhebungen von mir) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 181 

 

ren, dass Identität nicht als Gleichheit mit sich selbst, sondern als Ausgesetztheit 
gegenüber einer Nicht-Identität gedacht werden muss und somit als heteronome 
Identität. 

Auch wenn Derrida die Figur der Iterabilität für eine Neubestimmung von Iden-
tität, aber nicht explizit für diejenige des Subjekts einführt, ist es möglich zu zeigen, 
wie sich der heteronome Konstitutionsprozess von Subjektivität nun schärfer fassen 
lässt. Die Konsequenz aus der Bewegung der Iterabilität lautet, dass Subjekte nicht 
eingesetzt werden, indem sie einer affizierenden Kraft ausgesetzt sind, die nach 
einmaliger Berührung wieder von ihnen ablässt. Der Prozess der Subjektwerdung 
läuft vielmehr immer wieder neu, aber niemals exakt gleich ab. Die temporale Di-
mension von Subjektwerdung, die sich besonders eindrücklich an der Interpretation 
der Différance als Spur ersichtlich machen ließ (vgl. Kap. 5.2.5), schließt die Not-
wendigkeit einer Wiederholung von Subjektwerdung ein. Aufgrund der Ausge-
setztheit von Subjekten gegenüber der stets von Neuem ablaufenden Bewegung der 
(partiellen) Gründung schließt sich Identität nicht. Die Affizierung durch eine 
Nicht-Identität bedingt eine permanente Neubestimmung des Selbstverständnisses 
von Subjekten. Die Grenze zwischen dem „Innen“ des Subjekts und seinem konsti-
tutiven Außen ist einer Neuaushandlung unterworfen, die an keinen Schlusspunkt 
gerät. Jede Wiederholung der Grenzziehung bewirkt eine Verschiebung des „Innen“ 
und zeigt die Unmöglichkeit der Letztbegründung von Identität an. Die Iteration ist 
in diesem Sinne die „Silhouette der Idealität“ (LI: 184), weil sie die Idealität nur in 
einem Schimmer, der nicht greifbar ist, erfahrbar macht. Der Schein, Subjekte ver-
fügen über ein festes, geschlossenes und autonomes Innen ist nichts anderes als ein 
Effekt des immer wieder neu ablaufenden Konstitutionsprozesses. Dass sich Sub-
jekte als dieselben zu identifizieren vermögen, verweist auf die gründende Kraft der 
Différance.  

An dieser Stelle ist es wichtig, auf Derridas Verständnis vom Ereignis zu spre-
chen zu kommen. Bereits in meiner Auseinandersetzung mit Levinas hat sich erge-
ben, wie Heideggers Ereignisbegriff dekonstruiert werden kann (vgl. Kap. 4.2.3). 
Während bei Heidegger das Ereignis der Name für das Erscheinen von Sein und 
Zeit ist, benennt es bei Levinas den Einbruch des Subjekts in die ontologische Ord-
nung. Wo Heidegger das Subjekt nicht mehr in die Bewegung des Ereignisses ein-
schreiben konnte, illustriert Levinas gerade über eine Analyse des Ereignisses, wie 
sich der Konstitutionsprozess von Subjektivität in seiner Asymmetrie auslegen 
lässt. Auch Derrida führt das Ereignis in dem Moment ein, wenn er auf das konsti-
tutive Passivitätsmoment, die Ausgesetztheit von Subjektivität zu sprechen kommt. 
Im Kontrast zu Heidegger, für den das Ereignis das Sein in seiner Einheit in Er-
scheinung treten lässt, insistiert Derrida auf der alteritären Struktur des Ereignisses. 
Das Ereignis wird dekonstruiert, indem es als „unmögliche Möglichkeit“ (vgl. 
UME; 1971a: 349) gedacht wird, die stets vor ihrer vollständigen Realisierung zu-
rückweicht. Die unmögliche Möglichkeit des Ereignisses beruht darin, Subjekte als 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Subjekte einzusetzen und also zu subjektivieren; die unmögliche Möglichkeit be-
zieht sich auf die Reinheit und Autonomie von Subjektivität. Die Möglichkeit des 
Subjekts ist zugleich die Unmöglichkeit der Autonomie. Die Pointe ist somit, „dass 
Ereignisse ursprünglich subjektivierend, das heißt präziser: desubjektivierend und 
subjektrekonstituierend wirken“ (Khurana 2004: 252). Dieser subjektivierende Zug 
des Ereignisses und ihre doppelte, von der Dekonstruktion freigelegte Dimension 
entgehen Heidegger. Die Anbindung des Ereignisses an die Ontologie verstellt ge-
rade die Möglichkeit, den alteritären Charakter des Ereignisses zu explizieren. Um 
aber vom Ereignis sprechen zu können, muss es „den in der Wiederholbarkeit im-
plizierten Aspekt der Alterierung akzentuieren und nicht den der Identitätskonden-
sation“ (Khurana 2004: 239). Auch wenn es Heidegger natürlich nicht darum geht, 
das mit sich identische Subjekt zu begründen, entwirft er ein einheitliches ontologi-
sches Regime, das den Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis versperrt. 
Erst die von Derrida aufgedeckte Bewegung der Iterabilität und damit diejenige der 
Einsetzung und Absetzung von Subjektivität akzentuieren die alteritäre und also he-
teronome Dimension von Subjektivität. Die Freilegung von Iterabilität und die Ex-
plikation des Ereignisses gehen deshalb Hand in Hand: Sie sind integrale Bestand-
teile einer dekonstruktiven Wendung der heideggerschen Subjektkritik. 

 
5.3.3 Handlungsfähigkeit als Produkt einer Verhinderung 
 
Im Anschluss an die Erörterungen zur Funktion der Iterabilität ist es nun auch mög-
lich, Handlungsfähigkeit als Bezugsmoment von Subjektivität neu zu denken, und 
zwar, indem diese als positive Dimension des heteronomen Konstitutionsprozesses 
interpretiert wird. Ein längeres Zitat aus Judith Butlers Buch Körper von Gewicht 
soll veranschaulichen, wie im Ausgang des soeben beschriebenen Konstitutionspro-
zesses von Subjektivität eine Neubestimmung von Handlungsfähigkeit umrissen 
werden kann: 

 

„‚Handlungsvermögen‘ wäre dann die Doppelbewegung des in einem und durch einen Signi-

fikanten Konstituiertwerdens, wobei ‚konstituiert zu werden‘ bedeutet, ‚gezwungen zu sein‘, 

den Signifikanten selbst ‚zu zitieren oder zu wiederholen oder nachzuahmen‘. Ermöglicht von 

dem gleichen Signifikanten, der zu seiner Fortsetzung auf die Zukunft jener zitatförmigen 

Kette angewiesen ist, ist das Handlungsvermögen der Hiatus in der ständigen Wiederholbar-

keit, der Zwang, eine Identität durch Wiederholung zu installieren, die gerade die Kontin-

genz, das nicht-determinierte Intervall erfordert, das die Identität hartnäckig zu verwerfen 

trachtet. Je hartnäckiger die Verwerfung ist, desto ausgeprägter ist die zeitliche Nicht-

Identität dessen, was vom Signifikanten der Identität angekündigt wird. Und doch kann die 

Zukunft des Signifikanten der Identität nur durch eine Wiederholung gesichert werden, der es 

misslingt, getreu zu wiederholen, ein Rezitieren des Signifikanten, das eine Untreue gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 183 

 

über der Identität begehen muss – eine Katachrese –, um dessen Zukunft zu sichern, eine Un-

treue, die die Wiederholbarkeit des Signifikanten für das arbeiten lässt, was bei jeder beliebi-

gen Anrufung der Identität nicht mit sich selbst identisch bleibt, nämlich die laufend wieder-

holbaren oder zeitlichen Bedingungen ihrer eigenen Möglichkeit.“ (Butler 1997: 300f.) 

 
Das von Butler in diesem Zitat auf den Punkt gebrachte Paradox der Subjektivie-
rung liegt im konstitutiven Charakter des Verrats. In anderen Worten: Die Abwei-
chung von der eigenen Identität ist notwendig, damit sich Identität überhaupt (parti-
ell) bilden kann. Der Bezug von Identität auf den gründenden Akt der Konstitution 
ist an das Zitieren des Signifikanten gekoppelt. Hierbei handelt es sich jedoch gera-
de um kein einmaliges Zitieren: Der wesentlich heteronome Konstitutionsakt be-
dingt ja, dass kein autonomes Subjekt eingesetzt wird, das über Handlungsfähigkeit 
„verfügt“. Das würde eine Schließung der Sinngebung voraussetzen, die Derrida 
mit dem Verweis auf die notwendige Wiederholbarkeit und die im Moment der 
Wiederholung sich ereignende Abweichung zerschießt. Die „Stabilität“ der Identität 
ist auf die Beschränkung durch das konstitutive Außen – die Nicht-Identität – an-
gewiesen. Weil die immer wieder neu ablaufende Affizierung des Außen jedoch 
niemals identisch mit der vorherigen ist, verfehlt sich die Identität im Moment ihrer 
Setzung stets selbst. Aus diesem Grund begeht das Subjekt beständig Verrat an sei-
ner Identität: Im Vollzug seiner Identifizierung wird es immer wieder von der 
Nicht-Identität berührt und seine Identität dadurch stets anders bestimmt. 

Handlungsvermögen konstituiert sich nun im Zwischenraum37 der Beschrän-
kung und Entschränkung von Identität. Dieses „Zwischen“ ist kein Punkt, kein 
Kern, welcher der Kraft der Différance entgeht. Das Zwischen ist vielmehr dasjeni-
ge, was durch die Différance konstituiert, aber nicht determiniert wird. Weil Identi-
tät auf eine permanente Wiederholung des Prozesses seines Werdens angewiesen 
ist, kann sich ein Subjekt niemals im „Modus“ der Handlungsfähigkeit befinden.38 
In dem Moment, in welchem das Nicht-Identische, d.h. der heteronome Konstituti-
onsprozess, vom Subjekt ablässt, stellt sich Identität und somit die Fähigkeit zum 
Handeln ein; im Moment der Berührung wird die Geschlossenheit der Identität und 
die Befähigung des Subjekts zu handeln durchkreuzt. Beide Momente laufen nicht 
hintereinander ab: Sie sind nichts anderes als zwei Seiten ein und derselben Bewe-
gung, die sich nicht auseinanderdividieren lässt. Subjekte verfügen somit niemals 
                                                             
37  Butler schreibt: „Der Zwischenraum zwischen Redundanz und Wiederholung ist der 

Raum der Handlungsmacht.“ (Butler 2006: 201) 

38  Vgl. hierzu Butlers folgende Formulierung: „Das bedeutet, dass dasjenige, was Hand-

lungsvermögen genannt wird, niemals als eine kontrollierende oder originäre Urheber-

schaft, die über jener signifizierenden Kette steht, verstanden werden kann, und es kann 

nicht die Macht sein, die, ist sie einmal in jener Kette installiert und durch jene Kette 

konstituiert, einen sicheren Kurs für ihre Zukunft festsetzt.“ (Butler 1997: 300) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

über Handlungsfähigkeit, d.h. sie „haben“ sie nicht. Die Dichotomie zwischen einer 
unmittelbaren Verfügung über Handlungsfähigkeit und ihrer Abwesenheit in Folge 
einer Determination durch das Außen wird von der Dekonstruktion überschritten: 
Handlungsfähigkeit ist nichts anderes als der immer wieder ausgesetzte Bezug der 
Identität durch eine Nicht-Identität. Es gibt Handlungsfähigkeit nur, weil das Ver-
mögen zu handeln in seiner Präsenz auch stets wieder abgesetzt wird. Dieses „weil“ 
verweist nicht auf eine Kausalrelation, sondern auf die ab-gründige Kraft der Dif-
férance. Formuliert man das negativ, wird die Verfügung des Subjekts über seine 
eigenen Entscheidungen unmöglich. Im Zuge der Affizierung von außen ist die Au-
tonomie des Subjekts immer schon ausgesetzt. Das Subjekt ist nicht befähigt, sich 
selbst ein Gesetz für sein Handeln zu geben. Positiv ausgedrückt gewinnt das Sub-
jekt durch den Bezug auf das Nicht-Identische erst die Möglichkeit zu handeln. Das 
Subjekt ist also nicht deshalb frei, weil es keiner Abhängigkeit unterliegt und sich 
selbst eine Maxime des Handelns zu geben vermag, sondern weil es in einer konsti-
tutiven Abhängigkeit steht, die es jedoch nicht beherrscht. Das Subjekt ist frei, weil 
es heteronomes und nicht, weil es autonomes Subjekt ist. 

Die quasi-normative Pointe dieses Verständnisses heteronomer Subjektivität 
lautet, dass Subjekte einen Halt, d.h. eine Rahmung benötigen, um Identität ausbil-
den zu können. Darin beruht der affirmative, hermeneutische Impuls eines hetero-
nomen Subjektverständnisses. Es muss bedacht werden, dass sich Identität immer 
auch verfestigen und begrenzen muss, damit Subjekte handlungsfähig sein können. 
Die Grenzen des Subjekts müssen jedoch in ihrer Vorläufigkeit und Veränderbar-
keit respektiert werden. Hierin liegt die Kehrseite, der kritische und dekonstruktive 
Impuls eines heteronomen Subjektverständnisses. Weil die Begrenzungen, denen 
Subjekte unterworfen sind, immer kontingent sind, ist die Kritik immer dann gefor-
dert, wenn die ab-gründige, an-archische Abhängigkeit, der Subjekte erst ihre Befä-
higungen verdanken, in Abhängigkeiten umschlagen, die sie beherrschen. An dieser 
Stelle muss Dekonstruktion als Subjektkritik ansetzen. Das ist freilich nicht mehr 
das unmittelbare Unternehmen Derridas, der selten die Ebene des Textes zugunsten 
derjenigen der Praxis verlassen hat. Derridas frühe Arbeiten legen aber auch die 
Ansatzpunkte einer solchen Kritik frei. Ich werde daher im folgenden Abschnitt 
ausführen, wie die Dekonstruktion als Subjektkritik interpretiert werden kann.  
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 185 

 

5.4 DEKONSTRUKTION ALS SUBJEKTKRITIK 
 
Die Kritik, die ein Denken der Dekonstruktion zu leisten vermag, sollte nicht als 
Methode im gewöhnlichen Sinne verstanden werden, sondern eher als Operation.39 
Aufgrund der Fokussierung auf singuläre Gegenstandsbereiche verweigert sich die 
Dekonstruktion einer theoretischen Systematisierung (vgl. Waldenfels 2002: 337). 
Das verhindert jedoch nicht, die Arbeit der Dekonstruktion in ihren Grundzügen ar-
tikulieren zu können.40 Obwohl eine Definition des Wortes „Dekonstruktion“ eine 
Paradoxie darstellt, weil die Dekonstruktion ihren Gehalt stets an einem konkreten 
Phänomen und niemals „an sich“ zu demonstrieren vermag, hat selbst Derrida in 
einem seiner späteren Texte zumindest einige allgemeine Bewegungen der Dekon-
struktion aufgezählt.41  

                                                             
39  In einem Interview aus dem Jahre 1986 erklärt Derrida, warum die Dekonstruktion nicht 

als Methode zu verstehen ist: „Was ich Dekonstruktion nenne, kann natürlich Regeln, 

Verfahren, Techniken hervorbringen, aber im Grunde genommen ist sie keine Methode 

und auch keine wissenschaftliche Kritik, weil eine Methode eine Technik des Befragens 

oder der Lektüre ist, die ohne Rücksicht auf die idiomatischen Züge in anderen Zusam-

menhängen wiederholbar sein soll. […] Wenn die Dekonstruktion die Geschichte der 

Metaphysik und die des Methodenbegriffs untersucht, kann sie sich nicht einfach selbst 

als Methode darstellen.“ (Rötzer 1986: 70) Die auf den ersten Blick pedantisch wirkende 

Unterscheidung zwischen einer Operation und einer Methode, auf der ich insistiere, wird 

von Gasché wie folgt verteidigt: „Although deconstruction is an eminently philosophical 

operation, an operation of extreme sensibility toward the immanence or inherence of the 

ways of thought to that which is thought – the subject matter – it is not strictu sensu me-

thodical, since it does take place from a certain point outside such an identity. Therefore, 

deconstruction is also the deconstruction of the concept of method (both scientific and 

philosophical) and has to be determined accordingly.“ (Gasché 1986: 123) 

40  Rorty (2000a), der behauptet, der Dekonstruktion Derridas gehe es um einen privaten, im 

Gegensatz zu einem öffentlichen Autonomiebegriff, muss an dieser Stelle entschieden 

widersprochen werden. Dieses Autonomieverständnis setzt eine strikte Trennung zwi-

schen Privatheit und Öffentlichkeit voraus, die von der Dekonstruktion gerade infrage ge-

stellt wird. 

41  Vgl. zur Problematik der Definition 1985: 6f.: „Deconstruction is also difficult to define 

because it is neither a system nor a unified discourse. It’s as you say a multiplicity of ges-

tures, of movements, of operations. And what's more, multiplicity is essential for each of 

these gestures, that is, simultaneously carrying out several gestures which can seem either 

contradictory or in tension with one another.“ Auf eine etwas humorvolle Weise verneint 

Rorty die Notwenigkeit einer Definition der Dekonstruktion: „Es besteht keine Notwen-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

In diesem Unterkapitel soll in einem ersten Schritt das Denken der Dekonstruk-
tion in Hinblick auf eine Subjektkritik interpretiert werden. Die Dekonstruktion 
lässt sich dabei als ein Gegendiskurs begreifen, der die Hegemonie des subjektphi-
losophischen Diskurses herausfordert. In einem zweiten Schritt werden die Ge-
meinsamkeiten und Differenzen mit der Destruktion Heideggers herausgearbeitet. 
Dabei wird sich ergeben, dass die Grenzen der derridaschen Dekonstruktion zum 
einen in dem Insistieren auf einer Unentscheidbarkeit zwischen der ontologischen 
Analyse Heideggers und der Ethik Levinas’ liegen. Zum anderen gilt es die Vor-
sicht Derridas in Hinblick auf eine Problematisierung konkreter Subjektivierungs-
verhältnisse als ambivalentes Unternehmen der Dekonstruktion zu entlarven. Die 
Pointe wird letztlich sein, dass der Abbau von Identifizierungsformen und das 
Ausweisen der nicht-identischen Alterität, die das herausragende Verdient Derridas 
sind, eine ethische und praktisch-politische Perspektivierung einfordern, die von 
Derrida selbst nicht mehr geleistet wird. 
 
5.4.1 Bewegungen der Dekonstruktion 

 
Das Denken der Dekonstruktion ist eine Form des Widerstands. In den vorherigen 
Abschnitten hat sich bereits gezeigt, wie die verschiedenen Dimensionen der Dif-
férance mit dem Vokabular der Metaphysik spielen, indem deren Begriffe in einen 
neuen Kontext eingeschrieben werden (vgl. Kap. 5.2.1-5.2.5). Durch eine Wieder-
holung der Bewegungen der Metaphysik vollzieht die Dekonstruktion „eine unab-
lässige Bewegung der Rekontextualisierung“ (LI: 211). Sie untersucht die Begrün-
dungsfiguren und Begriffe der Metaphysik „von innen her“, indem sie sich diese 
aneignet, mit ihnen spielt und im Zuge einer Reartikulation ihres Sinns in einem 
anderen Verweisungszusammenhang ihr Anderes erscheinen lässt.42 Die Dekon-
struktion ist kritisch, weil sie den hegemonialen Diskurs der Metaphysik und damit 
die Fundierung des Subjekts als sich selbst transparenten Akteur torpediert. Ihr wi-
derständiger und historischer Charakter lässt sie dabei in die Nähe der Genealogie43 
rücken. In einem Interview aus dem Jahre 1967 spricht Derrida davon, die Dekon-
struktion der Metaphysik leiste eine „strukturierte Genealogie ihrer Begriffe“ 

                                                             
digkeit, das Wesen und das Verfahren der Dekonstruktion präziser zu formulieren als mit 

den Worten ‚Du weißt schon, ich meine das, was Derrida treibt‘.“ (Rorty 2000b: 487) 

42  Vgl. hierzu G: 45: „Die Dekonstruktion hat notwendigerweise von innen her zu operie-

ren, sich aller subversiven, strategischen und ökonomischen Mittel der alten Struktur zu 

bedienen, sich ihrer strukturell zu bedienen, das heißt, ohne Atome und Elemente von ihr 

absondern zu können. Die Dekonstruktion wird immer auf bestimmte Weise durch ihre 

eigene Arbeit vorangetrieben.“ 

43  Als „genealogisch“ bezeichnet Foucault sein Denken ab 1970 (vgl. Kap. 6.2.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 187 

 

(1967b: 27). Der Einsatz der Dekonstruktion richtet sich gegen vermeintlich unhin-
tergehbare Formen der Subjektwerdung und verschreibt sich der Suche nach den 
Bedingungen der Genese; dieser Einsatz und diese Suche eröffnen zugleich die 
Möglichkeiten eines anderen Diskurses: 

 

„Dieser andere Diskurs berücksichtigt zweifellos die Bedingungen dieser klassischen und bi-

nären Logik, aber er unterliegt ihr nicht mehr einfach. Wenn die Verfechter der binären Op-

position denken, dass die ‚ideale Reinheit‘, auf die sie sich berufen müssen, sich als ‚illuso-

risch‘ erweist, wie Sie sagen, so müssen sie diesem Umstand auch Rechnung tragen. Man 

muss die Begriffe transformieren, eine andere ‚Logik‘, eine andere ‚Allgemeintheorie‘, ja so-

gar einen Diskurs konstruieren, der, mächtiger als diese Logik, sich mit ihr auseinandersetzt 

und ihre Möglichkeit wiedereinschreibt. Das ist es, was ich zu tun versuche.“ (LI: 181) 

 
Wenn Derrida davon spricht, dass er die Gesetze der Logik berücksichtigt, so 
möchte er zunächst die Diffamierung zurückweisen, das Denken der Dekonstrukti-
on widerspräche den Grundsätzen der Logik und sei deshalb unlogisch und unsin-
nig. In Abschnitt 5.2.4 hat sich gezeigt, dass der Différance eine Sinn produzierende 
Dimension zukommt und sie daher gerade nicht der Unsinn, sondern die Bedingung 
der Möglichkeit von Sinn und Unsinn ist. Sie ist das ab-gründige Entzugsmoment, 
das binäre Oppositionen erst einsetzt. So wird das Subjekt aus seiner Rolle inner-
halb des dichotomen Paares „Subjekt/Objekt“ gelöst, indem der Prozess seines 
Werdens in einen Gegendiskurs eingeschrieben wird.44 Dieser Gegendiskurs 
schöpft seine Kraft nicht bloß aus der Einnahme einer opponierenden Haltung, son-
dern wiederholt vielmehr die Geste der Dichotomisierung, indem er die Ausge-
setztheit sowohl des Subjekts als auch des Objekts in Bezug auf die konstituierende 
Kraft der Différance aufdeckt. Das Subjekt kann sich nur deshalb ein Objekt entge-
gensetzen, weil es immer schon einer Struktur entstammt, die dieser Teilung vo-
rausgeht und den Zwischenraum zwischen Subjekt und Objekt in Erscheinung tre-
ten lässt. 

Diese zugegeben recht abstrakt anmutende Form der Kritik überschreitet die 
Dichotomie zwischen interner und externer Kritik. Ihr ist der Weg versperrt, Begrif-
fe per se als metaphysisch zu identifizieren und zu verwerfen.45 Derrida ist äußerst 
                                                             
44  Derrida verbleibt auch hier freilich auf der begrifflich-theoretischen Ebene. Das Schrei-

ben von „Gegengeschichten“, das die Hegemonie historischer Narrative aufbricht, ist eine 

wesentliche Arbeit Foucaults. 

45  Das bedeutet aber nicht, dass sich Derrida selbst nicht auch von diesem Versuch verfüh-

ren ließ. So hat er den Begriff der Gesellschaft als angeblich totalitär verworfen. Dass 

man Gesellschaft im Zuge der Dekonstruktion aber auch neu ausrichten kann, hat jüngst 

Marchart (2013) gezeigt. Auch die Systemtheorie Niklas Luhmanns (2015b), welche 

Gesellschaft als Vollzug von Kommunikation begreift, kann als Versuch einer nicht-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

vorsichtig, wenn es um die Lokalisierung eines „Bruchs“ geht, der einen radikal 
oppositionellen Diskurs initiiert.46 Die Dekonstruktion tauscht nicht einfach den ei-
nen gegen den anderen Begriff aus, sondern versucht die Klassifikation der Be-
griffsbildung zu erschüttern, indem sie diese transformiert: „Es gibt keinen meta-
physischen Begriff an sich. Es gibt eine – metaphysische oder nichtmetaphysische – 
Arbeit an Begriffssystemen. Die Dekonstruktion besteht nicht darin, von einem Be-
griff zu einem anderen überzugehen, sondern darin, eine begriffliche Ordnung 
ebenso wie die nicht-begriffliche Ordnung, an der sie sich artikuliert, umzukehren 
und zu verschieben.“ (1971: 350) Die Verschiebung der begrifflichen Ordnung – so 
hat es sich erwiesen – vollzieht sich über ein Verfahren, das sich den Bedingungen 
des Auftauchens von Begriffen widmet und die Ausgesetztheit der Begriffe, d.h. ih-
re konstitutive Nicht-Identität, zur Sprache bringt. Die Dekonstruktion plausibili-
siert, dass Begriffe notwendigerweise wiederholbar und in einen anderen Kontext 
übertragbar sein müssen und im Ereignen dieser Übertragung und Wiederholung 
immer auch als ihr Anderes erscheinen.47  

Derridas Vorsicht gegenüber Brüchen und begrifflichen Verwerfungen zeigt 
sich auch in Bezug auf eine vorschnelle Propagierung von Andersheit: „Bei dem 
Versuch diesen anderen Begriff hervorzubringen, würde man schnell gewahr, dass 
man ihn nur mithilfe anderer metaphysischer oder onto-theologischer Prädikate 
konstruiert.“ (1968d: 87) Das Andere liegt an der Grenze der Metaphysik, es ist ihr 
konstitutives Außen, nicht ihr ontologisches Außen. Zu derselben Einsicht ist ja 
schon Levinas gekommen, wenn er argumentiert, dass der Andere das Subjekt von 
der Grenze der Welt aus anspricht. Derrida erweitert diese Einsicht, indem er sie 
auf die allgemeinen Möglichkeiten von Erfahrung bezieht, die einem Subjekt offen-
stehen. Die Erfahrung von Andersheit kann sich nur einstellen, wenn sie ihren Aus-

gang von den gegenwärtig realisierten Möglichkeiten nimmt – und diese Möglich-
keiten entstammen ja dem phonozentristischen und logozentristischen Kontext der 
abendländischen Metaphysik selbst. Das Denken der Dekonstruktion ruft daher 

                                                             
totalitären, im Fahrwasser der Dekonstruktion ausgearbeiteten Gesellschaftstheorie inter-

pretiert werden. 

46  Vgl. 1968c: 47: „Ich glaube nicht an den entscheidenden Bruch, an die Einmaligkeit eines 

‚epistemologischen Einschnitts‘, von dem heutzutage oft die Rede ist. Die Einschnitte ge-

raten fatalerweise immer wieder in ein altes Gewebe, das man endlos weiter zerstören 

muss. Diese Endlosigkeit ist weder zufällig noch kontingent; sie ist wesentlich, systema-

tisch und theoretisch.“ 

47  Die Wiederholung des metaphysischen Vokabulars und das Spielen mit bzw. die Neube-

stimmung dieses Vokabulars bezeichnet Kofman (2012: 32-34) als die „beiden Gesten“ 

der Dekonstruktion. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 189 

 

nicht vorschnell ein „nachmetaphysisches“48 oder „nicht metaphysisches“49 Zeital-
ter aus, das mit den Begründungsfiguren der Metaphysik und der fundierenden 
Funktion des Subjekts – scheinbar – Schluss macht. Der Dekonstruktion geht es in 
einer doppelten Bewegung vielmehr darum, die Problematik von begrifflichen 
Klassifikationen offen zu legen und zugleich diejenigen Möglichkeiten ersichtlich 
zu machen, an denen sich die Überschreitung der Metaphysik in der Sprache eröff-
net. Sie entwickelt Strategien, mittels derer die Kräfte der Metaphysik gegen sie 
selbst gerichtet werden und das Andere als Anderes der Metaphysik und nicht als 
ihr Jenseitiges aufblitzt.50 

Dekonstruktion als Kritik schöpft ihre Kraft aus dieser Ambivalenz. Ihre Radi-
kalität gewinnt sie auch aufgrund einer Vorsicht gegenüber der Entsorgung von Be-
griffen. Die Unmöglichkeit eines Bruchs und Neubeginns – so schreibt Derrida – 
„lässt aber keineswegs die bedingte Notwendigkeit und Wichtigkeit bestimmter 
Einschnitte, des Auftauchens oder der Festlegung neuer Strukturen verschwinden“ 
(1968c: 47). Das Aufzeigen von partiellen Brüchen bleibt ein zentrales Anliegen 
der Dekonstruktion und es bleibt auch in seiner Dringlichkeit davon unangetastet, 
dass sich Derrida vom Phantasma des absoluten Bruchs abwendet. In diesem Sinne 
geht die Dekonstruktion nicht bloß deskriptiv vor, indem sie Prozesse des Werdens 
beschreibt; im Moment des Aufspürens der Prozesse und der Wiederholung ihrer 
Bewegung lässt sie das von ihnen Ausgeschlossene an die Oberfläche treten. Die 
Dekonstruktion spürt Hierarchien und Ausschlüsse in der scheinbaren Neutralität 
begrifflicher Dichotomien und konzeptueller Ordnungen auf. Auch der traditionelle 
Begriff des Subjekts ist ein Element innerhalb einer solchen Hierarchie: 

 

„Eine Opposition metaphysischer Begriffe (zum Beispiel, Sprechakt/Schrift, Anwesen-

heit/Abwesenheit und so weiter) ist nie die Gegenüberstellung zweier Termini, sondern eine 

Hierarchie und die Ordnung einer Subordination. Die Dekonstruktion kann sich nicht auf eine 

Neutralisierung beschränken oder unmittelbar dazu übergehen: sie muss durch eine doppelte 

                                                             
48  Das ist der Slogan, den Habermas (1992; 2012) bekanntlich für seine Philosophie gewählt 

hat. 

49  So spricht John Rawls (2003: 75, 178) bei seiner Idee des Politischen Liberalismus von 

einer Konzeption, die „politisch und nicht metaphysisch“ ist. 

50  Vgl. dazu 1963: 36: „Unser Diskurs gehört dem System der metaphysischen Oppositio-

nen in irreduzibler Weise an. Man kann den Bruch mit dieser Zugehörigkeit nur mit Hilfe 

einer gewissen Organisation, einer gewissen strategischen Einrichtung ankündigen, die 

im Inneren des Feldes und der ihm eigenen Mächte eine Kraft der Verortung hervor-

bringt, indem man ihre eigenen Strategeme gegen sie selbst wendet; diese Kraft verteilt 

sich dann in allen Richtungen über das ganze System, spaltet und entgrenzt es vollstän-

dig.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Gebärde, eine doppelte Wissenschaft, eine doppelte Schrift eine Umkehrung der klassischen 

Opposition und eine allgemeine Verschiebung des Systems bewirken.“ (1971: 350) 

 
Der quasi-normative Gehalt der Dekonstruktion zeigt sich auch darin, dass durch 
die Freilegung hierarchischer begrifflicher Dichotomien immer auch ihre Rechtfer-
tigung angezweifelt wird. Die Fundamente der Metaphysik und Subjektphilosophie 
werden als porös entlarvt. Das Begründungsmoment autonomer Subjektivität ist 
nicht stabil, weil es von einer ab-gründigen Alterität durchzogen ist, welche die Me-
taphysik auszuschließen und zu verleugnen versucht. Indem Derrida mithilfe der 
Struktur der Différance expliziert, inwiefern innerhalb von Dichotomien ein Glied 
immer der Aufschub des anderen Glieds in der Kette ist – inwiefern etwa die Kultur 
die aufgeschobene Natur, die Sprache die aufgeschobene Schrift und das Subjekt 
das aufgeschobene Objekt ist51 – wird der Raum für eine Neubestimmung dieser 
Begrifflichkeiten bereitgestellt. Die Dekonstruktion ist Subjektkritik, weil sie das 
Subjekt der Dichotomie Subjekt/Objekt entreißt und all diejenigen Formationen 
problematisiert, innerhalb derer Subjektivität durch einen Gegenbegriff, durch einen 
Gegenspieler, fixiert wird. In diesem Sinne vermag Derrida „Subjektivität“ als stra-

tegischem Begriff einen neuen Ort zuzuweisen, der nicht auf die metaphysische Lo-
gik des Identifizierens verweist. Der Kritik kommt somit immer schon ein affirma-
tives Moment zu: Sie kann veranschaulichen, dass die hegemoniale Auslegung von 
Subjektivität nicht die einzig mögliche ist, sondern dass sich innerhalb des ver-
meintlich unüberschreitbaren Horizonts des abendländischen Denkens Spuren einer 
Öffnung auf ein anderes, heteronomes Subjektverständnis aufsammeln lassen. 

Der Verzicht auf eine „Zerstörung“ der Tradition ist also keine Schwäche der 
Dekonstruktion, sondern lässt vielmehr die Notwendigkeit einer permanenten Ar-
beit verlauten: „Das De der Dekonstruktion bezeichnet nicht die Zerstörung dessen, 
was konstruiert wird, sondern die Ankündigung dessen, was jenseits des konstrukti-
vistischen oder destruktionistischen Schemas zu denken bleibt.“ (LI: 227) Das lässt 
sich auch so verstehen, dass die Dekonstruktion als Form der Kritik stets zwischen 
einem destruktiven und einem konstruktiven Akt chargiert. Die Destruktion in der 
Dekonstruktion ist eine radikale Kritik an denjenigen Theorien, die das Subjekt als 
autonom und geschlossen (voraus)setzen und seine Ausgesetztheit zugunsten einer 
selbstgesetzten Identität übergehen. Die Konstruktion in der Dekonstruktion misst 
hingegen das Feld aus, auf dem eine Neubestimmung des handlungsfähigen Sub-
jekts als ausgesetztes, offenes und heteronomes möglich ist. Eröffnet wird so ein 
Denken des Subjekts, das seine Bestimmung aus einer unaufhörlichen Erschütte-
rung gewinnt. 
 
                                                             
51  Butler (1991) hat die Dekonstruktion dieser Dichotomien bekanntlich um das Begriffs-

paar sex/gender erweitert. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 191 

 

5.4.2 Dekonstruktion und Destruktion 
 
Die Arbeit der Dekonstruktion macht auch vor der Destruktion Heideggers nicht 
Halt.52 Die Philosophie darf für Derrida zwar nicht hinter die Einsichten Heideggers 
zurückfallen; jedoch gilt es auch dessen ontologische Analysen zu problematisieren. 
Die Seinsfrage und der fundamentalontologische Ansatz in Sein und Zeit lassen sich 
– um es ein wenig provokant zu formulieren – als Vorarbeiten betrachten, auf denen 
die Dekonstruktion aufbaut: „Die Auflösung des Seins, welches die Kategorien des 
Seienden ‚transzendiert‘, und die Eröffnung der Fundamentalontologie sind zwar 
notwendige, jedoch vorläufige Momente.“ (G: 42) Vorläufig sind diese Operationen 
deshalb, weil sie sich selbst noch nicht hinreichend von der metaphysischen Bewe-
gung der Tradition gelöst haben. In meiner Erörterung Heideggers und besonders 
innerhalb der Kritik Levinas’ hat sich ja erwiesen, dass Heidegger noch nicht den 
Schritt von der Einheitlichkeit (Symmetrie) zur Alterität (Asymmetrie) gegangen 
ist. Zugleich sind Heideggers Arbeiten notwendig, da sie der Dekonstruktion ein 
Material bereitstellen, an dem sie sich abarbeiten kann. Dieser Zwiespalt soll nun 
deutlicher werden. 

Derrida radikalisiert Heideggers Einsicht in die enge Verbindung zwischen 
Sprache und Metaphysik, wenn er sie in den Rahmen von Semantik und Linguistik 
überführt. Die Dekonstruktion transformiert die von Heidegger aufgeworfenen on-
tologischen Fragestellungen in einen linguistischen bzw. grammatologischen Kon-
text (vgl. Rapaport: 1989: 62). In diesem Punkt geht die Dekonstruktion Derridas 
über die Destruktion Heideggers hinaus. Während Heidegger noch zu sehr darum 
bemüht ist, die Frage nach einer ursprünglichen menschlichen Erfahrung aufzuwer-
fen, demonstriert Derrida, dass ein solches Fragen dem Horizont der Metaphysik 
noch treu bleibt, weil es sich auf die Suche nach einem verloren gegangenen Ur-
sprung macht. Derrida setzt seine Kritik dort an, wo Heidegger eine „ursprüngliche 
Erfahrung“ des Seins bei den Vorsokratikern gefunden zu haben meint (vgl. Rapa-
port 1989: 55). Die seinsgeschichtliche Perspektivierung und die damit verbundene 
Destruktion gehen in ihrer Kritik an Metaphysik und Subjektphilosophie nicht weit 
genug, denn innerhalb ihrer Verfahren wird die ontisch-ontologische Differenz 

                                                             
52  Das hat sich bereits in Abschnitt 5.2.4 angedeutet, als ich davon gesprochen habe, dass 

die Différance die ontisch-ontologische Differenz noch einmal untergräbt. Die Dekon-

struktion der Destruktion Heideggers versteht Janicaud vor diesem Hintergrund wie folgt: 

„The Heideggerian Abbau of metaphysics is both sent back to Heidegger, as a letter 

would be, and reversed, turned against his thought (or rather untought). Heidegger’s 

thought is in turn deconstructed, not to be destroyed or set aside, but in order to remain 

open to questioning and perhaps to an infinite task of deconstruction.“ (Janicaud 2008: 

28) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

noch als einheitliche Formation betrachtet.53 Die Dekonstruktion unterzieht jedoch 
auch dieses Unterfangen einer Zersetzung: „Das Vorrecht des Seins kann der De-
konstruktion des Wortes nicht widerstehen.“ (SP: 100f.) Nancy betont, dass Derrida 
das Da des Daseins verschiebt, indem er es durch die Aussetzung auf sein Anderes 
dem Sein entreißt: „Derrida schneidet sein da ab, er skotomisiert es, um es durch so 
etwas wie eine Delokalisierung und eine Alteration zu ersetzen.“ (Nancy 2014b: 67) 
Während es Heidegger um den Sinn des Seins geht, kommt der ab-gründigen Struk-
tur der Alterität selbst kein Sinn zu. Sie ist das differentielle Kräfteverhältnis, in-
nerhalb dessen sich der Gegensatz von Sinn und Nicht-Sinn noch nicht ausgebildet 
hat; sie reicht vielmehr jeder formierenden Bewegung – und auch der ontisch-
ontologischen Differenz – erst ihren Sinn und schreitet ihr damit voraus.54 

Ein Motiv für Heideggers Insistieren auf dem Primat des Sinns erblickt Derrida 
darin, dass sich Heidegger hin und wieder zu leicht von einer Alternative verleiten 
lässt: Der onto-theologischen Logik der Metaphysik wird das Denken des Ereignis-
ses entgegengesetzt, das mit ihr brechen soll. Der Zugehörigkeit der Tradition in die 
Metaphysik wird mit einer vermeintlichen „Nicht-Zugehörigkeit“ ontologischer Er-
fahrungen geantwortet: 
 

„Auch im Denken Heideggers fehlt dieser Logozentrismus nicht ganz: er hält es vielleicht 

noch in der Epoche der Onto-Theologie, jener Philosophie der Präsenz: eben der Philosophie, 

gefangen. Das könnte bedeuten, dass man aus einer Epoche, deren Abschluss (clôture) um-

risshaft sich bereits abzeichnen lässt, doch nicht herauszutreten vermag. Die Bewegungen der 

Zugehörigkeit oder der Nicht-Zugehörigkeit zu einer solchen Epoche sind zu subtil, die damit 

verbundenen Illusionen zu verführerisch, als dass sich hier eine Entscheidung treffen ließe.“ 

(G: 26f.) 

 
Heidegger ist nach Derrida vorschnell, wenn es um eine Kritik der Metaphysik 
geht, weil er ihr Vokabular und ihren Horizont noch nicht hinreichend durchschrit-
ten hat. Es reicht nicht aus, die Alltagssprache als metaphysisch zu entlarven und 
der Philosophie eine „ursprünglichere“ Sprache als Alternative anzubieten. Die 
Skepsis gegenüber einem Denken, das einen radikalen Einschnitt in der Tradition 
der Philosophie zu markieren versucht, ist bei Derrida ausgeprägter als es bei Hei-
                                                             
53  Vgl. G: 40: „Sofern die Frage nach dem Sein untrennbar mit dem Vorverständnis des 

Wortes Sein sich verbindet, ohne sich jedoch damit zu begnügen, kann eine an der De-

konstruktion der konstituierten Einheit dieses Wortes arbeitende Linguistik de facto oder 

de jure nicht länger erwarten, dass über die Frage nach dem Sein ihr Bereich und die 

Ordnung ihrer Abhängigkeit definiert werden könnte.“ 

54  Vgl. 1968a: „Da das Sein immer nur ‚Sinn‘ gehabt hat, immer nur als im Seienden Ver-

borgenes gedacht oder gesagt wurde, (ist) die différance auf eine gewisse und äußerst 

sonderbare Weise ‚älter‘ als die ontologische Differenz oder als die Wahrheit des Seins.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 193 

 

degger – und auch bei Levinas und Foucault – der Fall ist. Aus diesem Grund lassen 
die Arbeiten Derridas stärkere Anklänge an die vorsichtigeren, nicht zerstörenden, 
sondern abbauenden Aspekte der heideggerschen Destruktion vernehmen. Sie ma-
chen ersichtlich, dass philosophische Begriffe nicht verworfen werden dürfen, be-
vor ihr Sinngehalt und die Möglichkeiten ihrer Neubestimmung bis zum Äußersten 
ausgeschöpft sind. Derrida erinnert immer wieder daran, wenn er die Operation der 
Dekonstruktion am konkreten Untersuchungsgegenstand vollzieht, dass Entzugs-
momente auch Bezugsmomente sind: Sie produzieren materielle Effekte in der 
Wirklichkeit und sedimentieren sich damit. Das lässt sich auch am Subjekt aufwei-
sen: Die alteritäre Struktur der Subjektwerdung lagert sich immer auch in der Exis-
tenzweise von Subjekten ab – sie produziert Formationen, ohne die Subjekte weder 
Identität noch Selbstverständnis ausbilden können. Ein heteronomes Subjektver-
ständnis muss diesen Faktor berücksichtigen, weil es ansonsten die Rollen von 
Identität und Selbstverständnis in Hinblick auf die Ausgesetztheit von Subjekten 
nicht mehr zu thematisieren vermag. Der Begriff des Subjekts bleibt im letzten Fal-
le als eine Leerstelle zurück, die philosophisch nicht mehr verhandelbar ist. Ein we-
sentliches Verdienst Derridas ist es hingegen unablässig darauf zu verweisen, dass 
Alterierung immer auch Identifizierung impliziert und diese Identifizierung zu-
gleich von einer konstitutiven Nicht-Identität durchlöchert wird. 
 
5.4.3 Die Grenzen der derridaschen Dekonstruktion 
 
Natürlich ist es leicht möglich, dass Derridas Kritik an der Voreiligkeit der heideg-
gerschen Destruktion auch auf ihn selbst zurückfällt. Wie lässt sich das Unterneh-
men der Dekonstruktion rechtfertigen, wenn es seine Stoßkraft gerade den Arbeiten 
Heideggers verdankt und wenn diese Arbeiten an wichtigen Stellen an die metaphy-
sische Logik der Subjektphilosophie gebunden sind, der die Kritik doch gilt? Ist der 
Versuch, Subjektivität als Effekt der Différance zu denken, nicht wieder eine meta-
physische Bewegung, die Autonomie und Identität auf eine andere, verschleierte 
Weise wieder einsetzt? Derrida weiß um die Legitimität dieses Einwands. Der Na-
me der Différance bleibt wie jedes andere Wort verdächtig. Sein Potenzial in Hin-
blick auf eine Überschreitung der Metaphysik muss sich erst noch erweisen: 

 

„Für das, was nun ‚beginnt‘, ‚jenseits‘ des absoluten Wissens, sind unerhörte Gedanken ge-

fordert, die durch das Gedächtnis der alten Zeiten hindurch zu suchen sind. Solange die dif-

férance ein Begriff bleibt, bei dem man sich fragt, ob er von der Gegenwärtigkeit her gedacht 

werden muss oder ihr voraus, bleibt sie eines dieser alten Zeichen; und es sagt uns, dass die 

Gegenwärtigkeit in der Schließung des Wissens endlos weiterhin zu befragen sein wird.“ (SP: 

138) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

Ob das Wort „Différance“ eine glückliche Wahl ist, um die ab-gründige, subjekti-
vierende Kraft von Alterität zur Sprache zu bringen, zeigt sich erst in der Zukunft: 
Die Dekonstruktion muss sich daran messen lassen, ob es ihr gelungen ist, die he-
gemonialen Formen des philosophischen Denkens nachhaltig zu erschüttern. Es gibt 
keinen (Zeit-)Punkt, zu dem die Metaphysik vollständig dekonstruiert wäre; die 
Dekonstruktion muss ihre Arbeit vielmehr unendlich fortsetzen. Die Antwort auf 
die Frage, ob sie dafür die richtigen Werkzeuge liefert, bleibt sie stets ein Stück 
weit schuldig. Ihre Realisierung ist ein Versprechen, das beständig aufgeschoben 
wird. Die Konklusion aus diesem Aufschub darf aber nicht der Verzicht sein: Auch 
wenn nicht klar ist, ob die dekonstruktiven Bewegungen und Wörter, die Derrida 
entwickelt, die metaphysische Logik des autonomen Subjekts wirklich überschrei-
ten, gilt es diejenigen Theorien, Diskurse und sozialen Kontexte zu kritisieren, wel-
che die Ausgesetztheit von Subjekten nicht anerkennen. Gerade weil sie keine An-
gaben darüber formuliert, worin ihr genauer Gehalt beruht und wie ihr Verfahren 
exakt anzuwenden ist, kann die Dekonstruktion als radikale Kritik wirksam sein. 
Die Kritik muss immer dann zum Einsatz kommen, wenn vergessen wird, dass Sub-
jekte von einer Andersheit abhängig sind, die ihre Identität durchzieht und sie muss 
zugleich vorstellig werden, wenn sich Ausgesetztheit in eine dominierende Abhän-
gigkeit verwandelt, die Subjekten ihre Handlungsfähigkeit raubt. 

Die Vorsicht, die Derrida mit der Operation der Dekonstruktion verbindet, 
kommt in folgendem Zitat noch besser zum Tragen: 

 

„Ich würde sagen, dass sie [die Dekonstruktion] nichts verliert, wenn sie zugibt, unmöglich 

zu sein, und diejenigen, die sich darüber allzu schnell freuen, verlieren nichts, wenn sie sich 

noch etwas gedulden. Die Möglichkeit sowie die Tatsache, zu einem verfügbaren Ensemble 

geregelter Verfahren, methodischer Praktiken oder zugänglicher Wege zu werden, wäre für 

eine Aufgabe der Dekonstruktion viel eher eine Gefahr. Das Interesse der Dekonstruktion, ih-

rer Kraft und ihres Begehrens – wenn sie denn dergleichen hat – besteht in einer bestimmten 

Erfahrung des Unmöglichen, das heißt […] des Anderen.“ (P: 32) 

 
Die Unmöglichkeit der Dekonstruktion als Methode verweist darauf, dass sich das 
Alteritäre und Heteronome immer schon in die Dekonstruktion eingeschlichen hat 
und ihre Systematisierung verhindert. Dass die Dekonstruktion unmöglich ist, 
meint, dass sie keine Methode darstellt, die sich als Schablone über Untersuchungs-
gegenstände legen lässt, um diese in ihrer Allgemeinheit zu bestimmen. Diese Un-
möglichkeit ist ein Teil der Möglichkeit der Dekonstruktion: Wo sie sich realisiert, 
d.h. wo sie ihre Kraft entfaltet, wird stets auch ein Moment ihrer Wirkung zurück-
gehalten. Die Dekonstruktion führt in ihrer Arbeit vor, inwiefern auch „Allgemein-
heit“ und „Universalität“ zu problematisierende Termini sind, die das Aufspüren 
heterogener und heteronomer Erfahrungen eher erschweren als erleichtern. Einer 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 195 

 

allgemeinen und universellen Theorie von Subjektivität muss sie sich daher verwei-
gern. 

Die dekonstruktive Vorsicht Derridas verfügt aber auch über einen Nachteil und 
der besteht in der Rede von der Unentscheidbarkeit55 zwischen der Ontologie Hei-
deggers und der Ethik Levinas’. Ich möchte an dieser Stelle noch einmal einen Fa-
den aufnehmen, den ich am Ende von Abschnitt 5.2.5 fallen gelassen habe. In mei-
ner Auseinandersetzung mit der Spur habe ich zu argumentieren versucht, dass sich 
Derrida nicht hinreichend von der ontologischen Analyse Heideggers löst, weil er 
die Différance aufgrund ihrer neutralen56 Struktur in die Nähe der ontisch-ontolo-
gischen Differenz rückt. Dieser Punkt kann nun noch ein wenig schärfer herausge-
stellt werden.57 Dass die Différance jeder ethischen, historischen und kulturellen 
Konfiguration noch einmal vorausgeht, bedeutet zweierlei: Erstens entzieht sich das 
Spiel der Différance jeder konkreten Formation, sei sie ethisch, politisch oder onto-
logisch; zweitens kommt der Différance derselbe Gestus der Abstraktion zu, wie es 
bei der ontisch-ontologischen Differenz Heideggers der Fall ist. Die Différance ist 
die quasi-transzendentale Bedingung der Möglichkeit ethischer Affizierungen, poli-
tischer Macht- und Herrschaftsverhältnisse sowie ontologischer Kräfteverhältnisse 
– und damit ist sie nicht-ethisch, nicht-politisch und nicht-ontologisch. Warum ist 
ein solches Insistieren auf dem Entzugsmoment der Nicht-Identität aber nicht ge-
nug? 

Derrida bleibt bei der strukturellen Komponente des Konstitutionsprozesses von 
Subjektivität stehen und thematisiert Subjektwerdung nicht mehr innerhalb einer 
mit anderen Subjekten geteilten Welt. Um das Phänomen heteronomer Subjektivität 
zur Sprache zu bringen, reicht es nicht aus, den alteritären Konstitutionsprozess 
freizulegen; innerhalb einer solchen Explikation muss die Frage Berücksichtigung 
finden, wie Subjekte als empfängliche und damit der Berührung Anderer ausgesetz-
te Subjekte erscheinen. Eine Antwort auf diese Frage kann dann nicht mehr durch 
den Verweis auf eine neutrale Struktur geschehen, sondern nur mit einer Berück-

                                                             
55  Diese Unentscheidbarkeit rückt Critchley in den Blick: „Clotural reading must not choose 

between the ethical opening and the logocentric totality; it must be undecided.“ (Critchley 

2007: 95) Hier ist auch Bernasconi zuzustimmen, der schreibt: „The notion of a rupture 

with philosophy has a different, and perhaps an ever stronger, force in Levinas than in 

Heidegger or Derrida, for it represents the overcoming of the priority of ontology to 

which they, too, remain subject, insofar as they efface the ethical.“ (Bernasconi 1986: 

198) 

56  Ein Verständnis des Neutralen, das sich sowohl auf Heidegger als auch auf Derrida stützt, 

hat Maurice Blanchot (2010) entwickelt. 

57  Abgrenzen möchte ich mich explizit gegen Spinosa (1992: 277), der eine gänzliche Über-

einstimmung der Différance und der ontisch-ontologischen Differenz diagnostiziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

sichtigung der Berührung eines lebendigen und in seiner Existenz gefährdeten An-
deren – und damit im Modus der Ethik. 

Zugute zu halten ist Derrida, dass er selbst dort, wo er dem ontologischen Weg 
Heideggers folgt, seine Untersuchungen um eine alteritäre Komponente erweitert: 
Die Dekonstruktion arbeitet die Feinheiten der Subjektphilosophie heraus und kann 
aus diesem Grund die Reichweite ihrer Wirkung überzeugender problematisieren, 
als es Heidegger vermag.58 Ein Versäumnis Derridas liegt jedoch darin, diese Prob-
lematisierung nicht auf Subjektivierungsverhältnisse – und damit auf Praktiken – 
ausgeweitet zu haben. Die Dekonstruktion eröffnet die Frage nach der – immer der 
Unmöglichkeit ausgesetzten – Möglichkeit des Subjekts; die frühen Schriften Der-
ridas untersuchen dann aber nicht mehr, durch welche in Praktiken sedimentierten 
Kräfteverhältnisse Subjekte konkret geformt werden und wie ihnen ein bestimmtes 
Selbstverständnis eingeimpft wird. In diese Lücke stößt die Subjektkritik Foucaults 
hinein, der ich mich im nächsten Kapitel zuwenden werde. Mit ihr lässt sich ver-
deutlichen, inwiefern der heteronome Konstitutionsprozess von Subjektivität auf 
Machtverhältnissen gründet, die sich in Praktiken entfalten. Eine Subjektkritik nach 
Derrida muss also das alteritäre, nicht-identische Moment des Konstitutionsprozes-
ses heteronomer Subjektivität, deren Explikation das herausragende Verdient Der-
ridas ist, mit der ethischen Komponente von Subjektivität, auf der Levinas insistiert, 
zusammenführen und sie muss zugleich berücksichtigen, durch welche historisch 
konkreten Machtverhältnisse Subjekte eingesetzt werden.59 

 
 

5.5 RESÜMEE 
 
Mein Gespräch mit Derrida hat ergeben, dass Levinas’ Explikation heteronomer 
Subjektivität um eine strukturelle Komponente erweitert werden kann. Durch eine 
Verfolgung der nicht-identitären Struktur von Subjektwerdung und der Aussetzung 

                                                             
58  Williams (2001: 132) schreibt deshalb zu Recht, die Bewegung der Dekonstruktion sei 

„an account of the significant relation between ontological and political foundations and 

the limits of their claims to completeness“. 

59  Critchley (1999a: 70-77) spricht von der Notwendigkeit einer „post-deconstructive sub-

jectivity“, die sich der Einsichten Derridas bedient, jedoch über sie hinausgeht. Ein sol-

ches Verständnis von Subjektivität versucht Critchley im Ausgang von Levinas zu entwi-

ckeln. Ich stimme an dieser Stelle mit Critchley an einem wesentlichen Punkt überein: 

Die Subjektkritik Levinas’ ist radikaler als diejenige Derridas, weil sie sich, ohne hinter 

die Einsichten Heideggers zurückzufallen, stärker von dessen ontologischen Bewegungen 

löst. Allerdings scheint mir der Begriff „post-deconstructive“ irreführend: Die durch das 

„post“ angezeigte Aufschiebung ist immer schon Teil der Dekonstruktion. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 197 

 

von Subjektivität gegenüber einer Kraft, die das Subjekt immer wieder neu und 
niemals gleich konstituiert, lässt sich genauer beleuchten, inwiefern sich heterono-
me Subjektivität von der Idee des ursprünglich autonomen Subjekts abhebt. Derri-
das dekonstruktiver Gestus, die Formierung des Subjekts durch den Aufweis einer 
alteritären Struktur zu denken, lässt seine Philosophie in einer gewissen Weise zwi-
schen die ontologischen Analysen Heideggers und die Ethik des Anderen von Le-
vinas rücken. Die größte Gemeinsamkeit mit Levinas ist der Versuch einer Offenle-
gung von Alterität innerhalb der totalisierenden Bewegung der Metaphysik. Dieses 
Moment einer ab-gründigen Alterität, der Derrida den Namen „Différance“ gibt, er-
zeugt Subjektivität und die Bezugsmomente der Handlungsfähigkeit und Identität. 
Derrida insistiert auf der Kontingenz, Differenz und Unabgeschlossenheit eines je-
den Konstitutionsprozesses von Subjektivität. Das einzige nicht-kontingente Mo-
ment ist die Bewegung der Différance: Sie ist die quasi-ahistorische Struktur, wel-
che jedes singuläre Subjekt einsetzt. In diesem Sinne ist die Différance das 
Heteronome, welches bei Levinas den Namen des Anderen trägt. Die Operation der 
Dekonstruktion kann schließlich ihr Potenzial als Subjektkritik entfalten, indem sie 
Formen der Subjektwerdung problematisiert, die auf einer Fixierung von Identität 
und einem Ausschluss von nicht der Norm unterliegenden Abweichungen gründen. 

Ein Vorzug von Derridas Dekonstruktion liegt in der Zurückhaltung gegenüber 
einer übereilten Verwerfung bestehender Denk- und Erfahrungsstrukturen und ihres 
Vokabulars. Diese Vorsicht der Dekonstruktion birgt aber zugleich einen Nachteil: 
Eine philosophische Untersuchung, die auf der textlichen Ebene und damit auf der-
jenigen des Subjektbegriffs verbleibt, scheint zu wenig Kraft für eine radikale Kritik 
hegemonialer Subjektivierungsverhältnisse zu haben. An diesem Punkt setzt die 
Genealogie Foucaults an, die sich einer Delegitimation von Selbstdeutungen zu-
wendet. Ich werde daher im nächsten Kapitel darauf eingehen, wie mit Foucault ei-
ne Kritik der historischen Gewordenheit von Subjektivität entwickelt werden kann, 
die sich als Problematisierung herrschender, in Praktiken verwobener Subjektivie-
rungsverhältnisse begreift. Derridas (post-)strukturalistische Dekonstruktion muss 
deshalb um eine praktisch-politische Komponente erweitert werden. Das sind streng 
genommen keine „Mängel“ der Dekonstruktion Derridas, sondern vielmehr Leer-
stellen, die einer Fokussierung auf philosophische Texte geschuldet sind. 

Die Dekonstruktion des Subjekts, der Derrida entscheidende Impulse gegeben 
hat, steht nicht einfach in Opposition zu einer hermeneutischen Erschließung von 
Subjektivität. Sie zieht vielmehr die Grenzen, innerhalb deren eine hermeneutische 
Thematisierung des Selbstverständnisses von Subjekten zu ihrem Recht kommen 
kann. Eine Rekonstruktion gelingender Selbstverständnisse wird im Anschluss an 
die Dekonstruktion nicht gegenstandslos. Die Hermeneutik legt die Bezugsmomen-
te von Subjektivität, die nichts anderes als Effekte des heteronomen Konstitutions-
prozesses von Subjektivität und somit die Rückseite der Entzugsmomente sind, neu 
aus. Derridas Leistung ist es zwar, Handlungsfähigkeit und Identität als Komponen-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

ten von Subjektivität einer Neuausrichtung unterzogen zu haben; zugleich wurde 
aber die Frage außer Acht gelassen, wie sich Subjekte als handlungsfähige Akteure 
selbst interpretieren. Die Hermeneutik setzt hier an, indem sie die dekonstruktive 
Analyse von Subjektivierung um die Perspektive des Subjekts erweitert. Sie ist aus 
diesem Grund nicht als Gegenvorschlag zu betrachten, sondern als (notwendige) 
Ergänzung einer dekonstruktiven Befragung. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005 - am 14.02.2026, 09:41:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

