5. Die affirmative Wendung der heideggerschen
Subjektkritik bei Jacques Derrida

Jacques Derrida wurde und wird nicht selten die Verabschiedung des Subjektbe-
griffs unterstellt.! Der wesentliche Vorwurf besagt, dass Derridas Fokussierung auf
die strukturelle Kraft einer grundlegenden Differenz keinen Raum mehr fiir die mit
Subjektivitit verbundenen Dimensionen der Handlungsfihigkeit, Verantwortung
und des Selbstverstindnisses ldsst. In der Tat ist es auf den ersten Blick nicht ein-
fach, in Derridas Texten ein affirmatives Verstindnis von Subjektivitit offen zu le-
gen. Dennoch mochte ich in diesem Kapitel die These verteidigen, dass in Derridas
frithen Schriften vielfiltige Untersuchungen zur Konstitution heteronomer Subjek-
tivitdt aufzuspiiren sind. Diese Analysen widmen sich nicht nur den alteritiren Ent-
zugsmomenten von Subjektivitit, die Derrida als Spiel der Différance begreift, son-
dern versuchen sich auch an einer Neubestimmung des handlungsfahigen Subjekts.
Aus diesem Grund ist die Dekonstruktion Derridas, die stets von einer Nihe zum
Denken Levinas’ getragen ist, Teil einer affirmativen Wendung der heideggerschen
Subjektkritik. Die Bewegung der Différance transformiert die Figur des Ab-grunds
auf eine strukturelle Ebene, unterlduft zugleich die ontisch-ontologische Differenz
und fiihrt vor, wie sich Subjektivitit mit dieser Geste als heteronom auslegen lésst.
Derridas Philosophie in den 60er und 70er Jahren kann in einem bestimmten
Sinne als ,,umfassend” bezeichnet werden. Damit soll nicht behauptet werden, dass
Derrida iiber ein begriffliches System verfiigt, das jegliche Phinomene des philoso-

1 In Deutschland hat leider vor allem die oberflichliche und von Missverstindnissen
durchzogene Rezeption von Jiirgen Habermas in Der philosophische Diskurs der Moder-
ne (1985: 191-218) der Ablehnung Derridas Vorschub geleistet. Laut Benoit Peeters fiihr-
te erst die politisch motivierte ,,Versohnung* zwischen Derrida und Habermas Ende der
90er Jahre zu einer differenzierteren Lektiire und einer wohlwollenderen Auseinanderset-
zung mit den Schriften Derridas: ,,Eines ist sicher: Dass er [Derrida] wieder mit Haber-
mas Verbindung aufnahm, erlaubte es Derrida, in Deutschland rasch wieder eine Position

zu gewinnen, die er verloren hatte.” (Peeters 2013: 713)

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

phischen Denkens in einen kohédrenten Zusammenhang iiberfiihrt; vielmehr muss
die Dekonstruktion als eine radikale Kritik und Neuausrichtung des Denkens ver-
standen werden. Den Anspruch einer umfassenden Transformation der Philosophie
teilt Derrida mit Heidegger und Levinas. Bei allen drei Autoren kann der Versuch
eines Bruchs mit der Tradition der Philosophie diagnostiziert werden, denn sie alle
wenden sich in ihren Texten dem paradoxen Unternehmen zu, ein in der Geschichte
Ungesagtes zur Sprache zu bringen. Zweifellos ist Heidegger derjenige Denker, der
sich am entschiedensten an einer neuen Sprache erprobt, doch sowohl Levinas als
auch Derrida folgen Heidegger in dem Bemiihen, bestimmte philosophische Fragen
auf eine radikal neue Weise zu stellen. Derridas Beteuerungen, die Dekonstruktion
vollziehe keinen Bruch mit der Metaphysik, sondern bleibe vielmehr immer an de-
ren Sprache und Bewegung gebunden, diirfen dabei nicht iiber die Originalitit sei-
ner Philosophie hinwegtiduschen. Die Dekonstruktion richtet das Denken gerade
deshalb neu aus, weil sie sich nicht einfach von der Metaphysik abkehrt, sondern
weil sie den Anspruch erhebt, die Metaphysik bis an ihr AuBerstes herauszufordern.
Das ist der Impuls, von dem Derridas friihe Schriften getragen sind.?

Das Wort déconstruction entsteht bekanntlich beim Versuch Derridas, den Ter-
minus Destruktion ins Franzosische zu iibersetzen.’ Derridas Dekonstruktion wie-
derholt die Bewegungen der Metaphysik und umkreist so ihre blinden Flecken, ihr
Ungesagtes. Sie nimmt die Tradition der Philosophie ernst, indem sie diese an ihren
eigenen Anspriichen misst und aufzeigt, von welchen Widerspriichen sie begleitet
wird. Die Kritik an Metaphysik und Subjektphilosophie miindet fiir Derrida aber
nicht in eine Uberwindung der Tradition und in ein Denken des Ereignisses als

2 Die Spitschriften (ab ca. 1985) zeichnen sich hingegen nicht selten durch eine Unent-
schiedenheit beziiglich der Frage aus, ob der Begriff des Subjekts eine wichtige Rolle in
der Dekonstruktion spielen soll oder durch Heideggers Daseinsanalyse nicht so nachhal-
tig erschiittert wurde, dass ihm kein Platz mehr zugewiesen werden kann. Diese Unent-
schlossenheit kommt in einem Interview mit Jean-Luc Nancy mit dem Titel ,Man muss
wohl essen* oder die Berechnung des Subjekts (1989) sehr nachdriicklich zur Geltung.

3 In einem Interview aus dem Jahre 1985 stellt Derrida die Beziige zu Heideggers Termini
des Abbaus und der Destruktion heraus und expliziert, inwiefern diese den Weg zur De-
konstruktion ebnen: ,,The word ,deconstruction itself has a whole genealogy. It’s an old
French word which had fallen out of use, that I used for the first time, so to speak, in this
particular sense. But I did so with the sense that I was translating and deforming a word
of Freud’s and a word of Heidegger’s. In Heidegger the word is ,Abbau‘, as well as
,Destruktion‘. But deconstruction is neither Heidegger’s Abbau nor Destruktion, although
it is related, naturally. So already ,the first use‘ of the word deconstruction was a sort of
deforming translation in which the schema of an original requiring a supplement and so
forth, was made to point back towards Abbau and Destruktion.” (1985: 22f.) Bernasconi
(2003) behauptet, dass Derrida diese Ubersetzung im Jahre 1967 durchgefiihrt hat.

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 153

Neuanfang, wie es an bestimmten Stellen in Heideggers Spétphilosophie der Fall
ist. Die Dekonstruktion tastet sich wesentlich subtiler voran: Subjektkritik muss ih-
ren Ausgang von der Sprache der Metaphysik nehmen, indem sie sich den Sinngeh-
alt metaphysischer Begriffe aneignet, mit ihm spielt und ihn schlieBlich in einen
neuen Kontext einschreibt. Die Dekonstruktion ist der Name — soweit hier das me-
taphysische Phdnomen der Benennung noch sinnvoll ist —, den Derrida einem sol-
chen Denken gibt.

In diesem Kapitel werde ich zunidchst nachzeichnen, wie Derrida die auf einem
,,Phonozentrismus® und einem ,,Logozentrismus* griindende metaphysische Logik
der Subjektphilosophie aufschliet. Wihrend der Phonozentrismus die dreidimensi-
onale Temporalitit auf die Gegenwart reduziert, indem er der Stimme einen Primat
vor der Schrift einrdumt, geht es dem logozentristischen Diskurs um die Fundierung
reiner, gegeniiber dem AufBen verschlossener Identitit und den Ausschluss von
Nicht-Identitdt. Die subjektphilosophische Pointe dieser beiden Grundlegungsdis-
kurse lautet, dass die Idee des autonomen Subjekts wesentlich an das Sich-
Vernehmen in der Gegenwart (Phonologismus) und an die Konstruktion eines rei-
nen und geschlossenen Bedeutungsgehalts (Logozentrismus) gekniipft ist.

Derridas Bestreben ist es, die Geschlossenheit der philosophischen Tradition
und das hiermit verbundene Verstindnis autonomer Subjektivitit auf eine alteritéire
Struktur hin zu 6ffnen. Die Freilegung von Alteritét teilt Derrida folglich mit Le-
vinas. Der wesentliche Unterschied zwischen den beiden Denkern liegt jedoch in
der Frage, worin das ab-griindige Entzugsmoment beruht, das Subjektivitit konsti-
tuiert. Wahrend fiir Levinas die Berithrung und Ansprache des Anderen das hand-
lungsfihige und verantwortliche Subjekt einsetzen und die Frage des Subjekts somit
eine Frage der Ethik ist, geht es Derrida um die Aufdeckung einer nicht-identischen
Struktur, die jede Sinngebung — und somit auch den Prozess der Subjektivierung —
instanziiert. Das alteritire Entzugsmoment nennt Derrida ,,Différance. Nachdem
ich herausgearbeitet habe, wie sich die Différance als Entzugs- und Bezugsmoment
interpretieren ldsst, gilt es den Konstitutionsprozess von Subjektivitit zu untersu-
chen. Derridas These ist, dass Subjektivitit im Zuge einer doppelten Bewegung der
Festigung und Durchkreuzung von Identitédt durch ihr konstitutives — entziehendes
wie beziehendes — Auflen eingesetzt wird. Subjekte sind handlungsfihig, weil sie
der Kraft der Différance, dem Prozess des Scheiterns vollstindiger Identifizierung,
ausgesetzt sind.

Mit dem Projekt, Subjektivitit als durch Alteritit — und das heif3t konkret: durch
eine ab-griindige Nicht-Identitit — konstituiert zu verstehen, gelingt es Derrida, das
heideggersche Denken an einer entscheidenden Stelle zu unterbrechen und die Be-
wegung der Subjektivierung in einer noch grofleren Schiérfe zu untersuchen, als es
bei Levinas der Fall ist. Eine Schwachstelle der derridaschen Dekonstruktion, die
sich vor allem am Phidnomen der Spur aufweisen lasst, liegt jedoch in dem Primat
der Struktur. Ich werde argumentieren, dass die Différance zwar die ontisch-ontolo-

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

gische Differenz noch einmal unterliuft, heteronome Subjektivitit jedoch nicht in
aller Konsequenz gedacht werden kann, weil die Berithrung des Anderen und somit
die ethische Einsetzung des Subjekts der strukturellen Kraft der Différance unterge-
ordnet wird. Derrida wagt es nicht, die levinassche Kritik und Wendung der ontolo-
gischen Analysen Heideggers bis zum AuBersten mitzugehen. Dieses Vorgehen —
so wird sich am Ende des Kapitels ergeben — ist auch einer bestimmten Vorsicht ge-
schuldet, die zugleich ein Vorteil und ein Nachteil der Dekonstruktion ist.

5.1 PHONOZENTRISMUS UND LOGOZENTRISMUS

In diesem ersten Unterkapitel soll es zundchst um Derridas Auseinandersetzung mit
der Tradition der Subjektphilosophie gehen. Das umfassende Unternehmen Derri-
das kann als Dekonstruktion von Totalitédt ausgelegt werden. Totalitér ist eine jede
Philosophie, die Alteritét nicht zu denken vermag. In diesem Punkt stimmen die
Dekonstruktion Levinas’ und diejenige Derridas iiberein. Doch in der Frage, wie
Alteritdt konkret zu denken ist und inwiefern sie bei der Konstitution von Subjekti-
vitit eine Rolle spielt, gehen die Wege der beiden auseinander. Das folgende Zitat
aus der Grammatologie soll zunichst verdeutlichen, was Derrida genau unter Tota-
litdt versteht und was das Ziel der Dekonstruktion ist:

,,Unsere Beweisfiihrung wire etwa folgende: dieser und einige weitere Indices [...] geben uns
bereits das sichere Mittel an die Hand, die Dekonstruktion der grofiten Totalitit — den Begriff
der episteme und die logozentrische Metaphysik — in Angriff zu nehmen. In ihr sind, ohne
dass die radikale Frage nach der Schrift je gestellt worden wire, alle abendldndischen Metho-

den der Analyse, der Auslegung, der Lektiire und der Interpretation entstanden.” (G: 81)

Die Arbeit der Dekonstruktion richtet sich gegen die totalitire begriffliche Ordnung
der abendléndischen Metaphysik und gegen den Ausschluss von Alteritit. Die Me-
taphysik unterdriickt die Schrift und zentriert sich um die Begriffe der Episteme®,
d.h. des Wissens, und der Vernunft. IThre Hegemonie gilt es herauszufordern. Derri-
das Verstidndnis von Totalitit stellt eine Verschiebung und Erweiterung der Einsich-
ten Levinas’ dar. Wihrend fiir Levinas der Ausschluss von Alteritit auf der Reduk-
tion des Anderen auf den Selben griindet und daher ein ethisches Problem ist,
interpretiert Derrida das Problem der Totalitit als ein strukturelles, das wesentlich

4 Im Gegensatz zu Derrida 16st Foucault den Begriff der Episteme aus seinem traditionel-
len philosophischen Kontext und fiihrt ihn im Sinne eines Rasters, das die Beziehungen
innerhalb der Wissenschaften festlegt, in seine archidologischen Untersuchungen ein (vgl.
Kap. 6.1.1 und 6.1.2).

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 155

auf der Unterdriickung der Schrift durch die (gesprochene) Sprache basiert. In den
folgenden Abschnitten gilt es deshalb herauszuarbeiten, wie sich der Begriff des
Subjekts innerhalb der Hierarchie zwischen Sprache und Schrift verorten lidsst. Um
ein Verstindnis heteronomer Subjektivitit freizulegen, muss gezeigt werden, wie
sich das Subjekt aus der strukturellen Logik einer Tradition 16sen lédsst, die sich um
die Priasenz der Sprache und die Konstruktion reiner Signifikation dreht. Subjektkri-
tik ist somit fiir Derrida zunichst Kritik der Sprache.

5.1.1 Die SchlieBung der Metaphysik und die Funktion der Sprache

Indem Derrida Totalitédt als SchlieBung [cloture] der Metaphysik versteht, setzt er
den Rahmen fiir eine philosophische Auseinandersetzung, die sich der sinngeben-
den Ordnung der Metaphysik widmet.> Levinas’ Kritik an Heidegger war es, dass
dieser den totalitiren Charakter der Metaphysik (das heiflt bei Levinas: der Ontolo-
gie) innerhalb seiner Subjektkritik nicht zur Sprache gebracht, gar gefestigt hat (vgl.
Kap. 4.1.1). Mit der Seinsfrage hilt Heidegger an der Suche nach einer einheitli-
chen Formation der Sinngebung fest. Dennoch ist die heideggersche Destruktion
eine wichtige Vorstufe einer ,,AufschlieBung*® der Metaphysik und einer Neube-
stimmung von Subjektivitit. Fiir Derrida muss eine Offnung der Metaphysik in
Hinblick auf ihr ausgeschlossenes Anderes bei Heideggers Explikation von Tempo-
ralitiit beginnen.” Sie muss zuniichst eine Kritik der Priisenz leisten, indem sie die
Reduktion der dreidimensionalen Temporalitit auf die Gegenwart problematisiert:

,-Man kann eine solche SchlieBung nur dadurch entgrenzen, dass man heute jenen Wert von
Gegenwart erschiittert, den Heidegger als onto-theologische Bestimmung des Seins aufge-

zeigt hat, und um solcherart durch seine Infragestellung, deren Status vollkommen einmalig

5 Die Rede von der ,,SchlieBung der Metaphysik* taucht bereits in einem der frithesten
Texte Derridas iiber Husserl auf (vgl. PS).

6 Der Derrida-Schiiler Jean-Luc Nancy (2008: 14-17) hat in den letzten Jahren dem Projekt
einer ,,AufschlieBung™ der Metaphysik (déclosion) einen wesentlichen Platz eingerdumt.
Das franzosische Wort ist Titel seines Bandes La Déclosion, deren deutsche Ausgabe den
Untertitel des Originals — Dekonstruktion des Christentums — tragt.

7  Critchley (2007: 76-88) begriindet an dieser Stelle iiberzeugend, dass Derridas Rede von
der SchlieBung der Metaphysik nicht in Opposition zu derjenigen Heideggers vom Ende
der Philosophie steht, sondern vielmehr als Korrektiv wirkt. Demnach hat sich fiir Derri-
da die Metaphysik genauso wenig vollstiandig geschlossen, wie fiir Heidegger die traditi-
onelle Philosophie an ihr Ende gekommen ist. Die Moglichkeit der Uberwindung bzw.
Uberschreitung wird jedoch beim spiten Heidegger — im Gegensatz zu Derrida — stirker

an einen Bruch mit der Philosophie gebunden (vgl. auch Kap. 5.4.1 und 5.4.2).

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

sein muss, jenen Wert von Gegenwart zu erschiittern, nehmen wir das absolute Privileg ins
Verhor, das die Gegenwart in jener Form oder jener Epoche iiberhaupt genief3t, die das Be-

wusstsein als Meinen in der Selbst-Gegenwart ist.” (1968a: 45f.)

Derrida versteht unter einer SchlieBung die Fixierung eines Innen, also die Kon-
struktion einer reinen und stabilen Identitét, die sich aus dem Ausschluss von Al-
teritdt als verunreinigendes Auflen néhrt. Die Erschiitterung des Denkens der Pri-
senz vollzieht sich bei Derrida im Gegensatz zu Heidegger jedoch nicht iiber die
Ebene der Ontologie und iiber die Freilegung einer urspriinglichen Erfahrung, die in
der Geschichte der abendlidndischen Philosophie (vermeintlich) verloren gegangen
ist. Eine Kritik der Gegenwart ist vielmehr an eine Kritik der die Schrift ausschlie-
Benden Sprache gebunden. Der Sprache kommt innerhalb der Metaphysik eine be-
sondere Funktion bei der Ausrichtung der Beziehung zwischen dem Subjekt und
der Welt zu. Sie ist das entscheidende Instrument, das Prasenz konserviert und so-
mit die SchlieBung der Metaphysik garantiert. Die Sprache — oder besser: die
Stimme — ist das wesentliche Phinomen, an dem sich die Fundierung der Prisenz
diagnostizieren lasst. Die Metaphysik bindet nach Derrida die Begriindung des sich
prasenten — und damit transparenten — Subjekts an die Stimme, indem sie Préisenz
als das Sich-im-Sprechen-Vernehmen des Subjekts versteht. Der Stimme kommt
hier eine zentrale Bedeutung zu, da sie sich unmittelbar vergegenwdrtigt. Sie besitzt
— scheinbar — keine temporale Dimension, weil sie nur in dem Moment zu verneh-
men ist, in dem sie erklingt. Die SchlieBung der Metaphysik und die Substanziali-
sierung des Subjekts vollziehen sich iiber ein Vergessen des zeitlichen Charakters
der Stimme. Die Geschichte der abendlidndischen Philosophie ist nach Derrida in
entscheidender Hinsicht von diesem Verstéindnis der Stimme geprigt.®

Derridas frithen, im Klima des Strukturalismus entstandenen Arbeiten gelingt
es, die Subjektkritik Heideggers zu verfeinern, indem die Seinsgeschichte auf die
Ebene einer strukturell-praktischen Historie der Beziehung zwischen Sprache und
Schrift iiberfiihrt wird. Die Festigung von Prisenz, d.h. die Reduktion der dreidi-
mensionalen Temporalitit auf die Gegenwart, die ja laut Heidegger die wesentliche
metaphysische Begriindungsgeste ist, wird bei Derrida innerhalb einer Hierarchisie-
rung von Sprache und Schrift aufgespiirt. Die sich hier herausbildende Asymmetrie
ist nicht bloB} ein theoretisches Phdnomen, das fiir Linguisten und Literaturwissen-
schaftler von Interesse ist, sondern strukturiert die Erfahrung von Subjekten und be-
sitzt somit eine praktische Implikation. Aus diesem Grund ist es zu kurz gegriffen,
Derrida vorzuwerfen, seine Sprachkritik habe lediglich literaturwissenschaftliche,

8 Vgl. SP: 102: ,,Dass die Geschichte der Idealisierung, das heifit die ,Geschichte des Geis-
tes* oder die Geschichte schlechthin, von der Geschichte der phoné nicht getrennt werden

kann, dies gibt letzterer ihre ganze ritselhafte Macht zuriick.*

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 157

aber keine philosophischen Konsequenzen.” Das Projekt der Dekonstruktion zielt
auf die Destabilisierung hegemonialer Sinnformationen und auf die ErschlieBung
anderer Moglichkeiten von Erfahrung.'®

5.1.2 Das Problem des Phonozentrismus

Derridas dekonstruktive Subjektkritik wendet sich zunichst einer Problematisierung
der Hierarchie zwischen Sprache und Schrift zu, die in eine Kritik des sich selbst
transparenten Subjekts miindet. Der Name des Phonozentrismus richtet sich auf die
Interpretation der Sprache als einer in der Gegenwart vorkommenden Substanz.
Derridas Dekonstruktion des Phonozentrismus nimmt ihren Ausgang von der Kritik
der Prisenz, die Heidegger innerhalb der Geschichte der Philosophie in verschiede-
nen Spielformen aufzuspiiren vermochte:

»Man ahnt bereits, dass der Phonozentrismus mit der historischen Sinn-Bestimmung des
Seins iiberhaupt als Prdsenz verschmilzt, im Verein mit all den Unterbestimmungen, die von
dieser allgemeinen Form abhingen und darin ihr System und ihren historischen Zusammen-
hang organisieren (Prisenz des betrachteten Dinges als eidos, Prisenz als Substanz/
Essenz/Existenz [ousia], Prisenz als Punkt [stigme] des Jetzt oder des Augenblicks
[nun], Selbstprisenz des cogito, Bewusstsein, Subjektivitit, gemeinsame Prasenz von und mit
dem anderen, Intersubjektivitit als intentionales Phinomen des Ego usw.).” (G: 26; eckige

Klammern im Original)

Die hier umrissene Kritik richtet sich gegen den identifizierenden und selbstbe-
griindenden Charakter der Sprache. Gemill der Logik des Phonozentrismus ist
Sprache wesentlich dadurch ausgezeichnet, dass sie Phdnomene als Gegenstinde
klassifiziert. Die Sprache verwandelt Singularitéten in ,,Vorhandenes®, das sich an-
eignen und aufgrund seines Objektstatus untersuchen ldsst. Die Begriindung des
neuzeitlichen Subjekts als sich selbst bestimmender Akteur wird durch die objekti-
vierende Funktion der Sprache befeuert. Das Bild von der Sprache, das der Phono-
zentrismus zeichnet, ermoglicht es, Subjekte als sich selbst prisente Akteure zu
interpretieren. Die Reduktion der Temporalitit auf die Gegenwart, die ein
notwendiger Schritt zur Objektivierung des Subjekts ist, basiert auf der Auslegung

9  So lautet ein weitverbreitetes Vorurteil, dass vor allem aus der analytischen Philosophie
stammt. Vgl. zur Feindseligkeit, die Derrida aus dem angelsidchsischen Lager entgegen-
schlug, und die in der vehementen Opposition gegen die Verleihung der Ehrendoktor-
wiirde der Universitdt Cambridge ihren Siedepunkt erreichte, Peeters (2013: 637-639).

10 Vgl. hierzu auch Kap. 5.4, in dem ich die Operation der Dekonstruktion als eine Form der

Kritik interpretieren werde.

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

der Stimme als nicht-temporales und nicht-rdumliches Phdnomen. Eine philosophi-
sche Theorie, die sich von dieser Vorstellung leiten ldsst, ist nach Derrida ,,phono-
zentristisch®. Die Evidenz dieser These soll im Folgenden kurz dargelegt werden.
Der Primat der Sprache wird in der Geschichte der Philosophie mit dem
(scheinbaren) Vorteil einer Unmittelbarkeit der sprachlichen Laute gegeniiber den
Zeichen der Schrift begriindet. Die Seinsgeschichte Heideggers, die sich den ver-
schiedenen Epochen des Vergessens der ontisch-ontologischen Differenz widmet,
wird bei Derrida zur Geschichte einer Disqualifizierung der Schrift. Seine originelle
These ist, dass sich der Beginn der Abwertung der Schrift zur selben Zeit wie die
Entstehung der Metaphysik bei Platon diagnostizieren lisst.!! Thren Hohepunkt er-
reicht erstere im 18. Jahrhundert und damit zu der Zeit, in der auch der Versuch der
Fundierung des autonomen Subjekts seine umfassendste philosophische Ausarbei-
tung erfihrt. Rousseau ist fiir Derrida derjenige Autor, der die angebliche Bedro-
hung der Sprache durch die Schrift am eindringlichsten und klarsten zum Ausdruck
bringt. In Rousseaus Philosophie verbindet sich der Ausschluss der Schrift, wie er
in den Dialogen Platons gerechtfertigt wird, mit der Selbst-Prisenz des Cogito bei
Descartes: ,,Rousseau wiederholt den platonischen Gestus; doch bezieht er sich da-
bei auf ein anderes Modell der Prisenz: auf die Selbstprisenz im Gefiihl, im sinnli-
chen cogito, in das sich gleichzeitig das gottliche Gesetz eingeschrieben findet.” (G:
33)!2 GemiB Derridas im zweiten Teil der Grammatologie entfalteten Rousseau-
Lektiire ist Sprache das Natiirliche und Unmittelbare, das durch die Kiinstlichkeit
und Abbildhaftigkeit der Schrift bedroht wird. In dem Moment, in welchem die
Schrift Sprache festhalten mochte, verliert der sprachliche Ausdruck seine Unmit-
telbarkeit, seine Prisenz. Die Sprache weicht von ihrer natiirlichen Funktion, ndm-
lich dem unmittelbaren Sprechen, ab. Diese Abweichung gilt es philosophisch zu
bannen: Sie ist etwas Kiinstliches, das uns von unserem Wesen — und damit von un-
serer Subjektivitit — entfremdet. Die Stimme verliert ihre Prisenz im Moment ihrer
Abschrift, weil sie nun als Text in der Zukunft immer wieder rezipiert werden kann.
Sie hat ihre Gegenwirtigkeit zugunsten einer Offenheit gegeniiber der Zukunft ein-

11 Vgl. 1971: 334: , Diese wesentliche Fithrungslosigkeit, die der Schrift als iterativer Struk-
tur anhaftet, da sie von jeder absoluten Verantwortung, von dem Bewusstsein als Autori-
tét in letzter Instanz abgeschnitten ist, verwaist und seit ihrer Geburt vom Beistand ihres
Vaters getrennt, eben dies wird von Platon im Phaidros verurteilt.*

12 Thomad (2002) versucht Rousseau gegen die Kritik Derridas zu verteidigen, indem er das
,,Gefiihl der eigenen Existenz* bei Rousseau als ein Phidnomen begreift, das nicht im
Denken der Prisenz gefangen ist. Dieses Gefiihl présentiert sich demnach nicht innerhalb
eines mit sich selbst identischen Subjekts, sondern benennt ein Gefiihl der Existenz; Sub-
jektivitiat wird damit bereits kontextualistisch begriffen. Was Thomi jedoch entgeht, ist
die Tatsache, dass die Konstitution dieses Gefiihls bei Rousseau gerade iiber den Aus-

schluss von Alteritit vollzogen wird.

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 159

gebiilt. Das philosophische Unternehmen, das Rousseau propagiert, beruht nach
Derrida darin, die Reinheit und Prédsenz der Sprache zu verteidigen und die Schrift
als Verrat an der Reinheit der Sprache in ihre Schranken zu weisen. Rousseau
schreibt das hierarchische Verhiltnis zwischen Sprache und Schrift folglich in einen
umgreifenden sozialen Kontext ein. Die Abwertung der Schrift und der Vorrang der
Sprache sind aus diesem Grund keine bloB linguistischen und literaturwissenschaft-
lichen Problematiken, sondern deuten auf die Fundierung des autonomen Subjekts
hin, das an die Priasenz der Sprache als Sich-Vernehmen der Stimme gebunden ist.
Die Selbsttransparenz des Subjekts wird mithilfe der Pridsenz der Stimme begriin-
det.

5.1.3 Das Problem des Logozentrismus

Derridas Projekt in den 60er Jahren ist es zu illustrieren, dass die Zentrierung der
Sprache und die Abwertung der Schrift Teil einer umfassenden Theorie der Bedeu-
tung sind. Die Metaphysik beruht auf der Herrschaft des Logos, d.h. der Subsumie-
rung von Sinn unter eine geschlossene Einheit. Bedeutung konstituiert sich, indem
ein Begriff oder ein Phdnomen gegeniiber seinem heteronomen Auflen abgeschlos-
sen wird und so die Identitidt mit sich selbst wahrt. Die Konstruktion einer unbe-
rithrten Innerlichkeit ist notig, damit von Bedeutung gesprochen werden kann. Den
Terminus, den Derrida fiir einen Begriff oder ein Phianomen reserviert, das (schein-
bar) iiber eine reine Identitit mit sich selbst verfiigt, ist derjenige des transzendenta-
len Signifikats. Derrida kniipft hiermit an die Unterscheidung zwischen Signifikant
und Signifikat an, die sich innerhalb der Semiologie Ferdinand de Saussures findet.
Saussure unterscheidet bekanntlich zwischen dem Signifikanten als Trdger einer
Bedeutung (der Bezeichnung) und dem Signifikat als der Bedeutung (dem Bezeich-
neten) selbst.!® Ein ,transzendentales Signifikat* ist dann ein Zeichen, das seine
Bedeutung nicht in Differenz zu anderen Signifikanten gewinnt, sondern aus sich
selbst schopft. Logozentristisches Denken basiert nach Derrida auf dem Riickgriff
auf ein transzendentales Signifikat und der damit verbundenen Konstruktion einer
Innerlichkeit, die sich gegeniiber dem Eindringen eines Auflen verschlief3t.

Der Idealtyp des transzendentalen Signifikats ist der Begriff Gottes. Die Bedeu-
tung Gottes liegt in Gott selbst, sie konstituiert sich — gemif3 der Logik des Logo-
zentrismus — nicht aufgrund einer Differenzierung zu anderen Begriffen. In Antike
und Mittelalter ist Gott die Ursache der Sinngebung. In der Neuzeit hat sich die Fi-
gur des transzendentalen Signifikats verschoben: Das Subjekt tritt die Nachfolge
Gottes an. Es tibernimmt die Funktion des transzendentalen Signifikats, da die Be-

13 Diese Unterscheidung findet sich vor allem in Saussures Werk Grundfragen der allge-

meinen Sprachwissenschaft (2001).

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

deutung von Subjektivitit nun im Wesen des Subjekts selbst verortet ist. Das Sub-
jekt ist autonom, da es von nichts auerhalb von ihm selbst abhéngt und aus diesem
Grund als Fundament des Wissens fungieren kann. Weil die Innerlichkeit des Sub-
jekts iiber die Prisenz der Stimme sichergestellt wird, ist die Reduktion der Sprache
auf das Sich-Selbst-Vernehmen in der Stimme ein wichtiger philosophischer
Schritt, um die Idee des autonomen Subjekts zu begriinden. Die Stimme nimmt in-
nerhalb der theoriearchitektonischen Begriindungsversuche den Status des trans-
zendentalen Signifikats ein: Thr wird die Fihigkeit eines reinen Selbstvollzugs zu-
geschrieben, der auf nichts aulerhalb von sich selbst verweist: ,,In nédchster Nédhe zu
sich selbst vernimmt sich die Stimme [...]: sie ist reine Selbstaffektion, die notwen-
digerweise die Form der Zeit annimmt, die sich auBerhalb ihrer selbst, in der Welt
oder in der ,Realitit‘, keines zusitzlichen Signifikanten, keiner ihrer eigenen Spon-
taneitdt fremden Ausdruckssubstanz bedient. (G: 38) Im Moment der Aussprache
eines Wortes erhellt sich in der Stimme die Bedeutung des Ausdrucks und erlischt
in dem Moment, in welchem die Stimme nicht mehr anwesend ist. Die Gegenwart
der Stimme manifestiert gemél dieser Logik die Innerlichkeit des Subjekts und
schliefft das alteritdre Auflen aus. Der Logozentrismus ordnet sich also in entschei-
dender Hinsicht um die Selbstgegenwirtigung des Subjekts an: Als Fundierungs-
diskurs benétigt er ein transzendentales Signifikat und findet es in der Stimme.'

Innerhalb der Auseinandersetzung mit der Geschichte des abendléndischen
Denkens ist es Derridas wesentliches Verdienst zur Sprache gebracht zu haben, in-
wiefern Subjektkritik mit einer Problematisierung unserer Sinn gebenden Ordnung
und unseres Verstidndnisses von Sprache verbunden ist. Diese Abarbeitung an der
Historie geht in ihrer Prizision iiber die Subjektkritik Heideggers hinaus, weil sie
nicht blof} die Kategorie des Subjekts als metaphysische Konstruktion zuriickweist,
sondern eine ganz bestimmte, historisch kontingente Auslegung von Subjektivitit
problematisiert. Es ist das Ineinander stiirzen einer Vorstellung von Sinn, die sich
auf die Reinheit der Bedeutung bezieht, und einer Konzeption von Sprache als Ver-
fligbarkeit, welches die Idee des autonomen Subjekts fundiert. Die Dekonstruktion
Derridas versucht nun, die SchlieBung des metaphysischen Diskurses aufzubrechen
und der Heteronomie zu ihrem Recht zu verhelfen. Sie spiirt eine Andersheit inner-
halb des Diskurses der Autonomie auf, die ihre einheitliche Logik zersetzt. Der
Struktur dieser Andersheit gibt Derrida den Namen ,,Différance®.

14 Aus diesem Grund wertet der Logozentrismus auch die Schrift ab: ,,Die Epoche des Lo-
gos erniedrigt also die Schrift, die als Vermittlung der Vermittlung und als Herausfallen
aus der Innerlichkeit des Sinns gedacht wird.” (G: 27)

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 161

5.2 DAS ALTERITARE ENTZUGSMOMENT VON
SUBJEKTIVITAT: DIE DIFFERANCE

Die ,,Différance* ist das wohl schillerndste Wort im gesamten Denken Derridas.
Zugleich — und hierin besteht ihr erstes Paradox — fillt sie selbst nicht unter die Ka-
tegorie des philosophischen Begriffs. Jean-Luc Nancy deutet an, warum die Dif-
férance kein Begriff ist und wie sie ihre Sinn gebende Kraft entfaltet: ,,Die dif-
férance ist kein Begriff, weil sie nicht bedeutet, sondern ein Zeichen gibt und
macht, weil sie wirkt, weil sie eine Gebérde ist oder vielmehr macht.* (Nancy 2008:
194) Die Différance ist ein Kréfteverhdltnis und zeigt die Nicht-Identitét eines Be-
griffs oder eines Phidnomens mit sich selbst an. Thre Facetten sind zahlreich und
konnen an dieser Stelle nicht alle angesprochen werden. Schlie3t man an die vorhe-
rige Diskussion um das Verhiltnis zwischen Sprache und Schrift an, so kann her-
vorgehoben werden, dass Derrida mit dem Wort ,.Différance* zunichst die Eigen-
timlichkeit der Schrift betonen mochte. Es gibt ndmlich Worter, deren Bedeutung
sich schriftlich, aber nicht sprachlich darstellen ldsst. Das ,,a* der Différance kann
im Sprechen nicht vernommen werden: In der gesprochenen Sprache kommt die
Vertauschung von ,.e** durch ,,a“ nicht zur Geltung.!> Als Kraft einer Verhinderung
bedingt die Différance das Scheitern der Konstruktion eines transzendentalen Signi-
fikats und durchkreuzt damit die vollstindige Identifizierung eines Begriffs oder ei-
nes Phinomens mit sich selbst. Sie ist einer der vielen, aber wahrscheinlich der
prominenteste Name, den Derrida der ab-griindigen Struktur von Alteritét gibt, um
dessen Explikation sein gesamtes Werk kreist.

Der Différance kommt jedoch nicht nur eine destabilisierende Rolle, sondern
auch eine produzierende Kraft zu. Es soll sich im Verlauf dieses Kapitels zeigen,
inwiefern die Différance als ab-griindiges Entzugsmoment von Subjektivitét inter-
pretiert werden kann, das Autonomie und Pridsenz des Subjekts absetzt und das
Subjekt als heteronomes zugleich einsetzt.'® Die Différance ist der Name fiir das al-
teritdre Entzugsmoment, das Subjekten erst ihre Handlungsfahigkeit reicht. Die al-
teritdre Kraft der Différance griindet Subjektivitit und weicht im Moment der
Griindung vor ihrer vollstindigen Realisierung zuriick. Bevor der Konstitutionspro-
zess von Subjektivitit genauer unter die Lupe genommen wird, soll es in diesem

15 Auf die Beziehung zwischen Sprache und Schrift sowie auf die Interpretation der Dif-
férance als Urschrift werde ich in Kapitel 5.2.3 zu sprechen kommen.

16 Nach Caroline Williams (2001: 133) muss eine Dekonstruktion des Subjekts den Fokus
der Analyse auf die vier Komponenten der Sprache, Prisenz, Schrift und Différance rich-
ten. Damit ist zugleich eine Schwierigkeit bei Derrida angeschnitten: Das Wort ,,Dif-
férance” bezeichnet einerseits die Struktur einer grundlegenden Alteritit, andererseits

stellt es auch eine spezifische Komponente bei der Analyse des Subjekts dar.

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Unterkapitel zunédchst um die Bewegung der Différance gehen. Dabei mochte ich
ersichtlich machen, wie sich die Différance in die heideggersche Figur des Ab-
grunds einschreiben lidsst und warum sie die Struktur der ontisch-ontologischen Dif-
ferenz unterlduft. Anhand der Phianomene des Spiels, der Urschrift und der Spur
soll die verrdumlichte und temporale Dimension der Différance zur Sprache ge-
bracht werden. Der Subjektivitit konstituierende Effekt der Différance ldsst sich
dann zum ersten Mal an der Rolle der Spur illustrieren. Hier wird sich auch erwei-
sen, dass Derrida der ethischen Beriihrung des Subjekts, wie sie Levinas freilegt,
eine strukturelle Initiierung vorordnet.'”

5.2.1 Das Spiel der Différance

Allgemein formuliert ist die Différance der Name fiir ein Kréfteverhéltnis, das die
Bedingung der Moglichkeit von Sinn und Erfahrung ist. Angesichts ihres Sinn ge-
benden und Erfahrung eréffnenden Charakters kommt ihr ein quasi-transzenden-
taler'® Status zu, den es im Folgenden zu explizieren gilt. Wenn die Différance Be-
griffe erst einsetzt, so kann sie nicht selbst ein philosophischer Begriff sein. Die
Différance ist ebenso kein temporirer Zustand, der philosophisch fixiert werden
kann, sondern ein in Bewegung befindliches Krifteverhiltnis von Differenzen:

17 Fir Rodolphe Gasché (1986: 186-217) ist die Différance neben der Urspur, der Iterabili-
tit und dem Supplement eine von vier Formen einer ,,infrastructure. Ich mochte demge-
geniiber die These vertreten, dass die Différance selbst die grundlegende Form einer ,,inf-
rastructure* bezeichnet und Urspur, Iterabilitdt und Supplement die Kraft der Différance
in ihren je spezifischen Phinomenbereichen anzeigen. Dass aber auch die Rede von einer
grundlegenden ,,infrastructure” problematisch ist, hat Derrida selbst verlauten lassen:
»There is no pure infrastructure. There is no pure superstructure. There is only text.*
(1985: 14) Und mit ,, Text™ ist in diesem Zusammenhang alles gemeint, was von der
Struktur der Différance produziert wird.

18 Die Rede vom ,,quasi-transzendentalen Status der Différance haben Gasché (1986) und
Bennington (2001) wesentlich geprégt. Zur Kritik daran vgl. die Formulierung von Rorty:
,,Es besteht keine Notwendigkeit, sich Gedanken dariiber zu machen, wie man einen mitt-
leren Bereich namens ,Quasi-Transzendentalitit® ausfindig machen konnte, der zwischen
der vollig ernsten kantianischen Beschiftigung mit der Unterscheidung zwischen dem
Transzendentalen und dem Empirischen einerseits und der schlichten Nichtberiicksichti-
gung andererseits ldge.” (Rorty 2000b: 487) Rorty verkennt jedoch, dass es der Dekon-
struktion gerade nicht darum geht, problematische Begriffe zu verwerfen, sondern sich
anzueignen, mit ihnen zu spielen und ihren Sinngehalt durch diesen Akt zu verschieben.
Das Wort ,,quasi-transzendental ist nicht einfach ein ,,mittlerer Terminus®, sondern der

Name fiir einen paradoxen — beschridnkenden und produzierenden — Prozess.

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 163

,Diese ,aktive‘, in Bewegung begriffene Zwietracht verschiedener Krifte und Krif-
tedifferenzen [...] konnen wir mithin différance nennen.” (1968a: 47) Die Dif-
férance ist wesentlich durch das Spiel von Bezug und Entzug gekennzeichnet, wie
es auch bei Zeit und Sein (Heidegger) sowie bei der Spur und dem Ruf des Anderen
(Levinas) der Fall ist. Die Gemeinsamkeit all dieser Phdnomene beruht darin, dass
sie zwischen Vergangenheit und Zukunft eingespannt sind: Sie entstammen einer
Vergangenheit, die nicht eingeholt werden kann und verweisen auf eine Zukunft,
die stets im Kommen liegt. Die Zeit {iberholt sich hier selbst: Sie richtet sich an die
Zukunft, bevor sie in der Gegenwart zum Stillstand kommt. Zugleich ist die Dif-
férance kein historisch kontingentes Phidnomen, d.h. kein Krifteverhéltnis innerhalb
einer spezifischen Epoche oder Kultur. Sie ist ein nicht-geschichtliches, ein quasi-
ahistorisches Phdnomen, weil ihre alteritire Kraft jede konkrete Geschichte durch-
quert. Die Sinn gebende Dynamik der Différance formiert jeden historisch spezifi-
schen sozialen Raum.

Um das Krifteverhiltnis der Différance zu explizieren, bedient sich Derrida
Wortern wie ,,Spiel, ,,Urschrift®, ,,Spur und ,,Gramma*. Dadurch soll ausgelotet
werden, auf welch heterogene Weise die pulsierende Bewegung der Différance ge-
dacht werden kann. Derrida entnimmt diese Worter der Tradition der Philosophie,
zeigt jedoch auf, dass ihr Sinngehalt iiber die metaphysische Logik hinausreicht.
Die Différance benennt ein Spiel, dessen Eigentiimlichkeit sich nicht auf den Be-
griff bringen lasst:

,.Ein solches Spiel, die différance, ist nicht einfach ein Begriff, sondern die Moglichkeit der
Begriftlichkeit, des Begriffsprozesses und -systems iiberhaupt. Aus dem gleichen Grunde ist
die différance, die kein Begriff ist, auch kein einfaches Wort, das sich als ruhige und gegen-
wartige, auf sich selbst verweisende Einheit eines Begriffs und eines Lautes vergegenwarti-
gen ldsst.” (1968a: 40)

Gegenwidrtigkeit und auf sich selbst verweisende Einheit sind Ausdriicke der Meta-
physik und Produkte des phonozentristischen und logozentristischen Denkens. Der-
ridas dekonstruktiver Gestus beruht in der Wiederholung der metaphysischen Spra-
che mit dem Zweck einer Aufweisung ihrer vergessenen und verschiitteten Ab-
griinde. Wenn die Metaphysik von etwas abhingt, das ihr konstitutiv duBerlich ist,
ihren Erfahrungshorizont iiberschreitet und ihre Struktur ermdoglicht, dann muss
sich dieses Andere der Metaphysik jener Logik und Einheitlichkeit entziehen und
sie bestindig unterlaufen. Das alteritire Moment unserer Tradition entbloBt sich
somit als Entzug des Begrifflichen.

Mithilfe des Wortes Spiel versucht Derrida zu plausibilisieren, dass die Dif-
férance ihre Kraft nicht aus einer bereits konstituierten Identitét schopft: ,,Spiel wi-
re der Name fiir die Abwesenheit des transzendentalen Signifikats als Entgrenzung
des Spiels, das heil3t als Erschiitterung der Onto-Theologie und der Metaphysik der

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Prisenz.” (G: 87) Wie sich im vorangegangenen Abschnitt gezeigt hat, griindet die
Philosophie des Abendlandes auf der Konstruktion transzendentaler Signifikate, die
vermeintlich ihre Sinn gebende Kraft aus sich selbst schopfen und gegeniiber ihrem
AuBen geschlossen sind. Eine philosophische Theorie, welche diese SchlieBung
nicht erreicht, ist gemifl der metaphysischen Logik fehlerhaft. Die Dekonstruktion
bemiiht sich demgegeniiber um ein Aufbrechen einer solchen SchlieBung. Sie ver-
sucht die Beschriankung der Tradition zu entgrenzen und macht auf das Einbrechen
des Auflen in das Innen aufmerksam.

Das Spiel der Différance als ,,Abwesenheit des transzendentalen Signifikats* —
wie es Derrida im letzten Zitat formuliert — verfiigt tiber kein Zentrum und keinen
Ursprung, weil es immer schon gespielt wird. Es hat keinen Spieler, der es bewusst
und willentlich vollzieht, sondern spielt sich vielmehr selbst. Durch die Inszenie-
rung des immer schon und immer wieder gespielten Spiels wird die Selbstbeziig-
lichkeit von Begriffen aufgeschoben: ,,Man [konnte] sagen, dass diese Bewegung
des Spiels, die durch den Mangel, die Abwesenheit eines Zentrums oder eines Ur-
sprungs moglich wird, die Bewegung der Supplementaritdit (supplémentarité) ist.*
(1966b: 437) Hier gilt es zunichst den wichtigen Begriff des Supplements zu kli-
ren. Ein Supplement ist ein Doppel und zeigt die Abweichung eines transzendenta-
len Signifikats von seinem reinen Ursprung an. Es ist das Andere eines Signifikats,
das sich in dem Moment entduf3ert, wenn ein Begriff als transzendentales Signifikat
fixiert werden soll. In anderen Worten: Es ist der Uberschuss, der zwar zum Sinn
des Signifikats zdhlt, jedoch als iiberzidhliges Element die Einheitlichkeit des Signi-
fikats sprengt.

Derrida bringt das Supplement erstmals prominent innerhalb seiner Rousseau-
Lektiire in der Grammatologie ins Spiel. Bei Rousseau ist die Schrift das Supple-
ment des transzendentalen Signifikats der Sprache, weil sie eine Abweichung vom
Ursprung des Lautes ist. Derrida argumentiert, dass diese Abweichung kein zufilli-
ger ,,Fehler ist, den es zu korrigieren gilt, sondern ein Effekt, eine Sedimentierung
der Différance. Es ist das Spiel der Différance, welches Dichotomien einsetzt und
zugleich aufweicht. Die Gegenwart der Sprache, das Jetzt, produziert sich selbst als
ein solches Doppel (doubling), dessen Produktionsherd nicht mehr einzuholen ist
(vgl. Sallis 1992: 133). Wenn die Dichotomie zwischen Sprache und Schrift durch
das Spiel der Différance bedingt ist und die Sprache nicht mehr als etwas Urspriing-
liches und Reines gesetzt werden kann, so verliert auch die Schrift ihren Status als
unnatiirliches Doppel. Der Ursprung ist ein immer schon verdoppelter und gesprun-
gener Ursprung. Die Differenz zwischen Sprache und Schrift wird aufgeschoben,
indem sie als Produkt eines Kréfteverhiltnisses erscheint, das ihr vorausgeht und ih-
re Hierarchie immer schon und immer wieder in Unordnung versetzt. Die Sprache
ist nun nichts Natiirliches mehr, weil sie von etwas abhéngt, das ihre Selbstbeziig-
lichkeit verhindert und ihr erst den Schein des Natiirlichen verleiht.

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 165

5.2.2 Die Sinn produzierende Kraft der Différance

Die produzierende und damit konstituierende Funktion der Différance soll nun
schirfer gefasst werden. Weil die Différance von einer ab-griindigen Bewegung
durchdrungen ist, kommt ihr neben der Verhinderung von transzendentaler, ge-
schlossener und identischer Signifikation auch eine griindende Funktion zu. Diese
ist entscheidend, um Subjektivitit als der Différance ausgesetzt zu denken und die
Selbstbeziige von Subjekten neu zu bestimmen. Bevor ich auf diese Themen genau-
er eingehe, mochte ich jedoch ausfithren, auf welche Weise die Différance Sinn
produziert. Nach Derrida muss die Différance als ein dynamisches Verweisungssys-
tem, das Sinn gibt, aber nicht enthilt, ausgelegt werden:

,»50 bezeichnen wir mit différance jene Bewegung, durch die sich die Sprache oder jeder
Code, jedes Verweisungssystem im allgemeinen ,historisch® als Gewebe von Differenzen
konstituiert. ,Sich konstituiert*, ,sich produziert*, ,sich schafft‘, ,Bewegung*, ,historisch‘ und
so weiter miissen jenseits der Sprache der Metaphysik, in der sie mit allen Implikationen be-

fangen sind, verstanden werden.* (1968a: 41)

Ist in diesem Zitat von einem ,,Jenseits* die Rede, so darf dieses nicht als ontologi-
sches Auflen, sondern muss, genauso wie es bei Levinas der Fall ist, als konstituti-
ves Auflen gedacht werden. Es handelt sich um ein Aullen als Anderes, dessen affi-
zierende Kraft nur von innerhalb der Welt zu erfahren ist. Das Spiel der Différance
entzieht sich der aneignenden und identifizierenden Bewegung der Metaphysik, ist
jedoch nur in ihrem Ausgang und in einer Abarbeitung an ihrem Vokabular artiku-
lierbar. Die Différance ist ,,die Beziehung des Sprechens zur Sprache, den Umweg,
den ich gehen muss, um zu sprechen, das schweigende Unterpfand, das ich geben
muss® (1968a: 44). Sie ist innerhalb dieser Beziehung das Schweigen, das sich der
Sprache und dem Sprechen entzieht, weil es die Beziehung zwischen Sprechen und
Sprache konstituiert. Derrida teilt also mit Heidegger und Levinas die These, dass
die Moglichkeit der Sprache auf etwas nicht-sprachliches verweist. Innerhalb der
Daseinsanalyse Heideggers ist das der lautlose Ruf des Gewissens (vgl. Kap. 2.3.2),
bei Levinas ist es das Sagen des Anderen (vgl. Kap. 4.2.2) und in der derridaschen
Dekonstruktion erfiillt die Différance die Rolle eines ab-griindigen, produzierenden
Entzugsmoments der Sprache.

Die ab-griindige Struktur der Sinnkonstitution, deren Bewegung die Différance
anzeigt, ist ein dynamisches Netz von Differenzen, das aus aufeinander verweisen-
den Signifikanten besteht. Diesen Gedanken iibernimmt Derrida von Saussure. Das
Versdaumnis Saussures liegt jedoch in der Annahme, dass sich die Bedeutung eines
Zeichens nur durch eine Schlieffung des Systems der Zeichen erreichen ldsst. Derri-
das entscheidender Schritt {iber Saussure hinaus beruht in der Offnung des Systems

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

und in der Temporalisierung und Verrdumlichung der Zeichen. Die AufschlieBung
der Bedeutungsproduktion erfolgt aufgrund ihrer Aussetzung auf eine ab-griindige
Nicht-Identitédt, welche die Kontinuitit des Sinns unterwandert. Sinn gibt es nur
deshalb, weil im Moment seiner Realisation immer auch ein Stiick von ihm zuriick-
gehalten wird: ,,Die Bedeutung' bildet sich also nur in der Einbuchtung der Diffe-
renz: der Diskontinuitit und der Diskretion, der Aufschiebung und der Zu-
riick(be)haltung dessen, was nicht in Erscheinung tritt.” (G: 121) Die Identitét eines
Phinomens verweist auf das, was es nicht ist, d.h. auf die Nicht-Identitit. Ein Phi-
nomen ist mit sich selbst nicht identisch, weil die Moglichkeit seines Seins von et-
was abhingt, das sich einer begrifflichen Bestimmung entzieht. Identitit ist immer
schon ausgesetzt, sie ist auler sich, weil sie in sich auf das Heteronome und Fremde
trifft, das sie erst eingesetzt hat. Der Sinn schlieft sich nicht, denn die Différance
verhindert eine erschipfende Bestimmung des Sinns. Innerhalb des Sinns verbleibt
ein Element der Unverfiigbarkeit, der Alteritit, das Sinn konstitutiv durchzieht —
oder wie Sarah Kofman schreibt: ,,Es bleibt stets ein Rest, ein Uberschuss an Nicht-
Sinn.” (Kofman 2012: 41) Dieser Rest ist das Heteronome, das die Identitit eines
Phiinomens erst ermdglicht.?

Es hat sich bereits angedeutet, dass sich die Sinn gebende Dimension der Dif-
férance besser plausibilisieren ldsst, wenn sie in die heideggersche Figur des Ab-
grunds eingeschrieben wird. Die Différance griindet Begriffe und Phinomene und
entzieht sich ihnen stets im Moment der Griindung. Der Différance kommt somit
eine quasi-transzendentale Kraft zu, die Heidegger dem Sein vorbehalten hat: Sie ist
das Sinn konstituierende Entzugsmoment. Quasi-transzendental ist die Différance
deshalb, weil sich ihre konstituierende Funktion auf die Moglichkeit von Sinn iiber-
haupt bezieht. Der Akt der Sinngebung ist nicht auf einen historisch und sozial spe-
zifischen Kontext beschriankt; Sinngebung kann vielmehr gar nicht anders als durch
die Différance initiiert gedacht werden. Um diesen Konstitutionsprozess genauer zu

19 Im franzosischen Original steht hier ,,signification”. Eine wesentliche Geste der Dekon-
struktion ist der Vorzug des Begriffs des Sinns gegeniiber demjenigen der Bedeutung.
Damit wird versucht, den objektivistischen Gehalt des Ausdrucks ,,Bedeutung zu umge-
hen und auf die wesentlich teilende Komponente des Sinns zu verweisen. Wihrend in
diesem Zitat die Ubersetzung durch ,.Bedeutung“ gewihlt wurde, ziehe ich aus den
soeben vorgebrachten Griinden im Folgenden den Begriff des Sinns vor. Vgl. zur Unter-
scheidung zwischen Bedeutung und Sinn in der Dekonstruktion auch Nancy (2010).

20 Alexander Garcia Diittmann (2008: 42) formuliert dieses Paradox als ,,Antinomie der
Dekonstruktion®, weil mit der Différance zugleich die Einsetzung und die Durchkreuzung
von Sinn gemeint sind. In eine dhnliche Richtung geht die Argumentation von Jonathan
Culler: ,,It may be that what makes the notion of meaning indispensable is this divided
character and divided reference: to what one understands and to what one's understanding

captures or fails to capture.” (Culler 1983: 132)

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 167

beleuchten, gilt es im néchsten Schritt den temporalen und rdumlichen Charakter
der Différance zu untersuchen. Derrida schreibt: ,,Die Differenz ist die Artikulation
von Raum und Zeit. Die phonetische Kette oder phonetische Schriftkette werden
immer schon durch jenes wesentliche Minimum an Verrdumlichung ent-dehnt.*
(1966a: 334) Die Ent-dehnung der Stimme verunméglicht es, dass sich die Stimme
an einem Punkt in der Gegenwart présentiert. Der Punkt ist dabei die typische Me-
tapher fiir den Ort, den das transzendentale Signifikat besetzt. Die Metaphysik re-
duziert den Ort auf einen Punkt und die Zeit auf die Gegenwart und verleugnet so-
mit die rdumliche und temporale Dimension der Sinngebung. Soll die metaphy-
sische Logik der Subjektphilosophie auf ihr heteronomes Entzugsmoment hin
geoffnet werden, gilt es folglich Raumlichkeit und Temporalitit zu explizieren.

5.2.3 Die raumliche Dimension der Différance

Zuniéchst mochte ich mich der Kraft der Verrdumlichung zuwenden, die Derrida als
Urschrift bezeichnet. Die Struktur der Différance als Urschrift konstituiert Sprache
und Schrift. Die Différance ,.,ermoglicht die Artikulation des gesprochenen Wortes
und der Schrift — im geldufigen Sinn —, wie sie auch den metaphysischen Gegensatz
zwischen Sensiblem und Intelligiblem und, dariiber hinaus, zwischen dem Signifi-
kanten und dem Signifikat, zwischen Ausdruck und Inhalt, fundiert” (G: 110). So-
wohl die Sprache als auch die Schrift sind durch eine Struktur des Aufeinanderver-
weisens von Zeichen geprigt. Sprachliche und schriftliche Zeichen konstituieren
ihren Sinn in einem Zwischenraum, in einem Intervall, das sie von anderen Zeichen
trennt. Es gibt deshalb keinen grundsdtzlichen Unterschied zwischen sprachlichen
und schriftlichen Ausdriicken — beide Phinomene sind vielmehr auf derselben Ebe-
ne aufzuspiiren. Sprachliche Ausdriicke sind wie schriftliche Ausdriicke in ein Netz
von Signifikanten eingebaut, dem sie ihren Sinn verdanken. Die Moglichkeit der
Gegenwirtigkeit eines sprachlichen Lautes ist an seine Verwobenheit innerhalb ei-
nes dreidimensionalen temporalen Netzes gebunden.

Wenn in diesem Kontext nun von ,,Schrift die Rede ist, dann handelt es sich
um die Struktur der Urschrift. Derrida geht es nicht um die Umkehrung der Hierar-
chie zwischen Sprache und Schrift,?! weil eine solche Umkehrung den wesentlichen
phonozentristischen und logozentristischen Hierarchien treu bleiben wiirde. Das
Wort ,,Urschrift” wird von Derrida eingefiihrt, um ein Phidnomen zu beleuchten, das
sowohl Sprache als auch Schrift erscheinen ldsst, jedoch iiber bestimmte Gemein-
samkeiten mit dem ,,vulgédren®, alltiglichen Begriff der Schrift verfiigt:

21 Vgl. G: 98: ,,Es geht also hier weder um die Rehabilitierung der Schrift im engeren Sinn

noch um die Umkehrung eines evidenten Abhingigkeitsverhiltnisses.*

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

,,Wir wollen vielmehr zu bedenken geben, dass die vorgebliche Derivation der Schrift, so re-
ell und massiv sie auch sei, nur unter der Bedingung moglich war, dass die ,urspriingliche®,
,natiirliche’ usw. Sprache nie existiert hat, dass sie nie unversehrt, nie unberiihrt von der
Schrift war; dass sie selbst schon immer eine Schrift gewesen ist. Eine Ur-Schrift, deren
Notwendigkeit angedeutet und deren neuer Begriff hier umrissen werden soll, und die wir nur
deshalb weiterhin Schrift nennen wollen, weil sie wesentlich mit dem vulgéren Schriftbegriff
verbunden ist. Dieser konnte sich historisch nur aufgrund der Verstellung der Urschrift, auf-
grund des Wunsches (désir) nach einem gesprochenen Wort durchsetzen, das sein Anderes

und sein Duplikat vertrieb und die Reduktion seiner Differenz betrieb.* (G: 98f.)

Betrachtet man das Wort ,,Urschrift* niher, so fillt auf, wie die Dekonstruktion mit
dem Vokabular der Metaphysik spielt. Derrida eignet sich zwei Begriffe an, um
durch ihre Neuauslegung zu demonstrieren, wie die Hegemonie des philosophi-
schen Diskurses auf ihr Anderes hin gedffnet werden kann. Der in der Geschichte
der Philosophie abgewertete Schriftbegriff soll reformuliert werden, ohne ihn aller-
dings hierarchisch der Sprache vorzuordnen. Die ,,Schrift* in der Urschrift zeigt an,
dass Sprache und Schrift durch eine Bewegung eingesetzt werden, die ihnen beiden
vorausgeht; jedoch besitzt die Urschrift eine Gemeinsamkeit mit der Schrift im all-
taglichen Sinne, und zwar die Verweisung der Zeichen untereinander. Vor diesem
Hintergrund gewinnt auch die Rede von der Wirklichkeit als Text an Plausibilitit.
Text ist nach Derrida alles, was von der Struktur der Différance durchzogen ist —
und dies ist die gesamte (ontische) Wirklichkeit.?? Nicht alles ist jedoch Text: Das
Entzugsmoment der Différance, ihre ab-griindige Dimension, weicht vor einer Se-
dimentierung in der Wirklichkeit stets auch zuriick.

Das ,,Ur in der Urschrift bezieht sich auf die Kraft der Einsetzung, ohne diese
im Schema einer Kausalitit von Ursache und Wirkung zu verorten.?® Die Urschrift
als Différance ermaoglicht es erst, dass in der Wirklichkeit gesprochen und geschrie-

22 Vgl. beziiglich Derridas Verstindnis von ,, Text“ LI: 228f.: ,,Was ich ,Text’ nenne,
beinhaltet alle sogenannten ,realen‘, ,0konomischen‘, ,historischen‘, gesellschaftlich-
institutionellen Strukturen, kurz alle moglichen Referenten. Mit anderen Worten erinnere
ich nochmals daran, dass es kein Auflerhalb des Textes gibt. [...] Es bedeutet aber, dass
jeder Referent, jede Realitit, die Struktur einer durch différance gekennzeichneten Spur
aufweist und dass man sich auf dieses Reale nur in der Praxis der Interpretation beziehen
kann“. Auf die Différance als ,,Spur* komme ich in Abschnitt 5.2.5 zuriick.

23 Ein zentrales Missverstindnis Habermas’ beruht darin, das Wort ,,Urschrift zu wortlich
zu nehmen und Derrida zu unterstellen, im Sinne eines ,,negativen Fundamentalismus*
(Habermas 1985: 218) doch wieder einen tieferen Ursprung offen legen zu wollen. Die ir-
refithrende Rede von einem Fundamentalismus bei Derrida lésst sich jedoch auch bei Au-
toren vernehmen, die der Dekonstruktion wesentlich aufgeschlossener gegeniiberstehen,
etwa bei Gasché (1986: 120).

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 169

ben werden kann. Sie determiniert das Gesprochene und Geschriebene nicht, son-
dern gibt den Raum frei, in welchem sich Sprache und Schrift ereignen konnen. Die
Urschrift soll folglich gerade etwas bezeichnen, wovon sie sich absetzt: Sie besitzt
Ankldnge an die metaphysischen Begriffe von Ursprung und Schrift, ohne in deren
Bedeutung aufzugehen. Es wird nun klarer, inwiefern die Schrift der Sprache vor-
géangig ist: Die Sprache ist durch die Struktur der Différance und damit durch das
Sinn produzierende Verweisungssystem, das Gefiige der Zeichen bedingt. Die
Sprache steht jedoch in keinem hierarchischen Verhiltnis zu unserem alltdglichen
Verstdandnis von Schrift. Wenn Derrida der Différance den Namen ,,Urschrift* gibt,
dann soll damit nichts anderes als deren rdumliche Dimension betont werden.*

5.2.4 Die temporale Dimension der Différance

Die raumliche Dimension der Différance ist eng mit ihrer temporalen Dimension
verbunden. Das Gefiige, in dem sich Sinn konstituiert, ist nicht nur ein dreidimensi-
onaler Raum; die Rdumlichkeit wird noch einmal von der dreidimensionalen Tem-
poralitiit von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft durchquert. Das ist die tempo-
rale Dimension des ab-griindigen Produktionsprozesses der Différance:

,.Die différance bewirkt, dass die Bewegung des Bedeutens nur moglich ist, wenn jedes soge-
nannte ,gegenwirtige® Element, das auf der Szene der Anwesenheit erscheint, sich auf etwas
anderes als sich selbst bezieht, wihrend es das Merkmal (marque) des vergangenen Elemen-
tes an sich behilt und sich bereits durch das Merkmal seiner Beziehung zu einem zukiinftigen
Element aushohlen lasst.” (1968a: 42)

Die Moglichkeit von ,,Prisenz® — die nur in Anfiihrungszeichen gesetzt werden
darf, weil sie immer schon aufgeschoben ist — ist an die Unmdglichkeit einer voll-
standigen gegenwirtigen Realisierung und also an die Nicht-Prisenz gekettet. Das
bedeutet, dass ein Zeichen nur in der Gegenwart erscheinen kann, wenn es auf ein
Netz anderer Zeichen verweist, das sich vor seiner Konstitution — und das heif3t: in
der Vergangenheit — ereignet hat. Um auf andere Zeichen zu verweisen und somit
eine rdumliche Distanz zuriickzulegen, wird Zeit benétigt. Die anderen Zeichen
sind dabei temporal nicht einzuholen: Die Konstitution der Zeichen hat sich immer
schon ereignet, sie ldsst sich zu keinem Ursprung zuriickverfolgen, an dem es ein
erstes Zeichen gibt. Zugleich ist die Moglichkeit, ein Zeichen weiterhin als dasselbe

24 Das Projekt Derridas in der Grammatologie ist der Versuch der Begriindung einer Wis-
senschaft von der Schrift, die sowohl der Schrift als auch der Wissenschaft im gewohnli-
chen Sinne vorausgehen soll. Der neue Schriftbegriff, die ,,Gramma als différance*

(1968c: 50t.), ist nichts anderes als die Sinn produzierende Urschrift.

- am 14,02.2026, 09:41:22. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

zu identifizieren, auf Wiederholung angewiesen: Die ,,Priasenz‘ lédsst sich nicht dau-
erhaft herstellen, sondern hingt von einem stindigen Abstoflen eines Zeichens von
den anderen Zeichen ab. Die Notwendigkeit dieser Wiederholung 6ffnet das Zei-
chen auf die Zukunft hin: Ohne die Garantie der Wiederholung existiert ein Zeichen
nicht. Vergangenheit und Zukunft durchziehen somit jedes Zeichen und setzen es
erst als eines ein, das als gegenwirtiges Zeichen identifiziert werden kann.?

Auch wenn Derridas Verstdndnis von Temporalitidt demjenigen Heideggers sehr
dhnlich ist, verschiebt ersterer die ontisch-ontologische Differenz entscheidend,
wenn er die Différance als alteritdres Entzugsmoment interpretiert. Fiir Heidegger
ist das Seiende dem Sein ausgesetzt, es verdankt ihm seine Seiendheit. Bei Derrida
ist die Différance die Bedingung der Moglichkeit von Pridsenz: ,,Wenn aber die dif-
férance das ist (ich streiche auch das ,ist* durch), was die Gegenwirtigung des ge-
genwirtig Seienden ermoglicht, so gegenwirtigt sie sich nie als solche. Sie gibt sich
nie dem Gegenwirtigen hin.” (1968a: 34) Mit der Durchstreichung versucht Derri-
da anzuzeigen, dass die Différance der Name fiir ein Krifteverhiltnis ,.ist“, das in
der Sprache der Metaphysik — und das heif3t: in unserer Sprache — nicht darzustellen
ist. Auch das Spiel mit der Sprache 16st dieses Problem nicht, und so bleibt nichts
anderes tiibrig, als das Paradox der Dekonstruktion in das Wort selbst einzuschrei-
ben. Die Différance entzieht sich ihrer Einordnung in die Bewegung der ontisch-
ontologischen Differenz. Aus diesem Grund kommt ihr das Pridikat ,,Sein* nicht
mehr zu. Derridas Bestreben ist es, das Vokabular Heideggers wieder zu verlassen
und die Kritik an Metaphysik und Subjektphilosophie zu radikalisieren. Die Dif-
férance ist der Name fiir ein Phdnomen, das nicht innerhalb der Sprache der Onto-
logie thematisiert werden kann: ,,Nicht nur lésst sich die différance auf keine onto-
logische oder theologische — onto-theologische — Wiederaneignung zuriickfiihren,
sondern, indem sie selbst den Raum erdffnet, in dem die Onto-Theologie — die Phi-
losophie — ihr System und ihre Geschichte produziert, umfasst sie diese, schreibt sie
ein und iibersteigt sie unwiederbringlich.* (1968a: 35) Die Différance ist die Bedin-
gung der Moglichkeit der ontisch-ontologischen Differenz, weil sie ihr vereinheitli-
chendes Moment zersetzt, das Heidegger auch in seinen spiten Schriften noch ver-
teidigt. Der Sinn des Seins ist wie jeder andere Prozess der Sinngebung auf die
produzierende Wirkung der Différance angewiesen.? Wiihrend die ontisch-ontolo-

25 Dieses Verstindnis von Wiederholung als Iterabilitit werde ich in Bezug auf Subjektivie-
rung in Kap. 5.3.2 genauer unter die Lupe nehmen.

26 Das Unterlaufen und Einsetzen der ontisch-ontologischen Differenz durch die Différance
bringt mit anderen Worten, jedoch auf dhnliche Weise, Nancy zum Ausdruck: ,,[Es] gibt
[...] keinen Unterschied zwischen dem ,Sein‘ und dem ,Seienden‘, sondern jene dif-
férance, die Derrida zu benennen — oder zu ,unbenennen‘ — wusste. Sie zeigt an, dass das
Existierende sich aussetzt und nur das tut.“ (Nancy 2012: 112) Die Différance bedingt

somit, dass es keinen grundlegenden Unterschied zwischen dem Ontischen und dem On-

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 171

gische Differenz noch im Modus der Differenz verbleibt, benennt die Différance ein
alteritires Krifteverhiltnis, das jede spezifische Differenz erst erscheinen lésst. Die
Différance bringt zum Ausdruck, dass es keine letzte Differenz gibt, die alle onti-
schen Sedimentierungen in die Wirklichkeit entldsst, sondern dass der Prozess der
Differenzierung ein unendlicher ist, der stets wieder durch eine andere Differenz
unterlaufen werden kann. Heideggers Figur des Ab-grunds wird also durch die al-
teritdre Kraft der Différance dekonstruiert. Die Philosophie hat in diesem Sinne
stets daran zu erinnern, dass jede Geste des Unterlaufens niemals das letzte Wort
haben kann und sich jeder Versuch der Hinterfragung und Problematisierung seine
Vorldufigkeit einzugestehen hat.

5.2.5 Die Spur und der Andere

Bisher habe ich mich ausschlieBlich der alteritiren Struktur der Différance zuge-
wendet. Es galt zu umkreisen, inwiefern Derrida ein Moment der Andersheit und
Fremdheit freilegt, das dem phonozentristischen und logozentristischen Impetus der
Metaphysik — und auch Heideggers Denken — entgeht. Die Phinomene des Spiels
und der Urschrift sollten dabei das Entzugs- und Bezugsmoment der Différance
hervortreten lassen und zugleich betonen, dass es keinen ausgezeichneten Namen
fiir die alteritére Struktur der Différance gibt. Auch die ,,Spur® ist ein Name fiir die-
se Struktur;?’ ihre Besonderheit liegt darin, dass sie die temporale Dimension und
die Subjektivitit konstituierende Wirkung der Différance vielleicht am besten zum
Ausdruck bringt. Bereits in meiner Auseinandersetzung mit Levinas hat sich erge-
ben, dass und inwiefern die Spur als Entzugs- und Bezugsmoment von Subjektivitit
interpretiert werden kann (vgl. Kap. 4.2.1). Auch Derrida erkennt den Vorzug des
Bildes von der Spur, um die Bewegung eines Entzugsmoments — die Différance —
mit dem Prozess der Subjektwerdung eng zu fiihren.

Um dieses Argument zu entfalten, mochte ich zunédchst zur Sprache bringen,
inwiefern die Spur den Aufschub des Ursprungs anzeigt. An einer Stelle aus der
Grammatologie schreibt Derrida: ,,Die Spur ist nicht nur das Verschwinden des Ur-
sprungs, sondern besagt hier [...], dass der Ursprung nicht einmal verschwunden
ist, dass die Spur immer nur im Riickgang auf einen Nicht-Ursprung sich konstitu-
iert hat und damit zum Ursprung des Ursprungs gerit.” (G: 107f.) Die Spur 16scht

tologischen gibt, weil diese spezifische Differenz erst durch die Kraft der Différance in
Erscheinung tritt.

27 Bennington erinnert daran, dass die Alteritit nicht durch einen einzigen Namen benannt
werden darf: ,,Wollte man dieser Spur der Spur einen (Eigen-)Namen geben, so hitte man
sie schon dem (transzendentalen) Gesagten einverleibt. Es bedarf daher einer Vielfiltig-

keit von Namen, die sich zu einer Serie zusammenfiigen.“ (Bennington 2001: 313)

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

den Ursprung nicht einfach aus, indem sie ihn mit einer Struktur durchzieht, die
seine Prisenz verhindert. Es ist vielmehr umgekehrt: Nur weil es die Spur gibt,
kann es das Phantasma des Ursprungs und damit die Reduktion von Raumlichkeit
auf Punktualitit sowie von Temporalitéit auf Priasenz geben. Die Spur ist die Mog-
lichkeit einer solchen Konzentration. Derrida zeigt jedoch, dass der Ursprung im
Moment seines Erscheinens immer schon verdoppelt ist: Er entbloft sich als Nicht-
Ursprung, als Nicht-Ort, der nicht dort anzutreffen ist, wo man ihn vermutet. Der
Ursprung ist damit in seiner Urspriinglichkeit — und somit in seinem eigentlichen
Wesen — abgesetzt.?

Fiir Derrida ist es ein wesentliches Bestreben der Metaphysik, die Verdoppe-
lung des Ursprungs zu bannen, indem die Spur der Konstitution durch die Kon-
struktion von Begriindungsfiguren iiberschrieben wird. Die Metaphysik betrachtet
in anderen Worten nur den Effekt der Spur und vergisst, dass Ort und Gegenwartig-
keit immer auf die Raumlichkeit und Temporalitéit der Spur und somit auf die alteri-
tiare Struktur der Différance verweisen. Die Spur ist als alteritére und sich nicht pra-
sentierende Kraft die Bedingung der Moglichkeit von Gegenwirtigkeit und damit
von Seiendem:

,Die Spur, in der sich das Verhiltnis zum Anderen abzeichnet, driickt ihre Moglichkeit im
ganzen Bereich des Seienden aus, welches die Metaphysik von der verborgenen Bewegung
der Spur her als Anwesend-Seiendes bestimmt hat. Es gilt, die Spur vor dem Seienden zu
denken. Aber die Bewegung der Spur ist notwendig verborgen, sie entsteht als Verbergung
ihrer selbst. Wenn das Andere als solches sich ankiindigt, gegenwirtigt es sich in der Verstel-
lung seiner selbst. [...] Der Bereich des Seienden strukturiert sich entsprechend den verschie-
denen — genetischen und strukturalen — Moglichkeiten der Spur, ehe er als Bereich der Pri-
senz bestimmt werden kann. Die Gegenwirtigung des Anderen als solchem, das heif3t die
Verstellung seines ,als solches* hat immer schon begonnen, und keine Struktur des Seienden

vermag sich dem zu entziehen.” (G: 82f.)

Die Verstellung der Spur ist kein kontingentes Phinomen — sie gehort zur Struktur
der Spur. Wie fiir Heidegger die Erfahrung des Seins nicht durch eine falsche, wie-
der zu korrigierende Abzweigung in der Geschichte der abendldndischen Philoso-
phie vergessen wurde, kann die Verstellung der Spur nicht dem Vollzug eines ,.fal-
schen* Denkens angelastet werden. Wiirde sich die Spur nicht verbergen, sondern
présentieren, wire sie ein ontisches Phanomen, und ihr Entzugsmoment wére verlo-
schen. Die Spur zeigt aber vielmehr an, dass sich Andersheit seiner Sedimentierung

28 Auch die Rede von der Vergangenheit verdient es noch dekonstruiert zu werden: ,,.Da
aber die Vergangenheit seit je die vollendete Gegenwart bezeichnet hat, verdient die in
der Spur zuriickbehaltene absolute Vergangenheit nicht linger den Namen ,Vergangen-

heit‘. Auch diesen Namen gilt es zu durchstreichen.” (G: 116)

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 173

in der Gegenwart immer wieder entzieht und dennoch im Moment des Bezugs er-
fahrbar ist. Die Différance wirkt als Spur, indem sie sich nicht bis zu einem lokali-
sierbaren Ursprung zuriickverfolgen lisst, iiber keinen Beginn und kein Ende sowie
iiber keine einheitliche Struktur verfiigt. Die Rede von der Spur soll ersichtlich ma-
chen, dass der Konstitutionsprozess von Phdnomenen, die in der Wirklichkeit er-
scheinen — und also als Text bezeichnet werden — immer wieder von Neuem unter-
laufen werden kann. Es gibt nicht ,die* Spur als letztes Element des Konsti-
tutionsprozesses von Phdnomenen; die Struktur der Spur verweist stets auf eine
andere Spur, die sie instanziiert. Der Bezug der Spur auf eine andere Spur ist ein
unendlicher Prozess: Die Analyse der Spur bringt immer eine neue Spur als ihr An-
deres zum Vorschein. Aus diesem Grund lisst sich die Spur nicht als ein tieferes
Fundament begreifen, das Sinn kausal begriindet. Wie ldsst sich eine solche Inter-
pretation der Spur nun mit einem heteronomen Subjektverstindnis zusammenbrin-
gen?

Um diese Frage zu beantworten, bietet sich ein Vergleich zu Levinas’ Ausle-
gung der Spur an. Derrida teilt mit Levinas ndmlich die Subjektivitit konstituieren-
de Funktion der Spur: ,,.Damit riicken wir den Begriff der Spur in die Néhe eines
anderen, der im Mittelpunkt der Schriften von Emmanuel Levinas und seiner Kritik
der Ontologie steht: das Verhiltnis zur Illeitdt wie zur Alteritit einer Vergangen-
heit, die in der urspriinglichen oder modifizierten Form einer Prisenz nie erlebt
worden ist, noch je in ihr erlebt werden kann.” (G: 123) Durch die Deutung der
Spur als Spur der Différance und nicht als Spur des Anderen hebt Derrida jedoch
ihren strukturellen und nicht ihren ethischen Gehalt hervor. Die Différance wirkt als
Alteritét, indem sie ,,in“ jedem Begriff und Phidnomen die Spur der Nicht-Identitit
zieht. Derrida versucht sich gegeniiber der Frage, ob die Ethik der Ontologie vo-
rausgeht (Levinas) oder ob der Ontologie ein Primat zukommt (Heidegger), neutral
zu verhalten: Die Différance als an-archische, Sinn produzierende Kraft bedingt
ethische und ontologische Phidnomene gleichermallen. Handelt es sich hiermit um
die Einnahme einer dritten Position, die der Radikalitit eines ontologischen bzw.
ethischen Primats, wie er von Heidegger bzw. Levinas verteidigt wird, entgeht?
Derrida fiahrt an der soeben zitierten Textstelle fort, indem er eine Distanz zu Le-
vinas und eine Nihe zu Heidegger beziiglich der Spur anfiihrt:

,Dieser Begriff [der Spur], der in unserem Kontext, jedoch nicht in dem von Levinas, in
Ubereinstimmung mit einer Heideggerschen Intention gesehen werden kann, bezeichnet, und

dies zuweilen iiber den Heideggerschen Diskurs hinaus, die Erschiitterung einer Ontologie,

- am 14,02.2026, 09:41:22. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

die in ihrem innersten Verlauf den Sinn von Sein als Prdsenz und den Sinn von Sprache als

erfiillte Kontinuitit des gesprochenen Wortes bestimmt hat.” (G: 123)%

Hier zeigt sich — so mdchte ich argumentieren — eine entscheidende Bindung der
derridaschen Dekonstruktion an Heideggers ontologische Analyse. Die Bewegung
der Différance setzt sich zwar von der Ontologie des spiten Heideggers ab, indem
sie die Symmetrie und Einheit des Seins auf eine asymmetrische Instanziierung hin
iiberschreitet und so die grundlegend alteritire Struktur des Entzugsmoments von
Subjektivitdt zur Sprache bringt. Beziiglich der Kritik der Ontologie geht Derrida
aber nicht so weit wie Levinas. Er ist gegeniiber Levinas’ Bestreben, mit dem Ant-
litz des Anderen die Logik der Ontologie auszusetzen, skeptisch. Die ,,Uberein-
stimmung mit einer Heideggerschen Intention®, von der im letzten Zitat die Rede
ist, liegt in der Kraft der Neutralitdt, die sowohl der ontisch-ontologischen Diffe-
renz als auch der alteritidren Struktur der Différance zukommt. Sowohl Heidegger
als auch Derrida argumentieren, dass die Affizierung, der wir unser Subjektsein
verdanken, primdr nicht im Modus der Ethik stattfindet. Das bedeutet nicht, dass
mit und nach Derrida keine ethischen, politischen und 6konomischen Subjektivie-
rungsformen mehr freigelegt, analysiert und kritisiert werden konnen. Es heif3t je-
doch, dass die Formierung von Subjektivitit durch die nicht-ethische Wirkungswei-
se der Différance geleistet wird. Der Primat befindet sich bei der strukturellen
Komponente der Spur.

In diesem Punkt beruht die wesentliche Uneinigkeit zwischen Levinas und Der-
rida: Wihrend fiir Levinas die Subjektivitit konstituierende Alteritét eine ethische
ist, verbleibt Derrida auf einer ethisch neutralen Ebene, die nicht zur an-archischen
Beriihrung des Anderen durchkommt. John Llewelyn (1992: 88) schldgt in diesem
Zusammenhang vor, zwischen ,,vertikaler* Alteritét bei Levinas und ,,horizontaler*
Alteritét bei Derrida zu unterscheiden. Alteritdt in ihrem vollen Sinne wird bei Le-
vinas nur innerhalb der Beziehung zwischen dem Ich und dem Anderen erfahrbar.
Bei Derrida ist Alteritdt der Name fiir eine pordse Struktur, die Subjekten, Prakti-
ken, Institutionen und Sinndimensionen gleichermaflen eingeschrieben ist. Ontolo-
gische, ethische und politische Phdnomene sind von der Différance als nicht-
ontologischer, nicht-ethischer und nicht-politischer Spur also auf die gleiche Weise
durchdrungen.®® Das heiBt dann aber, dass die an-archische Einsetzung des Subjekts

29 Die ,,Erschiitterung® bezieht sich in diesem Zitat nicht auf die ,,Ontologie” Heideggers,
sondern auf die ,,Ontologie* der Metaphysik, d.h. auf die Reduktion der ontisch-ontolo-
gischen Differenz auf das Seiende.

30 Nach Garcia Diittmann (2008: 52) gibt es bei Derrida eine Spannung ,,zwischen der An-
dersheit der différance und der Andersheit des inkommensurabel Anderen®. In seinen

spateren Texten widmet sich Derrida dann verstérkt der ethischen Dimension von Alteri-

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 175

mit Heidegger in einem ethisch neutralen Krifteverhiltnis gesucht wird. Derrida
bringt zwar zur Sprache, wie sich die Struktur der Alteritét in das Subjekt einfaltet —
er kann aber nicht erkldren, wie sich im Moment dieser Faltung das Subjekt als ein
in seiner Existenz gefdhrdetes und gegeniiber der Berithrung des Anderen ausge-
setztes konstituiert. Die Kraft der Différance kann, sofern sie nicht als ethische und
damit dem Anderen entstammende Affizierung interpretiert wird, die Sensibilitéit
des Subjekts nicht in seiner ganzen Umfénglichkeit beschreiben.

Bedeutet dies, dass Derrida letztlich hinter die Einsichten von Levinas zuriick-
fallt? Was kann die Dekonstruktion Derridas trotz ihrer Abkehr vom Primat der
Ethik zu einem Verstindnis heteronomer Subjektivitit beitragen? Ich werde auf
diese Fragen zuriickkommen (vgl. Kap. 5.4.3), nachdem ich den Prozess der Sub-
jektivierung genauer unter die Lupe genommen habe.

5.3 DIE BEZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT ALS
EFFEKTE DER DIFFERANCE

Die bereits erfolgten Ausfithrungen zur Différance als an-archischer Struktur von
Alteritidt ermoglichen es nun, den heteronomen Konstitutionsprozess von Subjekti-
vitdt eingehender zu beleuchten. Die entscheidende Einsicht, die ein heteronomes
Subjektverstdndnis Derrida verdankt und die auch von der soeben geiibten Kritik
unangetastet bleibt, lautet, dass Identitdt und Handlungsfahigkeit im Zuge einer sich
wiederholenden Abgrenzung des Subjekts gegeniiber seinem griindenden, sich je-
doch immer wieder entziehenden Aufen eingesetzt werden. Die Différance ist das-
jenige Krifteverhiltnis, das ein mit sich selbst identisches Ego spaltet und das Sub-
jekt seines Zugriffs enteignet. Die Identitdt von Subjekten ist daher immer aufler
sich: Sie ist von einer Nicht-Identitit durchzogen, die es erst ermoglicht, dass sich
Subjekte als handlungsfihige Akteure begreifen konnen. Die Dekonstruktion Derri-
das verabschiedet den Identititsbegriff nicht — sie dezentriert ihn und macht so erst
begreiflich, inwiefern sich Subjekte iiberhaupt als dieselben identifizieren konnen.
Die Bewegung von Einsetzung und Absetzung, das heit Griindung und Ent-
griindung von Subjektivitit und Identitit ldsst sich dabei mit Heideggers Figur des
Ab-grunds plausibilisieren. Der temporale Akt des Konstitutionsprozesses von Sub-
jektivitit bedingt, dass die Einsetzung des Subjekts und die Abgrenzung der Identi-
tit zu ihrem nicht-identischen Auflen niemals endgiiltig und erschopfend sein kon-
nen, sondern ihr Vollzug stets zu wiederholen ist. Die Angewiesenheit der
Identitédtsbildung auf die Wiederholung ldsst die Dimension der Temporalitét in die

téit, ohne diese jedoch mit seinen fritheren Arbeiten, die sich der Sinn und Subjektivitit

produzierenden Kraft der Différance zuwenden, zusammenzufiihren.

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Form der Identitit einflieBen. Nachdem die Bewegung der Iterabilitit an die Ober-
fliche gebracht worden ist, soll sich unter Riickgriff auf Judith Butler ergeben, wie
sich Handlungsféahigkeit als Produkt eines sich immer wieder ereignenden Konstitu-
tionsprozesses auslegen lédsst. Die Pointe lautet, dass Subjekte nicht deshalb hand-
lungsfihig sind, weil es sich um urspriinglich sich selbst bestimmende Akteure
handelt, sondern weil die Souverdnitit ihres Selbstbezugs verhindert ist. Hand-
lungsfahigkeit konstituiert sich, weil Subjekte der Nicht-Identitdt ausgesetzt sind
und von dieser stets affiziert, aber nicht determiniert werden.

5.3.1 Die Konstitution des Subjekts durch die Différance

Es sollte bis hierhin klar geworden sein, dass die alteritdre Struktur der Différance
nicht im Sinne eines Subjekts gedacht werden kann: Die Différance ist die Sinn ge-
bende Spur, die sich in alles, was es gibt, einnistet. Wie ist nun die Beziehung zwi-
schen der Différance und dem Subjekt zu verstehen? Kann dem Subjekt noch ein
Platz innerhalb einer Philosophie zugewiesen werden, die Sinngebung als ein Spiel
von Differenzierungen begreift? Derridas entscheidende Einsicht lautet, dass die
Différance nicht einem bereits konstituierten Subjekt seine Subjektivitit raubt, son-
dern diese ihm erst verleiht: ,,Diese Bewegung der différance tiberfillt nicht unver-
mutet ein transzendentales Subjekt. Sie bringt es hervor. Die Selbstaffektion ist kei-
ne Modalitit einer Erfahrung, die bezeichnend wire fiir ein Seiendes, das bereits es
selbst (autos) wire. Sie bringt das Selbe als Beziehung zu sich in der Differenz mit
sich, das Selbe als das Nicht-Identische hervor.” (SP: 112) Die Différance reicht
dem Subjekt eine Subjektivitit, die niemals ganz die seine ist. Wihrend bei Hei-
degger das Ereignis des Seins und bei Levinas der Andere die Existenzweise des
Subjekts formt, ldsst sich die Bewegung der Gabe bei Derrida als Gabe der Dif-
férance interpretieren. Aufgrund ihres hingebenden Charakters kommt der Dif-
férance nicht nur ein entziehendes, negatives, sondern auch ein erméchtigendes,
und damit positives Moment zu. Das Subjekt ist ein Effekt eines Krifteverhiltnis-
ses, das ihm vorausgeht und welches es nicht einzuholen vermag. Dieses Moment
der Nicht-Einholbarkeit und Nicht-Verfiigbarkeit ist die Bedingung der Moglichkeit
von Subjektivitdt. Das Subjekt ist zwar von der Kraft der Différance abhdngig, es
ist ihr unterworfen und kann sich ihrer nicht erwehren;*! die Unmdoglichkeit einer
radikalen, von allen Bindungen befreiten Abhéngigkeit ist aber gerade die Mog-

31 Vgl. 1968c: 53: ,Er [der 6konomische Gesichtspunkt der Différance] bestitigt, dass das
Subjekt, und in erster Linie das bewusste und sprechende Subjekt, von dem System der
Differenzen und der Bewegung der différance abhdngig ist, dass es vor der différance
weder gegenwirtig noch vor allem selbstgegenwirtig ist; es schafft sich seinen Platz in

ihr erst, indem es sich spaltet, sich verrdaumlicht, sich ,verzeitlicht’, sich differiert.*

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 177

lichkeit von Subjektsein. Derrida schreibt den Prozess der Subjektivierung in die
heideggersche Bewegung des Ab-grunds ein, wenn er die Différance als dasjenige
Bezugs- und Entzugsmoment versteht, das Subjektivitit einsetzt und im Moment
der Griindung zugleich von einer vollstindigen Beherrschung ablésst.

Hier ldsst sich die berithmte derridasche Paradoxie von der Unmdglichkeit als
Bedingung der Moglichkeit ins Spiel bringen. Die Unmdglichkeit autonomer Sub-
jektivitdt ist die Moglichkeit des heteronomen, ausgesetzten Subjekts. Die Dif-
férance konstituiert nicht einfach ein Subjekt und ldsst dann von ihm ab, sondern
durchdringt den Prozess der Subjektwerdung immer wieder aufs Neue. Nur weil
Subjekte stets von Kriften durchzogen sind, die ihre Reinheit und Identitédt durch-
kreuzen, ist es tiberhaupt moglich, dass sie von sich selbst und von anderen als Sub-
jekte identifiziert werden konnen. Eine von auflen erfolgende Rahmung ist notwen-
dig, damit Subjekte iiberhaupt handlungsfihig sind und Verantwortung fiir ihre
Handlungen tibernehmen konnen:

,,Damit Strukturen der Unentscheidbarkeit moglich sind (und daher Entscheidungen und da-
her Verantwortung) bedarf es freilich eines Spielraums oder der différance, der Nicht-
Identitédt. Nicht der Unbestimmtheit, sondern der différance oder der Nicht-Identitédt mit sich
selbst in der Determinierung selbst. Die différance ist nicht die indeterminacy. Sie macht die

determinacy moglich und notwendig.* (LI: 229f.)

Das autonome Subjekt, dem die Begrenzung durch eine Nicht-Identitét fehlt, ist
nicht handlungsfahig, da ihm kein Spielraum zukommt, innerhalb dessen es seine
Entscheidungen treffen kann. Es ist radikal unbestimmt, weil es keiner Kraft ausge-
setzt ist, von der es sich zu nihren vermag. Nur ein heteronomes Subjektverstind-
nis, wie es sich bei Derrida aufspiiren lédsst, kann beschreiben, inwiefern Subjekte
zu Akteuren werden. Die Nicht-Identitit ist das Entzugsmoment von Identitit, ihr
konstitutives, ab-griindiges Auflen, das Handlungsfihigkeit, Verantwortung und
Identitdt im Moment ihres Bezugs ermoglichen und im Moment des Entzugs dafiir
Sorge trigt, dass Subjekte nicht versklavt sind. Dieses Phidnomen wird sehr schon
durch das beschrieben, was Bernhard Waldenfels (2002: 337) einen ,,Selbstentzug
im Selbstbezug* nennt. Die doppelte, paradoxe Bewegung von Entzug und Bezug
macht die Seinsweise von Subjekten aus. Der Entzugscharakter von Subjektivitit ist
ihr Bezugscharakter.

5.3.2 Subjektivitat und Iterabilitéat

Wenn das Moment der Nicht-Identitét konstitutiv in das Subjekt eingeschrieben ist,
dann lautet die Konsequenz, dass eine feste Grenzziehung zwischen dem Subjekt
und dem heteronomen, die Autonomie gefihrdenden AuBen unmoglich ist. Das

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

AuBen ist immer schon in das Innen eingebrochen und hat das Subjekt aus seiner
Selbstgewissheit vertrieben. In diesem Kontext stellt sich nun die Frage, wie sich
Bezugsmomente von Subjektivitit ausbilden konnen. Wie lassen sich Handlungsfé-
higkeit und Verantwortlichkeit als Effekte der Ausgesetztheit des Subjekts gegen-
tiber einer ab-griindigen Alteritdt denken? Derridas Antwort auf diese Frage ist der-
jenigen von Levinas nicht undhnlich. Weil Derrida den Konstitutionsprozess von
Subjektivitit als wesentlich strukturelles und nicht als ethisches Phanomen begreift,
das heift das Entzugsmoment als Spur der Différance und nicht als Spur des Ande-
ren auslegt, ergibt sich jedoch eine entscheidende Uneinigkeit zwischen den beiden
Philosophen. Das Phinomen, welches Derrida mit der Explikation des Konstituti-
onsprozesses von Subjektivitit verbindet, ist dasjenige der Iterabilitit.** Nachdem
ich in einem ersten Schritt die Bewegung der Iterabilitdt zur Sprache gebracht habe,
lasst sich in einem zweiten Schritt der Prozess von Subjektwerdung erschliefen.

Allgemein bezeichnet Iterabilitét erstens die Notwendigkeit, dass jedes sprach-
liche und schriftliche Zeichen, um Verstindlichkeit aufzuweisen, wiederholbar sein
muss, und zweitens die Angewiesenheit jedes Zeichens auf einen Kontext. Im zwei-
ten Punkt liegt die praxeologische Pointe von Derridas Dekonstruktion. Ein Zeichen
ohne Kontext ist nichts anderes als ein transzendentales Signifikat, dessen Bedeu-
tung unabhéngig von einem Verweisungszusammenhang anderer Zeichen vorliegt.
Der erste Punkt impliziert zugleich die Moglichkeit, ein Zeichen einem Kontext zu
entwenden und es in einem anderen Kontext erneut zu gebrauchen, ohne dass das
Zeichen nicht mehr verstindlich ist:

,»Aufgrund seiner wesentlichen Iterierbarkeit kann man ein schriftliches Syntagma aus der
Verkettung, in der es gegeben oder eingefasst ist, immer herauslosen, ohne dass ihm dabei al-
le Moglichkeiten des Funktionierens, wenn nicht eben alle Moglichkeiten von ,Kommunika-
tion‘, verloren gehen. Man kann ihm eventuell andere zuerkennen, indem man es in andere

Ketten einschreibt oder ihnen aufpfropft. Kein Kontext kann es einschliefen.* (1971: 335)

32 Culler betont die Bedeutung der Iterabilitit fiir das Projekt einer Dekonstruktion von Me-
taphysik und Subjektphilosophie besonders stark, wenn er schreibt: ,,Deconstruction
exists only by virtue of iteration.” (Culler 1983: 120) Fiir Llewelyn zeigt sich anhand der
Iterabilitit, wie die Différance die Logik der ontisch-ontologischen Differenz durchbricht
und zugleich als ihre quasi-transzendentale Bedingung wirkt: ,,Beyond the opposition of
being and non-being, and beyond the ontological difference, iterability defeats the incli-
nation of the es of es gibt Sein [...]. A quasi-transcendental rather than a transcendental
condition. (Llewelyn 1992: 86)

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 179

Die Geste der ,,Aufpfropfung® ist ein wichtiges Verfahren der Dekonstruktion.*® Sie
verweist auf jene grundsitzliche Moglichkeit der Entnahme eines Zeichens aus ei-
nem Kontext, auf seine Wiedereinfithrung in einen anderen Kontext und auf die
dadurch bedingte Verschiebung des Sinns des Zeichens. Das Zeichen ist nicht mehr
dasselbe, sondern wird im Moment seiner Einschreibung in einen anderen Kontext
zu einem anderen. Es existiert in einem neuen Verweisungszusammenhang, einem
neu konfigurierten Netz von Zeichen, die ihm einen anderen Sinn verleihen.

Wie die Transformation des Sinngehalts eines Zeichens genau verlduft, erldutert
Derrida anhand des Zitats. Ein Zitat ist die Wiederholung eines Zeichens in einem
anderen Kontext, durch welche das Zeichen verdoppelt wird:

,Jedes linguistische oder nicht-linguistische, gesprochene oder geschriebene [...] Zeichen
kann als kleine oder grofie Einheit zitiert, in Anfithrungszeichen gesetzt werden; dadurch
kann es mit jedem gegebenen Kontext brechen, unendlich viele neue Kontexte auf eine abso-
lut nicht saturierbare Weise erzeugen. Dies setzt nicht voraus, dass das Zeichen (marque) au-
Berhalb von Kontext [sic!] gilt, sondern im Gegenteil, dass es nur Kontexte ohne absolutes
Verankerungszentrum gibt. Diese Zitathaftigkeit, diese Verdoppelung oder Doppelheit, diese
Iterierbarkeit des Zeichens (marque) ist kein Zufall und keine Anomalie, sondern das (Nor-
male/Anormale), ohne welche ein Zeichen (marque) sogar nicht mehr auf sogenannte ,nor-

male‘ Weise funktionieren konnte.* (1971: 339)

Die Moglichkeit, einen sprachlichen oder schriftlichen Ausdruck aus einem Kontext
zu l0sen und in einem anderen Kontext zu wiederholen bzw. zu zitieren, deutet da-
rauf hin, dass sich die Konstitution des Sinns nicht zu schlieBen vermag. Die Zitat-
haftigkeit von Zeichen impliziert, dass die Uberschreitung eines Kontextes moglich
ist, ohne dass Zeichen ihren Sinn verlieren. Der hegemoniale Diskurs der Metaphy-
sik, um dessen Dekonstruktion es Derrida geht, versucht sich hingegen an der
SchlieBung des Kontextes und muss aus diesem Grund die Uberschreitung des Kon-
textes und die Uberfithrung des Sinns ausschlieBen. Die metaphysische Logik der
Subjektphilosophie verteidigt ein absolutes Verankerungszentrum, welches den
normalen, unverfilschten Gebrauch von Zeichen sicherstellt und Abweichungen als
Anormalititen bekdmpft.

Es hat sich bereits weiter oben gezeigt (vgl. Kap. 5.1.2 und 5.2.2), dass die pho-
nozentristische und logozentristische Struktur der Metaphysik Supplements produ-
ziert. Die Schrift ist das Supplement als kiinstliches Doppel der Sprache, weil sie
die Abweichung von der unmittelbaren Priasenz des sprachlichen Lautes darstellt.

33 Vgl. zur Rolle der ,,Aufpfropfung” im Denken der Dekonstruktion Kofman (2012: 13-
20).

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Innerhalb des dichotomen Begriffspaares normal/anormal® ist der Begriff ,,anor-
mal*“ das Supplement, das heifit die Abweichung vom reinen Signifikat des ,,Nor-
malen®. Das Anormale beschmutzt die Reinheit der Normalitdt mit dem Fremden,
AuBeren und somit Heteronomen. Es ist der Name fiir ein Normales, in dessen In-
nen das AuBlen eingedrungen ist. Zugleich ist das Normale jedoch — und hier richtet
sich Derrida gegen die Sprechakttheorie, der es um die Bewahrung des Normalen
geht — von der Existenz des Anormalen abhingig.®> Die Identitit von Normalitit
kann nur bewahrt bleiben, wenn all dasjenige auf Distanz gehalten wird, was nicht-
normal ist. Der Ausschluss des Nicht-Normalen ist fiir das Normale konstitutiv. Das
Anormale fungiert folglich als konstitutives Auflen: Es wird bestindig vom Norma-
len ausgeschlossen, spielt aber zugleich eine konstitutive Rolle fiir die Bestimmung
des Bedeutungsgehalts von ,,normal“ — und liegt somit an der Grenze der Normali-
tit. Aus diesem Grund ist ,,Anormalitdt” die Bedingung der Moglichkeit von Nor-
malitit: Sie konstituiert als Auflen dessen Sinngehalt. Aufgrund ihrer konstituieren-
den Funktion hat sie einen positiven, produzierenden Effekt. ,,Anormalitidt* ist aber
auch die Bedingung der Unmoglichkeit des Normalen, weil die Identitdt des Nor-
malen durch die bestindige Affizierung des Anormalen aufgeschoben wird. Die
Identitdt des Normalen taucht wieder als eine solche Identitéit auf, die nicht bei sich
selbst zu Hause ist — als eine Identitit, die von einer Nicht-Identitidt begrenzt und
daher mit ,,Rissen** versehen ist. Eine Dekonstruktion des Identititsbegriffs fiihrt
also nicht zu einer Verwerfung jeder Moglichkeit von Identitétsbildung, sondern
unterzieht ihren Konstitutionsprozess einer Analyse. Dadurch ldsst sich demonstrie-

34 Eine praktisch-politische Dekonstruktion dieses Begriffspaares in historischer Hinsicht
hat Foucault u.a. in Wahnsinn und Gesellschaft (WG), Die Anormalen (AN) und Die
Macht der Psychiatrie (MP) geleistet.

35 Derrida grenzt sich gegen die Sprechakttheorie Austins ab, in welcher der Versuch unter-
nommen wird, einen Kontext durch die Bestimmung der ,,normalen* Funktion eines
sprachlichen Ausdrucks und der davon abweichenden pathologischen Verwendungswei-
sen zu schlieBen. Der Versuch Austins, die Zitierung eines Sprechaktes in einem anderen
Kontext als Form des Misslingens dieses Sprechaktes zu bestimmen, wird von Derrida
zuriickgewiesen, indem letzterer auf das Misslingen als konstitutives Element des Gelin-
gens verweist.

36 Vgl. LI: 199f.: ,Was ich in diesem Kontext hier Iterabilitit nenne, ist gleichzeitig das,
was darauf abzielt, die Fiille zu erreichen und das, was den Zugang zu ihr untersagt.
Durch die Moglichkeit, jedes Zeichen als das Gleiche zu wiederholen, bewirkt sie die
Idealisierung, die scheinbar die Anwesenheit voller idealer Gegenstiinde [...] liefert, aber
eben diese Wiederholbarkeit bewirkt, dass die mit einer so wiederholten Einzigartigkeit
erfiillte Anwesenheit in sich den Verweis auf etwas anderes enthélt und die volle Anwe-
senheit, die sie nichtsdestoweniger ankiindigt, mit Rissen durchzieht. Deswegen ist Itera-

tion nicht einfach Wiederholung.* (Hervorhebungen von mir)

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 181

ren, dass Identitdt nicht als Gleichheit mit sich selbst, sondern als Ausgesetztheit
gegeniiber einer Nicht-Identitdt gedacht werden muss und somit als heteronome
Identitét.

Auch wenn Derrida die Figur der Iterabilitit fiir eine Neubestimmung von Iden-
titdt, aber nicht explizit fiir diejenige des Subjekts einfiihrt, ist es moglich zu zeigen,
wie sich der heteronome Konstitutionsprozess von Subjektivitit nun schirfer fassen
lasst. Die Konsequenz aus der Bewegung der Iterabilitéit lautet, dass Subjekte nicht
eingesetzt werden, indem sie einer affizierenden Kraft ausgesetzt sind, die nach
einmaliger Berlihrung wieder von ihnen ablésst. Der Prozess der Subjektwerdung
lduft vielmehr immer wieder neu, aber niemals exakt gleich ab. Die temporale Di-
mension von Subjektwerdung, die sich besonders eindriicklich an der Interpretation
der Différance als Spur ersichtlich machen liel (vgl. Kap. 5.2.5), schliet die Not-
wendigkeit einer Wiederholung von Subjektwerdung ein. Aufgrund der Ausge-
setztheit von Subjekten gegeniiber der stets von Neuem ablaufenden Bewegung der
(partiellen) Griindung schlieBt sich Identitit nicht. Die Affizierung durch eine
Nicht-Identitdt bedingt eine permanente Neubestimmung des Selbstverstindnisses
von Subjekten. Die Grenze zwischen dem ,,Innen* des Subjekts und seinem konsti-
tutiven AuBen ist einer Neuaushandlung unterworfen, die an keinen Schlusspunkt
gerit. Jede Wiederholung der Grenzziehung bewirkt eine Verschiebung des ,,Innen*
und zeigt die Unmoglichkeit der Letztbegriindung von Identitédt an. Die Iteration ist
in diesem Sinne die ,,Silhouette der Idealitit” (LI: 184), weil sie die Idealitdt nur in
einem Schimmer, der nicht greifbar ist, erfahrbar macht. Der Schein, Subjekte ver-
fligen iiber ein festes, geschlossenes und autonomes Innen ist nichts anderes als ein
Effekt des immer wieder neu ablaufenden Konstitutionsprozesses. Dass sich Sub-
jekte als dieselben zu identifizieren vermogen, verweist auf die griindende Kraft der
Différance.

An dieser Stelle ist es wichtig, auf Derridas Verstdndnis vom Ereignis zu spre-
chen zu kommen. Bereits in meiner Auseinandersetzung mit Levinas hat sich erge-
ben, wie Heideggers Ereignisbegriff dekonstruiert werden kann (vgl. Kap. 4.2.3).
Wihrend bei Heidegger das Ereignis der Name fiir das Erscheinen von Sein und
Zeit ist, benennt es bei Levinas den Einbruch des Subjekts in die ontologische Ord-
nung. Wo Heidegger das Subjekt nicht mehr in die Bewegung des Ereignisses ein-
schreiben konnte, illustriert Levinas gerade iiber eine Analyse des Ereignisses, wie
sich der Konstitutionsprozess von Subjektivitit in seiner Asymmetrie auslegen
lasst. Auch Derrida fiihrt das Ereignis in dem Moment ein, wenn er auf das konsti-
tutive Passivitditsmoment, die Ausgesetztheit von Subjektivitidt zu sprechen kommt.
Im Kontrast zu Heidegger, fiir den das Ereignis das Sein in seiner Einheit in Er-
scheinung treten ldsst, insistiert Derrida auf der alteritdren Struktur des Ereignisses.
Das Ereignis wird dekonstruiert, indem es als ,,unmdgliche Mdoglichkeit (vgl.
UME; 1971a: 349) gedacht wird, die stets vor ihrer vollstindigen Realisierung zu-
riickweicht. Die unmogliche Moglichkeit des Ereignisses beruht darin, Subjekte als

- am 14,02.2026, 09:41:22. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Subjekte einzusetzen und also zu subjektivieren; die unmdogliche Moglichkeit be-
zieht sich auf die Reinheit und Autonomie von Subjektivitit. Die Moglichkeit des
Subjekts ist zugleich die Unmoglichkeit der Autonomie. Die Pointe ist somit, ,,dass
Ereignisse urspriinglich subjektivierend, das heiflit préiziser: desubjektivierend und
subjektrekonstituierend wirken* (Khurana 2004: 252). Dieser subjektivierende Zug
des Ereignisses und ihre doppelte, von der Dekonstruktion freigelegte Dimension
entgehen Heidegger. Die Anbindung des Ereignisses an die Ontologie verstellt ge-
rade die Moglichkeit, den alteritdren Charakter des Ereignisses zu explizieren. Um
aber vom Ereignis sprechen zu konnen, muss es ,,den in der Wiederholbarkeit im-
plizierten Aspekt der Alterierung akzentuieren und nicht den der Identititskonden-
sation* (Khurana 2004: 239). Auch wenn es Heidegger natiirlich nicht darum geht,
das mit sich identische Subjekt zu begriinden, entwirft er ein einheitliches ontologi-
sches Regime, das den Weg zu einem heteronomen Subjektverstindnis versperrt.
Erst die von Derrida aufgedeckte Bewegung der Iterabilitdt und damit diejenige der
Einsetzung und Absetzung von Subjektivitit akzentuieren die alteritdre und also he-
teronome Dimension von Subjektivitit. Die Freilegung von Iterabilitit und die Ex-
plikation des Ereignisses gehen deshalb Hand in Hand: Sie sind integrale Bestand-
teile einer dekonstruktiven Wendung der heideggerschen Subjektkritik.

5.3.3 Handlungsfahigkeit als Produkt einer Verhinderung

Im Anschluss an die Erorterungen zur Funktion der Iterabilitét ist es nun auch mog-
lich, Handlungsfdhigkeit als Bezugsmoment von Subjektivitit neu zu denken, und
zwar, indem diese als positive Dimension des heteronomen Konstitutionsprozesses
interpretiert wird. Ein lidngeres Zitat aus Judith Butlers Buch Korper von Gewicht
soll veranschaulichen, wie im Ausgang des soeben beschriebenen Konstitutionspro-
zesses von Subjektivitit eine Neubestimmung von Handlungsfihigkeit umrissen
werden kann:

,»»Handlungsvermogen* wire dann die Doppelbewegung des in einem und durch einen Signi-
fikanten Konstituiertwerdens, wobei ,konstituiert zu werden‘ bedeutet, ,gezwungen zu sein‘,
den Signifikanten selbst ,zu zitieren oder zu wiederholen oder nachzuahmen‘. Erméglicht von
dem gleichen Signifikanten, der zu seiner Fortsetzung auf die Zukunft jener zitatférmigen
Kette angewiesen ist, ist das Handlungsvermogen der Hiatus in der stindigen Wiederholbar-
keit, der Zwang, eine Identitdt durch Wiederholung zu installieren, die gerade die Kontin-
genz, das nicht-determinierte Intervall erfordert, das die Identitdt hartndckig zu verwerfen
trachtet. Je hartnédckiger die Verwerfung ist, desto ausgeprigter ist die zeitliche Nicht-
Identitdt dessen, was vom Signifikanten der Identitéit angekiindigt wird. Und doch kann die
Zukunft des Signifikanten der Identitdt nur durch eine Wiederholung gesichert werden, der es

misslingt, getreu zu wiederholen, ein Rezitieren des Signifikanten, das eine Untreue gegen-

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 183

iiber der Identitédt begehen muss — eine Katachrese —, um dessen Zukunft zu sichern, eine Un-
treue, die die Wiederholbarkeit des Signifikanten fiir das arbeiten ldsst, was bei jeder beliebi-
gen Anrufung der Identitdt nicht mit sich selbst identisch bleibt, ndmlich die laufend wieder-

holbaren oder zeitlichen Bedingungen ihrer eigenen Moglichkeit.“ (Butler 1997: 300f.)

Das von Butler in diesem Zitat auf den Punkt gebrachte Paradox der Subjektivie-
rung liegt im konstitutiven Charakter des Verrats. In anderen Worten: Die Abwei-
chung von der eigenen Identitit ist notwendig, damit sich Identitét iiberhaupt (parti-
ell) bilden kann. Der Bezug von Identitit auf den griindenden Akt der Konstitution
ist an das Zitieren des Signifikanten gekoppelt. Hierbei handelt es sich jedoch gera-
de um kein einmaliges Zitieren: Der wesentlich heteronome Konstitutionsakt be-
dingt ja, dass kein autonomes Subjekt eingesetzt wird, das iiber Handlungsfihigkeit
,verfiigt“. Das wiirde eine SchlieBung der Sinngebung voraussetzen, die Derrida
mit dem Verweis auf die notwendige Wiederholbarkeit und die im Moment der
Wiederholung sich ereignende Abweichung zerschief3t. Die ,,Stabilitét* der Identitit
ist auf die Beschrinkung durch das konstitutive Auflen — die Nicht-Identitit — an-
gewiesen. Weil die immer wieder neu ablaufende Affizierung des Auflen jedoch
niemals identisch mit der vorherigen ist, verfehlt sich die Identitit im Moment ihrer
Setzung stets selbst. Aus diesem Grund begeht das Subjekt bestindig Verrat an sei-
ner Identitdt: Im Vollzug seiner Identifizierung wird es immer wieder von der
Nicht-Identitit beriihrt und seine Identitédt dadurch stets anders bestimmt.
Handlungsvermdgen konstituiert sich nun im Zwischenraum® der Beschrin-
kung und Entschrinkung von Identitit. Dieses ,,Zwischen® ist kein Punkt, kein
Kern, welcher der Kraft der Différance entgeht. Das Zwischen ist vielmehr dasjeni-
ge, was durch die Différance konstituiert, aber nicht determiniert wird. Weil Identi-
tit auf eine permanente Wiederholung des Prozesses seines Werdens angewiesen
ist, kann sich ein Subjekt niemals im ,,Modus* der Handlungsfihigkeit befinden.?®
In dem Moment, in welchem das Nicht-Identische, d.h. der heteronome Konstituti-
onsprozess, vom Subjekt ablisst, stellt sich Identitit und somit die Fahigkeit zum
Handeln ein; im Moment der Berithrung wird die Geschlossenheit der Identitédt und
die Befihigung des Subjekts zu handeln durchkreuzt. Beide Momente laufen nicht
hintereinander ab: Sie sind nichts anderes als zwei Seiten ein und derselben Bewe-
gung, die sich nicht auseinanderdividieren ldsst. Subjekte verfiigen somit niemals

37 Butler schreibt: ,,Der Zwischenraum zwischen Redundanz und Wiederholung ist der
Raum der Handlungsmacht.“ (Butler 2006: 201)

38 Vgl. hierzu Butlers folgende Formulierung: ,,.Das bedeutet, dass dasjenige, was Hand-
lungsvermogen genannt wird, niemals als eine kontrollierende oder origindre Urheber-
schaft, die iiber jener signifizierenden Kette steht, verstanden werden kann, und es kann
nicht die Macht sein, die, ist sie einmal in jener Kette installiert und durch jene Kette
konstituiert, einen sicheren Kurs fiir ihre Zukunft festsetzt.* (Butler 1997: 300)

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

tiber Handlungsfihigkeit, d.h. sie ,,haben‘ sie nicht. Die Dichotomie zwischen einer
unmittelbaren Verfiigung iiber Handlungsfdhigkeit und ihrer Abwesenheit in Folge
einer Determination durch das Auflen wird von der Dekonstruktion iiberschritten:
Handlungsfihigkeit ist nichts anderes als der immer wieder ausgesetzte Bezug der
Identitédt durch eine Nicht-Identitit. Es gibt Handlungsfiahigkeit nur, weil das Ver-
mogen zu handeln in seiner Prisenz auch stets wieder abgesetzt wird. Dieses ,,weil*
verweist nicht auf eine Kausalrelation, sondern auf die ab-griindige Kraft der Dif-
férance. Formuliert man das negativ, wird die Verfiigung des Subjekts iiber seine
eigenen Entscheidungen unmoglich. Im Zuge der Affizierung von auflen ist die Au-
tonomie des Subjekts immer schon ausgesetzt. Das Subjekt ist nicht befdhigt, sich
selbst ein Gesetz fiir sein Handeln zu geben. Positiv ausgedriickt gewinnt das Sub-
jekt durch den Bezug auf das Nicht-Identische erst die Moglichkeit zu handeln. Das
Subjekt ist also nicht deshalb frei, weil es keiner Abhingigkeit unterliegt und sich
selbst eine Maxime des Handelns zu geben vermag, sondern weil es in einer konsti-
tutiven Abhingigkeit steht, die es jedoch nicht beherrscht. Das Subjekt ist frei, weil
es heteronomes und nicht, weil es autonomes Subjekt ist.

Die quasi-normative Pointe dieses Verstidndnisses heteronomer Subjektivitit
lautet, dass Subjekte einen Halt, d.h. eine Rahmung benétigen, um Identitit ausbil-
den zu konnen. Darin beruht der affirmative, hermeneutische Impuls eines hetero-
nomen Subjektverstindnisses. Es muss bedacht werden, dass sich Identitidt immer
auch verfestigen und begrenzen muss, damit Subjekte handlungsfihig sein kdnnen.
Die Grenzen des Subjekts miissen jedoch in ihrer Vorldufigkeit und Verdnderbar-
keit respektiert werden. Hierin liegt die Kehrseite, der kritische und dekonstruktive
Impuls eines heteronomen Subjektverstindnisses. Weil die Begrenzungen, denen
Subjekte unterworfen sind, immer kontingent sind, ist die Kritik immer dann gefor-
dert, wenn die ab-griindige, an-archische Abhingigkeit, der Subjekte erst ihre Befi-
higungen verdanken, in Abhingigkeiten umschlagen, die sie beherrschen. An dieser
Stelle muss Dekonstruktion als Subjektkritik ansetzen. Das ist freilich nicht mehr
das unmittelbare Unternehmen Derridas, der selten die Ebene des Textes zugunsten
derjenigen der Praxis verlassen hat. Derridas frithe Arbeiten legen aber auch die
Ansatzpunkte einer solchen Kritik frei. Ich werde daher im folgenden Abschnitt
ausfiihren, wie die Dekonstruktion als Subjektkritik interpretiert werden kann.

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 185

5.4 DEKONSTRUKTION ALS SUBJEKTKRITIK

Die Kiritik, die ein Denken der Dekonstruktion zu leisten vermag, sollte nicht als
Methode im gewdhnlichen Sinne verstanden werden, sondern eher als Operation.*
Aufgrund der Fokussierung auf singuldre Gegenstandsbereiche verweigert sich die
Dekonstruktion einer theoretischen Systematisierung (vgl. Waldenfels 2002: 337).
Das verhindert jedoch nicht, die Arbeit der Dekonstruktion in ihren Grundziigen ar-
tikulieren zu konnen.** Obwohl eine Definition des Wortes ,,Dekonstruktion eine
Paradoxie darstellt, weil die Dekonstruktion ihren Gehalt stets an einem konkreten
Phidnomen und niemals ,,an sich“ zu demonstrieren vermag, hat selbst Derrida in
einem seiner spiteren Texte zumindest einige allgemeine Bewegungen der Dekon-
struktion aufgezihlt.*!

39 In einem Interview aus dem Jahre 1986 erklirt Derrida, warum die Dekonstruktion nicht
als Methode zu verstehen ist: ,,Was ich Dekonstruktion nenne, kann natiirlich Regeln,
Verfahren, Techniken hervorbringen, aber im Grunde genommen ist sie keine Methode
und auch keine wissenschaftliche Kritik, weil eine Methode eine Technik des Befragens
oder der Lektiire ist, die ohne Riicksicht auf die idiomatischen Ziige in anderen Zusam-
menhingen wiederholbar sein soll. [...] Wenn die Dekonstruktion die Geschichte der
Metaphysik und die des Methodenbegriffs untersucht, kann sie sich nicht einfach selbst
als Methode darstellen.” (Rotzer 1986: 70) Die auf den ersten Blick pedantisch wirkende
Unterscheidung zwischen einer Operation und einer Methode, auf der ich insistiere, wird
von Gasché wie folgt verteidigt: ,,Although deconstruction is an eminently philosophical
operation, an operation of extreme sensibility toward the immanence or inherence of the
ways of thought to that which is thought — the subject matter — it is not strictu sensu me-
thodical, since it does take place from a certain point outside such an identity. Therefore,
deconstruction is also the deconstruction of the concept of method (both scientific and
philosophical) and has to be determined accordingly.* (Gasché 1986: 123)

40 Rorty (2000a), der behauptet, der Dekonstruktion Derridas gehe es um einen privaten, im
Gegensatz zu einem Offentlichen Autonomiebegriff, muss an dieser Stelle entschieden
widersprochen werden. Dieses Autonomieverstindnis setzt eine strikte Trennung zwi-
schen Privatheit und Offentlichkeit voraus, die von der Dekonstruktion gerade infrage ge-
stellt wird.

41 Vgl. zur Problematik der Definition 1985: 6f.: ,,Deconstruction is also difficult to define
because it is neither a system nor a unified discourse. It’s as you say a multiplicity of ges-
tures, of movements, of operations. And what's more, multiplicity is essential for each of
these gestures, that is, simultaneously carrying out several gestures which can seem either
contradictory or in tension with one another.” Auf eine etwas humorvolle Weise verneint

Rorty die Notwenigkeit einer Definition der Dekonstruktion: ,,Es besteht keine Notwen-

- am 14,02.2026, 09:41:22. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

In diesem Unterkapitel soll in einem ersten Schritt das Denken der Dekonstruk-
tion in Hinblick auf eine Subjektkritik interpretiert werden. Die Dekonstruktion
lasst sich dabei als ein Gegendiskurs begreifen, der die Hegemonie des subjektphi-
losophischen Diskurses herausfordert. In einem zweiten Schritt werden die Ge-
meinsamkeiten und Differenzen mit der Destruktion Heideggers herausgearbeitet.
Dabei wird sich ergeben, dass die Grenzen der derridaschen Dekonstruktion zum
einen in dem Insistieren auf einer Unentscheidbarkeit zwischen der ontologischen
Analyse Heideggers und der Ethik Levinas’ liegen. Zum anderen gilt es die Vor-
sicht Derridas in Hinblick auf eine Problematisierung konkreter Subjektivierungs-
verhiltnisse als ambivalentes Unternehmen der Dekonstruktion zu entlarven. Die
Pointe wird letztlich sein, dass der Abbau von Identifizierungsformen und das
Ausweisen der nicht-identischen Alteritit, die das herausragende Verdient Derridas
sind, eine ethische und praktisch-politische Perspektivierung einfordern, die von
Derrida selbst nicht mehr geleistet wird.

5.4.1 Bewegungen der Dekonstruktion

Das Denken der Dekonstruktion ist eine Form des Widerstands. In den vorherigen
Abschnitten hat sich bereits gezeigt, wie die verschiedenen Dimensionen der Dif-
férance mit dem Vokabular der Metaphysik spielen, indem deren Begriffe in einen
neuen Kontext eingeschrieben werden (vgl. Kap. 5.2.1-5.2.5). Durch eine Wieder-
holung der Bewegungen der Metaphysik vollzieht die Dekonstruktion ,.eine unab-
lassige Bewegung der Rekontextualisierung® (LI: 211). Sie untersucht die Begriin-
dungsfiguren und Begriffe der Metaphysik ,,von innen her*, indem sie sich diese
aneignet, mit ihnen spielt und im Zuge einer Reartikulation ihres Sinns in einem
anderen Verweisungszusammenhang ihr Anderes erscheinen lisst.? Die Dekon-
struktion ist kritisch, weil sie den hegemonialen Diskurs der Metaphysik und damit
die Fundierung des Subjekts als sich selbst transparenten Akteur torpediert. Ihr wi-
derstéindiger und historischer Charakter lisst sie dabei in die Néhe der Genealogie*
riicken. In einem Interview aus dem Jahre 1967 spricht Derrida davon, die Dekon-
struktion der Metaphysik leiste eine ,,strukturierte Genealogie ihrer Begriffe*

digkeit, das Wesen und das Verfahren der Dekonstruktion priziser zu formulieren als mit
den Worten ,Du weilit schon, ich meine das, was Derrida treibt‘.* (Rorty 2000b: 487)

42 Vgl. hierzu G: 45: ,Die Dekonstruktion hat notwendigerweise von innen her zu operie-
ren, sich aller subversiven, strategischen und 6konomischen Mittel der alten Struktur zu
bedienen, sich ihrer strukturell zu bedienen, das heifit, ohne Atome und Elemente von ihr
absondern zu konnen. Die Dekonstruktion wird immer auf bestimmte Weise durch ihre
eigene Arbeit vorangetrieben.*

43 Als ,,genealogisch” bezeichnet Foucault sein Denken ab 1970 (vgl. Kap. 6.2.1).

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 187

(1967b: 27). Der Einsatz der Dekonstruktion richtet sich gegen vermeintlich unhin-
tergehbare Formen der Subjektwerdung und verschreibt sich der Suche nach den
Bedingungen der Genese; dieser Einsatz und diese Suche erdffnen zugleich die
Moglichkeiten eines anderen Diskurses:

,.Dieser andere Diskurs beriicksichtigt zweifellos die Bedingungen dieser klassischen und bi-
niren Logik, aber er unterliegt ihr nicht mehr einfach. Wenn die Verfechter der biniren Op-
position denken, dass die ,ideale Reinheit, auf die sie sich berufen miissen, sich als ,illuso-
risch® erweist, wie Sie sagen, so miissen sie diesem Umstand auch Rechnung tragen. Man
muss die Begriffe transformieren, eine andere ,Logik*, eine andere ,Allgemeintheorie’, ja so-
gar einen Diskurs konstruieren, der, méchtiger als diese Logik, sich mit ihr auseinandersetzt

und ihre Moglichkeit wiedereinschreibt. Das ist es, was ich zu tun versuche.* (LI: 181)

Wenn Derrida davon spricht, dass er die Gesetze der Logik beriicksichtigt, so
mochte er zunédchst die Diffamierung zuriickweisen, das Denken der Dekonstrukti-
on widerspriche den Grundsitzen der Logik und sei deshalb unlogisch und unsin-
nig. In Abschnitt 5.2.4 hat sich gezeigt, dass der Différance eine Sinn produzierende
Dimension zukommt und sie daher gerade nicht der Unsinn, sondern die Bedingung
der Moglichkeit von Sinn und Unsinn ist. Sie ist das ab-griindige Entzugsmoment,
das bindre Oppositionen erst einsetzt. So wird das Subjekt aus seiner Rolle inner-
halb des dichotomen Paares ,,Subjekt/Objekt” gelost, indem der Prozess seines
Werdens in einen Gegendiskurs eingeschrieben wird.** Dieser Gegendiskurs
schopft seine Kraft nicht blof aus der Einnahme einer opponierenden Haltung, son-
dern wiederholt vielmehr die Geste der Dichotomisierung, indem er die Ausge-
setztheit sowohl des Subjekts als auch des Objekts in Bezug auf die konstituierende
Kraft der Différance aufdeckt. Das Subjekt kann sich nur deshalb ein Objekt entge-
gensetzen, weil es immer schon einer Struktur entstammt, die dieser Teilung vo-
rausgeht und den Zwischenraum zwischen Subjekt und Objekt in Erscheinung tre-
ten lasst.

Diese zugegeben recht abstrakt anmutende Form der Kritik tiberschreitet die
Dichotomie zwischen interner und externer Kritik. Thr ist der Weg versperrt, Begrif-
fe per se als metaphysisch zu identifizieren und zu verwerfen.*> Derrida ist duferst

44 Derrida verbleibt auch hier freilich auf der begrifflich-theoretischen Ebene. Das Schrei-
ben von ,,Gegengeschichten®, das die Hegemonie historischer Narrative aufbricht, ist eine
wesentliche Arbeit Foucaults.

45 Das bedeutet aber nicht, dass sich Derrida selbst nicht auch von diesem Versuch verfiih-
ren lieB. So hat er den Begriff der Gesellschaft als angeblich totalitir verworfen. Dass
man Gesellschaft im Zuge der Dekonstruktion aber auch neu ausrichten kann, hat jiingst
Marchart (2013) gezeigt. Auch die Systemtheorie Niklas Luhmanns (2015b), welche

Gesellschaft als Vollzug von Kommunikation begreift, kann als Versuch einer nicht-

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

vorsichtig, wenn es um die Lokalisierung eines ,,Bruchs* geht, der einen radikal
oppositionellen Diskurs initiiert.*s Die Dekonstruktion tauscht nicht einfach den ei-
nen gegen den anderen Begriff aus, sondern versucht die Klassifikation der Be-
griffsbildung zu erschiittern, indem sie diese transformiert: ,,Es gibt keinen meta-
physischen Begriff an sich. Es gibt eine — metaphysische oder nichtmetaphysische —
Arbeit an Begriffssystemen. Die Dekonstruktion besteht nicht darin, von einem Be-
griff zu einem anderen iiberzugehen, sondern darin, eine begriffliche Ordnung
ebenso wie die nicht-begriffliche Ordnung, an der sie sich artikuliert, umzukehren
und zu verschieben.* (1971: 350) Die Verschiebung der begrifflichen Ordnung — so
hat es sich erwiesen — vollzieht sich iiber ein Verfahren, das sich den Bedingungen
des Auftauchens von Begriffen widmet und die Ausgesetztheit der Begriffe, d.h. ih-
re konstitutive Nicht-Identitit, zur Sprache bringt. Die Dekonstruktion plausibili-
siert, dass Begriffe notwendigerweise wiederholbar und in einen anderen Kontext
iibertragbar sein miissen und im Ereignen dieser Ubertragung und Wiederholung
immer auch als ihr Anderes erscheinen.*’

Derridas Vorsicht gegeniiber Briichen und begrifflichen Verwerfungen zeigt
sich auch in Bezug auf eine vorschnelle Propagierung von Andersheit: ,,Bei dem
Versuch diesen anderen Begriff hervorzubringen, wiirde man schnell gewahr, dass
man ihn nur mithilfe anderer metaphysischer oder onto-theologischer Pridikate
konstruiert.“ (1968d: 87) Das Andere liegt an der Grenze der Metaphysik, es ist ihr
konstitutives AuBlen, nicht ihr ontologisches Auflen. Zu derselben Einsicht ist ja
schon Levinas gekommen, wenn er argumentiert, dass der Andere das Subjekt von
der Grenze der Welt aus anspricht. Derrida erweitert diese Einsicht, indem er sie
auf die allgemeinen Moglichkeiten von Erfahrung bezieht, die einem Subjekt offen-
stehen. Die Erfahrung von Andersheit kann sich nur einstellen, wenn sie ihren Aus-
gang von den gegenwirtig realisierten Moglichkeiten nimmt — und diese Moglich-
keiten entstammen ja dem phonozentristischen und logozentristischen Kontext der
abendlidndischen Metaphysik selbst. Das Denken der Dekonstruktion ruft daher

totalitdren, im Fahrwasser der Dekonstruktion ausgearbeiteten Gesellschaftstheorie inter-
pretiert werden.

46 Vgl. 1968c: 47: ,,Ich glaube nicht an den entscheidenden Bruch, an die Einmaligkeit eines
,epistemologischen Einschnitts, von dem heutzutage oft die Rede ist. Die Einschnitte ge-
raten fatalerweise immer wieder in ein altes Gewebe, das man endlos weiter zerstoren
muss. Diese Endlosigkeit ist weder zufillig noch kontingent; sie ist wesentlich, systema-
tisch und theoretisch.*

47 Die Wiederholung des metaphysischen Vokabulars und das Spielen mit bzw. die Neube-
stimmung dieses Vokabulars bezeichnet Kofman (2012: 32-34) als die ,,beiden Gesten*

der Dekonstruktion.

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 189

“48 oder ,,nicht metaphysisches** Zeital-

nicht vorschnell ein ,,nachmetaphysisches
ter aus, das mit den Begriindungsfiguren der Metaphysik und der fundierenden
Funktion des Subjekts — scheinbar — Schluss macht. Der Dekonstruktion geht es in
einer doppelten Bewegung vielmehr darum, die Problematik von begrifflichen
Klassifikationen offen zu legen und zugleich diejenigen Moglichkeiten ersichtlich
zu machen, an denen sich die Uberschreitung der Metaphysik in der Sprache erdff-
net. Sie entwickelt Strategien, mittels derer die Krifte der Metaphysik gegen sie
selbst gerichtet werden und das Andere als Anderes der Metaphysik und nicht als
ihr Jenseitiges aufblitzt.>

Dekonstruktion als Kritik schopft ihre Kraft aus dieser Ambivalenz. Thre Radi-
kalitdt gewinnt sie auch aufgrund einer Vorsicht gegeniiber der Entsorgung von Be-
griffen. Die Unmdoglichkeit eines Bruchs und Neubeginns — so schreibt Derrida —
,ldsst aber keineswegs die bedingte Notwendigkeit und Wichtigkeit bestimmter
Einschnitte, des Auftauchens oder der Festlegung neuer Strukturen verschwinden*
(1968c: 47). Das Aufzeigen von partiellen Briichen bleibt ein zentrales Anliegen
der Dekonstruktion und es bleibt auch in seiner Dringlichkeit davon unangetastet,
dass sich Derrida vom Phantasma des absoluten Bruchs abwendet. In diesem Sinne
geht die Dekonstruktion nicht blof deskriptiv vor, indem sie Prozesse des Werdens
beschreibt; im Moment des Aufspiirens der Prozesse und der Wiederholung ihrer
Bewegung lisst sie das von ihnen Ausgeschlossene an die Oberflidche treten. Die
Dekonstruktion spiirt Hierarchien und Ausschliisse in der scheinbaren Neutralitit
begrifflicher Dichotomien und konzeptueller Ordnungen auf. Auch der traditionelle
Begriff des Subjekts ist ein Element innerhalb einer solchen Hierarchie:

,EBine Opposition metaphysischer Begriffe (zum Beispiel, Sprechakt/Schrift, Anwesen-
heit/Abwesenheit und so weiter) ist nie die Gegeniiberstellung zweier Termini, sondern eine
Hierarchie und die Ordnung einer Subordination. Die Dekonstruktion kann sich nicht auf eine

Neutralisierung beschrianken oder unmittelbar dazu tibergehen: sie muss durch eine doppelte

48 Das ist der Slogan, den Habermas (1992; 2012) bekanntlich fiir seine Philosophie gewihit
hat.

49 So spricht John Rawls (2003: 75, 178) bei seiner Idee des Politischen Liberalismus von
einer Konzeption, die ,,politisch und nicht metaphysisch* ist.

50 Vgl. dazu 1963: 36: ,,Unser Diskurs gehort dem System der metaphysischen Oppositio-
nen in irreduzibler Weise an. Man kann den Bruch mit dieser Zugehorigkeit nur mit Hilfe
einer gewissen Organisation, einer gewissen strategischen Einrichtung ankiindigen, die
im Inneren des Feldes und der ihm eigenen Michte eine Kraft der Verortung hervor-
bringt, indem man ihre eigenen Strategeme gegen sie selbst wendet; diese Kraft verteilt
sich dann in allen Richtungen iiber das ganze System, spaltet und entgrenzt es vollstéin-

«

dig.

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Gebirde, eine doppelte Wissenschaft, eine doppelte Schrift eine Umkehrung der klassischen

Opposition und eine allgemeine Verschiebung des Systems bewirken.” (1971: 350)

Der quasi-normative Gehalt der Dekonstruktion zeigt sich auch darin, dass durch
die Freilegung hierarchischer begrifflicher Dichotomien immer auch ihre Rechtfer-
tigung angezweifelt wird. Die Fundamente der Metaphysik und Subjektphilosophie
werden als pords entlarvt. Das Begriindungsmoment autonomer Subjektivitit ist
nicht stabil, weil es von einer ab-griindigen Alteritit durchzogen ist, welche die Me-
taphysik auszuschliefen und zu verleugnen versucht. Indem Derrida mithilfe der
Struktur der Différance expliziert, inwiefern innerhalb von Dichotomien ein Glied
immer der Aufschub des anderen Glieds in der Kette ist — inwiefern etwa die Kultur
die aufgeschobene Natur, die Sprache die aufgeschobene Schrift und das Subjekt
das aufgeschobene Objekt ist’! — wird der Raum fiir eine Neubestimmung dieser
Begrifflichkeiten bereitgestellt. Die Dekonstruktion ist Subjektkritik, weil sie das
Subjekt der Dichotomie Subjekt/Objekt entreifit und all diejenigen Formationen
problematisiert, innerhalb derer Subjektivitéit durch einen Gegenbegriff, durch einen
Gegenspieler, fixiert wird. In diesem Sinne vermag Derrida ,,Subjektivitat® als stra-
tegischem Begriff einen neuen Ort zuzuweisen, der nicht auf die metaphysische Lo-
gik des Identifizierens verweist. Der Kritik kommt somit immer schon ein affirma-
tives Moment zu: Sie kann veranschaulichen, dass die hegemoniale Auslegung von
Subjektivitit nicht die einzig mogliche ist, sondern dass sich innerhalb des ver-
meintlich uniiberschreitbaren Horizonts des abendlidndischen Denkens Spuren einer
Offnung auf ein anderes, heteronomes Subjektverstindnis aufsammeln lassen.

Der Verzicht auf eine ,,Zerstorung® der Tradition ist also keine Schwiche der
Dekonstruktion, sondern lédsst vielmehr die Notwendigkeit einer permanenten Ar-
beit verlauten: ,,Das De der Dekonstruktion bezeichnet nicht die Zerstorung dessen,
was konstruiert wird, sondern die Ankiindigung dessen, was jenseits des konstrukti-
vistischen oder destruktionistischen Schemas zu denken bleibt.” (LI: 227) Das ldsst
sich auch so verstehen, dass die Dekonstruktion als Form der Kritik stets zwischen
einem destruktiven und einem konstruktiven Akt chargiert. Die Destruktion in der
Dekonstruktion ist eine radikale Kritik an denjenigen Theorien, die das Subjekt als
autonom und geschlossen (voraus)setzen und seine Ausgesetztheit zugunsten einer
selbstgesetzten Identitit {ibergehen. Die Konstruktion in der Dekonstruktion misst
hingegen das Feld aus, auf dem eine Neubestimmung des handlungsfihigen Sub-
jekts als ausgesetztes, offenes und heteronomes moglich ist. Eroffnet wird so ein
Denken des Subjekts, das seine Bestimmung aus einer unaufhorlichen Erschiitte-
rung gewinnt.

51 Butler (1991) hat die Dekonstruktion dieser Dichotomien bekanntlich um das Begriffs-

paar sex/gender erweitert.

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 191

5.4.2 Dekonstruktion und Destruktion

Die Arbeit der Dekonstruktion macht auch vor der Destruktion Heideggers nicht
Halt.>? Die Philosophie darf fiir Derrida zwar nicht hinter die Einsichten Heideggers
zuriickfallen; jedoch gilt es auch dessen ontologische Analysen zu problematisieren.
Die Seinsfrage und der fundamentalontologische Ansatz in Sein und Zeit lassen sich
—um es ein wenig provokant zu formulieren — als Vorarbeiten betrachten, auf denen
die Dekonstruktion aufbaut: ,,.Die Auflosung des Seins, welches die Kategorien des
Seienden ,transzendiert‘, und die Er6ffnung der Fundamentalontologie sind zwar
notwendige, jedoch vorldufige Momente.* (G: 42) Vorldufig sind diese Operationen
deshalb, weil sie sich selbst noch nicht hinreichend von der metaphysischen Bewe-
gung der Tradition gelost haben. In meiner Erorterung Heideggers und besonders
innerhalb der Kritik Levinas’ hat sich ja erwiesen, dass Heidegger noch nicht den
Schritt von der Einheitlichkeit (Symmetrie) zur Alteritdt (Asymmetrie) gegangen
ist. Zugleich sind Heideggers Arbeiten notwendig, da sie der Dekonstruktion ein
Material bereitstellen, an dem sie sich abarbeiten kann. Dieser Zwiespalt soll nun
deutlicher werden.

Derrida radikalisiert Heideggers Einsicht in die enge Verbindung zwischen
Sprache und Metaphysik, wenn er sie in den Rahmen von Semantik und Linguistik
iberfiihrt. Die Dekonstruktion transformiert die von Heidegger aufgeworfenen on-
tologischen Fragestellungen in einen linguistischen bzw. grammatologischen Kon-
text (vgl. Rapaport: 1989: 62). In diesem Punkt geht die Dekonstruktion Derridas
iiber die Destruktion Heideggers hinaus. Wihrend Heidegger noch zu sehr darum
bemiiht ist, die Frage nach einer urspriinglichen menschlichen Erfahrung aufzuwer-
fen, demonstriert Derrida, dass ein solches Fragen dem Horizont der Metaphysik
noch treu bleibt, weil es sich auf die Suche nach einem verloren gegangenen Ur-
sprung macht. Derrida setzt seine Kritik dort an, wo Heidegger eine ,,urspriingliche
Erfahrung® des Seins bei den Vorsokratikern gefunden zu haben meint (vgl. Rapa-
port 1989: 55). Die seinsgeschichtliche Perspektivierung und die damit verbundene
Destruktion gehen in ihrer Kritik an Metaphysik und Subjektphilosophie nicht weit
genug, denn innerhalb ihrer Verfahren wird die ontisch-ontologische Differenz

52 Das hat sich bereits in Abschnitt 5.2.4 angedeutet, als ich davon gesprochen habe, dass
die Différance die ontisch-ontologische Differenz noch einmal untergribt. Die Dekon-
struktion der Destruktion Heideggers versteht Janicaud vor diesem Hintergrund wie folgt:
- The Heideggerian Abbau of metaphysics is both sent back to Heidegger, as a letter
would be, and reversed, turned against his thought (or rather untought). Heidegger’s
thought is in turn deconstructed, not to be destroyed or set aside, but in order to remain
open to questioning and perhaps to an infinite task of deconstruction.” (Janicaud 2008:
28)

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

noch als einheitliche Formation betrachtet.® Die Dekonstruktion unterzieht jedoch
auch dieses Unterfangen einer Zersetzung: ,,Das Vorrecht des Seins kann der De-
konstruktion des Wortes nicht widerstehen.* (SP: 100f.) Nancy betont, dass Derrida
das Da des Daseins verschiebt, indem er es durch die Aussetzung auf sein Anderes
dem Sein entreift: ,,Derrida schneidet sein da ab, er skotomisiert es, um es durch so
etwas wie eine Delokalisierung und eine Alteration zu ersetzen.” (Nancy 2014b: 67)
Wihrend es Heidegger um den Sinn des Seins geht, kommt der ab-griindigen Struk-
tur der Alteritét selbst kein Sinn zu. Sie ist das differentielle Krifteverhéltnis, in-
nerhalb dessen sich der Gegensatz von Sinn und Nicht-Sinn noch nicht ausgebildet
hat; sie reicht vielmehr jeder formierenden Bewegung — und auch der ontisch-
ontologischen Differenz — erst ihren Sinn und schreitet ihr damit voraus.>*

Ein Motiv fiir Heideggers Insistieren auf dem Primat des Sinns erblickt Derrida
darin, dass sich Heidegger hin und wieder zu leicht von einer Alternative verleiten
lasst: Der onto-theologischen Logik der Metaphysik wird das Denken des Ereignis-
ses entgegengesetzt, das mit ihr brechen soll. Der Zugehorigkeit der Tradition in die
Metaphysik wird mit einer vermeintlichen ,,Nicht-Zugehorigkeit* ontologischer Er-
fahrungen geantwortet:

»Auch im Denken Heideggers fehlt dieser Logozentrismus nicht ganz: er hilt es vielleicht
noch in der Epoche der Onto-Theologie, jener Philosophie der Priasenz: eben der Philosophie,
gefangen. Das konnte bedeuten, dass man aus einer Epoche, deren Abschluss (cloture) um-
risshaft sich bereits abzeichnen lésst, doch nicht herauszutreten vermag. Die Bewegungen der
Zugehorigkeit oder der Nicht-Zugehorigkeit zu einer solchen Epoche sind zu subtil, die damit
verbundenen Illusionen zu verfiihrerisch, als dass sich hier eine Entscheidung treffen liee.*
(G: 26f.)

Heidegger ist nach Derrida vorschnell, wenn es um eine Kritik der Metaphysik
geht, weil er ihr Vokabular und ihren Horizont noch nicht hinreichend durchschrit-
ten hat. Es reicht nicht aus, die Alltagssprache als metaphysisch zu entlarven und
der Philosophie eine ,,urspriinglichere Sprache als Alternative anzubieten. Die
Skepsis gegeniiber einem Denken, das einen radikalen Einschnitt in der Tradition
der Philosophie zu markieren versucht, ist bei Derrida ausgeprigter als es bei Hei-

53 Vgl. G: 40: ,Sofern die Frage nach dem Sein untrennbar mit dem Vorverstdndnis des
Wortes Sein sich verbindet, ohne sich jedoch damit zu begniigen, kann eine an der De-
konstruktion der konstituierten Einheit dieses Wortes arbeitende Linguistik de facto oder
de jure nicht linger erwarten, dass iiber die Frage nach dem Sein ihr Bereich und die
Ordnung ihrer Abhingigkeit definiert werden konnte.*

54 Vgl. 1968a: ,,Da das Sein immer nur ,Sinn‘ gehabt hat, immer nur als im Seienden Ver-
borgenes gedacht oder gesagt wurde, (ist) die différance auf eine gewisse und duflerst

sonderbare Weise ,dlter* als die ontologische Differenz oder als die Wahrheit des Seins.*

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 193

degger — und auch bei Levinas und Foucault — der Fall ist. Aus diesem Grund lassen
die Arbeiten Derridas stirkere Ankldnge an die vorsichtigeren, nicht zerstdrenden,
sondern abbauenden Aspekte der heideggerschen Destruktion vernehmen. Sie ma-
chen ersichtlich, dass philosophische Begriffe nicht verworfen werden diirfen, be-
vor ihr Sinngehalt und die Moglichkeiten ihrer Neubestimmung bis zum AuBersten
ausgeschopft sind. Derrida erinnert immer wieder daran, wenn er die Operation der
Dekonstruktion am konkreten Untersuchungsgegenstand vollzieht, dass Entzugs-
momente auch Bezugsmomente sind: Sie produzieren materielle Effekte in der
Wirklichkeit und sedimentieren sich damit. Das lésst sich auch am Subjekt aufwei-
sen: Die alteritidre Struktur der Subjektwerdung lagert sich immer auch in der Exis-
tenzweise von Subjekten ab — sie produziert Formationen, ohne die Subjekte weder
Identitdt noch Selbstverstindnis ausbilden konnen. Ein heteronomes Subjektver-
standnis muss diesen Faktor beriicksichtigen, weil es ansonsten die Rollen von
Identitdt und Selbstverstéindnis in Hinblick auf die Ausgesetztheit von Subjekten
nicht mehr zu thematisieren vermag. Der Begriff des Subjekts bleibt im letzten Fal-
le als eine Leerstelle zuriick, die philosophisch nicht mehr verhandelbar ist. Ein we-
sentliches Verdienst Derridas ist es hingegen unablissig darauf zu verweisen, dass
Alterierung immer auch Identifizierung impliziert und diese Identifizierung zu-
gleich von einer konstitutiven Nicht-Identitét durchlochert wird.

5.4.3 Die Grenzen der derridaschen Dekonstruktion

Natiirlich ist es leicht moglich, dass Derridas Kritik an der Voreiligkeit der heideg-
gerschen Destruktion auch auf ihn selbst zuriickfdllt. Wie ldsst sich das Unterneh-
men der Dekonstruktion rechtfertigen, wenn es seine Stokraft gerade den Arbeiten
Heideggers verdankt und wenn diese Arbeiten an wichtigen Stellen an die metaphy-
sische Logik der Subjektphilosophie gebunden sind, der die Kritik doch gilt? Ist der
Versuch, Subjektivitit als Effekt der Différance zu denken, nicht wieder eine meta-
physische Bewegung, die Autonomie und Identitit auf eine andere, verschleierte
Weise wieder einsetzt? Derrida weifl um die Legitimitit dieses Einwands. Der Na-
me der Différance bleibt wie jedes andere Wort verdédchtig. Sein Potenzial in Hin-
blick auf eine Uberschreitung der Metaphysik muss sich erst noch erweisen:

,.Fiir das, was nun ,beginnt‘, ,jenseits‘ des absoluten Wissens, sind unerhorte Gedanken ge-
fordert, die durch das Geddchtnis der alten Zeiten hindurch zu suchen sind. Solange die dif-
[férance ein Begriff bleibt, bei dem man sich fragt, ob er von der Gegenwirtigkeit her gedacht
werden muss oder ihr voraus, bleibt sie eines dieser alten Zeichen; und es sagt uns, dass die
Gegenwirtigkeit in der SchlieBung des Wissens endlos weiterhin zu befragen sein wird.* (SP:
138)

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Ob das Wort ,,Différance* eine gliickliche Wahl ist, um die ab-griindige, subjekti-
vierende Kraft von Alteritdt zur Sprache zu bringen, zeigt sich erst in der Zukunft:
Die Dekonstruktion muss sich daran messen lassen, ob es ihr gelungen ist, die he-
gemonialen Formen des philosophischen Denkens nachhaltig zu erschiittern. Es gibt
keinen (Zeit-)Punkt, zu dem die Metaphysik vollstindig dekonstruiert wire; die
Dekonstruktion muss ihre Arbeit vielmehr unendlich fortsetzen. Die Antwort auf
die Frage, ob sie dafiir die richtigen Werkzeuge liefert, bleibt sie stets ein Stiick
weit schuldig. Thre Realisierung ist ein Versprechen, das bestindig aufgeschoben
wird. Die Konklusion aus diesem Aufschub darf aber nicht der Verzicht sein: Auch
wenn nicht klar ist, ob die dekonstruktiven Bewegungen und Worter, die Derrida
entwickelt, die metaphysische Logik des autonomen Subjekts wirklich iiberschrei-
ten, gilt es diejenigen Theorien, Diskurse und sozialen Kontexte zu kritisieren, wel-
che die Ausgesetztheit von Subjekten nicht anerkennen. Gerade weil sie keine An-
gaben dariiber formuliert, worin ihr genauer Gehalt beruht und wie ihr Verfahren
exakt anzuwenden ist, kann die Dekonstruktion als radikale Kritik wirksam sein.
Die Kritik muss immer dann zum Einsatz kommen, wenn vergessen wird, dass Sub-
jekte von einer Andersheit abhiingig sind, die ihre Identitit durchzieht und sie muss
zugleich vorstellig werden, wenn sich Ausgesetztheit in eine dominierende Abhin-
gigkeit verwandelt, die Subjekten ihre Handlungsfahigkeit raubt.

Die Vorsicht, die Derrida mit der Operation der Dekonstruktion verbindet,
kommt in folgendem Zitat noch besser zum Tragen:

,,Ich wiirde sagen, dass sie [die Dekonstruktion] nichts verliert, wenn sie zugibt, unméglich
zu sein, und diejenigen, die sich dariiber allzu schnell freuen, verlieren nichts, wenn sie sich
noch etwas gedulden. Die Mdoglichkeit sowie die Tatsache, zu einem verfiigbaren Ensemble
geregelter Verfahren, methodischer Praktiken oder zugidnglicher Wege zu werden, wire fiir
eine Aufgabe der Dekonstruktion viel eher eine Gefahr. Das Interesse der Dekonstruktion, ih-
rer Kraft und ihres Begehrens — wenn sie denn dergleichen hat — besteht in einer bestimmten
Erfahrung des Unmoglichen, das heifit [...] des Anderen.” (P: 32)

Die Unmoglichkeit der Dekonstruktion als Methode verweist darauf, dass sich das
Alteritire und Heteronome immer schon in die Dekonstruktion eingeschlichen hat
und ihre Systematisierung verhindert. Dass die Dekonstruktion unméglich ist,
meint, dass sie keine Methode darstellt, die sich als Schablone iiber Untersuchungs-
gegenstinde legen ldsst, um diese in ihrer Allgemeinheit zu bestimmen. Diese Un-
moglichkeit ist ein Teil der Moglichkeit der Dekonstruktion: Wo sie sich realisiert,
d.h. wo sie ihre Kraft entfaltet, wird stets auch ein Moment ihrer Wirkung zuriick-
gehalten. Die Dekonstruktion fiihrt in ihrer Arbeit vor, inwiefern auch ,,Allgemein-
heit” und ,,Universalitit zu problematisierende Termini sind, die das Aufspiiren
heterogener und heteronomer Erfahrungen eher erschweren als erleichtern. Einer

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 195

allgemeinen und universellen Theorie von Subjektivitit muss sie sich daher verwei-
gern.

Die dekonstruktive Vorsicht Derridas verfiigt aber auch iiber einen Nachteil und
der besteht in der Rede von der Unentscheidbarkeit™ zwischen der Ontologie Hei-
deggers und der Ethik Levinas’. Ich mochte an dieser Stelle noch einmal einen Fa-
den aufnehmen, den ich am Ende von Abschnitt 5.2.5 fallen gelassen habe. In mei-
ner Auseinandersetzung mit der Spur habe ich zu argumentieren versucht, dass sich
Derrida nicht hinreichend von der ontologischen Analyse Heideggers 16st, weil er
die Différance aufgrund ihrer neutralen® Struktur in die Nihe der ontisch-ontolo-
gischen Differenz riickt. Dieser Punkt kann nun noch ein wenig schérfer herausge-
stellt werden.’” Dass die Différance jeder ethischen, historischen und kulturellen
Konfiguration noch einmal vorausgeht, bedeutet zweierlei: Erstens entzieht sich das
Spiel der Différance jeder konkreten Formation, sei sie ethisch, politisch oder onto-
logisch; zweitens kommt der Différance derselbe Gestus der Abstraktion zu, wie es
bei der ontisch-ontologischen Differenz Heideggers der Fall ist. Die Différance ist
die quasi-transzendentale Bedingung der Moglichkeit ethischer Affizierungen, poli-
tischer Macht- und Herrschaftsverhiltnisse sowie ontologischer Krifteverhdltnisse
— und damit ist sie nicht-ethisch, nicht-politisch und nicht-ontologisch. Warum ist
ein solches Insistieren auf dem Entzugsmoment der Nicht-Identitit aber nicht ge-
nug?

Derrida bleibt bei der strukturellen Komponente des Konstitutionsprozesses von
Subjektivitit stehen und thematisiert Subjektwerdung nicht mehr innerhalb einer
mit anderen Subjekten geteilten Welt. Um das Phdnomen heteronomer Subjektivitit
zur Sprache zu bringen, reicht es nicht aus, den alteritiren Konstitutionsprozess
freizulegen; innerhalb einer solchen Explikation muss die Frage Beriicksichtigung
finden, wie Subjekte als empfingliche und damit der Beriihrung Anderer ausgesetz-
te Subjekte erscheinen. Eine Antwort auf diese Frage kann dann nicht mehr durch
den Verweis auf eine neutrale Struktur geschehen, sondern nur mit einer Beriick-

55 Diese Unentscheidbarkeit riickt Critchley in den Blick: ,,Clotural reading must not choose
between the ethical opening and the logocentric totality; it must be undecided.” (Critchley
2007: 95) Hier ist auch Bernasconi zuzustimmen, der schreibt: ,,The notion of a rupture
with philosophy has a different, and perhaps an ever stronger, force in Levinas than in
Heidegger or Derrida, for it represents the overcoming of the priority of ontology to
which they, too, remain subject, insofar as they efface the ethical.“ (Bernasconi 1986:
198)

56 Ein Verstindnis des Neutralen, das sich sowohl auf Heidegger als auch auf Derrida stiitzt,
hat Maurice Blanchot (2010) entwickelt.

57 Abgrenzen mochte ich mich explizit gegen Spinosa (1992: 277), der eine ginzliche Uber-

einstimmung der Différance und der ontisch-ontologischen Differenz diagnostiziert.

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

sichtigung der Beriihrung eines lebendigen und in seiner Existenz gefihrdeten An-
deren — und damit im Modus der Ethik.

Zugute zu halten ist Derrida, dass er selbst dort, wo er dem ontologischen Weg
Heideggers folgt, seine Untersuchungen um eine alteritire Komponente erweitert:
Die Dekonstruktion arbeitet die Feinheiten der Subjektphilosophie heraus und kann
aus diesem Grund die Reichweite ihrer Wirkung iiberzeugender problematisieren,
als es Heidegger vermag.”® Ein Versdumnis Derridas liegt jedoch darin, diese Prob-
lematisierung nicht auf Subjektivierungsverhiltnisse — und damit auf Praktiken —
ausgeweitet zu haben. Die Dekonstruktion erdffnet die Frage nach der — immer der
Unmoglichkeit ausgesetzten — Moglichkeit des Subjekts; die frithen Schriften Der-
ridas untersuchen dann aber nicht mehr, durch welche in Praktiken sedimentierten
Krifteverhiltnisse Subjekte konkret geformt werden und wie ihnen ein bestimmtes
Selbstverstdndnis eingeimpft wird. In diese Liicke stoft die Subjektkritik Foucaults
hinein, der ich mich im nidchsten Kapitel zuwenden werde. Mit ihr ldsst sich ver-
deutlichen, inwiefern der heteronome Konstitutionsprozess von Subjektivitidt auf
Machtverhiltnissen griindet, die sich in Praktiken entfalten. Eine Subjektkritik nach
Derrida muss also das alteritédre, nicht-identische Moment des Konstitutionsprozes-
ses heteronomer Subjektivitit, deren Explikation das herausragende Verdient Der-
ridas ist, mit der ethischen Komponente von Subjektivitit, auf der Levinas insistiert,
zusammenfithren und sie muss zugleich beriicksichtigen, durch welche historisch
konkreten Machtverhiltnisse Subjekte eingesetzt werden.*

5.5 RESUMEE

Mein Gespriach mit Derrida hat ergeben, dass Levinas’ Explikation heteronomer
Subjektivitit um eine strukturelle Komponente erweitert werden kann. Durch eine
Verfolgung der nicht-identitiren Struktur von Subjektwerdung und der Aussetzung

58 Williams (2001: 132) schreibt deshalb zu Recht, die Bewegung der Dekonstruktion sei
»an account of the significant relation between ontological and political foundations and
the limits of their claims to completeness*.

59 Critchley (1999a: 70-77) spricht von der Notwendigkeit einer ,,post-deconstructive sub-
jectivity®, die sich der Einsichten Derridas bedient, jedoch iiber sie hinausgeht. Ein sol-
ches Verstidndnis von Subjektivitit versucht Critchley im Ausgang von Levinas zu entwi-
ckeln. Ich stimme an dieser Stelle mit Critchley an einem wesentlichen Punkt iiberein:
Die Subjektkritik Levinas’ ist radikaler als diejenige Derridas, weil sie sich, ohne hinter
die Einsichten Heideggers zuriickzufallen, starker von dessen ontologischen Bewegungen
16st. Allerdings scheint mir der Begriff ,,post-deconstructive® irrefithrend: Die durch das

,,post angezeigte Aufschiebung ist immer schon Teil der Dekonstruktion.

- am14.02.2026, 09:41:23.


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE AFFIRMATIVE WENDUNG DER SUBJEKTKRITIK BEI JACQUES DERRIDA | 197

von Subjektivitit gegeniiber einer Kraft, die das Subjekt immer wieder neu und
niemals gleich konstituiert, lisst sich genauer beleuchten, inwiefern sich heterono-
me Subjektivitit von der Idee des urspriinglich autonomen Subjekts abhebt. Derri-
das dekonstruktiver Gestus, die Formierung des Subjekts durch den Aufweis einer
alteritdren Struktur zu denken, lidsst seine Philosophie in einer gewissen Weise zwi-
schen die ontologischen Analysen Heideggers und die Ethik des Anderen von Le-
vinas riicken. Die groBte Gemeinsamkeit mit Levinas ist der Versuch einer Offenle-
gung von Alteritéit innerhalb der totalisierenden Bewegung der Metaphysik. Dieses
Moment einer ab-griindigen Alteritit, der Derrida den Namen ,,Différance* gibt, er-
zeugt Subjektivitit und die Bezugsmomente der Handlungsfahigkeit und Identitit.
Derrida insistiert auf der Kontingenz, Differenz und Unabgeschlossenheit eines je-
den Konstitutionsprozesses von Subjektivitit. Das einzige nicht-kontingente Mo-
ment ist die Bewegung der Différance: Sie ist die quasi-ahistorische Struktur, wel-
che jedes singuldre Subjekt einsetzt. In diesem Sinne ist die Différance das
Heteronome, welches bei Levinas den Namen des Anderen trigt. Die Operation der
Dekonstruktion kann schlielich ihr Potenzial als Subjektkritik entfalten, indem sie
Formen der Subjektwerdung problematisiert, die auf einer Fixierung von Identitit
und einem Ausschluss von nicht der Norm unterliegenden Abweichungen griinden.

Ein Vorzug von Derridas Dekonstruktion liegt in der Zuriickhaltung gegeniiber
einer iibereilten Verwerfung bestehender Denk- und Erfahrungsstrukturen und ihres
Vokabulars. Diese Vorsicht der Dekonstruktion birgt aber zugleich einen Nachteil:
Eine philosophische Untersuchung, die auf der textlichen Ebene und damit auf der-
jenigen des Subjektbegriffs verbleibt, scheint zu wenig Kraft fiir eine radikale Kritik
hegemonialer Subjektivierungsverhiltnisse zu haben. An diesem Punkt setzt die
Genealogie Foucaults an, die sich einer Delegitimation von Selbstdeutungen zu-
wendet. Ich werde daher im néchsten Kapitel darauf eingehen, wie mit Foucault ei-
ne Kritik der historischen Gewordenheit von Subjektivitit entwickelt werden kann,
die sich als Problematisierung herrschender, in Praktiken verwobener Subjektivie-
rungsverhéltnisse begreift. Derridas (post-)strukturalistische Dekonstruktion muss
deshalb um eine praktisch-politische Komponente erweitert werden. Das sind streng
genommen keine ,,Mingel*“ der Dekonstruktion Derridas, sondern vielmehr Leer-
stellen, die einer Fokussierung auf philosophische Texte geschuldet sind.

Die Dekonstruktion des Subjekts, der Derrida entscheidende Impulse gegeben
hat, steht nicht einfach in Opposition zu einer hermeneutischen ErschlieBung von
Subjektivitit. Sie zieht vielmehr die Grenzen, innerhalb deren eine hermeneutische
Thematisierung des Selbstverstindnisses von Subjekten zu ihrem Recht kommen
kann. Eine Rekonstruktion gelingender Selbstverstindnisse wird im Anschluss an
die Dekonstruktion nicht gegenstandslos. Die Hermeneutik legt die Bezugsmomen-
te von Subjektivitit, die nichts anderes als Effekte des heteronomen Konstitutions-
prozesses von Subjektivitidt und somit die Riickseite der Entzugsmomente sind, neu
aus. Derridas Leistung ist es zwar, Handlungsfahigkeit und Identitit als Komponen-

- am 14,02.2026, 09:41:22. - Open A


https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

ten von Subjektivitit einer Neuausrichtung unterzogen zu haben; zugleich wurde
aber die Frage aufler Acht gelassen, wie sich Subjekte als handlungsfihige Akteure
selbst interpretieren. Die Hermeneutik setzt hier an, indem sie die dekonstruktive
Analyse von Subjektivierung um die Perspektive des Subjekts erweitert. Sie ist aus
diesem Grund nicht als Gegenvorschlag zu betrachten, sondern als (notwendige)

Erginzung einer dekonstruktiven Befragung.

- am 14,02.2026, 09:41:22. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839441213-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

