Resefias Methodus N° 5 (2010)

La moral metafisica: Pasion y virtud en Descartes, Pablo Pavesi. Bu-
enos Aires. Editorial Prometeo Libros, 2009. 278pp.

EL TEXTO SOBRE EL CUAL TRATA ESTA RESENA es, por decir lo menos, in-
teresante, pues su objetivo principal no es otro que otorgarle un caracter
metafisico a la investigacion cartesiana sobre las pasiones, llevada a cabo
en el tratado que Descartes le dedica. También llamativo es el esfuerzo
por emparentar esa investigacion con la realizada en las Meditaciones
metafisicas. Se trata, en suma, de leer el mencionado Tratado como una
meditacion que versa sobre un modo especial del cogito, a saber, la pa-
sién. Digo que esto es llamativo pues me atreveria a afirmar que dicha
lectura contradice —o al menos se aparta— de la tradicional y mas comtin
linea de interpretacion que vincula el Tratado de las pasiones del alma
con los estudios fisiologicos de Descartes y que nos permite, con relativa
facilidad, introducir esta obra dentro del esquema planteado por la ar-
chiconocida metafora del arbol de las ciencias.

El autor, a mi juicio, completamente consciente de la novedad de
su planteamiento muestra un conocimiento muy amplio de los articulos
y libros, es decir, de una parte considerable del corpus de la bibliografia
secundaria sobre el particular, manejando no sélo la linea francesa de
comentaristas sino también la sajona. Todo ello a fin de establecer don-
de debe situarse la posicion del trabajo que éste sugiere y también con
el proposito de indicar los vacios o descuidos en la investigacion sobre
las pasiones que su obra pretende llenar o desarrollar. Esto es lo que le
permite afirmar, entre otras cosas, que en el Tratado sobre las pasiones
del alma se observa con claridad un cambio en la concepcion cartesiana
del llamado problema mente-cuerpo. En efecto, en las Meditaciones, nos
dice el autor, la relacion entre el alma y el cuerpo, es la de una unién
substancial, esto es, la que se establece entre dos sustancias realmente

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

distintas en una entidad compuesta; en el Tratado sobre las pasiones del
alma, la relacion se ve tratada como un estar junto, donde la relacion
es un vinculo que se da por la capacidad-potencia en virtud de la cual
el alma y el cuerpo se afectan. Asi, nuestro cuerpo es tal en la medida
en que es el cuerpo que nos afecta de manera mds inmediata. La idea
no deja de ser interesante y sugerente, pero debemos sefialar que falla,
tanto como la nocién de union substancial, a la hora de explicar como
es posible que el alma y el cuerpo se afecten o se comuniquen entre si,
pues lo que se hace no es tanto explicar como el cuerpo nos afecta, como
brindarnos un criterio para distinguir nuestro cuerpo de otros.

Otro punto digno de destacar es que, segtin Pavesi, la pasion se
convierte en un modo del pensamiento privilegiado, pues la pasion,
como el cogito, revela una certeza inmediata que la coloca en un pla-
no distinto respecto de las percepciones que versan sobre los cuerpos.
En efecto, mientras que las percepciones sobre objetos externos re-
quieren para ser afirmadas como indudables que estén subordinadas
a la férmula del «me parece ver» (videor videre), la pasion se revela
de forma inmediata como una certeza, pues, a juicio de Pavesi, es un
modo del pensamiento que no remite a ninguna realidad objetiva.

El punto es que si la pasion, como cogitatio particular, permite
al ego acceder a una verdad, ella no lo hace bajo el modo comun del
ser objetivo. La pasion es ciertamente, pensamiento de algo, quid,
que no permite ser pensado como objeto. O mejor: no seremos los
primeros en decir que la pasion sélo puede dirigirse a un no-objeto y
es justamente por eso que ella puede entregar una certeza de la que
no se puede dudar, irrefutable, y que coincide inmediatamente con la
«suprema evidencia» de mi conciencia (Pavesi, p.92).

Si bien el autor reconoce la deuda que tiene con Alquié en el de-
sarrollo de esta idea de la pasién como certeza inmediata sin objeto
(vide. Nota 64), toma distancia del comentarista francés en la medida
en que considera, al contrario de éste, que es precisamente esta au-
sencia de objetividad la que permite pensar que el tratamiento de las
pasiones da origen a una originalisima metafisica.

Pero el abandono del objeto esta lejos de ser el abandono de la
metafisica. La definicion de pasion, al recuperar su evidencia primera,
abre a la meditacion el campo de una realidad inobjetivable o de una
modalidad de la objetividad definitivamente irreal, en el sentido de
que no se deja aprehender como una realidad objetiva. (Pavesi, p.92)

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

La posibilidad de un desarrollo metafisico basandose en esta
idea de pasion, requiere, sin embargo, establecer que la filosofia car-
tesiana puede albergar dos ontologias: la primera, conforme a la
nocién de cogitatio; la segunda, que establece a la nocion de causa
como principio de inteligibilidad.

En la afirmacién anterior radica, a nuestro juicio, el nervio de la
investigacion del autor. Sin embargo, es dificil establecer o concebir
una continuidad del Tratado de las pasiones del alma en tanto inves-
tigacion metafisica con el resto del corpus cartesiano, tal como Pavesi
sostiene, cuando como principio de su lectura hemos de admitir una
doble metafisica cartesiana. En efecto, por un lado ha de sostenerse que
las Meditaciones desarrollan en paralelo dos ontologias y que el men-
tado Tratado seria el continuador de una de ellas. Para que esto fun-
cionara tendria que pensarse que la labor ontolégica cartesiana trabaja
en paralelo, desarrollando, segun le convenga una ontologia u otra. O
suponer, al estilo del psicoanalisis, que existe una ontologia manifiesta
(la de la causa) y otra latente (cogitatio), de modo que Descartes en el
Tratado de las pasiones del alma, hace ontologia «sin saberlo». Para
sostener una u otra lectura, a mi parecer, faltan elementos suficientes.
Ademas, si bien el autor demuestra un conocimiento acabadisimo de la
obra cartesiana, y en especial sobre el Tratado; no responde a una serie
de preguntas que cualquier lector ingenuo podria hacerse en relacion
con su tesis: ¢Por qué una obra de cardcter metafisico y en directa con-
tinuacion con el proyecto del cogito desarrolla de manera preliminar
y con tanto cuidado una fisiologia del cuerpo? ¢Hemos de considerar
esta parte de la obra como irrelevante? El resto de la obra, a partir de
los desarrollos que hemos tratado de perfilar en las lineas anteriores, se
despliega como una investigacion sobre la moral cartesiana, en base al
concepto de alteridad y a la nocion de generosidad.

A nuestro parecer el libro de Pavesi es bastante original e in-
formado, y seguramente sera apreciado por todos aquellos que en la
linea de los estudios cartesianos atn sientan simpatia por estudios
como los de J. Maritain o los de M. Leroy.

Boris Eremiev
Pontificia Universidad Catélica de Chile
Universidad Alberto Hurtado

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

John Rawls, Lectures on the History of Political Philosophy. Samuel
Freeman (ed.), The Belknap Press of Harvard University Press, Cam-
bridge, Mass. - London, 2007. 476 pp. ISBN-13: 978-0-674-02492-2.

EL TRABAJO BAJO CONSIDERACION corresponde a una recopilacion de
un conjunto de lecciones escritas y apuntes de clases que John Rawls
utiliz6 para la catedra de Filosofia Politica Moderna de la Universi-
dad de Harvard, de la cual él fue titular responsable entre mediados
de los afios sesenta hasta su retiro en 1995. Durante gran parte de
ese periodo, las lecciones de Rawls giraron regularmente en torno al
pensamiento politico de filésofos principales dentro del género tales
como Hobbes, Hume, Locke, Mill, Marx, Rousseau y Kant, en con-
juncién con su propia teoria de la justicia expuesta en A Theory of
Justice (1971) y reformulada luego en Justice as Fairness: A Restate-
ment (2001). El escrito en cuestion, el cual fue siendo refinado por
su autor con el paso de los afios, refiere a todos los autores recién
mencionados con excepcion de Kant', sumado a una serie de lec-
ciones menos elaboradas sobre Joseph Butler y Henry Sidgwick que
son incluidas como apéndice. Sentados estos antecedentes, el tema
principal que quisiera abordar en mi comentario consiste en propo-
ner que este extenso trabajo, lejos de ser una mera recopilacion de
interpretaciones por parte del Rawls maduro acerca del pensamiento
politico de ciertos autores referentes de la modernidad, supone a la
vez algunas orientaciones temadticas transversales no del todo mani-
fiestas que pueden ser de gran utilidad para la comprensiéon no sélo

U Las lecciones sobre Kant, las cuales refieren principalmente a su filosofia

moral, han sido editadas separadamente en Lectures on the History of
Moral Philosophy, Barbara Herman (ed.), Cambridge, Mass. Harvard
University Press, 2000.

—IOO0—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

de los autores que son tratados alli, sino ademas de ciertas inqui-
etudes filosoficas preponderantes en el curso de las reflexiones del
mismo Rawls y, lo que es mds sugerente atin, de algunos aspectos
centrales de su propia teoria.

En la primera parte del texto, correspondiente a la Introduc-
cion, son definidas ciertas caracteristicas o tesis centrales del liberalis-
mo que sientan las bases —segiin Rawls— para la comprension de este
ultimo como el fundamento filoséfico de una concepcidn politica de
la justicia capaz de regir dentro del marco de una democracia consti-
tucional. Dichas definiciones esenciales pueden ser resumidas en dos
puntos (cf. en adelante, pp. 11 ss.). En primer lugar, la idea de que
el contenido de una concepcion liberal de la justicia politica radica
no tanto en la priorizacion del mero ejercicio de la libertad ciudada-
na, sino mds bien en la promocion de ciertos derechos y libertades
bésicas y en la garantia de que todos los miembros de la sociedad
puedan disponer de las oportunidades y medios necesarios para su
goce. En segundo lugar, el hecho de que para el liberalismo politico
la legitimacién de un régimen y de sus instituciones politicas pasa, en
principal medida, por su validacién expresa o hipotética por parte de
cada uno de los miembros de la sociedad, en la medida en que cada
uno de ellos posee razones suficientes para justificar dicho orden.
A partir de estas dos tesis fundamentales se deja entender, pues, la
importancia que asigna Rawls, por una parte, al utilitarismo cldsico
y, por otra, a la tradicion contractualista moderna como dos claves
de una incidencia radical para abordar el liberalismo politico desde
un punto de vista historico-filoséfico. Lo anterior arroja, entonces,
claras luces acerca de la orientacion filosofica general que subyace a
este trabajo al ser presentados, por un lado, Hume, Mill y Sidwick
como tres exponentes culminantes del utilitarismo clasico, Hobbes,
Locke y Rousseau como tres representantes capitales de la tradicion
contractualista moderna vy, por ultimo, Butler como un critico no-
utilitarista del contractualismo hobbesiano y Marx como un critico
del liberalismo en general.

Considero, empero, que el trabajo en cuestion no ofrece ni una
discusion comprehensiva ni una introduccién balanceada acerca del
pensamiento politico de ninguno de los autores mencionados. No
obstante ello, su gran mérito consiste, a mi juicio, en el hecho de que
junto con aportar elaboradas y a menudo no tan ortodoxas interpre-

—IOI—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

taciones del pensamiento ético-politico de estos autores, de su mismo
tratamiento se desprenden ciertos elementos que pueden servir, a su
vez, como auténticas claves investigativas para la indagacion critica
referida a la propia propuesta rawlsiana. En efecto, el notorio énfasis
que pone Rawls en la elaboracién de ciertas objeciones y compara-
ciones entre las respectivas posiciones de los autores en cuestiéon y
su propia concepcién de la sociedad politicamente justa entendida
como un sistema equitativo de cooperacion social evidencia aque-
llas inquietudes filosoficas que entonces mas preocupaban al autor,
inquietudes que €l mismo consideraba tener resueltas en su teoria o
al menos mejor cubiertas que en aquellas propuestas que él proble-
matiza. Por razones de espacio me limitaré a sefialar aqui solo tres
ejemplos que darfan cuenta de lo anterior.

Practicamente la mitad de las lecciones sobre Hobbes (secciones
III y IV) las dedica el autor a mostrar que en la propuesta hobbesiana
no hay espacio para una definicion propiamente moral de nociones
capitales como obligacion (obligation) y derecho (right), por cuanto
en su justificacion no se apela a principios de justicia o equidad como
fuente de su caracter vinculante, sino solamente a consideraciones de
cardcter extrinseco que las validarian en un sentido puramente hipoté-
tico, a saber, en la medida en que su observancia colectiva constituye
un medio eficiente para lograr la seguridad y la paz social y, en defi-
nitiva, la autopreservacion de todos los individuos que conforman el
pacto social. En ese sentido —parafrasea Rawls— procurar la observan-
cia de lo que comunmente se asocia a derechos y obligaciones morales
no tiene ningun sentido en la ausencia de un poder coercitivo comuin
que garantice que todos los miembros de la sociedad civil honren di-
chos principios; lo que no es sino expresar de una manera distinta la
afirmacion hobbesiana de que las leyes de la naturaleza s6lo obligan in
foro interno, i.e. en cuanto van ligadas a un deseo de verlas realizadas,
pero no in foro externo, toda vez que si alguien obra conforme a lo
pactado y el resto en cambio no lo hace, en tal caso el individuo «se
hace a si mismo una presa para los demds y procura su cierta ruina,
contrariamente a los fundamentos de todas las leyes de la naturaleza»
(Leviathan, 15: 79). Bajo este esquema, por lo tanto, el deseo u obli-
gacion natural de ver realizadas las leyes de la naturaleza no esta vin-
culado normativamente con su aplicacion u observancia externa por
parte de los miembros de la sociedad civil. La filosofia moral —término

—IO2—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

que utiliza y define el propio Hobbes en Leviathan XV-hobbesiana no
seria, segun ello, mas que la ciencia de aquellos preceptos de la razon
que es necesario seguir para hacer posible la vida social (cf. p. 67).Y asi
es como sostiene Rawls que debe ser leido aquel conocido pasaje en el
cual Hobbes sostiene que las determinaciones de una auténtica ciencia
de la moral no son «sino conclusiones o teoremas concernientes a lo
que conduce a la preservacion y defensa de los seres humanos» (Levia-
than, 15: 80). Pero lo anterior —sostiene Rawls— no se condice con las
condiciones de mutua constriccion que deben primar en todo acuerdo
razonable?. En efecto, la propuesta hobbesiana, si bien no niega la exis-
tencia de un sentido de la equidad (fairness) desde un punto de vista
psicolégico, no deja espacio, empero, para un modelo de cooperacion
politico-social entendido en términos de equidad, precisamente porque
entre las condiciones que rigen la conformacion del pacto no figuran
reglas ni procedimientos que apelen a obligaciones o condiciones de
mutua restriccion entre los pactantes que legitimen la legalidad del
acuerdo mas alld de su hacer posible la convivencia social. El esquema
politico de Hobbes seria una sociedad socialmente coordinada, mas no
socialmente cooperativa (cf. p. 56). De ello se sigue que, en la medida
en que el pacto social no incluye entre sus términos de negociacion
una nocion de reciproca equidad entendida desde un punto de vista
normativo, quienes se sujetan al pacto abandonan en el soberano el de-
recho a deliberar sobre qué leyes son buenas o malas, provisto que aun
cuando éstas puedan dafiarnos de facto nunca serdn tan malas como
el Estado de Guerra®. Un sistema constitucional como el lockeano o el

2 Sobre la importantisima distincion que establece Rawls entre lo racional

(the rational) y lo razonable (the reasonable) véase el §1 de la seccion 11T
de las lecciones sobre Hobbes. El fundamento de dicha distincién puede
encontrarse en Justice as Fairness, § 2.2.

3 Ello permite a Hobbes afirmar, entre otras cosas, que los pactos institui-
dos por coercién son tan vinculantes como aquellos que no lo han sido,
en la medida en que los individuos pueden tener buenas razones para ac-
ceder a pactar, como salvar la propia vida cuando ésta se encuentra bajo
amenaza (cf. Leviathan 14: 69). Eso es posible —dira Rawls— porque en el
esquema hobbesiano no existen condiciones limitativas previas al pacto
que legitimen la legalidad de sus términos con independencia de la efica-
cia politica del resultado del acuerdo. En Justice as Fairness, en cambio,
los pactantes se someten a una serie de condiciones de auto-constriccion
reciproca que permiten que los términos del acuerdo puedan ser determi-
nados sobre la base de posiciones de negociacion radicalmente equitati-

_103_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

rawlsiano contendria, en cambio, un esquema de reglas fundamentales
que serviria de base para definir, a su vez, qué reglas o procedimientos
particulares son validos, estando, por su parte, las primeras publica-
mente legitimadas por un poder ciudadano constitutivo.

Un segundo caso paradigmdtico que apoyaria mi lectura esta
contenido en la seccion tercera de las lecciones sobre Locke. En térmi-
nos simples, la critica que desarrolla alli Rawls consiste en que, para-
dodjicamente, la existencia de un estado de clases legitimado constitu-
cionalmente es perfectamente consistente con la doctrina lockeana del
contrato social. Lo anterior quedaria demostrado —sostiene Rawls— si,
tomando en consideracién las peculiares posiciones de negociacion
(bargaining positions) de las respectivas partes que definen los térmi-
nos del pacto social, es posible dar cuenta de una situacion historica
ideal que, en conformidad con la visién lockeana, permita concebir
coémo a partir de un estado de naturaleza entendido como un estado
de igual jurisdiccion de todos los individuos puede surgir un pacto que
dé lugar a un estado de clases legitimado constitucionalmente. La base
para pensar que Locke aceptaria lo anterior remite a una lectura que
hace el autor de los importantisimos §§ 140, 157 y 158 del Second
Treatise, a partir de la cual se seguiria que existe un numero limitado
de miembros del cuerpo social que poseeria el derecho (right) a ser
claramente representado (distinctly represented), i.e. a votar por repre-
sentantes en la asamblea legislativa, en razén de su numero (inhabi-
tants) y riqueza (wealth), en una cantidad que el filosofo deja del todo
sin especificar (cf. Second Treatise, § 157-158). Lo anterior —conjetura
Rawls— en contraposicion a quienes tendrian un derecho a ser virtual-
mente representados en la asamblea. Sobre esa base textual, para que
surja un estado de clases consistente con los requerimientos de la pos-
tura lockeana —defiende el autor— bastaria con poder concebir una si-
tuacion hipotética en la cual los miembros del pacto que son iguales en
libertad y jurisdiccion sobre si mismos, aun poseyendo diferencias en
sus niveles de riqueza y propiedad —que otorgarian a unos el derecho

vas v, en virtud de lo anterior, que la legalidad de estos dependa no de la
eficacia politica del acuerdo, sino de principios fundamentales de justicia
que especifican las condiciones de la cooperacion social, i.e. definen los
derechos y deberes basicos que se asignan a los diversos actores politico-
sociales y regulan la distribucion de los beneficios y cargas que surgen de
la cooperacion social. Cf. también A Theorie of Justice, § 1.

_104_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

a ser claramente representados, a otros el derecho a ser virtualmente
representados—, accederian a instituir un compacto social bajo el cual
podrian esperar una mayor proteccion de su vida, libertad y posesio-
nes que en el estado de naturaleza; incluyendo la garantia de que los
ciudadanos pasivos que no tienen derecho a voto dispongan de las
oportunidades para poder acceder al nivel de riqueza suficiente que les
permitiria votar por sus representantes. Enseguida dedica Rawls el §
6 de la seccion tercera a reconstruir imaginativamente dicha situacion.
Sentados dichos antecedentes, la critica rawlsiana de fondo consiste en
lo siguiente: el hecho de que las partes que conforman el pacto social
sean equitativas en aspectos fundamentales como igualdad, libertad y
soberania sobre si mismos no implica, visto desde la posicion lockeana,
que las posiciones de negociacion —entre las cuales se incluye la distri-
bucién de riqueza y propiedad— no sean contingentemente desiguales
y, en virtud de ello, que quienes decidan pactar lo hagan movidos por
las mismas metas e intereses. Por el contrario, el esquema contrac-
tual lockeano deja espacio para que las posiciones de negociacion de
las partes se vean afectadas por este tipo de contingencias y, por este
motivo, para que se produzcan desventajas en los términos de la ne-
gociacion precisamente porque existen desventajas de facto entre las
posiciones de quienes participan en ella. Pero esto es exactamente lo
que se pretende evitar en Justice as Fairness. En efecto —sefiala Rawls—
la gran virtud del modelo contrafactico del velo de la ignorancia (veil
of ignorance) es que en la medida en que éste limita la informacion de
cada uno de los pactantes sobre sus propios intereses y ventajas reales,
es decir, el conocimiento de las posiciones de negociacion con las que
cada uno de ellos se integra al pacto, los términos de la cooperacion so-
cial son definidos con independencia de este tipo de contingencias. En
consecuencia —piensa el autor—, con miras a la definicion de los prin-
cipios de justicia que deben primar en una democracia constitucional
moderna, la doctrina contractualista de Locke debe ser debidamente
revisada. Y en esto se inspira el filésofo, como es conocido, en el mo-
delo contractualista rousseauniano y kantiano.

Me referiré, por ultimo, a un tercer caso que sustentaria el punto
central de mi comentario. Ya en el prefacio de las lecciones sobre Marx
define el autor su posicion respecto de un tépico comun ampliamente
debatido en la literatura marxista, a saber, si acaso Marx en su critica
al capitalismo como sistema econémico-social concibe las normas de

_Ios_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

derecho y de justicia como nociones puramente internas a los reque-
rimientos especificos de los modos de produccion historicos, o si bien,
al mismo tiempo que lo anterior, presupone una concepcion no-capi-
talista de justicia en la cual se fundamentaria su rechazo al capitalismo
como un sistema de dominacion y explotacion (cf. pp. 320 ss.). Dicha
presuncion es necesaria dentro del sistema marxista —sostiene Rawls—
pues de lo contrario no se podria explicar en base a qué criterio nor-
mativo la apropiacion capitalista puede ser calificada como una forma
de explotacion y robo, toda vez que ésta no constituye una explotacion
ni un robo bajo la concepcién capitalista de justicia que es esencial
a su superestructura (cf. p. 341). La posicion del Rawls maduro —la
cual se vio influenciada, como él mismo reconoce, por los trabajos de
Norman Geras y G. A. Cohen— es que, efectivamente, en la propuesta
marxista estaria presupuesta una nocion normativa de derecho (right)
que fundamentaria el reclamo segun el cual todos los miembros de
la sociedad pueden exigir un legitimo acceso al uso equitativo de los
medios de produccién y, por lo mismo, el rechazo de la apropiacion
capitalista del producto derivado del excedente no remunerado al tra-
bajador como algo esencialmente inconsistente con un principio no
explicitado de equidad distributiva (cf. p. 352). Para demostrar lo ante-
rior, el autor acusa a Marx de dar por sentado, sin proveer justificacion
alguna, el hecho de que el trabajo humano combinado (combined hu-
man labor) constituye el unico factor productivo socialmente relevante
en la distribucién de la riqueza neta generada por la totalidad de las
fuerzas productivas del sistema capitalista. Me explico: como es cono-
cido, desde la perspectiva marxista un elemento central del capitalismo
consiste en que éste, aun siendo un sistema de mercados competitivos
que opera sobre la base del libre contrato y asociacion, es no obstante
un sistema que permite la apropiacion por parte del empleador de un
excedente correspondiente al valor de la labor no remunerada del tra-
bajador. Ello es posible —sostiene Marx— porque la fuerza de trabajo
(Arbeitskraft) del trabajador constituye el tnico factor productivo que,
mientras puede operar, genera mayor valor que aquel que se requiere
para conservarlo con funcionalidad en el tiempo; lo que se traduce en
que el capitalista, al emplear la fuerza de trabajo del trabajador, retie-
ne parte de un plusvalor no remunerado por cuanto sélo paga a este
ultimo el valor correspondiente a lo necesario para el mantenimiento
de su fuerza de trabajo, mas no el valor correspondiente al producto

—I06—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

derivado de su fuerza de trabajo. No obstante —objeta Rawls— el tra-
bajo es sélo uno de los factores de produccion que intervienen en la
generacion de la riqueza total: a éste hay que agregar, de acuerdo con
la conocida «férmula trinitaria» definida por Marx en el capitulo 48
del libro IIT de Das Kapital, la tierra (renta del suelo) y el capital (inte-
rés). En consecuencia, dado que estos tres factores, vale decir, trabajo,
tierra y capital, son aquellos que cooperan en la generacién de riqueza,
cada uno de ellos debiera recibir su parte en razon de su contribucion
a la produccion total. Pero Marx no provee de un criterio adecuado
que explique por qué el valor del excedente total retenido por quien
controla los medios de produccion debe ser retribuido al trabajo (i.e.
al trabajador) y no a la tierra o al capital. En efecto, dado que la tierra
y el capital: (i) traspasan a los bienes producidos un valor superior a
su propio valor de cambio, (ii) producen mds que el valor socialmente
necesario para ser mantenidos con operatividad en el tiempo, y (iii)
son actores igualmente relevantes en el sistema productivo capitalista;
de ello podriamos concluir perfectamente que estos son igualmente
explotados (cf. pp. 351 ss.). Aun cuando parezca una frivolidad —de-
clara Rawls— decir que la tierra o el capital son explotados, el punto de
fondo es que, considerado tal como lo considera la descripcion mar-
xista, a saber, en tanto que factor de produccion, Marx produce una
asimetria al asumir sin mds que el trabajo humano constituye el tunico
factor productivo socialmente relevante desde el punto de vista de la
distribucion o, mejor dicho, de la retribucion de la riqueza. De alli,
entonces, que en su critica al capitalismo pareciera estar implicado un
criterio normativo de distribucion no explicitado ni reconocido como
tal por el propio Marx*.

* Para efectos de este comentario me he centrado en la exposicion de cier-

tas criticas negativas de Rawls con respecto a algunos puntos de las posi-
ciones de los autores mencionados. No obstante ello, en numerosas oca-
siones el filosofo se dedica también a resaltar positivamente aspectos de
posturas con las cuales €l se siente parcial o totalmente identificado. En el
caso de Rousseau, por ejemplo, Rawls destaca el hecho de que este tltimo
defina la idea de bien comun no en un sentido agregativo-utilitarista, a
saber, como la realizacion de las condiciones sociales requeridas para la
maximizacién de los intereses de todos los individuos, sino sobre la base
de intereses fundamentales publicamente compartidos por todos los ci-
udadanos en tanto que miembros de una asamblea constituyente (cf. pp.
229 ss.). En ese sentido, el autor nota una profunda familiaridad entre
lo que Rousseau plantea y lo que él define en Justice as Fairness como

_107_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

Recapitulando, el principal defecto que contiene este trabajo, a
saber, que no ofrece un tratamiento balanceado de los diversos temas
que deberfan formar parte de una introduccion al pensamiento poli-
tico de los autores en discusion —lo que es reconocido por el propio
Rawls en el prefacio—, sino mds bien de aquellos que claramente mas
interesaban al autor en relacién con sus propias inquietudes filoso-
ficas, constituye, si se lo considera desde una perspectiva interna al
pensamiento rawlsiano, al mismo tiempo su gran virtud. Bajo ese
angulo, un analisis relacionante de estas lecciones sitda al investiga-
dor en una posicion privilegiada que permite comprender de primera
fuente cémo el mismo Rawls concebia su propio trabajo como parte
de una tradicion liberal-contractualista radicalmente vigente, influ-
yente y perfectible.

Emilio Vicufia Zauschkevich
Pontificia Universidad Catélica de Chile

la idea de una sociedad bien ordenada, a saber, una sociedad efectiva-
mente regulada por una concepcion piblica de la justicia (cf. Justice as
Fairness, §§ 2 y 3). Multiples paralelos es posible encontrar también en
las lecciones sobre Mill, especialmente en las secciones IL, III y IV. Rawls
percibe, en efecto, una gran simetria entre sus principios de justicia y lo
que Mill denomina los principios del mundo moderno (principles of the
modern world). Es mds, sus nociones bdsicas de justicia politica, libertad
e igualdad serian, al margen de la aparente orientacion benthamiana de la
postura de Mill, en lo esencial las mismas. Al respecto, cf. especialmente
la seccion IV.

—I08—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

Michel de Montaigne, Los ensayos (segun la edicion de Marie de
Gournay de 1595). Traduccion, introduccion y notas de Jordi Bayod
Brau. Prologo de Antoine Compagnon. Barcelona, Editorial El Acan-

tilado, 2007, 1728 pp. ISBN 978-84-96834-17-0

EN LOS INICIOS DE LA DECADA DE 1980, Otilia Lopez Fanego sefia-
laba apenada una «humillante carencia: la ausencia de una buena
traduccion [al espafiol] de la obra francesa mas importante del siglo
xv1, los Ensayos de Montaigne»'. Por aquella época, sélo contaba-
mos con dos versiones de la obra del ensayista trasladadas a nuestra
lengua?: la realizada por Constantino Romdn Salamero en las pos-
trimerias del siglo x1x (Paris, Garnier, 1898) y la edicién de Juan de
Luaces (Barcelona, Iberia, 1968), llevada a cabo bajo la égida del
franquismo, lo que trajo como consecuencia que los pasajes mds lla-
mativos de la obra no pudieran salir a la luz. Luego de muchos afios
de contar con estas tnicas y moderadas ediciones, Maria Dolores
Picazo y Almudena Montojo se atrevieron a realizar una nueva tra-
ducciéon de los Ensayos a principios de la tltima década del siglo
pasado. Aparecida primero en Catedra en 1992,y dos afios mas tarde
divulgada en toda Iberoamérica por Editorial Altaya, esta edicion se

! Lopez Fanego, Otilia. «Actualidad de Montaigne. Los Essais, una traduc-
cién por hacer», Anuario de la Sociedad Espanola de Literatura General
y Comparada, Volumen 1V, 1981, p. 25.

2 Esto sin tener en cuenta la traduccién nunca publicada que Diego de Cis-
neros realizara del Libro I en los inicios del siglo xvir. Compartimos al
respecto la opinién de Otilia Lopez: es lamentable que la censura eclesids-
tica evitara que aquella edicion parcial de 1636 viera la luz, pues quizas
el impacto de Montaigne en Iberoamérica habria sido diferente, y no se
habria reducido a un pequefio grupo de intelectuales.

_109_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

gané un lugar en la biblioteca de muchos estudiosos del pensamiento
de Montaigne. Con este trabajo, las autoras trataban de cubrir la
laguna que Otilia Lopez habia sefialado unos diez afos atras?.

Pero, afortunadamente para nosotros, esta historia no termina
ahi. Quince afios después de aquella ultima version, aparece ahora
esta excelente traducciéon de Jordi Bayod Brau*. Basada en la edi-
cion que realizaran Marie de Gournay y el poeta Pierre de Brach en
1595, y no ya en el polémico —y relegado ahora a un borrador de
trabajo incompleto— Ejemplar de Burdeos, la edicion de Bayod nos
pone nuevamente en contacto con el Montaigne que leyeron tan-
to Pascal y Rousseau como Nietzsche y Emerson: nos muestra, en
definitiva, la cara del ensayista que dejaron ocultas durante el siglo
xX las ediciones criticas de Pierre Villey, Fortunat Strowski y Mau-
rice Rat. Con mds de 1700 paginas contiene en si todo lo que pode-
mos esperar de una lograda traslacion de los Essais: precision en el
lenguaje utilizado y respeto —casi total— por los términos especificos
originales; traduccion y referencia de cada una de las citas latinas y
griegas consignadas en el texto; mencion a innumerables referencias
ocultas; y un aparato critico de inmensa calidad consignado en notas
al pie -mds de 1000, si contamos solamente la «Apologia de Ramén
Sibiuda» (I, 12). Las notas deben ser destacadas también, pues en
ellas no solo encontramos referencias de orden intertextual que pue-
dan fomentar el dnimo de algun lector inquieto, sino ademds muchas
y muy interesantes sefiales acerca de posibles lineas de interpretacion
del pensamiento de Montaigne, fundamentalmente en lo que respecta
a la filosofia politica que subyace a los Ensayos®.

Estamos obligados a destacar, por otra parte, un rasgo que
distingue a esta traduccion de todas las otras que han tenido lugar.

3 En efecto, hay una mencién explicita de esta intencion en el prélogo de

su edicion. Cfr. Picazo, Maria Dolores; Montojo, Almudena. «Michel de

Montaigne: una conciencia humanista», en Ensayos. Barcelona, Altaya,

Tomo I, p.30.

Vale recordar que entre la edicién de Picazo y Montojo y esta ultima

de Bayod, Marie-José Lemarchand present6 su traduccion parcial de la

obra: Ensayos I (Madrid, Gredos, 2002).

5 Quizds, esta insistencia por la politica, y mds en particular por teologia-
politica, no sea sino una consecuencia casi necesaria de la Tesis doctoral
de Jordi Bayod, titulada Montaigne, «chef de part». Filosofia y religion en
los Ensayos, presentada en mayo de 2009 en la Universidad de Barcelona.

—IIO—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

Por primera vez en la historia, nos encontramos con una edicion de
Montaigne que nos senala las diferentes capas del texto; esto es, las
sucesivas adiciones que el ensayista iba realizando conforme corregia
y aumentaba su propia obra. Este significativo detalle, que ha llevado
a muchos a criticar la aficiéon extrema de los eruditos por categorizar
rigidamente a Montaigne —por convertirlo en objeto de estudio es-
colar, dirifa Compagnon— no deja de ser una inestimable ayuda para
quien intenta desentrafiar y comprender los intersticios de un pensa-
miento que se mueve continuamente a «saltos y zancadas». Las dis-
tinciones entre las capas pertenecientes al texto originario de 1580,
1582, 1588 y 1595, permiten comprender con mayor profundidad
la particular riqueza del pensamiento del perigordino y observar con
claridad las huellas de la historia en un texto que nunca pretendid
rebasar las barreras de la temporalidad. Un solo ejemplo basta para
justificar la division en estratos: la posibilidad de encontrarnos cara a
cara con la profesion de fe que Montaigne introdujera en 1582 en el
inicio del capitulo «Las oraciones» (I, 56), luego de haber sido amo-
nestado por los censores romanos a causa de la utilizacion casi he-
rética del substantivo fortuna —en lugar de divina providencia— para
referirse al devenir del cosmos.

El prologo de Antoine Compagnon merece una mencion aparte,
pues es un complemento clave que hace a la composicion de una obra
cuya calidad no deja de sorprender. En él, Compagnon se esfuerza en
mostrar como cada una de las grandes generaciones de pensadores
ha tenido su Montaigne, remarcando que es justamente ese hecho, la
re-discusion permanente de un pensamiento nunca definitivo, el que
nos senala al perigordino como un cldsico no ya sélo europeo sino
incluso universal. En ese marco nos insta a aceptar «que la lectura
que hoy hacemos de él sea tan provisional como todas las que la
han antecedido»® y a problematizar nuevamente, de manera actual y
vivida, las reflexiones mas importantes de este «pensamiento emanci-
pado, sometido a ensayo».

Como observacion critica final podriamos sefialar un breve pa-
saje cuya traduccion nos ha extrafiado. Casi en el dltimo parrafo de
su monumental obra, en medio de una reprensién mas a la sofistica-
cion y al artificio, Montaigne sefiala con ironia: «Et au plus eslevé
throne du monde si ne sommes assis que sus nostre cul». Bayod, lla-

¢ Compagnon, Antoine. «Prologo», en Los ensayos, p. XIv.

—III—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

mativamente moderado, traduce: «Y aun en el trono mas elevado del
mundo no estamos sentados sino sobre nuestro trasero»’. Puede que
sea tan s6lo un detalle minimo, pero podriamos decir que una de las
caracteristicas mas salientes de la obra de Montaigne —compartida,
quizas, con la de otros pensadores de la época, como Frangois Rabe-
lais— es el haber osado romper con innumerables tabtes® instituidos
por la inercia de la costumbre; y por eso no sélo sorprende este ex-
ceso de pudor sino que él mismo, en términos filosoficos, podria ser
considerado como una especie de traicion a las intenciones propias
de Montaigne. Pues, la utilizacion de términos tan poco académicos
como verge o cul se inscribe dentro de un proyecto filoséfico que
intenta desenmascarar los fundamentos misticos, no sélo de la ley,
sino de todo pensamiento instituido con pretensiones dogmaticas.
Esta manera de hablar «no pedantesca ni frailesca, sino mds bien
soldadesca»® encarna este modo del decir «vehemente y brusca», y
tiene como objetivo poner en entredicho todo aquello que damos por
sentando de una manera acritica.

Ahora bien, mas alld de esta observacién tangencial, cabe se-
fialar nuevamente que se trata de un pormenor que no empafa en
absoluto el excelente trabajo de Jordi Bayod. Trabajo metddico y
pormenorizado que quizds pueda permitirnos ahora si, luego de 430
anos, decir que los lectores hispanoparlantes de Montaigne contamos
con una traduccion que hace honor a la entranable labor de quien no
pretendié mas que presentarse «por entero y al desnudo».

Manuel Tizziani
Universidad Nacional del Litoral, Argentina
CONICET

7 Los ensayos. 111, 13, 1668. La cursiva es nuestra.

Como bien ha sefialado Ian Maclen en su Montaigne philosophe. (Paris,
PUE, 1996), el mas importante de ellos fue el atreverse a hablar de si mis-
mo; a decir de si todo lo que hay. Este hecho, que quizas sea el distintivo
mds claro de la obra de Montaigne, no serd ficilmente disculpado, por
ejemplo, por los fildsofos de Port-Royal.

?  Los ensayos. 1, 25, p. 224.

8

—II2—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

Paola Rumore, L ordine delle idee. La genesi del concetto di rappre-
sentazione in Kant attraverso le sue fonti wolffiane (1747-1787). Le
Lettere, 2007. 306 pp. ISBN 8860870739

EN su OBRA L ORDINE DELLE IDEE, Paola Rumore se propone un analisis
de la génesis historica del concepto de representacion de Kant a través,
como el titulo lo indica, de las fuentes wolffianas del mismo. El texto de
Rumore, de estilo impecable y vasto en erudicion, se focaliza para tal fin
en las obras de A.G. Baumgarten, sobre todo en su Metaphysica, y las
de G.E Meier, con especial atencion en este caso en el Auszug aus der
Vernunftlehre —utilizadas ambas obras por Kant como manuales de sus
respectivas lecciones. Que tales sean las fuentes elegidas por la autora
se deja fundamentar no solamente por hechos historicos, como el an-
tes mencionado sobre las lecciones, sino también por razones sistemati-
cas: la pregunta por la «representacion» se circunscribia en la tradicion
wolffiana —de la cual Kant fue heredero— dentro de la metafisica y de la
l6gica. En el caso de la fuente metafisica, la pregunta se abordaba desde
la psicologia, tanto en su versién empirica como racional, a partir de
la cual se aclaraban cuestiones relativas a las facultades y propiedades
del alma; en el caso de la fuente l6gica, Wolff planteaba la necesidad de
una ciencia que ofreciera las reglas y asegurara la perfeccion e ideal del
conocimiento. De esta manera, la autora elige como autores principales
a Baumgarten y Meier (fuente metafisica y logica, respectivamente) y
polemiza —indirectamente— con aquellas tendencias interpretativas, cuyo
desarrollo historico se presenta siguiendo las influencias de la filosofia
britdnica en la filosofia kantiana. Aunque Rumore considera que aquella
no constituye la fuente kantiana respecto a este tema (vd. p. 15), destaca
la importancia en varios pasajes de fildsofos como Hume o Locke.

_113_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

Por lo dicho anteriormente, la estructura de la obra, si bien
consta de seis capitulos, puede ser dividida fundamentalmente en dos
partes: la primera, dedicada a la explicitacion de las concepciones de
la representacion de la escuela wolffiana (Wolff, Baumgarten, Meier
entre otros) (vd. pp. 11-146); la segunda por su parte, dedicada a la
exposicion del desarrollo kantiano respeto al tema desde los escritos
jovenes hasta llegar a la época madura de 1781 (vd. pp. 147-268).
La primera de las partes mencionadas tiene matices tanto historicos
como sistemdticos. La autora comienza la obra ofreciendo, con vistas
a sostener su tesis inicial, una descripcion acerca del ambiente filo-
sofico de la Albertina, donde destaca con buen criterio un marcado
pronunciamiento de la filosofia hacia el wolffismo y su rol dominan-
te. A través de la descripcion del ambiente filosofico de la época en
Konigsberg, defiende la autora la tesis segtn la cual la base a partir
de la cual Kant desarrolla su concepcion de la representacion tiene
su origen en fuentes wolffianas. Asi destaca Rumore la presencia en
Konigsberg de filosofos como EA. Schultz, K.G. Marquardt, K.H.
Rappolt J. G. Teske y M. Knutzen entre otros, a través de quienes
Kant se habria hecho conocedor de las concepciones racionalistas. El
matiz mds sistematico de esta primera parte se desarrolla, en primer
lugar, a través de la exposicion de la concepcion de Wolff, quien trae
a luz un nuevo paradigma, en el cual la representacién, por un lado,
ocupa un lugar central de mediacion entre alma y mundo, mientras
por el otro, ofrece el marco y la continuidad de una concepcién di-
ndmica de la representacion, cuya actividad se funda (a la Leibniz)
en una unica vis repraesentativa. Rumore expone de manera acerta-
da los distintos componentes de la representacion en la perspectiva
wolffiana, y a su vez indica con suficiente detalle, en segundo lugar,
las divergencias que Baumgarten y Meier en relacion a Wolff desa-
rrollaron al respecto —divergencias, cabe destacar, que no siempre
son sefialadas convenientemente en la Kant-Forschung, que tiende a
unificar usualmente los tres autores nombrados dentro un mismo e
indiferenciado esquema de pensamiento.

Sobre la base de esta primera parte dedicada al wolffianismo, Ru-
more centra la investigacion de la segunda en Kant, cuyo desarrollo lo
divide en tres etapas bien definidas: los escritos de 1747 hasta 1766,
1769 y la Dissertatio de 1770, y el periodo silencioso de 1771 hasta
1781/1787 con la publicacion de la Critica de la razén pura (KrV).

_114_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

La primera etapa de este desarrollo se halla marcada —en lo que
respecta al tema de la representacién—, afirma la autora, por un estricto
wolffianismo, que se extiende hasta los afios setenta. Bien podria con-
siderarse esta tltima afirmacion como controversial, tan pronto soslaya
la influencia sobre Kant de autores criticos a Wolff (Crusius, Lambert,
por ejemplo) y empiristas, como asi también los planteamientos criti-
cos desarrollados por el mismo Kant hasta ese momento —piénsese en
los escritos criticos al wolffianismo de los primeros afios de los sesenta.
Podria por lo tanto echarse de menos en una parte de este capitulo (vd.
pp. 173-183) una explicitacion y una toma de posicién mas detallada
respecto a las posibles influencias por parte del empirismo inglés— como
por ejemplo en el texto de 1766, Sueiios de un visionario, que la auto-
ra sefiala ademas como la obra donde Kant tematiza por primera vez
en forma explicita la pregunta por la representacion. Rumore reconoce
ciertamente la influencia de la tradicion empirista en esta etapa y en par-
ticular en los Sueros, pero la restringe en un doble sentido: por un lado,
relacionando el marcado acento empirista de la obra con la tesis wolf-
fiana-baumgartiana segun la cual las modificaciones internas del alma
se representan segun la posicion del cuerpo; tesis que Kant, bajo algunas
modificaciones, mantenia ya en los afios 50. Por otro lado, indicando
que los argumentos provenientes del empirismo son utilizados por Kant
en la tercera parte del primer capitulo del texto, solo para mostrar el ori-
gen de las representaciones fantasticas del visionario a través de las leyes
de asociacion de ideas. Por estas razones los Sueios no llevarian a un
abandono de la concepcion representada por Kant en los afios anterio-
res (vd. p. 177). La ruptura propiamente dicha con el modelo wolffiano
no ha de determinarse entonces en el periodo de los afios sesenta.

El momento decisivo de tal ruptura, segin la autora, comienza
mas bien con la critica kantiana a la distincion l6gica-continuista de las
representaciones, basada en el criterio de la claridad-oscuridad de las
mismas. La primera explicitacion de esa critica se encuentra documen-
tada en la Dissertatio de 1770: la distincion entre materia y forma de la
representacion constituye el concepto fundamental que se refiere como
decisivo y que a la vez no encuentra parangén, a pesar de alguna base
terminoldgica similar, en las tradiciones wolffiana, antiwolffiana y em-
pirista (vd. p. 199). Es aqui Lambert, como destaca Rumore de manera
acertada, quien tiene un papel preponderante como fuente de inspira-
cion, visible ya en el intercambio epistolar entre ambos filosofos en la

_IIS_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

mitad de los afios sesenta. A esta distincion del concepto de representa-
ci6n en materia y forma, se suma ademads la distincion entre sensibilidad
y entendimiento, que luego Kant llamara distincion trascendental entre
representaciones sensibles e intelectuales (v.d. KrV A 44/ B 62). Median-
te este proceso de reordenamiento de los criterios de distincion se llega
a la necesidad de establecer un nuevo orden de las ideas, cuya jerarquia
no viene ya determinada por la claridad-oscuridad, sino por el origen y
contenido de las representaciones. Asi, tiene lugar la nueva concepcion
que separa a Kant a partir de 1770 de la tradiciéon wolffiana en forma
decisiva. Con esta conclusion, inaugura la autora la tercera etapa del
desarrollo kantiano, que va de 1771 hasta 1781/1787. Aqui se muestra
cémo el nuevo orden jerdrquico establecido trae consigo una serie de
distinciones esenciales y propiamente kantianas dentro del concepto de
representacion, como por ejemplo la distincion entre percepcion y repre-
sentacion (la primera no deja identificase genéricamente con la tltima),
o bien entre conocimiento y representacion. La tercera etapa entonces se
dedica a la elaboracion del llamado Stufenleiter (vd. KrV A 320/ B 377)
de la representacion en sus distintas variaciones historicas y sus elemen-
tos particulares. A través de distintas Reflexionen y Vorlesungen mues-
tra la autora como la elaboracion definitiva del Stufenleiter consolida el
distanciamiento de Kant —aunque permanece a la vez heredero—- respec-
to de la escuela wolffiana, sobre todo abandonando los presupuestos
ontolégico-metafisicos de esta tltima.

En resumen, puede decirse que a lo largo del texto Paola Ru-
more demuestra un vasto conocimiento de la obra kantiana y de sus
predecesores wolffianos, asi como también aplica una metodologia
coherente y precisa en el desarrollo del tema. El resultado no es otro
que una so6lida argumentacion, que se hace presente en todo momen-
to de la obra y determina su innegable valor para la Kant-Forschung.
Como lo destaca Norbert Hinske en su prefacio al libro, Paola Ru-
more trae a luz fuentes relegadas de la filosofia kantiana, demos-
trando de ese modo su importancia para la comprension del sistema
trascendental en su desarrollo historico y sistemdtico. He ahi, entre
otras muchas, una virtud del presente libro.

Victor Gabriel Rivero
Johannes Gutenberg-Universitit Mainz

—I16—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

P. J. Bagley. Philosophy, theology and politics: a reading of Benedict
Spinoza’s Tractatus theologico-politicus. Brill. Leiden-Boston. 2008,
249 pp.

EL TraTADO TEOLOGICO-POLITICO (en adelante TTP) es una obra com-
pleja desde muchos puntos de vista. Para el lector que ya se ha en-
frentado a las paginas de la Etica, el TTP ofrece como una primera
dificultad el empleo de una serie de términos y expresiones que son
dificilmente aceptables a la luz de lo que el mismo fil6sofo de Ams-
terdam sostiene en la primera. Por lo anterior, el texto muchas veces
parece sugerir (aunque Spinoza nunca indica esto directamente) que
lo que ahi se ofrece es una suerte de version no filosofica de las doc-
trinas presentes en la Etica, adaptada para un publico especial. Pero
esta sugerencia puede verse modificada si se toman en cuenta otros
aspectos. Asi, por ejemplo, tomando en cuenta el hecho de que el
TTP al igual que el comentario a los Principios de Descartes (y el
apéndice de este comentario titulado Cogitata metaphysica), fue pu-
blicado en vida de Spinoza, pareciera razonable sostener que Spinoza
escribié su TTP pensando en lectores que no habian leido la Etica
(texto que sOlo se public6 postumamente). Si se suma a esto el hecho
de que el mismo titulo de la obra parece indicar que el texto es una
obra «teoldgico-politica», mas no una obra filoséfica (p. 7'), parece
configurarse un escenario que permite leer el TTP como una obra
independiente de los textos sistemdticos de Spinoza, y en particular
de la Etica y sus ensefianzas filosoficas. Lo anterior ha traido como

Las citas al texto de Bagley se realizan s6lo indicando el numero de pa-
gina. Las del TTP se realizan refiriendo a la paginacion de la edicion de
Gebhardt.

_117_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

consecuencia la proliferacion de interpretaciones del TTP que ven en
€l una suerte de panfleto politico-religioso (teoldgico-politico), que
debe ser interpretado como un intento de Spinoza por influir en la
discusion politica de su época en Holanda, de suerte que no habria
en el TTP ningin tipo de ensefianza filosofica profunda (pp. 44-45).
Justamente contra esa tesis se dirige principalmente este interesante
libro de P. J. Bagley, que intenta en sus aspectos centrales mostrar que
el TTP si contiene una doctrina filoséfica, s6lo que ella estd expuesta
utilizando una “retérica creible, atractiva y familiar” para el lector
de la época (p. 25), i.e. la retdrica de la politica y la teologia. Mos-
trar este punto es, no obstante, dificil, principalmente por una razon
que el mismo Bagley identifica muy bien: sc. la filosofia, tal como la
entiende Spinoza, no sélo no se identifica con la teologia, sino que
muchas veces se opone a ella (p. 46), de suerte que no resulta a sim-
ple vista facil de concebir como las ensefianzas teologicas del TTP
podrian ser compatibles con la filosofia de Spinoza. Es justamente
esto lo que trae como consecuencia que las relaciones entre filosofia,
teologia y politica aparezcan como problematicas en el marco del
pensamiento de Spinoza. Pese a lo anterior, Bagley apuesta a mostrar
que estas tres disciplinas se vinculan y cooperan de una especial ma-
nera en el TTP. Para ello se vale de un analisis en cuatro partes, tres
de las cuales se refieren a cada una de las areas antes mencionadas
(filosofia, teologia y politica), mientras que la cuarta explica el modo
en que ellas se vinculan en el argumento general del TTP. De esta
suerte, el libro intenta ofrecer una lectura completa y autocontenida
del TTP, lo cual ademads de satisfacer la aspiracion hermenéutica de
leer el texto como un todo coherente (algo que muchas interpretacio-
nes no logran), permite hacer sentido del caracter especial que tiene
el TTP, i.e. un texto que fue dirigido de modo an6nimo por su autor
a lectores que ademds no conocian sino un fragmento muy pequeiio
(y podria decirse incluso, marginal) de su obra.

Bagley argumenta que la teologia y la filosofia comparten un ob-
jetivo: la salvacion (salus), o lo que es lo mismo, el amor a Dios (p.
132). La parte teologica del TTP sostiene que la teologia solo ensefia
la obediencia como tnica via de salvacion (p. 132; cfr. v.gr. TTP 174).
La filosofia ensefia, por el contrario, que la salvacién se alcanza por
medio del conocimiento de Dios (p. 132). Ahora bien, el conocimiento
de Dios y la obediencia no son lo mismo (p. 56, p. 132), y en cierta

—I18—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

medida parecen incluso oponerse. En efecto «la ensefianza revelada de
obediencia a Dios es predicada en un conjunto de dogmas que Spinoza
mismo describe como vulgares intelectualmente, defectuosos y antro-
pomorfos» (p. 132). No obstante, Bagley argumenta que desde la pers-
pectiva de Spinoza en el TTP «la teologia o religion puede exacerbar
la supersticion o mitigarla» (p. 60). Lo anterior depende de como sea
guiada por la filosofia. Bagley sostiene que la ensefianza de la teologia
es necesaria, pues el conocimiento filoséfico es, segiin Spinoza, impo-
sible para la mayoria de los hombres. En efecto, la constatacion inicial
del TTP es que los seres humanos estan inclinados a la supersticion
(TTP 6). De aqui se sigue, sostiene Bagley, que «los seres humanos
estan mas inclinados a la teologia que la filosofia» (p. 61). Esto impli-
ca que la filosofia no es capaz de proveer por si sola lo que los seres
humanos necesitan para alcanzar la felicidad (p. 23), al menos bajo las
condiciones en que viven la mayoria de los seres humanos, i.e. someti-
dos a la supersticion. El problema central del TTP es, entonces, segtiin
sostiene Bagley, el problema filosé6fico de la naturaleza humana (pp.
23-24). Este problema debe ser enfrentado, entre otras cosas, para que
quienes poseen conocimiento filosofico puedan convivir en paz con el
resto de los seres humanos que viven movidos por sus pasiones y la
supersticion. Dado entonces que el problema del libro es un problema
filosofico, el lector deber ser introducido a la filosofia, pero de modo
indirecto (p. 39), puesto que el modo directo queda excluido por las di-
ficultades que la mayoria de los seres humanos tiene para comprender
la filosofia. Esta ensefianza filosofica implica una practica literaria en
la cual superficialmente se hace teologia, siendo esa teologia guiada en
el fondo por intenciones filosoficas (p. 53). Bagley argumenta que esta
ensenanza indirecta de la filosofia le permite al lector corregir ciertos
errores de la teologia, a la que estd mds inclinado por naturaleza, y
mostrarle por este medio que la filosofia puede ser util. No obstante
lo anterior, Bagley sostiene que ademds de las ensefianzas teologicas
(guiadas por la filosofia) el TTP contiene una ensefianza puramente fi-
losofica que estaria contenida en el capitulo XVI del mismo (p. 62). En
este capitulo Spinoza introduciria su doctrina de la autoconservacion,
de la neutralidad moral de la naturaleza y del derecho natural de todo
individuo a todo lo que esta en su poder.

La ensefianza de la doctrina teologica del TTP, que como se
indico corresponde a la de la obediencia, es identificada por Spino-

—T 19_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

za también con la de «amar a Dios por sobre todas las cosas y al
préjimo como a uno mismo». Este es el principio de lo que Spinoza
llama «religion verdadera» (p. 108). Esta ensefianza no puede, segtin
el mismo Spinoza, ser demostrada por la razén (TTP 185). De esto
se sigue, sostiene Bagley, la necesidad de la ensefianza teologica (p.
108, p. 130, p. 188), pues ésta no puede ser sustituida por la filosofia.
La teologia ensefia entonces una doctrina que «la filosofia no ensefna
y quizds no puede enseniar» (p. 142). Esta doctrina resulta ademads
fundamental, desde la perspectiva de Spinoza, para sostener la comu-
nidad politica. En efecto, aunque para los seres humanos la vida en
comunidad es mas conveniente desde el punto de vista de la razon,
la influencia de las pasiones hace que ella sea dificil de lograr, ya que,
entre otras cosas, los seres humanos no estan usualmente dispuestos
a adherir a los dictados de otros, y deben ser persuadidos de ello.
Para ello la comunidad politica dispone leyes que afectan a los seres
humanos en lo que aman, esperan o desean (p. 179) y son movidos
por ella a, por ejemplo, evitar dafiar a los demds (pp. 182-183) y en
general a la mantencion del orden de la republica, lo cual desde la
perspectiva de la razon contribuye al bienestar a la salvacion de los
miembros de la comunidad (y a que cada uno de ellos pueda prote-
ger su vida). Asi, la ensefianza politica del TTP es la ensefianza de la
proteccion de la vida y de la republica (p. 189).

La forma en que se conectan las doctrinas antes indicadas no
es, sostiene Bagley, de suyo clara (p. 189). Este punto es desarrollado
por Bagley en la cuarta parte de su libro. El punto central sobre el que
gira el vinculo de los tres ambitos mencionados es el hecho de que
los seres humanos suelen no adquirir la virtud por el ejercicio de las
facultades intelectuales, de suerte que el vulgo debe ser socializado
recurriendo no a su entendimiento, sino que a sus pasiones (p. 191).
De esta suerte el TTP intenta mostrar una forma por medio de la cual
se logre que los seres humanos, incluso quienes no son aptos para
la filosofia, vivan de acuerdo a un plan de vida que haga posible la
preservacion de su ser, la seguridad y la salvacion (p. 193). El tnico
camino para lograr lo anterior es la vida en una comunidad politica.
Pero como se vio antes, los seres humanos suelen no estar dispuestos
a la obediencia, que a su vez es condicion necesaria para la comuni-
dad politica. Esta disposicién es desarrollada, de acuerdo a la inter-
pretacion que ofrece Bagley, por medio del discurso de la teologia.

—I20—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

Bagley agrega que mientras el discurso teologico ha de persuadir al
vulgo de la necesidad de la piedad y la obediencia, el discurso politi-
co le da contenido a la piedad y la obediencia y muestra cémo ellas
deben ser practicadas.

En el epilogo de la obra Bagley desarrolla lo que podria ser
identificado como la tesis mas controvertida del libro. Ahi sostiene
que Spinoza se habria concebido a si mismo como una suerte de
Moisés moderno empenado en fundar una teocracia democratica
destinada al buen vivir y a la resolucion del problema de la insocia-
bilidad y el egoismo (pp. 225-226), i.e. a la compatibilizaciéon del
bienestar humano con su naturaleza pasional. Esta teocracia, a dife-
rencia de otros modelos, estaria orientada en la ensefianza de Cristo
y los Evangelios (pp. 36-37). Mas alld de que esta ultima tesis en
particular no parece estar del todo bien fundada en la argumentacion
del libro, es de notar que el texto ofrece una lectura completa, inma-
nente y consistente del TTP. Desde esa perspectiva el texto de Bagley
es sumamente recomendable para el lector especialista tanto en la
filosofia politica de Spinoza, en su teoria de la hermenéutica biblica,
o bien en la filosofia de Spinoza en general. Al lector interesado en
la totalidad de la filosofia de Spinoza le hardn quizas falta mayores
conexiones entre la forma en como Bagley interpreta el TTP y el resto
de la filosofia de Spinoza (especialmente la Etica). Mas lo anterior no
ha de verse como una debilidad del texto, sino que incluso como una
fortaleza, toda vez que, como ya fue indicado, esta estrategia herme-
néutica permite hacer sentido del texto tal como éste fue presentado
a los lectores a los que estaba destinado.

Luis Placencia
Martin-Luther-Universitat Halle-Wittenberg

—I2I—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

Lemm, V. & Ormefo, J. (editores). Hegel, pensador de la actualidad.
Ensayos sobre la Fenomenologia del espiritu y otros textos. Edicio-
nes Universidad Diego Portales, 2010. 536 pags. ISBN: 978-956-
314-084-2.

EL PENSAMIENTO DE HEGEL continua siendo fuente de estudio, inspira-
cién, controversia y critica para la reflexion contempordnea. Testimonio
de ello es el presente volumen colectivo, surgido del coloquio internacio-
nal homonimo sobre Hegel realizado en 2007 en Chile por la Universi-
dad Diego Portales, a proposito del bicentenario de la Phinomenologie
des Geistes. La publicacion pretende abarcar rigurosamente la posible
actualidad de la filosofia de Hegel, y ser a la vez reflejo del estado actual
de la investigacion nacional e internacional sobre este pensador.

Cabe destacar la cuidada presentacion y edicion del libro. Lo
compone una introduccion de los editores, que reflexiona sobre la ac-
tualidad del pensamiento hegeliano, y luego resefia brevemente la divi-
sion del libro y los articulos respectivos en cinco capitulos: 1) «El saber
absoluto: experiencia y ontologia en la Fenomenologia del espiritu»,
donde aportan R. Bernasconi, R. Pippin, K. Engelhard y R.-P. Horst-
mann; 2) «La vida ética: reconocimiento, agencia y moralidad», en el
que escriben C. Cordua, M. Quante, L. Siep, C. Bruna y J. Ormefio; 3)
«Hegel politico: la nueva querelle entre antiguos y modernos», con ar-
ticulos de M. Vatter, R. Cristi y J. Dotti; 4) «Hegel y la época presente»,
con textos de F. Dallmayr, A. Nuzzo y S. Rojas; 5) «Lecturas criticas
de Hegel», donde exponen C. Duran, M. de la Maza, C. Menke y ].
Santos. Ademas, se ofrece un indice de abreviaturas y ediciones de las
obras de Hegel empleadas por los autores, un sumario con la biblio-
grafia citada por los mismos, un indice de bibliografia secundaria so-

—I22—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

bre Hegel en castellano y un apartado final con informacion sobre los
autores. Respecto a las contribuciones, tomaré una muestra de algunos
textos segtin su orden de aparicion en el volumen.

En el capitulo I, es importante mencionar el articulo de R. Pippin,
connotado estudioso del pensamiento hegeliano: «La justificacion por
desarrollo: la idea de una ‘légica de la experiencia’ en la Phdnomenolo-
gie des Geistes» (pp. 47-73), donde se pregunta qué ldgica le seria inhe-
rente a la descripcion de la experiencia que el espiritu hace de si mismo.
El autor propone que dicha l6gica puede mostrarse al examinar la tesis
hegeliana de la agencia racional —base de la teoria de la libertad-y sus
consecuencias en el capitulo sobre el ‘Saber absoluto’!. Si Hegel entien-
de la racionalidad de esta agencia como »practica social», se requiere
una narrativa o justificacion del desarrollo de la racionalidad objetiva,
dando cuenta de la movilidad y transformacion de las normas practi-
cas, incluyendo la mayor cantidad de dimensiones posibles del espiritu,
sobre todo la historia de la experiencia que éste tiene de si mismo en
su auto-educacion y desarrollo (p. 51). Esta légica de la experiencia es
andlisis del desarrollo de la constitutiva y constante lucha con la duda
y la desesperacion que la conciencia sufre en su camino para saber de
si, llegando al autoconocimiento y caracter social del espiritu. El autor
sustenta sus planteos indicando pasajes del Prefacio, la Introduccion y
el capitulo sobre el Saber absoluto de la Fenomenologia. Justamente,
Pippin muestra que en dicho capitulo postrero Hegel intenta clarificar
la ‘l6gica de la experiencia’: comprender el argumento del saber abso-
luto es entender la perspectiva tltima desde la que la racionalidad de
nuestras practicas puede evaluarse.

En el capitulo IT aparece el texto de L. Siep: «La razén préctica
y el espiritu ético: la Fenomenologia del espiritu y la ética contempo-
ranea» (pp.163-188). Este destacado intérprete de Hegel? examina la

! Al respecto, véase: Pippin, R., «The ‘logic of experience’ as ‘absolute know-

ledge’ in Hegel’s Phenomenology of Spirit», in Hegel’s Phenomenology of
Spirit: A Critical Guide, ed. D. Moyar & M. Quante (Cambridge Univer-
sity Press, 2010); también su consultada obra Hegel’s Practical Philoso-
phy: Rational Agency as Ethical Life (Cambridge University Press, 2008).
Finalmente, véase «Recognition and Reconciliation: Actualized Agency in
Hegel’s Jena Phenomenology», in Internationales Jabrbuch des Deutschen
Idealismus/International Yearbook of German Idealism, Vol.2 (2004).

Entre las obras de Siep, cabe destacar: Der Weg der «Phidnomenologie des
Geistes». Ein einfithrender Kommentar zu Hegels «Differenzschrift» und

_123_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

ética de este filosofo a la luz de algunas secciones de la Fenomenolo-
gia (razén, espiritu, moralidad), buscando elementos para ponderar
el debate ético actual. El autor desarrolla las bases historicas que
permiten a Hegel elaborar el concepto de espiritu, estableciendo que
su filosofia no pretende absolutizar la razon: una sintesis entre vida
ética y moralidad es mds que pura razon; es espiritu. Siep analiza el
espiritu de la vida ética en la Phdnomenologie, afirmando que alli
se describe «un arco desde la total y espontdnea aceptacion de las
costumbres [...] hasta la decision soberana de la conciencia moral
en la moral moderna» (p.167). De este modo, y frente a la pregunta
de si acaso las normas, costumbres y leyes pueden existir y regir de
modo incuestionado y, simultineamente, ser puestas a prueba y criti-
cadas por consideraciones individuales, Siep ve —polemizando con el
derecho natural segtin Mackie— que el concepto hegeliano de espiritu
resolveria esta dualidad, abarcando costumbres objetivas e indiscu-
tibles, como también el derecho del individuo de someter cada tesis
veritativa y cada norma al examen de su propia razén y conciencia
moral. Luego, el autor examina la culminacion del espiritu moral en
la Fenomenologia, afirmando que la transformacién hegeliana de la
razon practica en el espiritu ético es un concepto de Sittlichkeit y de
estado de su tiempo. De él debe extraerse su interna consistencia,
pero también un posible significado para nuestra actualidad: ¢puede
el estado democratico de derecho moderno cumplir con las preten-
siones de una vida ética tradicional y sus costumbres y leyes inhe-
rentes? El autor concluird afirmando que existen argumentos para
un retorno desde el concepto de espiritu hegeliano al concepto de
razdn, entendiendo esto como mostracion de una posible ‘superacion
productiva’ del devenir de la razén en espiritu en Hegel, que no se
entiende como retroceso hacia el concepto de razén del siglo XVIII,
ni como apropiacion de la idea de racionalidad del siglo XX.

Los capitulos Il y IV ofrecen importantes perspectivas para pon-
derar la actualidad de Hegel’. En el capitulo IV encontramos —en sinto-

«Phdnomenologie des Geistes», Frankfurt: Suhrkamp, 2000; Konkrete Ethik.
Frankfurt: Suhrkamp, 2004; Ameriks, K. & Sturma, D., «Individuality in
Hegel’s Phenomenology of Spirit», in The Modern Subject. Conceptions of the
Self in Classical German Philosophy. Albany: SUNY Press, 1995, pp.131-148;
Praktische Philosophie im Deutschen Idealismus. Frankfurt: Suhrkamp, 1992.

3 Del capitulo III, hay que mencionar sobre todo la contribucion de J. Dot-

_124_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

nia con el articulo recién comentado— la contribucion de E Dallma-
yr: «Hegel para nuestro tiempo: dialéctica negativa y ethos democra-
tico» (pp.315-344), quien sostiene que hoy seria oportuno un Hegel
renaissance, que recupere su propuesta ética entendida como «filosofia
militante» para pensar nuestro presente —estados occidentales como si-
nénimo de complejos militares-industriales— fortaleciendo la eticidad
a un nivel cotidiano y social. Comprendiendo a Hegel como ‘mentor’
de la modernidad, se analizan pasajes de la Fenomenologia, la Filosofia
Real (Jenaer Realphilosophie) y Filosofia del Derecho, para concebir la
eticidad hegeliana como mediacion entre demandas normativas y aspi-
raciones humanas concretas. El planteamiento apunta conceptualmente
a una «reorientacion de la negatividad» como uno de los fundamentos
para reinterpretar a Hegel, librandolo de su cardcter afirmativo y acriti-
co. El autor se apoya en bases interpretativas de Heidegger (la exégesis
sobre el primado de la negatividad en Hegel) y Adorno (sus comentarios
sobre el mismo concepto hegeliano, que le otorgan relevancia en clave
socio-politica). El otro fundamento implica movilizar un nuevo ethos re-
ferido a la vida concreta: una Sittlichkeit viable actualmente, despojada
«no solo de la apoteosis de la subjetividad, sino también de la hegemonia
del estado moderno visto como punto culminante del espiritu objetivo»
(p.340). En vez de una eticidad ‘estado-céntrica’ que opera desde arriba
hacia abajo, es necesario un ethos democratico que opere inversamen-
te, comprendido como «Sittlichkeit hegeliana modificada» (p.339), que
cuestione el caracter ‘totalizante’ y ‘occidentalista’ de la vision hegeliana,
para movilizarlo hacia una sociedad civil democratica.

Por ultimo, dejo constancia del buen nivel del capitulo V*. En
funcion de la actualidad del tema y su minucioso tratamiento, co-

ti: «El problema de la guerra en el sistema hegeliano» (pp. 285-312), que
estudia criticamente la vision hegeliana sobre la guerra y su lugar en la
filosofia del estado y del derecho.

Sin hacer un comentario exhaustivo, debo mencionar a C. Menke, quien,
entre sus obras, destaca en lo relativo a Hegel por su célebre Tragodie im
Sittlichen. Gerechtigkeit und Freibeit nach Hegel (Frankfurt: Suhrkamp,
1996). En el presente volumen, aporta con su texto «Espiritu y vida: para
una critica genealdgica de la Fenomenologia del espiritu» (pp.431-472),
donde contrasta la fenomenologia del espiritu en sentido hegeliano con
una «genealogia del espiritu» basada en Herder, bajo la hipdtesis de que
ambas perspectivas, aunque complementarias en ciertos puntos, son em-
pero tedricamente opuestas en su apuesta ultima.

_125_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Methodus N° 5 (2010) Resefias

mentaré el articulo de M. de la Maza: «La critica de Heidegger al
concepto hegeliano de tiempo en la Fenomenologia del espiritu»
(pp.411-430). Se trata de un riguroso analisis de la controversia que
Heidegger entabla con Hegel al respecto, acusandolo de culminar una
tradicion que concibe el tiempo a partir de la naturaleza, cayendo en
una ‘concepcién vulgar’ del tiempo, que seria finalmente ‘parafrasis
especulativa’ de la idea de codeterminacion del movimiento por el
espacio y el tiempo de la Fisica aristotélica. El autor reconstruye los
argumentos de Heidegger, que sostiene — apoyado en una interpre-
tacion del manuscrito hegeliano «Ldgica, metafisica y filosofia de la
naturaleza» de 1804 (recogido en Jenaer Systementwiirfe 11) — que
siempre que Hegel aborda el tiempo en relacién con la historia, no
hace sino transponer formalmente el concepto de tiempo tomado de
la filosofia de la naturaleza. Para De la Maza esta critica es errdnea,
pues seria mds adecuado a la posicion de Hegel buscar su compren-
sion del tiempo como determinacién del espiritu, cuyas bases, por lo
demads, no provendrian de Aristételes, sino de la tradicion teologica
cristiana y la reflexion de Lessing y Schiller. Ademas, el examen de
bases textuales pergefiado por De la Maza aplica otro correctivo a la
exégesis heideggeriana: »no tomar debidamente en cuenta» (p.423)
la revision del manuscrito de 1805/06: «Filosofia de la naturaleza»
y «Filosofia del espiritu» (recogidos en Filosofia real). Amparado en
este documento, el autor interpreta el cierre del capitulo de la Feno-
menologia sobre el Saber absoluto, mostrando que el tiempo no es
algo ajeno en lo que el espiritu ‘cae’, sino la enajenacion del propio
espiritu. El autoconocimiento del espiritu (cuya condicion es su ex-
teriorizacion temporal), no se realiza en el tiempo de la naturaleza,
sino del espiritu, el tiempo historico: la temporalidad como automo-
vimiento del espiritu.

En funcion de lo visto, la apuesta general del libro cumple su
objetivo. A través de la diversidad de perspectivas y profundidad ana-
litica de la mayoria de los textos, Hegel es tratado en funcion de la
problematica actualidad de su pensamiento, en vez de ser reducido a
mera reliquia moderna. Aunque ya no compartimos los presupuestos
y conclusiones de Hegel, su pensamiento se actualiza ensefiandonos
que no podriamos saltar por encima de nuestro tiempo’, y este volu-

5 Cf.Hegel, G.W.E. Principios de la filosofia del Derecho. Trad. J.L. Vermal.
Barcelona: Edhasa, 1988, p. 52.

—I26—

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

Resefias Methodus N° 5 (2010)

men pretende ser fiel a ese imperativo, justamente escrutando nuestro
presente a partir de las reflexiones y problemas legados por Hegel, e
incluso entendiéndolo, en palabras de Nancy, como «el pensador que
inaugura el mundo contemporaneo»°. El mismo Hegel sostenia que
«el espiritu no consigue su verdad sino encontrandose él mismo en el
absoluto desgarro»’. La actualidad de este dictum radica en que sigue
mostrandonos que este mundo, este presente que no podemos saltar,
no necesita consuelo, sino verdad.

Jean-Paul Grasset B.
Universidad de Chile / Universidad Andrés Bello

¢ Nancy, J.L. Hegel, la inquietud de lo negativo. Trad. ].M. Garrido. Ma-
drid: Arena, 2005, p. 9.

7 Hegel, G.W.E. Fenomenologia del espiritu. Trad. W. Roces. México: FCE,
2007, p. 24.

_127_

am 19.01.2026, 20:56:27. © g Inhak.
\halts I fir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

