
—97—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

La moral metafísica: Pasión y virtud en Descartes, Pablo Pavesi. Bu-
enos Aires. Editorial Prometeo Libros, 2009. 278pp.

El texto sobre el cual trata esta reseña es, por decir lo menos, in-
teresante, pues su objetivo principal no es otro que otorgarle un carácter 
metafísico a la investigación cartesiana sobre las pasiones, llevada a cabo 
en el tratado que Descartes le dedica. También llamativo es el esfuerzo 
por emparentar esa investigación con la realizada en las Meditaciones 
metafísicas. Se trata, en suma, de leer el mencionado Tratado como una 
meditación que versa sobre un modo especial del cogito, a saber, la pa-
sión. Digo que esto es llamativo pues me atrevería a afirmar que dicha 
lectura contradice –o al menos se aparta– de la tradicional y más común 
línea de interpretación que vincula el Tratado de las pasiones del alma 
con los estudios fisiológicos de Descartes y que nos permite, con relativa 
facilidad, introducir esta obra dentro del esquema planteado por la ar-
chiconocida metáfora del árbol de las ciencias. 

El autor, a mi juicio, completamente consciente de la novedad de 
su planteamiento muestra un conocimiento muy amplio de los artículos 
y libros, es decir, de una parte considerable del corpus de la bibliografía 
secundaria sobre el particular, manejando no sólo la línea francesa de 
comentaristas sino también la sajona. Todo ello a fin de establecer dón-
de debe situarse la posición del trabajo que éste sugiere y también con 
el propósito de indicar los vacíos o descuidos en la investigación sobre 
las pasiones que su obra pretende llenar o desarrollar. Esto es lo que le 
permite afirmar, entre otras cosas, que en el Tratado sobre las pasiones 
del alma se observa con claridad un cambio en la concepción cartesiana 
del llamado problema mente-cuerpo. En efecto, en las Meditaciones, nos 
dice el autor, la relación entre el alma y el cuerpo, es la de una unión 
substancial, esto es, la que se establece entre dos sustancias realmente 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—98—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

distintas en una entidad compuesta; en el Tratado sobre las pasiones del 
alma, la relación se ve tratada como un estar junto, donde la relación 
es un vínculo que se da por la capacidad-potencia en virtud de la cual 
el alma y el cuerpo se afectan. Así, nuestro cuerpo es tal en la medida 
en que es el cuerpo que nos afecta de manera más inmediata. La idea 
no deja de ser interesante y sugerente, pero debemos señalar que falla, 
tanto como la noción de unión substancial, a la hora de explicar cómo 
es posible que el alma y el cuerpo se afecten o se comuniquen entre sí, 
pues lo que se hace no es tanto explicar cómo el cuerpo nos afecta, como 
brindarnos un criterio para distinguir nuestro cuerpo de otros. 

Otro punto digno de destacar es que, según Pavesi, la pasión se 
convierte en un modo del pensamiento privilegiado, pues la pasión, 
como el cogito, revela una certeza inmediata que la coloca en un pla-
no distinto respecto de las percepciones que versan sobre los cuerpos. 
En efecto, mientras que las percepciones sobre objetos externos re-
quieren para ser afirmadas como indudables que estén subordinadas 
a la fórmula del «me parece ver» (videor videre), la pasión se revela 
de forma inmediata como una certeza, pues, a juicio de Pavesi, es un 
modo del pensamiento que no remite a ninguna realidad objetiva. 

El punto es que si la pasión, como cogitatio particular, permite 
al ego acceder a una verdad, ella no lo hace bajo el modo común del 
ser objetivo. La pasión es ciertamente, pensamiento de algo, quid, 
que no permite ser pensado como objeto. O mejor: no seremos los 
primeros en decir que la pasión sólo puede dirigirse a un no-objeto y 
es justamente por eso que ella puede entregar una certeza de la que 
no se puede dudar, irrefutable, y que coincide inmediatamente con la 
«suprema evidencia» de mi conciencia (Pavesi, p.92).

Si bien el autor reconoce la deuda que tiene con Alquié en el de-
sarrollo de esta idea de la pasión como certeza inmediata sin objeto 
(vide. Nota 64), toma distancia del comentarista francés en la medida 
en que considera, al contrario de éste, que es precisamente esta au-
sencia de objetividad la que permite pensar que el tratamiento de las 
pasiones da origen a una originalísima metafísica. 

Pero el abandono del objeto está lejos de ser el abandono de la 
metafísica. La definición de pasión, al recuperar su evidencia primera, 
abre a la meditación el campo de una realidad inobjetivable o de una 
modalidad de la objetividad definitivamente irreal, en el sentido de 
que no se deja aprehender como una realidad objetiva. (Pavesi, p.92)

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—99—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

La posibilidad de un desarrollo metafísico basándose en esta 
idea de pasión, requiere, sin embargo, establecer que la filosofía car-
tesiana puede albergar dos ontologías: la primera, conforme a la 
noción de cogitatio; la segunda, que establece a la noción de causa 
como principio de inteligibilidad. 

En la afirmación anterior radica, a nuestro juicio, el nervio de la 
investigación del autor. Sin embargo, es difícil establecer o concebir 
una continuidad del Tratado de las pasiones del alma en tanto inves-
tigación metafísica con el resto del corpus cartesiano, tal como Pavesi 
sostiene, cuando como principio de su lectura hemos de admitir una 
doble metafísica cartesiana. En efecto, por un lado ha de sostenerse que 
las Meditaciones desarrollan en paralelo dos ontologías y que el men-
tado Tratado sería el continuador de una de ellas. Para que esto fun-
cionara tendría que pensarse que la labor ontológica cartesiana trabaja 
en paralelo, desarrollando, según le convenga una ontología u otra. O 
suponer, al estilo del psicoanálisis, que existe una ontología manifiesta 
(la de la causa) y otra latente (cogitatio), de modo que Descartes en el 
Tratado de las pasiones del alma, hace ontología «sin saberlo». Para 
sostener una u otra lectura, a mi parecer, faltan elementos suficientes. 
Además, si bien el autor demuestra un conocimiento acabadísimo de la 
obra cartesiana, y en especial sobre el Tratado; no responde a una serie 
de preguntas que cualquier lector ingenuo podría hacerse en relación 
con su tesis: ¿Por qué una obra de carácter metafísico y en directa con-
tinuación con el proyecto del cogito desarrolla de manera preliminar 
y con tanto cuidado una fisiología del cuerpo? ¿Hemos de considerar 
esta parte de la obra como irrelevante? El resto de la obra, a partir de 
los desarrollos que hemos tratado de perfilar en las líneas anteriores, se 
despliega como una investigación sobre la moral cartesiana, en base al 
concepto de alteridad y a la noción de generosidad. 

A nuestro parecer el libro de Pavesi es bastante original e in-
formado, y seguramente será apreciado por todos aquellos que en la 
línea de los estudios cartesianos aún sientan simpatía por estudios 
como los de J. Maritain o los de M. Leroy. 

Boris Eremiev
Pontificia Universidad Católica de Chile

Universidad Alberto Hurtado

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—100—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

John Rawls, Lectures on the History of Political Philosophy. Samuel 
Freeman (ed.), The Belknap Press of Harvard University Press, Cam-
bridge, Mass. - London, 2007. 476 pp. ISBN-13: 978-0-674-02492-2.

El trabajo bajo consideración corresponde a una recopilación de 
un conjunto de lecciones escritas y apuntes de clases que John Rawls 
utilizó para la cátedra de Filosofía Política Moderna de la Universi-
dad de Harvard, de la cual él fue titular responsable entre mediados 
de los años sesenta hasta su retiro en 1995. Durante gran parte de 
ese período, las lecciones de Rawls giraron regularmente en torno al 
pensamiento político de filósofos principales dentro del género tales 
como Hobbes, Hume, Locke, Mill, Marx, Rousseau y Kant, en con-
junción con su propia teoría de la justicia expuesta en A Theory of 
Justice (1971) y reformulada luego en Justice as Fairness: A Restate-
ment (2001). El escrito en cuestión, el cual fue siendo refinado por 
su autor con el paso de los años, refiere a todos los autores recién 
mencionados con excepción de Kant1, sumado a una serie de lec-
ciones menos elaboradas sobre Joseph Butler y Henry Sidgwick que 
son incluidas como apéndice. Sentados estos antecedentes, el tema 
principal que quisiera abordar en mi comentario consiste en propo-
ner que este extenso trabajo, lejos de ser una mera recopilación de 
interpretaciones por parte del Rawls maduro acerca del pensamiento 
político de ciertos autores referentes de la modernidad, supone a la 
vez algunas orientaciones temáticas transversales no del todo mani-
fiestas que pueden ser de gran utilidad para la comprensión no sólo 
1	 Las lecciones sobre Kant, las cuales refieren principalmente a su filosofía 

moral, han sido editadas separadamente en Lectures on the History of 
Moral Philosophy, Barbara Herman (ed.), Cambridge, Mass. Harvard 
University Press, 2000.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—101—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

de ����������������������������������������������������������������       los autores que son tratados allí, sino además de ciertas inqui-
etudes filosóficas preponderantes en el curso de las reflexiones del 
mismo Rawls y, lo que es más sugerente aún, de algunos aspectos 
centrales de su propia teoría. 

En la primera parte del texto, correspondiente a la Introduc-
ción, son definidas ciertas características o tesis centrales del liberalis-
mo que sientan las bases –según Rawls– para la comprensión de este 
último como el fundamento filosófico de una concepción política de 
la justicia capaz de regir dentro del marco de una democracia consti-
tucional. Dichas definiciones esenciales pueden ser resumidas en dos 
puntos (cf. en adelante, pp. 11 ss.). En primer lugar, la idea de que 
el contenido de una concepción liberal de la justicia política radica 
no tanto en la priorización del mero ejercicio de la libertad ciudada-
na, sino más bien en la promoción de ciertos derechos y libertades 
básicas y en la garantía de que todos los miembros de la sociedad 
puedan disponer de las oportunidades y medios necesarios para su 
goce. En segundo lugar, el hecho de que para el liberalismo político 
la legitimación de un régimen y de sus instituciones políticas pasa, en 
principal medida, por su validación expresa o hipotética por parte de 
cada uno de los miembros de la sociedad, en la medida en que cada 
uno de ellos posee razones suficientes para justificar dicho orden. 
A partir de estas dos tesis fundamentales se deja entender, pues, la 
importancia que asigna Rawls, por una parte, al utilitarismo clásico 
y, por otra, a la tradición contractualista moderna como dos claves 
de una incidencia radical para abordar el liberalismo político desde 
un punto de vista histórico-filosófico. Lo anterior arroja, entonces, 
claras luces acerca de la orientación filosófica general que subyace a 
este trabajo al ser presentados, por un lado, Hume, Mill y Sidwick 
como tres exponentes culminantes del utilitarismo clásico, Hobbes, 
Locke y Rousseau como tres representantes capitales de la tradición 
contractualista moderna y, por último, Butler como un crítico no-
utilitarista del contractualismo hobbesiano y Marx como un crítico 
del liberalismo en general. 

Considero, empero, que el trabajo en cuestión no ofrece ni una 
discusión comprehensiva ni una introducción balanceada acerca del 
pensamiento político de ninguno de los autores mencionados. No 
obstante ello, su gran mérito consiste, a mi juicio, en el hecho de que 
junto con aportar elaboradas y a menudo no tan ortodoxas interpre-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—102—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

taciones del pensamiento ético-político de estos autores, de su mismo 
tratamiento se desprenden ciertos elementos que pueden servir, a su 
vez, como auténticas claves investigativas para la indagación crítica 
referida a la propia propuesta rawlsiana. En efecto, el notorio énfasis 
que pone Rawls en la elaboración de ciertas objeciones y compara-
ciones entre las respectivas posiciones de los autores en cuestión y 
su propia concepción de la sociedad políticamente justa entendida 
como un sistema equitativo de cooperación social evidencia aque-
llas inquietudes filosóficas que entonces más preocupaban al autor, 
inquietudes que él mismo consideraba tener resueltas en su teoría o 
al menos mejor cubiertas que en aquellas propuestas que él proble-
matiza. Por razones de espacio me limitaré a señalar aquí sólo tres 
ejemplos que darían cuenta de lo anterior.

Prácticamente la mitad de las lecciones sobre Hobbes (secciones 
III y IV) las dedica el autor a mostrar que en la propuesta hobbesiana 
no hay espacio para una definición propiamente moral de nociones 
capitales como obligación (obligation) y derecho (right), por cuanto 
en su justificación no se apela a principios de justicia o equidad como 
fuente de su carácter vinculante, sino solamente a consideraciones de 
carácter extrínseco que las validarían en un sentido puramente hipoté-
tico, a saber, en la medida en que su observancia colectiva constituye 
un medio eficiente para lograr la seguridad y la paz social y, en defi-
nitiva, la autopreservación de todos los individuos que conforman el 
pacto social. En ese sentido –parafrasea Rawls– procurar la observan-
cia de lo que comúnmente se asocia a derechos y obligaciones morales 
no tiene ningún sentido en la ausencia de un poder coercitivo común 
que garantice que todos los miembros de la sociedad civil honren di-
chos principios; lo que no es sino expresar de una manera distinta la 
afirmación hobbesiana de que las leyes de la naturaleza sólo obligan in 
foro interno, i.e. en cuanto van ligadas a un deseo de verlas realizadas, 
pero no in foro externo, toda vez que si alguien obra conforme a lo 
pactado y el resto en cambio no lo hace, en tal caso el individuo «se 
hace a sí mismo una presa para los demás y procura su cierta ruina, 
contrariamente a los fundamentos de todas las leyes de la naturaleza» 
(Leviathan, 15: 79). Bajo este esquema, por lo tanto, el deseo u obli-
gación natural de ver realizadas las leyes de la naturaleza no está vin-
culado normativamente con su aplicación u observancia externa por 
parte de los miembros de la sociedad civil. La filosofía moral –término 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—103—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

que utiliza y define el propio Hobbes en Leviathan XV– hobbesiana no 
sería, según ello, más que la ciencia de aquellos preceptos de la razón 
que es necesario seguir para hacer posible la vida social (cf. p. 67). Y así 
es como sostiene Rawls que debe ser leído aquel conocido pasaje en el 
cual Hobbes sostiene que las determinaciones de una auténtica ciencia 
de la moral no son «sino conclusiones o teoremas concernientes a lo 
que conduce a la preservación y defensa de los seres humanos» (Levia-
than, 15: 80). Pero lo anterior –sostiene Rawls– no se condice con las 
condiciones de mutua constricción que deben primar en todo acuerdo 
razonable2. En efecto, la propuesta hobbesiana, si bien no niega la exis-
tencia de un sentido de la equidad (fairness) desde un punto de vista 
psicológico, no deja espacio, empero, para un modelo de cooperación 
político-social entendido en términos de equidad, precisamente porque 
entre las condiciones que rigen la conformación del pacto no figuran 
reglas ni procedimientos que apelen a obligaciones o condiciones de 
mutua restricción entre los pactantes que legitimen la legalidad del 
acuerdo más allá de su hacer posible la convivencia social. El esquema 
político de Hobbes sería una sociedad socialmente coordinada, mas no 
socialmente cooperativa (cf. p. 56). De ello se sigue que, en la medida 
en que el pacto social no incluye entre sus términos de negociación 
una noción de recíproca equidad entendida desde un punto de vista 
normativo, quienes se sujetan al pacto abandonan en el soberano el de-
recho a deliberar sobre qué leyes son buenas o malas, provisto que aun 
cuando éstas puedan dañarnos de facto nunca serán tan malas como 
el Estado de Guerra3. Un sistema constitucional como el lockeano o el 

2	 Sobre la importantísima distinción que establece Rawls entre lo racional 
(the rational) y lo razonable (the reasonable) véase el §1 de la sección III 
de las lecciones sobre Hobbes. El fundamento de dicha distinción puede 
encontrarse en Justice as Fairness, § 2.2.

3	 Ello permite a Hobbes afirmar, entre otras cosas, que los pactos institui-
dos por coerción son tan vinculantes como aquellos que no lo han sido, 
en la medida en que los individuos pueden tener buenas razones para ac-
ceder a pactar, como salvar la propia vida cuando ésta se encuentra bajo 
amenaza (cf. Leviathan 14: 69). Eso es posible –dirá Rawls– porque en el 
esquema hobbesiano no existen condiciones limitativas previas al pacto 
que legitimen la legalidad de sus términos con independencia de la efica-
cia política del resultado del acuerdo. En Justice as Fairness, en cambio, 
los pactantes se someten a una serie de condiciones de auto-constricción 
recíproca que permiten que los términos del acuerdo puedan ser determi-
nados sobre la base de posiciones de negociación radicalmente equitati-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—104—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

rawlsiano contendría, en cambio, un esquema de reglas fundamentales 
que serviría de base para definir, a su vez, qué reglas o procedimientos 
particulares son válidos, estando, por su parte, las primeras pública-
mente legitimadas por un poder ciudadano constitutivo.

Un segundo caso paradigmático que apoyaría mi lectura está 
contenido en la sección tercera de las lecciones sobre Locke. En térmi-
nos simples, la crítica que desarrolla allí Rawls consiste en que, para-
dójicamente, la existencia de un estado de clases legitimado constitu-
cionalmente es perfectamente consistente con la doctrina lockeana del 
contrato social. Lo anterior quedaría demostrado –sostiene Rawls– si, 
tomando en consideración las peculiares posiciones de negociación 
(bargaining positions) de las respectivas partes que definen los térmi-
nos del pacto social, es posible dar cuenta de una situación histórica 
ideal que, en conformidad con la visión lockeana, permita concebir 
cómo a partir de un estado de naturaleza entendido como un estado 
de igual jurisdicción de todos los individuos puede surgir un pacto que 
dé lugar a un estado de clases legitimado constitucionalmente. La base 
para pensar que Locke aceptaría lo anterior remite a una lectura que 
hace el autor de los importantísimos §§ 140, 157 y 158 del Second 
Treatise, a partir de la cual se seguiría que existe un número limitado 
de miembros del cuerpo social que poseería el derecho (right) a ser 
claramente representado (distinctly represented), i.e. a votar por repre-
sentantes en la asamblea legislativa, en razón de su número (inhabi-
tants) y riqueza (wealth), en una cantidad que el filósofo deja del todo 
sin especificar (cf. Second Treatise, § 157-158). Lo anterior –conjetura 
Rawls– en contraposición a quienes tendrían un derecho a ser virtual-
mente representados en la asamblea. Sobre esa base textual, para que 
surja un estado de clases consistente con los requerimientos de la pos-
tura lockeana –defiende el autor– bastaría con poder concebir una si-
tuación hipotética en la cual los miembros del pacto que son iguales en 
libertad y jurisdicción sobre sí mismos, aun poseyendo diferencias en 
sus niveles de riqueza y propiedad –que otorgarían a unos el derecho 

vas y, en virtud de lo anterior, que la legalidad de estos dependa no de la 
eficacia política del acuerdo, sino de principios fundamentales de justicia 
que especifican las condiciones de la cooperación social, i.e. definen los 
derechos y deberes básicos que se asignan a los diversos actores político-
sociales y regulan la distribución de los beneficios y cargas que surgen de 
la cooperación social. Cf. también A Theorie of Justice, § 1.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—105—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

a ser claramente representados, a otros el derecho a ser virtualmente 
representados–, accederían a instituir un compacto social bajo el cual 
podrían esperar una mayor protección de su vida, libertad y posesio-
nes que en el estado de naturaleza; incluyendo la garantía de que los 
ciudadanos pasivos que no tienen derecho a voto dispongan de las 
oportunidades para poder acceder al nivel de riqueza suficiente que les 
permitiría votar por sus representantes. Enseguida dedica Rawls el § 
6 de la sección tercera a reconstruir imaginativamente dicha situación. 
Sentados dichos antecedentes, la crítica rawlsiana de fondo consiste en 
lo siguiente: el hecho de que las partes que conforman el pacto social 
sean equitativas en aspectos fundamentales como igualdad, libertad y 
soberanía sobre sí mismos no implica, visto desde la posición lockeana, 
que las posiciones de negociación –entre las cuales se incluye la distri-
bución de riqueza y propiedad– no sean contingentemente desiguales 
y, en virtud de ello, que quienes decidan pactar lo hagan movidos por 
las mismas metas e intereses. Por el contrario, el esquema contrac-
tual lockeano deja espacio para que las posiciones de negociación de 
las partes se vean afectadas por este tipo de contingencias y, por este 
motivo, para que se produzcan desventajas en los términos de la ne-
gociación precisamente porque existen desventajas de facto entre las 
posiciones de quienes participan en ella. Pero esto es exactamente lo 
que se pretende evitar en Justice as Fairness. En efecto –señala Rawls– 
la gran virtud del modelo contrafáctico del velo de la ignorancia (veil 
of ignorance) es que en la medida en que éste limita la información de 
cada uno de los pactantes sobre sus propios intereses y ventajas reales, 
es decir, el conocimiento de las posiciones de negociación con las que 
cada uno de ellos se integra al pacto, los términos de la cooperación so-
cial son definidos con independencia de este tipo de contingencias. En 
consecuencia –piensa el autor–, con miras a la definición de los prin-
cipios de justicia que deben primar en una democracia constitucional 
moderna, la doctrina contractualista de Locke debe ser debidamente 
revisada. Y en esto se inspira el filósofo, como es conocido, en el mo-
delo contractualista rousseauniano y kantiano. 

Me referiré, por último, a un tercer caso que sustentaría el punto 
central de mi comentario. Ya en el prefacio de las lecciones sobre Marx 
define el autor su posición respecto de un tópico común ampliamente 
debatido en la literatura marxista, a saber, si acaso Marx en su crítica 
al capitalismo como sistema económico-social concibe las normas de 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—106—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

derecho y de justicia como nociones puramente internas a los reque-
rimientos específicos de los modos de producción históricos, o si bien, 
al mismo tiempo que lo anterior, presupone una concepción no-capi-
talista de justicia en la cual se fundamentaría su rechazo al capitalismo 
como un sistema de dominación y explotación (cf. pp. 320 ss.). Dicha 
presunción es necesaria dentro del sistema marxista –sostiene Rawls– 
pues de lo contrario no se podría explicar en base a qué criterio nor-
mativo la apropiación capitalista puede ser calificada como una forma 
de explotación y robo, toda vez que ésta no constituye una explotación 
ni un robo bajo la concepción capitalista de justicia que es esencial 
a su superestructura (cf. p. 341). La posición del Rawls maduro –la 
cual se vio influenciada, como él mismo reconoce, por los trabajos de 
Norman Geras y G. A. Cohen– es que, efectivamente, en la propuesta 
marxista estaría presupuesta una noción normativa de derecho (right) 
que fundamentaría el reclamo según el cual todos los miembros de 
la sociedad pueden exigir un legítimo acceso al uso equitativo de los 
medios de producción y, por lo mismo, el rechazo de la apropiación 
capitalista del producto derivado del excedente no remunerado al tra-
bajador como algo esencialmente inconsistente con un principio no 
explicitado de equidad distributiva (cf. p. 352). Para demostrar lo ante-
rior, el autor acusa a Marx de dar por sentado, sin proveer justificación 
alguna, el hecho de que el trabajo humano combinado (combined hu-
man labor) constituye el único factor productivo socialmente relevante 
en la distribución de la riqueza neta generada por la totalidad de las 
fuerzas productivas del sistema capitalista. Me explico: como es cono-
cido, desde la perspectiva marxista un elemento central del capitalismo 
consiste en que éste, aun siendo un sistema de mercados competitivos 
que opera sobre la base del libre contrato y asociación, es no obstante 
un sistema que permite la apropiación por parte del empleador de un 
excedente correspondiente al valor de la labor no remunerada del tra-
bajador. Ello es posible –sostiene Marx– porque la fuerza de trabajo 
(Arbeitskraft) del trabajador constituye el único factor productivo que, 
mientras puede operar, genera mayor valor que aquel que se requiere 
para conservarlo con funcionalidad en el tiempo; lo que se traduce en 
que el capitalista, al emplear la fuerza de trabajo del trabajador, retie-
ne parte de un plusvalor no remunerado por cuanto sólo paga a este 
último el valor correspondiente a lo necesario para el mantenimiento 
de su fuerza de trabajo, mas no el valor correspondiente al producto 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—107—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

derivado de su fuerza de trabajo. No obstante –objeta Rawls– el tra-
bajo es sólo uno de los factores de producción que intervienen en la 
generación de la riqueza total: a éste hay que agregar, de acuerdo con 
la conocida «fórmula trinitaria» definida por Marx en el capítulo 48 
del libro III de Das Kapital, la tierra (renta del suelo) y el capital (inte-
rés). En consecuencia, dado que estos tres factores, vale decir, trabajo, 
tierra y capital, son aquellos que cooperan en la generación de riqueza, 
cada uno de ellos debiera recibir su parte en razón de su contribución 
a la producción total. Pero Marx no provee de un criterio adecuado 
que explique por qué el valor del excedente total retenido por quien 
controla los medios de producción debe ser retribuido al trabajo (i.e. 
al trabajador) y no a la tierra o al capital. En efecto, dado que la tierra 
y el capital: (i) traspasan a los bienes producidos un valor superior a 
su propio valor de cambio, (ii) producen más que el valor socialmente 
necesario para ser mantenidos con operatividad en el tiempo, y (iii) 
son actores igualmente relevantes en el sistema productivo capitalista; 
de ello podríamos concluir perfectamente que estos son igualmente 
explotados (cf. pp. 351 ss.). Aun cuando parezca una frivolidad –de-
clara Rawls– decir que la tierra o el capital son explotados, el punto de 
fondo es que, considerado tal como lo considera la descripción mar-
xista, a saber, en tanto que factor de producción, Marx produce una 
asimetría al asumir sin más que el trabajo humano constituye el único 
factor productivo socialmente relevante desde el punto de vista de la 
distribución o, mejor dicho, de la retribución de la riqueza. De allí, 
entonces, que en su crítica al capitalismo pareciera estar implicado un 
criterio normativo de distribución no explicitado ni reconocido como 
tal por el propio Marx4.
4	 Para efectos de este comentario me he centrado en la exposición de cier-

tas críticas negativas de Rawls con respecto a algunos puntos de las posi-
ciones de los autores mencionados. No obstante ello, en numerosas oca-
siones el filósofo se dedica también a resaltar positivamente aspectos de 
posturas con las cuales él se siente parcial o totalmente identificado. En el 
caso de Rousseau, por ejemplo, Rawls destaca el hecho de que este último 
defina la idea de bien común no en un sentido agregativo-utilitarista, a 
saber, como la realización de las condiciones sociales requeridas para la 
maximización de los intereses de todos los individuos, sino sobre la base 
de intereses fundamentales públicamente compartidos por todos los ci-
udadanos en tanto que miembros de una asamblea constituyente (cf. pp. 
229 ss.). En ese sentido, el autor nota una profunda familiaridad entre 
lo que Rousseau plantea y lo que él define en Justice as Fairness como 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—108—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

Recapitulando, el principal defecto que contiene este trabajo, a 
saber, que no ofrece un tratamiento balanceado de los diversos temas 
que deberían formar parte de una introducción al pensamiento polí-
tico de los autores en discusión –lo que es reconocido por el propio 
Rawls en el prefacio–, sino más bien de aquellos que claramente más 
interesaban al autor en relación con sus propias inquietudes filosó-
ficas, constituye, si se lo considera desde una perspectiva interna al 
pensamiento rawlsiano, al mismo tiempo su gran virtud. Bajo ese 
ángulo, un análisis relacionante de estas lecciones sitúa al investiga-
dor en una posición privilegiada que permite comprender de primera 
fuente cómo el mismo Rawls concebía su propio trabajo como parte 
de una tradición liberal-contractualista radicalmente vigente, influ-
yente y perfectible.

Emilio Vicuña Zauschkevich
Pontificia Universidad Católica de Chile

la idea de una sociedad bien ordenada, a saber, una sociedad efectiva-
mente regulada por una concepción pública de la justicia (cf. Justice as 
Fairness, §§ 2 y 3). Múltiples paralelos es posible encontrar también en 
las lecciones sobre Mill, especialmente en las secciones II, III y IV. Rawls 
percibe, en efecto, una gran simetría entre sus principios de justicia y lo 
que Mill denomina los principios del mundo moderno (principles of the 
modern world). Es más, sus nociones básicas de justicia política, libertad 
e igualdad serían, al margen de la aparente orientación benthamiana de la 
postura de Mill, en lo esencial las mismas. Al respecto, cf. especialmente 
la sección IV.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—109—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

Michel de Montaigne, Los ensayos (según la edición de Marie de 
Gournay de 1595). Traducción, introducción y notas de Jordi Bayod 
Brau. Prólogo de Antoine Compagnon. Barcelona, Editorial El Acan-
tilado, 2007, 1728 pp. ISBN 978-84-96834-17-0

En los inicios de la década de 1980, Otilia López Fanego seña-
laba apenada una «humillante carencia: la ausencia de una buena 
traducción [al español] de la obra francesa más importante del siglo 
xvi, los Ensayos de Montaigne»1. Por aquella época, sólo contába-
mos con dos versiones de la obra del ensayista trasladadas a nuestra 
lengua2: la realizada por Constantino Román Salamero en las pos-
trimerías del siglo xix (París, Garnier, 1898) y la edición de Juan de 
Luaces (Barcelona, Iberia, 1968), llevada a cabo bajo la égida del 
franquismo, lo que trajo como consecuencia que los pasajes más lla-
mativos de la obra no pudieran salir a la luz. Luego de muchos años 
de contar con estas únicas y moderadas ediciones, María Dolores 
Picazo y Almudena Montojo se atrevieron a realizar una nueva tra-
ducción de los Ensayos a principios de la última década del siglo 
pasado. Aparecida primero en Cátedra en 1992, y dos años más tarde 
divulgada en toda Iberoamérica por Editorial Altaya, esta edición se 

1	 López Fanego, Otilia. «Actualidad de Montaigne. Los Essais, una traduc-
ción por hacer», Anuario de la Sociedad Española de Literatura General 
y Comparada, Volumen IV, 1981, p. 25.

2	 Esto sin tener en cuenta la traducción nunca publicada que Diego de Cis-
neros realizara del Libro I en los inicios del siglo xvii. Compartimos al 
respecto la opinión de Otilia López: es lamentable que la censura eclesiás-
tica evitara que aquella edición parcial de 1636 viera la luz, pues quizás 
el impacto de Montaigne en Iberoamérica habría sido diferente, y no se 
habría reducido a un pequeño grupo de intelectuales.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—110—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

ganó un lugar en la biblioteca de muchos estudiosos del pensamiento 
de Montaigne. Con este trabajo, las autoras trataban de cubrir la 
laguna que Otilia López había señalado unos diez años atrás3.

Pero, afortunadamente para nosotros, esta historia no termina 
ahí. Quince años después de aquella última versión, aparece ahora 
esta excelente traducción de Jordi Bayod Brau4. Basada en la edi-
ción que realizaran Marie de Gournay y el poeta Pierre de Brach en 
1595, y no ya en el polémico –y relegado ahora a un borrador de 
trabajo incompleto– Ejemplar de Burdeos, la edición de Bayod nos 
pone nuevamente en contacto con el Montaigne que leyeron tan-
to Pascal y Rousseau como Nietzsche y Emerson: nos muestra, en 
definitiva, la cara del ensayista que dejaron ocultas durante el siglo 
xx las ediciones críticas de Pierre Villey, Fortunat Strowski y Mau-
rice Rat. Con más de 1700 páginas contiene en sí todo lo que pode-
mos esperar de una lograda traslación de los Essais: precisión en el 
lenguaje utilizado y respeto –casi total– por los términos específicos 
originales; traducción y referencia de cada una de las citas latinas y 
griegas consignadas en el texto; mención a innumerables referencias 
ocultas; y un aparato crítico de inmensa calidad consignado en notas 
al pie –más de 1000, si contamos solamente la «Apología de Ramón 
Sibiuda» (II, 12). Las notas deben ser destacadas también, pues en 
ellas no sólo encontramos referencias de orden intertextual que pue-
dan fomentar el ánimo de algún lector inquieto, sino además muchas 
y muy interesantes señales acerca de posibles líneas de interpretación 
del pensamiento de Montaigne, fundamentalmente en lo que respecta 
a la filosofía política que subyace a los Ensayos5.

Estamos obligados a destacar, por otra parte, un rasgo que 
distingue a esta traducción de todas las otras que han tenido lugar. 

3	 En efecto, hay una mención explícita de esta intención en el prólogo de 
su edición. Cfr. Picazo, María Dolores; Montojo, Almudena. «Michel de 
Montaigne: una conciencia humanista», en Ensayos. Barcelona, Altaya, 
Tomo I, p.30.

4	 Vale recordar que entre la edición de Picazo y Montojo y esta última 
de Bayod, Marie-José Lemarchand presentó su traducción parcial de la 
obra: Ensayos I (Madrid, Gredos, 2002).

5	 Quizás, esta insistencia por la política, y más en particular por teología-
política, no sea sino una consecuencia casi necesaria de la Tesis doctoral 
de Jordi Bayod, titulada Montaigne, «chef de part». Filosofía y religión en 
los Ensayos, presentada en mayo de 2009 en la Universidad de Barcelona.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—111—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

Por primera vez en la historia, nos encontramos con una edición de 
Montaigne que nos señala las diferentes capas del texto; esto es, las 
sucesivas adiciones que el ensayista iba realizando conforme corregía 
y aumentaba su propia obra. Este significativo detalle, que ha llevado 
a muchos a criticar la afición extrema de los eruditos por categorizar 
rígidamente a Montaigne –por convertirlo en objeto de estudio es-
colar, diría Compagnon– no deja de ser una inestimable ayuda para 
quien intenta desentrañar y comprender los intersticios de un pensa-
miento que se mueve continuamente a «saltos y zancadas». Las dis-
tinciones entre las capas pertenecientes al texto originario de 1580, 
1582, 1588 y 1595, permiten comprender con mayor profundidad 
la particular riqueza del pensamiento del perigordino y observar con 
claridad las huellas de la historia en un texto que nunca pretendió 
rebasar las barreras de la temporalidad. Un solo ejemplo basta para 
justificar la división en estratos: la posibilidad de encontrarnos cara a 
cara con la profesión de fe que Montaigne introdujera en 1582 en el 
inicio del capítulo «Las oraciones» (I, 56), luego de haber sido amo-
nestado por los censores romanos a causa de la utilización casi he-
rética del substantivo fortuna –en lugar de divina providencia– para 
referirse al devenir del cosmos.

El prólogo de Antoine Compagnon merece una mención aparte, 
pues es un complemento clave que hace a la composición de una obra 
cuya calidad no deja de sorprender. En él, Compagnon se esfuerza en 
mostrar cómo cada una de las grandes generaciones de pensadores 
ha tenido su Montaigne, remarcando que es justamente ese hecho, la 
re-discusión permanente de un pensamiento nunca definitivo, el que 
nos señala al perigordino como un clásico no ya sólo europeo sino 
incluso universal. En ese marco nos insta a aceptar «que la lectura 
que hoy hacemos de él sea tan provisional como todas las que la 
han antecedido»6 y a problematizar nuevamente, de manera actual y 
vívida, las reflexiones más importantes de este «pensamiento emanci-
pado, sometido a ensayo».

Como observación critica final podríamos señalar un breve pa-
saje cuya traducción nos ha extrañado. Casi en el último párrafo de 
su monumental obra, en medio de una reprensión más a la sofistica-
ción y al artificio, Montaigne señala con ironía: «Et au plus eslevé 
throne du monde si ne sommes assis que sus nostre cul». Bayod, lla-
6	 Compagnon, Antoine. «Prólogo», en Los ensayos, p. xiv.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—112—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

mativamente moderado, traduce: «Y aun en el trono más elevado del 
mundo no estamos sentados sino sobre nuestro trasero»7. Puede que 
sea tan sólo un detalle mínimo, pero podríamos decir que una de las 
características más salientes de la obra de Montaigne –compartida, 
quizás, con la de otros pensadores de la época, como François Rabe-
lais– es el haber osado romper con innumerables tabúes8 instituidos 
por la inercia de la costumbre; y por eso no sólo sorprende este ex-
ceso de pudor sino que él mismo, en términos filosóficos, podría ser 
considerado como una especie de traición a las intenciones propias 
de Montaigne. Pues, la utilización de términos tan poco académicos 
como verge o cul se inscribe dentro de un proyecto filosófico que 
intenta desenmascarar los fundamentos místicos, no sólo de la ley, 
sino de todo pensamiento instituido con pretensiones dogmáticas. 
Esta manera de hablar «no pedantesca ni frailesca, sino más bien 
soldadesca»9 encarna este modo del decir «vehemente y brusca», y 
tiene como objetivo poner en entredicho todo aquello que damos por 
sentando de una manera acrítica.

Ahora bien, más allá de esta observación tangencial, cabe se-
ñalar nuevamente que se trata de un pormenor que no empaña en 
absoluto el excelente trabajo de Jordi Bayod. Trabajo metódico y 
pormenorizado que quizás pueda permitirnos ahora sí, luego de 430 
años, decir que los lectores hispanoparlantes de Montaigne contamos 
con una traducción que hace honor a la entrañable labor de quien no 
pretendió más que presentarse «por entero y al desnudo».

Manuel Tizziani
Universidad Nacional del Litoral, Argentina

CONICET

7	 Los ensayos. III, 13, 1668. La cursiva es nuestra.
8	 Como bien ha señalado Ian Maclen en su Montaigne philosophe. (París, 

PUF, 1996), el más importante de ellos fue el atreverse a hablar de sí mis-
mo; a decir de sí todo lo que hay. Este hecho, que quizás sea el distintivo 
más claro de la obra de Montaigne, no será fácilmente disculpado, por 
ejemplo, por los filósofos de Port-Royal.

9	 Los ensayos. I, 25, p. 224.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—113—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

Paola Rumore, L´ordine delle idee. La genesi del concetto di rappre-
sentazione in Kant attraverso le sue fonti wolffiane (1747-1787). Le 
Lettere, 2007. 306 pp. ISBN 8860870739

En su obra L´ordine delle idee, Paola Rumore se propone un análisis 
de la génesis histórica del concepto de representación de Kant a través, 
como el título lo indica, de las fuentes wolffianas del mismo. El texto de 
Rumore, de estilo impecable y vasto en erudición, se focaliza para tal fin 
en las obras de A.G. Baumgarten, sobre todo en su Metaphysica, y las 
de G.F. Meier, con especial atención en este caso en el Auszug aus der 
Vernunftlehre –utilizadas ambas obras por Kant como manuales de sus 
respectivas lecciones. Que tales sean las fuentes elegidas por la autora 
se deja fundamentar no solamente por hechos históricos, como el an-
tes mencionado sobre las lecciones, sino también por razones sistemáti-
cas: la pregunta por la «representación» se circunscribía en la tradición 
wolffiana –de la cual Kant fue heredero– dentro de la metafísica y de la 
lógica. En el caso de la fuente metafísica, la pregunta se abordaba desde 
la psicología, tanto en su versión empírica como racional, a partir de 
la cual se aclaraban cuestiones relativas a las facultades y propiedades 
del alma; en el caso de la fuente lógica, Wolff planteaba la necesidad de 
una ciencia que ofreciera las reglas y asegurara la perfección e ideal del 
conocimiento. De esta manera, la autora elige como autores principales 
a Baumgarten y Meier (fuente metafísica y lógica, respectivamente) y 
polemiza –indirectamente– con aquellas tendencias interpretativas, cuyo 
desarrollo histórico se presenta siguiendo las influencias de la filosofía 
británica en la filosofía kantiana. Aunque Rumore considera que aquella 
no constituye la fuente kantiana respecto a este tema (vd. p. 15), destaca 
la importancia en varios pasajes de filósofos como Hume o Locke. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—114—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

Por lo dicho anteriormente, la estructura de la obra, si bien 
consta de seis capítulos, puede ser dividida fundamentalmente en dos 
partes: la primera, dedicada a la explicitación de las concepciones de 
la representación de la escuela wolffiana (Wolff, Baumgarten, Meier 
entre otros) (vd. pp. 11-146); la segunda por su parte, dedicada a la 
exposición del desarrollo kantiano respeto al tema desde los escritos 
jóvenes hasta llegar a la época madura de 1781 (vd. pp. 147-268). 
La primera de las partes mencionadas tiene matices tanto históricos 
como sistemáticos. La autora comienza la obra ofreciendo, con vistas 
a sostener su tesis inicial, una descripción acerca del ambiente filo-
sófico de la Albertina, donde destaca con buen criterio un marcado 
pronunciamiento de la filosofía hacia el wolffismo y su rol dominan-
te. A través de la descripción del ambiente filosófico de la época en 
Königsberg, defiende la autora la tesis según la cual la base a partir 
de la cual Kant desarrolla su concepción de la representación tiene 
su origen en fuentes wolffianas. Así destaca Rumore la presencia en 
Königsberg de filósofos como F.A. Schultz, K.G. Marquardt, K.H. 
Rappolt J. G. Teske y M. Knutzen entre otros, a través de quienes 
Kant se habría hecho conocedor de las concepciones racionalistas. El 
matiz más sistemático de esta primera parte se desarrolla, en primer 
lugar, a través de la exposición de la concepción de Wolff, quien trae 
a luz un nuevo paradigma, en el cual la representación, por un lado, 
ocupa un lugar central de mediación entre alma y mundo, mientras 
por el otro, ofrece el marco y la continuidad de una concepción di-
námica de la representación, cuya actividad se funda (a là Leibniz) 
en una única vis repraesentativa. Rumore expone de manera acerta-
da los distintos componentes de la representación en la perspectiva 
wolffiana, y a su vez indica con suficiente detalle, en segundo lugar, 
las divergencias que Baumgarten y Meier en relación a Wolff desa-
rrollaron al respecto –divergencias, cabe destacar, que no siempre 
son señaladas convenientemente en la Kant-Forschung, que tiende a 
unificar usualmente los tres autores nombrados dentro un mismo e 
indiferenciado esquema de pensamiento.

Sobre la base de esta primera parte dedicada al wolffianismo, Ru-
more centra la investigación de la segunda en Kant, cuyo desarrollo lo 
divide en tres etapas bien definidas: los escritos de 1747 hasta 1766, 
1769 y la Dissertatio de 1770, y el período silencioso de 1771 hasta 
1781/1787 con la publicación de la Crítica de la razón pura (KrV).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—115—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

La primera etapa de este desarrollo se halla marcada –en lo que 
respecta al tema de la representación–, afirma la autora, por un estricto 
wolffianismo, que se extiende hasta los años setenta. Bien podría con-
siderarse esta última afirmación como controversial, tan pronto soslaya 
la influencia sobre Kant de autores críticos a Wolff (Crusius, Lambert, 
por ejemplo) y empiristas, como así también los planteamientos críti-
cos desarrollados por el mismo Kant hasta ese momento –piénsese en 
los escritos críticos al wolffianismo de los primeros años de los sesenta. 
Podría por lo tanto echarse de menos en una parte de este capítulo (vd. 
pp. 173-183) una explicitación y una toma de posición más detallada 
respecto a las posibles influencias por parte del empirismo inglés– como 
por ejemplo en el texto de 1766, Sueños de un visionario, que la auto-
ra señala además como la obra donde Kant tematiza por primera vez 
en forma explícita la pregunta por la representación. Rumore reconoce 
ciertamente la influencia de la tradición empirista en esta etapa y en par-
ticular en los Sueños, pero la restringe en un doble sentido: por un lado, 
relacionando el marcado acento empirista de la obra con la tesis wolf-
fiana-baumgartiana según la cual las modificaciones internas del alma 
se representan según la posición del cuerpo; tesis que Kant, bajo algunas 
modificaciones, mantenía ya en los años 50. Por otro lado, indicando 
que los argumentos provenientes del empirismo son utilizados por Kant 
en la tercera parte del primer capítulo del texto, solo para mostrar el ori-
gen de las representaciones fantásticas del visionario a través de las leyes 
de asociación de ideas. Por estas razones los Sueños no llevarían a un 
abandono de la concepción representada por Kant en los años anterio-
res (vd. p. 177). La ruptura propiamente dicha con el modelo wolffiano 
no ha de determinarse entonces en el período de los años sesenta. 

El momento decisivo de tal ruptura, según la autora, comienza 
más bien con la crítica kantiana a la distinción lógica-continuista de las 
representaciones, basada en el criterio de la claridad-oscuridad de las 
mismas. La primera explicitación de esa crítica se encuentra documen-
tada en la Dissertatio de 1770: la distinción entre materia y forma de la 
representación constituye el concepto fundamental que se refiere como 
decisivo y que a la vez no encuentra parangón, a pesar de alguna base 
terminológica similar, en las tradiciones wolffiana, antiwolffiana y em-
pirista (vd. p. 199). Es aquí Lambert, como destaca Rumore de manera 
acertada, quien tiene un papel preponderante como fuente de inspira-
ción, visible ya en el intercambio epistolar entre ambos filósofos en la 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—116—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

mitad de los años sesenta. A esta distinción del concepto de representa-
ción en materia y forma, se suma además la distinción entre sensibilidad 
y entendimiento, que luego Kant llamará distinción trascendental entre 
representaciones sensibles e intelectuales (v.d. KrV A 44/ B 62). Median-
te este proceso de reordenamiento de los criterios de distinción se llega 
a la necesidad de establecer un nuevo orden de las ideas, cuya jerarquía 
no viene ya determinada por la claridad-oscuridad, sino por el origen y 
contenido de las representaciones. Así, tiene lugar la nueva concepción 
que separa a Kant a partir de 1770 de la tradición wolffiana en forma 
decisiva. Con esta conclusión, inaugura la autora la tercera etapa del 
desarrollo kantiano, que va de 1771 hasta 1781/1787. Aquí se muestra 
cómo el nuevo orden jerárquico establecido trae consigo una serie de 
distinciones esenciales y propiamente kantianas dentro del concepto de 
representación, como por ejemplo la distinción entre percepción y repre-
sentación (la primera no deja identificase genéricamente con la última), 
o bien entre conocimiento y representación. La tercera etapa entonces se 
dedica a la elaboración del llamado Stufenleiter (vd. KrV A 320/ B 377) 
de la representación en sus distintas variaciones históricas y sus elemen-
tos particulares. A través de distintas Reflexionen y Vorlesungen mues-
tra la autora cómo la elaboración definitiva del Stufenleiter consolida el 
distanciamiento de Kant –aunque permanece a la vez heredero– respec-
to de la escuela wolffiana, sobre todo abandonando los presupuestos 
ontológico-metafísicos de esta última. 

En resumen, puede decirse que a lo largo del texto Paola Ru-
more demuestra un vasto conocimiento de la obra kantiana y de sus 
predecesores wolffianos, así como también aplica una metodología 
coherente y precisa en el desarrollo del tema. El resultado no es otro 
que una sólida argumentación, que se hace presente en todo momen-
to de la obra y determina su innegable valor para la Kant-Forschung. 
Como lo destaca Norbert Hinske en su prefacio al libro, Paola Ru-
more trae a luz fuentes relegadas de la filosofía kantiana, demos-
trando de ese modo su importancia para la comprensión del sistema 
trascendental en su desarrollo histórico y sistemático. He ahí, entre 
otras muchas, una virtud del presente libro.

Víctor Gabriel Rivero
Johannes Gutenberg-Universität Mainz

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—117—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

P. J. Bagley. Philosophy, theology and politics: a reading of  Benedict 
Spinoza’s Tractatus theologico-politicus. Brill. Leiden-Boston. 2008, 
249 pp. 

El Tratado Teológico-político (en adelante TTP) es una obra com-
pleja desde muchos puntos de vista. Para el lector que ya se ha en-
frentado a las páginas de la Ética, el TTP ofrece como una primera 
dificultad el empleo de una serie de términos y expresiones que son 
difícilmente aceptables a la luz de lo que el mismo filósofo de Ams-
terdam sostiene en la primera. Por lo anterior, el texto muchas veces 
parece sugerir (aunque Spinoza nunca indica esto directamente) que 
lo que ahí se ofrece es una suerte de versión no filosófica de las doc-
trinas presentes en la Ética, adaptada para un público especial. Pero 
esta sugerencia puede verse modificada si se toman en cuenta otros 
aspectos. Así, por ejemplo, tomando en cuenta el hecho de que el 
TTP al igual que el comentario a los Principios de Descartes (y el 
apéndice de este comentario titulado Cogitata metaphysica), fue pu-
blicado en vida de Spinoza, pareciera razonable sostener que Spinoza 
escribió su TTP pensando en lectores que no habían leído la Ética 
(texto que sólo se publicó póstumamente). Si se suma a esto el hecho 
de que el mismo título de la obra parece indicar que el texto es una 
obra «teológico-política», mas no una obra filosófica (p. 71), parece 
configurarse un escenario que permite leer el TTP como una obra 
independiente de los textos sistemáticos de Spinoza, y en particular 
de la Ética y sus enseñanzas filosóficas. Lo anterior ha traído como 

1	 Las citas al texto de Bagley se realizan sólo indicando el número de pá-
gina. Las del TTP se realizan refiriendo a la paginación de la edición de 
Gebhardt. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—118—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

consecuencia la proliferación de interpretaciones del TTP que ven en 
él una suerte de panfleto político-religioso (teológico-político), que 
debe ser interpretado como un intento de Spinoza por influir en la 
discusión política de su época en Holanda, de suerte que no habría 
en el TTP ningún tipo de enseñanza filosófica profunda (pp. 44-45). 
Justamente contra esa tesis se dirige principalmente este interesante 
libro de P. J. Bagley, que intenta en sus aspectos centrales mostrar que 
el TTP sí contiene una doctrina filosófica, sólo que ella está expuesta 
utilizando una “retórica creíble, atractiva y familiar” para el lector 
de la época (p. 25), i.e. la retórica de la política y la teología. Mos-
trar este punto es, no obstante, difícil, principalmente por una razón 
que el mismo Bagley identifica muy bien: sc. la filosofía, tal como la 
entiende Spinoza, no sólo no se identifica con la teología, sino que 
muchas veces se opone a ella (p. 46), de suerte que no resulta a sim-
ple vista fácil de concebir cómo las enseñanzas teológicas del TTP 
podrían ser compatibles con la filosofía de Spinoza. Es justamente 
esto lo que trae como consecuencia que las relaciones entre filosofía, 
teología y política aparezcan como problemáticas en el marco del 
pensamiento de Spinoza. Pese a lo anterior, Bagley apuesta a mostrar 
que estas tres disciplinas se vinculan y cooperan de una especial ma-
nera en el TTP. Para ello se vale de un análisis en cuatro partes, tres 
de las cuales se refieren a cada una de las áreas antes mencionadas 
(filosofía, teología y política), mientras que la cuarta explica el modo 
en que ellas se vinculan en el argumento general del TTP. De esta 
suerte, el libro intenta ofrecer una lectura completa y autocontenida 
del TTP, lo cual además de satisfacer la aspiración hermenéutica de 
leer el texto como un todo coherente (algo que muchas interpretacio-
nes no logran), permite hacer sentido del carácter especial que tiene 
el TTP, i.e. un texto que fue dirigido de modo anónimo por su autor 
a lectores que además no conocían sino un fragmento muy pequeño 
(y podría decirse incluso, marginal) de su obra.

Bagley argumenta que la teología y la filosofía comparten un ob-
jetivo: la salvación (salus), o lo que es lo mismo, el amor a Dios (p. 
132). La parte teológica del TTP sostiene que la teología sólo enseña 
la obediencia como única vía de salvación (p. 132; cfr. v.gr. TTP 174). 
La filosofía enseña, por el contrario, que la salvación se alcanza por 
medio del conocimiento de Dios (p. 132). Ahora bien, el conocimiento 
de Dios y la obediencia no son lo mismo (p. 56, p. 132), y en cierta 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—119—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

medida parecen incluso oponerse. En efecto «la enseñanza revelada de 
obediencia a Dios es predicada en un conjunto de dogmas que Spinoza 
mismo describe como vulgares intelectualmente,  defectuosos y antro-
pomorfos» (p. 132). No obstante, Bagley argumenta que desde la pers-
pectiva de Spinoza en el TTP «la teología o religión puede exacerbar 
la superstición o mitigarla» (p. 60). Lo anterior depende de cómo sea 
guiada por la filosofía. Bagley sostiene que la enseñanza de la teología 
es necesaria, pues el conocimiento filosófico es, según Spinoza, impo-
sible para la mayoría de los hombres. En efecto, la constatación inicial 
del TTP es que los seres humanos están inclinados a la superstición 
(TTP 6). De aquí se sigue, sostiene Bagley, que «los seres humanos 
están más inclinados a la teología que la filosofía» (p. 61). Esto impli-
ca que la filosofía no es capaz de proveer por sí sola lo que los seres 
humanos necesitan para alcanzar la felicidad (p. 23), al menos bajo las 
condiciones en que viven la mayoría de los seres humanos, i.e. someti-
dos a la superstición. El problema central del TTP es, entonces, según 
sostiene Bagley, el problema filosófico de la naturaleza humana (pp. 
23-24). Este problema debe ser enfrentado, entre otras cosas, para que 
quienes poseen conocimiento filosófico puedan convivir en paz con el 
resto de los seres humanos que viven movidos por sus pasiones y la 
superstición. Dado entonces que el problema del libro es un problema 
filosófico, el lector deber ser introducido a la filosofía, pero de modo 
indirecto (p. 39), puesto que el modo directo queda excluido por las di-
ficultades que la mayoría de los seres humanos tiene para comprender 
la filosofía. Esta enseñanza filosófica implica una práctica literaria en 
la cual superficialmente se hace teología, siendo esa teología guiada en 
el fondo por intenciones filosóficas (p. 53). Bagley argumenta que esta 
enseñanza indirecta de la filosofía le permite al lector corregir ciertos 
errores de la teología, a la que está más inclinado por naturaleza, y 
mostrarle por este medio que la filosofía puede ser útil. No obstante 
lo anterior, Bagley sostiene que además de las enseñanzas teológicas 
(guiadas por la filosofía) el TTP contiene una enseñanza puramente fi-
losófica que estaría contenida en el capítulo XVI del mismo (p. 62). En 
este capítulo Spinoza introduciría su doctrina de la autoconservación, 
de la neutralidad moral de la naturaleza y del derecho natural de todo 
individuo a todo lo que está en su poder. 

La enseñanza de la doctrina teológica del TTP, que como se 
indicó corresponde a la de la obediencia, es identificada por Spino-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—120—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

za también con la de «amar a Dios por sobre todas las cosas y al 
prójimo como a uno mismo». Este es el principio de lo que Spinoza 
llama «religión verdadera» (p. 108). Esta enseñanza no puede, según 
el mismo Spinoza, ser demostrada por la razón (TTP 185). De esto 
se sigue, sostiene Bagley, la necesidad de la enseñanza teológica (p. 
108, p. 130, p. 188), pues ésta no puede ser sustituida por la filosofía. 
La teología enseña entonces una doctrina que «la filosofía no enseña 
y quizás no puede enseñar» (p. 142). Esta doctrina resulta además 
fundamental, desde la perspectiva de Spinoza, para sostener la comu-
nidad política. En efecto, aunque para los seres humanos la vida en 
comunidad es más conveniente desde el punto de vista de la razón, 
la influencia de las pasiones hace que ella sea difícil de lograr, ya que, 
entre otras cosas, los seres humanos no están usualmente dispuestos 
a adherir a los dictados de otros, y deben ser persuadidos de ello. 
Para ello la comunidad política dispone leyes que afectan a los seres 
humanos en lo que aman, esperan o desean (p. 179) y son movidos 
por ella a, por ejemplo, evitar dañar a los demás (pp. 182-183) y en 
general a la mantención del orden de la república, lo cual desde la 
perspectiva de la razón contribuye al bienestar a la salvación de los 
miembros de la comunidad (y a que cada uno de ellos pueda prote-
ger su vida). Así, la enseñanza política del TTP es la enseñanza de la 
protección de la vida y de la república (p. 189). 

La forma en que se conectan las doctrinas antes indicadas no 
es, sostiene Bagley, de suyo clara (p. 189).  Este punto es desarrollado 
por Bagley en la cuarta parte de su libro. El punto central sobre el que 
gira el vínculo de los tres ámbitos mencionados es el hecho de que 
los seres humanos suelen no adquirir la virtud por el ejercicio de las 
facultades intelectuales, de suerte que el vulgo debe ser socializado 
recurriendo no a su entendimiento, sino que a sus pasiones (p. 191). 
De esta suerte el TTP intenta mostrar una forma por medio de la cual 
se logre que los seres humanos, incluso quienes no son aptos para 
la filosofía, vivan de acuerdo a un plan de vida que haga posible la 
preservación de su ser, la seguridad y la salvación (p. 193). El único 
camino para lograr lo anterior es la vida en una comunidad política. 
Pero como se vio antes, los seres humanos suelen no estar dispuestos 
a la obediencia, que a su vez es condición necesaria para la comuni-
dad política. Esta disposición es desarrollada, de acuerdo a la inter-
pretación que ofrece Bagley, por medio del discurso de la teología. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—121—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

Bagley agrega que mientras el discurso teológico ha de persuadir al 
vulgo de la necesidad de la piedad y la obediencia, el discurso políti-
co le da contenido a la piedad y la obediencia y muestra cómo ellas 
deben ser practicadas.  

En el epílogo de la obra Bagley desarrolla lo que podría ser 
identificado como la tesis más controvertida del libro. Ahí sostiene 
que Spinoza se habría concebido a sí mismo como una suerte de 
Moisés moderno empeñado en fundar una teocracia democrática 
destinada al buen vivir y a la resolución del problema de la insocia-
bilidad y el egoísmo (pp. 225-226), i.e. a la compatibilización del 
bienestar humano con su naturaleza pasional. Esta teocracia, a dife-
rencia de otros modelos, estaría orientada en la enseñanza de Cristo 
y los Evangelios (pp. 36-37). Más allá de que esta última tesis en 
particular no parece estar del todo bien fundada en la argumentación 
del libro, es de notar que el texto ofrece una lectura completa, inma-
nente y consistente del TTP. Desde esa perspectiva el texto de Bagley 
es sumamente recomendable para el lector especialista tanto en la 
filosofía política de Spinoza, en su teoría de la hermenéutica bíblica, 
o bien en la filosofía de Spinoza en general. Al lector interesado en 
la totalidad de la filosofía de Spinoza le harán quizás falta mayores 
conexiones entre la forma en como Bagley interpreta el TTP y el resto 
de la filosofía de Spinoza (especialmente la Ética). Mas lo anterior no 
ha de verse como una debilidad del texto, sino que incluso como una 
fortaleza, toda vez que, como ya fue indicado, esta estrategia herme-
néutica permite hacer sentido del texto tal como éste fue presentado 
a los lectores a los que estaba destinado. 

Luis Placencia
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—122—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

Lemm, V. & Ormeño, J. (editores). Hegel, pensador de la actualidad. 
Ensayos sobre la Fenomenología del espíritu y otros textos. Edicio-
nes Universidad Diego Portales, 2010. 536 págs. ISBN: 978-956-
314-084-2.

El pensamiento de Hegel continúa siendo fuente de estudio, inspira-
ción, controversia y crítica para la reflexión contemporánea. Testimonio 
de ello es el presente volumen colectivo, surgido del coloquio internacio-
nal homónimo sobre Hegel realizado en 2007 en Chile por la Universi-
dad Diego Portales, a propósito del bicentenario de la Phänomenologie 
des Geistes. La publicación pretende abarcar rigurosamente la posible 
actualidad de la filosofía de Hegel, y ser a la vez reflejo del estado actual 
de la investigación nacional e internacional sobre este pensador.

Cabe destacar la cuidada presentación y edición del libro. Lo 
compone una introducción de los editores, que reflexiona sobre la ac-
tualidad del pensamiento hegeliano, y luego reseña brevemente la divi-
sión del libro y los artículos respectivos en cinco capítulos: 1) «El saber 
absoluto: experiencia y ontología en la Fenomenología del espíritu», 
donde aportan R. Bernasconi, R. Pippin, K. Engelhard y R.-P. Horst-
mann; 2) «La vida ética: reconocimiento, agencia y moralidad», en el 
que escriben C. Cordua, M. Quante, L. Siep, C. Bruna y J. Ormeño; 3) 
«Hegel político: la nueva querelle entre antiguos y modernos», con ar-
tículos de M. Vatter, R. Cristi y J. Dotti; 4) «Hegel y la época presente», 
con textos de F. Dallmayr, A. Nuzzo y S. Rojas; 5) «Lecturas críticas 
de Hegel», donde exponen C. Durán, M. de la Maza, C. Menke y J. 
Santos. Además, se ofrece un índice de abreviaturas y ediciones de las 
obras de Hegel empleadas por los autores, un sumario con la biblio-
grafía citada por los mismos, un índice de bibliografía secundaria so-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—123—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

bre Hegel en castellano y un apartado final con información sobre los 
autores. Respecto a las contribuciones, tomaré una muestra de algunos 
textos según su orden de aparición en el volumen.

En el capítulo I, es importante mencionar el artículo de R. Pippin, 
connotado estudioso del pensamiento hegeliano: «La justificación por 
desarrollo: la idea de una ‘lógica de la experiencia’ en la Phänomenolo-
gie des Geistes» (pp. 47-73), donde se pregunta qué lógica le sería inhe-
rente a la descripción de la experiencia que el espíritu hace de sí mismo. 
El autor propone que dicha lógica puede mostrarse al examinar la tesis 
hegeliana de la agencia racional –base de la teoría de la libertad– y sus 
consecuencias en el capítulo sobre el ‘Saber absoluto’1. Si Hegel entien-
de la racionalidad de esta agencia como »práctica social», se requiere 
una narrativa o justificación del desarrollo de la racionalidad objetiva, 
dando cuenta de la movilidad y transformación de las normas prácti-
cas, incluyendo la mayor cantidad de dimensiones posibles del espíritu, 
sobre todo la historia de la experiencia que éste tiene de sí mismo en 
su auto-educación y desarrollo (p. 51). Esta lógica de la experiencia es 
análisis del desarrollo de la constitutiva y constante lucha con la duda 
y la desesperación que la conciencia sufre en su camino para saber de 
sí, llegando al autoconocimiento y carácter social del espíritu. El autor 
sustenta sus planteos indicando pasajes del Prefacio, la Introducción y 
el capítulo sobre el Saber absoluto de la Fenomenología. Justamente, 
Pippin muestra que en dicho capítulo postrero Hegel intenta clarificar 
la ‘lógica de la experiencia’: comprender el argumento del saber abso-
luto es entender la perspectiva última desde la que la racionalidad de 
nuestras prácticas puede evaluarse.

En el capítulo II aparece el texto de L. Siep: «La razón práctica 
y el espíritu ético: la Fenomenología del espíritu y la ética contempo-
ránea» (pp.163-188). Este destacado intérprete de Hegel2 examina la 

1	 Al respecto, véase: Pippin, R., «The ‘logic of experience’ as ‘absolute know-
ledge’ in Hegel’s Phenomenology of Spirit», in Hegel’s Phenomenology of 
Spirit: A Critical Guide, ed. D. Moyar & M. Quante (Cambridge Univer-
sity Press, 2010); también su consultada obra Hegel’s Practical Philoso-
phy: Rational Agency as Ethical Life (Cambridge University Press, 2008). 
Finalmente, véase «Recognition and Reconciliation: Actualized Agency in 
Hegel’s Jena Phenomenology», in Internationales Jahrbuch des Deutschen 
Idealismus/International Yearbook of German Idealism, Vol.2 (2004).

2	 Entre las obras de Siep, cabe destacar: Der Weg der «Phänomenologie des 
Geistes». Ein einführender Kommentar zu Hegels «Differenzschrift» und 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—124—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

ética de este filósofo a la luz de algunas secciones de la Fenomenolo-
gía (razón, espíritu, moralidad), buscando elementos para ponderar 
el debate ético actual. El autor desarrolla las bases históricas que 
permiten a Hegel elaborar el concepto de espíritu, estableciendo que 
su filosofía no pretende absolutizar la razón: una síntesis entre vida 
ética y moralidad es más que pura razón; es espíritu. Siep analiza el 
espíritu de la vida ética en la Phänomenologie, afirmando que allí 
se describe «un arco desde la total y espontánea aceptación de las 
costumbres […] hasta la decisión soberana de la conciencia moral 
en la moral moderna» (p.167). De este modo, y frente a la pregunta 
de si acaso las normas, costumbres y leyes pueden existir y regir de 
modo incuestionado y, simultáneamente, ser puestas a prueba y criti-
cadas por consideraciones individuales, Siep ve –polemizando con el 
derecho natural según Mackie– que el concepto hegeliano de espíritu 
resolvería esta dualidad, abarcando costumbres objetivas e indiscu-
tibles, como también el derecho del individuo de someter cada tesis 
veritativa y cada norma al examen de su propia razón y conciencia 
moral. Luego, el autor examina la culminación del espíritu moral en 
la Fenomenología, afirmando que la transformación hegeliana de la 
razón práctica en el espíritu ético es un concepto de Sittlichkeit y de 
estado de su tiempo. De él debe extraerse su interna consistencia, 
pero también un posible significado para nuestra actualidad: ¿puede 
el estado democrático de derecho moderno cumplir con las preten-
siones de una vida ética tradicional y sus costumbres y leyes inhe-
rentes? El autor concluirá afirmando que existen argumentos para 
un retorno desde el concepto de espíritu hegeliano al concepto de 
razón, entendiendo esto como mostración de una posible ‘superación 
productiva’ del devenir de la razón en espíritu en Hegel, que no se 
entiende como retroceso hacia el concepto de razón del siglo XVIII, 
ni como apropiación de la idea de racionalidad del siglo XX.

Los capítulos III y IV ofrecen importantes perspectivas para pon-
derar la actualidad de Hegel3. En el capítulo IV encontramos –en sinto-

«Phänomenologie des Geistes», Frankfurt: Suhrkamp, 2000; Konkrete Ethik. 
Frankfurt: Suhrkamp, 2004; Ameriks, K. & Sturma, D., «Individuality in 
Hegel’s Phenomenology of Spirit», in The Modern Subject. Conceptions of the 
Self in Classical German Philosophy. Albany: SUNY Press, 1995, pp.131-148; 
Praktische Philosophie im Deutschen Idealismus. Frankfurt: Suhrkamp, 1992.

3	 Del capítulo III, hay que mencionar sobre todo la contribución de J. Dot-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—125—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

nía con el artículo recién comentado–  la contribución de F. Dallma-
yr: «Hegel para nuestro tiempo: dialéctica negativa y ethos democrá-
tico» (pp.315-344), quien sostiene que hoy sería oportuno un Hegel 
renaissance, que recupere su propuesta ética entendida como «filosofía 
militante» para pensar nuestro presente –estados occidentales como si-
nónimo de complejos militares-industriales–  fortaleciendo la eticidad 
a un nivel cotidiano y social. Comprendiendo a Hegel como ‘mentor’ 
de la modernidad, se analizan pasajes de la Fenomenología, la Filosofía 
Real (Jenaer Realphilosophie) y Filosofía del Derecho, para concebir la 
eticidad hegeliana como mediación entre demandas normativas y aspi-
raciones humanas concretas. El planteamiento apunta conceptualmente 
a una «reorientación de la negatividad» como uno de los fundamentos 
para reinterpretar a Hegel, librándolo de su carácter afirmativo y acríti-
co. El autor se apoya en bases interpretativas de Heidegger (la exégesis 
sobre el primado de la negatividad en Hegel) y Adorno (sus comentarios 
sobre el mismo concepto hegeliano, que le otorgan relevancia en clave 
socio-política). El otro fundamento implica movilizar un nuevo ethos re-
ferido a la vida concreta: una Sittlichkeit viable actualmente, despojada 
«no sólo de la apoteosis de la subjetividad, sino también de la hegemonía 
del estado moderno visto como punto culminante del espíritu objetivo» 
(p.340). En vez de una eticidad ‘estado-céntrica’ que opera desde arriba 
hacia abajo, es necesario un ethos democrático que opere inversamen-
te, comprendido como «Sittlichkeit hegeliana modificada» (p.339), que 
cuestione el carácter ‘totalizante’ y ‘occidentalista’ de la visión hegeliana, 
para movilizarlo hacia una sociedad civil democrática.

Por último, dejo constancia del buen nivel del capítulo V4. En 
función de la actualidad del tema y su minucioso tratamiento, co-

ti: «El problema de la guerra en el sistema hegeliano» (pp. 285-312), que 
estudia críticamente la visión hegeliana sobre la guerra y su lugar en la 
filosofía del estado y del derecho.

4	 Sin hacer un comentario exhaustivo, debo mencionar a C. Menke, quien, 
entre sus obras, destaca en lo relativo a Hegel por su célebre Tragödie im 
Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit nach Hegel (Frankfurt: Suhrkamp, 
1996). En el presente volumen, aporta con su texto «Espíritu y vida: para 
una crítica genealógica de la Fenomenología del espíritu» (pp.431-472), 
donde contrasta la fenomenología del espíritu en sentido hegeliano con 
una «genealogía del espíritu» basada en Herder, bajo la hipótesis de que 
ambas perspectivas, aunque complementarias en ciertos puntos, son em-
pero teóricamente opuestas en su apuesta última. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—126—

Methodus Nº 5 (2010) Reseñas

mentaré el artículo de M. de la Maza: «La crítica de Heidegger al 
concepto hegeliano de tiempo en la Fenomenología del espíritu» 
(pp.411-430). Se trata de un riguroso análisis de la controversia que 
Heidegger entabla con Hegel al respecto, acusándolo de culminar una 
tradición que concibe el tiempo a partir de la naturaleza, cayendo en 
una ‘concepción vulgar’ del tiempo, que sería finalmente ‘paráfrasis 
especulativa’ de la idea de codeterminación del movimiento por el 
espacio y el tiempo de la Física aristotélica. El autor reconstruye los 
argumentos de Heidegger, que sostiene – apoyado en una interpre-
tación del manuscrito hegeliano «Lógica, metafísica y filosofía de la 
naturaleza» de 1804 (recogido en Jenaer Systementwürfe II) –  que 
siempre que Hegel aborda el tiempo en relación con la historia, no 
hace sino transponer formalmente el concepto de tiempo tomado de 
la filosofía de la naturaleza. Para De la Maza esta crítica es errónea, 
pues sería más adecuado a la posición de Hegel buscar su compren-
sión del tiempo como determinación del espíritu, cuyas bases, por lo 
demás, no provendrían de Aristóteles, sino de la tradición teológica 
cristiana y la reflexión de Lessing y Schiller. Además, el examen de 
bases textuales pergeñado por De la Maza aplica otro correctivo a la 
exégesis heideggeriana: »no tomar debidamente en cuenta» (p.423) 
la revisión del manuscrito de 1805/06: «Filosofía de la naturaleza» 
y «Filosofía del espíritu» (recogidos en Filosofía real). Amparado en 
este documento, el autor interpreta el cierre del capítulo de la Feno-
menología sobre el Saber absoluto, mostrando que el tiempo no es 
algo ajeno en lo que el espíritu ‘cae’, sino la enajenación del propio 
espíritu. El autoconocimiento del espíritu (cuya condición es su ex-
teriorización temporal), no se realiza en el tiempo de la naturaleza, 
sino del espíritu, el tiempo histórico: la temporalidad como automo-
vimiento del espíritu.

En función de lo visto, la apuesta general del libro cumple su 
objetivo. A través de la diversidad de perspectivas y profundidad ana-
lítica de la mayoría de los textos, Hegel es tratado en función de la 
problemática actualidad de su pensamiento, en vez de ser reducido a 
mera reliquia moderna. Aunque ya no compartimos los presupuestos 
y conclusiones de Hegel, su pensamiento se actualiza enseñándonos 
que no podríamos saltar por encima de nuestro tiempo5, y este volu-

5	 Cf. Hegel, G.W.F. Principios de la filosofía del Derecho. Trad. J.L. Vermal. 
Barcelona: Edhasa, 1988, p. 52.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97


—127—

Methodus Nº 5 (2010)Reseñas

men pretende ser fiel a ese imperativo, justamente escrutando nuestro 
presente a partir de las reflexiones y problemas legados por Hegel, e 
incluso entendiéndolo, en palabras de Nancy, como «el pensador que 
inaugura el mundo contemporáneo»6. El mismo Hegel sostenía que 
«el espíritu no consigue su verdad sino encontrándose él mismo en el 
absoluto desgarro»7. La actualidad de este dictum radica en que sigue 
mostrándonos que este mundo, este presente que no podemos saltar, 
no necesita consuelo, sino verdad.

Jean-Paul Grasset B.
Universidad de Chile / Universidad Andrés Bello

6	 Nancy, J.L. Hegel, la inquietud de lo negativo. Trad. J.M. Garrido. Ma-
drid: Arena, 2005, p. 9.

7	 Hegel, G.W.F. Fenomenología del espíritu. Trad. W. Roces. México: FCE, 
2007, p. 24.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 20:56:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2010-5-97

