
9. Charles Taylors Quellen des Selbst – die top-down- 

Perspektive kultureller und kulturhistorischer 

Einflüsse auf unser Selbstverständnis 

›Ein Selbst ist man nur unter anderen Selbsten. Es ist nie möglich, ein Selbst zu 
beschreiben, ohne auf diejenigen Bezug zu nehmen, die seine Umwelt bilden.‹ 
Charles Taylor (1:69) 

›Die menschliche Gemeinschaft stellte die adaptive Umgebung dar, in der sich die 
menschliche Kognition phylogenetisch entwickelte.‹ 
Michael Tomasello (2:10) 

›…dass unsere gegenwärtigen Positionen stets mit Bezug auf frühere definiert sind 
und diese entweder als Vorbilder oder als Hintergrund voraussetzen.‹ 
Charles Taylor (1:198) 

Jedem, der über entwicklungsgeschichtliche, neurobiologische Hypothesen zur Entste
hung des Selbst hinaus an kulturgeschichtlichen Quellen des Selbst interessiert ist, kann 
nur wärmstens Charles Taylors Quellen des Selbst – Die Entstehung der neuzeitlichen Iden
tität (1) empfohlen werden. Taylor hat in seinem Buch den Versuch unternommen, ›ei
ne Geschichte der neuzeitlichen Identität zu artikulieren und zu schreiben‹. Er will ›die 
Gesamtheit der (weitgehend unformulierten) Auffassungen dessen bezeichnen, was es 
heißt, ein handelndes menschliches Wesen zu sein.‹ (1:7) oder – wie er Seiten später prä
zisiert – ›was es heißt, ein handelndes menschliches Wesen, eine Person oder ein Selbst 
zu sein.‹ (1:15) Er will ›zeigen, wie die Ideale und Verbote dieser Identitätsvorstellung 
[…] unser philosophisches Denken, unsere Erkenntnistheorie und unsere Sprachphilo
sophie prägen, ohne dass uns das meistens zum Bewusstsein käme. Theorien, die sich 
angeblich von der nüchternen Untersuchung eines Gebiets herschreiben, auf dem das 
Selbst eine Rolle weder spielt noch spielen sollte, reflektieren die Ideale, die zur Bildung 
unserer faktischen Identität beigetragen haben, eigentlich in weit höherem Maße, als 
wir merken. Dies gilt nach meiner Überzeugung ganz besonders für die dem Repräsen
tationsgedanken verpflichteten Erkenntnistheorie von Descartes bis Quine.‹ (1:7) 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

Um verständlich zu machen, ›wie die neuzeitliche Auffassung des Selbst aus früheren 
Bildern der menschlichen Identität entstanden ist‹, geht er ›vor allem auf drei besonders 
wichtige Aspekte dieser Identität ein: Das erste Thema ist die neuzeitliche Innerlichkeit, 
also das Empfinden, wir seien Wesen mit innerer Tiefe, und die damit zusammenhän
gende Vorstellung, Wesen mit einem ›Selbst‹ zu sein. Das zweite Thema ist die Bejahung 
des gewöhnlichen Lebens, die sich seit Beginn der frühen Neuzeit entwickelt hat. Das 
dritte Thema ist die expressivistische Vorstellung von der Natur als innerer Quelle der 
Moral.‹ (1:8) Taylers Ausgangspunkt in seinem philosophie- und kulturgeschichtlichen 
Rückblick sind unsere ›intuitiven ›moralischen und spirituellen‹ Vorstellungen‹, die ›ein 
wenig breiter [sind (Einfügung O.L.)] als das, was gemeinhin als das ›Moralische‹ ge
kennzeichnet wird.‹ (1:16) ›Was diesen Fragen und den moralischen Problemen gemein
sam ist und was die vage Bezeichnung ›spirituell‹ verdient, ist der Umstand, dass sie al
lesamt Wertungen beinhalten, die ich […] als ›starke Wertungen‹ bezeichnet habe. Das 
heißt sie beinhalten Unterscheidungen zwischen richtig und falsch, besser und schlech
ter, höher und niedriger [Kursivdruck durch O.L.], deren Gültigkeit nicht durch unsere 
eigenen Wünsche, Neigungen oder Unterscheidungen bestätigt wird, sondern sie sind 
von diesen unabhängig und bieten selbst Maßstäbe, nach denen diese beurteilt werden 
können.‹ (1:17) ›Unter den moralisch anerkannten Forderungen betreffen die vielleicht 
dringendsten und überzeugendsten die Achtung vor dem Leben, der Integrität und dem 
Wohlergehen – ja dem Gedeihen – der anderen. Dies sind Forderungen, gegen die wir 
verstoßen, wenn wir andere töten oder verletzen, ihr Eigentum stehlen, sie in Schrecken 
versetzen und ihren Frieden stören oder es sogar unterlassen, ihnen zu helfen, wenn sie 
in Not sind. Für diese Forderungen hat praktisch jeder ein Gefühl, und in allen mensch
lichen Gesellschaften werden sie seit eh und je anerkannt.‹ (1:17) 

Intuitive Moralvorstellungen und neuzeitliche Innerlichkeit 

Im Bemühen, einerseits ›das ›Hintergrundbild‹ zu erkunden, das unseren intuitiven 
moralischen und spirituellen Vorstellungen zugrunde liegt‹ und andererseits, der weit 
verbreiteten ›motivierten Verdrängung der moralischen Ontologie unter unseren Zeit
genossen‹ einen ›Versuch der erinnernden Wiedergewinnung‹ (1:25) entgegenzusetzen, 
will Taylor ›einen Rahmen artikulieren‹, d.h. ›erläutern, wodurch unsere moralischen 
Reaktionen sinnvoll und verständlich werden.‹ (1:53) Die Identitätsfrage ist – Taylors 
Auffassung zufolge – ›erst dann beantwortet, wenn man begreift, was für den Betreffen
den von ausschlaggebender Bedeutung ist. […]. Definiert wird meine Identität durch die 
Bindungen und Identifikationen, die den Rahmen oder Horizont abgeben, innerhalb 
dessen ich von Fall zu Fall zu bestimmen versuchen kann, was gut oder wertvoll ist oder 
was getan werden sollte bzw. was ich billige oder ablehne. Dies ist der Horizont, vor 
dem ich Stellung zu beziehen vermag.‹ (1:55) Dies kann man so sehen, ›als werde die 
eigene Identität zum Teil durch eine moralische oder spirituelle Bindung definiert, etwa 
dadurch, dass man Katholik ist oder Anarchist. Oder […], dass man Armenier ist oder 
Quebecer‹ (1:55) – auch wenn mit diesen Beschreibungen weder die Identität des einen 
noch die des anderen erschöpfend bestimmt ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Charles Taylors Quellen des Selbst 181 

Taylor zeichnet ›Identitätskrisen‹ im Leben des heiligen Augustin (354–430) und des 
jungen Luther (1483–1546) nach und stellt dar, ›dass die seit der der klassischen Periode 
Freuds anhaltende Zeit, in der das Gros der Patienten an Hysterie und Zwangsvorstel
lungen litt, neuerdings zu Ende gegangen und von einer Periode abgelöst worden ist, in 
der im Mittelpunkt der meisten Beschwerden so etwas steht wie ›Ichverlust‹, ein Gefühl 
der Leere, Fadheit, Vergeblichkeit, Zwecklosigkeit oder der Verlust der Selbstachtung.‹ 
(1:43) Kritisch ergänzt er: ›Das Freudsche Ich ist besonders frei und besonders fähig, sein 
Steuerungsvermögen auszuüben, wenn es im Verhältnis zu den gebieterischen Forde
rungen des Überichs sowie angesichts der Triebregungen des Es maximalen Bewegungs
spielraum hat. Das Ideal des freien Ichs wäre ein klardenkender Berechner von Gewinn
beträgen.‹ (1:65) Für Taylor ist das Selbst etwas anderes als das Ich. ›Unsereiner ist nicht 
in derselben Weise ein Selbst, in der er ein Organismus ist, noch haben wir ein Selbst 
in der Weise, in der wir ein Herz und eine Leber haben. Lebewesen mit diesen Organen 
sind wir ganz unabhängig von unserem Selbstverständnis, unserer Selbstinterpretation 
oder der Bedeutung, welche die Dinge für uns haben.‹ (1:67-68) ›Ein Selbst ist jemand 
nur dadurch, dass bestimmte Probleme für ihn von Belang sind. Was ich als Selbst bin – 
meine Identität – ist wesentlich durch die Art und Weise definiert, in der mir die Dinge 
bedeutsam erscheinen, und das Problem meiner Identität wird einer Lösung nur durch 
eine Sprache der Interpretation zugeführt, […].‹ (1:67) Eine Sprache, ›ein entscheiden
des Merkmal des Selbst‹, gibt es nur in einer Sprachgemeinschaft. ›Ein Selbst ist man 
nur unter anderen Selbsten. Es ist nie möglich, ein Selbst zu beschreiben, ohne auf die
jenigen Bezug zu nehmen, die seine Umwelt bilden‹ (1:69) und ›es gibt kein Verfahren, 
durch das wir zu Personen herangezogen werden können, das nicht die Einübung in ei
ne Sprache beinhaltet.‹ (1:70) In der Gesprächssituation machen wir – du und ich – den 
Gegenstand unseres gemeinsamen Redens zu einem gemeinsamen Objekt, wir lernen, 
›dass diese Dinge in einem gemeinsamen Raum Objekte für uns sind.‹ (1:71) Taylor spricht 
von ›Geweben des sprachlichen Austauschs‹ und ›nur in diesen existiert das Selbst.‹ Da
mit ist ›ausgeschlossen, allein ein Selbst zu sein.‹ (1:71) Er verweist auf George Herbert 
Mead, der als einer der ersten von der sozialen Genese des Selbst überzeugt war (3), sowie 
darauf, dass man Sprachgemeinschaften und Lebenswirklichkeiten im Erwachsenenal
ter wechseln kann und dass man Gespräche nicht nur mit lebenden Mitmenschen, son
dern auch mit verstorbenen Schriftstellern und Philosophen führen kann. Weil sie unser 
›Verflochtensein in Gewebe des sprachlichen Austauschs‹ nicht berücksichtigen, weist 
er idealistische Vorstellungen, nach denen das Selbst seine ›Absichten, Zwecke und Le
bensentwürfe aus sich selbst schöpft‹ (1:78) und ›romantische Auffassungen des Selbst, 
wonach dieses von der Natur im Inneren und der großen Welt der Natur draußen zehrt‹ 
(1:79), zurück. 

In der weiteren Erkundung unseres Hintergrundbildes, ›welches unseren intuitiven 
Moralvorstellungen zugrunde liegt‹ (1:83) geht Taylor auf den Punkt ein, ›dass die Gü
ter, die unsere geistige Orientierung bestimmen, dieselben sind wie die, anhand derer 
wir den Wert unseres Lebens messen werden.‹ (1:86) und die mit ›der Herstellung ei
ner Verbindung zu etwas Größerem außerhalb der eigenen Person‹ zu tun haben, ›Bilder 
der ›Berührung‹ mit dem Guten.‹ (1:88). Da wir Menschen stets auch im Wandel und im 
Werden begriffen sind, treibt ihn die Frage um, wohin wir unterwegs sind. Um in der 
›unentrinnbar zeitlichen Struktur des In-der-Welt-Seins‹ Orientierung zu finden, brau

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

chen wir eine zusammenhängende Geschichte. Zur ›Grundbedingung des Selbstverste
hens‹ gehört, ›dass wir das eigene Leben im Sinne einer narrativen Darstellung begreifen 
müssen.‹ (1:94), dass wir an Ereignisse anknüpfen, Projekte entwerfen und auf Dinge ver
gangener Lebensphasen zurückgreifen können und ›dass das Selbst für uns von Bedeutung 
ist‹, dass es ›essentiell durch eine bestimmte Art von Sorge konstituiert wird‹ (1:98) und 
dass es ›eine Sache der Notwendigkeit [ist (Einfügung O.L.)], dass mein Selbstverständ
nis zeitliche Tiefe aufweist und narrative Elemente enthält.‹ (1:100) 

Hinsichtlich der Fragen, ob Werte zur Realität dazugehören, ob unsere moralischen 
Reaktionen ähnlich wie instinktive zu deuten sind, ob wir Vorstellungen vom Guten le
diglich als unverbindliche Meinungen abtun sollten oder ob Wertbegriffen abgrenzbare 
deskriptive Äquivalente entsprechen (1:110), geht Taylor auf das Dilemma ein, dass wir 
über eine ›Sprache verfügen, die das Verhalten vom Beobachterstandpunkt zu erklären 
beansprucht, dem Handelnden selbst aber nichts nutzt, wenn es darum geht, sich das 
eigene Denken, Fühlen und Handeln begreiflich zu machen.‹ (1:112) – ein Dilemma, das 
Peter Janisch (1942–2016) als eine begriffliche Begrenzung der Sprache der Naturwissen
schaft auf das Beschreiben in der Perspektive der dritten Person, zurückführt im Gegensatz zu 
den Humanwissenschaften, die auf das Zuschreiben abheben und die Perspektive der ers
ten und der zweiten Person herausstellen (4:327). Taylor betont, ›was wir erklären müssen, 
sind Menschen, die ihr Leben führen‹. Die dazu ausgewählten Begriffe ›müssen im ge
samten Bereich ihrer Verwendung zur Erklärung wie zur Lebensführung sinnvoll sein.‹ 
(1:115) Egal, ob wir das Moralische im Sinne des Pflichtgefühls definieren oder auf einen 
inneren moralischen Sinn zurückführen, das Moralische gehört – Taylor zufolge – zu 
den ›Hypergütern‹, ›die uns ein Gut darbieten, durch das andere Güter angefochten und 
verdrängt werden‹ (1:135) und ›dass unsere Akzeptierung jedes Hyperguts in komplexer 
Weise damit zusammenhängt, wie wir durch es berührt werden.‹ (1:142) 

In einem beeindruckenden Rückblick auf die abendländische Philosophie- und Kul
turgeschichte zeichnet Taylor die Stadien der Entstehung unseres neuzeitlichen Selbst
verständnisses nach. Monotheistischen Religionen wie dem Christentum und Judentum 
zufolge ist der Mensch von Gott geschaffen und hat als Ebenbild Gottes teil an der gött
lichen Liebe, Güte und Gerechtigkeit (5). Kritiker werfen dem Christentums vor, dass es 
seine Anhänger mit der Lehre der Erbsünde auf einen Schuldgefühlstrip schickt und dass 
ein gottesfürchtiges irdisches Leben nur ein Übergangsstadium zum ewigen Leben dar
stellt. Bei der Artikulierung neuzeitlicher, über Platon hinausgehender Deutungen des 
Guten ist sich Taylor bewusst, ›dass unsere gegenwärtigen Positionen stets mit Bezug 
auf frühere definiert sind und diese entweder als Vorbilder oder als Hintergrund vor
aussetzen.‹ (1:198) Darüber hinaus trifft zu: ›Der moderne Naturalismus ist aber nicht 
nur außerstande, den theistischen Kontext gelten zu lassen, sondern er hat sich über
haupt aller Sprachen des höheren Werts entledigt‹ (1:199), er hat für das Gute keinen 
Platz mehr. Für Taylor ist die Unterscheidung innen/außen wichtig. ›Es gibt eine Bedeu
tung des Wortes ›Inneres‹, in der es den Gedanken bzw. die Wünsche oder Absichten be
zeichnet, die wir im Gegensatz zu denen, die wir durch Reden und Handeln äußern, für 
uns behalten. Wenn ich es unterlasse, auszusprechen, was ich von dir halte, bleibt dieser 
Gedanke etwas Inneres, während er zu etwas Öffentlichem wird, sobald ich damit her
ausplatze.‹ (1:211) Er verweist auf Clifford Geertz (1926–2006) ethnographischen Bericht 
über die Perspektive der Eingeborenen (6), die den ›unbeständigen, sich ständig verän

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Charles Taylors Quellen des Selbst 183 

dernden Fluss subjektiver Gefühle, den man in seiner phänomenologischen Unmittel
barkeit direkt wahrnimmt‹ als etwas, das dem ›Bereich eigener Empfindungen‹ angehört 
und als unmittelbar Verständliches und Vertrautes empfinden im Gegensatz zu ›äußer
lichen Handlungen, Bewegungen, Gesten, Sprechweise‹, die sich auf den ›Bereich be
obachtbaren menschlichen Verhaltens‹ beziehen (6:295-6), ›auf dessen Erforschung sich 
in unserer Kultur strenge Behavioristen beschränken‹ (1:212). Während der homerische 
Held dadurch zu großartigen Handlungen angespornt wird, dass eine von einem Gott 
herstammende Welle der Kraft über ihn kommt (1:220), hebt Platon auf die Herrschaft 
der Vernunft über die Begierden und die vernunftgesteuerte Selbstbeherrschung ab. An
hand der Gegensatzpaare körperlich/immateriell und veränderlich/zeitlos erläutert Pla
ton, dass die Seele sich als etwas Immaterielles und Unsterbliches ihrerseits dem zuwen
den sollte, was seinerseits immateriell und zeitlos ist. 

›Auf dem Weg, der von Platon zu Descartes führt, steht Augustin.‹ (1:235) Augustin 
(354–430) übernimmt die platonische Vorstellung der Teilhabe. Das Licht Gottes ist ›nicht 
bloß ›dort draußen‹, wo es die Seinsordnung erhellt, sondern es ist auch ein ›inneres‹ 
Licht.‹ (1:239) Augustin predigt, man solle sich weniger um die äußerlichen Dinge küm
mern, sondern sich um die eigene Seele sorgen. Das Thema der Selbstsorge will unsere 
Aufmerksamkeit darauf richten, in welcher Weise die Welt ›eine Welt für uns ist. Dies ist 
es, was ich die Einnahme einer Haltung der radikalen Reflexivität oder des Standpunktes 
der ersten Person nenne.‹ (1:241) ›Das innere Licht ist dasjenige, welches scheint, wenn 
wir uns selbst gegenwärtig sind; es ist dasjenige, welches untrennbar damit verbunden 
ist, dass wir Geschöpfe mit einem Standpunkt der ersten Person sind.‹ (1:243) Taylor führt 
Punkte an, an denen Augustin Descartes vorwegnimmt, z.B. indem er das Wort cogitare 
eigens kommentiert. ›Wenn ich mich auf meine Denkaktivität konzentriere, richte ich 
die Aufmerksamkeit nicht nur auf die Ordnung der Dinge im Kosmos, die ich zu finden 
bestrebt bin, sondern auch auf die Ordnung, die ich verfertige, während ich mich bemü
he, die Tiefen der Erinnerung auszuloten und mein wahres Wesen zu erkennen.‹ (1:260) 
Auch mit seinem Erinnerungsbegriff antizipiert Augustin Descartes Vorstellung von den 
eingeborenen Ideen. 

Taylor zufolge ist Rene Descartes (1596–1650) ›dem Strom der wiederbelebten augus
tinischen Frömmigkeit zuzurechnen, die in der Spätrenaissance auf beiden Seiten der 
Konfessionsgrenze vorherrschend war.‹ (1:262) Descartes verwirft Theorien eines onti
schen Logos a la Platon und will das Universum modo Galileo durch Zerlegen und Zusam
mensetzen begreifen. Indem Platons Begriff der Idee bei Descartes ›von seiner bisheri
gen Bedeutung fortwandert, um sich von nun an auf Innerpsychisches – auf Dinge ›im 
Geist‹ – zu beziehen, hört die Ordnung der Ideen auf, etwas zu sein, was wir vorfinden, 
und wird etwas, was wir aufbauen.‹ (1:264) Descartes strikte Trennung in res extensa und 
res cogitans ›läuft darauf hinaus, die Rationalität oder das Denkvermögen als eine uns zu 
Gebote stehende Fähigkeit zu sehen, Ordnungen zu konstruieren, die den von Erkenntnis, 
Verstand oder Gewissheit geforderten Maßstäben entsprechen.‹ (1:269) Descartes Sicht 
der Welt als mechanistischer Maschine impliziert eine Herrschaft der Vernunft, die auf 
instrumenteller Kontrolle beruht. Wenn ›der Geist eine entzauberte Welt der Materie be
herrscht, muss das Gefühl der Überlegenheit des guten Lebens ebenso wie die Anregung, 
ein solches Leben führen zu wollen, daher rühren, dass der handelnde Mensch ein Emp
finden für seine eigene Würde als Vernunftwesen hat. Dieses moderne Thema der Würde 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

der menschlichen Person, das im ethischen und politischen Denken der Neuzeit eine so 
beachtliche Stellung einnimmt, geht nach meiner Überzeugung aus der oben beschrie
benen Verinnerlichung hervor.‹ (1:276) 

Im Gegensatz zu Aristoteles, der in seiner Tugendlehre die Mäßigung als Mitte zwi
schen 2 gegensätzlichen Tugenden als Haupttugend herausgestellt hatte, erklärt Des
cartes die Willenskraft zur Haupttugend (1:279). ›Die Generosität – der Edelmut – ist die 
Gemütsverfassung, die mit meinem Empfinden der eigenen menschlichen Würde ein
hergeht‹ und ist ›der Schlüssel zu allen anderen Tugenden.‹ (1:282) ›Nach Platon ist ratio
nal, wer die Ordnung der Dinge richtig erfasst. Nach Descartes heißt Rationalität, dass 
man bestimmten Vorschriften entsprechend denkt. Ausschlaggebend für das Urteil sind 
jetzt Eigenschaften der Denktätigkeit, nicht mehr die inhaltlichen Überzeugungen, die 
daraus hervorgehen.‹ (1:284) ›Der Schritt vom Inhalt zum Verfahren, von vorgefundenen 
zu konstruierten Ordnungen, stellt im Verhältnis zu platonisch-stoischen Ethiküberlie
ferungen eine gewaltige Verinnerlichungsleistung dar.‹ (1:285) 

Die Bejahung des gewöhnlichen Lebens 

Taylor zufolge ist es der Reformation zu verdanken, dass das Thema Bejahung des 
gewöhnlichen Lebens ins Zentrum kultureller Auseinandersetzungen gerät. Luther 
(1483–1546) lehnte die jahrhundertealte christliche Vorstellung ab, dass man Gott im 
Klosterleben mit ora et labora am nächsten sei, trat aus dem Kloster aus, heiratete eine 
Nonne, brach mit der Verehrung von Heiligen als Mittler zu Gott und vertrat einen direk
ten Zugang zu Gott aus dem Inneren der eigenen Seele. ›Mit dem gleichen Schritt, durch 
den die protestantischen Kirchen einen speziellen Orden der Priester ablehnen […], 
verwerfen sie also zugleich die spezielle Berufung zum Klosterleben und bejahen den 
spirituellen Wert des Laienlebens.‹ (1:385) Mit der Ablehnung des Klosterlebens durch 
die Reformatoren beginnt die Rehabilitierung des Ehelebens, das im Puritanismus 
einen inneren spirituellen Wert durch die darin enthaltene Liebe und Kameradschaft 
erhält (1:400). 

Im ausgehenden 16. und frühem 17. Jahrhundert verlangten Bestrebungen des abso
lutistischen Staates neue Formen disziplinärer Regeln. Damit einhergehend erlangte die 
›Idealvorstellung von einem menschlichen Akteur, der sich selbst durch methodisches 
und diszipliniertes Handeln neu zu schaffen vermag‹ (1:289) weite Verbreitung. Die im 17. 
Jahrhundert erfolgte Mechanisierung des wissenschaftlichen Weltbildes nahm dem Be
reich, von dem früher die für uns geltenden Normen herrührten, die normative Kraft – 
Tayler spricht von Desengagement, vom Sich-Lösen von den eigenen Gefühlen, und vom 
Vorgang der Objektivierung (1:290). Gegenüber der aristotelisch-scholastischen Tradi
tion entwarf Francis Bacon (1561–1626) ein auf der Grundlage der Erfahrung stehendes 
Selbstverständnis von Wissen und Wissenschaft (7). ›In den vierziger Jahren des 17. Jahr
hunderts findet das baconianische Programm allmählich weitgehende Unterstützung‹, 
insbesondere das Thema, ›die Wissenschaft müsse dem Nutzen der Menschheit dienen.‹ 
(1:407) Die ›Verschmelzung der Ethik des gewöhnlichen Lebens mit der Philosophie der 
desengagierten Freiheit und Vernunft‹ bildet den Weg, ›auf dem die Bejahung des ge
wöhnlichen Lebens die neuzeitliche Identität geformt hat.‹ (1:413) 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Charles Taylors Quellen des Selbst 185 

Die Stimme der Natur 

Die Abnahme des Glaubens an Gott und der Rückgang der praktizierten Religion führ
ten zur atheistischen Aufklärung und über sie hinaus zur säkularen Kultur der Moderne. 
In diesem Prozess entpuppt sich Spinoza (1632–1677) ›als Vorläufer jenes umfassenden, 
quasi pantheistischen Gefühls, wonach ein kosmischer Geist die gesamte Natur durch
wallt und in der Menschheit zum Ausdruck kommt, eines Gefühls also, das in Deutsch
land die Phantasie einer ganzen Generation – der Weimarer Klassiker ebenso wie der 
Romantiker – entzündete.‹ (1:555) Zwei Grenzbereiche der Moralerkundung beginnen 
im 18.Jahrhundert zum Vorschein zu kommen: ›Der erste dieser Grenzbereiche liegt im 
Umkreis der Fähigkeiten des Handelnden selbst, wobei es sich zunächst um seine Fä
higkeiten zu rationaler Ordnung und Kontrolle handelt, während es später […] auch um 
das Vermögen des Ausdrucks und der Artikulation geht. Der zweite dieser Grenzberei
che liegt in den Tiefen der Natur, in der Ordnung der Dinge, aber auch, insofern er im 
Inneren gespiegelt wird, in dem, was aus meiner eigenen Natur – den Begierden, Emp
findungen und Neigungen – hervorquillt.‹ (1:556) Die von Descartes und Locke gepriese
ne Würde der rationalen Kontrolle des Handelns findet in Kants (1724–1804) philosophi
scher Begründung der Freiheit eine Bestätigung. 

Eine der unumkehrbaren Veränderungen, die von der radikalen Aufklärung her
beigeführt worden sind, ist neben der Befürwortung des gewöhnlichen Lebens der 
Sensualismus, die Betonung der sinnlichen Erfüllung (1:577). Die utilaristischen Theo

rien von Helvetius (1715–1771) und Bentham (1748–1832) ›lassen nur ein einziges Gut 
gelten: die Lust.‹ (1:583) ›Der klassische Utilitarismus zehrt von moralischen Einsichten, 
die innerhalb der Kultur weit verbreitet sind, denen er seinerseits aber keine berechtigte 
Stellung zugewiesen hat und denen er womöglich gar keine Stellung zuweisen kann.‹ 
(1:595) Er zehrt von der Polemik gegen seine Feinde. ›Hume ist, wie die Aufklärer, gegen 
die Religion und große Teile der überlieferten Metaphysik‹ vor allem deshalb, weil ›diese 
Anschauungen uns dazu führen, unsere eigene Natur geringschätzig zu beurteilen […].‹ 
(1:603). Humes (1711–1776) Quellen waren Epikur (341–270 v. Chr.) und Lukrez (ca. 99–94 
– 55–53 v. Chr.). Er war ›bestrebt, etwas von dieser neolukrezianischen Idee Ähnliches 
neu zu formulieren. Wir erkunden die menschliche Lebensform von innen her.‹ (1:606) 
›Die Überzeugung, dass denkende Wesen zu einer gewaltigen physischen Ordnung 
gehören, kann so etwas wie Ehrfurcht, Verwunderung, sogar Naturfrömmigkeit er
wecken.‹ (1:608). Dieses Gefühl der kosmischen Ehrfurcht verleiht dem Naturalismus 
spirituelle Bedeutung. Die bekundeten sowie die nichtartikulierten Moralquellen des 
Aufklärungsnaturalismus sind – Taylor zufolge – ›die Würde der selbstverantwortlichen 
Vernunft, die Bedeutung der gewöhnlichen Regungen der Natur und der Imperativ des 
Wohlwollens.‹ (1:614) 

Die ›Wiederentdeckung des Gefühls, dass Gut und Böse in der Brust des Menschen 
in Widerstreit miteinander liegen‹ (1:620), ist Rousseau (1712–1778) zu verdanken. Rous
seau sieht im Gewissen die innere Stimme der Natur und bejaht eine schlichte Lebens
weise und ›das genügsame Entbehren überschüssiger Bedürfnisse‹ (1:626). Zwar stützt 
sich Rousseau ›auch auf antike Quellen, doch in Wirklichkeit treibt er den Subjektivis
mus des neuzeitlichen Moralverständnisses ein ganzes Stück weiter. Ebendas hat ihn 
so enorm einflussreich gemacht.‹ (1:629) ›Der von Rousseau in Gang gesetzten Subjekti

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

vierung oder Verinnerlichung der Moralquellen verleiht Kant eine feste, aber ganz neue 
Basis. Das Moralgesetz lässt sich nicht mehr durch eine äußere Ordnung definieren, son
dern es kommt aus dem Inneren. […]. Kant behauptet ausdrücklich, die Sittlichkeit kön
ne nicht in der Natur oder in irgendetwas sonst außerhalb des vernünftigen mensch
lichen Willens gründen.‹ (1:634) Die Möglichkeit, das Gute in unseren inneren Beweg
gründen ausfindig zu machen, wird von der englischen und deutschen Romantik wei
terentwickelt. Mit seiner Vorstellung einer inneren Stimme ist Rousseau einer der Aus
gangspunkte der Romantik. Herder (1744–1803), ein Gegner der Aufklärung und Kants, 
ist ein anderer Ausgangspunkt. Herder bietet ›ein Bild der Natur als eines mächtigen 
Stroms gemeinsamen Fühlens, der durch alle Dinge fließt‹ – ›ein Bild, auf das sich die 
deutschen Schriftsteller in den Jahren nach 1790 stützen, so z.B. Hölderlin, Schelling und 
Novalis.‹ (1:641) Zwar kann eine Theorie der Natur als Quelle auch mit einer Form christ
lichen Glaubens verbunden werden (wie dies in Schillers Ode An die Freude anklingt), ›so
bald man jedoch einräumt, dass der Zugang zur Bedeutung der Dinge etwas Innerliches 
ist und dass diese Bedeutung nur von innen heraus richtig verstanden wird, kann man 
die Bindung an orthodoxe Formulierungen ohne viel Aufhebens abstreifen. Das Vorran
gige ist die Stimme im Inneren oder […] der Elan, der die Natur durchströmt und unter 
anderem in der inneren Stimme zum Vorschein kommt.‹ (1:645) 

Subtilere Sprachen 

Die Aufklärung und die Romantik als die großen Umgestaltungen unserer Kultur ha
ben uns zu dem gemacht, was wir sind. Der Gedanke des freien, sich selbst bestim
menden Subjekts, die Kräfte der desengagierten Vernunft und die schöpferische Ein
bildungskraft haben in der neuzeitlichen Welt bewirkt, ›dass die Freiheit ein Gut von 
ausschlaggebender Bedeutung ist. Dies hat zusammen mit dem Ideal des universellen 
Wohlwollens zu Entstehung eines weiteren tief verwurzelten moralischen Imperativs 
geführt, nämlich des Gebots der allgemeinen Gerechtigkeit […].‹ (1:687) Die Vorstellun
gen von Freiheit und Würde haben die hierarchische Ordnung untergraben, die Gleich
heit gefördert und dazu beigetragen, die Stellung der Demokratie als legitimer Form po
litischer Herrschaft fortwährend zu festigen (1:688). ›Die Triebkraft der britischen wie 
der amerikanischen Bewegung gegen die Sklaverei war religiöser Art.[…]. Die philoso
phes waren zwar im allgemeinen gegen die Sklaverei, doch viele von ihnen liebäugel
ten mit rassistischen Theorien.‹ (1:697) Bei der amerikanischen Bürgerrechtsbewegung 
der sechziger Jahre zeigt das Beispiel Martin Luther King und im stärker säkularisierten 
Großbritannien das Beispiel des Führers der Kampagne für atomare Abrüstung, ›dass 
es immer wieder religiöse Persönlichkeiten sind, die bei solchen Anliegen, die eine tie
fe sittliche Bindung verlangen, die Führung übernehmen.‹ (1:699) Die Bestrebungen zur 
Etablierung des Völkerbunds in den zwanziger und dreißiger Jahren, die nach den bei
den Weltkriegen des vergangenen Jahrhunderts erfolgte UN-Charta mit der Deklaration 
der Menschenrechte u.a.m. sind Hinweise dafür, dass unsere neuzeitliche Zivilisation 
›der Gleichheit, den Rechten, der Freiheit und der Leidensmilderung außerordentlichen 
Wert beimisst.‹ (1:693) – auch wenn aktuell der russische Angriffskrieg gegen die Ukrai
ne und die eskalierten, weil seit 70 Jahren ungelösten Auseinandersetzungen zwischen 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Charles Taylors Quellen des Selbst 187 

den Israeliten und den Palästinensern Zweifel an Fortschritten bei Menschenrechten, 
Gleichheit, Freiheit und Leidensminderung aufkommen lassen. 

Wissenschaftlich wurden in den beiden vergangenen Jahrhunderten enorme Fort
schritte gemacht. Im Kampf zwischen Theologie und Naturwissenschaft hat Charles 
Darwin mit der 1859 erfolgten Veröffentlichung seiner Evolutionstheorie die Gewich
te zugunsten der Wissenschaft verschoben. Beim viktorianischen Atheismusdrama 
handelt es ›sich nicht um die schlichte Verdrängung der Nichtwissenschaft durch Wis
senschaft, sondern um eine neue militante moralische Einstellung, die aus der alten 
hervorgeht und als kämpferische Alternative ihren Platz neben dieser bezieht. […]. In 
ihrem Zentrum steht eine ›Ethik des Glaubens‹ […]. Man sollte nichts glauben, wofür 
man keine ausreichenden Belege hat.‹ (1:704) Es ging darum, sich eine eigene Meinung 
zu bilden und sich nicht vor irgendeiner Autorität zu beugen. Andere haben zwischen 
Gottesglauben und szientistischen Agnostizismus auf die Kultur gesetzt. ›Die Kultur 
vereinigt […] die Vernunft mit dem ›moralischen und sozialen Verlangen, Gutes zu tun‹. 
[…]. Die Kultur ist das, was an die Stelle der Religion treten kann, ja an ihre Stelle treten 
muss, wenn der Niedergang des Glaubens nicht zu einer Verarmung führen soll.‹ (1:713) 

Das romantische Ideal der expressionistischen Selbstvollendung durch Kunst wurde 
immer schwieriger erreichbar. Die gesellschaftlichen Veränderungen infolge der Indus
trialisierung hatten das menschliche Leben fragmentiert, es teilte sich in unverbundene 
Einzelbereiche mit unterschiedlichen Sinn. Rousseaus Vorstellung, ›der Ausgangspunkt 
der Souveränität müsse ein Volk sein […], das durch einen gemeinsamen Zweck oder ei
ne gemeinsame Identität gebildet wird‹ und Herders Auffassung, ›wonach jedes einzel
ne Volk seine eigene Art zu sein, zu denken und zu fühlen hat, der es auch treu bleiben 
sollte‹ führten bei den auf dem Ideal des Staatsbürgertums beruhenden politischen Na
tionen dazu, dass ›in den europäischen Gesellschaften die Sprache zum ausschlaggeben
dem Prinzip‹ erhoben wurde. ›Die Sprache ist die einleuchtende Basis für eine Theorie 
des Nationalismus, der auf der expressionistischen Vorstellung jedes Volkes beruht […]‹. 
(1:723) ›Diese Vorstellung beansprucht das Prinzip der Identität eines Volkes […] als etwas 
schon Gegebenes vorzufinden, als etwas, was nicht willkürlich bestimmt wird, sondern 
in seinem Dasein in seiner Vergangenheit wurzelt. […]. Die Sprache ist offensichtlich ein 
hervorragender Anwärter, der für diese konstitutive, wesensbestimmende Rolle in Frage 
kommt, vor allem wenn man von einer Herderschen Perspektive ausgeht.‹ (1:724) – ein 
Punkt, dem Taylor ein separates Buch gewidmet hat (8). 

Bei der im zwanzigsten Jahrhundert zunehmenden Vorgehensweise in Kunst, Lite
ratur und Poesie ist mitunter ›nicht mehr klar, was das Werk abbildet oder ob es über
haupt etwas abbildet; der Ort der Epiphanie hat sich ins Innere des Werks selbst ver
lagert.‹ (1:730). Das Werk führt ein Eigenleben, sein Sinn muss in ihm selbst ausfindig 
gemacht werden. Taylor bringt Beispiele hierfür anhand einer Vielzahl von Autoren wie 
z.B. Hulme, Eliot, Flaubert, Baudelaire, Rilke, Proust, Pound, Dostojewskij u.a.m. und 
für die Kunst von den Impressionisten über die Surrealisten bis hin zu Andy Warhol. 
In der Philosophie exemplifiziert er die Umwälzungen des Denkens anhand der Schrif
ten von Nietzsche, Bergson, Kierkegaard, der Phänomenologie Husserls, an Heidegger, 
Merleau-Ponty und den Spätschriften Wittgensteins. Taylor beschreibt, wie die Natur
vorstellung der Romantiker sich in die ›nachnietzeanische Vorstellung von der Natur als 
einer gewaltigen amoralischen Kraft, mit der wir wieder Verbindung aufnehmen sollten‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

(1:799) wandelt. Aus der modernen Betonung des Erlebens ergibt sich, ›dass der epipha
nische Schwerpunkt allmählich vom Selbst in den Strom des Erlebens verlagert wird, in 
neue Formen der Einheit, in die Sprache, die ihrerseits verschieden aufgefasst wird […].‹ 
(1:805) In der Kunst führt dies zur Juxtaposition, zum Nebeneinanderstellen, ›um eine 
Vorstellung zu vermitteln von der Weise, in der die Teile eines modernen Kunstwerks zu
sammengefügt werden‹ (1:807). Die Nachimpressionisten Cezanne, Gauguin, van Gogh 
und die expressionistischen Maler bieten wieder Epiphanien des Durchscheinens an. 
Die Poesie verwendet unabgenutzte visuelle Bilder, Metaphern werden nicht bloß orna
mental, sondern interpretativ verwendet, das japanische Haiku verwendet die Juxtapo
sition als charakteristisches Stilelement. Zum Paradigma der epiphanischen Kunst wird: 
›Wir vollenden uns mit Hilfe von Äußerungen, durch die wir uns offenbaren und den ei
genen Begriff bestimmen.‹ (1:825). Es geht um ein ›uneingeschränktes Gedeihen des Be
sonderen und dessen unbedingter Anerkennung. Das ist etwas, was nur durch begriff
liche Artikulierung möglich ist, durch Universalien. Die Versöhnung entgeht uns, weil 
Allgemeinbegriffe stets etwas von der Realität des Besonderen aus dem Blickfeld ver
drängen.‹ (1:830). Zur Versöhnung mit der Fragmentierung des Lebens müssen die Din
ge durch Konstellationen eingerahmt werden, ›durch Büschel von Begriffen und Bildern, 
deren wechselseitige Affinität einen Raum schafft, in dem das Besondere zum Vorschein 
kommen kann.‹ (1:830) 

Die ›irreduzible Mehrschichtigkeit‹, die ›Einsicht, dass wir auf verschiedenen Ebe
nen leben, muss gegen die Anmaßungen des konsolidierten – herrschenden oder expres
siven – Selbst durchgesetzt werden.‹ (1:834) Die Dezentrierung der Subjektivität hat bei 
Vertretern der Moderne zur Ablehnung des Subjektivismus und des subjektiven Expres
sionismus und zur Hinwendung zu Strukturen außerhalb des Selbst geführt und auf 
›etwas, was – öffentlich und unpersönlich – ›draußen‹ ist, nämlich die Kraft der Spra
che. […]. Wir müssen aufhören, die Sprache bloß als träges Werkzeug, durch das wir die 
Leistung im Umgang mit den Dingen steigern können. Zur Sprache gehört auch, dass 
wir uns bewusst werden über das, was wir mit Worten tun.‹ (1:834). Das auf mehreren 
Ebenen angesiedelte daher oft dezentrierte Bewusstsein der Moderne erläutert Taylor an 
den Beispielen Nietzsche, Derrida, Foucault, Lyotard u.a.m., mahnt jedoch, dass eine 
persönliche Sichtweise nicht zur Beschwörung öffentlicher Bezüge verwendet werden 
sollte. ›Überzeugungen bleiben in die Sichtweise und das Empfinden der betreffenden 
Person eingebettet und eingewoben, ja sogar an ihre Erinnerungen und ihre Lebensge
schichte.‹ (1:853) Das Beispiel, dass in der Religion maßgebliche Begriffsbestimmungen 
nicht der Theologie angehören, sondern dem Ritus (1:854), kann lebensweltlich dahinge
hend verallgemeinert werden, dass maßgebliche Begriffsbestimmungen nicht der Philo
sophie angehören, sondern der Lebensweise, den Gewohnheiten und den Überzeugun
gen. 

Als einen Grund für die Zusammenstellung der Portraits der neuzeitlichen Identität 
gibt Taylor an, ›dass man nur durch Hinzufügung einer historischen Tiefenperspektive 
deutlich machen kann, was im heutigen Leben stillschweigend, aber dennoch wirksam 
eine Rolle spielt: die in der Moderne immer noch lebendigen romantischen Themen, die 
manchmal von der antiromantischen Haltung der Modernen verschleiert werden; die 
entscheidende Bedeutung der Bejahung des gewöhnlichen Lebens, die in mancher Hin
sicht allzu verbreitet ist, als dass sie bemerkt würde; oder die spirituellen Wurzeln des 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Charles Taylors Quellen des Selbst 189 

Naturalismus, die zu unterdrücken die Moderne sich normalerweise gezwungen sieht.‹ 
(1:859) Sinnverlust, Entzauberung der Welt und instrumentelle Haltung gegenüber den 
eigenen Gefühlen spalten unser Inneres, treiben ›einen Keil zwischen Vernunft und 
Sinnlichkeit‹, es fehlt ›an Resonanz, an Tiefe oder an Fülle‹ (1:864). ›Dass die sprachliche 
Kommunikation konstitutiv ist für das Selbst […] bürgt keineswegs für Schutz gegen 
Sinnverlust, Fragmentierung, Substanzverlust in unserer menschlichen Umwelt und 
in unseren Zugehörigkeitsbeziehungen.‹ Was durch das Raster der Habermasschen 
Diskursethik fällt, ist ›die Suche nach Moralquellen außerhalb des Subjekts durch Spra
chen, die im Inneren des Subjekts Resonanz finden: das Begreifen einer Ordnung, die 
unabtrennbar mit dem Index einer persönlichen Sichtweise versehen ist.‹ (1:880) Im 
Gegensatz zur Habermasschen prozeduralen Auffassung der Vernunft (9) handelt es 
sich ›nicht um die Erkundung einer ›objektiven‹ Ordnung im klassischen Sinne einer 
öffentlich zugänglichen Realität, sondern diese Ordnung ist nur durch persönliche – 
daher ›subjektive‹ – Resonanz erreichbar.‹ (1:881) ›Wir leben heute in einer Welt, da eine 
öffentlich zugängliche kosmische Ordnung der Sinngehalte ein Ding der Unmöglichkeit 
ist. Die einzige Möglichkeit, die Ordnung, in die wir gestellt sind, im Hinblick auf eine 
Bestimmung der Moralquellen zu erkunden, stützt sich auf diese Rolle der persönlichen 
Resonanz.‹ (1:884). Charles Taylors Anliegen ist die Rückgewinnung: ›verschüttete Güter 
durch Neuartikulierung wiederzuentdecken und so dafür zu sorgen, dass diese Quellen 
erneut Kraft verleihen.‹ (1:899) 

Tomasellos dual inheritance theory – Kultur als prägender Teil 
der menschlichen Umwelt 

Der Primatenforscher und Kulturanthropologe Michael Tomasello begründet in seinem 
Buch Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens (2) seine Theorie der dualen Ver
erbung (dual inheritance theory), ›nach der die ausgereiften Phänotypen vieler Arten von 
der biologischen und kulturellen Erbschaft ihrer Vorfahren abhängen.‹ (2:26) ›Das Ver
stehen der anderen als intentionale (oder geistbegabte) Akteure (die einem selbst ähn
lich sind)‹ ermöglicht ›sowohl a) Prozesse der Soziogenese, in denen mehrere Individuen 
gemeinsam kulturelle Artefakte und Praktiken hervorbringen, als auch b) Prozesse des 
kulturellen Lernens und der Internalisierung, […]. Das bedeutet, dass die meisten, wenn 
nicht gar alle artspezifischen kognitiven Fähigkeiten des Menschen keine direkte Folge 
der biologischen Vererbung sind, sondern vielmehr aus einer Vielfalt historischer und 
ontogenetischer Prozesse hervorgehen, die von der spezifisch menschlichen, biologisch 
vererbten kognitiven Fähigkeiten in Gang gesetzt werden.‹ (2:27) 

Jakob von Uexkülls (1864–1944) Umweltlehre (10) und Batesons Statement von der 
›Einheit von Organismus und Umwelt‹ (11) dürfen für menschliche Umwelten nicht auf 
die natürliche Umwelt eingeschränkt werden, sondern müssen um die sozio-kulturelle 
Umwelt erweitert werden. Tomasellos Begriff dual inheritance theory weckt Konnotatio
nen zur Genetik und zur Vererbung von Genen, aber trotz der Entzifferung des gene
tischen Codes im Human Genome Project (12) ist die erhoffte Lesbarkeit der Welt (13) nicht 
fundamental verbessert worden. Die Vorstellung, ›die Erbsubstanz der lebenden Zelle, 
das vollständige Potential der zukünftigen Entwicklung eines Organismus, lasse sich in 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

den Chromosomen des Zellkerns nach der Art einer verschlüsselten Schrift begreifen‹ 
(13:372), ist viel zu simpel und aufgrund aktueller wissenschaftlicher Befunde der Bio
logie der Zelle (14) als veraltet und überholt anzusehen. Sieht man Tomasellos Begriff 
der dual inheritance nicht im engen genetischen, DNA-fokussierten Sinne, sondern im 
weiten zellbiologischen und entwicklungsgeschichtlichen Sinne der zahlreichen zellu
lären Interaktionen und Rückkopplungen, vermag die Analogie zwischen biologischer 
und kultureller Vererbung auf die komplexe Vielfältigkeit der beeinflussenden Faktoren 
in Entwicklung und Reifung von Organismen und Menschen hinzuweisen. Die wechsel
seitigen Interaktionen von biologischer Reifung und kulturellen Lernen hat Tomasello 
für die menschliche Ontogenese in einem lesenswerten separaten Buch Mensch werden. 
Eine Theorie der Ontogenese (15) zusammengefasst. 

Aus den vielfältigen Aspekten aus Taylors Quellen des Selbst (1) greife ich einige, mir 
wichtige Aspekte heraus, die ich zusammenfassend unterstreichen will: 

• Die Frage nach Wesen und Identität des Selbst ist – Taylors Auffassung zufolge – ›erst 
dann beantwortet, wenn man begreift, was für den Betreffenden von ausschlagge
bender Bedeutung ist‹ (1:55), was für jemanden gut oder wertvoll ist oder was getan 
werden sollte. ›Ein Selbst ist jemand nur dadurch, dass bestimmte Probleme für ihn 
von Belang sind. Was ich als Selbst bin – meine Identität – ist wesentlich durch die 
Art und Weise definiert, in der mir die Dinge bedeutsam erscheinen, […].‹ (1:67). Das 
herauszufinden, ist nicht einfach. Harry Frankfurt spricht davon, sich selbst ernst 
zu nehmen, und davon, dass die Liebe uns etwas bietet, um das wir uns sorgen kön
nen, das wir wichtig nehmen können. Entscheidend sei die willentliche Akzeptanz 
von Einstellungen, Gedanken oder Gefühlen, weil dies deren Status ändert. ›Der Um
stand, dass wir sie akzeptiert und gebilligt haben, verleiht ihnen einen intentionalen 
und legitimen Charakter. Ihre Kraft ist nun unsere Kraft. Wenn sie uns zu etwas be
wegen, sind wir deshalb nicht passiv. Wir sind aktiv, weil wir uns einfach selbst dazu 
bewegen, etwas zu tun.‹ (16:22) Kurz: ›Wir haben für sie als einem authentischen Aus
druck unserer selbst Verantwortung übernommen.‹ (16:22) Und: ›Wichtigkeit ist nie in
härent. Sie hängt immer von den Einstellungen und Dispositionen des Individuums 
ab.‹ (16:39) 

• Taylor betont, dass wir Menschen aufgrund unserer Kultur auch mit den Gedanken 
und Thesen verstorbener Schriftsteller oder Philosophen ins Gespräch kommen kön
nen. Es macht Unterschiedliches mit uns, je nachdem, ob wir uns z.B. mit Bacons 
(1561–1626) Auffassung der Natur und ihrer Indienstnahme durch den Menschen be
schäftigen (7) oder ob wir Montaignes (1533–1592) Essais (17) lesen, aber warum wir 
zu diesem oder jenem Denker greifen, um ihn und seine Gedanken zu begreifen, liegt 
in unserer Verantwortung und ist Ausdruck unseres Selbst. 

• Die ›irreduzible Mehrschichtigkeit‹, die ›Einsicht, dass wir auf verschiedenen Ebe
nen leben, muss gegen die Anmaßungen des konsolidierten – herrschenden oder 
expressiven – Selbst durchgesetzt werden.‹ (1:834) ›Überzeugungen bleiben in die 
Sichtweise und das Empfinden der betreffenden Person eingebettet und eingewo
ben, ja sogar an ihre Erinnerungen und ihre Lebensgeschichte.‹ (1:853) Absolut rich
tig. Das Selbst ist kein steinernder monolithischer Block, sondern etwas Gewachse
nes und Gewordenes, auch wenn die Jahresringe unsichtbar sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Charles Taylors Quellen des Selbst 191 

• Taylor schreibt, wie Sinnverlust, Entzauberung der Welt und instrumentelle Haltung 
gegenüber den eigenen Gefühlen unser Inneres spaltet und einen Keil zwischen Ver
nunft und Sinnlichkeit treibt. Es fehle an Resonanz, an Tiefe oder an Fülle (1:864). 
Den wichtigen Begriff Resonanz hat Hartmut Rosa in seinem Buch Resonanz – Eine 
Soziologie der Weltbeziehung (18) ausführlich hinsichtlich seiner drei Dimensionen des 
Zwischenmenschlichen, der Welt der Arbeit und ihrer Beziehungen und der Welt der 
Kunst, Musik, Philosophie und Religion erörtert. In seinem Buch Unverfügbarkeit (19) 
betont Rosa, dass das Entstehen von Resonanz nichts Machbares oder Planbares ist, 
dass wir bereit sein müssen, uns von situativen und gefühlsmäßigen Ereignissen af
fizieren zu lassen – ein Aspekt, der in der beschleunigten Moderne, im rasendem 
Stillstand des technologischen Fortschritts offenbar immer schwieriger geworden 
ist. 

• ›Dass die sprachliche Kommunikation konstitutiv ist für das Selbst […] bürgt kei
neswegs für Schutz gegen Sinnverlust, Fragmentierung, Substanzverlust in unserer 
menschlichen Umwelt und in unseren Zugehörigkeitsbeziehungen.‹ Was durch das 
Raster der Habermasschen Diskursethik (9) fällt, ist ›die Suche nach Moralquellen 
außerhalb des Subjekts durch Sprachen, die im Inneren des Subjekts Resonanz fin
den: das Begreifen einer Ordnung, die unabtrennbar mit dem Index einer persön
lichen Sichtweise versehen ist.‹ (1:880). Auch dies halte ich für absolut richtig. Die 
in den eigenen Studienjahren geschätzte Habermas-Luhmannsche Theorie der Gesell
schaft oder Sozialtechnologie (20) und die nachfolgende Habermassche Diskursethik (9) 
ist für mich schon lange nicht mehr das, was sie vor Jahrzehnten einmal war. Was 
Taylor unter ›Ethik des Glaubens‹ anführt: ›Man sollte nichts glauben, wofür man kei
ne ausreichenden Belege hat.‹ (1:704) bestimmte zwar eine Zeit lang mein Interesse 
an evidenzbasierter Medizin (21–23). Berufs- und Lebenserfahrung, das Älterwerden 
und die veränderten Zeiten haben frühere Präferenzen modifiziert und überlagert. 
Eine meiner Sorgen – Frankfurts Begriff für das, was über den momentanen Willen 
hinaus diachron, über die Zeiten hinweg, das Selbst zusammenhält – gilt dem größe
ren Projekt eines nicht-dualistischen Menschenbilds in der Medizin. Die Jahresringe 
dieser Sorge sind in dieser und einer früheren Essaysammlung (24) erkennbar. 

• Es stimmt, was Charles Taylor resümiert: ›Die ›signifikanten Anderen‹ (George Her
bert Mead) sind nicht einfach etwas Äußerliches für mich, sondern sie tragen da
zu bei, mein eigenes Selbst zu konstituieren.‹ (1:879) Neben etlichen anderen gehört 
Charles Taylor für mich zu einem meiner signifikanten Anderen. 

Literatur 

1. Taylor C. Quellen des Selbst – Die Entstehung der neuzeitlichen Identität. Berlin: 
Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw1233; 1994, 11. Aufl. 2021. 

2. Tomasello M. The Cultural Origin of Human Cognition. Cambridge (Mass.)/London: 
Havard University Press, 1999. Deutsch: Tomasello M. Die kulturelle Entwicklung des 
menschlichen Denkens. Zur Evolution der Kognition. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 
suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1827, 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

3. Mead GH. Geist, Identität und Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp Verlag, suhrkamp ta
schenbuch wissenschaft 28; 1973, 19. Aufl. 2020. 

4. Janich P. Handwerk und Mundwerk: Über das Herstellen von Wissen. München: C.H. 
Beck, 2015. 

5. van Schaik C, Michel K. Das Tagebuch der Menschheit. Was die Bibel über unsere 
Evolution verrät. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Verlag, Rowohlt Taschenbuch Ver
lag rororo 63133, 2. Aufl.; 2018. 

6. Geertz C. Aus der Perspektive des Eingeborenen. Zum Problem des ethnologischen 
Verstehens. In: Geertz C.: Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kulturel
ler Systeme, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 
stw 696; 1987: 289–309. 

7. Schäfer L. Das Bacon-Projekt. Von der Erkenntnis, Nutzung und Schonung der Na
tur. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1401; 
1999. 

8. Taylor C. Das sprachbegabte Tier. Grundzüge des menschlichen Sprachvermögens. 
Berlin: Suhrkamp Verlag; 2017. 

9. Habermas J. Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Ver
lag; 1981. 

10. von Uexküll J, Kriszat G. Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen. 
Ein Bilderbuch unsichtbarer Welten. Bedeutungslehre. Reinbek bei Hamburg: Ro
wohlt Verlag, Rowohlts Deutsche Enzyklopädie rde 13, 1956. 

11. Bateson G. Krankheiten der Erkenntnistheorie. In: Bateson G. Ökologie des Geistes. 
Anthropologische, psychologische, biologische und epistemiologische Perspektiven. 
Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 571, 1985: 
614–626. 

12. Collins FS. Meine Gene – mein Leben. Auf dem Weg zur personalisierten Medizin. 
Heidelberg: Spektrum Akademischer Verlag; 2011. 

13. Blumenberg, H. Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp ta
schebuch wissenschaft 592; 1986. 

14. Arias AM. The Master Builder – How the New Science of the Cell is Rewriting the 
Story of Life. London: Basic Books; 2023. 

15. Tomasello M. Mensch werden, Eine Theorie der Ontogenese. Berlin: Suhrkamp Ver
lag, 2020. 

16. Frankfurt H.G. Sich selbst ernst nehmen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhr
kamp taschenbuch wissenschaft stw 2168; 2016. 

17. Montaigne M. Essais. Erste moderne Gesamtübersetzung von Hans Stilett. Frank
furt: Eichborn Verlag; 1998. 

18. Rosa H. Resonanz – Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp Verlag; 
2016, 5. Aufl. 2017. 

19. Rosa H. Unverfügbarkeit. Wien/Salzburg: Residenz Verlag, 3. Aufl.; 2019. 
20. Habermas J, Luhmann N. Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie – Was leis

tet die Systemforschung? Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag; 1971. 
21. Sackett DL, Richardson WS, Rosenberg W, Haynes RB. Evidence-Based Medicine: 

How to Practice and Teach EBM. New York, NY: Churchill Livingstone; 1997. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Charles Taylors Quellen des Selbst 193 

22. Howick J. The Philosophy of Evidence-Based Medicine. BMJ Books, Wiley-Blackwell; 
2011. 

23. Leiß O. Kein l’art pour l’art, sondern zum Nutzen der Patienten. Deutsches Ärzteblatt 
2015; 112: A130-A132. 

24. Leiß O. Konzepte und Modelle Integrierter Medizin – Zur Aktualität Thure von Uex
külls (1908–2004). Bielefeld: transcript Verlag; 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

