9. Charles Taylors Quellen des Selbst - die top-down-
Perspektive kultureller und kulturhistorischer
Einflisse auf unser Selbstverstandnis

>Ein Selbst ist man nur unter anderen Selbsten. Es ist nie moglich, ein Selbst zu
beschreiben, ohne auf diejenigen Bezug zu nehmen, die seine Umwelt bilden.<
Charles Taylor (1:69)

»Die menschliche Gemeinschaft stellte die adaptive Umgebung dar, in der sich die
menschliche Kognition phylogenetisch entwickelte.c
Michael Tomasello (2:10)

»..dass unsere gegenwirtigen Positionen stets mit Bezug auf frithere definiert sind
und diese entweder als Vorbilder oder als Hintergrund voraussetzen.
Charles Taylor (1:198)

Jedem, der iiber entwicklungsgeschichtliche, neurobiologische Hypothesen zur Entste-
hung des Selbst hinaus an kulturgeschichtlichen Quellen des Selbst interessiert ist, kann
nur wirmstens Charles Taylors Quellen des Selbst — Die Entstehung der neuzeitlichen Iden-
titit (1) empfohlen werden. Taylor hat in seinem Buch den Versuch unternommen, >ei-
ne Geschichte der neuzeitlichen Identitit zu artikulieren und zu schreibenc. Er will >die
Gesamtheit der (weitgehend unformulierten) Auffassungen dessen bezeichnen, was es
heifdt, ein handelndes menschliches Wesen zu sein.< (1:7) oder — wie er Seiten spater pri-
zisiert — >was es heifdt, ein handelndes menschliches Wesen, eine Person oder ein Selbst
zu sein.< (1:15) Er will >zeigen, wie die Ideale und Verbote dieser Identititsvorstellung
[...] unser philosophisches Denken, unsere Erkenntnistheorie und unsere Sprachphilo-
sophie prigen, ohne dass uns das meistens zum Bewusstsein kime. Theorien, die sich
angeblich von der niichternen Untersuchung eines Gebiets herschreiben, auf dem das
Selbst eine Rolle weder spielt noch spielen sollte, reflektieren die Ideale, die zur Bildung
unserer faktischen Identitit beigetragen haben, eigentlich in weit hherem Maf3e, als
wir merken. Dies gilt nach meiner Uberzeugung ganz besonders fiir die dem Reprisen-
tationsgedanken verpflichteten Erkenntnistheorie von Descartes bis Quine.« (1:7)

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Umverstindlich zu machen, >wie die neuzeitliche Auffassung des Selbst aus fritheren
Bildern der menschlichen Identitit entstanden ist¢, geht er >vor allem auf drei besonders
wichtige Aspekte dieser Identitit ein: Das erste Thema ist die neuzeitliche Innerlichkeit,
also das Empfinden, wir seien Wesen mit innerer Tiefe, und die damit zusammenhin-
gende Vorstellung, Wesen mit einem >Selbst« zu sein. Das zweite Thema ist die Bejahung
des gewohnlichen Lebens, die sich seit Beginn der frithen Neuzeit entwickelt hat. Das
dritte Thema ist die expressivistische Vorstellung von der Natur als innerer Quelle der
Moral.« (1:8) Taylers Ausgangspunkt in seinem philosophie- und kulturgeschichtlichen
Riickblick sind unsere sintuitiven >moralischen und spirituellen« Vorstellungens, die >ein
wenig breiter [sind (Einfiigung O.L.)] als das, was gemeinhin als das >Moralische« ge-
kennzeichnet wird.« (1:16) >Was diesen Fragen und den moralischen Problemen gemein-
sam ist und was die vage Bezeichnung sspirituell« verdient, ist der Umstand, dass sie al-
lesamt Wertungen beinhalten, die ich [...] als >starke Wertungen« bezeichnet habe. Das
heifdt sie beinhalten Unterscheidungen zwischen richtig und falsch, besser und schlech-
ter, hoher und niedriger [Kursivdruck durch O.L.], deren Giiltigkeit nicht durch unsere
eigenen Wiinsche, Neigungen oder Unterscheidungen bestitigt wird, sondern sie sind
von diesen unabhingig und bieten selbst MaRstibe, nach denen diese beurteilt werden
konnen.< (1:17) >Unter den moralisch anerkannten Forderungen betreffen die vielleicht
dringendsten und iiberzeugendsten die Achtung vor dem Leben, der Integritit und dem
Wohlergehen - ja dem Gedeihen — der anderen. Dies sind Forderungen, gegen die wir
verstofRen, wenn wir andere toten oder verletzen, ihr Eigentum stehlen, sie in Schrecken
versetzen und ihren Frieden stéren oder es sogar unterlassen, ihnen zu helfen, wenn sie
in Not sind. Fiir diese Forderungen hat praktisch jeder ein Gefiihl, und in allen mensch-
lichen Gesellschaften werden sie seit eh und je anerkannt.« (1:17)

Intuitive Moralvorstellungen und neuzeitliche Innerlichkeit

Im Bemiihen, einerseits >das >Hintergrundbild« zu erkunden, das unseren intuitiven
moralischen und spirituellen Vorstellungen zugrunde liegt< und andererseits, der weit
verbreiteten >motivierten Verdringung der moralischen Ontologie unter unseren Zeit-
genossenc einen >Versuch der erinnernden Wiedergewinnung« (1:25) entgegenzusetzen,
will Taylor »einen Rahmen artikulierens, d.h. serliutern, wodurch unsere moralischen
Reaktionen sinnvoll und verstindlich werden.« (1:53) Die Identititsfrage ist — Taylors
Auffassung zufolge - »erst dann beantwortet, wenn man begreift, was fiir den Betreffen-
denvon ausschlaggebender Bedeutung ist. [...]. Definiert wird meine Identitit durch die
Bindungen und Identifikationen, die den Rahmen oder Horizont abgeben, innerhalb
dessen ich von Fall zu Fall zu bestimmen versuchen kann, was gut oder wertvoll ist oder
was getan werden sollte bzw. was ich billige oder ablehne. Dies ist der Horizont, vor
dem ich Stellung zu beziehen vermag.< (1:55) Dies kann man so sehen, »als werde die
eigene Identitit zum Teil durch eine moralische oder spirituelle Bindung definiert, etwa
dadurch, dass man Katholik ist oder Anarchist. Oder [...], dass man Armenier ist oder
Quebecer« (1:55) — auch wenn mit diesen Beschreibungen weder die Identitit des einen
noch die des anderen erschépfend bestimmt ist.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Charles Taylors Quellen des Selbst

Taylor zeichnet >Identititskrisen< im Leben des heiligen Augustin (354—430) und des
jungen Luther (1483-1546) nach und stellt dar, >dass die seit der der klassischen Periode
Freuds anhaltende Zeit, in der das Gros der Patienten an Hysterie und Zwangsvorstel-
lungen litt, neuerdings zu Ende gegangen und von einer Periode abgelost worden ist, in
der im Mittelpunkt der meisten Beschwerden so etwas steht wie >Ichverlusts, ein Gefiihl
der Leere, Fadheit, Vergeblichkeit, Zwecklosigkeit oder der Verlust der Selbstachtung.«
(1:43) Kritisch erginzt er:>Das Freudsche Ich ist besonders frei und besonders fihig, sein
Steuerungsvermdogen auszuiiben, wenn es im Verhiltnis zu den gebieterischen Forde-
rungen des Uberichs sowie angesichts der Triebregungen des Es maximalen Bewegungs-
spielraum hat. Das Ideal des freien Ichs wire ein klardenkender Berechner von Gewinn-
betrdgen.« (1:65) Fiir Taylor ist das Selbst etwas anderes als das Ich. >Unsereiner ist nicht
in derselben Weise ein Selbst, in der er ein Organismus ist, noch haben wir ein Selbst
in der Weise, in der wir ein Herz und eine Leber haben. Lebewesen mit diesen Organen
sind wir ganz unabhingig von unserem Selbstverstindnis, unserer Selbstinterpretation
oder der Bedeutung, welche die Dinge fiir uns haben.« (1:67-68) >Ein Selbst ist jemand
nur dadurch, dass bestimmte Probleme fiir ihn von Belang sind. Was ich als Selbst bin —
meine Identitit — ist wesentlich durch die Art und Weise definiert, in der mir die Dinge
bedeutsam erscheinen, und das Problem meiner Identitit wird einer Losung nur durch
eine Sprache der Interpretation zugefiihrt, [...].< (1:67) Eine Sprache, sein entscheiden-
des Merkmal des Selbst¢, gibt es nur in einer Sprachgemeinschaft. >Ein Selbst ist man
nur unter anderen Selbsten. Es ist nie mdglich, ein Selbst zu beschreiben, ohne auf die-
jenigen Bezug zu nehmen, die seine Umwelt bildenc (1:69) und >es gibt kein Verfahren,
durch das wir zu Personen herangezogen werden kénnen, das nicht die Einiibung in ei-
ne Sprache beinhaltet.< (1:70) In der Gesprachssituation machen wir — du und ich - den
Gegenstand unseres gemeinsamen Redens zu einem gemeinsamen Objekt, wir lernen,
»dass diese Dinge in einem gemeinsamen Raum Objekte fiir uns sind.« (1:71) Taylor spricht
von >Geweben des sprachlichen Austauschs< und >nur in diesen existiert das Selbst.< Da-
mit ist >ausgeschlossen, allein ein Selbst zu sein.«< (1:71) Er verweist auf George Herbert
Mead, der als einer der ersten von der sozialen Genese des Selbst iiberzeugt war (3), sowie
darauf, dass man Sprachgemeinschaften und Lebenswirklichkeiten im Erwachsenenal-
ter wechseln kann und dass man Gespriche nicht nur mit lebenden Mitmenschen, son-
dern auch mit verstorbenen Schriftstellern und Philosophen fithren kann. Weil sie unser
>Verflochtensein in Gewebe des sprachlichen Austauschs« nicht beriicksichtigen, weist
er idealistische Vorstellungen, nach denen das Selbst seine >Absichten, Zwecke und Le-
bensentwiirfe aus sich selbst schopft« (1:78) und >romantische Auffassungen des Selbst,
wonach dieses von der Natur im Inneren und der groflen Welt der Natur drauflen zehrt«
(1:79), zuriick.

In der weiteren Erkundung unseres Hintergrundbildes, swelches unseren intuitiven
Moralvorstellungen zugrunde liegt« (1:83) geht Taylor auf den Punkt ein, >dass die Gii-
ter, die unsere geistige Orientierung bestimmen, dieselben sind wie die, anhand derer
wir den Wert unseres Lebens messen werden.« (1:86) und die mit >der Herstellung ei-
ner Verbindung zu etwas GréfRerem auf3erhalb der eigenen Person« zu tun haben, >Bilder
der>Berithrung« mit dem Guten.« (1:88). Da wir Menschen stets auch im Wandel und im
Werden begriffen sind, treibt ihn die Frage um, wohin wir unterwegs sind. Um in der
sunentrinnbar zeitlichen Struktur des In-der-Welt-Seins< Orientierung zu finden, brau-

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

chen wir eine zusammenhingende Geschichte. Zur >Grundbedingung des Selbstverste-
hens« gehort, »dass wir das eigene Leben im Sinne einer narrativen Darstellung begreifen
miissen.<(1:94), dass wir an Ereignisse ankniipfen, Projekte entwerfen und auf Dinge ver-
gangener Lebensphasen zuriickgreifen kénnen und »dass das Selbst fiir uns von Bedeutung
ist¢, dass es »essentiell durch eine bestimmte Art von Sorge konstituiert wird« (1:98) und
dass eseine Sache der Notwendigkeit [ist (Einfiigung O.L.)], dass mein Selbstverstind-
nis zeitliche Tiefe aufweist und narrative Elemente enthilt.< (1:100)

Hinsichtlich der Fragen, ob Werte zur Realitit dazugehdren, ob unsere moralischen
Reaktionen dhnlich wie instinktive zu deuten sind, ob wir Vorstellungen vom Guten le-
diglich als unverbindliche Meinungen abtun sollten oder ob Wertbegriffen abgrenzbare
deskriptive Aquivalente entsprechen (1:110), geht Taylor auf das Dilemma ein, dass wir
tiber eine >Sprache verfiigen, die das Verhalten vom Beobachterstandpunkt zu erkliren
beansprucht, dem Handelnden selbst aber nichts nutzt, wenn es darum geht, sich das
eigene Denken, Fithlen und Handeln begreiflich zu machen.« (1:112) - ein Dilemma, das
Peter Janisch (1942-2016) als eine begriffliche Begrenzung der Sprache der Naturwissen-
schaftauf das Beschreiben in der Perspektive der dritten Person, zuriickfithrt im Gegensatz zu
den Humanwissenschaften, die auf das Zuschreiben abheben und die Perspektive der ers-
ten und der zweiten Person herausstellen (4:327). Taylor betont, >was wir erkliren miissen,
sind Menschen, die ihr Leben fithren«. Die dazu ausgewihlten Begriffe smiissen im ge-
samten Bereich ihrer Verwendung zur Erklirung wie zur Lebensfithrung sinnvoll sein.«
(1:115) Egal, ob wir das Moralische im Sinne des Pflichtgefiihls definieren oder auf einen
inneren moralischen Sinn zuriickfithren, das Moralische gehért — Taylor zufolge — zu
den>Hypergiitern, >die uns ein Gut darbieten, durch das andere Giiter angefochten und
verdringt werdenc (1:135) und >dass unsere Akzeptierung jedes Hyperguts in komplexer
Weise damit zusammenhingt, wie wir durch es beriihrt werden.< (1:142)

In einem beeindruckenden Riickblick auf die abendlindische Philosophie- und Kul-
turgeschichte zeichnet Taylor die Stadien der Entstehung unseres neuzeitlichen Selbst-
verstindnisses nach. Monotheistischen Religionen wie dem Christentum und Judentum
zufolge ist der Mensch von Gott geschaffen und hat als Ebenbild Gottes teil an der gott-
lichen Liebe, Giite und Gerechtigkeit (5). Kritiker werfen dem Christentums vor, dass es
seine Anhinger mit der Lehre der Erbsiinde aufeinen Schuldgefiihlstrip schickt und dass
ein gottesfiirchtiges irdisches Leben nur ein Ubergangsstadium zum ewigen Leben dar-
stellt. Bei der Artikulierung neuzeitlicher, iiber Platon hinausgehender Deutungen des
Guten ist sich Taylor bewusst, >dass unsere gegenwirtigen Positionen stets mit Bezug
auf frithere definiert sind und diese entweder als Vorbilder oder als Hintergrund vor-
aussetzen.< (1:198) Dariiber hinaus trifft zu: »Der moderne Naturalismus ist aber nicht
nur aulerstande, den theistischen Kontext gelten zu lassen, sondern er hat sich iiber-
haupt aller Sprachen des hoheren Werts entledigt« (1:199), er hat fiir das Gute keinen
Platz mehr. Fiir Taylor ist die Unterscheidung innen/auflen wichtig. >Es gibt eine Bedeu-
tung des Wortes >Inneress, in der es den Gedanken bzw. die Wiinsche oder Absichten be-
zeichnet, die wir im Gegensatz zu denen, die wir durch Reden und Handeln duf3ern, fir
uns behalten. Wenn ich es unterlasse, auszusprechen, was ich von dir halte, bleibt dieser
Gedanke etwas Inneres, wihrend er zu etwas Offentlichem wird, sobald ich damit her-
ausplatze.« (1:211) Er verweist auf Clifford Geertz (1926—2006) ethnographischen Bericht
tiber die Perspektive der Eingeborenen (6), die den >unbestindigen, sich stindig verin-

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Charles Taylors Quellen des Selbst

dernden Fluss subjektiver Gefiihle, den man in seiner phinomenologischen Unmittel-
barkeit direkt wahrnimmt«als etwas, das dem>Bereich eigener Empfindungen<angehort
und als unmittelbar Verstindliches und Vertrautes empfinden im Gegensatz zu >duf3er-
lichen Handlungen, Bewegungen, Gesten, Sprechweise, die sich auf den >Bereich be-
obachtbaren menschlichen Verhaltens« beziehen (6:295-6), >auf dessen Erforschung sich
in unserer Kultur strenge Behavioristen beschrinken« (1:212). Wihrend der homerische
Held dadurch zu groflartigen Handlungen angespornt wird, dass eine von einem Gott
herstammende Welle der Kraft iiber ihn kommt (1:220), hebt Platon auf die Herrschaft
der Vernunft itber die Begierden und die vernunftgesteuerte Selbstbeherrschung ab. An-
hand der Gegensatzpaare korperlich/immateriell und verinderlich/zeitlos erliutert Pla-
ton, dass die Seele sich als etwas Immaterielles und Unsterbliches ihrerseits dem zuwen-
den sollte, was seinerseits immateriell und zeitlos ist.

>Auf dem Weg, der von Platon zu Descartes fithrt, steht Augustin.« (1:235) Augustin
(354—430) ibernimmt die platonische Vorstellung der Teilhabe. Das Licht Gottes ist>nicht
blof? »dort drauflen<, wo es die Seinsordnung erhellt, sondern es ist auch ein sinneres«
Licht.« (1:239) Augustin predigt, man solle sich weniger um die dufSerlichen Dinge kiim-
mern, sondern sich um die eigene Seele sorgen. Das Thema der Selbstsorge will unsere
Aufmerksambkeit daraufrichten, in welcher Weise die Welt eine Welt fiir uns ist. Dies ist
es, was ich die Einnahme einer Haltung der radikalen Reflexivitit oder des Standpunktes
der ersten Person nenne.« (1:241) >Das innere Licht ist dasjenige, welches scheint, wenn
wir uns selbst gegenwirtig sind; es ist dasjenige, welches untrennbar damit verbunden
ist, dass wir Geschopfe mit einem Standpunkt der ersten Person sind.«(1:243) Taylor fithrt
Punkte an, an denen Augustin Descartes vorwegnimmyt, z.B. indem er das Wort cogitare
eigens kommentiert. >Wenn ich mich auf meine Denkaktivitit konzentriere, richte ich
die Aufmerksamkeit nicht nur auf die Ordnung der Dinge im Kosmos, die ich zu finden
bestrebt bin, sondern auch auf die Ordnung, die ich verfertige, wihrend ich mich bemit-
he, die Tiefen der Erinnerung auszuloten und mein wahres Wesen zu erkennen.< (1:260)
Auch mit seinem Erinnerungsbegriff antizipiert Augustin Descartes Vorstellung von den
eingeborenen Ideen.

Taylor zufolge ist Rene Descartes (1596-1650) >dem Strom der wiederbelebten augus-
tinischen Frémmigkeit zuzurechnen, die in der Spitrenaissance auf beiden Seiten der
Konfessionsgrenze vorherrschend war.« (1:262) Descartes verwirft Theorien eines onti-
schen Logos a la Platon und will das Universum modo Galileo durch Zerlegen und Zusam-
mensetzen begreifen. Indem Platons Begriff der Idee bei Descartes >von seiner bisheri-
gen Bedeutung fortwandert, um sich von nun an auf Innerpsychisches - auf Dinge >im
Geist< — zu beziehen, hort die Ordnung der Ideen auf, etwas zu sein, was wir vorfinden,
und wird etwas, was wir aufbauen.« (1:264) Descartes strikte Trennung in res extensa und
res cogitans >lduft darauf hinaus, die Rationalitit oder das Denkvermdgen als eine uns zu
Gebote stehende Fihigkeit zu sehen, Ordnungen zu konstruieren, die den von Erkenntnis,
Verstand oder Gewissheit geforderten Mafistiben entsprechen.« (1:269) Descartes Sicht
der Welt als mechanistischer Maschine impliziert eine Herrschaft der Vernunft, die auf
instrumenteller Kontrolle beruht. Wenn »der Geist eine entzauberte Welt der Materie be-
herrscht, muss das Gefithl der Uberlegenheit des guten Lebens ebenso wie die Anregung,
ein solches Leben fithren zu wollen, daher rithren, dass der handelnde Mensch ein Emp-
finden fiir seine eigene Wiirde als Vernunftwesen hat. Dieses moderne Thema der Wiirde

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

der menschlichen Person, das im ethischen und politischen Denken der Neuzeit eine so
beachtliche Stellung einnimmt, geht nach meiner Uberzeugung aus der oben beschrie-
benen Verinnerlichung hervor.« (1:276)

Im Gegensatz zu Aristoteles, der in seiner Tugendlehre die MifSigung als Mitte zwi-
schen 2 gegensitzlichen Tugenden als Haupttugend herausgestellt hatte, erklirt Des-
cartes die Willenskraft zur Haupttugend (1:279). >Die Generositit — der Edelmut - ist die
Gemiitsverfassung, die mit meinem Empfinden der eigenen menschlichen Wiirde ein-
hergehtcund ist>der Schliissel zu allen anderen Tugenden.« (1:282) >Nach Platon ist ratio-
nal, wer die Ordnung der Dinge richtig erfasst. Nach Descartes heif3t Rationalitit, dass
man bestimmten Vorschriften entsprechend denkt. Ausschlaggebend fiir das Urteil sind
jetzt Eigenschaften der Denktitigkeit, nicht mehr die inhaltlichen Uberzeugungen, die
daraus hervorgehen.« (1:284) >Der Schritt vom Inhalt zum Verfahren, von vorgefundenen
zu konstruierten Ordnungen, stellt im Verhiltnis zu platonisch-stoischen Ethikiiberlie-
ferungen eine gewaltige Verinnerlichungsleistung dar.«< (1:285)

Die Bejahung des gewdhnlichen Lebens

Taylor zufolge ist es der Reformation zu verdanken, dass das Thema Bejahung des
gewohnlichen Lebens ins Zentrum kultureller Auseinandersetzungen gerit. Luther
(1483-1546) lehnte die jahrhundertealte christliche Vorstellung ab, dass man Gott im
Klosterleben mit ora et labora am nichsten sei, trat aus dem Kloster aus, heiratete eine
Nonne, brach mit der Verehrung von Heiligen als Mittler zu Gott und vertrat einen direk-
ten Zugang zu Gott aus dem Inneren der eigenen Seele. >Mit dem gleichen Schritt, durch
den die protestantischen Kirchen einen speziellen Orden der Priester ablehnen [...],
verwerfen sie also zugleich die spezielle Berufung zum Klosterleben und bejahen den
spirituellen Wert des Laienlebens.< (1:385) Mit der Ablehnung des Klosterlebens durch
die Reformatoren beginnt die Rehabilitierung des Ehelebens, das im Puritanismus
einen inneren spirituellen Wert durch die darin enthaltene Liebe und Kameradschaft
erhilt (1:400).

Im ausgehenden 16. und frithem 17. Jahrhundert verlangten Bestrebungen des abso-
lutistischen Staates neue Formen disziplinirer Regeln. Damit einhergehend erlangte die
>Idealvorstellung von einem menschlichen Akteur, der sich selbst durch methodisches
und diszipliniertes Handeln neu zu schaffen vermag« (1:289) weite Verbreitung. Dieim 17.
Jahrhundert erfolgte Mechanisierung des wissenschaftlichen Weltbildes nahm dem Be-
reich, von dem frither die fir uns geltenden Normen herrithrten, die normative Kraft —
Tayler spricht von Desengagement, vom Sich-Ldsen von den eigenen Gefithlen, und vom
Vorgang der Objektivierung (1:290). Gegeniiber der aristotelisch-scholastischen Tradi-
tion entwarf Francis Bacon (1561-1626) ein auf der Grundlage der Erfahrung stehendes
Selbstverstindnis von Wissen und Wissenschaft (7). >In den vierziger Jahren des 17. Jahr-
hunderts findet das baconianische Programm allmahlich weitgehende Unterstiitzungs,
insbesondere das Thema, »die Wissenschaft miisse dem Nutzen der Menschheit dienen.«<
(1:407) Die sVerschmelzung der Ethik des gew6hnlichen Lebens mit der Philosophie der
desengagierten Freiheit und Vernunft« bildet den Weg, »auf dem die Bejahung des ge-
wohnlichen Lebens die neuzeitliche Identitit geformt hat.« (1:413)

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Charles Taylors Quellen des Selbst
Die Stimme der Natur

Die Abnahme des Glaubens an Gott und der Riickgang der praktizierten Religion fithr-
ten zur atheistischen Aufklirung und iiber sie hinaus zur sikularen Kultur der Moderne.
In diesem Prozess entpuppt sich Spinoza (1632-1677) »als Vorldufer jenes umfassenden,
quasi pantheistischen Gefiihls, wonach ein kosmischer Geist die gesamte Natur durch-
wallt und in der Menschheit zum Ausdruck kommt, eines Gefiihls also, das in Deutsch-
land die Phantasie einer ganzen Generation — der Weimarer Klassiker ebenso wie der
Romantiker — entziindete.< (1:555) Zwei Grenzbereiche der Moralerkundung beginnen
im 18.Jahrhundert zum Vorschein zu kommen: >Der erste dieser Grenzbereiche liegt im
Umbkreis der Fihigkeiten des Handelnden selbst, wobei es sich zunichst um seine Fi-
higkeiten zu rationaler Ordnung und Kontrolle handelt, wihrend es spiter [...] auch um
das Vermogen des Ausdrucks und der Artikulation geht. Der zweite dieser Grenzberei-
che liegt in den Tiefen der Natur, in der Ordnung der Dinge, aber auch, insofern er im
Inneren gespiegelt wird, in dem, was aus meiner eigenen Natur — den Begierden, Emp-
findungen und Neigungen — hervorquillt.« (1:556) Die von Descartes und Locke gepriese-
ne Wiirde der rationalen Kontrolle des Handelns findet in Kants (1724-1804) philosophi-
scher Begriindung der Freiheit eine Bestitigung.

Eine der unumkehrbaren Verinderungen, die von der radikalen Aufklirung her-
beigefithrt worden sind, ist neben der Befiirwortung des gewdhnlichen Lebens der
Sensualismus, die Betonung der sinnlichen Erfullung (1:577). Die utilaristischen Theo-
rien von Helvetius (1715-1771) und Bentham (1748-1832) slassen nur ein einziges Gut
gelten: die Lust.«< (1:583) >Der klassische Utilitarismus zehrt von moralischen Einsichten,
die innerhalb der Kultur weit verbreitet sind, denen er seinerseits aber keine berechtigte
Stellung zugewiesen hat und denen er womoglich gar keine Stellung zuweisen kann.<
(1:595) Er zehrt von der Polemik gegen seine Feinde. sHume ist, wie die Aufklirer, gegen
die Religion und grofe Teile der tiberlieferten Metaphysik< vor allem deshalb, weil >diese
Anschauungen uns dazu fithren, unsere eigene Natur geringschitzig zu beurteilen [...] <
(1:603). Humes (1711-1776) Quellen waren Epikur (341-270 v. Chr.) und Lukrez (ca. 99-94
- 55—53 v. Chr.). Er war >bestrebt, etwas von dieser neolukrezianischen Idee Ahnliches
neu zu formulieren. Wir erkunden die menschliche Lebensform von innen her.« (1:606)
>Die Uberzeugung, dass denkende Wesen zu einer gewaltigen physischen Ordnung
gehoren, kann so etwas wie Ehrfurcht, Verwunderung, sogar Naturfrommigkeit er-
wecken.< (1:608). Dieses Gefiihl der kosmischen Ehrfurcht verleiht dem Naturalismus
spirituelle Bedeutung. Die bekundeten sowie die nichtartikulierten Moralquellen des
Aufklirungsnaturalismus sind - Taylor zufolge - >die Wiirde der selbstverantwortlichen
Vernunft, die Bedeutung der gewohnlichen Regungen der Natur und der Imperativ des
Wohlwollens.« (1:614)

Die >Wiederentdeckung des Gefiihls, dass Gut und Bose in der Brust des Menschen
in Widerstreit miteinander liegenc< (1:620), ist Rousseau (1712-1778) zu verdanken. Rous-
seau sieht im Gewissen die innere Stimme der Natur und bejaht eine schlichte Lebens-
weise und >das geniigsame Entbehren tiberschiissiger Bediirfnisse« (1:626). Zwar stiitzt
sich Rousseau »auch auf antike Quellen, doch in Wirklichkeit treibt er den Subjektivis-
mus des neuzeitlichen Moralverstindnisses ein ganzes Stiick weiter. Ebendas hat ihn
so enorm einflussreich gemacht.< (1:629) >Der von Rousseau in Gang gesetzten Subjekti-

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

vierung oder Verinnerlichung der Moralquellen verleiht Kant eine feste, aber ganz neue
Basis. Das Moralgesetz lisst sich nicht mehr durch eine duere Ordnung definieren, son-
dern es kommt aus dem Inneren. [...]. Kant behauptet ausdriicklich, die Sittlichkeit kon-
ne nicht in der Natur oder in irgendetwas sonst auflerhalb des verniinftigen mensch-
lichen Willens griinden.« (1:634) Die Moglichkeit, das Gute in unseren inneren Beweg-
griinden ausfindig zu machen, wird von der englischen und deutschen Romantik wei-
terentwickelt. Mit seiner Vorstellung einer inneren Stimme ist Rousseau einer der Aus-
gangspunkte der Romantik. Herder (1744-1803), ein Gegner der Aufklirung und Kants,
ist ein anderer Ausgangspunkt. Herder bietet »ein Bild der Natur als eines michtigen
Stroms gemeinsamen Fithlens, der durch alle Dinge flief3t« — sein Bild, auf das sich die
deutschen Schriftsteller in den Jahren nach 1790 stiitzen, so z.B. Holderlin, Schelling und
Novalis.« (1:641) Zwar kann eine Theorie der Natur als Quelle auch mit einer Form christ-
lichen Glaubens verbunden werden (wie dies in Schillers Ode An die Freude anklingt), >so-
bald man jedoch einrdumt, dass der Zugang zur Bedeutung der Dinge etwas Innerliches
ist und dass diese Bedeutung nur von innen heraus richtig verstanden wird, kann man
die Bindung an orthodoxe Formulierungen ohne viel Authebens abstreifen. Das Vorran-
gige ist die Stimme im Inneren oder [...] der Elan, der die Natur durchstrémt und unter
anderem in der inneren Stimme zum Vorschein kommt.« (1:645)

Subtilere Sprachen

Die Aufklirung und die Romantik als die grofen Umgestaltungen unserer Kultur ha-
ben uns zu dem gemacht, was wir sind. Der Gedanke des freien, sich selbst bestim-
menden Subjekts, die Krifte der desengagierten Vernunft und die schéopferische Ein-
bildungskraft haben in der neuzeitlichen Welt bewirke, >dass die Freiheit ein Gut von
ausschlaggebender Bedeutung ist. Dies hat zusammen mit dem Ideal des universellen
Wohlwollens zu Entstehung eines weiteren tief verwurzelten moralischen Imperativs
gefithrt, nimlich des Gebots der allgemeinen Gerechtigkeit [...].< (1:687) Die Vorstellun-
gen von Freiheit und Wiirde haben die hierarchische Ordnung untergraben, die Gleich-
heit geférdert und dazu beigetragen, die Stellung der Demokratie als legitimer Form po-
litischer Herrschaft fortwahrend zu festigen (1:688). >Die Triebkraft der britischen wie
der amerikanischen Bewegung gegen die Sklaverei war religioser Art.[...]. Die philoso-
phes waren zwar im allgemeinen gegen die Sklaverei, doch viele von ihnen liebiugel-
ten mit rassistischen Theorien.« (1:697) Bei der amerikanischen Biirgerrechtsbewegung
der sechziger Jahre zeigt das Beispiel Martin Luther King und im stirker sikularisierten
Grof3britannien das Beispiel des Fithrers der Kampagne fiir atomare Abriistung, >dass
es immer wieder religiose Personlichkeiten sind, die bei solchen Anliegen, die eine tie-
fe sittliche Bindung verlangen, die Fithrung ibernehmen.«< (1:699) Die Bestrebungen zur
Etablierung des Vélkerbunds in den zwanziger und dreifdiger Jahren, die nach den bei-
den Weltkriegen des vergangenen Jahrhunderts erfolgte UN-Charta mit der Deklaration
der Menschenrechte u.a.m. sind Hinweise dafiir, dass unsere neuzeitliche Zivilisation
sder Gleichheit, den Rechten, der Freiheit und der Leidensmilderung auRerordentlichen
Wert beimisst.« (1:693) — auch wenn aktuell der russische Angriffskrieg gegen die Ukrai-
ne und die eskalierten, weil seit 70 Jahren ungeldsten Auseinandersetzungen zwischen

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Charles Taylors Quellen des Selbst

den Israeliten und den Palistinensern Zweifel an Fortschritten bei Menschenrechten,
Gleichheit, Freiheit und Leidensminderung aufkommen lassen.

Wissenschaftlich wurden in den beiden vergangenen Jahrhunderten enorme Fort-
schritte gemacht. Im Kampf zwischen Theologie und Naturwissenschaft hat Charles
Darwin mit der 1859 erfolgten Veréffentlichung seiner Evolutionstheorie die Gewich-
te zugunsten der Wissenschaft verschoben. Beim viktorianischen Atheismusdrama
handelt es >sich nicht um die schlichte Verdringung der Nichtwissenschaft durch Wis-
senschaft, sondern um eine neue militante moralische Einstellung, die aus der alten
hervorgeht und als kimpferische Alternative ihren Platz neben dieser bezieht. [..]. In
ihrem Zentrum steht eine >Ethik des Glaubens« [...]. Man sollte nichts glauben, wofiir
man keine ausreichenden Belege hat.« (1:704) Es ging darum, sich eine eigene Meinung
zu bilden und sich nicht vor irgendeiner Autoritit zu beugen. Andere haben zwischen
Gottesglauben und szientistischen Agnostizismus auf die Kultur gesetzt. >Die Kultur
vereinigt [...] die Vernunft mit dem >moralischen und sozialen Verlangen, Gutes zu tun«.
[...]. Die Kultur ist das, was an die Stelle der Religion treten kann, ja an ihre Stelle treten
muss, wenn der Niedergang des Glaubens nicht zu einer Verarmung fithren soll.« (1:713)

Das romantische Ideal der expressionistischen Selbstvollendung durch Kunst wurde
immer schwieriger erreichbar. Die gesellschaftlichen Verinderungen infolge der Indus-
trialisierung hatten das menschliche Leben fragmentiert, es teilte sich in unverbundene
Einzelbereiche mit unterschiedlichen Sinn. Rousseaus Vorstellung, >der Ausgangspunkt
der Souverinitit miisse ein Volk sein [...], das durch einen gemeinsamen Zweck oder ei-
ne gemeinsame Identitit gebildet wird« und Herders Auffassung, swonach jedes einzel-
ne Volk seine eigene Art zu sein, zu denken und zu fithlen hat, der es auch treu bleiben
sollte« fithrten bei den auf dem Ideal des Staatsbiirgertums beruhenden politischen Na-
tionen dazu, dass»in den europiischen Gesellschaften die Sprache zum ausschlaggeben-
dem Prinzip< erhoben wurde. >Die Sprache ist die einleuchtende Basis fiir eine Theorie
des Nationalismus, der auf der expressionistischen Vorstellung jedes Volkes beruht [...]<.
(1:723)>Diese Vorstellung beansprucht das Prinzip der Identitit eines Volkes [...] als etwas
schon Gegebenes vorzufinden, als etwas, was nicht willkiirlich bestimmt wird, sondern
in seinem Dasein in seiner Vergangenheit wurzelt. [...]. Die Sprache ist offensichtlich ein
hervorragender Anwirter, der fir diese konstitutive, wesensbestimmende Rolle in Frage
kommyt, vor allem wenn man von einer Herderschen Perspektive ausgeht.« (1:724) — ein
Punkt, dem Taylor ein separates Buch gewidmet hat (8).

Bei der im zwanzigsten Jahrhundert zunehmenden Vorgehensweise in Kunst, Lite-
ratur und Poesie ist mitunter >nicht mehr klar, was das Werk abbildet oder ob es iiber-
haupt etwas abbildet; der Ort der Epiphanie hat sich ins Innere des Werks selbst ver-
lagert.< (1:730). Das Werk fiihrt ein Eigenleben, sein Sinn muss in ihm selbst ausfindig
gemacht werden. Taylor bringt Beispiele hierfiir anhand einer Vielzahl von Autoren wie
z.B. Hulme, Eliot, Flaubert, Baudelaire, Rilke, Proust, Pound, Dostojewskij u.a.m. und
fiir die Kunst von den Impressionisten iiber die Surrealisten bis hin zu Andy Warhol.
In der Philosophie exemplifiziert er die Umwilzungen des Denkens anhand der Schrif-
ten von Nietzsche, Bergson, Kierkegaard, der Phinomenologie Husserls, an Heidegger,
Merleau-Ponty und den Spitschriften Wittgensteins. Taylor beschreibt, wie die Natur-
vorstellung der Romantiker sich in die >nachnietzeanische Vorstellung von der Natur als
einer gewaltigen amoralischen Kraft, mit der wir wieder Verbindung aufnehmen solltenc

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [

187


https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

(1:799) wandelt. Aus der modernen Betonung des Erlebens ergibt sich, »dass der epipha-
nische Schwerpunkt allmihlich vom Selbst in den Strom des Erlebens verlagert wird, in
neue Formen der Einheit, in die Sprache, die ihrerseits verschieden aufgefasst wird [...] <
(1:805) In der Kunst fithrt dies zur Juxtaposition, zum Nebeneinanderstellen, >um eine
Vorstellung zu vermitteln von der Weise, in der die Teile eines modernen Kunstwerks zu-
sammengefiigt werden« (1:807). Die Nachimpressionisten Cezanne, Gauguin, van Gogh
und die expressionistischen Maler bieten wieder Epiphanien des Durchscheinens an.
Die Poesie verwendet unabgenutzte visuelle Bilder, Metaphern werden nicht blof$ orna-
mental, sondern interpretativ verwendet, das japanische Haiku verwendet die Juxtapo-
sition als charakteristisches Stilelement. Zum Paradigma der epiphanischen Kunst wird:
>Wir vollenden uns mit Hilfe von Aulerungen, durch die wir uns offenbaren und den ei-
genen Begriff bestimmen.<(1:825). Es geht um ein >uneingeschrinktes Gedeihen des Be-
sonderen und dessen unbedingter Anerkennung. Das ist etwas, was nur durch begriff-
liche Artikulierung méglich ist, durch Universalien. Die Versohnung entgeht uns, weil
Allgemeinbegriffe stets etwas von der Realitit des Besonderen aus dem Blickfeld ver-
dringen.«(1:830). Zur Versdhnung mit der Fragmentierung des Lebens miissen die Din-
ge durch Konstellationen eingerahmt werden, »durch Biischel von Begriffen und Bildern,
deren wechselseitige Affinitit einen Raum schafft, in dem das Besondere zum Vorschein
kommen kann.«(1:830)

Die irreduzible Mehrschichtigkeit«, die >Einsicht, dass wir auf verschiedenen Ebe-
nenleben, muss gegen die Anmaflungen des konsolidierten — herrschenden oder expres-
siven — Selbst durchgesetzt werden.« (1:834) Die Dezentrierung der Subjektivitit hat bei
Vertretern der Moderne zur Ablehnung des Subjektivismus und des subjektiven Expres-
sionismus und zur Hinwendung zu Strukturen aufderhalb des Selbst gefithrt und auf
setwas, was — Offentlich und unpersénlich - >drauflenc ist, nimlich die Kraft der Spra-
che. [...]. Wir miissen authoren, die Sprache bloR3 als triges Werkzeug, durch das wir die
Leistung im Umgang mit den Dingen steigern konnen. Zur Sprache gehort auch, dass
wir uns bewusst werden iiber das, was wir mit Worten tun.« (1:834). Das auf mehreren
Ebenen angesiedelte daher oft dezentrierte Bewusstsein der Moderne erliutert Taylor an
den Beispielen Nietzsche, Derrida, Foucault, Lyotard u.a.m., mahnt jedoch, dass eine
personliche Sichtweise nicht zur Beschworung 6ffentlicher Beziige verwendet werden
sollte. >Uberzeugungen bleiben in die Sichtweise und das Empfinden der betreffenden
Person eingebettet und eingewoben, ja sogar an ihre Erinnerungen und ihre Lebensge-
schichte.« (1:853) Das Beispiel, dass in der Religion mafigebliche Begriffsbestimmungen
nicht der Theologie angehoren, sondern dem Ritus (1:854), kann lebensweltlich dahinge-
hend verallgemeinert werden, dass mafigebliche Begriffsbestimmungen nicht der Philo-
sophie angehéren, sondern der Lebensweise, den Gewohnheiten und den Uberzeugun-
gen.

Als einen Grund fir die Zusammenstellung der Portraits der neuzeitlichen Identitit
gibt Taylor an, >dass man nur durch Hinzuftigung einer historischen Tiefenperspektive
deutlich machen kann, was im heutigen Leben stillschweigend, aber dennoch wirksam
eine Rolle spielt: die in der Moderne immer noch lebendigen romantischen Themen, die
manchmal von der antiromantischen Haltung der Modernen verschleiert werden; die
entscheidende Bedeutung der Bejahung des gewohnlichen Lebens, die in mancher Hin-
sicht allzu verbreitet ist, als dass sie bemerkt wiirde; oder die spirituellen Wurzeln des

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Charles Taylors Quellen des Selbst

Naturalismus, die zu unterdriicken die Moderne sich normalerweise gezwungen sieht.«
(1:859) Sinnverlust, Entzauberung der Welt und instrumentelle Haltung gegeniiber den
eigenen Gefithlen spalten unser Inneres, treiben >einen Keil zwischen Vernunft und
Sinnlichkeit, es fehlt >an Resonanz, an Tiefe oder an Fiille (1:864). >Dass die sprachliche
Kommunikation konstitutiv ist fur das Selbst [...] biirgt keineswegs fiir Schutz gegen
Sinnverlust, Fragmentierung, Substanzverlust in unserer menschlichen Umwelt und
in unseren Zugehorigkeitsbeziehungen.« Was durch das Raster der Habermasschen
Diskursethik fillt, ist >die Suche nach Moralquellen aufSerhalb des Subjekts durch Spra-
chen, die im Inneren des Subjekts Resonanz finden: das Begreifen einer Ordnung, die
unabtrennbar mit dem Index einer persénlichen Sichtweise versehen ist.< (1:880) Im
Gegensatz zur Habermasschen prozeduralen Auffassung der Vernunft (9) handelt es
sich >nicht um die Erkundung einer >objektiven< Ordnung im klassischen Sinne einer
offentlich zuginglichen Realitit, sondern diese Ordnung ist nur durch persénliche —
daher >subjektive« — Resonanz erreichbar.« (1:881) >Wir leben heute in einer Welt, da eine
offentlich zugingliche kosmische Ordnung der Sinngehalte ein Ding der Unméglichkeit
ist. Die einzige Moglichkeit, die Ordnung, in die wir gestellt sind, im Hinblick auf eine
Bestimmung der Moralquellen zu erkunden, stiitzt sich auf diese Rolle der personlichen
Resonanz.« (1:884). Charles Taylors Anliegen ist die Riickgewinnung: sverschiittete Giiter
durch Neuartikulierung wiederzuentdecken und so dafiir zu sorgen, dass diese Quellen
erneut Kraft verleihen.« (1:899)

Tomasellos dual inheritance theory - Kultur als pragender Teil
der menschlichen Umwelt

Der Primatenforscher und Kulturanthropologe Michael Tomasello begriindet in seinem
Buch Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens (2) seine Theorie der dualen Ver-
erbung (dual inheritance theory), snach der die ausgereiften Phinotypen vieler Arten von
der biologischen und kulturellen Erbschaft ihrer Vorfahren abhingen.« (2:26) >Das Ver-
stehen der anderen als intentionale (oder geistbegabte) Akteure (die einem selbst 4hn-
lich sind)< erméoglicht >sowohl a) Prozesse der Soziogenese, in denen mehrere Individuen
gemeinsam kulturelle Artefakte und Praktiken hervorbringen, als auch b) Prozesse des
kulturellen Lernens und der Internalisierung, [...]. Das bedeutet, dass die meisten, wenn
nicht gar alle artspezifischen kognitiven Fihigkeiten des Menschen keine direkte Folge
der biologischen Vererbung sind, sondern vielmehr aus einer Vielfalt historischer und
ontogenetischer Prozesse hervorgehen, die von der spezifisch menschlichen, biologisch
vererbten kognitiven Fihigkeiten in Gang gesetzt werden.« (2:27)

Jakob von Uexkiills (1864—1944) Umweltlehre (10) und Batesons Statement von der
>Einheit von Organismus und Umwelt« (11) ditrfen fiir menschliche Umwelten nicht auf
die natiirliche Umwelt eingeschrankt werden, sondern miissen um die sozio-kulturelle
Umwelt erweitert werden. Tomasellos Begriff dual inheritance theory weckt Konnotatio-
nen zur Genetik und zur Vererbung von Genen, aber trotz der Entzifferung des gene-
tischen Codes im Human Genome Project (12) ist die erhoffte Lesbarkeit der Welt (13) nicht
fundamental verbessert worden. Die Vorstellung, >die Erbsubstanz der lebenden Zelle,
dasvollstindige Potential der zukiinftigen Entwicklung eines Organismus, lasse sich in

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [

189


https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

den Chromosomen des Zellkerns nach der Art einer verschliisselten Schrift begreifenc
(13:372), ist viel zu simpel und aufgrund aktueller wissenschaftlicher Befunde der Bio-
logie der Zelle (14) als veraltet und iiberholt anzusehen. Sieht man Tomasellos Begriff
der dual inheritance nicht im engen genetischen, DNA-fokussierten Sinne, sondern im
weiten zellbiologischen und entwicklungsgeschichtlichen Sinne der zahlreichen zellu-
laren Interaktionen und Rickkopplungen, vermag die Analogie zwischen biologischer
und kultureller Vererbung auf die komplexe Vielfiltigkeit der beeinflussenden Faktoren
in Entwicklung und Reifung von Organismen und Menschen hinzuweisen. Die wechsel-
seitigen Interaktionen von biologischer Reifung und kulturellen Lernen hat Tomasello
fiir die menschliche Ontogenese in einem lesenswerten separaten Buch Mensch werden.
Eine Theorie der Ontogenese (15) zusammengefasst.

Aus den vielfiltigen Aspekten aus Taylors Quellen des Selbst (1) greife ich einige, mir
wichtige Aspekte heraus, die ich zusammenfassend unterstreichen will:

«  DieFrage nach Wesen und Identitit des Selbst ist — Taylors Auffassung zufolge —serst
dann beantwortet, wenn man begreift, was fiir den Betreffenden von ausschlagge-
bender Bedeutung ist« (1:55), was fiir jemanden gut oder wertvoll ist oder was getan
werden sollte. >Ein Selbst ist jemand nur dadurch, dass bestimmte Probleme fiir ihn
von Belang sind. Was ich als Selbst bin — meine Identitit - ist wesentlich durch die
Art und Weise definiert, in der mir die Dinge bedeutsam erscheinen, [...].< (1:67). Das
herauszufinden, ist nicht einfach. Harry Frankfurt spricht davon, sich selbst ernst
zu nehmen, und davon, dass die Liebe uns etwas bietet, um das wir uns sorgen kon-
nen, das wir wichtig nehmen kénnen. Entscheidend sei die willentliche Akzeptanz
von Einstellungen, Gedanken oder Gefithlen, weil dies deren Status dndert. »Der Um-
stand, dass wir sie akzeptiert und gebilligt haben, verleiht ihnen einen intentionalen
und legitimen Charakter. Ihre Kraft ist nun unsere Kraft. Wenn sie uns zu etwas be-
wegen, sind wir deshalb nicht passiv. Wir sind aktiv, weil wir uns einfach selbst dazu
bewegen, etwas zu tun.« (16:22) Kurz: »Wir haben fiir sie als einem authentischen Aus-
druck unserer selbst Verantwortung tibernommen.« (16:22) Und: >Wichtigkeit ist nie in-
hirent. Sie hingt immer von den Einstellungen und Dispositionen des Individuums
ab.<(16:39)

« Taylor betont, dass wir Menschen aufgrund unserer Kultur auch mit den Gedanken
und Thesen verstorbener Schriftsteller oder Philosophen ins Gesprich kommen kéon-
nen. Es macht Unterschiedliches mit uns, je nachdem, ob wir uns z.B. mit Bacons
(1561-1626) Auffassung der Natur und ihrer Indienstnahme durch den Menschen be-
schiftigen (7) oder ob wir Montaignes (1533-1592) Essais (17) lesen, aber warum wir
zu diesem oder jenem Denker greifen, um ihn und seine Gedanken zu begreifen, liegt
in unserer Verantwortung und ist Ausdruck unseres Selbst.

« Diesirreduzible Mehrschichtigkeits, die >Einsicht, dass wir auf verschiedenen Ebe-
nen leben, muss gegen die Anmafungen des konsolidierten — herrschenden oder
expressiven — Selbst durchgesetzt werden.« (1:834) >Uberzeugungen bleiben in die
Sichtweise und das Empfinden der betreffenden Person eingebettet und eingewo-
ben, ja sogar an ihre Erinnerungen und ihre Lebensgeschichte.« (1:853) Absolut rich-
tig. Das Selbst ist kein steinernder monolithischer Block, sondern etwas Gewachse-
nes und Gewordenes, auch wenn die Jahresringe unsichtbar sind.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Charles Taylors Quellen des Selbst

Taylor schreibt, wie Sinnverlust, Entzauberung der Welt und instrumentelle Haltung
gegeniiber den eigenen Gefiithlen unser Inneres spaltet und einen Keil zwischen Ver-
nunft und Sinnlichkeit treibt. Es fehle an Resonanz, an Tiefe oder an Fiille (1:864).
Den wichtigen Begriff Resonanz hat Hartmut Rosa in seinem Buch Resonanz — Eine
Soziologie der Weltbeziehung (18) ausfithrlich hinsichtlich seiner drei Dimensionen des
Zwischenmenschlichen, der Welt der Arbeit und ihrer Beziehungen und der Welt der
Kunst, Musik, Philosophie und Religion erértert. In seinem Buch Unverfiigharkeit (19)
betont Rosa, dass das Entstehen von Resonanz nichts Machbares oder Planbares ist,
dass wir bereit sein miissen, uns von situativen und gefithlsmiRigen Ereignissen af-
fizieren zu lassen — ein Aspekt, der in der beschleunigten Moderne, im rasendem
Stillstand des technologischen Fortschritts offenbar immer schwieriger geworden
ist.

>Dass die sprachliche Kommunikation konstitutiv ist fiir das Selbst [..] biirgt kei-
neswegs fiir Schutz gegen Sinnverlust, Fragmentierung, Substanzverlust in unserer
menschlichen Umwelt und in unseren Zugehéorigkeitsbeziehungen.< Was durch das
Raster der Habermasschen Diskursethik (9) fillt, ist >die Suche nach Moralquellen
aufSerhalb des Subjekts durch Sprachen, die im Inneren des Subjekts Resonanz fin-
den: das Begreifen einer Ordnung, die unabtrennbar mit dem Index einer person-
lichen Sichtweise versehen ist.< (1:880). Auch dies halte ich fiir absolut richtig. Die
in den eigenen Studienjahren geschitzte Habermas-Luhmannsche Theorie der Gesell-
schaft oder Sozialtechnologie (20) und die nachfolgende Habermassche Diskursethik (9)
ist fitr mich schon lange nicht mehr das, was sie vor Jahrzehnten einmal war. Was
Taylor unter >Ethik des Glaubens«<anfithrt: > Man sollte nichts glauben, wofiir man kei-
ne ausreichenden Belege hat.« (1:704) bestimmte zwar eine Zeit lang mein Interesse
anevidenzbasierter Medizin (21-23). Berufs- und Lebenserfahrung, das Alterwerden
und die veranderten Zeiten haben frithere Priferenzen modifiziert und itberlagert.
Eine meiner Sorgen — Frankfurts Begrift fir das, was iiber den momentanen Willen
hinaus diachron, iiber die Zeiten hinweg, das Selbst zusammenhilt — gilt dem grofie-
ren Projekt eines nicht-dualistischen Menschenbilds in der Medizin. Die Jahresringe
dieser Sorge sind in dieser und einer fritheren Essaysammlung (24) erkennbar.

Es stimmt, was Charles Taylor resiimiert: >Die >signifikanten Anderen< (George Her-
bert Mead) sind nicht einfach etwas Auflerliches fiir mich, sondern sie tragen da-
zu bei, mein eigenes Selbst zu konstituieren.« (1:879) Neben etlichen anderen gehort
Charles Taylor fiir mich zu einem meiner signifikanten Anderen.

Literatur

Taylor C. Quellen des Selbst — Die Entstehung der neuzeitlichen Identitit. Berlin:
Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw1233;1994, 11. Aufl. 202.1.
Tomasello M. The Cultural Origin of Human Cognition. Cambridge (Mass.)/London:
Havard University Press, 1999. Deutsch: Tomasello M. Die kulturelle Entwicklung des
menschlichen Denkens. Zur Evolution der Kognition. Frankfurt: Suhrkamp Verlag,
suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1827, 2002.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.
20.

21.

Mead GH. Geist, Identitit und Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp Verlag, suhrkamp ta-
schenbuch wissenschaft 28;1973, 19. Aufl. 2020.

Janich P. Handwerk und Mundwerk: Uber das Herstellen von Wissen. Miinchen: C.H.
Beck, 2015.

van Schaik C, Michel K. Das Tagebuch der Menschheit. Was die Bibel iiber unsere
Evolution verrit. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Verlag, Rowohlt Taschenbuch Ver-
lag rororo 63133, 2. Aufl.; 2018.

Geertz C. Aus der Perspektive des Eingeborenen. Zum Problem des ethnologischen
Verstehens. In: Geertz C.: Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstehen kulturel-
ler Systeme, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft
Stw 696; 1987: 289—-309.

Schifer L. Das Bacon-Projekt. Von der Erkenntnis, Nutzung und Schonung der Na-
tur. Frankfurta.M.: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 1401;
1999.

Taylor C. Das sprachbegabte Tier. Grundziige des menschlichen Sprachvermégens.
Berlin: Suhrkamp Verlag; 2017.

Habermas]. Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurta.M.: Suhrkamp Ver-
lag; 1981.

von Uexkiill ], Kriszat G. Streifziige durch die Umwelten von Tieren und Menschen.
Ein Bilderbuch unsichtbarer Welten. Bedeutungslehre. Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt Verlag, Rowohlts Deutsche Enzyklopidie rde 13, 1956.

Bateson G. Krankheiten der Erkenntnistheorie. In: Bateson G. Okologie des Geistes.
Anthropologische, psychologische, biologische und epistemiologische Perspektiven.
Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 571, 1985:
614—626.

Collins FS. Meine Gene — mein Leben. Auf dem Weg zur personalisierten Medizin.
Heidelberg: Spektrum Akademischer Verlag; 2011.

Blumenberg, H. Die Lesbarkeit der Welt. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp ta-
schebuch wissenschaft 592;1986.

Arias AM. The Master Builder — How the New Science of the Cell is Rewriting the
Story of Life. London: Basic Books; 2023.

Tomasello M. Mensch werden, Eine Theorie der Ontogenese. Berlin: Suhrkamp Ver-
lag, 2020.

Frankfurt H.G. Sich selbst ernst nehmen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag, suhr-
kamp taschenbuch wissenschaft stw 2168; 2016.

Montaigne M. Essais. Erste moderne Gesamtiibersetzung von Hans Stilett. Frank-
furt: Eichborn Verlag; 1998.

Rosa H. Resonanz - Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: Suhrkamp Verlag;
2016, 5. Aufl. 2017.

Rosa H. Unverfiigbarkeit. Wien/Salzburg: Residenz Verlag, 3. Aufl.; 2019.
Habermas], Luhmann N. Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie — Was leis-
tet die Systemforschung? Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag; 1971.

Sackett DL, Richardson WS, Rosenberg W, Haynes RB. Evidence-Based Medicine:
How to Practice and Teach EBM. New York, NY: Churchill Livingstone; 1997.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Charles Taylors Quellen des Selbst

22. Howick J. The Philosophy of Evidence-Based Medicine. BM] Books, Wiley-Blackwell;

2011.

23. Leif O. Keinl'art pour l'art, sondern zum Nutzen der Patienten. Deutsches Arzteblatt
2015; 112: A130-A132.

24. Leify O. Konzepte und Modelle Integrierter Medizin — Zur Aktualitit Thure von Uex-
kils (1908—2004). Bielefeld: transcript Verlag; 2020.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [

193


https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839475942-011 - am 13.02.2026, 17:14:03, - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

