Interessen vertreten mit vereinter Stimme:
Der »Kopftuchstreit< als Impuls fur die
Institutionalisierung des Islams in Deutschland

RIEM SPIELHAUS

»This process is stimulating and sometimes channelling
the critical capacity and civic engagement of new
Muslim subjects« (Salvatore 2007: 156).

Nach der Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts (BVerfG) im Spit-
sommer 2003 entwickelte der >Kopftuchstreit< eine Diskursgewalt, die weite
Kreise der politischen Willensbildung in der gesamten Bundesrepublik er-
fasste. Neben Landesparlamenten und Parteifraktionen, die iiber die Entschei-
dung fiir oder gegen gesetzliche Neuregelungen im Schulgesetz debattierten
(siehe auch Henkes/Kneip in diesem Band), befassten sich parteinahe Stif-
tungen, kirchliche Institutionen und Akademien, universitdre Einrichtungen
und kommunale Foren mit der Thematik in Diskussionsrunden, Anhdrungen
und Veroffentlichungen.> Auch wenn dieser Diskurs teilweise abgrenzende

1 BVerfG v. 24.09.2003, Az. 2 BvR 1436/021, BVerfGE 108, 282.

2 Verschiedene Einrichtungen der politischen Bildungsarbeit und Meinungsfin-
dung publizierten Debattenbeitriige; siehe das Dossier der Bundeszentrale fiir
Politische Bildung »Konfliktstoff Kopftuch«, abrufbar: http://www.bpb.de/
themen/NNAABC,0,0,Konfliktstoff Kopftuch.html, 03.02.2009; die von der
Rosa-Luxemburg-Stiftung geforderte Zusammenstellung und Veroffentlichung
von Debattenbeitrigen um das Kopftuchverbot (in: Haug/Reimer 2005); die
Veroffentlichung des Aufsatz »Das Kopftuch in Koran und Sunna« von Ralph
Ghadban (2006) in der Online-Reihe der Friedrich-Ebert-Stiftung, abrufbar:
http://www.fes-online-akademie.de/download.php?d=Kopftuch. pdf,12.02.2009;
die erste quantitative Befragung von Kopftuchtrigerinnen der Konrad-Ade-
nauer-Stiftung von Frank Jessen und Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff
(2006), abrufbar: http://www.kas.de/wf/doc/kas_9095-544-1-30.pdf,24.02.2009;

413

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIEM SPIELHAUS

Ziige annahm (Amir-Moazami 2007: 118 ff), so ermdglichte und bewirkte er
dennoch die Einbeziehung muslimischer Frauen und Minner in Debatten um
Gesetzgebungsverfahren. Zahlreiche Organisatorinnen und Organisatoren 6f-
fentlicher Veranstaltungen und Anhdrungen zeigten ein Bemiihen, nicht nur
verschiedene Positionen sondern auch Reprédsentantinnen verschiedener Le-
bensweisen und Interessenvertretungen in die Diskussion einzubeziehen. Vie-
lerorts in der Bundesrepublik erhielten so Musliminnen und darunter gerade
auch Kopftuchtrigerinnen die Moglichkeit, ihre Positionen in der Debatte
vorzutragen.

In einem ambivalenten Prozess fiihrte dies zu einer neuen Sichtbarkeit
und zur Kreation der »Muslimwoman« (Cooke 2007), wie Miriam Cooke die-
sen neuen Typus einer Kollektividentitit beschreibt: »a visually enforced col-
lective identity« (ebd.: 140). In ihr sind Gender und Religion untrennbar mit-
einander verflochten. Sie ist gleichzeitig stereotype Fremdzuschreibung und
Modell der Selbstidentifikation. Das Kopftuch steht damit fiir die muslimi-
sche Frau:

»The Muslimwoman is not a description of a reality; it is the ascription of a label that
reduces all diversity to a single image. [...] As women, Muslim women are outsi-
der/insiders within Muslim communities where, to belong, their identity is increa-
singly tied to the idea of the veil. As Muslims, they are negotiating cultural outsi-
der/insider roles in societies where Muslims form a minority [...]J« (ebd.; Hervor-
hebungen im Original).

Das Kopftuch, das die Weiblichkeit unsichtbar machen soll, bildet selbst ein
eindeutiges Symbol von Weiblichkeit, da es im hiesigen Kontext ausschlief3-
lich von Frauen getragen wird. Es ermdglicht Erkldrungen fiir die Kopftuch-
pflicht folgend den Zugang zu gesellschaftlicher und beruflicher Partizipation
(Amir-Moazami/Salvatore 2002: 320 f; Oestreich 2004: 142; siche auch Mon-
jezi Brown in diesem Band).

Im folgenden Artikel stehen die im Rahmen der Debatte um ein Verbot
des Kopftuchtragens fiir Lehrerinnen in staatlichen Schulen in Deutschland
publizierten Beitrige von muslimischen Vereinigungen und in islamischen
Gemeinden verankerten Einzelpersonen im Mittelpunkt. Eine Gesamtschau
dieser Beitrdge fiithrt vor Augen, dass die >Kopftuchdebatte< erheblich zur
Formierung eines deutschsprachigen muslimischen und in Teilen eng mit an-
deren Diskursstringen verwobenen Kommunikationsfeldes beigetragen hat.
Nicht zuletzt steht dieses Phinomen eng im Zusammenhang mit der Entwick-
lung eines andere Kategorien — z.B. ethnische, nationale oder religidse — in

zur >Kopftuchdebatte« in Deutschland siehe auch Berghahn/Rostock und John in
diesem Band.

414

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERESSEN VERTRETEN MIT VEREINTER STIMME

den Hintergrund dringenden muslimischen Selbstverstdndnisses, mit der
Entfaltung von Identitdtspolitiken und nicht zuletzt mit der Vergemeinschaf-
tung sowie dem Entstehen einer Vertretungsstruktur islamischer Verbédnde in
Deutschland.

Damit war die >Kopftuchdebatte< ein konstituierendes Moment fiir den
Einigungsprozess islamischer Verbdnde. Nichtmuslimische Debattenbeitrige
wiesen eine Generalisierung einer Identitidtszuschreibung auf, die eine — bis-
her nicht vorhandene — Einheit von Muslimen und Musliminnen unterstellte
(vgl. Tezcan 2007: 69). So ldsst sich anhand der Beitrige von muslimischen
Akteurinnen und Akteuren erkennen, dass die derzeit entstehende islamische
Gemeinschaft in Deutschland weit gehend auf dem Erkennen einer Not-
wendigkeit basiert, gemeinsame Interessen mit vereinter Stimme zu vertreten,
und eben nicht auf einer kollektiven Religionspraxis. Die Debatte um das
Kopftuch von Lehrerinnen, welche ebenso wie die Diskussionen um Mo-
scheebau, Religionsunterricht und Terrorismus phasenweise Ziige eines pau-
schalisierenden Ausgrenzungsdiskurses annahm, hatte sowohl eine ver-
einigende als auch eine polarisierende Wirkung im muslimischen Feld. So
lasst sich hier die Ausdifferenzierung in diejenigen, die eine religiose Identi-
fikation als Grundlage fiir die Mobilisierung nutzen auf der einen und denen,
die in derartigen Identitétspolitiken eine Gefahr fiir die sdkulare Gesellschaft
sehen, auf der anderen Seite nachvollziehen (Yurdakul 2006).

Ferner fiihrte die Debatte zu einer verstirkten Partizipation von Muslimin-
nen (!) und Muslimen im gesellschaftspolitischen Diskurs (Amir-Moazami/
Salvatore 2002: 318 ff). Sie bot Anlass und Zuginge zu zivilgesellschaft-
lichen und medialen Diskursbereichen. Der Islam und die Identifikation mit
diesem wurden damit zur Ressource fiir politisches Engagement Zugewan-
derter und ihrer Nachkommen (McLaughlin 2005). Dariiber hinaus entfaltete
die mit dem >Kopftuchstreit< begonnene Diskussion um die Lebenssituation
muslimischer Frauen einen erheblichen Einfluss auf Positionen und En-
gagement von Musliminnen in islamischen Gemeinden und Verbinden, die
am Schluss des Artikels in den Blick genommen werden.

Entstehung 6ffentlicher
euro-islamischer Diskursraume

Obwohl nach der Ost-West-Blockbildung und dem Mauerbau erstmals Mus-
lime und Musliminnen in grolerer Anzahl nach Westeuropa gekommen sind,
wird die Religion der muslimischen Einwanderer gerade im Jahr 1989 in
Frankreich und GroBbritannien mit der >affaire du foulard« und der Debatte
um Salman Rushdies >Satanische Verse« zum Gegenstand der offentlichen
Aufmerksamkeit (Nielsen 1992; Nonnemann et al. 1996; Salvatore 2005;
Tiesler 2006; Amir-Moazzami 2007; sieche auch Fehr und Sintomer in diesem

415

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIEM SPIELHAUS

Band). In einer Diskursanalyse identititspolitischer und islamtheologischer
Konzepte beschreibt die Religionssoziologin Nina Clara Tiesler diese De-
batten als Wendepunkt hin zu einer >Neuen Islamischen Prisenz<, in deren
Verlauf muslimische Interessenvertreter zu Identititspolitikern wurden. Nun
zeichneten sich zwei neue Tendenzen ab: die Europiisierung des Islam und
die Islamisierung von Debatten sowie Gesellschaftsmitgliedern muslimischen
Hintergrunds. Dabei fiihrt Tiesler den Begriff >Islamisierung< inhaltlich auf
den Prozess der Kulturalisierung zuriick, die hier mit einer neuen, diskursiven
Fixierung, der Religion, vonstatten geht. Sie wird damit nicht oder zumindest
nicht ausschlieBlich von Muslimen und Musliminnen betrieben, sondern ist
Teil und Produkt eines gesamtgesellschaftlichen Diskurses (Tiesler 2006: 14
und 125).

In seiner Analyse von offentlichen Debatten, die er als mit der franzo-
sischen »>affaire du foulard< 1989 begonnene und seither ununterbrochene
Serie beschreibt, kommt der Soziologe Armando Salvatore zu dem Schluss,
ein euro-islamischer Diskursraum sei im Entstehen begriffen (Salvatore 2007:
137). Das Kopftuch hat Salvatore zufolge den Status eines Symbols erlangt,
das die Verweigerung offentlicher Transparenz versinnbildlicht und in euro-
pdischen Augen zunehmend zur Ikone der Politisierung des Islams wurde
(ebd.: 136). Der Kampf um die Selbstbestimmung europdischer Sikularitét
entlang einer Abgrenzungsdebatte gegeniiber Musliminnen und Muslimen
und dem Islam in Europa, erméglichte islamischen Organisationen eine In-
teressenmobilisierung durch Selbstethnisierung und damit die Konstitution
einer abgegrenzten Identitdt und Gemeinschaft als religiose Minderheit. Eine
gemeinsame Religionspraxis ist hierbei nicht das konstituierende Element
(Roy 2004: 124).

Spétestens mit der >Kopftuchdebatte< in Deutschland etablierten sich Pres-
semitteilungen, offene Briefe, Medieninterviews, Statements in Talkshows,
Kommentare in der Tagespresse sowie informelle, aber ebenfalls weit rei-
chende Massenemails als wichtige Elemente der iiber innermuslimische Of-
fentlichkeiten hinausreichenden Kommunikation fiir Musliminnen und Mus-
lime und ihre Organisationen in Deutschland. Die Meinungsiduflerungen in
etablierten deutschen Medien verdeutlichen den Mangel direkter Kommu-
nikationswege zwischen muslimischen Akteuren verschiedener ethnischer,
religioser und politischer Richtungen. Indem Musliminnen und Muslime in
etablierten Medien und Diskussionsforen in einen 6ffentlichen Diskurs traten,
kommen sie auch mit Muslimen ins Gesprich, die nicht ihrer eigenen reli-
giosen Gemeinschaft bzw. ihrem persoénlichen Umfeld angehdren.

Die in offentlichen Debatten von Vertretern islamischer Verbénde zur
Kopftuchfrage geduflerten Statements sind in den akademischen Beschreibun-
gen des Islams in Deutschland und Europa bisher kaum beriicksichtigt wor-
den. Weithin rezipiert wurden in der Debatte tiber Gesetzesinitiativen mehrere

416

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERESSEN VERTRETEN MIT VEREINTER STIMME

vor dem Urteil des BVerfG entstandene qualitative Untersuchungen, die junge
muslimische Frauen, ihre personlichen Lebenseinstellungen und Religions-
auffassungen ausfiihrlich analysieren und typologisieren (Klinkhammer 2000;
Karakagoglu-Aydin 2000; Nokel 2002). Sie konnen zu einem gewissen Grade
Aufschluss geben iiber die viel diskutierten Beweggriinde Kopftuch zu tragen
(sieche auch Monjezi Brown in diesem Band), beziehen sich jedoch auf den
personlichen Bereich des Rationalisierens von Alltagshandlungen und Reli-
gionsausiibung.

Die Diskursanalyse der >Kopftuchdebatte< von Schirin Amir-Moazami fo-
kussiert vornehmlich dominante Stimmen aus dem nicht-muslimischen Milieu
politischer Entscheidungstriger und -trdgerinnen und veranschaulicht damit
deren Charakter als >Selbstverstindnisdebatte< der europdischen Moderne.
Dagegen setzt sie die Selbstbeschreibungen junger Kopftuch tragender Frauen
in Deutschland und Frankreich (Amir-Moazami 2007). Gokce Yurdakul legte
mit ihrer Deskription von AuBerungen tiirkischer Akteurinnen und Akteure in
der >Kopftuchdebatte< eine der wenigen auf Deutschland bezogenen Analysen
vor, die 6ffentliche Statements der Anderen einbezieht (Yurdakul 2006).’

Die aufgeladenen Debatten um die Pridsenz und Sichtbarkeit von Mus-
liminnen und um MafBnahmen zur Normierung von Sexualitéit bereiten, wie
Ruth Mas im Fall der franzosischen Debatte veranschaulicht, eine Grundlage
fur die Vergemeinschaftung. In Form von drei Petitionen gegen die Gesetzge-
bung von 2004 brachte die franzosische >Kopftuchdebatte< gemeinschaftliche
MeinungsiduBerungen von Musliminnen und Muslimen hervor, die sich als sa-
kular definieren: »a secular Islamic subjectivity is crafted« (Mas 2006: 588;
siehe auch Sintomer in diesem Band). Triebkraft fiir diese Gemeinschafts-
bildung ist die Oppositionshaltung der Akteure und Akteurinnen zu einem
Prozess, den sie als Fortfithrung eines kolonialen Zivilisierungsprojekts kriti-
sieren.

Sowohl in Frankreich als auch in Deutschland scheint die >Kopftuchde-
batte« als eines der diskursiven Ereignisse zu wirken, die Musliminnen und
Muslime die Entscheidung zwischen muslimischer Gemeinschaft und franzo-
sischer bzw. deutscher Gesellschaft und damit das Bekenntnis zu einer von
scheinbar nur zwei moglichen Identititen abringt. Die Unterzeichnerinnen
und Unterzeichner der drei von Mas aufgefiihrten Petitionen verdeutlichen
dieses Dilemma. Sie versuchen einen Mittelweg, der gleichzeitig Kritik an is-
lamischen Gemeinschaften und franzosischer Hegemonie sowie die Verei-
nigung von muslimischer und franzosischer Identitdt ermoglicht. Es scheint
der Zwang zur Positionierung zu sein, der neue Vergemeinschaftungsprozesse
anregt. Wihrend Mas die Zusammenschliisse und Narrative sdkularer Grup-

3 Neben der Analyse von Yurdakul (2006) findet sich eine Zusammenstellung von
Beitridgen zur Kopftuchdebatte unter Einbeziehung von Statements islamischer
Verbinde bei Frigga Haug und Kathrin Reimer (2005).

417

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIEM SPIELHAUS

pierungen untersucht, steht hingegen im vorliegenden Beitrag das gemein-
same Auftreten von religiosen Gemeinschaften von Musliminnen und Mus-
limen im Zentrum der Betrachtung.

Auswirkungen der »Kopftuchdebatte«
auf das islamische Diskursfeld

Die Debatte um das Kopftuch von Pidagoginnen im staatlichen Schuldienst
fiihrte zu zahlreichen Verdnderungen. Die Folgen des Rechtsstreits sind nicht
nur im juristischen Bereich zu finden, sondern wirkten auch nachhaltig auf
den Diskurs iiber Musliminnen, Islam und Integration in Deutschland ein. Die
Debatte fiihrte zu einem verstirkten Engagement und vor allem einer gro-
Beren — wenn auch weiterhin nicht gleichwertigen — Wahrnehmung musli-
mischer Frauen mit und ohne Kopftuch in politischen und zivilgesellschaft-
lichen Diskussionen. Bisher scheint der Zugang von Musliminnen zu diesen
Debatten und auch ihr Interesse beschrinkt auf die Themen >Muslime und Is-
lam in Deutschland< sowie >Integration<. Langsam zeichnet sich allerdings
eine (beiderseitige) Offnung fiir weitere Themen ab.

Zudem entfaltete die >Kopftuchdebatte< ein immenses Diskussions- und
Mobilisierungspotential. Im Zusammenhang mit der Debatte um das Kopf-
tuch von Lehrerinnen im Schuldienst griindeten sich mehrere Initiativen enga-
gierter Frauen verschiedensten Hintergrunds wie >Mein Kopf gehort mir!< so-
wie Selbstorganisationen betroffener Lehrerinnen wie die »Initiative fiir
Selbstbestimmung in Glaube und Gesellschaft< ISGG)”. Die Debatte fand er-
heblichen Widerhall bei Diskussionen auf innermuslimischen Treffen, wann
immer Musliminnen und Muslime mit Vertreterinnen aus Politik und Medien
aufeinandertreffen und in den zahlreichen Kommunikationsforen im Internet.
SchlieBilich gab sie den Impuls fiir eine erste erfolgreiche Initiative der ge-
meinsamen Interessenvertretung islamischer Organisationen und damit einen
Ansto} fiir den weiteren Institutionalisierungsprozess des Islams in Deutsch-
land.

Muslime in Deutschland entwickeln seit einigen Jahren ein Zusammenge-
horigkeitsgefiihl als religiose Minderheit, das jedoch iiber lange Zeit durch
innermuslimische politisch-ideologisch bzw. religios begriindete Konkurrenz-
kidmpfe gestort war. Die >Kopftuchdebatte< war ein Anlass fiir diese Entwick-
lung und fiihrte schlieBlich zur ersten Presseerkldrung von iiber 60 isla-

4 Die Initiative fiir Selbstbestimmung in Glaube und Gesellschaft unterzeichnet
Offene Briefe mit dem Zusatz: »Initiative der vom Kopftuchverbot betroffenen
Lehrerinnen NRW«; ausfiihrliche Selbstdarstellung abrufbar: http://www.isgg.
de/, 12.02.2009.

418

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERESSEN VERTRETEN MIT VEREINTER STIMME

mischen Vereinen und Verbinden.” Zum ersten Mal einigten sich hier isla-
mische Vereine auf eine gemeinsame offentliche Stellungnahme im Nachgang
der Entscheidung des BVerfG im >Fall Ludin«. Obwohl alle diese Organi-
sationen auch weibliche Mitglieder haben, sind die offentlich sichtbaren Ver-
treter zumeist minnlich — ein Fakt, der nur langsam durch in Entscheidungs-
und Reprisentationspositionen dringende Frauen herausgefordert wird.

Eine hilfreiche Grundlage fiir die Darstellung der Entwicklungen bildet
Werner Schiffauers Abriss der Geschichte des islamischen Diskursfeldes in
Deutschland in drei Phasen. Die Jahre 1970-1985 waren mit der Ankunft
muslimischer Gastarbeiter/innen und deren Familien gepréigt durch die Eta-
blierung muslimischer Rdume und Vereine in Deutschland. Religiose Orga-
nisationen aus den Herkunftslindern, insbesondere der Tiirkei und Marokko,
bauten in dieser ersten Phase Satellitenorganisationen fiir die Arbeitsmigran-
tinnen und -migranten auf. Ab Mitte der 1980er setzten in der zweiten Phase
die Konsolidierung der Moscheelandschaft und die Bildung von Dachver-
binden ein. Die zentralen Auseinandersetzungen in den vorwiegend tiirkisch-
sprachigen Gemeinden kreisten um Fragen der Politik in der Tiirkei. Die 1995
einsetzende dritte Phase bezeichnet Schiffauer als >Etablierung eines Deutsch-
landbasierten Diaspora-Islams<, der sich zunehmend den Problemen von Mus-
limen in Deutschland widmet und seine Positionen in Auseinandersetzung mit
der deutschen Offentlichkeit entwickelt (Schiffauer 2003: 147). Islamische
Dach- und Spitzenverbidnde fordern spitestens seitdem die Anerkennung als
Religionsgemeinschaften und als Vertreter von Musliminnen und Muslimen
in Deutschland.

Dieser Beschreibung ist hinzuzufiigen, dass der Prozess der Neugriindun-
gen auf der Ebene der Moscheegemeinden insbesondere auf Grund des Zu-
zugs von weiteren Musliminnen und Muslimen aus verschiedenen Herkunfts-
landern bis heute nicht abgeschlossen ist. So griindeten sich in deutschen
GroBstddten in den 1990ern und dem ersten Jahrzehnt des 21. Jahrhunderts
bosnische, arabische und indonesische Moscheevereine, Gemeinden also von
ethnischen und sprachlichen Minderheiten, die nicht im Zusammenhang von
Gastarbeitervertrdgen, sondern auf der Suche nach politischem Asyl, als
Kriegsfliichtlinge oder Studierende nach Deutschland gekommen waren. Die-
se Ausdifferenzierung auf der Gemeindeebene lduft parallel zum Prozess des
Zusammenschlusses auf der Ebene der Interessenvertretung gegeniiber Me-
dienoffentlichkeit und Politik. Religionspraxis findet auf der Basis der Ge-
meinden getrennt in Subidentititen statt, wogegen deren Reprisentation

5 Presseerkldarung »Kopftuch nur aus freiem Willen — Verbot der Unterdriickung«,
unterzeichnet von 64 islamischen Vereinen und Verbinden, April 2004; abruf-
bar bspw. auf der Seite der »Islamischen Foderation in Berlin< (IFB): http://if-
berlin.de/index.php?option=com_content&task=view&id=17 &Itemid=32,
03.02.2009.

419

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIEM SPIELHAUS

entlang iibergeordneter und zudem vorwiegend entlang von auflen zuge-
schriebener Zugehorigkeiten verhandelt wird. Religiose, ethnische, politische
und viele andere Unterschiede treten hierbei zuriick hinter die Erfahrung auf
Grund der Herkunft aus einem mehrheitlich muslimischen Land als zusam-
mengehorig wahrgenommen zu werden. Ein Effekt dieser Zuschreibung ist
das Entstehen eines muslimischen Bewusstseins und einer muslimischen Ge-
meinschaft in Deutschland (Spielhaus 2006a).

Insbesondere die Herausbildung eines in Deutschland verankerten Islams
mit durch Politik und Offentlichkeit anerkannten Institutionen war zunichst
von heftigen Konflikten gekennzeichnet, so dass ein Einigungsprozess, wie er
derzeit zu beobachten ist, trotz erheblicher Bemiithungen einer Reihe von Ak-
teuren und mehreren Anldufen zum Zusammenschluss iiber lange Zeit kaum
moglich schien. Islamische Akteure sprachen einander den Vertretungsan-
spruch ab und zeigten sich nicht gewillt, andere um Anerkennung buhlende
Organisationen als gleichberechtigt anzuerkennen oder auch nur als Ge-
sprichspartner zu dulden. Deshalb ist die 2004 von zahlreichen Vereinen und
Verbinden unterzeichnete Presseerkldarung zur Kopftuchfrage ein bemerkens-
wertes Dokument.®

Das gemeinsame Interesse hat konkurrierende Vereine dazu gebracht, in
bis dahin nicht da gewesener Weise eine gemeinsame Initiative zu ergreifen
und mit einer Stimme zu sprechen. Wenn auch nicht in natiirlicher Folge, so
war dies doch sicherlich ein Vorldufer der drei Jahre spiter folgenden ge-
meinsamen Veranstaltung der vier muslimischen Dach- und Spitzenverbinde
>Tiirkisch-Islamische Union der Anstalt fiir Religion« (DITIB"), >Islamrat fiir
die Bundesrepublik Deutschland« (Islamrat), >Verband der islamischen Kul-
turzentren e.V.< (VIKZ) und >Zentralrat der Muslime in Deutschland< (ZMD)
zum Geburtstag des Propheten Muhammad als positive Antwort auf den
Karikaturenstreit im Vorjahr. Auf dieser Veranstaltung wurde schlieflich die
Griindung des >Koordinationsrates der Muslime<« (KRM) vereinbart, mit dem
Ziel der Etablierung einer einheitlichen Organisation als Vertretung isla-
mischer Vereine und Ansprechpartner fiir die Politik von der Kommunal-
iiber die Lander- bis zur Bundesebene.

6 Presseerkldrung »Kopftuch nur aus freiem Willen — Verbot der Unterdriickung,
a.a.0.

7 Die Abkiirzung ergibt sich aus dem tiirkischen Namen >Diyanet Isleri Tiirk Is-
lam Birligi«.

420

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERESSEN VERTRETEN MIT VEREINTER STIMME

Gemeinsames Statement islamischer
Organisationen und Verbande

Zwischen der Veroffentlichung des Bundesverfassungsgerichtsurteils im >Fall
Ludin< im September 2003 und der gemeinsamen Presseerkldrung von iiber
60 islamischen Vereinen und Verbdnden im April 2004 vergingen iiber sechs
Monate. Gleichwohl hat es bis dahin keine gemeinsame Positionierung in
schriftlicher Form von einer solchen Anzahl islamischer Verbidnde in
Deutschland gegeben. Die Erkldarung wurde von einer Mischung kleiner isla-
mischer Ortsvereine und groBerer Zusammenschliisse islamischer Gemeinden
unterzeichnet. Unter den unterzeichnenden Vereinen sind Zusammenschliisse
auf Landes- und Bundesebene, Vereine verschiedener ethnischer Herkunft
und religioser Richtungen von sunnitischen iiber schiitische bis hin zu einem
kleinen alevitischen Verein, Jugend- und Studentenvereinigungen sowie zwei
Frauenvereine.

Allerdings unterzeichneten nicht alle relevanten Frauenvereine, wie
beispielsweise das >Zentrum fiir islamische Frauenforschung und Forderung«
(ZIF) oder das Frauennetzwerk >HUDA«. Bemerkenswerterweise ist zudem
die DITIB, einer der grofiten Dachverbinde von Moscheevereinen in
Deutschland nicht unter den Unterzeichnenden. Die Journalistin Heide Oest-
reich erkléart das Schweigen der iiber die Finanzierung ihrer Hocas in direkter
Abhingigkeit von der Tiirkei stehenden DITIB mit einem Verweis auf die
tiirkische Debatte: »Weil aber in der Tiirkei der Kopftuchstreit ungleich stiir-
mischer verlduft, zieht DITIB es vor, in dieser Angelegenheit in Deutschland
keine Stellungnahme abzugeben« (Oestreich 2004: 102). Die Ahmadiyya-
gemeinde veroffentlichte eine eigene Presseerkldrung und gab ein »Sonder-
heft zum Thema Kopftuch« in ihrer Reihe »Islam im Brennpunkt« (Ahma-
diyya Muslim Jamaat Deutschland 2004) heraus, in dem Kopftuchverbote als
integrationshinderlich abgelehnt werden.® Die Alevitische Gemeinde Deutsch-
land duBerte sich zur >Kopftuchdebatte« distanziert und befiirwortete in Ein-
zelstatements Kopftuchverbote fiir Lehrerinnen.’

Uberschrieben ist die Mitte April verdffentlichte Presserklidrung der is-
lamischen Verbiande mit dem Titel »Kopftuch nur aus freiem Willen — Verbot
der Unterdriickung« (Presseerkldrung Islamischer Organisationen in Deutsch-
land 2004). Die Presseerkldrung wurde auf den Internetseiten vieler unter-

8 Eine Liste der Unterzeichnenden befindet sich am Ende der Presserkldrung; ab-
rufbar bspw. auf den Seiten der Katholischen Nachrichtenagentur (KNA):
http://www.kna.de/doku_aktuell/islam_kopftuch.html, 24.02.2009.

9 Siehe die »Stellungnahme zum sog. >Kopftuch-Urteil< des Bundesverfassungs-
gerichtes, Antrag der Fraktion der CDU — Drucksache 15/3008«, 21.04.2004,
Schleswig-Holsteinischer Landtag Umdruck 15/4462; abrufbar: http://www.
landtag.ltsh.de/infothek/wahl15/umdrucke/4400/umdruck-15-4462.pdf,
24.02.2009.

421

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIEM SPIELHAUS

zeichnender Organisationen sowie durch die KNA veroffentlicht. Sie nimmt
konkret Bezug auf das Urteil des BVerfG und darauf folgende Gesetzge-
bungsvorhaben in verschiedenen Bundeslidndern (siche auch Berghahn und
Henkes/Kneip in diesem Band) und erklért eine Versachlichung zum Ziel der
Debatte. In der Erkldrung wird die Position vertreten, das Tragen oder Nicht-
tragen eines Kopftuchs entscheide nicht iiber Zugehorigkeit zum Islam, sollte
kein MaBstab fiir ethisch-moralische Bewertungen, fiir die Integrationsbereit-
schaft oder die Verfassungstreue sein.

»Gleichwohl gebietet der Islam, nach allen islamischen Rechtsschulen, das Einhalten
bestimmter Kleidungsvorschriften, und zwar fiir Mann und Frau. Der Frau ist geboten,
sich bis auf Hinde, FiiBe und Gesicht zu bekleiden, dazu gehdren einstimmig die
Kopthaare« (Presserkldrung Islamischer Organisationen in Deutschland 2004).

Die Pressekldrung und ihre Unterzeichner bzw. Unterzeichnerinnen bekrif-
tigen damit ein Bekleidungsgebot fiir Mann und Frau, das fiir die Frau die
Bedeckung der Kopfhaare einschlieft. Dabei heben sie die Einstimmigkeit der
Gelehrten und der Rechtsschulen in dieser Frage hervor. Zudem begegnet die
Erkldrung zwei hiufigen Vorwiirfen: die Wertung des Kopftuchs als politi-
sches oder religioses Symbol wird zuriickgewiesen und betont, dass das Kopf-
tuch ein religioses Gebot darstelle, dessen Sinn nicht die Unterdriickung der
Frau sei.

»In jedem Fall sollten Frauen nach unserer Uberzeugung ein Kopftuch nur aus freiem
Willen tragen. Diskriminierungen wegen des Nicht-Tragens lehnen wir genauso ab,
wie Diskriminierungen wegen des selbstgewdhlten und selbstbestimmten Tragens
eines Kopftuches« (ebd.).

In der Tat herrscht in Bezug auf das Kopftuchgebot eine weitaus grofiere
Einigkeit als in anderen Fragen der Religionspraxis und so erklért sich, wieso
gerade die >Kopftuchfrage« ein solch einigendes Potential entwickeln konnte.
Gerade mit der flexiblen Postulierung des Bekleidungsgebots als individuelle
Entscheidungsfrage wird ein Konsens moglich, der Unterschiede der Reli-
gionspraxis wie Detailfragen im Gebet, Termine zum Ramadanbeginn bzw.
-ende und andere Unterschiede in den Auslegungen der Rechtsschulen iiber-
briickt. Die Erfiillung der Glaubenspflicht wird somit den einzelnen Glidubi-
gen anheim gestellt, wobei die Verbdnde sich der Aufgabe annehmen, die
prinzipielle Moglichkeit zur Pflichterfiillung sicherzustellen.

Hier ist ein kleinster gemeinsamer Nenner gefunden, der die groflen isla-
mischen Organisationen erfasst, aber dennoch nicht alle Menschen und Grup-
pierungen einschliet, die sich als Muslime und Musliminnen verstehen. Mit

422

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERESSEN VERTRETEN MIT VEREINTER STIMME

der Formulierung der Presserkldrung wird hier somit eine Bestimmung der
Zugehorigkeiten zum Islam vorgenommen.

Eine entgegengesetzte Auffassung in Bezug auf Glaubenspflichten vertritt
die »Alevitische Gemeinde< und beansprucht in gleicher generalisierender
Weise eine Interpretation der religiosen Grundsitze in ihrem Statement zu
einem Gesetzesvorhaben in Schleswig-Holstein. Sie nimmt keinen Bezug auf
Religionstraditionen wie die in der Presseerkldrung herangezogenen Rechts-
schulen sondern auf die (behauptete) Haltung der Mehrheit sunnitischer
Frauen: »Das Kopftuch ist keine Glaubenssubstanz und keine allgemein giil-
tige Anwendung unter Musliminnen. Die Mehrheit der Frauen sunnitischen
Glaubens sogar lehnt das Kopftuch ab« (Alevitische Gemeinde Deutschland
2004). Die tiirkischstimmige SPD-Bundestagsabgeordnete Lale Akgiin betont
die Pluralitét islamischer Auslegungen und Lebensweisen, die auch die Auf-
fassung beinhalten konnen miisse, eine Kopftuchpflicht nicht anzuerkennen.

»Der Islam, die zweitgroBte Religion in Deutschland, lebt in und von der Moglichkeit
seiner Pluralitidt. Hierzu gehoren auch die Aussagen vieler Religionsgelehrter im In-
und Ausland, das Tragen des islamischen Kopftuchs sei weder eine religiose Pflicht,
noch explizit aus dem Koran herzuleiten« (Akgiin 2005, Orig. 2003).

Auf die von der Politikerin angesprochenen anderen Gelehrtenmeinungen hin-
sichtlich islamischer Kleidungsgebote oder Ausnahmen von der Bedeckungs-
pflicht geht die Presserkldarung der Verbidnde nicht ein. Ganz ausdriicklich er-
heben die 64 unterzeichnenden islamischen Verbinde in ihrer Presseerkldrung
den Anspruch auf die Deutungshoheit von Religionsgemeinschaften fiir
religiose Gebote und weisen diesbeziigliche Interpretationsversuche durch
den Staat bzw. politische Parteien zuriick.

Die Presseerkldarung thematisiert, dass die Debatte um Kopftuchverbote
tiber den Bereich des offentlichen Diensts hinaus »auch zur Legitimation fiir
Diskriminierungen im privaten Sektor« (Presseerkldrung Islamischer Organi-
sationen in Deutschland 2004) herangezogen werde. Mehrmals betont die
Erkldarung den Anspruch auf Gleichbehandlung der Religionsgemeinschaften
durch gesetzliche Regelungen. Eine Privilegierung von Religionsgemein-
schaften habe zu unterbleiben. Es schlieft sich ein Appell an Landesregierun-
gen und Bundesregierung an, die Empfehlungen des BVerfG zur religiosen
Pluralitéit an der Schule zu beherzigen und in Zusammenarbeit mit Vertretern
und Vertreterinnen der Muslime in Deutschland ein ganzheitliches Konzept
zur Integration des Islams in Deutschland zu erarbeiten. »Es gilt eine weise
und zukunftstrichtige Politik zu gestalten, die der Vielfalt und Pluralitat
unserer Gesellschaft gerecht wird und in der auch die Muslime als Be-
reicherung angenommen werden« (ebd.). Die unterzeichnenden Verbidnde
bieten sich damit wiederholt als Gesprichs- und Kooperationspartner an und

423

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIEM SPIELHAUS

danken Personen sowie Institutionen, die »einen versohnenden und sachlichen
Beitrag geleistet haben« (ebd.).

Die >Kopftuchdebatte< wirkte jedoch im muslimischen Feld keinesfalls
nur vereinend; sie hatte sogar eine stark polarisierende Wirkung. Als wich-
tigste Kritik an die gegen ein Kopftuchverbot argumentierenden Verbinde
stellten Politikerinnen mit tiirkischem Hintergrund und tiirkische Verbédnde
wie der »Tiirkische Bund Berlin Brandenburg< (TBB) die segregierende Wir-
kung und die Betonung kultureller Differenzen durch das Kleidungsstiick
heraus. Religionspraxis, so ihre Argumentation, gehore in den privaten Be-
reich, offentlich sichtbare Religionsausiibung verdeutliche die Absicht einer
Umformung der Gesellschaft in einen theokratischen islamischen Staat. Thre
Argumentation gegen Kopftiicher im 6ffentlichen Dienst verbinden viele der
tirkeistimmigen politischen Akteure mit einem Pliddoyer fiir eine Gleich-
behandlung der Religionen und damit fiir eine Unterbindung aller religiosen
Symbole.

»Der Tirkische Bund in Berlin-Brandenburg plédiert dafiir, im gesamten 6ffentlichen
Dienst gesetzlich das Tragen von allen politischen/religiosen Symbolen zu unter-
binden. Insofern distanziert er sich vom Gesetzesvorhaben in Baden-Wiirttemberg.
Der Tiirkische Bund in Berlin-Brandenburg hat sich seit seiner Griindung fiir die
Gleichbehandlung von Muslimen eingesetzt (beispielsweise Religionsunterricht, Mo-
scheebau, Friedhofsregelungen). Die Forderung nach Gleichstellung kann aber nicht
bedeuten, dass Werte des Grundgesetzes, die weder deutsche, noch europiische,
sondern universelle Werte sind, ausgehohlt werden« (TBB 2003). 10

Eine Reihe tiirkeistimmiger Politikerinnen und Politiker, darunter Parla-
mentsabgeordnete, sprachen sich fiir ein Verbot des Kopftuchs fiir Lehre-
rinnen staatlicher Schulen aus und kritisierten gleichzeitig vehement die
Ungleichbehandlung von Islam und Musliminnen (Baba 2006).""

Eine hiufig von Deutschen muslimischen Hintergrunds geduflerte For-
derung zielt auf die Gleichbehandlung durch Politik und Gesellschaft. Dass
Kopftuch und Integration zusammenhéngen, scheint auler Frage zu stehen.
Worin jedoch das Integrationshemmnis besteht, im Kopftuchtragen oder im
Kopftuchverbot, darin liegt ein zentraler Meinungsunterschied (siehe auch
Rommelspacher in diesem Band).

10 Siehe auch Akgiin 2005, Orig. 2003: 64; ausfiihrlich zu den Positionen des TBB
in der Kopftuchdebatte siehe Yurdakul 2006.

11 Siehe auch die Presseerkldrung des TBB v. 08.09.2008 »Den Balken vor den ei-
genen Augen sehen sie nicht...«, abrufbar: http://www.tbb-berlin.de/de/pres-
semitteilungen/2008/2008.09.08.php, 17.02.20009.

424

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERESSEN VERTRETEN MIT VEREINTER STIMME

Der Vorsitzende des >Islamrat Deutschland«, heute einer der vier Mitglieds-
verbinde des KRM, Ali Kizilkaya, duflert sich dazu 2005 in einem Interview
mit der Frankfurter Allgemeinen Zeitung:

»Denn gerade in dieser Gesellschaft erdffnet sich ja auch eine Chance fiir muslimische
Frauen, sich zu emanzipieren, indem sie im Berufsleben selbstindig werden.
Finanzielle Selbstindigkeit bringt auch in der Familie einen anderen Status. Gerade
dem wird aber durch die Gesellschaft, teilweise durch die Politik ein Riegel vorge-
schoben, etwa durch das Kopftuchverbot nur fiir Muslime, durch das einige Berufs-
felder fir muslimische Frauen verschlossen werden. Sie werden dann durch den
Gesetzgeber oder die Gesellschaft an den Herd geschickt — nicht durch die mus-
limischen Ménner« (Kizilkaya 2005).

Eine vom Berliner Senat 2008 herausgegebene Studie dokumentiert Benach-
teiligungen und Diskriminierungen junger Kopftuchtrigerinnen im Erwerbs-
leben jenseits des Bildungsbereichs.'? Darin wird darauf Bezug genommen,
dass es immer schwieriger fiir Frauen mit Kopftuch werde, eine Anstellung zu
finden, egal ob sie das Tuch nun freiwillig tragen oder auf Grund des Drucks
der Familie bzw. des weiteren sozialen Umfelds.

Dennoch duflern Musliminnen, die sich im innermuslimischen Kreis iiber
Benachteiligungen beklagen, Bedenken, mit diesen Problemen an die Offent-
lichkeit oder gar vor Gericht zu gehen. Zur jetzigen Situation habe ein Rechts-
streit gefiihrt, der Diskriminierung beenden und Gleichberechtigung bringen
sollte, jedoch zu weiterer Ausgrenzung und deren Legitimierung mit Verweis
auf das Grundgesetz fiihrte."

Auf der Internetseite der ISGG stellten von dem 2006 gednderten Schul-
gesetz betroffene muslimische Lehrerinnen und Sozialpddagoginnen verschie-
dene Debattenbeitrige zusammen und dokumentierten dabei insbesondere die
ihnen entgegengebrachte Unterstiitzung aus nichtislamischem Umfeld."* Auf
der Homepage sind zehn Zitate zusammengestellt, die gegen ein Verbot des
Kopftuchtragens fiir Lehrerinnen im staatlichen Schuldienst argumentieren.
Eines der Zitate stammt von dem damaligen Bundesprisidenten Johannes
Rau. Auf den Link zu einem Zeitungsbericht mit dem Titel »USA kritisieren

12 »Mit Kopftuch AuBlen vor?«, Berliner Senatsverwaltung fiir Integration, Arbeit
und Soziales, 2008; abrufbar: http://www.berlin.de/imperia/md/content/Ib_ads/
kopftuch_klein.pdf, 24.02.2009.

13 Dies fiihren beispielsweise die AG >Muslimische Frau in der Gesellschaft< in
einem Statement zur >Kopftuchdebatte< sowie Nina Miihe in einem Online-
artikel auf der Internetseite >Nafisa< aus; abrufbar: http://www.nafisa.de/tag/
kopftuchzwang/, 27.01.2009 und http://www .nafisa.de/mit-kopftuch-zu-recht-
ausen-vor, 27.01.2009.

14 Abrufbar: http://www.isgg.de/GeschichteISGG.htm, 24.02.2009.

425

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIEM SPIELHAUS

deutsches Kopftuchverbot«15 verweisen sie mit dem Kommentar, dass Unter-
stiitzung manchmal von unerwarteter Seite komme. Auf der Internetseite be-
schreiben die teilweise seit Jahrzehnten als Lehrerinnen im Schuldienst ste-
henden Musliminnen ihre personliche Wahrnehmung der Entwicklungen in
Nordrhein-Westfalen, dem Bundesland mit dem groften Anteil muslimischer
Bevolkerung. Die Wahl vor die sie gestellt werden, das Kopftuch auszuziehen
oder zu Hause zu bleiben, stellen sie als wenig befriedigend dar. Die Griin-
dung von Privatschulen stelle eine dritte Moglichkeit und bessere Wahl dar.
Diese Alternative bedeutet letztlich, dass islamische Gemeinschaften ein
wachsender Bezugspunkt fiir Kopftuch tragende Frauen werden und damit
auch eine zunehmende Abhéngigkeit der Frauen von diesen Gemeinschaften
entsteht.

Die AuBerungen des Zusammenschlusses muslimischer Lehrkrifte und
die darin geiibte Kritik an der neuen Gesetzgebung weisen die Entscheidung
zwischen Assimilation oder der Rolle der passiven Hausfrau zuriick und for-
dern gesellschaftliche Partizipation bei Sichtbarkeit ihrer religiosen Praxis.
Ahnlich beschrieb Sigrid Nokel das Integrationsverstéindnis junger Kopftuch-
tragerinnen der zweiten Generation, »die den Islam in einer modernen Va-
riante fiir sich als progressive Kraft entdeckt haben, die tiberzeugte Kopftuch-
trdgerinnen sind, aber zugleich berufliche Karrieren verfolgen« (Nokel 2004:
285). Sie verstehen Integration dann als gelungen, wenn ihr Anderssein re-
spektiert wird und sie dabei Chancengleichheit erhalten. So fordern musli-
mische Frauen gleichermafien dominante Weiblichkeits- und Rollenkonzepte
der hiesigen Gesellschaft wie die islamischer Bewegungen heraus (Amir-
Moazami/Salvatore 2002: 322).

Prasenz von Kopftuchtragerinnen in der Debatte

Zahlreiche Debattenbeitrige stellten eine Verkniipfung der Kopftuchthematik
mit dem Thema >Unterdriickung der Frau durch patriarchale Gewalt< her und
konstruierten so das Kopftuch als Symbol fiir misogyne Praktiken.'® Diese
diskursiv hergestellte Symbolik ermdglicht es, das Tragen eines Kopftuchs als
Instrument der Unterdriickung und zugleich — insbesondere wenn ohne Zwang

15 Netzeitung.de v. 24.09.2006; abrufbar: http://www.netzeitung.de/ausland/440
617.html, 24.02.2009.

16 Ausfiihrlich betrachtet Antonella Giannone diesen Konstruktionsprozess, in dem
ausschlieflich negative Assoziationen mit Islam und islamischer Welt mit die-
sem Zeichen verkniipft werden: »Das Kopftuch wird kontextunabhéngig und oh-
ne Beriicksichtigung der individuellen oder gruppenspezifischen Griinde seines
Tragens als Zeichen des >bosenc< Islams konstruiert und mit festen Bedeutungen
verkniipft, die in den verschiedenen Diskursen dann jeweils verschieden akzen-
tuiert werden« (Giannone 2005: 258); siehe auch Barskanmaz und Rommels-
pacher in diesem Band.

426

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERESSEN VERTRETEN MIT VEREINTER STIMME

getragen — als Einverstidndniserkldrung mit unterdriickenden Praktiken zu
werten.

Die dominanten Klischeebilder weisen somit Kopftuch tragenden Mus-
liminnen die Rollen von Opfern oder Téaterinnen von Unterdriickung zu; und
lassen dabei wenig Raum fiir die Vorstellung einer selbstbestimmten und
emanzipierten Kopftuchtrigerin, die sich frauenfeindlichen und patriarcha-
lischen Praktiken und Lesarten islamischer Quellen entgegenstellt. Das Kopf-
tuch wird damit im 6ffentlichen Diskurs immer wieder im Kontext von Me-
chanismen der Frauenunterdriickung diskutiert. Jedoch wird Kopftuch tra-
genden Frauen, wenn sie iiberhaupt in die Diskussion von Losungsansétzen
einbezogen werden, mit Vorbehalten begegnet. Diese ablehnende Haltung
wurde auch von einigen muslimischen Frauen eingenommen, die durch starke
Beachtung im Diskurs erhebliche Dominanz entfalten konnten (siche auch
Rommelspacher und Monjezi Brown in diesem Band).

Wie Schirin Amir-Moazami feststellt, wurden Musliminnen und Muslime,
nachdem sie vom Prozess der Wissensproduktion und -zirkulation weit ge-
hend ausgeschlossen waren, zu Agenten/Agentinnen der Diskursbildung iiber
den Islam in der deutschen Offentlichkeit (Amir-Moazami 2007: 118 f).
Allerdings hafte dieser Entwicklung ein bitterer Nachgeschmack an:

»Denn im Prinzip setzt der Diskurs dieser Figuren den dominanten Diskurs vor allem
im Hinblick auf seine paternalistischen Ziige fort: Nun gibt nicht mehr nur die nicht-
muslimische Offentlichkeit Muslimen vor, wie eine >emanzipierte<, >moderne< Frau
auszusehen habe, sondern Musliminnen selbst iibernehmen diese Funktion und ge-
winnen umso mehr Plausibilitét, als sie aus der >Binnenperspektive< sprechen. [...] Thr
Diskurs ist 6ffentlich so wirksam, weil diese Frauen selbst >Betroffene< sind und es
zugleich geschafft haben, sich aus den >Fesseln der Tradition< zu befreien. Damit
gelten sie als erfolgreiche Beispiele fiir die vorherrschende Version von Integration«
(ebd.: 119).

Gerade indem einzelne Musliminnen, die kein Kopftuch tragen oder es abge-
legt haben als Reprisentantinnen Anerkennung finden und in der Debatte
Raum erhalten, wird eine recht klare Nachricht ausgesandt: Die Anerkennung
von Emanzipation wird im dominanten Diskurs hiufig an die Bedingung
gekniipft, kein Kopftuch zu tragen."’

17 Nur ein Beispiel ist die Einladungspraxis zu reprisentativen Veranstaltungen.
Als Mitglieder des Plenums der vom Bundesinnenminister ins Leben gerufenen
>Deutschen Islamkonferenz< (DIK) waren 15 muslimische Vertreterinnen und
Vertreter eingeladen worden. Neben fiinf islamischen Dachverbidnden wurden
zehn >nicht-organisierte Muslime« eingeladen. Darunter waren vier Frauen, kei-
ne von ihnen trigt Kopftuch. Die islamischen Verbinde schickten zunichst aus-
nahmslos die minnlichen Verbandsvorsitzenden. Ab dem dritten Plenum der

427

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIEM SPIELHAUS

Nur allmihlich finden muslimische Aktivistinnen Gehor, die Frauenrechte auf
Grundlage islamischer Referenzen herleiten, und die um Zugang sowohl zu
innermuslimischen Debatten, als auch zu den Biihnen der politischen Re-
priasentanz in Deutschland ringen. Im 6ffentlichen Diskurs wurden diese Ak-
teurinnen nicht selten als Marionetten islamistischer Zirkel abqualifiziert und
ihnen die Fihigkeit zum eigenstindigen Handeln abgesprochen (ebd.: 29).
Eine solche Sicht verkennt die Pluralitit des islamischen Feldes hinsichtlich
der unterschiedlichen Auffassungen zur Rolle von Frauen und die Entwick-
lungen der vergangenen Jahre hin zu einer Partizipation von Musliminnen in
innergemeindlichen Strukturen (siehe auch Monjezi Brown in diesem Band).
Die neue Sichtbarkeit und der mediale Fokus auf Probleme muslimischer
Frauen entfaltete fiir Musliminnen, die aus religioser Motivation heraus in der
Nothilfeberatung aktiv sind, eine ambivalente Wirkung. Selbst die stigmati-
sierenden Diskurse halten Moglichkeiten des empowerments fiir Musliminnen
bereit.

»Obwohl ihnen ein Zugang zur Offentlichkeit weitgehend versperrt bleibt, hat allein
die Tatsache, dass das Kopftuch zu einem solch hdufigen und heftigen Diskussions-
gegenstand geworden ist, Dinge offentlich sichtbar gemacht, die zuvor eher im Ver-
borgenen geblieben waren« (ebd.: 264).

Trotz der Tatsache, dass die Abwehr innerhalb ihrer Gemeinden im Bezug auf
das Themenfeld >hdusliche Gewalt< zunédchst grol war, bot die gesellschaft-
liche Diskussion dariiber die Moglichkeit und verlieh den nétigen Druck,
vorhandene Probleme anzusprechen. Wenn dieser Prozess einigen engagierten
Frauen innerhalb groBer Verbinde auch noch zu langsam geht, so fiihrt er
doch zu Auseinandersetzungen minnlich besetzter Funktiondrsgremien mit
ungeliebten Themen und mit dem fehlenden Zugang von Frauen zu Ent-
scheidungspositionen innerhalb der Verbinde.'® Politik und Medien konnen
den innerislamisch Marginalisierten den Riicken stdrken, indem sie isla-

DIK im Frithjahr 2008 nahm eine Kopftuchtrigerin als Vertreterin des isla-
mischen Dachverbands >DITIB« teil, die im Vorjahr in den Vorstand des Ver-
bandes gewihlt worden war; abrufbar auf den Seiten des Bundesministerium des
Innern (BMI): http://www.bmi.bund.de/cln_028/nn_1018378/Internet/Content/
Themen/Deutsche__Islam__Konferenz/DatenUndFakten/Teilnehmerliste.html,
15.02.2009.

18 Medienwirksam griff der Dachverband DITIB das Thema >hdusliche Gewalt<
am 09.04.2005 in der Konferenz >Familie und Frau im Islam — Erfahrungen und
Aufgaben in der Gewaltproblematik< und mit der Einrichtung einer >Telefon-
Hotline fiir Frauen in Not< auf. Zudem wihlten die beiden bundesweiten Dach-
verbinde >Islamrat< und DITIB im Jahr 2007 jeweils erstmals eine Frau in den
Bundesvorstand. Der ZMD setzte 1999 die erste Frauenbeauftragte ein. Bereits
seit 1999 sind Frauen im Vorstand des bundesweiten Spitzenverbandes ver-
treten.

428

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERESSEN VERTRETEN MIT VEREINTER STIMME

mischen Vertretern offentliche Statements abringen, die den Beginn eines
Denkprozesses verkorpern und in internen Diskussionen aufgegriffen werden
konnen; selbst wenn sie zunidchst moglicherweise halbherzig gemeint sein
sollten. Allerdings gelingt das nur, wenn der Diskurs fiir die Anerkennung
von Verdnderungen offen ist, was bisher nur sehr eingeschréinkt der Fall war.

Kopftuchtrigerinnen, die sich bemiihen, innerhalb islamischer Gemeinden
und vor allem unter den muslimischen Ménnern in Fithrungspositionen einen
Umdenkprozess beziiglich >hduslicher Gewalt< und der Position von Frauen in
ihren Gemeinschaften anzuregen, geraten bisher nicht selten in eine Sand-
wichposition, in der kaum Partnerschaften oder Allianzen moglich scheinen.
Sowohl in der Gesellschaft, als auch in der eigenen Gemeinschaft wird ihnen
mit Skepsis begegnet und nicht selten die Unterstiitzung verweigert: von den
einen werden sie als >Nestbeschmutzerinnen<, von den anderen als Islamis-
tinnen verdichtigt. Dabei stellen viele muslimische Aktivistinnen in den
Mittelpunkt ihrer Arbeit das Ziel, in beiden fiir sie wesentlichen Lebens-
bereichen Akzeptanz und Anerkennung zu finden: in der islamischen Ge-
meinschaft und in der deutschen Gesellschaft."

Sprecherinnen islamischer Fraueninitiativen kritisieren seit langerem die
Viktimisierung muslimischer Frauen, d.h. die Festlegung ihrer Rolle als Opfer
von Unterdriickung und héuslicher Gewalt im &ffentlichen Diskurs.® Sie
wiinschen sich eine Diskussion, die nicht auf Stigmatisierung, sondern auf
Wege zu gemeinsamen Losungen setzt und Unterstiitzung auch fiir prakti-
zierende Musliminnen im Kampf gegen hiusliche Gewalt und im Beistand fiir
hilfsbediirftige Familien bietet.

Einer der wichtigsten Kritikpunkte von Aktivistinnen, die innerhalb isla-
mischer Gemeinden Veridnderungen anstreben, bezieht sich auf die fehlende
gesellschaftliche Unterstiitzung fiir ihren Ansatz und insgesamt hinsichtlich
einer konkreten Hilfe fiir muslimische Frauen in Not. Die Festschreibung auf
eine Opferrolle in Verkniipfung mit Kleidungsgeboten fiihrt demnach nicht
nur zum Verlust der Selbstbestimmung, sie geht einher mit der Verweigerung

19 Siehe bspw. die Startseite des ZIF, abrufbar: http://www.zif-koeln.de/index2.
html, 28.01.09.

20 Die Viktimisierung von Musliminnen und der damit betriebene Uberlegen-
heitsdiskurs haben bereits zahlreiche Autorinnen beschiftigt. In einem Aufsatz
beantwortet Lila Abu-Lughod die Frage danach, ob muslimische Frauen wirk-
lich gerettet werden miissen, damit dass weniger der Versuch einer Rettung von
Musliminnen zur Verbesserung der Situation beitragen wiirde, als vielmehr eine
Zusammenarbeit mit ihnen unter Anerkennung der Situation als Ergebnis histo-
rischer Prozesse sowie der Anerkennung der eigenen Verantwortung dafiir und
fir Formen globaler Ungerechtigkeit die zur Lebenssituation muslimischer
Frauen und ihrer Gemeinschaften fiihrten; sieche Abu-Lughod 2002; siehe auch
Barskanmaz in diesem Band.

429

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIEM SPIELHAUS

einer Offentlichen Anerkennung von Bemiihungen im Kampf gegen misogyne
Praktiken.

Ohne die Hilfsangebote fiir betroffene Frauen wesentlich zu verbessern,
setzte die Debatte Musliminnen, die innerhalb islamischer Gemeinden For-
men von Unterdriickung wie hédusliche Gewalt thematisierten, innermusli-
misch dem Vorwurf der Nestbeschmutzung aus. Sie sehen sich mit der Vor-
stellung konfrontiert, Kritik an Muslimen und deren Religionsinterpretationen
ginge zwangsldufig einher mit Kritik am Islam als Offenbarung und fiihre
schlieBlich zu dessen Ablehnung oder einer Abkehr von diesem.

Die Bemiihungen muslimischer Frauen fiir geschlechtergerechte Interpre-
tationen religioser Texte und das Ringen um Anerkennung fiir einen auf isla-
mischen Quellen als Referenz beruhenden feministischen Ansatz innerhalb
der eigenen Gemeinschaften und unter Frauenrechtsaktivistinnen veranschau-
lichen das Streben um Souverinitit tiber die eigene Identitit.

Die doppelte Richtung des Bemiihens muslimischer Frauen wird auch in
den abschlieBenden Worten eines Vortrags deutlich, den Rabeya Miiller vom
ZIF auf einer Veranstaltung der Friedrich-Ebert-Stiftung hielt:

»Es ist notwendig, dass Frauen die ihnen zustehenden Rechte zuriickerhalten, Rechte,
von denen auf muslimischer Seite als unbestritten gilt, dass der Koran sie den Frauen
gewihrt, die Umsetzung allerdings oft mehr als zu wiinschen tibrig ldsst, Rechte, die
auf nichtmuslimischer Seite von muslimischen Gremien immer wieder eingefordert
werden, wobei vergessen wird, dass dabei das Selbstbestimmungsrecht der muslimi-
schen Frau eben auch ein solches Recht darstellt. Muslimische Frauen miissen die
Moglichkeit bekommen, ihren Rechtsradius selbst zu finden und umzusetzen, wobei
es auch zu bedenken gilt: Wer wirklich etwas fiir muslimische Frauen und ihre
Sichtweise tun will, ldsst deren eigene Selbstkonzepte und Interpretationen zu. Dann
kann es eine starke Entwicklung im islamisch-theologischen Denken und bei den
muslimischen Frauen geben« (Miiller 2008: 19).

Miiller macht deutlich, dass sich muslimische Frauen vor die Herausforderung
gestellt sehen, zwei unterschiedliche Zielgruppen davon zu iiberzeugen, dass
der Islam Frauen Rechte und Definitionsmacht iiber islamisches Wissen und
Praxis zugesteht. Dabei miissen sie eine Vielzahl von Aufgaben bewiltigen:
innermuslimisch fiir die Umsetzung koranischer Werte streiten und gleich-
zeitig die Anerkennung ihrer Selbstkonzepte und Interpretationen in der
Offentlichkeit und im zivilgesellschaftlichen Bereich erlangen. Fiir beides ist
die Priasenz in Fithrungs- und Entscheidungspositionen islamischer Organi-
sationen unabdingbar.

430

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERESSEN VERTRETEN MIT VEREINTER STIMME

Handlungsstrategien fiir Musliminnen
innerhalb der Gemeinden

Muslimische Frauen nutzen verschiedene Strategien, um Funktionen in der
religiosen Praxis und dem Gemeinschaftsleben, in Moscheegemeinden sowie
in repréasentativen Verbédnden zu erlangen. Die derzeitige Situation des Islams
im Land ist charakterisiert durch Migration, den Status als nicht anerkannte
Minderheit und daher durch fehlende Institutionalisierung. In einer Zeit der
weltweiten Infragestellung islamischer Institutionen, die als >Krise der Auto-
rititen' gekennzeichnet wurde, sind Musliminnen und Muslime in Deutsch-
land gefordert, Basisstrukturen aufzubauen. Die Abwesenheit historisch ge-
wachsener Institutionen zeigt sich dabei als durchaus ambivalent. Einerseits
sind Wissensvermittlung, innermuslimische Diskurse und politische Vertre-
tung in Deutschland unterentwickelt und heftig durch transnationale Einfliisse
geprigt. Andererseits bietet sich hier eine Chance, da keine etablierten oder
verkrusteten Strukturen bei Reformbestrebungen iiberwunden werden miis-
sen. Das ermdoglicht es Frauen, bereits im Aufbau von islamischen Organi-
sationen in Deutschland eine aktive Rolle zu iibernehmen.

Wihrend Muslime in Deutschland zunichst als minnliche Akteure in
weiblicher Begleitung wahrgenommen wurden, waren Musliminnen aktiver
als sie in offentlichen Debatten tiber den Islam dargestellt wurden. Auch wenn
muslimische Aktivistinnen eine Beschreibung als Opfer zuriickweisen, cha-
rakterisieren sie ihre Situation als einen konstanten Kampf um Akzeptanz fiir
ihre Aktivititen und noch stirker fiir ihr Engagement in Entscheidungspo-
sitionen in islamischen Raumen und Organisationen.

In den meisten Moscheen der tiirkischen Dachverbinde (DITIB, VIKZ
und >Islamische Gemeinschaft Milli Goriis< (IGMG)), aber auch in einer Rei-
he arabischer Gebetsraume sind eigenstindige Sphéren der Frauenarbeit etab-
liert, die sich der Bestimmung oder Kontrolle von Ménnern teilweise voll-
stindig entziehen. Beispielsweise verfiigt nahezu die Hilfte der tiber 80 isla-
mischen Gebetsrdaume Berlins iiber einen separaten Frauenbereich. Wie In-
terviews mit Vereinsvorstinden zeigten, wissen die ménnlichen Besucher
hiufig kaum, welche Aktivititen Frauen in den Rdumen betreiben. Das ver-
anschaulicht den teilweise hohen Grad an Segregation, der weiblichen Ge-
meindemitgliedern einen erheblichen Aktionsradius und eine durchaus ge-
schitzte Form der Selbstbestimmung ermdglicht. Andere Gemeinden richten
bewusst keinen zusitzlichen Raum fiir ihre Besucherinnen ein, da sie diese
Form der Trennung der Geschlechter nicht fiir notwendig bzw. wenig sinnvoll
erachten (Jonker 1999; Spielhaus 2006b: 69).

21 Fiir eine Diskussion der >Krise< islamischer Autoritéiten siche Roy 2004; Cesari
2004: 125 ff; Bulliet 2004.

431

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIEM SPIELHAUS

Einen anderen Weg gehen Frauen, die vollkommen eigenstindige unab-
hingige Vereine griinden. In K6ln haben sich mit dem ZIF und dem >Begeg-
nungs- und Fortbildungszentrum fiir muslimische Frauen< (BFmF) seit mehr
als zehn Jahren zwei Einrichtungen mit sehr unterschiedlichen Ansitzen etab-
liert. Das ZIF betreibt Koranhermeneutik,” wogegen das BFmF vor allem
schulische und berufliche Ausbildung von Schulabbrecherinnen sowie deren
Vorbereitung auf den Arbeitsmarkt anbietet.

Wie auch das Frauennetzwerk sHUDA« bieten beide Zentren Beratung fiir
Frauen in Notsituationen an. Eine neue Tendenz lieB sich in den vergangenen
Jahren in einigen Verbénden und einzelnen Moscheevereinen auf lokaler Ebe-
ne beobachten: Frauen arbeiten zunehmend mit ménnlichen Funktionédren und
Ehrenamtlichen zusammen und dringen in die Moscheevorstinde. Von der
zweiten Generation der in Deutschland geborenen und sozialisierten jungen
Musliminnen und Muslimen gegriindete Vereine, wie die bundesweit aktive
>Muslimische Jugend< oder der Berliner Verein >Inssan¢, hatten bereits bei
ihrer Griindung weibliche Mitglieder auf allen Funktionsebenen. Muslimin-
nen nutzen drei unterschiedlichen Organisationsformen und damit verbundene
Strategien zur Durchsetzung ihrer Interessen:

(1) getrennte Raumlichkeiten und Strukturen in geschlechtsgemischten Orga-
nisationen

(2) Integration und gleiche Zugédnge in gendergemischten Organisationen,
was den Zugang zu Ressourcen und Entscheidungsprozessen von Frauen
und Ménnern der Gemeinschaft einschliet

(3) exklusive Organisationen muslimischer Frauen mit unabhiingigen Struktu-
ren, Raumlichkeiten und Entscheidungsprozessen.

Dies verdeutlicht nicht nur, dass Musliminnen Offentliche Rdume in un-
terschiedlicher Weise nutzen, sondern auch, dass die bis heute in manchen
akademischen Schriften gehegten Vorstellungen von offentlichen und pri-
vaten Sphiren hinterfragt werden miissen. Die weiblichen Ridume sind nicht
gleichzusetzen mit privaten Sphiren, vielmehr stellen Frauenrdume in Mo-
scheen und Frauenzentren Formen von Offentlichkeit dar.

Fazit

Die »Kopftuchdebatte< in Deutschland trug als diskursives Ereignis betrécht-
lich zur Formierung und Vereinigung, sowie gleichzeitig zur Ausdifferenzie-
rung und Polarisierung muslimischer Gruppen und Positionen im gesell-
schaftspolitischen Diskurs bei. Im Gegensatz zu anderen Debatten, wie die die

22 Ein Beispiel ist die hermeneutische Betrachtung zum Koranvers 4.34, erarbeitet
und herausgegeben vom ZIF; siehe ZIF 2005.

432

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERESSEN VERTRETEN MIT VEREINTER STIMME

Abgrenzungen unter islamischen Verbinden eher verstirkende Diskussion um
die Einfiihrung islamischen Religionsunterrichts, brachte das Kopftuch als
Streitthema einen breiten Konsens unter bis dahin konkurrierenden Gemein-
schaften hervor. Entlang dieses Themas lie sich ein kleinster gemeinsamer
Nenner finden, der erste Versuche gemeinschaftlichen Auftretens im ge-
sellschaftspolitischen Feld, z.B. gemeinsame Presseerkldarungen, ermoglichte.
Durch die Reibung mit sdkularen Positionen und den Riickbezug auf isla-
mische Normen wird so ein Prozess der Selbstdefinition als sichtbare Ge-
meinschaft in Gang gesetzt (Salvatore 2007: 156). Zumindest zeitweilig bil-
dete die >Kopftuchdebatte« eine Demarkationslinie fiir die Grenzziehung zwi-
schen denjenigen, die eine religiose Identifikation als Grundlage fiir Mo-
bilisierung und Vergemeinschaftung nutzen und denen, die religiose Identi-
tatspolitiken ablehnten. Sie steht damit in engem Bezug zu der Auseinan-
dersetzung um die Frage, wer fiir die Muslime in Deutschland sprechen konn-
te. Kopftuch tragende Frauen unternahmen in diesem Kontext mit zunehmen-
dem Erfolg Anstrengungen, im gesellschaftspolitischen Diskurs aufzutreten
und fiir sich selbst zu sprechen.

Der laufende Prozess, in dem Frauen in Fithrungs- und Entscheidungspo-
sitionen von muslimischen Organisationen gelangen und die sie in besonderer
Weise betreffenden Themen als Probleme der gesamten muslimischen Ge-
meinschaft ansprechen, ist keineswegs allein durch die >Kopftuchdebatte< in
Gang gekommen. Allerdings wurde er durch diese zumindest in zweierlei
Hinsicht beeinflusst: Zum einen befliigelte der offentliche Druck, den die
Thematisierung der Frauenproblematik auf islamische Gemeinden ausiibte,
diese Entwicklung. Zum anderen wurde die Hinterfragung der ménnlichen
Dominanz in Fiihrungspositionen islamischer Gemeinden und die Selbstre-
prisentation engagierter Frauen in der Offentlichkeit durch die Kreation eines
Stereotyps einer als passiv definierten >Muslimwomanc< erschwert.

Dennoch fiihrte das Engagement aktiver Musliminnen in islamischen Ge-
meinden nicht nur zu innermuslimischen Auseinandersetzungen mit minn-
lichen Verbandsvertretern sondern zudem zur Sichtbarkeit in 6ffentlichen, vor
allem in gesellschaftspolitischen Rdumen. Der unter Einbeziehung muslimi-
scher und nichtmuslimischer Stimmen entstehende Diskursraum kann indes
nicht nur zu neuen muslimischen Gemeinschaften und Vertretungsstrukturen
fiihren, sondern auch zu Koalitionen, die Grenzen religioser Identitétskon-
struktionen iiberschreiten.

Vermutungen beziiglich der Verdringung von Kopftuchtrigerinnen aus
dem Erwerbsleben als einer weiteren Auswirkung der Debatte um Kopftuch-
verbote, konnten und sollten in diesem Artikel nicht diskutiert werden. Hierzu
bedarf es empirischer Untersuchungen, die eine solche, sich in Einzelerfah-
rungen abzeichnende Entwicklung quantifizieren und genauer erfassen konn-

433

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIEM SPIELHAUS

te. Das Thema Kopftuch scheint aus Sicht betroffener Frauen jedoch noch
langst nicht vom Tisch.

Literatur

Abu-Lughod, Lila (2002): »Do Muslim women really need saving?
Anthropological reflections on cultural relativism and its others«. Ameri-
can anthropologist 104, S. 783-790.

Ahmadiyya Muslim Jamaat Deutschland e.V. (2004): Islam im Brennpunkt.
Sonderheft zum Thema Kopftuch, Frankfurt am Main.

Akgiin, Lale (2005, Orig. 2003): »Fiir religiose Vielfalt und Emanzipation.
Wider die Kulturalisierung des Kopftuchdiskurses«. In: Frigga Haug/
Kathrin Reimer (Hg.), Politik ums Kopftuch, Hamburg: Argument, S. 60-
64.

Amir-Moazami, Schirin (2007): Politisierte Religion. Der Kopftuchstreit in
Deutschland und Frankreich, Bielefeld: transcript.

Amir-Moazami, Schirin/Salvatore, Armando (2002): »Religiose Diskurs-
traditionen. Zur Transformation des Islam in kolonialen, postkolonialen
und europiischen Offentlichkeiten«. Berliner Journal fiir Soziologie 12, S.
309-330.

Baba, Evrim (2006): »Integration: Eine Frage des Kopftuchs?« Neues
Deutschland v. 24.11.2006. Abrufbar: http://www.evrimbaba.de/article/
167.Integration.html, 27.01.2009.

Bulliet, Richard W. (2004): The Case for Islamo-Christian Civilization, New
York: Columbia University Press.

Cesari, Jocelyne (2004): When Islam and Democracy Meet: Muslims in
Europe and the United States, New York: Palgrave Macmillan.

Cooke, Miriam (2007): »The Muslimwoman«. Contemporary Islam 1, S. 139-
154.

Giannone, Antonella (2005): »Streit um die Kleidung: Das Kopftuch als
Zeichen im Kulturkonflikt«. Zeitschrift fiir Semiotik 27, S. 253-267.

Haug, Frigga/Reimer, Kathrin (Hg.) (2005): Politik ums Kopftuch, Hamburg:
Argument.

Jonker, Gerdien (1999): »Religiositidt und Partizipation der zweiten Genera-
tion — Frauen in Berliner Moscheen«. In: Sigrid Nokel (Hg.), Der neue
Islam der Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne,
Bielefeld: transcript, S. 49-66.

Karakasoglu-Aydin, Yasemin (2000): Muslimische Religiositit und Erzie-
hungsvorstellungen. Eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei
tiirkischen Lehramts- und Piddagogik-Studentinnen in Deutschland, Frank-
furt am Main: IKO.

434

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERESSEN VERTRETEN MIT VEREINTER STIMME

Kizilkaya, Ali (2005): »Die Politik behindert unsere Frauen<. Ali Kizilkaya
im Interview«. FAZ. v. 01.02.2005.

Klinkhammer, Gritt (2000): Moderne Formen islamischer Lebensfiihrung.
Eine qualitativ-empirische Untersuchung zur Religiositit sunnitisch ge-
pragter Frauen der zweiten Generation in Deutschland, Marburg: diago-
nal.

Mas, Ruth (2006): »Compelling the Muslim Subject: Memory as Post-
Colonial Violence and the Public Performativity of >Secular and Cultural
Islam<«. In: The Muslim World 96, S. 585-616.

McLaughlin, Sean (2005): »The State, >New<« Muslim Leadership and Islam
as a >Resource« for Public Engagement in Britain«. In: Sean McLaughlin/
Jocelyne Cesari (Hg.), European Muslims and the secular state, Hamp-
shire/Burlington: Ashgate, S. 55-70.

Miiller, Rabeya (2008): »Hermeneutik in der Praxis oder vom Igtihad zum
gihad?« In: Der Koran neu gelesen: feministische Interpretationen, Berlin:
Friedrich-Ebert-Stiftung, S. 16-19.

Nielsen, Jgrgen (1992): Muslims in Western Europe, Edinburgh: Edinburgh
University Press.

Nokel, Sigrid (2002): Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Sozio-
logie alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Fallstudie, Bielefeld:
transcript.

Nokel, Sigrid (2004): »Muslimische Frauen und &ffentliche Raume: Jenseits
des Kopftuchstreits«. In: Niliifer Gole/Ludwig Amman (Hg.), Islam in
Sicht: Der Auftritt von Muslimen im 6ffentlichen Raum, S. 283-308.

Nonnemann, Gerd/Nieblock, Tim/Szajkowski, Bogdan (Hg.) (1996): Muslim
communities in the New Europe, Berkshire: Ithaca Press.

Oestreich, Heide (2004): Der Kopftuchstreit. Das Abendland und ein Qua-
dratmeter Islam, Frankfurt am Main: Brandes und Apsel.

Presseerklidrung Islamische Organisationen in Deutschland (2004): »Kopftuch
nur aus freiem Willen — Verbot der Unterdriickung«, unterzeichnet von 64
islamischen Vereinen und Verbidnden. Abrufbar bspw. auf der Seite der
>Islamischen Foderation in Berlin< (IFB): http://if-berlin.de/index.php?
option=com_content&task=view&id=17&Itemid=32, 03.02.2009.

Roy, Oliver (2004): Globalized Islam. The Search for a New Ummah, New
York: Columbia University Press.

Salvatore, Armando (2005): »Muslims in the new Europe: Between religious
traditions, multiple identities, and the conflicted emergence of new secular
spaces«. In: Sigrid Nokel/Levent Tezcan (Hg.), Islam and the New Europe
— continuities, changes, confrontations, Bielefeld: transcript, S. 94-113.

Salvatore, Armando (2007): »Authority in Question. Secularity, Republica-
nism and >Communitarianism« in the Emerging Euro-Islamic Public
Sphere«. Theory, Culture and Society 24, S. 135-160.

435

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RIEM SPIELHAUS

Schiffauer, Werner (2003): »Muslimische Organisationen und ihr Anspruch
auf Reprisentativitit: Dogmatisch bedingte Konkurrenz und Streit um In-
stitutionalisierung«. In: Alexandre Escudier/Brigitte Sauzay/Rudolf von
Thadden (Hg.), Der Islam in Europa. Der Umgang mit dem Islam in
Frankreich und Deutschland, Géttingen: Wallstein S. 143-158.

Spielhaus, Riem (2006a): »Religion und Identitit. Vom deutschen Versuch,
>Auslinder< zu >Muslimen«< zu machen«. Internationale Politik, 61, S. 28-
36.

Spielhaus, Riem (2006b): »Musliminnen und ihre Engagement im Gemein-
deleben«. In: Alexa Férber/Riem Spielhaus (Hg.), Islamisches Gemeinde-
leben in Berlin, Berlin: Der Beauftragte des Senats von Berlin fiir Mi-
gration und Integration, S. 64-69.

Tezcan, Levent (2007): »Kultur, Gouvernementalitit der Religion und der
Integrationsdiskurs«. In: Monika Wohlrab-Sahr/Levent Tezcan (Hg.), So-
ziale Welt. Konfliktfeld Islam in Europa, Soziale Welt, Sonderband 17, S.
51-74.

Tiesler, Nina Clara (2006): Muslime in Europa. Religion und Identitits-
politiken unter verdnderten gesellschaftlichen Verhéltnissen, Miinster: Lit.

Turkischer Bund Berlin-Brandenburg (TBB) (2003): »Naivitdt niitzt den
Fundamentalisten«. Abrufbar: http://www.tbb-berlin.de/de/pressemittei-
lungen/2003/01.12.2003.php, 17.02.2009.

Yurdakul, Gokce (2006): »Secular versus Islamist. The headscarfdebate in
Germany«. In: Gerdien Jonker/Valérie Amiraux (Hg.): Politics of Visibi-
lity: Young Muslims in European Public Spaces, Bielefeld: transcript, S.
151-168.

Zentrum fiir Islamische Frauenforschung und -forderung (ZIF) (2005): Ein
einziges Wort und seine groe Wirkung. Eine hermeneutische Betrach-
tungsweise zum Qur’an, Sure 4 Vers 34, mit Blick auf das Geschlech-
terverhiltnis im Islam. Koln.

436

httpsz//dol.org/10.14361/9783839409596-016 - am 14.02.2026, 08:10:43. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (-ITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839409596-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

