
V. Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist
Wir-Sein. Die Grundform der Offenbarung

Einen wesentlich neuen Impuls für das Begreifen des Seins und somit
für die systematische Begründung des Humanismus brachte der nach
dem Ersten Weltkrieg entstandene Personalismus. Er lenkte Franks
Aufmerksamkeit auf das Sein als Ich-Du- und als Wir-Sein. Nicht
zuletzt wird man Franks Beitrag zur Philosophie des 20. Jahrhun-
derts in der Integration des phänomenologischen Personalismus in
die Ontologie der All-Einheit sehen dürfen. Für Frank wurde immer
deutlicher, daß eine philosophische Seinslehre nur sinnvoll möglich
ist, wenn sie das Sein als Wir-Sein begreift. Daß diese Einsicht auch
auf die Gotteslehre Auswirkungen hat, ist nur konsequent (vgl. DU
258). Die Bedeutung, die Augustinus für das personalistische Denken
des Seins zukommt, fand durch Frank eine neue Würdigung.

Eine gewisse Sensibilität für die ontologische Bedeutung der Ka-
tegorien »Ich« und »Wir« war bei Frank bereits durch die Denker des
Deutschen Idealismus geweckt worden. An erster Stelle ist hier Fich-
te zu nennen, in dessen Spätphilosophie Sein und Leben »eins« sind,
»aktuelles Leben« aber ein »reines in sich selber lebendes Wir in
sich« ist.1 Auch Hegel hatte in seiner »Phänomenologie« auf die
»Wir«-Struktur des Geistes aufmerksam gemacht: »Ich, das Wir,
und Wir, das Ich ist«.2 Doch das eigentliche personalistische Denken,
in dem die Beziehung des Ich zum Du im Mittelpunkt steht, ist nach-
idealistisch. Anstöße sind von Kierkegaard ausgegangen. Frank war
bekannt, welche Bedeutung dieser christliche Existenzphilosoph dem
zur Entscheidung aufgerufenen Ich beimaß, das sich dem unbegreif-
lichen Gott gegenübergestellt erfährt.

105

1 J. G. Fichte: Die Anweisung zum seeligen Leben, 1806. (GA I,9,S. 57). J. G. Fichte: II,8,
XV. Vortrag, S. 228f. = X,206f.
2 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Gesammelte Werke Bd. 9, Hamburg
1980, S. 127 (»Die Wahrheit der Gewißheit seiner selbst«); vgl. auch S. 246 (»Die sitt-
liche Welt, das menschliche und göttliche Gesetz, der Mann und das Weib«).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das personalistische Denken war auch eine Reaktion auf die
Vermassung und Selbstentfremdung der Menschen infolge der Auf-
lösung der bisher den Einzelnen tragenden sozialen Beziehungen im
Zuge der Industrialisierung. Mit den Versuchen der sozialistischen
Bewegungen, das gesellschaftliche Wesen des Menschen erneut be-
wußt zu machen und die zunehmende Vereinzelung zu überwinden,
war der junge Frank schon durch seinen Stiefvater bekannt gewor-
den. Es konnte ihm nicht verborgen bleiben, daß diese Bewegungen,
nicht zuletzt infolge ihrer dürftigen philosophischen Begründung,
weit davon entfernt waren, die Ansprüche des Individuums mit den
Ansprüchen der Gesellschaft überzeugend vermitteln zu können.
J. Samjatin hatte in seinem utopischen Roman »Wir« (1920), mit
dem Schreckbild einer Gesellschaft, in der die Menschen ihrer Indivi-
dualität beraubt zu bloßen Nummern degradiert sind und mit ihrer
Freiheit sogar die Möglichkeit des Verbrechens verloren haben, die
Konsequenz einer verfehlten Wir-Philosophie radikal sichtbar ge-
macht.3 Auch wenn nicht ausdrücklich beabsichtigt, ist Franks »Wir-
Philosophie« hierzu ein Gegenentwurf. In seinem Beitrag zur Fest-
schrift für P. Struwe, 1925, und dann in seinem Aufsatz »›Ich‹ und
›Wir‹« hatte er sich die Aufgabe gestellt, gegenüber der seit Descartes
vorherrschenden »Ich-Philosophie« »entschieden und radikal eine
›Wir-Philosophie‹« zu begründen, »die auf dem Bewußtsein des pri-
mär-ursprünglichen Charakters der Gemeinschaft und ihrer unmit-
telbaren ontologischen Evidenz aufbaut«.4 Daß die ontologische
Priorität der Wir-Einheit keinesfalls die Unterwerfung des Individu-
ums unter ein gesellschaftliches Kollektiv zur Folge hat, betonten
bereits seine ersten Arbeiten zur Sozialphilosophie.5

Frank konnte nur auf wenige zeitgenössische Autoren zurück-
greifen, die vor ihm der Metaphysik der Ich-Du-Beziehung Auf-
merksamkeit entgegengebracht hatten. Von nachhaltiger Bedeutung

106

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

3 Samjatin schrieb den Roman 1920; er wurde 1924 ins Englische, Französische und
Tschechische übersetzt; 1927 erschien in der Tschechoslowakei eine russische Kurzfas-
sung. Samjatin beeinflußte Huxleys »Brave New World«.
4 S. Frank: »Ja« i »My«. In: Festschrift für P. B. Struve, Prag 1925. S. Frank: »Ich« und
»Wir«. Zur Analyse der Gemeinschaft. In: Der russische Gedanke. Internationale Zeit-
schrift für russische Philosophie, Literaturwissenschaft und Kultur, 1(1929–30) Bonn,
S. 57.
5 S. Frank: Zur Metaphysik der Seele. Das Problem der philosophischen Anthropologie.
In: Kantstudien 34 Jg., 1929, Nr-3–4, S. 351–373. Vgl. ferner Franks »Die geistigen
Grundlagen der Gesellschaft« (russ. Paris 1930), Freiburg 2002.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für Frank sind in dieser Hinsicht M. Scheler, M. Buber6 und F. Eb-
ner7, mit Einschränkung G. Simmel. Scheler hatte die »›Du-heit‹«
als »die fundamentalste Existenzkategorie des menschlichen Den-
kens« bezeichnet. »Das Wissen jedes Menschen, er sei ›Glied‹ einer
Gesellschaft überhaupt, ist«, so Scheler, »kein empirisches Wissen,
sondern ›a priori‹. […] Kein ›Ich‹ ohne ein ›Wir‹, und das ›Wir‹ ist
genetisch stets früher inhaltlich erfüllt als das ›Ich‹«.8 In der Zurück-
weisung der sog. Einfühlungstheorie, mit der Th. Lipps die Gewiß-
heit von der Existenz des fremden Subjekts hatte erklären wollen,
stimmt Frank mit der Argumentation Schelers überein.

Im Januar 1926 hatte Frank eine Rezension zu F. Rosenzweigs
Buch »Stern der Erlösung« (1921) veröffentlicht. Seine Stellungnah-
me ist nicht unkritisch; das schließt jedoch nicht aus, daß auch Rosen-
zweigs hymnischer Vorgriff auf das »Wir« aller erlösten Menschen
Frank zur Neubewertung der Wir-Beziehung inspiriert hat.

107

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

6 Hier ist an Martin Bubers Schrift »Ich und Du« (1923) zu denken, deren erste Nieder-
schrift 1919 erfolgt war. Buber verweist seinerseits auf den Anstoß durch die Leibphi-
losophie Ludwig Feuerbachs. Feuerbach habe »jene Du-Entdeckung eingeleitet, die man
die ›kopernikanische Tat‹ des modernen Denkens genannt hat [die …] ›genauso folgen-
schwer ist, wie die Ich-Entdeckung des Idealismus‹« (M. Buber: Das Problem des Men-
schen, Heidelberg 1954, S. 62).
7 Ferdinand Ebner: Das Wort und die geistigen Realitäten (1921). Ebner schreibt hier:
»Das Ich und das Du, das sind die geistigen Realitäten des Lebens. Die Konsequenzen
hieraus und aus der Erkenntnis, daß das Ich nur in seiner Relation zum Du und nicht
außerhalb ihrer existiere …«. »Die Existenz des Ich kann niemals widerspruchslos in der
dritten, sondern immer nur in der ersten Person ausgesagt und behauptet werden, da-
durch, daß sich das Ich selbst ausspricht«. In: Schriften 1. Band, München 1963, S. 85,
S. 188, vgl. S. 258ff.
8 Max Scheler: Probleme einer Soziologie des Wissens (1924). In: Gesammelte Werke.
Die Wissensformen und die Gesellschaft. Bern und München 1960, Bd. 8, S. 57 und
S. 52. – In seiner Arbeit über die »Phänomenologie und Theorie der Sympathiegefühle
und von Liebe und Haß« mit dem Anhang »Über den Grund zur Annahme der Existenz
des fremden Ich« (Halle 1913) hatte Scheler festgestellt: »›Zunächst‹ lebt der Mensch
mehr in den Anderen als in sich selbst; mehr in der Gemeinschaft als in seinem Indivi-
duum« (S. 127). In der ergänzten 2. Auflage 1923 heißt es, »daß der Mensch nicht nur
Teil der Gesellschaft ist, sondern auch die Gesellschaft als Beziehungsglied ein wesent-
licher Teil von ihm; daß das Ich nicht nur ein ›Glied‹ des Wir ist, sondern auch das Wir
ein notwendiges Glied des Ich« (M. Scheler, Gesammelte Werke, Bd. 7, Vom fremden
Ich, S. 225).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Evidenz der Du-Realit�t

Zu den unbestreitbaren menschlichen Erfahrungen gehört, daß wir
dem anderen Menschen als Du begegnen können – auf völlig andere
Weise als einem unpersönlichen Gegenstand oder einem Tier. Was ist
die Bedingung dafür, daß diese Beziehung zustande kommen kann?
Sie bliebe unerklärt, wenn das eigene Selbstsein nur Träger der Er-
kenntnisbefähigung wäre, dem alles andere, worauf sich seine Er-
kenntnisintention richten kann, als gegenständliche Wirklichkeit ge-
genübersteht. Auch der andere Mensch könnte dann nur als Objekt
erreicht werden. Schon das erkennende Subjekt selbst wäre kein Ich
im vollen Sinne. Denn die Ichwerdung geschieht, indem ein anderer
Mensch sich »mir« zuwendet und den Blick auf »mich« richtet (in der
Regel wird es zuerst der Augenkontakt zwischen Mutter und Kind
sein). Wo diese Zuwendung geschieht, gewinnen die Momente des
»mein« und »mir« eine völlig neue Bedeutung; sie stehen nicht mehr
für die Beziehung zu einem Gegenstand. Dieser Vorgang ist einzig-
artig; sein spezifischer Gehalt ist nicht aus der bloßen Erkenntnis-
beziehung verständlich zu machen. Frank betont, daß hier eine reale
geistige Wechselwirkung stattfindet. Indem das nur potentielle Ich
dem anderen Menschen als Du begegnet, gelangt es selbst zur vollen
Aktualität (DU 221; 227). Anders als ein Gegenstand, der sich mei-
nem Erkenntnisblick passiv darbietet und gleichsam darauf wartet,
von mir erkannt zu werden, kann ich das Du nicht anders haben als
dadurch, daß es sich selbst auf mich richtet und sich mir aktiv eröff-
net. Die freie Selbsterschließung des anderen ist die Bedingung dafür,
ihn als Du wahrnehmen zu können. Durch sie kommt die kommuni-
kative Begegnung allererst zustande.

Es lohnt sich, an dieser Stelle einen Seitenblick auf Jean-Paul
Sartre zu werfen, der in seiner »phänomenologischen Ontologie«
auch das Wissen vom anderen Subjekt begründen und den Solipsis-
mus überwinden will. Mit Frank kommt er darin überein, daß die
Frage der Existenz des Fremd-Ich nicht als Erkenntnisproblem, son-
dern nur durch Analyse eines Erlebens gelöst werden kann. Dennoch
klafft zwischen den Ontologien Sartres und Franks ein Abgrund. Sar-
tre spricht davon, daß »in Bezug auf jeden lebenden Menschen jede
menschliche Realität auf dem Untergrund ursprünglicher Gegenwart
anwesend oder abwesend ist. Und diese ursprüngliche Gegenwart
kann nur als Erblickt-Sein oder Erblickend-Sein Sinn haben, je nach-
dem, ob der andere für mich Objekt ist oder ich selbst Objekt für den

108

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anderen bin. Das Für-Andere-Sein ist ein ständiges Faktum meiner
menschlichen Realität, und ich erfasse es mit seiner faktischen Not-
wendigkeit beim kleinsten Gedanken, den ich mir über mich mache«.
»Der Andere ist mir überall als das gegenwärtig, durch das ich Objekt
werde«.9 Sartres Phänomenanalyse gelangt nicht zu einer Begeg-
nung, in der die aufeinandertreffenden Subjekte zu Ich und Du wer-
den und eine Gemeinschaft zwischen ihnen entsteht. Das »Für-ande-
re-Sein« bedeutet bei Sartre für den Anderen Objekt sein. Sartre
zufolge wird die Existenz des Anderen mir dadurch gewiß, daß ich
mich als von ihm beobachtetes Objekt erlebe. Das Bewußtsein, stets
erblickt werden zu können, ist konstitutiv für die Beziehung auf mich
selbst und auf den Anderen.

Auch Frank fragt nach der Möglichkeitsbedingung für die Er-
kenntnis des Fremd-Ich, aber er geht, anders als Sartre, nicht von
einem fertigen, für sich seienden Ich aus, um die Erkenntnis eines
»anderen« Ich zu erklären. Dieser Versuch würde, wie Frank in seiner
Analyse bemerkt, unweigerlich zu Ungereimtheiten führen. Denn
das Ich habe und kenne ich nur als meines, mein Ich gibt es nur im
Singular, als mein konkretes »Ich«. Von ihm ausgehend gelange ich
immer nur zum Nicht-Ich, d. h. zu Objekten, nie aber zu einem an-
deren Ich, das ein Du wäre. Von einem zweiten Ich zu sprechen ist,
streng genommen, logisch widersinnig. Seine Annahme wäre eine
bloße petitio principii. Um zu verstehen, daß ich außer der Objektbe-
ziehung tatsächlich auch die ganz andere Beziehung zum Du haben
kann, ist die Annahme unumgänglich, daß mein Bin-Sein selbst mit
der Bist-Form des Seins unvermischt vereint ist, mit anderen Wor-
ten, daß mein Sein schon immer auf das Du bezogen ist, bzw. es in
potentia in sich hat. Durch die Du-Begegnung wird diese Potenz ak-
tualisiert und mein Bin-Sein zum »Ich bin« im vollen Sinn. Für
Frank ist das Sein, ganz anders als für Sartre, lebendiges Sein oder
ein »Geisterreich« (DU 221–224).

Franks Analyse der Begegnung zeigt weiter: Das Du des Ande-
ren, das in der Begegnung erlebt wird und in mich eingeht, ist nicht
das Ergebnis der Addition vieler einzelner inhaltlicher Eindrücke –
des Aussehens, der Stimme, der Gestik, Mimik u. s. w.; es ist die in-
tuitiv wahrgenommene Realität des Anderen als konkrete »ganz-
heitliche Einheit«. Das Wissen um die Realität des Du ist ursprüng-

109

Die Evidenz der Du-Realit�t

9 J.-P. Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie.
Hamburg (Rowohlt) 1962, S. 370 und 371.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licher und unmittelbarer als das Wissen darum, was dieses Du inhalt-
lich ausmacht. Daß das Selbstsein des Anderen für mich die Gestalt
des Du annimmt, bedeutet deshalb noch nicht, daß ich es auch be-
greifen könnte. Seine Inhalte sind mir immer nur ganz umrißhaft
zugänglich; selbst was einen Freund, der eng mit mir verbunden ist,
hier und jetzt bewegt, bleibt für mich in ein letztlich unergründliches
Dunkel gehüllt. Obwohl ich seine Inhalte nicht klar erfassen kann, ist
mir doch seine Realität in unbezweifelbarer Evidenz gegeben. Das zu
erklären, überfordert, wie Frank bemerkt, alle rationalistischen Er-
kenntnistheorien. Selbstverständlich kann der Eindruck, den ein an-
derer auf mich ausübt, analysiert und in einzelne Inhalte zerlegt wer-
den; das aber geschieht in einer von der unmittelbaren Begegnung
unterschiedenen Reflexion. Dieses Ergebnis ist, wie sich zeigen wird,
auch für die philosophische Gotteslehre von Bedeutung.

Die Begegnung mit dem anderen als Du ist durch äußere Aus-
drucksformen vermittelt – durch Mimik, Gebärden, durch den Blick
der Augen, nicht zuletzt durch das gesprochene Wort – doch was sich
in ihnen »ausdrückt«, sind nicht Nervenreize, Muskelspannungen
u. s. w., sondern ist primär die Realität des Anderen, sein Selbstsein.
»Diese eigentlich allbekannte Erscheinung des ›Selbstausdrucks‹, in
dem ein ›Inneres‹, ein gewisses Selbstsein, durchschimmert und nach
außen dringt und sich so in einem ›Äußeren‹ kundtut, ist ein Prozeß
sui generis, der mit Kategorien des gegenständlichen Seins schlecht-
hin nicht zu fassen ist« (DU 227).10

Die Möglichkeit, die gegenständliche Erkenntnisbeziehung zu
übersteigen und dem anderen Menschen als Du zu begegnen, – so
Franks religionsphilosophisch folgenreiche Annahme – ist allein un-
ter der Bedingung zu verstehen, daß das Du meinem Sein immer
schon innewohnt. Die dem Ich wesentliche Beziehung zum Du stellt
sich also nicht erst her, wenn der andere gleichsam von außen wie ein
Gegenstand zufällig in meinen Erlebenshorizont eintritt; es muß
vielmehr die gesonderte Einheit von Du und Ich als Grundgestalt
des Seins vorausgesetzt werden. Nur so ist es möglich, daß mein
Selbstsein im anderen seinem eigenen Wesen begegnen und sich im
anderen wiedererkennen kann. Frank kann deshalb sagen: »Die Ich-
Du-Beziehung als Ich-Du-Sein manifestiert sich somit als die Urge-
stalt des Seins; sie erscheint uns so als Offenbarung der inneren
Struktur der Realität als solcher – und zwar in ihrer Unergründlich-

110

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

10 Hier sei auf E. Cassirer hingewiesen, der eine sehr ähnliche Beobachtung macht.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit, jenseits jedes begrifflichen Erfassens« (DU 249). Sie ist »uner-
gründlich«, weil sie als Einheit des Unterschiedenen sich der ratio-
nalen, auf distinkte Inhalte gerichteten Erfassung widersetzt; sie ist
allein dem »belehrten Nichtwissen« zugänglich. Frank nennt das
»Zusammenfallen von ›Innen‹ und ›Außen‹, von Ich und Nicht-Ich«
im Erleben der Ich-Du-Beziehung – ohne daß die Andersheit besei-
tigt würde – »die ausdrucksvollste Manifestation« der coincidentia
oppositorum (DU 249; 255).

2. Offenbarung als Mitteilung der Realit�t des Offenbarenden

Die phänomenologische Analyse der Ich-Du-Beziehung und des Wir-
Seins spielt in Franks Ontologie und in seiner Gotteslehre eine zen-
trale Rolle (über die Begrenztheit dieser Analogie in Hinblick auf die
Begegnung mit Gott wird noch zu sprechen sein). Die unergründli-
che und unbegrenzte Realität des Du, die sich in der Begegnung of-
fenbart, ist nicht dem objektivierenden, sondern nur dem »lebendi-
gen Wissen« oder »verstehenden Erleben« zugänglich, in dem der
Erkennende mit dem Erkannten eins ist.

Um das Sein des anderen erfahren und in mich aufnehmen zu
können, muß es sich selber kund tun. Ich kann es nicht von mir aus
ergreifen und mir aneignen. Das Wissen, das ich von der Du-Realität
habe, unterscheidet sich deshalb von dem Wissen, das ich durch den
gewöhnlichen Erkenntnisvorgang erwerbe, in dem das Objekt sein
Erkanntwerden passiv hinnehmen muß (vgl. DU 226). Frank schreibt
von dieser eigentümlichen Beziehung, in der das Selbstsein des an-
deren begegnet: »Nicht ich enthülle das Du, es enthüllt sich mir
selbst. Es schickt selbst ein unsichtbares Fluidum von sich aus, das in
mich eindringt; ich habe das Du erkannt, wenn ich dieses Fluidum
empfangen habe. Eine solche Erkenntnis kann man im Unterschied
zur gegenständlichen Erkenntnis nicht anders bezeichnen als mit
dem Wort ›Offenbarung‹« (RM 208; DU 227).

Frank hat mit dieser »selbstevidenten, aber trotz aller Evidenz
doch rätselhaften und wunderbaren Erscheinung« den epistemologi-
schen Gehalt des Begriffs der Offenbarung aufgedeckt. »Offenbaren«
bedeutet nicht, einen logisch bestimmten Inhalt präsentieren, der
dann vom Adressaten zur Kenntnis genommen würde. »Offenba-
rung ist die reale Anwesenheit der sich offenbarenden Realität sel-
ber« (DU 349), nicht das Herzeigen von Sachinhalten. Wenn ein an-

111

Offenbarung als Mitteilung der Realit�t des Offenbarenden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derer Mensch, der zuvor nur ein gegenständlich gegebenes Gegen-
über war, zum Du wird und sein Selbstsein sich für mich öffnet, er-
fahre ich von ihm nicht zuerst inhaltlich bestimmte Charaktereigen-
schaften, sondern ich erlebe sein Du, das mit seiner Zuwendung
einen lebendigen Widerhall in mir weckt. Was in der Du-Begegnung
offenbar wird, ist das ins Unendliche transzendierende und deshalb
unergründliche Personsein des anderen. Mit Franks Worten: Was in
der Du-Begegnung in mich eingeht, »ist die unsagbare, gegenüber
sich selbst offenbare, ihrer selbst bewußte Realität in einem begrenz-
ten, partikularen Seinsausschnitt«, nämlich in der Erfahrung einer
bestimmten anderen Person (vgl. DU 150). Indem ich des unergründ-
lichen Selbstseins der anderen Person in lebendiger Wahrnehmung
inne werde, trete ich »in Verbindung mit den geheimnisvollen Tiefen
der lebendigen Realität« selber (RM 201). Das offenbarte Sein ist
kein farbloses Abstraktum, sondern konkret und »gehaltvoll« – eben
das Selbstsein der anderen Person – dessen konkreter Gehalt aber
auch in der offenbarenden Begegnung ein unergründliches Geheim-
nis bleibt, das immer von neuem zu vertiefter Deutung auffordert.
Das gilt erst recht, wenn die Fülle der Realität, Gott, sich offenbart
(vgl. DU 340; 374).

Die bereits vom all-einen Sein ausgesagte »Selbst-Durchsichtig-
keit«, das Offenbarsein sich selbst gegenüber, ist Voraussetzung für
die Offenbarung, die in der Zuwendung zu einem Anderen und im
Sicherschließen ihm gegenüber besteht. Die Realität selber ist »Für-
sich-sein« oder lebendiges »Sich-selbst-immanent-sein« oder, kurz
gesagt, sie ist sich selber gegenüber offenbar oder »licht«. Auch das
unmittelbare Selbstsein ist eine »innerlich gegliederte Allgemein-
heit«. Was Frank mit Fichte »Geisterreich« nennt, durchdringt auch
das Selbstsein. Das Transzendieren zum Du als einer mir gleichen
Realität setzt das ursprüngliche Sein meiner selbst in der Sphäre des
»Ich-Du-Seins«, der Sphäre der lebendigen, für-sich-seienden All-
Einheit voraus (vgl. DU 254). Ihr inneres Gelichtetsein drängt von
sich dazu, »sich einem anderen zu offenbaren, sich zu eröffnen, sich
einem anderen zu zeigen« und, wo sie nicht selber die Fülle ist, sich
dadurch selbst zu vollenden (DU 226).

Frank macht noch auf einen weiteren Aspekt dieses Gelichtet-
seins aufmerksam: Das Sein des anderen, das mir durch Offenbarung
zuteil wird, ist mir nicht fremd. Zwar hat jede Person ihre eigene, nur
ihr allein gehörige Wurzel im Sein, die von der dem fremden Blick
unzugänglichen Tiefe des Ich ausgeht. Weil aber das Ich ebenso

112

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wesentlich »Glied einer gemeinschaftlichen Vieleinheit, Teilhaber
eines Wir« ist, spricht die eine überindividuelle Realität, die »in der
Gestalt des Du« zu mir spricht, eben darin auch »von mir selbst«.
Jede Begegnung sagt mir von neuem, daß ich selbst nur in der Einheit
mit der Tiefe der lebendigen personalen Realität wahrhaft ich selbst
bin (RM 204; 207; vgl. 201).

3. Das Wort – das Medium der Offenbarung

Weil das Wort das herausragende Mittel ist, durch welches das
Selbstsein zum Ausdruck gelangt und seine »geistigen Energien«
mitteilt, hat Frank in Das Unergründliche eine knappe, aber inhalts-
reiche Skizze zum »Geheimnis des Wortes« eingefügt. Er geht von
der sprachwissenschaftlichen Streitfrage aus, worin das originäre
Wesen des Wortes besteht: einen Gegenstand zu bezeichnen oder als
Interjektion ein subjektives Befinden auszudrücken. Auch hier ist er
der Auffassung, daß die alternative Entgegensetzung falsch ist. »Das
Wort drückt ursprünglich weder das gegenständliche Sein als solches
in seinem stummen und kalten objektiven Inhalt aus noch ›meinen
subjektiven Eindruck‹ von ihm, meinen emotionalen Zustand in der
Begegnung mit diesem Gegenstand. Es drückt die unergründliche
Realität selber in ihrer Absolutheit – in einer ihrer Einzelerscheinun-
gen – aus, die tiefer liegt als die Teilung in Subjekt und Objekt oder in
Subjektivität und Objektivität«. Weder spricht das Wort »im ur-
sprünglichen Sinn« über etwas, noch manifestiert sich in ihm »das
›subjektive‹ Wesen des Menschen«, – sondern das Sein selber (DU
376).

Davon zeugt eindrucksvoll die Poesie, in der das menschliche
Wort »in seiner vollwertigen Bedeutung erscheint«. Hohe Lyrik ist
keineswegs nur eine »›Konfession‹ des Dichters« über sein subjekti-
ves Befinden. Noch weniger dient das dichterische Wort in erster
Linie der »begrifflich abstrakten Bestimmung oder ›objektiven Be-
schreibung‹ gegenständlicher Realität«. Wer das Wort des Dichters
in sein Inneres einläßt, erfährt etwas von dem, was »wahrhaft ist«.
Wie sich dem Betrachter des nächtlichen Sternenhimmels die uner-
gründliche konkrete Realität – jenseits der objektiven astronomi-
schen Wirklichkeit – in Einheit von Erleben und Erlebnisinhalt of-
fenbart, so kann auch die Poesie für die im Dinglichen anwesende
»wahrhafte« Realität das Auge öffnen. Frank vergleicht darum die

113

Das Wort – das Medium der Offenbarung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Poesie mit dem »cherubinischen Gesang« der ostkirchlichen Liturgie,
in dem die unsichtbar anwesenden Engelsmächte durch den Mund
des menschlichen Chores ihr »dreimal heiliges Lied« singen. Die Poe-
sie ist »die Stimme der Realität selbst, vom Dichter abgelauscht und
überbracht« (ebd., Übersetzung geändert).

Reichhaltiger und intensiver als in der gegenständlichen Natur
spricht in der Begegnung mit dem Du die Realität selber – das, was
»wahrhaft ist« – von sich. »Sprechen« bedeutet hier, gewisse vom Du
»ausgehende Strahlen, gewisse geistige Energien, die seinem Wesen
gemäß sind«, dem anderen »in der Tiefe einzuflößen«. Was hier mit-
geteilt wird, sind darum nicht einzelne Wörter mit ihrem lexika-
lischen Bedeutungsgehalt, keine Sachinhalte, vielmehr teilt der an-
dere durch das sprachliche Ausdrucksmittel etwas von sich selbst mit.
Kein Ausdrucksmittel vermag freilich das »Wesen des Du« dem an-
deren mitzuteilen; denn auch in der intimsten Verbindung kann es
sich selbst nicht preisgeben; es bleibt ein unergründliches Geheimnis
(RM 208 f.).11

Kein Ausdrucksmittel – das wird besonders am alltäglichen und
auch am wissenschaftlichen Wortgebrauch deutlich – entkommt frei-
lich dem Widerstreit von Subjektivität und Objektivität. Es tendiert
dazu, seinen Gehalt zu verengen und »zur bloßen Bezeichnung ab-
strakter Begriffe zu kristallisieren«. Für die Wissenschaft ist das

114

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

11 Franks Begriffe der »Energien« oder des vom Du ausgehenden »Fluidum« oder (des
die Erkenntnis ermöglichenden) »Strahls des lebendigen absoluten Lichts« haben eine
Entsprechung in der Lehre des byzantinischen Theologen Gregor Palamas (gest. 1359)
von den göttlichen Wirkungen (»Energien«) in der Welt. Der orthodoxe Metropolit
Seraphim (Albert Lade) schreibt, daß Gott, auf den der Begriff des »Seins« nicht ange-
wendet werden kann, weil er der Schöpfer des Seins ist, doch »der Welt immanent ist,
nämlich in Seinen Energien; in diesen offenbart Er sich der Welt und wirkt in der Welt.
Jedes geschaffene Sein existiert überhaupt nur, weil es an den göttlichen Energien teil
hat. Gott ist in Seinen Energien das Sein aller Wesen. Durch Teilnahme an den Energien
kann sich das Geschöpf Gott nahen und mit ihm in Gemeinschaft treten. Die Energien
sind von der Wesenheit nicht zu trennen. Sie sind deshalb ebenso wie das Wesen Gottes,
dessen Erscheinung sie sind, ungeschaffen und ewig. In den Akten der Synode von Kon-
stantinopel vom Jahre 1351 ist gesagt: ›Wir denken sie (die Energie) nicht als außerhalb
der göttlichen Wesenheit befindlich, sondern … sagen, daß sie aus der göttlichen We-
senheit wie einem ewigen Quell entfließt und entspringt und ohne diesen nie wahr-
genommen wird. Sie bleibt mit der göttlichen Wesenheit untrennbar verbunden, koexi-
stiert von Ewigkeit mit ihr und ist untrennbar mit ihr vereint‹. Deshalb wird die Energie
auch mit dem Terminus ›Gottheit‹ bezeichnet«. Die Ostkirche, hg. v. A. Lade, Stuttgart
(Verlag Spemann) 1950, S. 37–38.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zweifellos von Vorteil, räumt Frank ein. Doch zeigt dieser »Wider-
streit«, der im Menschen selbst seinen Grund hat, die nur beschränk-
te Eignung seiner Sprache, die Offenbarung der Realität adäquat aus-
zudrücken. Deshalb »äußert sich die konkrete Offenbarung Gottes,
sein Wort – vom Menschen her gesehen – in ›unaussprechlichen
Worten, die kein Mensch sagen kann‹«, schreibt Frank mit dem Apo-
stel Paulus (2. Korintherbrief 12:4).

Frank faßt seine philosophische Skizze des Wortes zusammen:
»Im Wort gewinnt die Realität selber, das Unergründliche, eine Stim-
me. In ihm spricht die Realität von sich selbst, ›macht eine Aussage‹,
›drückt sich aus‹«. Das menschliche Wort ist auf seine beschränkte
Weise Ausdruck der absoluten Realität; es erweist sich als unvoll-
kommenes »Abbild« des ewigen Logos, der, wie Frank den Prolog
des Johannesevangeliums aufnehmend sagt, »›am Anfang bei Gott
war‹ und ›Gott selber war‹«. Jene »Worte Gottes, die in der Heiligen
Schrift überliefert sind, die aber auch jeder Mensch zu vernehmen
gewürdigt sein kann, sind einzelne Manifestationen des Wortes,
des Logos«. Sie sind eine Äußerung von Gottes Wesen, in der es »für
uns ein lebendiges Antlitz und eine Gestalt annimmt (ohne dadurch
aufzuhören unergründlich zu sein). Eine solche Äußerung Gottes als
Wort in lebendiger Gestalt ist auch jene höchste und angemessenste
konkret-positive Offenbarung, in welcher ›das Wort‹ in der mensch-
lichen Gestalt Jesu Christi ›Fleisch wurde‹« (DU 377; vgl. Johannes-
evangelium 1:14). Das »eitel gebrauchte Wort« und »jedes bloße Ge-
rede« kommen deshalb einer »Blasphemie« gleich (DU 376).

4. Die �berzeitliche Gemeinschaftlichkeit – Grund jeder
Gesellschaft

Die Begegnung ist, wie erläutert, ein lebendiger Vorgang wechselsei-
tiger Aktivität. Ich entstehe als Realitätspunkt zugleich mit dem Du –
als ein Glied »der sich zugleich damit konstituierenden Einheit des
Wir« (DU 230). Dieses »wunderbare, von tiefster Bedeutung erfüllte
Wort ›Wir‹« ist mehr als nur ein anderes Wort für die Ich-Du-Ein-
heit; schon die Sprache hat mit ihm, indem sie es schuf, ein ganz
eigenes Realitätsmoment zum Ausdruck gebracht (DU 256).

In seiner Sozialphilosophie hat Frank für die Wir-Einheit das
Wort sobornost’ eingeführt. Er erwähnt in diesem Zusammenhang
die einflußreiche Schrift A. S. Chomjakows über »Die eine Kirche«;

115

Die �berzeitliche Gemeinschaftlichkeit – Grund jeder Gesellschaft

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie hat ihn zur Verwendung dieses Begriffs offensichtlich angeregt.12

In ihm klingen die Bedeutungen der Gemeinsamkeit, der Verbun-
denheit, der Konziliarität, der Katholizität, der inneren Sammlung
an. Seine Übersetzung in eine andere Sprache ist schwierig. Frank
selbst hält ihn für »unübersetzbar« und beläßt es in seinem deutsch
verfaßten Vortrag »Die russische Weltanschauung« (1926) bei Um-
schreibungen u. a. durch die Wörter »Konziliarismus« und »Gemein-
schaftsprinzip«.13 L. P. Karsawin hatte als deutsche Übersetzung
»Symphonie«, »Symphonismus« vorgeschlagen.14 R. v. Walter, der
Übersetzer von N. Berdjaews »Die Philosophie des freien Geistes«,
meint, daß das deutsche Wort »Gesammeltheit« dem russischen
Wort am nächsten komme.15 Für die Bedeutung, die Frank dem Wort
sobornost’ gegeben hat, sind diese Übersetzungen nicht geeignet. Das
treffendste (wenngleich nicht voll befriedigende) deutsche Äquiva-
lent für den Gebrauch, den Frank von ihm macht, ist »Gemeinschaft-
lichkeit«. Irreführend wäre die Übersetzung »Gemeinschaft«, das
eine konkrete, auf besondere Weise verbundene Gruppe von Men-
schen charakterisiert.16 In seinem russischen Aufsatz über die Reli-
giösen Grundlagen der Gesellschaftlichkeit aus dem Jahr 1925 hat
Frank den Begriff noch nicht verwendet; er spricht hier von »Solida-
rität« als einer »Elementartatsache«, die jeder »Gesellschaftlichkeit«

116

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

12 Der slawophile Schriftsteller und Theologe A. S. Chomjakow (1804–1860) verwen-
det in seiner Arbeit Cerkov’ odna (1867 gedruckt; deutsch Die eine Kirche), soweit ich
sehe, nur das Adjektiv sobornyj. Auch in der Auseinandersetzung mit P. Iwan S. Gaga-
rin SJ über die russische Übersetzung des nicäo-konstantinopolitanischen Glaubens-
bekenntnisses verwendet Chomjakow nur das Adjektiv. Für Chomjakow ist der griechi-
sche Begriff kajolikffi des Glaubensbekenntnisses allein durch sobornyj korrekt
wiedergegeben – als Ausdruck für »die Einheit in der Vielfalt« (vgl. A. S. Chomjakov:
Sočinenija bogoslovskie, St. Petersburg 1995, S273ff.). In seiner während des Zweiten
Weltkriegs verfaßten Schrift Mit uns ist Gott verwendet Frank, um den umfassenden
Charakter der Kirche, ihre »Katholizität«, zu kennzeichnen, das Wort kafolična, das
bereits I. S. Gagarin für die Übersetzung des Wortes kajolikffi vorgeschlagen hatte. –
Es ist eine offene Frage, ob Chomjakow sich auf die Schrift J. A. Möhlers Die Einheit der
Kirche oder das Princip des Katholizismus (1825) gestützt hat.
13 S. Frank: Die russische Weltanschauung. (Berlin-)Charlottenburg 1926, S. 22 f. –
B. Jakim, der amerikanische Übersetzer von Die geistigen Grundlagen der Gesellschaft
ließ das Wort sobornost’ unübersetzt.
14 L. P. Karsawin: Die Russische Idee, in: Der Gral, Nr. 8, Mai 1925, S. 356.
15 N. Berdiajew: Die Philosophie des freien Geistes. Problematik und Apologie des Chri-
stentums. Tübingen 1930, S. 11 (Fußnote).
16 F. Tönnies hatte den Begriff in diesem Sinne verstanden; Frank grenzt sich ausdrück-
lich von ihm ab (GGdG 144).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und jeder »Kommunikation« zugrunde liegt.17 In seinen späteren
Schriften spielt der Begriff sobornost’ keine signifikante Rolle mehr.

Die »Gemeinschaftlichkeit« ist keine Gegebenheit der objekti-
vierbaren Wirklichkeit, keine besondere Stimmung oder äußerlich
erkennbare Weise des mitmenschlichen Umgangs. Sie ist kein Ideal-
zustand, der durch sittliche oder ähnliche Anstrengungen erst ver-
wirklicht werden müßte. Sie ist die Einheit des Wir – und als solche
eine geistige Realität. Sie ist nicht die Summe oder Anhäufung vieler
Ich; sie befindet sich nicht neben oder über den Vielen. Sie steht aber
auch »nicht als äußeres, transzendentes Prinzip der Vielheit gegen-
über, sondern ist ihr immanent und vereinigt sie von innen her«. Sie
ist der ontologische Begriff für »das innere Wesen« und »die innere
Schicht oder Wurzel« jeder Gesellschaft: »In jedem ihrer zeitlichen
Abschnitte, in jedem Moment ihrer Existenz lebt die sichtbare Ge-
sellschaft von ihrer unsichtbaren überzeitlichen Gemeinschaftlich-
keit« (GGdG 150; 154).

In ihr ist die All-Einheit des Seins konkret. Das bedeutet, daß
jedes Individuum, wo immer (und solange) es mit einem anderen
zum Wir vereint ist, es auch mit dem Ganzen, dem »Geisterreich«,
auf besondere Weise eins ist. Aber auch umgekehrt gilt: »Die Einheit
des Wir ist innerlich in jedem Ich anwesend, ist die innere Grundlage
des Lebens eines jeden Ich«. In der geistigen Seinseinheit konkurrie-
ren nicht die Einheit des Ganzen und die Selbständigkeit jedes seiner
Teile mit einander, sie ist »freies Leben« (GGdG 150–151). Es wäre
ein gefährlicher Irrtum, die freie Gemeinschaftlichkeit mit einer ob-
jektiv existenten Gesellschaft zu identifizieren. Frank weiß, daß die
Gemeinschaftlichkeit nur in einer strukturierten Gesellschaftlichkeit
zum Ausdruck kommen kann, welche die Freiheit der einzelnen Glie-
der unweigerlich normiert und sogar dazu tendieren kann, sie zu
beseitigen. In welchem Sinne nach Frank die Gemeinschaftlichkeit
der »Kern« jeder Vergesellschaftung ist, muß noch gezeigt werden.

5. Das Wir-Sein ist grenzenlos, �berzeitlich, �berindividuell

Als Seinseinheit ist die Wir-Einheit potentiell grenzenlos – sie kann
letztlich alle Seienden umfassen. Dem hl. Franz von Assisi war »auf

117

Das Wir-Sein ist grenzenlos, �berzeitlich, �berindividuell

17 S. L. Frank: Religioznyja osvnovy obščestvennosti, in: Put’, September 1925, Nr. 1,
S. 12 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der höchsten Stufe der geistigen Entwicklung« diese Wir-Einheit alles
Seienden bewußt geworden: Nicht nur mit den Menschen, auch mit
den Tieren und mit den Dingen, selbst mit dem Tod wußte er sich
brüderlich verbunden (GGdG 136; DU 235). Die Wir-Einheit als
Seinseinheit ist auch überzeitlich und überindividuell. Diese Eigen-
schaften verweisen nochmals auf ihre geistige Seinsweise, die nicht
mit ihrem psychischen Erleben (und, selbstverständlich, nicht mit
ihrer gesellschaftlichen Verkörperung in einer Freundschaft, Ehe oder
in einer konkreten Gesellschaft) verwechselt werden darf. Äußere Er-
eignisse, etwa ein Eheversprechen, eine Vereins- oder Staatsgrün-
dung können den Anstoß zur Bildung einer Wir-Einheit geben und
ihren Beginn markieren. Diese Ereignisse sind bald vergangen; das
Wir-Sein, die Seinseinheit, aber bleibt Gegenwart. Die Realität einer
Ehe, einer Freundschaft, einer Familie, des Staates usw. ist unabhän-
gig davon, ob ihre Glieder aktuell sich ihrer bewußt sind. Das Zusam-
mentreffen mit den anderen Gliedern kann die Einheit bewußt erle-
ben lassen; dieses aktuelle Erleben oder Bewußtsein ist aber nicht die
Einheit selbst. Was im Denken sich abspielt oder psychisch erlebt
wird, ist ein zeitlich beschränktes Geschehen und gehört nur dem
einzelnen Menschen an. Sozialpsychologische Vorgänge sind, so
Frank, nur eine besondere Weise der individualpsychologischen.
Überzeitlichkeit bedeutet andererseits nicht, daß das Wir-Sein vom
Willen seiner Glieder unabhängig wäre. Wie im Menschen das see-
lische Sein mit seinem Leib eins ist, bis diese Einheit durch den Tod
getrennt wird, so können auch gesellschaftliche Einheiten zu beste-
hen aufhören. Selbst der Staat ist davon nicht ausgenommen, wie
Frank mit einem Blick auf den Untergang des Zarenreiches in den
Revolutionen von 1917 bemerkt. Das oft verzweifelte Bemühen, den
Bestand einer Freundschaft oder Ehe zu erhalten, wenn ihre äußere
gesellschaftliche Einheit im Zerfall begriffen ist, zeigt, daß ihre gei-
stige Realität nicht identisch ist mit ihrer äußeren physischen Exi-
stenz, daß sie diese vielmehr noch eine gewisse Zeit überdauern kann.

Auch in der kulturellen Tradition eines Volkes, zumal in seiner
Sprache, lebt eine überindividuelle, die Zeit übergreifende reale gei-
stige Einheit. So wenig das geistige Wir-Sein mit den hirnorgani-
schen Vorgängen verwechselt werden darf, so wenig auch mit den
stofflichen Elementen, die für die Kultur eines Volks und einer Ge-
sellschaft unentbehrlich sind. Die geistige Realität ist keine objekti-
vierbare Wirklichkeit für sich; sie ist in den äußeren kulturellen Ge-
gebenheiten. Ganz verfehlt wäre es deshalb, das geistige Sein als eine

118

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Art grenzenlosen Äther zu verstehen, der über der gegenständlichen
Wirklichkeit schwebt.

6. Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt

Das individuelle, unmittelbare Selbstsein hat seine »Wurzel« in der
geistigen Einheit des Wir; diese ist ontologisch früher als jenes. Auch
die sichtbare Gesellschaft ist nur kraft dieser vorgängigen Wir-Ein-
heit: »Das ›Wir‹ als äußerlich sichtbare Gemeinschaft oder Gesell-
schaft, als Zusammengehörigkeit von zwei oder mehreren Menschen
– die Gesellschaft, die mich ›umgibt‹ und zu der ich gleichsam nur
äußerlich ›gehöre‹, – ist nur die äußere Manifestation und Abbildung
des ›Wir‹, in dem ich auf die Weise existiere, daß es in mir ist, oder
vielmehr, daß es die ursprüngliche innere Grundlage des ›Ich bin‹
selber ist« (DU 258).

Frank ist sich bewußt, daß die Wir-Philosophie, sobald die strikt
geistige (oder ontologische) Seinsweise des Wir verkannt wird, zur
Rechtfertigung eines kollektivistischen Gesellschaftsideals miß-
braucht werden kann. Er sieht diese Gefahr in der »utopisch-roman-
tischen« Weltanschauung der Slawophilen durchaus gegeben.18 Der
Vorwurf ist denn nicht ausgeblieben, in seiner Philosophie der All-
Einheit verliere das Individuum das Recht auf Selbstbestimmung.
Die All-Einheit des Seins, die der Angelpunkt von Franks Philosophie
ist, kann in der Tat, sobald sie mißverstanden wird, zum wunden
Punkt werden. Deshalb ist es angebracht, auf diesen Vorwurf ein-
zugehen

In seinen Ausführungen zur Funktion der Grenze hatte Frank
festgestellt, daß der Begriff des »meinigen« nur gebildet werden
kann, weil ich auch, was jenseits des »meinen« liegt, »habe«; ich
»habe« dieses Jenseitige genauso ursprünglich wie das unmittelbar
meinige, wenngleich auf andere Weise. Obwohl es außerhalb meiner
bleibt, gehört es doch konstitutiv zu meinem Selbstsein. Im persona-
len Wir, zu dem ich selber gehöre, erfahre ich das Transzendieren
meiner Begrenzung und die Einheit mit dem Du-sein unmittelbar
als lebendige wechselseitige Beziehung. Ich erlebe, »daß ich auch da
bin, wo ich nicht selber bin, – daß mein eigenes Sein auf meiner

119

Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt

18 S. Frank: Die russische Weltanschauung. A.a. O. S. 22.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teilhabe am Sein, das nicht meines ist, beruht, – daß ich selbst bin im
›du bist‹« (DU 258).

Das für das Selbstsein konstitutive Ausgreifen auf das jenseits
des Eigenen liegende Andere bedeutet, daß »das ›Ich-bin‹ entgegen
der gewöhnlichen Anschauung keineswegs die ursprüngliche, ad-
äquate und allumfassende Form des ›inneren Seins‹, des unmittel-
baren Selbstseins, ist, sondern nur als abgeleitetes Teilmoment der
tieferen und ursprünglicheren Offenbarung der Realität als eines
Wir-Seins anzusehen ist« (DU 257). Frank behauptet also, daß Ich
als unterschiedenes Einzelnes nur sein kann, weil ich an einem un-
endlichen Sein teilhabe, an dem auch das Du teilhat: Ich und Du
können nur sein, weil ihnen eine »höhere, sie umgreifende Einheit«
– das Wir-Sein – vorausgeht (vgl. GGdG 137).

Frank bezeichnet die Einheit im Wir mit dem Cusanischen Be-
griff als coincidentia oppositorum (z. B. DU 257; RM 181, 201). Ob
der Vorwurf, in der All-Einheit werde das Einzelne vom Ganzen
»verschlungen«, gerechtfertigt ist, hängt davon ab, wie die »Koinzi-
denz« verstanden wird. Frank besteht darauf, daß die Einheit des Wir
eine originäre Seinsinstanz ist. Darum ist sie nicht von unten, von
den Einzelnen her gedacht; die Wir-Einheit ist nicht die Summe von
Ich und Du. Wäre sie nur das Ergebnis einer Addition, so bliebe sie
den Gliedern äußerlich. Die Einheit ist mehr als nur eine Klammer,
welche das Viele zusammenhält. Bedeutet sie also eine Vermischung,
in der die Glieder ihres Selbststandes beraubt und zu bloßem Schein
herabgesetzt sind?

Was mit dem »Zusammenfall« von Ich und Du im Wir gemeint
ist, zeigt die phänomenologische Analyse. In der Du-Begegnung
dringt die Realität des anderen als anderen in mich ein und wird
von mir auf Grund dieses Eindringens erlebt. Ich erlebe das Du als
eine andere Realität, und indem ich sie erlebe, wird sie ein Teil mei-
nes Selbstseins. Das Wir steht dem Ich nicht gegenüber; es ist die
»Einheit des Seins ›in mir‹ und ›außer mir‹« und als solche der »in-
nere Grund meiner eigenen Existenz – meines Ich«. Nur so ist das
Wir die »Wurzel« von Ich und Du, in welcher die Gegensätzlichkeit
zwischen diesen beiden »überwunden ist – und doch gewahrt bleibt«,
wie Frank sofort hinzufügt (DU 257). Mit anderen Worten: In der
»coincidentia« werden die »opposita« nicht aufgelöst oder vermischt,
sondern bleiben als solche erhalten. Der Vollzug dieses Widerspruchs
ist nur möglich, weil es der Vollzug einer geistigen Einheit und nicht
der von gegenständlichen Größen ist. Denn das Wir-Sein ebenso wie

120

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Selbstsein, ist gegenständlicher Erkenntnis unzugänglich. Es ist
nur als erlebte, sich selber offenbarende Realität gegeben. Franks
Ausführungen zur Gemeinschaftlichkeit sind nicht Ergebnis empi-
risch-sozialer oder sozial-psychologischer Untersuchungen.

Als »konkrete All-Einheit« durchdringt das Sein als Ganzes
jedes seiner Teile; es ist als solches ein »lebendiges Sein« oder, wie
Frank wiederholt gegen den zeitgenössischen Existentialismus sagt,
ein »Geisterreich«. Dieses Ganze ist kein gegenständliches Seiendes –
als solches würde es das Einzelne tatsächlich »verschlingen«. Kein Ich
ist ein »in sich geschlossenes isoliertes Sein« (und in diesem Sinne
»Substanz«), es ist »ein als Ich-Du-Sein sich vollziehendes Sein«. Es
wird überhaupt erst zum Ich, »verwirklicht sich selber erst im Hin-
ausgehen über sich selbst, im Transzendieren zum Du«. »Das Gei-
sterreich besteht eben darin, daß das Eine immer für das Andere, im
Anderen – über sich hinaustretend – existiert, sich nur behauptet,
indem es sich selbst um eines anderen willen verläßt« (DU 250, vgl.
RM 186, 205). Franks »Wir-Einheit« ist darum etwas völlig anderes
als das »ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse« im Marxschen
Verständnis.19

Hier wird das spirituelle Motiv sichtbar, das Frank bewegt. Es
geht darum, den Individualismus durch einen Humanismus zu über-
winden, der sich bewußt ist, daß die Liebe zum Nächsten kein letzt-
lich beliebiges Sentiment ist, sondern von der Realität selber gefor-
dert ist. Denn das »Grundprinzip« des Seins – das Zusammenfallen
der Gegensätze –, vollendet sich »konkret-lebendig« als Liebe, in
welcher der reale Unterschied (nicht der logische) zwischen dem
einen und dem anderen überwunden ist und doch »die Gliederung
und wechselseitig verbundene Vielgestalt des Seins in sich und für
sich nicht beseitigt wird: sie bleibt erhalten, ja vollendet sich allererst
in ihrer ganzen Fülle und Tiefe« (DU 255–256; Übers. geändert).20

Das philosophische Denken ist ständig in Versuchung – bemerkt
Frank in Die Realität und der Mensch –, die Realität monistisch oder

121

Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt

19 K. Marx: 6. These über Feuerbach. In: Marx-Engels-Werke Bd. 3, Berlin 1962, S. 6. –
Marx war unter dem Einfluß von Feuerbachs Sensualismus außerstande, ein geistiges
Sein zu denken.
20 In seiner späteren Schrift Mit uns ist Gott unterstreicht Frank nochmals, daß von
»Liebe« nur gesprochen werden kann, wo dem Ich ein Du begegnet, nicht aber wenn
im anderen dem Ich wieder das Ich entgegentritt (Frank sieht die Auflösung des Unter-
schieds von Ich und Du im buddhistischen tat twam asi). S. L. Frank: Mit uns ist Gott,
Teil 2, Kapitel 5 »Die Religion der Liebe«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pluralistisch zu deuten, obwohl beide Auffassungen in ihrer Ab-
straktheit inkonsistent sind und Kompromisse erzwingen. So mußte
Spinoza im Widerspruch zu seinem System doch die Vielfalt der Sei-
enden anerkennen, die er dann »Attribute« der einen Substanz nann-
te. Und Leibniz konnte nicht umhin, seine pluralistische Seinslehre
durch eine »Harmonie« zu ergänzen, weil ohne eine Beziehung zwi-
schen den Monaden nicht einmal von Vielheit gesprochen werden
konnte (RM 188).

Das Wir enthüllt die Wesenseigenschaft des geistigen Seins: Es
»hat zwei korrelierende Aspekte: Es ist die differenzierte Vielheit
vieler individueller Bewußtseine und zugleich ihre unteilbare Ur-
Einheit« (GGdG 137 f.). Diese Ur-Einheit – in Franks Ontologie die
Bedingung für die Unterscheidung des Vielen – entspricht dem
»transzendentalen Bewußtsein« in Kants Erkenntnistheorie, welches
als einheitsstiftendes Prinzip die Bedingung jeglicher Wirklichkeits-
erfahrung ist. (Zu Franks »antinomischem Monodualismus« und der
ihm entsprechenden docta ignorantia als dem Wissen des Seins s. u.).

122

Das Transzendieren zum Du. Das Sein ist Wir-Sein

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105 - am 24.01.2026, 02:16:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Evidenz der Du-Realität
	2. Offenbarung als Mitteilung der Realität des Offenbarenden
	3. Das Wort – das Medium der Offenbarung
	4. Die überzeitliche Gemeinschaftlichkeit – Grund jeder Gesellschaft
	5. Das Wir-Sein ist grenzenlos, überzeitlich, überindividuell
	6. Der ontologische Vorrang der Einheit vor der Vielfalt

