
„Kann die Bibel sinnfrei?“ Absurdität als Verständnisschlüssel für 
biblische Texte und ihre Auslegung

Martin Nitsche

Abstract
Can the Bible be meaningless? In a system of thought that often presupposes a divine order, 
absurdity cannot be presented as a starting point in in the Camusian sense. The positions of others 
(wicked, evil and others) are often absurd. This does not protect individual biblical figures or 
groups from radically questioning the meaningfulness of their own actions or from despairing 
of God's lethargy: the essential challenge is the permanent experience of God's absence, with 
readings on Psalms, Ecclesiastes and Sapientia Salomonis.
Key-Words
Bible, Absurdity, Absence of God, Polemics, Psalms, Ecclesiastes, Wisdom

1. Worum es geht

Geht man mit neuzeitlichen Begriffen auf antike Texte zu, gilt es, einige 
Vorbemerkungen zu machen. Natürlich hat Kohelet nichts mit Camus zu 
tun, das Ijobbuch auch nicht. Dazu kommt die große historische Distanz 
zum Untersuchungsgegenstand: Wir haben zwar literarische Zeugnisse, 
aber auf das weitergehende Denken und Fühlen der realen Menschen hin­
ter diesen Zeugnissen gibt es keinen unmittelbaren Zugriff. Ist eine Aussage 
ermutigend oder zynisch, lässt sich zum Beispiel Ironie wirklich feststellen, 
wenn das weiträumige Aussagensystem, in welchem ein Text stand, gar 
nicht bekannt ist? Schon der sprachliche Ausdruck bedingt also, dass das 
Absurde etwa im existentialistischen Sinne nicht zu finden ist: Zu groß 
scheint die Gefahr, in den Texten immer das zu finden, was man eben 
sucht und einem Text so mal eine absurde Haltung, mal eine skeptische 
Position oder auch einen Rückzug ins Ironische zu unterstellen. Gegen 
solche Vereinnahmungen ist jeder historische Text zu schützen.

Zugleich haben auf der ET-Tagung1 viele Beitragende biblische Referenz­
punkte für ihre Annäherungen an das Absurde gefunden: die Bindung 
Isaaks (Gen 22), Kohelet, die Klagen des Jeremia, Ps 22 und sein Einsatz 

1 An dieser und an einigen anderen Stellen ist der Vortragsstil für die Veröffentlichung 
beibehalten worden.

77

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


am Kreuz Jesu sind reflektiert worden. Wir haben von Krisenliteratur ge­
hört, darüber gesprochen, ob Klage immer destruktiv sein müsse und vom 
Exil als universaler Deutekategorie. Die in den biblischen Texten verborge­
nen Erfahrungen sind bereits Literatur geworden, universalisiert und auf 
künftige Rezeption hin angelegt.

Bei allen Einschränkungen, die zu tätigen sind, soll die Frage dennoch 
gestellt werden: Lassen sich in den Lebensdeutungserfahrungen der He­
bräischen Bibel Ausdrucksweisen finden, die mit unseren Fragen nach dem 
Absurden resonant sind? Der Religionsphilosoph Alan Mittleman formu­
liert dies so:

Nonetheless, it is clear that the question of the meaning of life has a 
modern history, shape, and salience that it did not have in earlier times. 
[…] But it is also reasonable to believe that, historical considerations 
aside, searching for the meaning of things is a universal propensity of 
the human mind. It is reasonable because human beings are symbolizing 
creatures (Mittleman 2023: 51).

Eingedenk der vorläufigen Natur aller möglichen Ergebnisse scheint es 
doch lohnenswert zu sein, Menschen verschiedener Epochen und Kulturen 
aufgrund ähnlicher, grundlegender Erfahrungen wie Leben, Tod, Hunger, 
der Sehnsucht nach dem Schönen oder dem Suchen nach Moral ähnliche 
Überlegungen oder Fragen, ähnliche Symbolisierungen zuzutrauen. Ich be­
trachte es in diesem Sinne nicht nur als legitim, sondern als sinnvoll, in 
biblischen Texten nach Sinn und Unsinn und dem Nachdenken darüber 
zu suchen. Mit einigen anderen Beiträgen dieses Bandes verstehe ich unter 
Absurdität grob gesagt zunächst: die Aufgabe des Projekts, in den Dingen 
einen Sinn zu suchen. Wer sich im Nachgang an Camus auf das Absurde 
einlässt, negiert nicht unbedingt die Existenz eines Sinns – verfolgt die Fra­
ge danach aber nicht. Mit diesem heuristischen Begriff werde ich nun eini­
ge Texte in Berührung bringen, nicht ausführlich untersuchen: Ich spreche 
von biblischen Miniaturen auf der Suche nach dem Absurden oder seinem 
möglichen Gegenteil. Den gewählten Texten aus dem Buch Kohelet, den 
Psalmen und dem Buch der Weisheit ist vor allem ihre poetische Sprache 
gemein. Vielleicht lässt sich im Modus des Poetischen eine Annäherung an 
Sinnfragen leichter wagen? Wenngleich der vorliegende Beitrag die gewähl­
ten Texte vor allem hinsichtlich ihrer semantischen Qualität untersucht, 
bleibt der Zusammenhang zwischen poetischer Qualität und weisheitlicher 
Reflexion bedenkenswert.

Martin Nitsche

78

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Biblische Miniaturen

2.1. Kohelet: Alles ist absurd?

Der Ausgangspunkt ist das Koheletbuch, weil in ihm schon sehr lange 
allerlei erstaunlich Modernes vermutet und gefunden wird. Kohelet wird 
mit vielen großen Begriffen in Verbindung gebracht: Er sieht Ambivalenzen 
im menschlichen Leben sehr deutlich, er ist Philosoph, gilt als Skeptiker, 
der sich mit einfachen Antworten nicht zufriedengibt. Und das Kohelet­
buch selbst greift zu großen Begriffen und lädt sie poetisch auf: nicht 
zuletzt eben „hěʹḇěl“. Hauch, Dampf, Flüchtiges, Nichtiges, der bekannte 
„Windhauch“ oder doch einfach: Absurdes? In den 1970er und 1980er 
Jahren gab es in der Koheletexegese Versuche, Kohelets Philosophie mit 
explizitem Rückgriff auf Albert Camus und seinen Begriff von Absurdität 
zu verstehen (vgl. Zimmer 1999: 57-58; Crenshaw 1987: 27-28). Für den 
deutschsprachigen Raum sind die Arbeiten von Diethelm Michel zu nen­
nen. Der berühmte Vers in Koh 1,2 lautet bei ihm: „Vollkommen absurd, 
sprach Qohelet, vollkommen absurd – alles ist absurd.“ Im folgenden Zitat 
verbindet Diethelm Michel Abschnitte aus Koh 8 und Texte von Albert 
Camus mit eigenen Kommentierungen:

Der nach der Regel, nach einem Sinn fragende menschliche Verstand 
stößt auf eine Welt, die keine Antwort gibt. ,Ich [Qohelet] betrachtete das 
ganze Werk Gottes (mit dem Ergebnis): Nicht vermag der Mensch das 
Werk, das unter der Sonne geschieht, herauszufinden. Auch wenn der 
Mensch sich abmüht, es zu ergründen, kann er es nicht herausfinden. 
Und auch wenn der Weise behauptet, es zu kennen, kann er es (doch) 
nicht finden.‘ (8,17) Mir scheint, daß Qohelet mit seinen Worten den 
Sachverhalt meint, den Albert Camus folgendermaßen beschreibt: ,Auch 
der Verstand sagt mir also auf seine Weise, daß diese Welt absurd ist. 
Sein Widerpart, die blinde Vernunft, tut vergeblich so, als wäre alles klar; 
ich warte auf Beweise und wünschte, sie hätte recht. [...] Ich sagte, die 
Welt sei absurd, und ging damit zu rasch vor. An sich ist diese Welt nicht 
vernünftig – das ist alles, was man von ihr sagen kann. Absurd aber ist 
die Gegenüberstellung des Irrationalen und des glühenden Verlangens 
nach Klarheit, das im tiefsten Innern des Menschen laut wird. Das Ab­
surde hängt ebensosehr vom Menschen ab wie von der Welt‘. Ich schlage 

Kann die Bibel sinnfrei sein?

79

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Absurdit%C3%A4t
https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Absurdit%C3%A4t


deshalb vor, [… hebel2] in den Erörterungen Qohelets durch ,absurd‘ im 
Sinne von ,sinnlos‘ wiederzugeben. Durch das Fremdwort ,absurd‘ soll 
ins Bewußtsein gehoben werden, daß die Ausführungen Qohelets im 
Kern philosophischer Natur sind: die Weisheit basiert auf der Überzeu­
gung, daß die von Gott in die Welt hineingelegten Gesetzesmäßigkeiten 
und damit der Sinn des Geschehens vom Weisen erkannt werden kön­
nen und sollen. Qohelet vertritt im Gegensatz zu diesem erkenntnistheo­
retischen Optimismus einen erkenntnistheoretischen Skeptizismus mit 
der Grundthese, daß der Mensch in dem Geschehen unter der Sonne 
keinen Sinn finden könne […] (Michel 1989: 44).3

Was Diethelm Michel hier anbietet, ist der Versuch, den kaum durch­
schaubaren Standpunkt Kohelets mit Hilfe von Camus zu vereindeutigen.4 
Gleichzeitig möchte Diethelm Michel mit dem Rückgriff auf Camus her­
vorheben, dass das Koheletbuch von einem sehr reflektierten Standpunkt 
aus argumentiert und keine unmittelbar zugängliche Alltagsphilosophie 
bietet.

2 Transkription hier aus der Vorlage übernommen. Die unterschiedlichen Transkriptio­
nen des einen Wortes ergeben sich mitunter auch aus den Varianzen im Hebräischen.

3 Weiter schreibt Michel: „Schauen wir uns noch kurz die weiteren Vorkommen [… 
hě·ḇěl] in Urteilssätzen an: 2,1 Der Versuch, durch Freude einen ,Gewinn‘ zu erlangen, 
ist absurd, weil die Freude nicht garantierbar, sondern an das Ermühte gebunden ist 
(2,10-11!). 2,15 Der Versuch, einen relativen Vorzug (Gewinn) der Weisheit gegenüber 
der Torheit nachzuweisen, findet seine Grenze im Tod, der alle gleichermaßen trifft. 
Angesichts des Todes ist dieser Versuch absurd. 2,17 Auch der Versuch, durch ein „An­
denken“ die Grenze des Todes zu überschreiten, ist absurd, weil jeder einmal vergessen 
sein wird. 2,19 Auch der Versuch, einen relativen Gewinn der Weisheit angesichts des 
absurden Todes durch die Annahme zu retten, man könne das Ermühte ja einem Erben 
hinterlassen, ist absurd, weil niemand weiß, ob dieser Erbe ein Weiser oder ein Tor 
sein wird. 2,21 Wie zu 2,19. 2,23 Fazit der Versuche, die Frage von 1,3 zu beantworten: 
Dem Menschen bleibt bei seiner Mühe, die (undurchschaubare) Welt zu erkennen, 
nichts als eben diese Mühe. Das ist absurd. 2,26 Die Einführung von Gott ändert an 
diesem Tatbestand nichts: dann wird eben Gott in seinem Walten undurchschaubar. 
Auch das ist absurd. Damit haben wir alle bisher in diesem Kapitel behandelten [… 
hě·ḇěl] -Stellen besprochen“ (Michel 1989: 44-45; mit Verweis auf Camus 1967: 23).

4 Es scheint kaum möglich, die Philosophie des Koheletbuches aus sich heraus auf 
den Begriff zu bringen. Das hängt auch mit den manifesten Widersprüchlichkeiten 
im Buch selbst zusammen. Sie werden häufig damit erklärt, dass das Buch diskursiv 
angelegt sei (vgl. Krüger 2000: 35), in seinen Argumentationsgängen Fremdpositionen 
referiere und ihnen eigene Perspektiven gegenüberstelle. Manche Aussage spiegelte 
dann den Standpunkt Kohelets wider, anderes wäre nur ein (vielleicht ironisiertes) 
Referat einer Gegenposition. Beides wäre kaum eindeutig voneinander zu trennen, weil 
der historische intertextuelle Zusammenhang fehlt (vgl. Köhlmoos 2015: 67).

Martin Nitsche

80

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufgrund der Nähe zum Titel des vorliegenden Bandes und der Wirk­
mächtigkeit seines Ansatzes ist Diethelm Michel ausführlich zu Wort ge­
kommen. Gleichwohl ist man in den vergangenen Jahrzehnten zumindest 
in der Bibelwissenschaft weitgehend davon abgerückt, im Koheletbuch eine 
Art Aussöhnung mit dem Absurden zu entdecken. Das liegt zum einen 
daran, dass der Begriff keineswegs unmittelbar als religionsphilosophisches 
Qualitätssiegel funktioniert.5 Zum anderen darf gefragt werden, ob Kohelet 
überhaupt nach Sinn oder einem Äquivalent davon sucht (das im folgen­
den Abschnitt thematisierte yitrôn meint eine Art „Mehrwert“)6, ob „Wind­
hauch“ an den verschiedenen Stellen immer dasselbe meint,7 ob die Suche 
nach etwas, das Gewinn und Vorteil verspricht, wirklich ergebnislos ist 
und schließlich, in welchem Verhältnis Kohelets Ringen zur immer wieder 
durchscheinenden Ordnung des Großen und Ganzen steht: Im Grunde 
geht es also auch um die Gottesfrage. Ist die Flüchtigkeitserwartung Kohe­
lets wirklich letzte Absurdität, die zum allgemeinen Ausgangspunkt werden 
kann? Vieles spricht eher dafür, dass Kohelets Flüchtigkeitserfahrung selbst 
als eine ziemlich flüchtige Erfahrung gedacht ist. Kohelet: Alles ist absurd 
sei die erste Miniatur gewesen.

2.2. Kohelet: Die große Sinnlosigkeit als erkannte Gefahr

Die zweite Miniatur verbleibt noch im Koheletbuch. Mit Blick auf die 
ersten elf Verse des ersten Kapitels möchte ich einen Problemhorizont 
eröffnen, in dem sich die Suche nach dem Absurden in der Philosophie 
Kohelets ereignen könnte.

11Die Worte Kohelets, des Davidssohnes, Königs in Jerusalem. 2Wind­
hauch der Windhauche (hăbēl hăbālîm), sprach Kohelet, Windhauch, 
Windhauch, das alles ist Windhauch. 3Welchen Mehrwert (yitrôn) hat 
der Mensch von seiner ganzen Anstrengung (bəkol-ʿămālô) mit der er 

5 Tilmann Zimmer hat in seiner anthropologischen Studie zu Kohelet im Jahr 1999 
darauf hingewiesen, dass die Übersetzung mit „absurd“ in der deutschen Zielsprache 
neue Probleme kreiert, weil das Wort „absurd“ häufig eher umgangssprachlich ver­
wendet werde und die angezielte philosophische Qualität des Koheletbuches letztlich 
verdunkele (vgl. Zimmer 1999: 27-28). Somit wäre ein wesentliches Ziel von Diethelm 
Michel in Frage gestellt.

6 „Das, was unter dem Strich übrig bleibt“, „Wirtschaftssprache“ (Köhlmoos 2015: 79).
7 Das darf eher bestritten werden (vgl. Krüger 2000: 102).

Kann die Bibel sinnfrei sein?

81

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich anstrengt unter der Sonne (šeyyaʿămōl taḥat haššāmeš)? 4Eine Ge­
neration geht und eine Generation kommt und die Erde – für immer 
steht sie fest. 5Und die Sonne bricht und die Sonne geht und nach dem 
Ort ihres Aufbrechens sehnt sie sich. 6Er geht nach Süden und er dreht 
nach Norden, er dreht drehend und gehend der Wind und in seinen 
Drehungen kehrt er zurück, der Wind. 7Alle Flüsse gehen zum Meer 
und das Meer ist nicht voll. Am Ort, wohin die Flüsse gehen, kehren sie 
um und gehen. 8Alles Reden ist mühsam, ein Mensch kann nicht alles 
sagen, ein Auge wird nicht satt vom Sehen und ein Ohr wird nicht voll 
vom Hören. 9Was gewesen ist, das wird wieder sein und was gemacht 
wurde, es wird wieder gemacht werden und es gibt nichts Neues unter 
der Sonne (wəʾên kol-ḥādāš taḥat haššāmeš). 10Gibt es eine Sache, von 
der man sagt: „Schau, das ist neu“ – längst gab es das in den Zeiten, die 
vor uns gewesen sind. 11Es gibt kein Gedenken der Vormaligen, und an 
die Späteren, die kommen werden, auch ihrer wird man nicht gedenken 
unter denen, die zuletzt sein werden. (Koh 1,1-11)8

Während es in den Versen 4-7 zunächst um Naturphänomene geht, gerät 
in Vers 8 recht unvermittelt der Mensch in den Fokus: Was bedeutet seine 
Teilhabe am immer Gleichen für ihn?9 Kann der Mensch beim Betrachten 
dieser kaum zu erfassenden, aber offenkundig wie von selbst ablaufenden 
Kreisläufe seine eigene Suche nach Sinn in Frage stellen? Bernd Janow­
ski formuliert diese Problemstellung in seinem 2023 erschienen Lehrbuch 
„Biblischer Schöpfungsglaube“ folgendermaßen:

Wie ist in diesem Zusammenhang die Wendung, nichts Neues (ḥādāš) 
unter der Sonne‘ (V. 9b) zu verstehen: im Sinn der Erschaffung des nie 
Dagewesenen (,qualitativ Neues‘) oder im Sinn der Wiederherstellung 
des Gewesenen (,Erneuerung‘)? Fast alle Ausleger gehen von der These 
der, Wiederkehr des Gleichen‘ aus und verstehen das Gedicht und spezi­
ell V. 8-11 als Beschreibung von Sinnlosigkeit oder Absurdität. Es kann 
aber auch so verstanden werden, dass anhand des Laufs der Sonne, des 
Wehens des Windes und des Fließens der Flüsse die kosmische Ordnung 
vor Augen gestellt wird und, der Mensch […] Anteil daran (hat)‘, weil er 
Teil der Schöpfung ist. (Janowski 2023: 416-417)

8 Hier und bei allen weiteren Bibelzitaten handelt es ich um eigene Übersetzungen.
9 „Das Problem von V.4-7 besteht in der Frage, ob das hier beschriebene kosmische 

Kreislaufgeschehen Ausdruck von Sinnlosigkeit ist und ob seine Übertragung auf die 
Anthropologie in V.8-11 dieser einen negativen Zug verleiht.“ (Janowski 2023: 416).

Martin Nitsche

82

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier bricht eine Frage auf, die vor dem Textbefund des Koheletbuches doch 
recht eindeutig beantwortet werden darf. Der „Mythos von der ewigen 
Wiederkehr“ ist kein Ausdruck von Sinnlosigkeit oder Daseinsängsten, son­
dern bringt, wie auch Janowski andeutet, ein Eingebettetsein des Menschen 
in eine bestehende und vor allem sichere Ordnung zum Ausdruck (vgl. 
Schwienhorst-Schönberger 2004: 179-180). Das menschliche Tun wird in 
seiner Bedeutung relativiert, aber nicht aufgehoben. Könnte es aber sein, 
dass der Text diese Frage nach einer möglichen Sinnlosigkeit selbst hervor­
ruft, um sie dann zu beantworten? So lässt sich zumindest die zwischen 
den Versen 2 und 3 aufgebaute Spannung lesen. Der Bucheinstieg nach der 
Überschrift von Vers 2 ist denkbar steil. Nach der Lektüre dieses Verses mag 
man den Eindruck bekommen: Hier steht tatsächlich alles in Frage!10 Alles 
windiger Wind, Hauch eines Hauches und hinfällig. Bereits der folgende 
Vers 3 ordnet dies jedoch ein und beschränkt die Infragestellung auf den 
Vorteil, den der Mensch aus Besitz und Anstrengung zu ziehen vermag. 
Eine Binsenweisheit besagt, dass das Wesentliche manchmal zwischen den 
Zeilen steht. Hier tut sich zwischen den Zeilen ein maximaler Abgrund auf, 
ein Moment des absolut Absurden, der im Folgesatz eingehegt wird: Nicht 
alles ist Windhauch, nur der Vorteil steht in Zweifel, den der Mensch mit all 
seiner Anstrengung zu erwirtschaften meint.

Aber auch in diesem Punkt ist die Suche im Koheletbuch nicht ganz 
aussichtslos, die Suche des Philosophenkönigs im salomonischen Gewand 
scheint phasenweise zur Ruhe zu kommen: Der Mensch kann sich in die 
Schöpfung, die er nicht begreifen kann, einfügen und ihre Geschenke ge­
nießen. Wenn aus all diesem Gottesfurcht erwächst, dann darf man daraus 
schließen, dass Gott das so eingerichtet hat:

310Ich betrachtete das Geschäft, dass Gott den Menschenkindern gege­
ben hat, um sich in ihm zu beschäftigen. 11Alles hat er schön (yāpe) 
gemacht in seiner Zeit. Auch die lange Sicht (gam ʾet-hāʿōlām) hat er 
ihnen in ihr Herz gegeben, nur dass der Mensch das Werk, das Gott 
gemacht hat, nicht von Anfang bis Ende finden kann. 12Ich erkannte: es 
gibt nichts Gutes (ṭôb) in ihnen, es sei denn einer freut sich und macht 
sich Glück (ṭôb) in seinem Leben. 13Und auch: jeder Mensch, der isst und 

10 Die Frage, ob „das alles“ (hǎk·kōlʹ) wirklich alles meint oder nur alles Folgende 
(Krüger 2000: 102), muss dafür gar nicht entschieden werden: Die radikale Infrage­
stellung ist wenigstens (auch) lesbar und wird auch in der Auslegungsgeschichte 
häufig so gelesen, auch wenn es im Buch eigentlich keine universale Bedeutung 
erheischende Windhauchaussage gibt (vgl. Schwienhorst-Schönberger 2004 84-91).

Kann die Bibel sinnfrei sein?

83

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trinkt und das Glück erkennt in all seinem Tun, das ist eine Gabe Gottes. 
14Ich erkannte, dass alles, was Gott macht, für lange Zeit ist. Dazu gibt 
es nichts hinzuzufügen und davon gibt es nichts abzuschneiden und Gott 
hat gemacht, dass alle sich vor ihm fürchten. (Koh 3,10-14)

Hier grüßt das Absurde gar nicht mehr, es ist auch nicht akzeptiert oder 
als Grundvoraussetzung integriert. Es ist vielmehr eine Gefahr, die aber nie 
dem Großen und Ganzen droht, sondern stets dem konkreten Menschen 
in seinem Versuch, sich selbst mit Dingen zu beschenken, die er nicht 
begreifen kann. Der Mensch kann aber am Guten (oder: am „Glück“) teil­
haben und es auch tun (vgl. Schwienhorst-Schönberger 2004: 69-80).11 Die 
Anfechtungen, die Ijob klagend überwindet, werden bei Kohelet intellektu­
ell überwunden: Der Tun-Ergehen-Zusammenhang ist hier spürbar nicht 
nur in der Krise, sondern als Konzept in gewisser Weise überwunden. Ob 
es irgendeine Form von postmortaler Gerechtigkeit geben kann? Kohelet 
scheint das Fragezeichen stehenzulassen:

Wer erkennt den Geist der Menschenkinder, ob er aufsteigt in die Höhe 
(mî yôdēaʿ rûaḥ bənê hāʾādām hāʿōlâ hîʾ ləmāʿlâ) und den Geist der Tiere, 
ob er hinabsteigt in die Erde? (Koh 3,21)

Kohelet bleibt mit Blick auf ein Leben über den Tod hinaus skeptisch und 
wirbt dafür, die Grenzen der menschlichen Existenz zu akzeptieren (Peetz 
2020: 184). Damit steht er ganz in der traditionellen Linie der Hebräischen 
Bibel,12 auch wenn er ihr in vielen anderen Punkten nicht folgt. Kohelets 
Theologie ist schwer greifbar, weil Kohelet theologische Fragen nicht ge­
sondert fokussiert. Kohelet rechnet nicht mit einer Offenbarung,13 dennoch 
lässt sich seine Theologie mit dem Ansatz von Camus kaum übereinbrin­
gen. Ich würde sogar sagen: Der Rekurs auf eine alles ordnende, göttliche 
Macht steht dazu im Widerspruch. Am Ende der zweiten Miniatur könnte 
man formulieren: Kohelet lässt das Absurde kurz winken, um es gleich 
wieder einzufangen.

11 Melanie Köhlmoos, spricht vom Verweis auf die Lebensfreude als „Gegengewicht“ 
zum Windhauchmotiv (vgl. Köhlmoos 2015: 52-53; mit Verweis auf 3,19; 3,22; 
8,14-15).

12 Thomas Krüger listet aus dem Koheletbuch als Belegstellen für das Todesverständnis 
auf: 1,4.11; 2,16; 3,2.19-21; 6,6; 8,8; 9,3-6.10; 12,7 (vgl. Krüger 2000: 14).

13 Gegen eine kultisch-rituelle Kommunikation mit einer Gottheit spricht das nicht 
(vgl. Köhlmoos 2015: 85; mit Verweis auf mit Verweis auf Koh 4,17-5,6). An anderer 
Stelle schreibt Köhlmoos: „Kohelet rechnet nicht mit einer Offenbarung, vielmehr ist 
Gott für ihn denknotwendig“ (Köhlmoos 2015: 58).

Martin Nitsche

84

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3. Die Angst vor dem Nichts und Nirgends im Psalter

Der Psalter endet im großen Halleluja. Es kann kein Zweifel daran beste­
hen, dass im Lob JHWHs die Klage überwunden wird und seine wun­
derbaren Rettungstaten die individuellen und kollektiven Krisen, die im 
Psalter auch greifbar sind, heilen (wenn auch nicht vergessen machen). 
Dennoch gibt es kein zweites biblisches Buch, in dem menschliches Ringen 
und anthropologische Reflexion solche Untiefen durchlaufen. Es gibt den 
berüchtigten „Stimmungsumschwung“, es gibt Lobversprechen. Kann eine 
Betstimme sich auch in der Nähe jener Absurdität bewegen, die daraus 
erwächst, dass alles Festhalten an der erhofften göttlichen Rettung ins Wan­
ken gerät? Kann sich biblische Theologie in Sphären begeben, in denen 
Gott selbst in Frage steht und alle theologischen Gedankengebäude so zum 
Einstürzen kommen? Bekannt ist der folgende Abschnitt aus Doppelpsalm 
9/10:

10 1Für was, JHWH, stehst du so fern,
verbirgst dich zum Zeitpunkt der Not?
2In Stolz verfolgt der Böse (rāšoʿ) den Armen.
Sie werden ergriffen in den Plänen (bimzimmôt), die sie selbst erdacht 
haben.
3 Denn der Böse jubelt nach dem Begehren seiner Lebenskraft (ʿal-
taʾăwat napšô),
der Gierige hat geflucht (bērēk), er verachtet JHWH.
4 Der Böse – „hochnäsig“14 (ʿal-taʾăwat napšô):
Er forscht nicht nach.
Es ist kein Gott. Das ist sein ganzer Plan (kol-məzimmôtāyw). (Ps 10,1-4)

Was ist hier, in der Rede der Bösen, eigentlich angezielt? Man kann lange 
darüber streiten, ob man hier von einem theoretischen Atheismus sprechen 
kann oder nur von einem praktischen, ob hier Existenzaussagen angezielt 
sind oder eben nicht. In jüngerer Zeit hat zum Beispiel Carolin Neuber 
gut abwägende Vorschläge dazu unterbreitet (vgl. Neuber 2020). Deutlich 
sichtbar ist im weiteren Verlauf des Psalms jedoch, dass die Haltung dieser 
Frevler verurteilt wird und nicht als Identifikationsangebot an die Leserin­
nen und Leser konzipiert ist. Die Bitten der Betstimme appellieren an Gott, 
er möge diesen Frevlern durch sein Eingreifen das freche Maul stopfen. In 

14 Übersetzungsvorschlag der Elberfelder Bibel 2006.

Kann die Bibel sinnfrei sein?

85

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Psalm 9/10 wird eine radikale Infragestellung Gottes sagbar, aber weitestge­
hend vom Psalmen-Ich ferngehalten.

In einem anderen Doppelpsalm ist das Infragegestelltsein deutlich stär­
ker internalisiert. Die Anfechtung wird deutlich nicht mehr nur nach außen 
abgeleitet, sondern der Betstimme selbst zur Frage (vgl. Rahn 2018: 142). 
Ich meine Psalm 42/43. Sicher gibt es Psalmen, die in größerer Dunkelheit 
enden (wie Ps 88). Bemerkenswert ist jedoch, dass die scheinbare Lösung 
(der Besuch im Heiligtum) für die Betstimme fragwürdig bleibt. Der Psalm 
kann hier nicht in Gänze abgedruckt und besprochen werden,15 so wird 
auch auf eine der poetischen Struktur entsprechende Darstellung verzich­
tet. Skizziert sei lediglich die innere Dynamik der Betstimme:

42 2Wie der Hirsch verlangt nach Wasserläufen,
so verlangt meine Lebenskraft nach dir, Gott.
3Meine Lebenskraft dürstet nach Gott, nach dem lebendigen Gott.
Wann darf ich kommen und mich sehen lassen (vor) Gottes Angesicht?
4Es wurden für mich meine Tränen zu Brot, tags und nachts,
indem man sagte zu mir den ganzen Tag: Wo ist dein Gott?
5Dieses will ich bedenken und ich will ausgießen vor mir meine Lebens­
kraft,
denn ich werde einherschreiten im Schutz,
wir werden wandeln zum Haus Gottes.
In der Stimme des Jubels und Dankes, in feiernder Menge.
6Was zeigst du dich so aufgelöst, meine Lebenskraft, und bist unruhig in 
mir?
Warte auf Gott, denn erneut werde ich ihm danken
die Rettungen von seinem Angesicht. (Ps 42, 2-6)

Schon in der Psalmeröffnung tritt ein wesentlicher Konflikt zu Tage: Die 
Diskrepanz zwischen der erlebten (bzw. von außen festgestellten) Abwesen­
heit Gottes und der erhofften und erwarteten Gottesnähe in der Zukunft. 
Zum ersten Mal erscheint in Vers 4 die mit dem Fragepronomen ajje - 
„Wo“ eingeleitete Gottesfrage (wieder in Vers 11). Dabei ist sie hier in Vers 
4 so merkwürdig eingeleitet, dass eigentlich kein Sprecher feststellbar ist. 
In der Übersetzung dient das unpersönliche Wörtchen „man“ als Hilfskon­
struktion, um den Vers überhaupt wiedergeben zu können. Der Psalm 
bietet allerdings auch einen ganz klaren Lösungsansatz: Eine Wallfahrt zum 

15 Der Verfasser bearbeitet die Psalmen Ps 42/43 und 115 im Rahmen seines Habilitati­
onsprojekts, hier erfolgen nur einige Anmerkungen.

Martin Nitsche

86

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heiligtum und der Genuss der dortigen Gottesgegenwart (vgl. Böhler 2021: 
771-780; Spieckermann 2023: 429). Also „alles gut“? Der Beter kann sich 
beruhigen, alles kommt ins Lot, wenn die Gottesnähe im Tempel wieder 
liturgisch erfahrbar wird. Es bleibt einzig das Problem, dass die Beruhigung 
sich nicht einstellen will:

43 4So will ich kommen zum Altar Gottes
zum Gott meiner Freude und meines Jubels.
Ich werde dich preisen zur Leier,
Gott, mein Gott.
5Was zeigst du dich so aufgelöst, meine Lebenskraft,
und was bist du unruhig in mir?
Warte auf Gott, denn erneut werde ich ihm danken,
die Rettungen meines Angesichts und meinem Gott. (Ps 43, 4-5)

Allen Durchhalteparolen zum Trotz bleibt die Unruhe der Lebenskraft prä­
sent, weil Gottes Präsenz sich nicht ereignen will. Drei Mal wird wortgleich 
gefragt, warum die eigene Lebenskraft so unruhig und kraftlos bleibt, letzt­
malig am Ende des Doppelpsalms (Ps 42,6.12; 43,5). Als bliebe ein letzter 
Zweifel, dass der Gott, auf den alles gesetzt wird, sich möglicherweise doch 
nicht zeigt. Dann wäre alle Selbstermutigung der Betstimme vergebens und 
sinnlos, sie hatte ja ganz auf die „Gotteskarte“ gesetzt. Weiter gilt: Im Psal­
ter hat das Halleluja das letzte Wort. Der Psalter bleibt bei der möglichen 
Aussichts- oder Sinnlosigkeit der rettenden Gotteserfahrung nicht stehen – 
aber er kann sie formulieren und zweifelnden Leserinnen und Lesern einen 
Einstieg in seine Bewegung hin zum Lobpreis ermöglichen. Miniatur drei.

2.4. Absurd ist immer der andere: Bibel im Diskurs

Hat die reductio ad absurdum etwas mit Absurdität zu tun? Sicher nicht in 
einem umfassenden Sinn. Aber gerade in der eigenen Anfechtung kann die 
noch viel größere Absurdität der anderen vor Augen gestellt werden und 
irgendwie selbststabilisierend wirken: Was die anderen tun, widerspricht 
auf jeden Fall jedem gesunden Menschenverstand. Ein beliebtes Thema der 
Hebräischen Bibel sind Karikaturen solcher Kulte und religiöser Vollzüge, 
die nicht die eigenen sind. Von einem Menschen, der sich ein Kultbild 
anfertigt und es für religiöse Praktiken nutzt, heißt es in Jesaja 44:

19Und er trägt es nicht in sein Herz (= denkt nicht darüber nach), es 
gibt keine Erkenntnis und keinen Verstand, indem man sagt: Die Hälfte 

Kann die Bibel sinnfrei sein?

87

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


davon habe ich verbrannt im Feuer, und ich habe auf seinen Kohlen 
Brot gebacken. Ich werde Fleisch braten und es essen. Und seinen Rest – 
einen Götzen werde ich daraus machen, vor einem Holzklotz niederkni­
en. (Jes 44,19)

Gisela Matthiae analysiert die Funktionsweise der Götterbildpolemik in 
Jesaja 44 folgendermaßen:

Das stilistische Mittel, mit dem dies geschieht, ist nicht nur die Paralle­
lisierung eines nicht größer zu denkenden Kontrastes, dem zwischen 
irdischen Materialien und menschlichem Tun einerseits und göttlichem 
Wesen und Handeln andererseits. Dazu kommen die Ausführlichkeit 
und die Konkretion des Beschriebenen, die das Vorgehen als absurd und 
lächerlich erscheinen lassen (Matthiae 2009).

Absurd und lächerlich, Gisela Matthiae arbeitet die literarische Konzeption 
des Textes treffend heraus. Pragmatisch geht es nicht um die Belustigung 
der Leserschaft, sondern um das bestärkende Gefühl, dass der Weg der an­
deren erst recht kein gangbarer Weg ist – und damit um Selbstbestätigung. 
Es geht um die Überwindung der eigenen Anfechtung, indem das fremde 
Konzept ad absurdum geführt wird. Die reductio ad absurdum ist übrigens 
auch der jesuanischen Rhetorik nicht fremd, an einigen Stellen (so z. B. 
Mk 3,5) argumentiert Jesus selbst nicht frei von Polemik (vgl. Scornaienchi 
2009).

Götterbildpolemik in Verbindung mit einer Selbstbestätigung der eige­
nen Theologie und einer Entkräftung aller Anfrage an die eigenen Konzep­
te finden sich exemplarisch in Psalm 115.

1151Nicht uns, JHWH, nicht uns sondern deinem Namen gib Ehre,
wegen deiner Gnade, wegen deiner Treue.
2Warum sollen die Völker sagen:
Wo ist denn ihr Gott?
3Und unser Gott ist im Himmel,
alles, was ihm gefällt, macht er.
4Ihre Götterbilder sind Silber und Gold,
Machwerk von Menschenhand.
5Einen Mund haben sie und sprechen nicht, […]
7Ihre Hände – aber sie tasten nicht
ihre Füße – aber sie gehen nicht
und sie knurren nicht mit ihrer Kehle.
8Wie sie werden jene, die sie machen,

Martin Nitsche

88

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeder, der auf sie vertraut.
9Israel, vertrau auf JHWH! Ihre Hilfe und ihr Schild ist er. […]
15Gesegnete seid ihr durch JHWH,
dem Macher des Himmels und der Erde.
16Der Himmel ist Himmel für JHWH.
Und die Erde gab er den Menschenkindern.
17Die Toten loben JH nicht (yehǎ·lelû-·yāhʹ) und nicht all die,
die ins Schweigen hinabsteigen. […] (Ps 115,1-17)

Der Psalm ist in verschiedener Hinsicht interessant. Eingangs begegnen 
wieder gebündelt zwei große Fragen (Vers 2), die aber scheinbar überhaupt 
keine Irritation mehr hervorrufen, sondern direkt eine sehr klare Antwort 
erhalten: Das Problem scheint erledigt. Gott ist im Himmel und hat dort 
einen Machtraum, in welchem er vollumfänglich frei agieren kann (Vers 
3). Die spöttische Frage der Völker wird auf die Fragesteller zurückgewor­
fen. Und zwar so, dass klar wird: Wer selbst nicht kultbildlos arbeitet, 
der braucht keine spöttischen Fragen stellen, weil sein eigenes Konzept 
noch viel absurder ist. Die Strategie dabei ist klar: Die gemachten Götter 
sind nicht nur keine Götter, sie sind noch nicht einmal Menschen. Der 
Zielpunkt der Kritik ist die fehlende Kommunikationsmöglichkeit: Wenn 
ich mich an Israels Gott wende, muss ich zwar mit seiner phasenweisen 
Abwesenheit auskommen. Doch wenn ich mich nicht an den unsichtbaren 
Schöpfergott wende, dann begegne ich in dem, was ich baue, bestenfalls mir 
selbst. Eine Kommunikation ist von vornherein ausgeschlossen, so werde 
ich selbst stumm. Aus diesem Text und seinen Gottes- und Götterbildern 
spricht ein fortgeschrittenes Stadium theologischer Entwicklung, die wohl 
die Situation im 3. Jh. v. Chr. widerspiegelt und so in die hellenistische 
Zeit zu datieren ist (vgl. Leuenberger 2016: 259). Miniatur vier: Absurd ist 
immer der andere.

2.5. Der selbst gewählte Weg in die große Sinnlosigkeit: Das Buch der 
Weisheit

Das Buch der Weisheit ist das jüngste Buch im christlichen Alten Testament 
in seiner katholischen Ausprägung und hat, obwohl um die Zeitenwende 
herum in der jüdischen Diaspora Alexandrias entstanden, nie eine nen­
nenswerte jüdische Rezeption erfahren. Dennoch ist es darauf bedacht, 
die jüdischen Traditionen und auch die tradierten hebräischen Texte zu 

Kann die Bibel sinnfrei sein?

89

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedenken und zu aktualisieren. Wir springen ins Griechische, verlassen 
den Denkhorizont der Hebräischen Bibel aber nicht vollständig.16 Das erste 
Kapitel ist im Grunde genommen ein Lob auf die unsterbliche Gerechtig­
keit (dikaiosynē), die eng mit der Weisheit (sophia) verbunden ist: An ihr 
sollen sich die Menschen orientieren (vgl. Hieke/Engel 2020: 1548–1550). 
In scharfem Kontrast zu dieser Orientierung ist die Rede der Gottlosen 
(Asebeis) in Weisheit 1,16-2,24 formuliert, aus der hier einige Auszüge wie­
dergegeben seien:

1 16Die Gottlosen rufen ihn [den Tod] mit Händen und Worten herbei. 
[…]
2 1Sie sagen nämlich falsch denkend zueinander: Kurz und traurig ist 
unser Leben; für das Ziel des Menschen gibt es keine Heilung und 
niemand ist bekannt, der aus der Unterwelt befreit. 2Versehentlich sind 
wir geworden / und nach diesem [= nach diesem Leben] werden wir 
sein, als wären wir nie da gewesen […] 6Kommt, lasst uns genießen, 
was an Gutem ist und die Schöpfung benutzen, wie die Jugend. […] 
12Lasst uns dem Gerechten auflauern, weil er uns nutzlos ist! Er ist 
uns unbequem und widersetzt sich unseren Werken. […] 21So denken 
sie – und täuschen sich, ihre Bosheit macht sie nämlich blind. 22Und 
sie erkennen die Geheimnisse Gottes nicht. […] 23Denn Gott hat den 
Menschen zur Unvergänglichkeit erschaffen und ihn zur Ikone seiner 
eigenen Eigentümlichkeit17 gemacht. 24Aber durch die Eifersucht des 
Durcheinanderwerfers (phthonō de diabolou) kam der Tod in die Welt 
und ihn erfahren jene, die zu seinem Teil gehören. (Weish 1,16 – 2, 24)

Die scheinbare Sinnlosigkeit, die das Leben mit sich bringt, wird von der 
kritisierten Gruppe (den Gottlosen) als Vorwand verwendet. Sie entwickeln 
davon ausgehend eine für sie selbst angenehme Philosophie, um das eigene 
(im Grunde ja verwerfliche) Handeln zu plausibilisieren. Die Sinnlosigkeit 
ist selbst gewählt, sie wird sogar zur ersten Voraussetzung gemacht. Das 
Buch der Weisheit stellt eine Verbindung her, die den Lesenden zur War­
nung wird: Wer sich diese Absurdität in den Einkaufswagen legt, kauft 

16 Für einen Hinweis auf den Anfang der Sapientia Salomonis und die Gelegenheit zum 
Diskutieren meiner Thesen danke ich Prof. Dr. Melanie Peetz. Die Verortung der 
Theologie der Sapientia in der Wirkungsgeschichte der Hebräischen Bibel ist vielfach 
aufgewiesen worden (vgl. Kepper 199: 103-106; für den bearbeiteten Textabschnitt 
vgl. Mazzinghi 2018: 81-83).

17 „Eigene Eigentümlichkeit“: Übersetzungsvorschlag von Felix Albrecht (Albrecht 
2015: 24).

Martin Nitsche

90

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mehr als gedacht: Die Absurdität wird vor dem Hintergrund der Berufung 
zur Unvergänglichkeit selbst zu einem zeitlosen Schicksal, der Tod und die 
Sinnlosigkeit, nicht aber das Leben werden perpetuiert.18 Die Allmacht des 
Todes, die diese Leute propagieren, wird auf diesem Weg zur „self-fulfilling 
prophecy“. Für die Adressatenschaft der Weisheit Salomos kann dies kein 
Weg sein: so ein Leben ist nicht erstrebenswert - Miniatur fünf.

2.6. Das eigene Tun steht in Frage: Ist Theologietreiben eine sinnvolle 
Tätigkeit?

Ist es vielleicht so, dass die Bibel sich nicht nur möglicherweise dem 
Problem der Sinnlosigkeit stellt oder andere theologische Ansätze ad absur­
dum führt, sondern selbst Absurditäten produziert oder sogar in ihrer an 
so vielen Stellen greifbaren Selbstwidersprüchlichkeit letztlich absurd ist? 
Dabei braucht man sich gar nicht mit den durch jede Internet-Suchanfra­
ge auffindbaren, zahllosen professionellen und amateurhaften Versuchen 
auseinandersetzen, die die Widersprüchlichkeit und Absurdität der Bibel 
als „Heiliges Buch“ aufzuzeigen versuchen. Ganz sicher ist es so, dass die 
Bibel nicht zuletzt dadurch Theologie treibt, dass sie in der Gegenüberstel­
lung verschiedener Texte Paradoxien produziert, einander annähert oder 
wenigstens miteinander ins Gespräch bringt.19 Ein fruchtbarer Umgang mit 
der biblischen Tradition setzt voraus, dass man sich auf dieses Denken 
einlässt.20

18 In diesem Sinne gehört es zur literarischen Strategie des Textes, zwei Lebensweisen 
zu skizzieren, von denen eigentlich nur eine lebensförderlich sein kann (vgl. Kepper 
1999: 103).

19 Hier kann dieses Thema nur anklingen. Dieser Punkt reflektiert nicht zuletzt, dass 
ein fest umrissener biblischer Kanon einerseits eine Gleichzeitigkeit der verschiede­
nen Bücher herstellt, die aber in sich und untereinander Ergebnis komplexer und teils 
Jahrhunderte langer Wachstumsprozesse sind.

20 „Kohelet seems to have denied himself hope, casting doubt on its cogency. Camus 
positively rejects it. Judaism embraces it. Is that embrace reasonable or irrational, 
courageous or irresponsible? What is certain is that hope projects the deepest convic­
tions that we hold about the worth of life into the future where we trust they will 
be fully vindicated. Hope is our stake in the future. What is not certain is that those 
convictions, our fervor in holding them notwith-standing, are rationally justified. So 
much the worse for reason, one might say. At that emergent limit of reason, real life 
begins. It is a life lived, however, in the face of the absurd. To be lived honestly, it must 
recognize the face that confronts it“ (Mittleman 2023: 127).

Kann die Bibel sinnfrei sein?

91

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie steht es um die Sinnhaftigkeit der biblischen Theologie als Wissen­
schaft? Im „Call for Papers“ zur Tagung hieß es recht abgründig:

Ähnlich verhält es sich in der Theologie, in der jahrzehntelange Arbeit 
durch amtliche Nichtrezeption in Vergessenheit zu geraten droht. Zahl­
reiche Steine, die in der Geschichte schon einmal den Berg hochgerollt 
wurden, scheinen erneut herunterzurollen.

Ist es in der Theologie und allemal in der Bibelwissenschaft so, dass jahr­
zehntelange Arbeit durch (kirchen-)amtliche Nichtrezeption in Vergessen­
heit zu geraten droht? Driftet die Auslegung biblischer Texte in die Absurdi­
tät ab, weil das Gedachte und Geschriebene zugleich das Vergessene von 
morgen ist? Ich denke dabei etwa an jene theologischen Fortschritte, die 
in den vergangenen Jahrzehnten zum Beispiel zu neuen Perspektiven auf 
Geschlechterrollen oder auf das Verhältnis der Kirche zu Israel geführt 
haben.21 Andererseits: Wäre wirklich etwas gewonnen, wenn etwa ein 
Papst diese oder jene Erkenntnis plötzlich in einen Katechismus schreiben 
würde? Auch durch eine – immer kontingent zu denkende – amtliche 
Rezeption wäre das sisyphossche Steinehochrollen für die Theologie nicht 
beendet, gerade für die biblische Exegese nicht. Theologische Erkenntnisse 
sind sicher flüchtig und müssen, um Gehör zu finden, aktualisierend for­
muliert werden.22 Der Blick auf das eigene Auslegen: Sechste Miniatur.

3. Kann die Bibel sinnfrei?

Kann die Bibel sinnfrei sein, die Sinnfrage suspendieren oder überhaupt 
nach Sinn fragen? Lässt sich eine Kategorie wie das Absurde überhaupt 
ins Gespräch mit biblischen Texten bringen? So fragmentarisch der hier 
gewählte Ansatz auch war, lassen sich drei Tendenzen formulieren. Erstens 
dürfte es auf die genannten Fragen keine allgemeingültige, „biblische“ Ant­
wort geben. Zweitens scheint das Absurde (wenn man es so nennen mag) 
hier und da als Denkmöglichkeit auf, die aber argumentativ überwunden 
werden soll. Schließlich ist die Frage nach der erlebten Abwesenheit Gottes 
als theologischer Topos zu nennen, an dem die entscheidenden Fragen 
auftreten.

21 Das Verhältnis von realer kirchenamtlicher und religiös-praktischer Rezeption ist bei 
beiden genannten Beispielen unterschiedlich und uneinheitlich.

22 Die Texte selbst machen es nachhaltig möglich, künftig wieder zum Beispiel kontext­
vergessen, israelvergessen, homophob oder reaktionär gelesen zu werden.

Martin Nitsche

92

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Albrecht, Felix: Die Weisheit Salomos, Göttingen 2015.
Böhler, Dieter: Psalmen 1-50 (= Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testa­

ment). Freiburg im Breisgau usw. 2021.
Camus, Albert: Der Mythos von Sisyphos (= Rowohlts Deutsche Enzyklopädie 90). 10. 

Auflage, Reinbek b. Hamburg 1967.
Crenshaw, James L.: Ecclesiastes: A Commentary (= The Old Testament Library). 

Philadelphia 1987.
Hieke, Thomas / Engel, Helmut: Das Buch der Weisheit, in: Stuttgarter Altes Testament 

2. 3. Auflage, Stuttgart 2020, 1548-1582.
Janowski, Bernd: Biblischer Schöpfungsglaube: Religionsgeschichte – Theologie – 

Ethik. Tübingen 2023.
Kepper, Martina: Hellenistische Bildung im Buch der Weisheit: Studien zur Sprachge­

stalt und Theologie der Sapientia Salomonis (= BZAW 208). Berlin 1999.
Köhlmoos, Melanie: Kohelet: Der Prediger Salomo (= Das Alte Testament Deutsch). 

Göttingen 2015.
Krüger, Thomas: Kohelet (Prediger) (= Biblischer Kommentar Altes Testament XIX). 

Göttingen 2000.
Leuenberger, Martin: Wo hockt Gott? Gottesbild und Götterbildkritik in Ps 115, in: 

Hanna Jenni, Markus Saur (Hg).: Nächstenliebe und Gottesfurcht: Beiträge aus 
alttestamentlicher, semitistischer und altorientalischer Wissenschaft für Hans-Peter 
Mathys zum 65. Geburtstag. Münster 2016, 259-272.

Matthiae, Gisela: [Art.] Humor (AT), in: www.wibilex.de [erstellt 2009] [https://bibelw
issenschaft.de/stichwort/21610/] (Letzter Zugriff: 15.01.2025).

Mazzinghi, Luca: Weisheit, übersetzt von Helmut Engel (= IEKAT). Stuttgart 2018.
Michel, Diethelm: Untersuchungen zur Eigenart des Buches Qohelet (= BZAW 183). 

Berlin 1989.
Mittleman, Alan L.: Absurdity and meaning in contemporary philosophy and Jewish 

thought. Cambridge UK 2023.
Neuber, Carolin: Es gibt keinen Gott: die Möglichkeit der Gottesleugnung und das 

Gottesbild in Psalm 9/10; 14; 53, in: Protokolle zur Bibel 29/1 (2020), 26-46.
Peetz, Melanie: Death and Evanescence in the Book of Ecclesiastes: An Interpretation 

of Eccl 2:13-17 and 3:16-22, in: Revista de cultura Teológica 97 (2020), 163-188.
Rahn, Nancy: In Frage gestellt – Fragen stellen: Überlegungen zu Fragen in den 

Psalmen und ihrer Funktion in der Konstellation Gott – Beter – Gegner, in: Kathrin 
Liess, Johannes Schnocks (Hg.): Gegner im Gebet. Studien zu Feindschaft und 
Entfeindung im Buch der Psalmen (= HBS 91). Freiburg im Breisgau usw. 2018, 
129-144.

Schwienhorst-Schönberger, Ludger: Kohelet. (= BZAW 183). Freiburg im Breisgau usw. 
2004.

Scornaienchi, Lorenzo: Jesus als Polemiker oder: Wie polemisch darf Jesus sein? His­
torische und normative Aspekte, in: Oda Wischmeyer, ders. (Hg.): Polemik in der 
frühchristlichen Literatur: Texte und Kontexte. Berlin 2011, 381-413.

Kann die Bibel sinnfrei sein?

93

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wibilex.de
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/21610
https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wibilex.de
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/21610


Spieckermann, Hermann: Psalmen. Band I: Psalm 1-49 (= Das Alte Testament 
Deutsch). Göttingen 2023.

Zimmer, Tilmann: Zwischen Tod und Lebensglück: Eine Untersuchung zur Anthropo­
logie Kohelets (= BZAW 286). Berlin 1999.

Martin Nitsche

94

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

