,Kann die Bibel sinnfrei?“ Absurditat als Verstandnisschliissel fur
biblische Texte und ihre Auslegung

Martin Nitsche

Abstract

Can the Bible be meaningless? In a system of thought that often presupposes a divine order,
absurdity cannot be presented as a starting point in in the Camusian sense. The positions of others
(wicked, evil and others) are often absurd. This does not protect individual biblical figures or
groups from radically questioning the meaningfulness of their own actions or from despairing
of God's lethargy: the essential challenge is the permanent experience of God's absence, with
readings on Psalms, Ecclesiastes and Sapientia Salomonis.

Key-Words
Bible, Absurdity, Absence of God, Polemics, Psalms, Ecclesiastes, Wisdom

1. Worum es geht

Geht man mit neuzeitlichen Begriffen auf antike Texte zu, gilt es, einige
Vorbemerkungen zu machen. Natiirlich hat Kohelet nichts mit Camus zu
tun, das Ijobbuch auch nicht. Dazu kommt die grofle historische Distanz
zum Untersuchungsgegenstand: Wir haben zwar literarische Zeugnisse,
aber auf das weitergehende Denken und Fiihlen der realen Menschen hin-
ter diesen Zeugnissen gibt es keinen unmittelbaren Zugriff. Ist eine Aussage
ermutigend oder zynisch, ldsst sich zum Beispiel Ironie wirklich feststellen,
wenn das weitrdumige Aussagensystem, in welchem ein Text stand, gar
nicht bekannt ist? Schon der sprachliche Ausdruck bedingt also, dass das
Absurde etwa im existentialistischen Sinne nicht zu finden ist: Zu grof3
scheint die Gefahr, in den Texten immer das zu finden, was man eben
sucht und einem Text so mal eine absurde Haltung, mal eine skeptische
Position oder auch einen Riickzug ins Ironische zu unterstellen. Gegen
solche Vereinnahmungen ist jeder historische Text zu schiitzen.

Zugleich haben auf der ET-Tagung' viele Beitragende biblische Referenz-
punkte fiir jhre Anndherungen an das Absurde gefunden: die Bindung
Isaaks (Gen 22), Kohelet, die Klagen des Jeremia, Ps 22 und sein Einsatz

1 An dieser und an einigen anderen Stellen ist der Vortragsstil fiir die Verdffentlichung
beibehalten worden.

77

- am 10.02.2026, 01:12:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Nitsche

am Kreuz Jesu sind reflektiert worden. Wir haben von Krisenliteratur ge-
hort, dartiber gesprochen, ob Klage immer destruktiv sein miisse und vom
Exil als universaler Deutekategorie. Die in den biblischen Texten verborge-
nen Erfahrungen sind bereits Literatur geworden, universalisiert und auf
kiinftige Rezeption hin angelegt.

Bei allen Einschriankungen, die zu titigen sind, soll die Frage dennoch
gestellt werden: Lassen sich in den Lebensdeutungserfahrungen der He-
braischen Bibel Ausdrucksweisen finden, die mit unseren Fragen nach dem
Absurden resonant sind? Der Religionsphilosoph Alan Mittleman formu-
liert dies so:

Nonetheless, it is clear that the question of the meaning of life has a
modern history, shape, and salience that it did not have in earlier times.
[...] But it is also reasonable to believe that, historical considerations
aside, searching for the meaning of things is a universal propensity of
the human mind. It is reasonable because human beings are symbolizing
creatures (Mittleman 2023: 51).

Eingedenk der vorlaufigen Natur aller moglichen Ergebnisse scheint es
doch lohnenswert zu sein, Menschen verschiedener Epochen und Kulturen
aufgrund dhnlicher, grundlegender Erfahrungen wie Leben, Tod, Hunger,
der Sehnsucht nach dem Schonen oder dem Suchen nach Moral dhnliche
Uberlegungen oder Fragen, dhnliche Symbolisierungen zuzutrauen. Ich be-
trachte es in diesem Sinne nicht nur als legitim, sondern als sinnvoll, in
biblischen Texten nach Sinn und Unsinn und dem Nachdenken dariiber
zu suchen. Mit einigen anderen Beitrdgen dieses Bandes verstehe ich unter
Absurditat grob gesagt zunédchst: die Aufgabe des Projekts, in den Dingen
einen Sinn zu suchen. Wer sich im Nachgang an Camus auf das Absurde
einldsst, negiert nicht unbedingt die Existenz eines Sinns — verfolgt die Fra-
ge danach aber nicht. Mit diesem heuristischen Begriff werde ich nun eini-
ge Texte in Berithrung bringen, nicht ausfiihrlich untersuchen: Ich spreche
von biblischen Miniaturen auf der Suche nach dem Absurden oder seinem
moglichen Gegenteil. Den gewdhlten Texten aus dem Buch Kohelet, den
Psalmen und dem Buch der Weisheit ist vor allem ihre poetische Sprache
gemein. Vielleicht lasst sich im Modus des Poetischen eine Annéherung an
Sinnfragen leichter wagen? Wenngleich der vorliegende Beitrag die gewéhl-
ten Texte vor allem hinsichtlich ihrer semantischen Qualitat untersucht,
bleibt der Zusammenhang zwischen poetischer Qualitit und weisheitlicher
Reflexion bedenkenswert.

78



https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die Bibel sinnfrei sein?

2. Biblische Miniaturen
2.1. Kohelet: Alles ist absurd?

Der Ausgangspunkt ist das Koheletbuch, weil in ihm schon sehr lange
allerlei erstaunlich Modernes vermutet und gefunden wird. Kohelet wird
mit vielen grofSen Begriffen in Verbindung gebracht: Er siecht Ambivalenzen
im menschlichen Leben sehr deutlich, er ist Philosoph, gilt als Skeptiker,
der sich mit einfachen Antworten nicht zufriedengibt. Und das Kohelet-
buch selbst greift zu groflen Begriffen und ladt sie poetisch auf: nicht
zuletzt eben ,hé'bél. Hauch, Dampf, Fliichtiges, Nichtiges, der bekannte
~Windhauch“ oder doch einfach: Absurdes? In den 1970er und 1980er
Jahren gab es in der Koheletexegese Versuche, Kohelets Philosophie mit
explizitem Riickgrift auf Albert Camus und seinen Begriff von Absurditat
zu verstehen (vgl. Zimmer 1999: 57-58; Crenshaw 1987: 27-28). Fiir den
deutschsprachigen Raum sind die Arbeiten von Diethelm Michel zu nen-
nen. Der berithmte Vers in Koh 1,2 lautet bei ihm: ,Vollkommen absurd,
sprach Qohelet, vollkommen absurd - alles ist absurd. Im folgenden Zitat
verbindet Diethelm Michel Abschnitte aus Koh 8 und Texte von Albert
Camus mit eigenen Kommentierungen:

Der nach der Regel, nach einem Sinn fragende menschliche Verstand
stof3t auf eine Welt, die keine Antwort gibt. ,Ich [Qohelet] betrachtete das
ganze Werk Gottes (mit dem Ergebnis): Nicht vermag der Mensch das
Werk, das unter der Sonne geschieht, herauszufinden. Auch wenn der
Mensch sich abmiiht, es zu ergriinden, kann er es nicht herausfinden.
Und auch wenn der Weise behauptet, es zu kennen, kann er es (doch)
nicht finden: (8,17) Mir scheint, dafy Qohelet mit seinen Worten den
Sachverhalt meint, den Albert Camus folgendermaflen beschreibt: ,Auch
der Verstand sagt mir also auf seine Weise, dafl diese Welt absurd ist.
Sein Widerpart, die blinde Vernunft, tut vergeblich so, als wire alles klar;
ich warte auf Beweise und wiinschte, sie hitte recht. [...] Ich sagte, die
Welt sei absurd, und ging damit zu rasch vor. An sich ist diese Welt nicht
verniinftig — das ist alles, was man von ihr sagen kann. Absurd aber ist
die Gegeniiberstellung des Irrationalen und des glithenden Verlangens
nach Klarheit, das im tiefsten Innern des Menschen laut wird. Das Ab-
surde hangt ebensosehr vom Menschen ab wie von der Welt® Ich schlage

79



https://de.wikipedia.org/wiki/Absurdit%C3%A4t
https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Absurdit%C3%A4t

Martin Nitsche

deshalb vor, [... hebel?] in den Erérterungen Qohelets durch ,absurd‘ im
Sinne von ,sinnlos’ wiederzugeben. Durch das Fremdwort ,absurd® soll
ins BewufStsein gehoben werden, dafy die Ausfithrungen Qohelets im
Kern philosophischer Natur sind: die Weisheit basiert auf der Uberzeu-
gung, dafl die von Gott in die Welt hineingelegten GesetzesmafSigkeiten
und damit der Sinn des Geschehens vom Weisen erkannt werden kon-
nen und sollen. Qohelet vertritt im Gegensatz zu diesem erkenntnistheo-
retischen Optimismus einen erkenntnistheoretischen Skeptizismus mit
der Grundthese, daff der Mensch in dem Geschehen unter der Sonne
keinen Sinn finden konne [...] (Michel 1989: 44).3

Was Diethelm Michel hier anbietet, ist der Versuch, den kaum durch-
schaubaren Standpunkt Kohelets mit Hilfe von Camus zu vereindeutigen.*
Gleichzeitig mochte Diethelm Michel mit dem Riickgriff auf Camus her-

VO

rheben, dass das Koheletbuch von einem sehr reflektierten Standpunkt

aus argumentiert und keine unmittelbar zugingliche Alltagsphilosophie
bietet.

2

3

80

Transkription hier aus der Vorlage iibernommen. Die unterschiedlichen Transkriptio-
nen des einen Wortes ergeben sich mitunter auch aus den Varianzen im Hebriischen.
Weiter schreibt Michel: ,Schauen wir uns noch kurz die weiteren Vorkommen [...
hé-bél] in Urteilssdtzen an: 2,1 Der Versuch, durch Freude einen ,Gewinn’ zu erlangen,
ist absurd, weil die Freude nicht garantierbar, sondern an das Ermiihte gebunden ist
(2,10-11!). 2,15 Der Versuch, einen relativen Vorzug (Gewinn) der Weisheit gegeniiber
der Torheit nachzuweisen, findet seine Grenze im Tod, der alle gleichermafien trifft.
Angesichts des Todes ist dieser Versuch absurd. 2,17 Auch der Versuch, durch ein ,An-
denken“ die Grenze des Todes zu tiberschreiten, ist absurd, weil jeder einmal vergessen
sein wird. 2,19 Auch der Versuch, einen relativen Gewinn der Weisheit angesichts des
absurden Todes durch die Annahme zu retten, man konne das Ermiihte ja einem Erben
hinterlassen, ist absurd, weil niemand weif3, ob dieser Erbe ein Weiser oder ein Tor
sein wird. 2,21 Wie zu 2,19. 2,23 Fazit der Versuche, die Frage von 1,3 zu beantworten:
Dem Menschen bleibt bei seiner Miihe, die (undurchschaubare) Welt zu erkennen,
nichts als eben diese Miihe. Das ist absurd. 2,26 Die Einfithrung von Gott dndert an
diesem Tatbestand nichts: dann wird eben Gott in seinem Walten undurchschaubar.
Auch das ist absurd. Damit haben wir alle bisher in diesem Kapitel behandelten [...
hé-bél] -Stellen besprochen” (Michel 1989: 44-45; mit Verweis auf Camus 1967: 23).

Es scheint kaum moglich, die Philosophie des Koheletbuches aus sich heraus auf
den Begriff zu bringen. Das hangt auch mit den manifesten Widerspriichlichkeiten
im Buch selbst zusammen. Sie werden haufig damit erkldrt, dass das Buch diskursiv
angelegt sei (vgl. Kriiger 2000: 35), in seinen Argumentationsgédngen Fremdpositionen
referiere und ihnen eigene Perspektiven gegeniiberstelle. Manche Aussage spiegelte
dann den Standpunkt Kohelets wider, anderes wire nur ein (vielleicht ironisiertes)
Referat einer Gegenposition. Beides wire kaum eindeutig voneinander zu trennen, weil
der historische intertextuelle Zusammenhang fehlt (vgl. Kéhimoos 2015: 67).

- am 10.02.2026, 01:12:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die Bibel sinnfrei sein?

Aufgrund der Nahe zum Titel des vorliegenden Bandes und der Wirk-
machtigkeit seines Ansatzes ist Diethelm Michel ausfiihrlich zu Wort ge-
kommen. Gleichwohl ist man in den vergangenen Jahrzehnten zumindest
in der Bibelwissenschaft weitgehend davon abgeriickt, im Koheletbuch eine
Art Ausséhnung mit dem Absurden zu entdecken. Das liegt zum einen
daran, dass der Begriff keineswegs unmittelbar als religionsphilosophisches
Qualitétssiegel funktioniert.> Zum anderen darf gefragt werden, ob Kohelet
tiberhaupt nach Sinn oder einem Aquivalent davon sucht (das im folgen-
den Abschnitt thematisierte yitron meint eine Art ,Mehrwert“)®, ob ,Wind-
hauch® an den verschiedenen Stellen immer dasselbe meint,” ob die Suche
nach etwas, das Gewinn und Vorteil verspricht, wirklich ergebnislos ist
und schlieSlich, in welchem Verhiltnis Kohelets Ringen zur immer wieder
durchscheinenden Ordnung des Groflen und Ganzen steht: Im Grunde
geht es also auch um die Gottesfrage. Ist die Fliichtigkeitserwartung Kohe-
lets wirklich letzte Absurditét, die zum allgemeinen Ausgangspunkt werden
kann? Vieles spricht eher dafiir, dass Kohelets Fliichtigkeitserfahrung selbst
als eine ziemlich fliichtige Erfahrung gedacht ist. Kohelet: Alles ist absurd
sei die erste Miniatur gewesen.

2.2. Kohelet: Die grofie Sinnlosigkeit als erkannte Gefahr

Die zweite Miniatur verbleibt noch im Koheletbuch. Mit Blick auf die
ersten elf Verse des ersten Kapitels mochte ich einen Problemhorizont
er6ffnen, in dem sich die Suche nach dem Absurden in der Philosophie
Kohelets ereignen kénnte.

1'Die Worte Kohelets, des Davidssohnes, Konigs in Jerusalem. 2Wind-
hauch der Windhauche (hdbel habalim), sprach Kohelet, Windhauch,
Windhauch, das alles ist Windhauch. Welchen Mehrwert (yitrén) hat
der Mensch von seiner ganzen Anstrengung (bakol-dmald) mit der er

5 Tilmann Zimmer hat in seiner anthropologischen Studie zu Kohelet im Jahr 1999
darauf hingewiesen, dass die Ubersetzung mit ,absurd“ in der deutschen Zielsprache
neue Probleme kreiert, weil das Wort ,absurd“ hédufig eher umgangssprachlich ver-
wendet werde und die angezielte philosophische Qualitit des Koheletbuches letztlich
verdunkele (vgl. Zimmer 1999: 27-28). Somit wire ein wesentliches Ziel von Diethelm
Michel in Frage gestellt.

6 ,Das, was unter dem Strich tibrig bleibt; ,Wirtschaftssprache” (Kohlmoos 2015: 79).

7 Das darf eher bestritten werden (vgl. Kriiger 2000: 102).

81

- am 10.02.2026, 01:12:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Nitsche

sich anstrengt unter der Sonne (Seyyadmal tahat hassames)? “Eine Ge-
neration geht und eine Generation kommt und die Erde - fiir immer
steht sie fest. *Und die Sonne bricht und die Sonne geht und nach dem
Ort ihres Aufbrechens sehnt sie sich. °Er geht nach Stiden und er dreht
nach Norden, er dreht drehend und gehend der Wind und in seinen
Drehungen kehrt er zuriick, der Wind. 7Alle Fliisse gehen zum Meer
und das Meer ist nicht voll. Am Ort, wohin die Fliisse gehen, kehren sie
um und gehen. 8Alles Reden ist mithsam, ein Mensch kann nicht alles
sagen, ein Auge wird nicht satt vom Sehen und ein Ohr wird nicht voll
vom Horen. "Was gewesen ist, das wird wieder sein und was gemacht
wurde, es wird wieder gemacht werden und es gibt nichts Neues unter
der Sonne (waén kol-hadas tahat hassames). 1°Gibt es eine Sache, von
der man sagt: ,Schau, das ist neu“ - langst gab es das in den Zeiten, die
vor uns gewesen sind. 'Es gibt kein Gedenken der Vormaligen, und an
die Spiteren, die kommen werden, auch ihrer wird man nicht gedenken
unter denen, die zuletzt sein werden. (Koh 1,1-11)8

Wihrend es in den Versen 4-7 zunédchst um Naturphdnomene geht, gert

in

Vers 8 recht unvermittelt der Mensch in den Fokus: Was bedeutet seine

Teilhabe am immer Gleichen fiir ihn?® Kann der Mensch beim Betrachten
dieser kaum zu erfassenden, aber offenkundig wie von selbst ablaufenden
Kreisldufe seine eigene Suche nach Sinn in Frage stellen? Bernd Janow-
ski formuliert diese Problemstellung in seinem 2023 erschienen Lehrbuch
»Biblischer Schopfungsglaube“ folgendermafien:

Wie ist in diesem Zusammenhang die Wendung, nichts Neues (hadas)
unter der Sonne‘ (V. 9b) zu verstehen: im Sinn der Erschaffung des nie
Dagewesenen (,qualitativ Neues) oder im Sinn der Wiederherstellung
des Gewesenen (,Erneuerung’)? Fast alle Ausleger gehen von der These
der, Wiederkehr des Gleichen® aus und verstehen das Gedicht und spezi-
ell V. 8-11 als Beschreibung von Sinnlosigkeit oder Absurditét. Es kann
aber auch so verstanden werden, dass anhand des Laufs der Sonne, des
Wehens des Windes und des Flieflens der Fliisse die kosmische Ordnung
vor Augen gestellt wird und, der Mensch [...] Anteil daran (hat); weil er
Teil der Schopfung ist. (Janowski 2023: 416-417)

82

Hier und bei allen weiteren Bibelzitaten handelt es ich um eigene Ubersetzungen.

»Das Problem von V.4-7 besteht in der Frage, ob das hier beschriebene kosmische
Kreislaufgeschehen Ausdruck von Sinnlosigkeit ist und ob seine Ubertragung auf die
Anthropologie in V.8-11 dieser einen negativen Zug verleiht. (Janowski 2023: 416).

- am 10.02.2026, 01:12:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die Bibel sinnfrei sein?

Hier bricht eine Frage auf, die vor dem Textbefund des Koheletbuches doch
recht eindeutig beantwortet werden darf. Der ,Mythos von der ewigen
Wiederkehr* ist kein Ausdruck von Sinnlosigkeit oder Daseinsdngsten, son-
dern bringt, wie auch Janowski andeutet, ein Eingebettetsein des Menschen
in eine bestehende und vor allem sichere Ordnung zum Ausdruck (vgl.
Schwienhorst-Schonberger 2004: 179-180). Das menschliche Tun wird in
seiner Bedeutung relativiert, aber nicht aufgehoben. Kénnte es aber sein,
dass der Text diese Frage nach einer mdglichen Sinnlosigkeit selbst hervor-
ruft, um sie dann zu beantworten? So ldsst sich zumindest die zwischen
den Versen 2 und 3 aufgebaute Spannung lesen. Der Bucheinstieg nach der
Uberschrift von Vers 2 ist denkbar steil. Nach der Lektiire dieses Verses mag
man den Eindruck bekommen: Hier steht tatsachlich alles in Frage!'® Alles
windiger Wind, Hauch eines Hauches und hinfillig. Bereits der folgende
Vers 3 ordnet dies jedoch ein und beschrinkt die Infragestellung auf den
Vorteil, den der Mensch aus Besitz und Anstrengung zu ziehen vermag.
Eine Binsenweisheit besagt, dass das Wesentliche manchmal zwischen den
Zeilen steht. Hier tut sich zwischen den Zeilen ein maximaler Abgrund auf,
ein Moment des absolut Absurden, der im Folgesatz eingehegt wird: Nicht
alles ist Windhauch, nur der Vorteil steht in Zweifel, den der Mensch mit all
seiner Anstrengung zu erwirtschaften meint.

Aber auch in diesem Punkt ist die Suche im Koheletbuch nicht ganz
aussichtslos, die Suche des Philosophenkdnigs im salomonischen Gewand
scheint phasenweise zur Ruhe zu kommen: Der Mensch kann sich in die
Schopfung, die er nicht begreifen kann, einfiigen und ihre Geschenke ge-
nieflen. Wenn aus all diesem Gottesfurcht erwidchst, dann darf man daraus
schlielen, dass Gott das so eingerichtet hat:

31Ich betrachtete das Geschift, dass Gott den Menschenkindern gege-
ben hat, um sich in ihm zu beschiftigen. "Alles hat er schon (yape)
gemacht in seiner Zeit. Auch die lange Sicht (gam ‘et-ha‘slam) hat er
ihnen in ihr Herz gegeben, nur dass der Mensch das Werk, das Gott
gemacht hat, nicht von Anfang bis Ende finden kann. 12Ich erkannte: es
gibt nichts Gutes (f6b) in ihnen, es sei denn einer freut sich und macht
sich Gliick (¢6b) in seinem Leben. ¥Und auch: jeder Mensch, der isst und

10 Die Frage, ob ,das alles® (hdk-kol') wirklich alles meint oder nur alles Folgende
(Kriiger 2000: 102), muss dafiir gar nicht entschieden werden: Die radikale Infrage-
stellung ist wenigstens (auch) lesbar und wird auch in der Auslegungsgeschichte
héufig so gelesen, auch wenn es im Buch eigentlich keine universale Bedeutung
erheischende Windhauchaussage gibt (vgl. Schwienhorst-Schonberger 2004 84-91).

83

- am 10.02.2026, 01:12:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Nitsche

trinkt und das Gliick erkennt in all seinem Tun, das ist eine Gabe Gottes.
“Ich erkannte, dass alles, was Gott macht, fiir lange Zeit ist. Dazu gibt
es nichts hinzuzufiigen und davon gibt es nichts abzuschneiden und Gott
hat gemacht, dass alle sich vor ihm fiirchten. (Koh 3,10-14)

Hier griifit das Absurde gar nicht mehr, es ist auch nicht akzeptiert oder
als Grundvoraussetzung integriert. Es ist vielmehr eine Gefahr, die aber nie
dem Grofien und Ganzen droht, sondern stets dem konkreten Menschen
in seinem Versuch, sich selbst mit Dingen zu beschenken, die er nicht
begreifen kann. Der Mensch kann aber am Guten (oder: am ,,Gliick®) teil-
haben und es auch tun (vgl. Schwienhorst-Schonberger 2004: 69-80)."" Die
Anfechtungen, die Ijob klagend iiberwindet, werden bei Kohelet intellektu-
ell iberwunden: Der Tun-Ergehen-Zusammenhang ist hier spiirbar nicht
nur in der Krise, sondern als Konzept in gewisser Weise tiberwunden. Ob
es irgendeine Form von postmortaler Gerechtigkeit geben kann? Kohelet
scheint das Fragezeichen stehenzulassen:

Wer erkennt den Geist der Menschenkinder, ob er aufsteigt in die Hohe
(mi yodea riiah bané ha'adam ha’old hi’ lomald) und den Geist der Tiere,
ob er hinabsteigt in die Erde? (Koh 3,21)

Kohelet bleibt mit Blick auf ein Leben {iber den Tod hinaus skeptisch und
wirbt dafiir, die Grenzen der menschlichen Existenz zu akzeptieren (Peetz
2020: 184). Damit steht er ganz in der traditionellen Linie der Hebréischen
Bibel,? auch wenn er ihr in vielen anderen Punkten nicht folgt. Kohelets
Theologie ist schwer greifbar, weil Kohelet theologische Fragen nicht ge-
sondert fokussiert. Kohelet rechnet nicht mit einer Offenbarung,”® dennoch
lasst sich seine Theologie mit dem Ansatz von Camus kaum iibereinbrin-
gen. Ich wiirde sogar sagen: Der Rekurs auf eine alles ordnende, géttliche
Macht steht dazu im Widerspruch. Am Ende der zweiten Miniatur konnte
man formulieren: Kohelet ldsst das Absurde kurz winken, um es gleich
wieder einzufangen.

11 Melanie K6hlmoos, spricht vom Verweis auf die Lebensfreude als ,Gegengewicht®
zum Windhauchmotiv (vgl. Kohlmoos 2015: 52-53; mit Verweis auf 3,19; 3,22;
8,14-15).

12 Thomas Kriiger listet aus dem Koheletbuch als Belegstellen fiir das Todesverstdndnis
auf: 1,4.11; 2,16; 3,2.19-21; 6,6; 8,8; 9,3-6.10; 12,7 (vgl. Kriiger 2000: 14).

13 Gegen eine kultisch-rituelle Kommunikation mit einer Gottheit spricht das nicht
(vgl. K6hlmoos 2015: 85; mit Verweis auf mit Verweis auf Koh 4,17-5,6). An anderer
Stelle schreibt Kéhlmoos: ,Kohelet rechnet nicht mit einer Offenbarung, vielmehr ist
Gott fiir ihn denknotwendig® (Kéhlmoos 2015: 58).

84

- am 10.02.2026, 01:12:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die Bibel sinnfrei sein?

2.3. Die Angst vor dem Nichts und Nirgends im Psalter

Der Psalter endet im grofien Halleluja. Es kann kein Zweifel daran beste-
hen, dass im Lob JHWHs die Klage iiberwunden wird und seine wun-
derbaren Rettungstaten die individuellen und kollektiven Krisen, die im
Psalter auch greifbar sind, heilen (wenn auch nicht vergessen machen).
Dennoch gibt es kein zweites biblisches Buch, in dem menschliches Ringen
und anthropologische Reflexion solche Untiefen durchlaufen. Es gibt den
beriichtigten ,,Stimmungsumschwung’; es gibt Lobversprechen. Kann eine
Betstimme sich auch in der Nihe jener Absurditit bewegen, die daraus
erwichst, dass alles Festhalten an der erhofften gottlichen Rettung ins Wan-
ken gerdt? Kann sich biblische Theologie in Sphéren begeben, in denen
Gott selbst in Frage steht und alle theologischen Gedankengebdude so zum
Einstiirzen kommen? Bekannt ist der folgende Abschnitt aus Doppelpsalm
9/10:

10 'Fiir was, JHWH, stehst du so fern,

verbirgst dich zum Zeitpunkt der Not?

2In Stolz verfolgt der Bose (raso) den Armen.

Sie werden ergriffen in den Plianen (bimzimmot), die sie selbst erdacht
haben.

3 Denn der Bose jubelt nach dem Begehren seiner Lebenskraft (‘al-
ta'awat napso),

der Gierige hat geflucht (beérék), er verachtet JHWH.

4 Der Bose - ,hochnisig ! (‘al-taawat napsé):

Er forscht nicht nach.

Es ist kein Gott. Das ist sein ganzer Plan (kol-mazimmétayw). (Ps 10,1-4)

Was ist hier, in der Rede der Bosen, eigentlich angezielt? Man kann lange
dariiber streiten, ob man hier von einem theoretischen Atheismus sprechen
kann oder nur von einem praktischen, ob hier Existenzaussagen angezielt
sind oder eben nicht. In jiingerer Zeit hat zum Beispiel Carolin Neuber
gut abwigende Vorschldge dazu unterbreitet (vgl. Neuber 2020). Deutlich
sichtbar ist im weiteren Verlauf des Psalms jedoch, dass die Haltung dieser
Frevler verurteilt wird und nicht als Identifikationsangebot an die Leserin-
nen und Leser konzipiert ist. Die Bitten der Betstimme appellieren an Gott,
er moge diesen Frevlern durch sein Eingreifen das freche Maul stopfen. In

14 Ubersetzungsvorschlag der Elberfelder Bibel 2006.

85



https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Nitsche

Psalm 9/10 wird eine radikale Infragestellung Gottes sagbar, aber weitestge-
hend vom Psalmen-Ich ferngehalten.

In einem anderen Doppelpsalm ist das Infragegestelltsein deutlich stér-
ker internalisiert. Die Anfechtung wird deutlich nicht mehr nur nach aufien
abgeleitet, sondern der Betstimme selbst zur Frage (vgl. Rahn 2018: 142).
Ich meine Psalm 42/43. Sicher gibt es Psalmen, die in grofierer Dunkelheit
enden (wie Ps 88). Bemerkenswert ist jedoch, dass die scheinbare Losung
(der Besuch im Heiligtum) fiir die Betstimme fragwiirdig bleibt. Der Psalm
kann hier nicht in Génze abgedruckt und besprochen werden,”> so wird
auch auf eine der poetischen Struktur entsprechende Darstellung verzich-
tet. Skizziert sei lediglich die innere Dynamik der Betstimme:

42 2Wie der Hirsch verlangt nach Wasserldufen,

so verlangt meine Lebenskraft nach dir, Gott.

3Meine Lebenskraft diirstet nach Gott, nach dem lebendigen Gott.

Wann darf ich kommen und mich sehen lassen (vor) Gottes Angesicht?
4Es wurden fir mich meine Trénen zu Brot, tags und nachts,

indem man sagte zu mir den ganzen Tag: Wo ist dein Gott?

>Dieses will ich bedenken und ich will ausgieflen vor mir meine Lebens-
kraft,

denn ich werde einherschreiten im Schutz,

wir werden wandeln zum Haus Gottes.

In der Stimme des Jubels und Dankes, in feiernder Menge.

%Was zeigst du dich so aufgelost, meine Lebenskraft, und bist unruhig in
mir?

Warte auf Gott, denn erneut werde ich ihm danken

die Rettungen von seinem Angesicht. (Ps 42, 2-6)

Schon in der Psalmerdffnung tritt ein wesentlicher Konflikt zu Tage: Die
Diskrepanz zwischen der erlebten (bzw. von auflen festgestellten) Abwesen-
heit Gottes und der erhofften und erwarteten Gottesnahe in der Zukunft.
Zum ersten Mal erscheint in Vers 4 die mit dem Fragepronomen ajje -
Wo* eingeleitete Gottesfrage (wieder in Vers 11). Dabei ist sie hier in Vers
4 so merkwiirdig eingeleitet, dass eigentlich kein Sprecher feststellbar ist.
In der Ubersetzung dient das unpersénliche Wortchen ,man® als Hilfskon-
struktion, um den Vers iiberhaupt wiedergeben zu kénnen. Der Psalm
bietet allerdings auch einen ganz klaren Losungsansatz: Eine Wallfahrt zum

15 Der Verfasser bearbeitet die Psalmen Ps 42/43 und 115 im Rahmen seines Habilitati-
onsprojekts, hier erfolgen nur einige Anmerkungen.

86

- am 10.02.2026, 01:12:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die Bibel sinnfrei sein?

Heiligtum und der Genuss der dortigen Gottesgegenwart (vgl. Bohler 2021:
771-780; Spieckermann 2023: 429). Also ,.alles gut“? Der Beter kann sich
beruhigen, alles kommt ins Lot, wenn die Gottesndhe im Tempel wieder
liturgisch erfahrbar wird. Es bleibt einzig das Problem, dass die Beruhigung
sich nicht einstellen will:

43 4So will ich kommen zum Altar Gottes

zum Gott meiner Freude und meines Jubels.

Ich werde dich preisen zur Leier,

Gott, mein Gott.

>Was zeigst du dich so aufgeldst, meine Lebenskraft,

und was bist du unruhig in mir?

Warte auf Gott, denn erneut werde ich ihm danken,

die Rettungen meines Angesichts und meinem Gott. (Ps 43, 4-5)

Allen Durchhalteparolen zum Trotz bleibt die Unruhe der Lebenskraft pra-
sent, weil Gottes Préasenz sich nicht ereignen will. Drei Mal wird wortgleich
gefragt, warum die eigene Lebenskraft so unruhig und kraftlos bleibt, letzt-
malig am Ende des Doppelpsalms (Ps 42,6.12; 43,5). Als bliebe ein letzter
Zweifel, dass der Gott, auf den alles gesetzt wird, sich méglicherweise doch
nicht zeigt. Dann wire alle Selbstermutigung der Betstimme vergebens und
sinnlos, sie hatte ja ganz auf die ,Gotteskarte gesetzt. Weiter gilt: Im Psal-
ter hat das Halleluja das letzte Wort. Der Psalter bleibt bei der mdglichen
Aussichts- oder Sinnlosigkeit der rettenden Gotteserfahrung nicht stehen -
aber er kann sie formulieren und zweifelnden Leserinnen und Lesern einen
Einstieg in seine Bewegung hin zum Lobpreis ermdglichen. Miniatur-drei.

2.4. Absurd ist immer der andere: Bibel im Diskurs

Hat die reductio ad absurdum etwas mit Absurditdt zu tun? Sicher nicht in
einem umfassenden Sinn. Aber gerade in der eigenen Anfechtung kann die
noch viel grofiere Absurditit der anderen vor Augen gestellt werden und
irgendwie selbststabilisierend wirken: Was die anderen tun, widerspricht
auf jeden Fall jedem gesunden Menschenverstand. Ein beliebtes Thema der
Hebriischen Bibel sind Karikaturen solcher Kulte und religiéser Vollziige,
die nicht die eigenen sind. Von einem Menschen, der sich ein Kultbild
anfertigt und es fiir religiose Praktiken nutzt, heift es in Jesaja 44:

YUnd er trdgt es nicht in sein Herz (= denkt nicht dariiber nach), es
gibt keine Erkenntnis und keinen Verstand, indem man sagt: Die Hailfte

87



https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Nitsche

davon habe ich verbrannt im Feuer, und ich habe auf seinen Kohlen
Brot gebacken. Ich werde Fleisch braten und es essen. Und seinen Rest -
einen Gotzen werde ich daraus machen, vor einem Holzklotz niederkni-
en. (Jes 44,19)

Gisela Matthiae analysiert die Funktionsweise der Gotterbildpolemik in
Jesaja 44 folgendermafien:

Das stilistische Mittel, mit dem dies geschieht, ist nicht nur die Paralle-
lisierung eines nicht grofler zu denkenden Kontrastes, dem zwischen
irdischen Materialien und menschlichem Tun einerseits und gottlichem
Wesen und Handeln andererseits. Dazu kommen die Ausfiihrlichkeit
und die Konkretion des Beschriebenen, die das Vorgehen als absurd und
lacherlich erscheinen lassen (Matthiae 2009).

Absurd und licherlich, Gisela Matthiae arbeitet die literarische Konzeption
des Textes treffend heraus. Pragmatisch geht es nicht um die Belustigung
der Leserschaft, sondern um das bestidrkende Gefiihl, dass der Weg der an-
deren erst recht kein gangbarer Weg ist - und damit um Selbstbestéitigung.
Es geht um die Uberwindung der eigenen Anfechtung, indem das fremde
Konzept ad absurdum gefiithrt wird. Die reductio ad absurdum ist tibrigens
auch der jesuanischen Rhetorik nicht fremd, an einigen Stellen (so z. B.
Mk 3,5) argumentiert Jesus selbst nicht frei von Polemik (vgl. Scornaienchi
2009).

Gotterbildpolemik in Verbindung mit einer Selbstbestatigung der eige-
nen Theologie und einer Entkréftung aller Anfrage an die eigenen Konzep-
te finden sich exemplarisch in Psalm 115.

115'Nicht uns, JHWH, nicht uns sondern deinem Namen gib Ehre,
wegen deiner Gnade, wegen deiner Treue.
2Warum sollen die Volker sagen:

Wo ist denn ihr Gott?

3Und unser Gott ist im Himmel,

alles, was ihm gefallt, macht er.

4Thre Gotterbilder sind Silber und Gold,
Machwerk von Menschenhand.

*Einen Mund haben sie und sprechen nicht, [...]
’Thre Hande - aber sie tasten nicht

ihre Fufle - aber sie gehen nicht

und sie knurren nicht mit ihrer Kehle.

8Wie sie werden jene, die sie machen,

88



https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die Bibel sinnfrei sein?

jeder, der auf sie vertraut.

9Israel, vertrau auf JHWH! Ihre Hilfe und ihr Schild ist er. [...]
BGesegnete seid ihr durch JHWH,

dem Macher des Himmels und der Erde.

1Der Himmel ist Himmel fur JHWH.

Und die Erde gab er den Menschenkindern.

7Die Toten loben JH nicht (yehd-lelii--yah’) und nicht all die,
die ins Schweigen hinabsteigen. [...] (Ps 115,1-17)

Der Psalm ist in verschiedener Hinsicht interessant. Eingangs begegnen
wieder gebiindelt zwei grofe Fragen (Vers 2), die aber scheinbar tiberhaupt
keine Irritation mehr hervorrufen, sondern direkt eine sehr klare Antwort
erhalten: Das Problem scheint erledigt. Gott ist im Himmel und hat dort
einen Machtraum, in welchem er vollumfénglich frei agieren kann (Vers
3). Die spéttische Frage der Volker wird auf die Fragesteller zuriickgewor-
fen. Und zwar so, dass klar wird: Wer selbst nicht kultbildlos arbeitet,
der braucht keine spottischen Fragen stellen, weil sein eigenes Konzept
noch viel absurder ist. Die Strategie dabei ist klar: Die gemachten Gotter
sind nicht nur keine Gotter, sie sind noch nicht einmal Menschen. Der
Zielpunkt der Kritik ist die fehlende Kommunikationsmoglichkeit: Wenn
ich mich an Israels Gott wende, muss ich zwar mit seiner phasenweisen
Abwesenheit auskommen. Doch wenn ich mich nicht an den unsichtbaren
Schopfergott wende, dann begegne ich in dem, was ich baue, bestenfalls mir
selbst. Eine Kommunikation ist von vornherein ausgeschlossen, so werde
ich selbst stumm. Aus diesem Text und seinen Gottes- und Goétterbildern
spricht ein fortgeschrittenes Stadium theologischer Entwicklung, die wohl
die Situation im 3. Jh. v. Chr. widerspiegelt und so in die hellenistische
Zeit zu datieren ist (vgl. Leuenberger 2016: 259). Miniatur vier: Absurd ist
immer der andere.

2.5. Der selbst gewahlte Weg in die grof8e Sinnlosigkeit: Das Buch der
Weisheit

Das Buch der Weisheit ist das jiingste Buch im christlichen Alten Testament
in seiner katholischen Auspragung und hat, obwohl um die Zeitenwende
herum in der jiidischen Diaspora Alexandrias entstanden, nie eine nen-
nenswerte jliidische Rezeption erfahren. Dennoch ist es darauf bedacht,
die jiidischen Traditionen und auch die tradierten hebrdischen Texte zu

89



https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Nitsche

bedenken und zu aktualisieren. Wir springen ins Griechische, verlassen
den Denkhorizont der Hebrdischen Bibel aber nicht vollstindig.!® Das erste
Kapitel ist im Grunde genommen ein Lob auf die unsterbliche Gerechtig-
keit (dikaiosyné), die eng mit der Weisheit (sophia) verbunden ist: An ihr
sollen sich die Menschen orientieren (vgl. Hieke/Engel 2020: 1548-1550).
In scharfem Kontrast zu dieser Orientierung ist die Rede der Gottlosen
(Asebeis) in Weisheit 1,16-2,24 formuliert, aus der hier einige Ausziige wie-
dergegeben seien:

1 Die Gottlosen rufen ihn [den Tod] mit Hinden und Worten herbei.
[...]

2 ISie sagen namlich falsch denkend zueinander: Kurz und traurig ist
unser Leben; fiir das Ziel des Menschen gibt es keine Heilung und
niemand ist bekannt, der aus der Unterwelt befreit. 2Versehentlich sind
wir geworden / und nach diesem [= nach diesem Leben] werden wir
sein, als wiren wir nie da gewesen [...] °Kommt, lasst uns geniefen,
was an Gutem ist und die Schopfung benutzen, wie die Jugend. [...]
2] asst uns dem Gerechten auflauern, weil er uns nutzlos ist! Er ist
uns unbequem und widersetzt sich unseren Werken. [...] ?'So denken
sie — und tauschen sich, ihre Bosheit macht sie namlich blind. 22Und
sie erkennen die Geheimnisse Gottes nicht. [...] ZDenn Gott hat den
Menschen zur Unverginglichkeit erschaffen und ihn zur Ikone seiner
eigenen Eigentimlichkeit'” gemacht. 2*Aber durch die Eifersucht des
Durcheinanderwerfers (phthoné de diabolou) kam der Tod in die Welt
und ihn erfahren jene, die zu seinem Teil geh6ren. (Weish 1,16 - 2, 24)

Die scheinbare Sinnlosigkeit, die das Leben mit sich bringt, wird von der
kritisierten Gruppe (den Gottlosen) als Vorwand verwendet. Sie entwickeln
davon ausgehend eine fiir sie selbst angenehme Philosophie, um das eigene
(im Grunde ja verwerfliche) Handeln zu plausibilisieren. Die Sinnlosigkeit
ist selbst gewdhlt, sie wird sogar zur ersten Voraussetzung gemacht. Das
Buch der Weisheit stellt eine Verbindung her, die den Lesenden zur War-
nung wird: Wer sich diese Absurditit in den Einkaufswagen legt, kauft

16 Fiir einen Hinweis auf den Anfang der Sapientia Salomonis und die Gelegenheit zum
Diskutieren meiner Thesen danke ich Prof. Dr. Melanie Peetz. Die Verortung der
Theologie der Sapientia in der Wirkungsgeschichte der Hebréischen Bibel ist vielfach
aufgewiesen worden (vgl. Kepper 199: 103-106; fiir den bearbeiteten Textabschnitt
vgl. Mazzinghi 2018: 81-83).

17 ,Eigene Eigentiimlichkeit“: Ubersetzungsvorschlag von Felix Albrecht (Albrecht
2015: 24).

90

- am 10.02.2026, 01:12:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die Bibel sinnfrei sein?

mehr als gedacht: Die Absurditat wird vor dem Hintergrund der Berufung
zur Unvergéinglichkeit selbst zu einem zeitlosen Schicksal, der Tod und die
Sinnlosigkeit, nicht aber das Leben werden perpetuiert.!® Die Allmacht des
Todes, die diese Leute propagieren, wird auf diesem Weg zur ,self-fulfilling
prophecy®. Fiir die Adressatenschaft der Weisheit Salomos kann dies kein
Weg sein: so ein Leben ist nicht erstrebenswert - Miniatur fiinf.

2.6. Das eigene Tun steht in Frage: Ist Theologietreiben eine sinnvolle
Tatigkeit?

Ist es vielleicht so, dass die Bibel sich nicht nur moglicherweise dem
Problem der Sinnlosigkeit stellt oder andere theologische Ansdtze ad absur-
dum fiihrt, sondern selbst Absurditdten produziert oder sogar in ihrer an
so vielen Stellen greifbaren Selbstwiderspriichlichkeit letztlich absurd ist?
Dabei braucht man sich gar nicht mit den durch jede Internet-Suchanfra-
ge auffindbaren, zahllosen professionellen und amateurhaften Versuchen
auseinandersetzen, die die Widerspriichlichkeit und Absurditdt der Bibel
als ,Heiliges Buch® aufzuzeigen versuchen. Ganz sicher ist es so, dass die
Bibel nicht zuletzt dadurch Theologie treibt, dass sie in der Gegeniiberstel-
lung verschiedener Texte Paradoxien produziert, einander annéhert oder
wenigstens miteinander ins Gesprach bringt."” Ein fruchtbarer Umgang mit
der biblischen Tradition setzt voraus, dass man sich auf dieses Denken
einldsst.20

18 In diesem Sinne gehort es zur literarischen Strategie des Textes, zwei Lebensweisen
zu skizzieren, von denen eigentlich nur eine lebensforderlich sein kann (vgl. Kepper
1999: 103).

19 Hier kann dieses Thema nur anklingen. Dieser Punkt reflektiert nicht zuletzt, dass
ein fest umrissener biblischer Kanon einerseits eine Gleichzeitigkeit der verschiede-
nen Biicher herstellt, die aber in sich und untereinander Ergebnis komplexer und teils
Jahrhunderte langer Wachstumsprozesse sind.

20 ,Kohelet seems to have denied himself hope, casting doubt on its cogency. Camus
positively rejects it. Judaism embraces it. Is that embrace reasonable or irrational,
courageous or irresponsible? What is certain is that hope projects the deepest convic-
tions that we hold about the worth of life into the future where we trust they will
be fully vindicated. Hope is our stake in the future. What is not certain is that those
convictions, our fervor in holding them notwith-standing, are rationally justified. So
much the worse for reason, one might say. At that emergent limit of reason, real life
begins. It is a life lived, however, in the face of the absurd. To be lived honestly, it must
recognize the face that confronts it“ (Mittleman 2023: 127).

91

- am 10.02.2026, 01:12:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Nitsche

Wie steht es um die Sinnhaftigkeit der biblischen Theologie als Wissen-
schaft? Im ,,Call for Papers® zur Tagung hiefS es recht abgriindig:

Ahnlich verhilt es sich in der Theologie, in der jahrzehntelange Arbeit
durch amtliche Nichtrezeption in Vergessenheit zu geraten droht. Zahl-
reiche Steine, die in der Geschichte schon einmal den Berg hochgerollt
wurden, scheinen erneut herunterzurollen.

Ist es in der Theologie und allemal in der Bibelwissenschaft so, dass jahr-
zehntelange Arbeit durch (kirchen-)amtliche Nichtrezeption in Vergessen-
heit zu geraten droht? Driftet die Auslegung biblischer Texte in die Absurdi-
tat ab, weil das Gedachte und Geschriebene zugleich das Vergessene von
morgen ist? Ich denke dabei etwa an jene theologischen Fortschritte, die
in den vergangenen Jahrzehnten zum Beispiel zu neuen Perspektiven auf
Geschlechterrollen oder auf das Verhiltnis der Kirche zu Israel gefiihrt
haben.?! Andererseits: Wire wirklich etwas gewonnen, wenn etwa ein
Papst diese oder jene Erkenntnis plotzlich in einen Katechismus schreiben
wiirde? Auch durch eine - immer kontingent zu denkende - amtliche
Rezeption wire das sisyphossche Steinehochrollen fiir die Theologie nicht
beendet, gerade fiir die biblische Exegese nicht. Theologische Erkenntnisse
sind sicher fliichtig und miissen, um Gehor zu finden, aktualisierend for-
muliert werden.?? Der Blick auf das eigene Auslegen: Sechste Miniatur.

3. Kann die Bibel sinnfrei?

Kann die Bibel sinnfrei sein, die Sinnfrage suspendieren oder tiberhaupt
nach Sinn fragen? Lasst sich eine Kategorie wie das Absurde {iberhaupt
ins Gespriach mit biblischen Texten bringen? So fragmentarisch der hier
gewihlte Ansatz auch war, lassen sich drei Tendenzen formulieren. Erstens
diirfte es auf die genannten Fragen keine allgemeingiiltige, ,,biblische“ Ant-
wort geben. Zweitens scheint das Absurde (wenn man es so nennen mag)
hier und da als Denkmdglichkeit auf, die aber argumentativ iiberwunden
werden soll. Schlief3lich ist die Frage nach der erlebten Abwesenheit Gottes
als theologischer Topos zu nennen, an dem die entscheidenden Fragen
auftreten.

21 Das Verhiltnis von realer kirchenamtlicher und religiés-praktischer Rezeption ist bei
beiden genannten Beispielen unterschiedlich und uneinheitlich.

22 Die Texte selbst machen es nachhaltig moglich, kiinftig wieder zum Beispiel kontext-
vergessen, israelvergessen, homophob oder reaktionér gelesen zu werden.

92

- am 10.02.2026, 01:12:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kann die Bibel sinnfrei sein?

Literaturverzeichnis

Albrecht, Felix: Die Weisheit Salomos, G6ttingen 2015.

Béhler, Dieter: Psalmen 1-50 (= Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testa-
ment). Freiburg im Breisgau usw. 2021.

Camus, Albert: Der Mythos von Sisyphos (= Rowohlts Deutsche Enzyklopadie 90). 10.
Auflage, Reinbek b. Hamburg 1967.

Crenshaw, James L.: Ecclesiastes: A Commentary (= The Old Testament Library).
Philadelphia 1987.

Hieke, Thomas / Engel, Helmut: Das Buch der Weisheit, in: Stuttgarter Altes Testament
2.3. Auflage, Stuttgart 2020, 1548-1582.

Janowski, Bernd: Biblischer Schopfungsglaube: Religionsgeschichte — Theologie —
Ethik. Tiibingen 2023.

Kepper, Martina: Hellenistische Bildung im Buch der Weisheit: Studien zur Sprachge-
stalt und Theologie der Sapientia Salomonis (= BZAW 208). Berlin 1999.

Kohlmoos, Melanie: Kohelet: Der Prediger Salomo (= Das Alte Testament Deutsch).
Gottingen 2015.

Kriiger, Thomas: Kohelet (Prediger) (= Biblischer Kommentar Altes Testament XIX).
Gottingen 2000.

Leuenberger, Martin: Wo hockt Gott? Gottesbild und Gotterbildkritik in Ps 115, in:
Hanna Jenni, Markus Saur (Hg).: Nachstenliebe und Gottesfurcht: Beitrdge aus
alttestamentlicher, semitistischer und altorientalischer Wissenschaft fiir Hans-Peter
Mathys zum 65. Geburtstag. Miinster 2016, 259-272.

Matthiae, Gisela: [Art.] Humor (AT), in: www.wibilex.de [erstellt 2009] [https://bibelw
issenschaft.de/stichwort/21610/] (Letzter Zugrift: 15.01.2025).

Mazzinghi, Luca: Weisheit, iibersetzt von Helmut Engel (= IEKAT). Stuttgart 2018.

Michel, Diethelm: Untersuchungen zur Eigenart des Buches Qohelet (= BZAW 183).
Berlin 1989.

Mittleman, Alan L.: Absurdity and meaning in contemporary philosophy and Jewish
thought. Cambridge UK 2023.

Neuber, Carolin: Es gibt keinen Gott: die Moglichkeit der Gottesleugnung und das
Gottesbild in Psalm 9/10; 14; 53, in: Protokolle zur Bibel 29/1 (2020), 26-46.

Peetz, Melanie: Death and Evanescence in the Book of Ecclesiastes: An Interpretation
of Eccl 2:13-17 and 3:16-22, in: Revista de cultura Teoldgica 97 (2020), 163-188.

Rahn, Nancy: In Frage gestellt — Fragen stellen: Uberlegungen zu Fragen in den
Psalmen und ihrer Funktion in der Konstellation Gott — Beter — Gegner, in: Kathrin
Liess, Johannes Schnocks (Hg.): Gegner im Gebet. Studien zu Feindschaft und
Entfeindung im Buch der Psalmen (= HBS 91). Freiburg im Breisgau usw. 2018,
129-144.

Schwienhorst-Schonberger, Ludger: Kohelet. (= BZAW 183). Freiburg im Breisgau usw.
2004.

Scornaienchi, Lorenzo: Jesus als Polemiker oder: Wie polemisch darf Jesus sein? His-
torische und normative Aspekte, in: Oda Wischmeyer, ders. (Hg.): Polemik in der
frithchristlichen Literatur: Texte und Kontexte. Berlin 2011, 381-413.

93

- am 10.02.2026, 01:12:56. - E—


https://www.wibilex.de
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/21610
https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.wibilex.de
https://bibelwissenschaft.de/stichwort/21610

Martin Nitsche

Spieckermann, Hermann: Psalmen. Band I: Psalm 1-49 (= Das Alte Testament
Deutsch). Gottingen 2023.

Zimmer, Tilmann: Zwischen Tod und Lebensgliick: Eine Untersuchung zur Anthropo-
logie Kohelets (= BZAW 286). Berlin 1999.

94

- am 10.02.2026, 01:12:55. C—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

