
Zarter Held. Winckelmanns Laokoon 

Der Mensch vermag gar manches durch zweck-

mäßigen Gebrauch einzelner Kräfte, er vermag 

das Außerordentliche durch Verbindung mehre-

rer Fähigkeiten, aber das Einzige, ganz Unerwar-

tete leistet er nur, wenn sich die sämtlichen Ei-

genschaften gleichmäßig in ihm vereinigen. Das 

Letzte war das glückliche Los der Alten, beson-

ders der Griechen in ihrer Zeit.1

Die Frage, ob die vatikanische Laokoongruppe nun ein Original oder eine Kopie 
sei, stellt sich für Johann Joachim Winckelmann nicht wirklich.2 Natürlich kennt 
auch er die schon damals geführten Diskussionen, doch er selbst ist überzeugt, 
dass es sich bei der Skulptur um ein griechisches Original handelt.3 Der Laokoon 
wird so zum Mittelpunkt seiner frühen Kunsttheorie, die er in den Gedanken 

über die Nachahmung der griechischen Werke in der Malerei und Bildhauer-
kunst4 1755 in Dresden der Öffentlichkeit zugänglich macht. Damit wird der 

                                                             
1  Johann Wolfgang Goethe: Winckelmann und sein Jahrhundert in Briefen und Aufsät-

zen. – Leipzig: VEB Seemann Verlag 1969, 210.  

2  Dass Winckelmann sie falsch datierte, spielt für meine Auseinandersetzung mit ihm 

keine Rolle. 

3  Er ordnet die Laokoonskulptur in Die Geschichte der Kunst des Altertums ein in die 

Zeit des schönen Stils der griechischen Kunst und datiert sie damit ins vierte Jahrhun-

dert vor Christus. (Vgl. Die Geschichte der Kunst des Altertums, Drittes Stück: Von 

dem Wachstume und dem Falle der griechischen Kunst) 

4  Johann Joachim Winckelmann: Gedanken über die Nachahmung der griechischen 

Werke in der Malerei und Bildhauerkunst. – Stuttgart: Reclam 1969. Im Folgenden im 

Text zitiert mit Gedanken und Seitenangabe.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

bisher wenig bekannte Winckelmann über Nacht zum Gesprächsthema Nummer 
Eins. Durch Entdeckungen und Grabungen in Italien, Frankreich, England und 
Deutschland beginnt sich zu dieser Zeit ohnehin der »Geschmack ›à la grec-
que‹«5 bei vielen Intellektuellen und Künstlern durchzusetzen. Winckelmann 
liefert ihnen nun »griffige Formeln und philosophische Begründungen sowohl 
als auch die hermeneutischen Werkzeuge«,6 um diesen auszubauen. Gleichzeitig 
steht seine Laokoon-Deutung den gängigen diametral entgegen: Denn während 
alle anderen Laokoon gerade als beispielhaftes Werk für die gelungene Darstel-
lung eines Schreis als Zeichen für ungeheuren körperlichen Schmerz preisen, ist 
Winckelmann der erste, der Laokoon nur seufzen und nicht schreien sieht.7  
 Noch etwas anderes macht Winckelmann anders als die andern: Er schlägt 
eine Brücke zwischen der Kunst und der Kultur eines Volkes und schafft so ei-
nen völlig neuen Blickwinkel, den er 1764 in Rom in der Geschichte der Kunst 
des Altertums8 zu einer Kunstgeschichte der Antike ausbauen wird, zur ersten 
Kunstgeschichte der Geschichte übrigens. Die Verbindung, die Winckelmann 
damit von der Lebensweise und den Sitten eines Volkes zu der Betrachtung ihrer 
Kunstwerke zieht, schlägt sich als ästhetisch-ethische Komponente in seinen 
Schriften nieder. Denn nicht nur künstlerisch, auch menschlich, sollen die Grie-
chen zum Vorbild dienen:  

»Das allgemeine vorzügliche Kennzeichen der griechischen Meisterstücke ist endlich eine 

edle Einfalt, und eine stille Größe, sowohl in der Stellung als im Ausdrucke. So wie die 

Tiefe des Meers allezeit ruhig bleibt, die Oberfläche mag noch so wüten, ebenso zeiget der 

                                                             
5 Kommentar zu Johann Joachim Winckelmann: Gedancken über die Nachahmung; in: 

Helmut Pfotenhauer/Markus Bernuaer/Norbert Müller (Hrsg.): Frühklassizismus. Po-

sition und Opposition: Winckelmann, Mengs, Heinse. – Frankfurt a.M.: Deutscher 

Klassiker Verlag 1995, 393. Ebenfalls hier ein ausgezeichneter Überblick über die 

Winckelmann-Rezeption und Wirkungsgeschichte.  
6  Ebd.  

7  Vgl.: Barbara Neymeyr: »Laokoon als Prototyp stoischer Schmerzbewältigung? Win-

ckelmanns Deutung im Kontext ästhetischer Kontroversen«; in: Barbara 

Neymeyr/Jochen Schmidt/Bernhard Zimmermann (Hg.): Stoizismus in der europäi-

schen Philosophie, Literatur, Kunst und Politik. Eine Kulturgeschichte von der Antike 

bis zur Moderne. Bd.1 – Berlin/New York: Walter de Gruyter 2008, 343-364, 349f.  

8  Johann Joachim Winckelmann: Geschichte der Kunst des Altertums, vollständige 

Ausgabe, herausgegeben von Wilhelm Senff. – Weimar: Herman Böhlaus Nachfolger 

1964. Im Folgenden im Text mit GKA und Seitenangaben zitiert.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 43

Ausdruck in den Figuren der Griechen bei allen Leidenschaften eine große und gesetzte 

Seele.« (Gedanken, 20)  

Mit diesem Zitat ist Winckelmanns klassizistisch-ästhetische Theorie als für vie-
le Künstler und Theoretiker maßgebliche eingegangen in die Kunst- und Litera-
turgeschichte. In den Gedanken leitet es den Absatz über das antike Werk par 
excellence für Winckelmann ein: den nämlich über die Laokoonskulptur.9 Für 
Winckelmann drückt der Laokoon all das aus, was er von der Kunst erwartet: ei-
ne Balance zwischen Leidenschaft und ruhiger Einheit: »Je ruhiger der Stand des 
Körpers ist, desto geschickter ist er, den wahren Charakter der Seele zu schil-
dern: in allen Stellungen, die von dem Stande der Ruhe zu sehr abweichen, 
befindet sich die Seele nicht in dem Zustande, der ihr der eigentlichste ist, son-
dern in einem gewaltsamen und erzwungenen Zustand.« (Gedanken, 21) 
  Beeinflusst ist Winckelmanns Kunstrezeption dabei zweifelsohne von den 
Stoikern. Er übernimmt aber nicht einfach stoisches Vokabular und überträgt es 
auf die antike Kunst, sondern findet hier die ethischen Regeln ästhetisch ver-
wirklicht. Das ist eine Aktualisierung des stoischen Diskurses, wie Neymeyr 
betont, die den Diskurs selbst verändert und bereichert: »Die ›große und gesetzte 
Seele‹, die stoische ›magnanimitas‹, verbindet Winckelmann mit seinem ethisch-
ästhetischen Ideal der ›edle[n] Einfalt‹ und ›stille[n] Größe‹, um diesem eine be-
sondere Legitimation zu verschaffen.«10

                                                             
9  Interessant ist dabei, dass Winckelmann die Laokoonskulptur nur durch Abbildungen 

und Nachbildungen kennt, als er 1755 die erste und 1756 die zweite um das Send-

schreiben und die Ergänzungen erweiterte Ausgabe der Gedanken in Druck gibt. Die 

Schrift ist in seiner Dresdener Zeit entstanden, in der Zeit also, als er auf die Abreise 

nach Rom wartet. Erst dort wird er als Bibliothekar und später Oberaufseher über die 

Vatikanischen Antiken das Original sehen. Die spätere Beschreibung, die Winckel-

mann in der GKA liefert, nachdem er ausgiebig Zeit hatte, die Skulptur zu studieren, 

ist dafür wesentlich ausführlicher und feinsinniger (vgl.: GKA, 277ff.). Luca Giuliani 

vermutet, dass Winckelmann bei seiner Niederschrift der Gedanken nur auf ältere Be-

schreibungen der Gruppe und Kupferstiche Bezug nehmen kann, denn einen 

Gipsabdruck gibt es in Dresden nicht. Luca Giuliani: »Winckelmanns Laokoon. Von 

der befristeten Eigenmächtigkeit des Kommentars«; in: Glenn W. Most (Hg.): Com-

mentaries- Kommentare, Band 4. – Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1999. 

10  Barbara Neymeyr: »Laokoon als Prototyp stoischer Schmerzbewältigung?«, 356f. In 

seinen ästhetischen Forderungen bezieht sich Winckelmann so auch auf den Stoi-

zismus bei Seneca, besonders aber auf Cicero, in dessen Schrift Tusculanen Neymeyr 

die zentrale Quelle für Winckelmanns Thesen sieht.(Vgl. ebd. 350ff)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Winckelmann ist dabei nicht nur wegen seiner kunst- und literaturhistori-
schen Bedeutung interessant, sondern auch als selbstständiger Theoretiker. Seine 
Kunstgeschichte stellt sowohl ästhetische als auch ethische Ansprüche, die einen 
besonderen Blick erlauben auf den Begriff von Subjektivität, den Winckelmann 
zum Hintergrund seiner Arbeit macht. Denn der Leitsatz von edler Einfalt und 
stiller Größe beinhaltet eine Anschauung von Leidenschaft und Schmerz als Ei-
genschaften der Seele, als nichts also, was bloß überwunden werden muss, weil 
es uns an unsere niedere Kreatürlichkeit kettet. Schmerz und Leidenschaft gehö-
ren zur Natur des Menschen und auch in ihnen wird die Seele sichtbar und der 
wahre Charakter der Person offenbart sich im Umgang mit diesen. Der Sieg, den 
Winckelmann dabei in Laokoons Verhalten sieht, liegt nicht darin, dass die nie-
dere Kreatürlichkeit von Schmerz und Leidenschaft zurückgelassen und ver-
gessen gemacht wird: der Sieg liegt im freien Verhalten zu sich selbst. Laokoon 
stirbt, aber er stirbt als freier Mann, der sich nicht hat brechen lassen von dem 
Schmerz, den das Schicksal ihm zufügt. Der Schmerz ist hier mit der Schönheit 
verträglich; das Ideal findet sich im Besonderen, indem in der Darstellung das 
Allgemeine als Besonderes sichtbar wird. Dieses Zusammenspiel von Ideal und 
Individualität in Kunst und Ethik macht den Kern von Winckelmanns Kunstthe-
orie aus und soll hier im Vordergrund stehen. 

DIE GRIECHEN MACHEN DIE REGELN 

Kunst ist für Winckelmann dabei die ideale, erhabene und lehrreiche Darstellung 
der schönen Seele, die die Natur überhöht und Freiheit darstellt. Sie soll unter-
richten und unterhalten zugleich. In Die Geschichte der Kunst des Altertums

bemüht Winckelmann sich, einen historischen Abriss über Entstehung, Blüte und 
Verfall der Kunst der Antike zu liefern. Dabei beschreibt er den Ursprung der 
Kunst als die Abbildung des Notwendigen, nämlich dessen, »was ein Mensch ist, 
nicht wie er uns erscheint« (GKA, 21). Diese einfachen und naturbelassenen 
Nachahmungen spielen vor allem eine Rolle bei den Götterdiensten der Ägypter 
und Chaldäer, die, so nimmt Winckelmann an, die Kunst noch vor den Griechen 
kannten. Nach den eher einfältigen Abbildungen des Gesehenen macht die Kunst 
einen Fortschritt zur Darstellung des Schönen, deren Höhepunkt bei den Grie-
chen erreicht ist. Die »Großheit der Kunst« (ebd.) verliert sich allerdings durch 
den Überfluss, der ihren Untergang einläutet. Winckelmann will in der Ge-
schichte der Kunst des Altertums diese dreistufige Folge beschreiben und erklä-
ren. Er will der Kunst damit allerdings nicht ein für alle mal ein Grab schaufeln, 
sondern eine abgeschlossene Geschichte erzählen, die zur Nachahmung anregen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 45

soll.11 Im Mittelpunkt steht dabei für Winckelmann Griechenland, dessen Kunst 
er als den »würdigste[n] Vorwurf zur Betrachtung und Nachahmung« (GKA, 
114) bezeichnet, aus der die »Regel im Urteilen und im Wirken« (ebd.) abgelei-
tet werden sollen und in der das Wesentliche der Kunst sichtbar gemacht ist.    
 Nicht nur um ein guter Künstler zu sein, sondern auch um ein guter Betrach-
ter zu sein, braucht das Auge eine bestimmte Schulung. Es muss entdecken 
lernen, wo die Schönheit liegt, wie sie zu empfinden und zu verstehen ist. Emp-
finden und verstehen: das sind die Schlüsselbegriffe zu Winckelmanns Theorie, 
denn so sieht er Kunst: als etwas, das durch die Sinne empfunden und durch die 
Vernunft verstanden werden muss. Winckelmann empfiehlt daher bekannterma-
ßen: »Der einzige Weg für uns, groß, ja, wenn es möglich ist, unnachahmlich zu 
werden, ist die Nachahmung der Alten« (Gedanken, 4). Sie ist der Nachahmung 
der Natur dabei vorzuziehen, weil die antiken Werke mehr Schönheit in sich 
vereinen, als dass sie die Natur in Einem zeigt.  
 Winckelmanns Theorie hat einen durchaus soziokulturellen Kern, denn dass 
die Kunstwerke der Antike sich durch besondere Schönheit auszeichnen, erklärt 
er nicht etwa durch besonders begabte Maler und Bildhauer, sondern durch die 
sozialen Umstände der Entstehungszeit. Die waren den Künstlern günstig, denn, 
so argumentiert Winckelmann, die Griechen waren ein besonders schönes Volk: 
»Der Einfluß eines sanften und reinen Himmels würkte bei der ersten Bildung 
der Griechen, die frühzeitigen Leibesübungen aber gaben dieser Bildung die edle 
Form.« (Gedanken, 5)12 Viele entstellende Krankheiten, so der Autor weiter, wie 
zum Beispiel die Blattern, waren im antiken Griechenland noch unbekannt, was 
dazu führte, dass Entstellungen und Vernarbungen, die zu Winckelmanns Zeit 
Alltag waren, selten auftraten.  

                                                             
11  Ausführlicher bei Reinhart Meyer-Kalkus: »Mit seinen Schriften will er die wahre 

Schönheit der antiken Kunst den zeitgenössischen Künstlern als Leitbild vor Augen 

führen, ein Gefühl für antike Größe und Moral vermitteln und ein Bewußtsein dafür 

schaffen, daß die Blüte großer Kunst staatliche und persönliche Freiheit zu ihrer Vor-

aussetzung hat.“ Reinhart Meyer- Kalkus: »Schreit Laokoon? Zur Diskussion Pathe-

tisch- Erhabener Darstellungsformen im 18. Jahrhundert«; in: Gérard Raulet (Hg.): 

Von der Rhetorik zur Ästhetik. Studien zur Entstehung der modernen Ästhetik im 18. 

Jahrhundert. – Rennes: Philia 1995, 69. 

12  Oder: »Man nehme einen jungen Spartaner, den ein Held mit einer Heldin gezeugt, 

der in der Kindheit niemals in Windeln eingeschränkt gewesen, der von dem sieben-

den Jahre an auf der Erde geschlafen, und im Ringen und Schwimmen von Kindes-

beinen an war geübet worden.« (Gedanken, 5) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

 Wirklich entscheidend für seine Theorie ist jedoch eines: die griechische 
Kunst ist in einem freien und demokratischen Staat entstanden, weswegen die 
»Freiheit so die vornehmste Ursache des Vorzugs der Kunst« (GKA, 116) ist. 
Denn auf ihrem Boden entwickelt sich der »freie Grieche«, der frei denkt und 
nicht unterdrückt wird, wie die Untertanen beherrschter Völker es werden.  
 Eine Hochzeit der griechischen Kunst sieht Winckelmann unter der Herr-
schaft des Perikles (um 490-429 v.Chr.), bevor dieser Athen in den Peleponnesi-
schen Krieg stürzte.13 Verantwortlich dafür ist zum einen das Gedenken an die 
vielen Heldentoten der vorangegangenen Kämpfe mit den Persern, als auch eine 
durch die Erschütterungen gestärkte Vaterlandsliebe. Die Regierungszeit des Pe-
rikles begründet nach Winckelmann den hohen Stil der griechischen Kunst. 
Während die Kunst im Peleponnesischen Krieg selbst meistenteils vernachlässigt 
bleibt, beginnt sie dann erneut unter spartanischer Herrschaft aufzublühen und 
findet schließlich einen weiteren Höhepunkt unter Alexander dem Großen (356-
323 v.Chr.) im schönen Stil. Nach Alexanders Tod beginnt der langsame Verfall 
der Kunst, da die Griechen wieder zu einem von Fremden beherrschten Volk 
werden: »Die Kunst, welche von der Freiheit gleichsam das Leben erhalten, 
mußte also notwendig durch den Verlust derselben an dem Orte, wo dieselbe 
vornehmlich geblüht, sinken und fallen.« (GKA, 283) Die Kunst wird ver-
schwenderisch. Zu viel Farbe kommt nun in ihr vor, Künstler und Publikum 
legen größeren Wert auf Prunk. Das Wissen um die Handwerkskunst geht immer 
mehr verloren, da viele begabte Künstler Athen verlassen und in andere Länder
auswandern. Als das Römische Reich zu Beginn des zweiten Jahrhunderts v.Chr. 
in Griechenland immer präsenter wird, geht die Kunst schließlich ganz unter und 
verkommt, so Winckelmann, in den römischen Schulen zu einer »große[n] Bar-
barei« (GKA, 290). Dass die Kunst unter dem römischen Kaiser Hadrian (76-
138 n.Chr.) nicht erneut aufblüht, obwohl Winckelmann ihm zugesteht, viel da-
für getan zu haben, hat zwei Ursachen: zum ersten ist der »Geist der Freiheit aus 
der Welt gewichen« (GKA, 319) und zum zweiten behindern der »aufgeklärte 
Aberglaube und die christliche Lehre« (ebd.) eine erneute Blütezeit. Hadrian re-
giert in einer aufklärerischen, umstürzlerischen Zeit, in der das Ganze aus dem 

                                                             
13  »Er [Perikles] suchte Reichtum und Überfluß in Athen herrschen zu machen durch ei-

ne allgemeine Beschäftigung aller Menschen: er baute Tempel, Schauplätze, Wasser-

leitungen und Häfen, und in Auszierung derselben ging er bis zur Verschwendung 

[…]. Damals fing die Kunst an, gleichsam Leben zu bekommen, und Plinius sagt, daß 

die Bildhauerei sowohl als die Malerei jetzt angefangen.« (GKA, 265) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 47

Blick gerät und sich die neue Gelehrsamkeit in »unnützen Kleinigkeiten« (ebd.) 
verliert.14  
 Zunächst scheint es, als verstünde Winckelmann unter Freiheit lediglich die 
Abwesenheit tyrannischer Herrschaft oder politischer Unterdrückung. Ein freies 
Subjekt ist vorerst eines, das durch äußere Macht nicht daran gehindert wird, frei 
zu denken: also, alles zu denken, was es möchte, ohne dafür Bestrafung fürchten 
zu müssen. In der Beschreibung der Laokoonskulptur wird dieser Begriff der 
Freiheit dann ausgebaut. Freiheit bedeutet hier, einen persönlichen, sittlichen 
Sieg davonzutragen.15 

 Die Beschreibung der Laokoongruppe hat sich dabei vom frühen Werk der 
Gedanken – wahrscheinlich durch die Erfahrungen, die Winckelmann in Rom 
mit antiken Kunstwerken gesammelt hat – in der Geschichte der Kunst des Alter-

tums verändert. Luca Giuliani sieht damit Winckelmanns Theorie selbst ins 
Wanken geraten: seiner Meinung nach widerspricht die späte Beschreibung 
Winckelmanns früher Deutung. Giuliani diagnostiziert eine begriffliche Ver-
schiebung zwischen den beiden Büchern: »Einander diametral entgegengesetzt 
sind die schöne Seele, die allezeit ruhig bleibt, und der schmerzliche Affekt, der 
mit seinem Aufruhr der Seele Gewalt antut«,16 beschreibt er die beiden dominie-
renden Gegenpole in den Gedanken. Diese verschöben sich in der Geschichte 
der Kunst des Altertums zu der Opposition von »Schönheit und Ausdruck«.17

Tatsächlich steht in der Beschreibung der Laokoongruppe von 1755 die Beto-
nung von Seele und Schmerz im Vordergrund. Winckelmann beschreibt, wie die 
Seele bei allem Leiden nicht nur im Gesicht sichtbar gemacht wird, sondern sich 

                                                             
14  Dass auch Hegel die Kunst des Christentums als eine ganz andere als die der Antike 

sieht und welche Bedeutung der Begriff von Subjektivität hierfür hat, wird sich im 

Kapitel über Hegels Laokoon-Deutung in Bezug auf den Umgang mit Schmerz in der 

Kunst zeigen.  

15  Winckelmanns Beschreibungen des freien, demokratischen Griechenlands hatten un-

mittelbare Auswirkungen auf die Wahrnehmung seiner eigenen Zeit. Ähnlich erklärt 

auch Holtzhauer Goethes Winckelmann-Faszination: »Goethe und seine Zeitgenossen, 

vor allem auch Winckelmann selbst, der die erstickende Luft preußischer Despotie 

und die lakaienhafte Lebensweise an Adelssitzen und Fürstenhöfen sein halbes Leben 

lang ertragen mußte, sahen in der griechischen Welt das Vorbild einer freien, demo-

kratischen Gesellschaftsordnung.« Helmut Holtzhauer: »Einleitung«; in: Johann 

Wolfgang Goethe: Winckelmann und sein Jahrhundert in Briefen und Aufsätzen, 9-42, 

30.  

16  Luca Giuliani: »Winckelmanns Laokoon«, 308. 

17  Ebd.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

auch in Laokoons ganzer Körperhaltung ausdrückt, denn der »Schmerz, sage ich, 
äußert sich dennoch mit keiner Wut in dem Gesichte und in der ganzen Stel-
lung.« (Gedanken, 20) »Schmerz des Körpers« und »Größe der Seele« sind 
»gleichsam abgewogen« (ebd.), beides findet in der Skulptur seine Darstellung, 
ohne sie zu dominieren. »Der Leidende ist seinem Leiden gewachsen«,18 be-
schreibt Horst Althaus die Winckelmann-Interpretation der Skulptur und fährt 
wie folgt fort: »Keineswegs aber ist das Gesicht hier der Spiegel der Seele, der 
die Heftigkeit des Leidens anzeigt.« Der Schmerz ist als der unterdrückte prä-
sent, das, was Althaus die »Differenz von Schmerz und Schmerzgeständnis«19 

nennt, ist dargestellt: und zwar ist genau die Differenz hier in Marmor gemeißelt, 
da sowohl der unglaubliche Schmerz im Körper sichtbar wird als auch das zu-
rückhaltende Schmerzgeständnis im Gesicht. Der Schmerz muss dabei zurück-
gehalten dargestellt werden, da beispielsweise ein zu einem Schrei verzogener 
Mund den Blick auf die schöne Seele verstellen würde: »Je ruhiger der Stand des 
Körpers ist, desto geschickter ist er, den wahren Charakter der Seele zu schil-
dern« (Gedanken, 21).  
 Unter allzu heftigen Gefühlsregungen würde die Darstellung der schönen 
Seele verschwimmen, sie würde überlagert durch den Moment. Denn was in der 
Skulptur sichtbar gemacht werden soll, ist nicht nur die ideale Schönheit, son-
dern auch der ideale Charakter. Genauso wenig, wie Warzen oder Narben mit 
gemalt werden, kann das kurzfristige Unterliegen im Schrei Eingang in die Bild-
hauerkunst finden. Zwar drückt die Seele sich auch in heftigen Leidenschaften 
aus, ihre Größe hat sie aber nur im »Stande der Einheit, im Stande der Ruhe.« 
(Gedanken, 21) Doch Winckelmann schickt dieser Beschreibung noch einen 
Satz nach, dem meiner Meinung nach große Bedeutung zukommt. Er schreibt: 
»[I]n dieser Ruhe muß die Seele durch Züge, die ihr und keiner andern Seele ei-
gen sind, bezeichnet werden, um sie ruhig, aber zugleich wirksam, stille, aber 
nicht gleichgültig oder schläfrig zu bilden.« (Gedanken, 21) Der Seele zum Aus-
druck verhelfen also eindeutig Schmerz und Angst im Angesicht des Todes, 
sowie der leidenschaftliche, mutige, wenn auch hoffnungslose Widerstand gegen 
die Schlangen. Denn das ist es, was Laokoon ausmacht: Sein Vater-Sein, sein 
Besonnen-Sein, sein Nicht-Aufgeben. Sie sind dabei nicht als individuelle Ei-
genschaften Laokoons zu sehen, sondern durchaus als ideale Eigenschaften der 
idealisierten Mythengestalt des trojanischen Helden. Nichtsdestotrotz kennzeich-
nen sie aber Laokoon als Laokoon, machen ihn menschlich und heben ihn aus 
der Allgemeinheit als Besonderen hervor, lassen sich das allgemeine Vater-Sein, 

                                                             
18  Horst Althaus: Laokoon. Stoff und Form, 18. 

19  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 49

Besonnen-Sein, Nicht-Aufgeben als Besonderes in ihm manifestieren. Laokoon 
steht so der Allgemeinheit nicht als ein Anderes gegenüber, sondern als eine In-
dividualisierung von allgemeinen Eigenschaften. Winckelmanns Subjekt ist noch 
nicht das abgegrenzte, sondern die Individuation des Zugrundeliegenden: die 
Idee der Seele wird im Ideal der Kunst sichtbar.  
 Nicht umsonst betont Winckelmann den »schmerzlich eingezogenen Unter-
leib« (Gedanken, 20) und das heftige Leiden, das sich auch im Gesicht des 
trojanischen Priesters widerspiegelt. Der Begriff Leidenschaft ist hier bei Win-
ckelmann ambivalent sowohl positiv als auch negativ konnotiert: zum einen ist 
sie das, was unterdrückt werden muss, da ein zu starker leidenschaftlicher Aus-
druck zu Lasten des Ausdrucks der schönen Seele ginge, zum anderen aber ist 
sie gleichzeitig Ausdruck der schönen Seele selbst: denn die schöne Seele zeigt 
sich im Widerstand, nicht im Ertragen oder gleichgültiger Erdverlassenheit. Und 
der Widerstand wiederum manifestiert sich schon in der frühen Beschreibung 
auch im Körper. Schönheit und Leidenschaft stehen so schon 1755 nicht in ein-
facher Opposition zueinander, da der Begriff der Leidenschaft nicht einfach ne-
gativ belegt ist, sondern gleichermaßen eine positive Konnotation hat, die die Er-
habenheit der Laokoongruppe erst ermöglicht.  
 Diese Wechselbeziehung vertieft sich in der Geschichte der Kunst des Alter-
tums dann noch einmal und zwar auf beiden Ebenen: der ästhetischen und der 
ethischen. Die Begriffe haben sich dabei, wie von Giuliani festgestellt, verscho-
ben: Der Fokus rückt weg von der schönen Seele, die als eigenständiger Begriff 
in der Kunsttheorie von 1764 kaum noch eine Rolle spielt, hin zur Schönheit. 
Auch für das, was ihm neun Jahre zuvor die Leidenschaften am Kunstwerk er-
klärt haben, hat Winckelmann in seinem späteren Werk einen ästhetisierteren 
Begriff gefunden: den des Ausdrucks. Zwischen diesen beiden Polen bewegt 
sich nun die neue Laokoonbeschreibung. Bevor ich mich näher mit ihr beschäf-
tige, möchte ich zunächst ausführlich auf die begrifflichen Verschiebungen in 
der Geschichte der Kunst des Altertums eingehen. 

DAS ERSTE THEMA DER KUNST: DIE SCHÖNHEIT

Winckelmann leitet seine Kapitel über die Schönheit ein mit der etwas entmuti-
genden Feststellung, dass »leichter […] von der Schönheit gesagt werden [kann], 
was sie nicht ist, als was sie ist.« (GKA, 123) Das bedeutet nun nicht, dass 
Schönheit für Winckelmann ein reines Geschmacksurteil wäre.20 Im Gegenteil, 

                                                             
20  » [E]s ist also die Schönheit verschieden von der Gefälligkeit« (GKA, 129). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

das ästhetische Urteil ist ein dem moralischen Urteil ähnliches, eines, das Streit 
hervorrufen kann und eines, bei dem die eine Partei Recht behält. Um zu zeigen, 
was schön ist, beruft der Historiker Winckelmann sich zunächst auf das, was er 
an den Skulpturen erkennen und erklären kann: die Proportionen. Schön ist, was 
regelmäßige Züge hat und dessen Maße zueinander in einem angemessenen 
Verhältnis stehen. Nur so kann das Werk den Betrachter durch seine Form betö-
ren. Obwohl die Frage der Schönheit immer streitbar bleibt, ist sie alles andere 
als beliebig. So kann man erlernen, das Schöne zu sehen: Durch die stete Beob-
achtung lernt das Auge die Schönheit hinter den Dingen zu sehen und in der 
Nachbildung sichtbar zu machen, »ihr Urbild war eine bloß im Verstande ent-
worfene geistige Natur.« (Gedanken, 10). Das ideale Kunstwerk zeigt so eine 
fast übernatürliche und makellose Schönheit, eine »gewisse idealische Schön-
heit[] derselben, die […] gemacht« (Gedanken, 5) ist. In dieser Überhöhung der 
Natur verfolgt Winckelmann klar Platons Gedankengang von der Abbildung der 
Ideen in der Welt: dabei stellt der Künstler nicht die bloßen Abbilder der Ideen 
in der Welt nach, wie Ueding betont, »sondern die in ihnen zwar zur Erschei-
nung gelangende, doch nur dem Verstande vollkommen zugängliche Idee des 
Schönen, und das kann gar nicht durch eine Kopie der Natur geschehen, sondern 
durch eine vervollkommnende Nachahmung (perfectio), deren Maßstab nicht die 
Natur selber, sondern nur ihr geistiges, der Idee sehr viel näheres Urbild sein 
kann.«21 Eben diese gemachte Schönheit macht den Vorzug der griechischen 
Werke vor der Natur aus. Der nun, der die Griechen nachahmt, gewinnt die Fä-
higkeit, Schönheit zu entdecken, naturgemäß schneller als derjenige, der die Na-
tur nachahmt. 
 Was Schönheit wirklich bedeutet, kann nicht aus dem Allgemeinen abgelei-
tet werden, sondern muss aus lauter einzelnen Beobachtungen des Besonderen 
zusammengesetzt werden, »wahrscheinliche Schlüsse« (GKA, 129) werden ge-
zogen. Nicht aus dem Allgemeinen abgeleitet, meint dabei: nicht die Beine, die 
die meisten Mädchen haben, sind die schönsten, sondern die Beine, die am ehes-
ten der Idee des Beins bzw. dem idealen Bein nahekommen. Denn in diesem 
Bein wird der allgemeine Gedanke des perfekten Beins sichtbar: die Allgemein-
heit als Ideal lässt sich so nicht im Durchschnitt durch alle Beine erkennen, 

                                                             
21  Gert Ueding: »Von der Rhetorik zur Ästhetik. Winckelmanns Begriff des Schönen«; 

in: Gérard Raulet (Hg.): Von der Rhetorik zur Ästhetik. Studien zur Entstehung der 

modernen Ästhetik im 18. Jahrhundert. – Rennes: Philia 1995, 49. In diesem Zusam-

mentreffen von platonischer Metaphysik und pragmatischer Kunsttheorie sieht er eine 

neuzeitliche Ästhetik entstehen, denn, so Ueding weiter, die Perfektion der Natur kann 

nur durch die künstlerisch geplante Tätigkeit gelingen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 51

sondern in den Beinen, in denen das ideale Bein aufscheint. Das Urteil über das 
Schöne ist so aufgebaut, dass es seiner Form nach einen Allgemeinheitsanspruch 
erhebt und deswegen streitbar ist. Dass es trotz dieser allgemeinen Form, die 
Anspruch auf Objektivität erhebt, nicht gelingen kann, den einen vom eigenen 
Urteil zu überzeugen, liegt daran, dass die Urteile inhaltlich mit der individuellen 
Lebensgeschichte (Herkunft, Kunstkenntnis) verwoben sind. Das Kunstwerk 
kann also von zwei Menschen unterschiedlich wahrgenommen werden/empfun-
den werden und diese Empfindung kann dann noch einmal unterschiedlich beur-
teilt werden. 
 Schönheit ist dabei immer eine Chiffre, die für eine göttliche Idee steht, die 
durch die Unvollkommenheiten der Natur zu uns hindurch strahlt. »Die Weisen, 
welche den Ursachen des allgemeinen Schönen nachgedacht haben, […] haben 
dasselbe in der vollkommenen Übereinstimmung des Geschöpfs mit dessen Ab-
sichten und der Teile unter sich und mit dem Ganzen gesetzt.« (GKA, 129f.) 
Hier findet sich, weitgehend unbenannt allerdings, die schöne Seele wieder: sie 
ist das Göttliche, das im Menschen sichtbar wird, wenn er mit sich und seiner 
Umwelt im Einklang ist. Winckelmann betont jedoch sogleich, wie schwierig es 
diese Bestimmungen machen, die Schönheit zu greifen: »Da dieses aber gleich-
bedeutend ist mit der Vollkommenheit, für welche die Menschheit kein fähiges 
Gefäß sein kann, so bleibt unser Begriff von der allgemeinen Schönheit unbe-
stimmt und bildet sich in uns durch einzelne Kenntnisse« (GKA, 130). Das, was 
so durch die Sinne empfangen wird, muss nun durch den Verstand geordnet und 
katalogisiert werden, so dass sich aus den vielen Besonderen die eine »höchste 
Idee menschlicher Schönheit« (ebd.) bilden kann. Die höchste Schönheit liegt 
dabei in Gott. Je mehr nun die Begriffe der menschlichen Schönheit mit der gött-
lichen Schönheit übereinstimmen, je vollkommener werden sie: »Dieser Begriff 
der Schönheit ist wie ein aus der Materie durchs Feuer gezogener Geist, welcher 
sich sucht ein Geschöpf zu zeugen nach dem Ebenbilde der in dem Verstande 
der Gottheit entworfenen ersten vernünftigen Kreatur.« (ebd.) Diese im göttli-
chen Verstand entworfene Kreatur stellt Winckelmann sich dabei als »einfach, 
ununterbrochen und in dieser Einheit mannigfaltig« (ebd.) vor, wodurch sie 
harmonisch und angenehm ist. Nur was im Ganzen sofort erkannt werden kann, 
kann auch seine ganze Größe offenbaren, es wird durch einen Blick begreiflich 
und entfaltet so seine Wirkung: »unser Geist wird durch die Fassung desselben 
erweitert und zugleich mit erhaben.« (ebd.) In dieser einfältigen Einheit soll das 
Kunstwerk gleichermaßen unerschöpflich sein und immer wieder neues Interesse 
wecken.  
 Einheit und Einfalt scheinen dabei nicht nur für das Kunstwerk selbst wichtig 
zu sein, sondern auch für seine Entstehung. Nicht unbegründet sieht Winckel-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

mann den Untergang der griechischen Kunst im Überfluss, der das Werk unüber-
blickbar macht. Der Überfluss bezeichnet damit nicht nur einen künstlerischen 
Stil, sondern ist bei Winckelmann auch zeithistorisch zu verstehen. Die Kunst 
geht unter, als die Grenzen zwischen Freund und Feind zu verwischen beginnen: 
unter der Herrschaft anderer Völker. Es ist nicht nur die mangelnde Freiheit, die 
die Künstler behindert, es ist auch die fehlende Opposition: das Nationalgefühl 
zerbricht nach dem Tod von Alexander dem Großen nach und nach. Winckel-
mann beklagt, dass die Künstler auswandern, ihre Heimat verlassen, ihre Werke 
und ihre Kunstfertigkeit in den Dienst anderer Völker und Herrscher stellen. Die 
Kunst geht mit etwas anderem verloren: mit der Einheit des griechischen Volkes. 
Das wird noch einmal deutlicher, wenn Winckelmann betont, dass trotz aller 
Bemühungen Kaiser Hadrians die Kunst zu keiner neuen Blüte finden konnte, da 
sie sich in überflüssiger Gelehrsamkeit und dem neu aufgekommenen christli-
chen Glauben verliert. Historisch und sittlich gesehen ist das Ganze der Welt für 
die Künstler zu diesen Umbruchszeiten nicht mehr zu überblicken – das Ganze 
verschwindet damit auch aus den Werken. Denn eine uneinheitliche Welt kann 
nicht mehr einheitlich dargestellt werden.  
 Leider geht Winckelmann auf die sich spätestens an dieser Stelle erhebenden 
Frage, ob er seine Zeit nun wieder als einheitliche Welt betrachtet, nicht ein. Si-
cher ist, dass er eine einheitliche Darstellung, ein Zurück zur Einfachheit, für 
möglich hält. In Anbetracht seiner Lebensgeschichte als weltoffener Reisender 
und oft eher versteckt Homosexueller im katholischen Rom, ist davon auszuge-
hen, dass Winckelmann die Ambivalenzen in sittlichen Vorstellungen mehr als 
gut kennt. Wie also ist eine einfache und einheitliche Darstellung möglich? Eine 
Verständnishilfe könnte eine Perspektivenverschiebung sein: sehen wir als Mit-
telpunkt der Theorie nicht das künstlerische Ideal, sondern, was Winckelmann 
uns durch die stete Aufforderung zur Nachahmung selbst nahelegt, die künstleri-
sche Tätigkeit, und damit die Bedeutung, die Kunst für menschliches Leben hat, 
zeigt sich, dass er in den antiken Werken eine menschliche Fähigkeit findet, die 
nicht abhängig war von einer einzigartigen historischen Konstellation: die Fä-
higkeit, von der Wirklichkeit abstrahieren zu können und das Ideal hinter dem 
Realen zu sehen. Dazu ist es notwendig, auch in uneinheitlichen Strukturen Ein-
heit und Einfachheit finden und schaffen zu können. Diese Fähigkeit wird 
sowohl in der künstlerischen Tätigkeit selbst als auch im Urteil über das Kunst-
werk geschult. Kunst, so lese ich Winckelmann, ist eine Weise, sich die Welt 
sinnlich und vernünftig zu erschließen: eine Weise, in der Welt frei zu werden, 
indem ich mich von der kruden Realität mit dem Blick hinter die Kulissen be-
freie. Das stoische Element darin ist, dass der Mensch sich nicht Gefangenneh-
men lässt von der Wirklichkeit sondern sich über diese transzendiert – bei Win-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 53

ckelmann freilich dann in einer christlichen Gerichtetheit. Im Maßhalten macht 
sich der Einzelne nicht zum Maß aller Dinge. Diese menschliche Fähigkeit, die 
Winckelmann entdeckt, ist dabei keine rein vernünftige, sondern auch eine sinn-
lich-empfindsame. 

DAS ZWEITE THEMA DER KUNST: DER AUSDRUCK 

Wie wichtig diese sensualistische Seite an Winckelmanns Theorie ist, wird deut-
lich mit Blick auf den Grundsatz der Unbezeichnung. Unter diesem Begriff ver-
birgt sich die Ungreifbarkeit der künstlerischen Werke, sie stellen allgemeine 
Formen dar, bieten einer Wiedererkennung nur im Großen, nicht im Partikularen 
Raum.22 Das entspricht dem menschlichen Wesen, das eine »eingepflanzte Nei-
gung und Begierde [hat], sich über die Materie in die geistige Sphäre der 
Begriffe zu erheben, und dessen wahre Zufriedenheit ist die Hervorbringung 
neuer und verfeinerter Ideen.« (GKA, 135) Deshalb liegt die hohe Schönheit 
nicht in der Porträtzeichnung, sondern im schönen Gesicht, das der Künstler aus 
der Beobachtung von vielen selbst erdacht hat, in ihm spiegelt sich die hohe 
Schönheit wider, die eben die Natur überbietet und Gott gleich sein will.  
 Zu erlernen, die Schönheit zu erkennen, ist eine Wissenschaft für sich, wie 
Winckelmann eindrucksvoll in Die Geschichte der Kunst des Altertums unter 
Beweis stellt. Er legt genau die Proportionen fest, in denen der Fuß zum Ober-
schenkel oder der Oberkörper mit Kopf zum unteren Körper zu stehen hat.23 Der 
Künstler muss deshalb nicht nur ein geschultes Auge haben, die Schönheit zu 
sehen, er muss auch ein Meister seines Handwerks sein. Winckelmann unter-
sucht die Skulpturen genau auf Fehlstellungen, die dann der Schönheit, auch 
wenn sie nicht auf den ersten Blick zu entdecken sind, abträglich bleiben: »denn 
wenn das Ohr nicht mit der Nase gleichsteht, wie es sein sollte, […], so ist dieses 

                                                             
22  »Nach diesem Begriff soll die Schönheit sein wie das vollkommenste Wasser aus dem 

Schoße der Quelle geschöpft, welches, je weniger Geschmack es hat, desto gesunder 

geachtet wird, weil es von allen fremden Teilen geläutert ist.« (GKA, 131) 

23  Als Beispiel seiner Kennerschaft und Akribie, hier die Proportionen des Kopfes: 

»Ebenso hat das Gesicht drei Teile, nämlich dreimal die Länge der Nase; aber der 

Kopf hat nicht vier Nasen, wie einige sehr irrig lehren wollen. Der obere Teil des 

Kopfs, nämlich die Höhe von dem Haarwuchse an bis auf den Wirbel, senkrecht ge-

nommen, hat nur drei Vierteile von der Länge der Nase, das ist, es verhält sich dieses 

Teil zu der Nase wie neun zu zwölf.« (GKA, 149) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

ein Fehler, welcher nicht zu entschuldigen ist.« (GKA, 149)24 Obwohl seine spä-
te Schrift auch einen lehrreichen Charakter für junge Bildhauer und Künstler 
haben soll, ist sie dennoch keine Anleitung, Schönes zu schaffen. Denn Schön-
heit ist immer mehr als das, was beschrieben werden kann. Schönheit hat bei 
Winckelmann immer ein unerklärliches Geheimnis, in dem ihr Wesen verborgen 
bleibt: »Denn die Schönheit ist eines von den großen Geheimnissen der Natur, 
deren Wirkung wir sehen und alle empfinden, von deren Wesen aber ein allge-
meiner deutlicher Begriff unter die unerfundenen Wahrheiten gehört.« (GKA, 
124) 
 Aus diesem Begriff der Schönheit entwickelt sich nun ein anderer: der des 
Ausdrucks. Er kommt dort ins Spiel, wo das Menschliche in die Kunst kommt. 
Denn die Griechen, so Winckelmann, verstanden nun, in ihren Helden-Skulp-
turen an die Grenze des Göttlichen zu gehen, ohne diese dabei zu überschreiten 
und den Menschen zum Gott zu stilisieren. Ein Beispiel für solch eine gelungene 
Skulptur eines menschlichen Helden ist der Laokoon, den Winckelmann als eine 
»durch das Ideal erhöhte Natur« (GKA, 141) beschreibt: »Die Regung dieser 
Muskeln ist am Laokoon über die Wahrheit bis zur Möglichkeit getrieben, und 
sie liegen wie Hügel, welche sich ineinander schließen, um die höchste Anstren-
gung der Kräfte im Leiden und Widerstreben auszudrücken« (ebd.) An diesem 
Beispiel wird deutlich, warum die hohe Schönheit nicht allein Thema der Kunst 
sein kann. Denn sie entspricht dem Menschen nicht, ist eben erhaben und gött-
lich,25 um aber den Menschen idealisiert darzustellen, muss noch etwas anderes 
Eingang in die Werke finden: Da »in der menschlichen Natur zwischen dem 
Schmerze und dem Vergnügen auch nach dem Epicurus kein mittlerer Stand ist 
und die Leidenschaften die Winde sind, die in dem Meere des Lebens unser 
Schiff treiben« (GKA, 131), ist das zweite große Thema der Kunst Handlung 
und Leidenschaft, was Winckelmann unter den Begriff Ausdruck bringt: »Der 
Ausdruck ist eine Nachahmung des wirkenden und leidenden Zustandes unserer 

                                                             
24  Dennoch rät Winckelmann dem Betrachter: »Suche nicht die Mängel und Unvoll-

kommenheiten in Werken der Kunst zu entdecken, bevor du das Schöne erkennen und 

finden gelernt.« (GKA, 159)  

25  Winckelmann ist insofern ungenau in seiner Laokoon-Beschreibung und in der Tren-

nung von Erhabenheit und Schönheit, als das er den Laokoon einmal ausdrücklich 

nicht als erhaben bezeichnet (im Vergleich mit Apoll, vgl.: GKA, 134), aber nur we-

nig später von der »natürlichen Erhabenheit« (GKA, 141) der Laokoonskulptur und 

anderer ähnlicher Heldendarstellungen der Antike spricht. Möglicherweise liegt der 

Unterschied in der Beifügung des Adjektivs »natürlich« – ausgeführt wird diese im-

manente Unterscheidung im Begriff des Erhabenen jedoch nicht.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 55

Seele und unseres Körpers und der Leidenschaften sowohl als der Handlungen.« 
(GKA, 144)26 Beides bringt Bewegung in den Körper und damit Veränderung. Je 
mehr Veränderung sich in einer Darstellung findet, desto nachteiliger ist das für 
die Schönheit. Denn die Stille ist der Zustand, in dem die Schönheit am deut-
lichsten hervortritt. Unberührt von Empfindungen bleiben aber eben nur die 
Götter und selbst die können nicht anders als in menschlicher Gestalt vorgestellt 
werden. Auch wenn ihre Bilder meistenteils ungerührt und unbetroffen erschei-
nen, ist in vielen noch der Hauch von Handlung oder Leidenschaft zu sehen.27

Bei der Heldendarstellung muss nun der Ausdruck so gewählt werden, dass er 
»eines weisen Mannes gemäß« (GKA, 145) ist.  
 Hier ist deutlich, wie ethische und ästhetische Forderungen zusammenlaufen. 
Denn Winckelmann integriert hier einen ethischen Begriff wie Weisheit in seine 
ästhetische Theorie. Dadurch gewinnt der Begriff eine neue Dimension, wie 
Barbara Neymeyr betont: »›Weisheit‹ akzentuiert er in seinen Ausführungen 
zum Laokoon ästhetisch: als Sensorium für Maß und Mitte, das Extreme zu ver-
meiden hilft und dadurch Kunst in klassischer Harmonie ermöglicht.«28 Die 
Leidenschaft darf die Darstellung nicht dominieren, sondern muss als Aufwal-
lung unterdrückt werden, vom »Feuer [dürfen] nur die Funken« (GKA, 146) 
sichtbar sein. Diese Formulierung hat sich schon in den Gedanken angekündigt: 
Die Leidenschaft und der Schmerz werden gebraucht, um einen Hintergrund zu 
bilden, von dem die schöne Seele oder hier Geist und Charakter sich widerständ-
lerisch abheben können. Viel ausformulierter als noch in den Gedanken ist aber 
hier, dass auch die Leidenschaft, ja schon die Fähigkeit, Schmerz zu empfinden, 
eben nicht göttlich gleichgültig über dem menschlichen Körper und Leben zu 
stehen, Teil der Wirkung des Kunstwerks sind. Nur bekommen sie in der Ge-
schichte der Kunst des Altertums eine andere ästhetische Wirkung zugesprochen: 
sie gehen nicht mehr ein in die Schönheit, sondern bekommen ihre eigene ästhe-
tische Kategorie: die des Ausdrucks. Doch der ist kein bloßer Gegenspieler der 

                                                             
26  Deswegen sieht Barbara Neymeyr in Die Geschichte der Kunst des Altertums ein Ab-

rücken von der stoischen Lehre der Gedanken: Mit dem Begriff »Ausdruck« bricht 

Winckelmann den antiken Diskurs auf. Vgl.: Barbara Neymeyr: »Laokoon als Proto-

typ stoischer Schmerzbewältigung«, 359. Ausführlich arbeitet sie die Unterschiede in 

den verschiedenen Laokooninterpretationen dort in Fußnote 42 heraus.  

27  Winckelmann schreibt dabei den einzelnen Leidenschaften bestimmt Körperteile zu, 

um sie so zu bannen und nicht Besitz von der ganzen Gestalt ergreifen zu lassen. Der 

Zorn sitzt beispielsweise in der Nase, während die Verachtung ihren Platz in den Lip-

pen, genau in der Hebung der Unterlippe, hat (vgl.: GKA, 145). 

28  Barbara Neymeyr: »Laokoon als Prototyp stoischer Schmerzbewältigung«, 355.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

schönen Elemente im Kunstwerk, er ermöglicht gleichzeitig die Schönheit, in-
dem er ihre Quelle, die Winckelmann mühevoll in seinem historischen Teil der 
Geschichte der Kunst des Altertums als Freiheit freigelegt hat, im Kunstwerk 
darstellt und die gleichzeitig die ehische Komponente der Theorie ist.  

Abbildung 3: »Apollo von Belvedere«, Museo Pio-Clementino, 

Octagon, Apollo Hall    

  

  

  

Dadurch, dass der Mensch hier Eingang in die Kunst findet, bereitet Winckel-
mann den Boden für die ethischen Ansprüche, die er mit den ästhetischen 
verknüpft sieht. Von den unberührbaren Göttern und Heroen, wie dem Apollo 
vom Belvedere (Abb. 3) oder dem Torso vom Belvedere (Abb. 4), den Winckel-
mann für eine Herkules-Darstellung hält, kann der Mensch nichts lernen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 57

Abbildung 4: »Torso vom Belvedere«, Vatikanische Museen, Rom 

Die Haltung, die Winckelmann als ideale dem Leben gegenüber sieht, kann nur 
aus dem menschlichen Leben selbst kommen. Deswegen benötigt er menschli-
che Helden wie den Laokoon, dem er Größe angesichts des unermesslichen 
Leides von den Zügen ablesen kann. Dieses Understatement im Ausdruck dient 
nicht nur dazu, einer unangemessenen Veränderung von Gesicht und Körper 
vorzubeugen, sondern gleichzeitig weckt es das Interesse des Betrachters, indem 
es seinen Geist zu forschen reizt und nicht alles auf einmal offenbart. Der Dich-
ter kann dabei weitergehen als der Zeichner oder Bildhauer, da bei der Abbil-
dung alles zum Abgebildeten passen muss, während im Geschriebenen die Form 
eine nachgeordnete Rolle spielt, weil es mehr an der Einordnung in historische 
und kulturelle Aspekte orientiert ist. Laokoon liefert für den gemäßigten Aus-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

druck deshalb ein gutes Beispiel, da in seinem Körper Leidenschaft und Schmerz 
bis aufs Höchste herausgearbeitet sind (»alle Teile des Körpers sind leidend und 
angestrengt ausgedrückt« (GKA, 146)), diese Not aber nicht seinen Gesichtsaus-
druck dominiert.29 Der zeigt den »geprüfte[n] Geist eines großen Mannes, der 
mit der Not ringt und den Ausbruch der Empfindung einhalten und unterdrücken 
will« (GKA, 146f).

Gelungen ist die Laokoonskulptur aber vor allem deshalb, weil sie Freiheit aus-
drückt. Freiheit, so hat Winckelmann, wie ich weiter oben ausgeführt habe, in 
seiner Kunstgeschichte erklärt, ist die Quelle der Kunst. So wie sich die Be-
schreibung des Laokoon liest, ist sie aber nicht nur Ursprung, sondern auch Ziel 
der Kunst: denn was hier dargestellt wird, ist eine Befreiung. Die ethische Kom-
ponente wird so wesentlich verstrickt mit dem Begriff der Schönheit: Denn was 
der Betrachter am Laokoon sieht, ist für Winckelmann nicht nur der sterbende 
Priester, dessen Körper vom Schmerz beherrscht wird, der Betrachter sieht auch 
den Sieg des sittlichen Mannes über den Schmerz, der sich nur im Ausdruck

Darstellung in der Kunst verschaffen kann. Dieser Sieg ist dabei kein bloßer Sieg 
über die Natur, sondern ein Sieg im Kampf des menschlichen Lebens. Er geht 
über alle Wahrscheinlichkeit, ja sogar über die Wahrheit hinaus, zum Wunderba-
ren und lässt die Skulptur wie ein »erhabenes Heldengedicht« (GKA, 310) er-
scheinen.  
 Winckelmann will Schmerz und Leidenschaf nicht aus der Kunst verbannen. 
Das die menschlichen, ausdrucksstarken Skulpturen dabei weniger erhaben sind 
als die Götterbilder, tut ihnen künstlerisch keinen Abbruch. Laokoon steht für 
diese menschliche Darstellung: das, was Winckelmann an ihm bewundert, ist ge-
rade der Ausdruck. Der Ausdruck des höchsten Schmerzes ist wesentlich für das, 
was das Kunstwerk ausmacht: das Aushalten dieses Schmerzes: der mit »Stärke 
bewaffnete Geist« (GKA, 277) zeigt sich eben durch die »Zurückhaltung des 
Ausbruchs der Empfindung« (ebd.), zeigt sich darin, dass Laokoon versucht, den 
»Schmerz in sich zu fassen und zu verschließen« (ebd.). Er behält dabei, so be-
schreibt Winckelmann ihn weiter, nicht endgültig die Oberhand, das Großartige 
an der Skulptur ist vielmehr die Sichtbarkeit des Schmerzes: der »Mund ist voll 
Wehmut«, in der Oberlippe ist dieser »mit Schmerz gemischt«, in den Zügen um 
die Nase sieht er »Unmut, wie über ein unverdientes, unwürdiges Leiden« (ebd.), 

                                                             
29  Ähnlich auch in den Gedanken beschrieben: »Der Schmerz, welcher sich in allen 

Muskeln und Sehnen des Körpers entdecket, und den man ganz allein, ohne das Ge-

sicht und andere Teile zu betrachten, an dem schmerzlich eingezogenen Unterleibe 

beinahe selbst zu empfinden glaubet; dieser Schmerz, sage ich, äußert sich dennoch 

mit keiner Wut in dem Gesichte und in der ganzen Stellung« (Gedanken, 20). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 59

die gewölbte Stirn macht den »Streit zwischen Schmerz und Widerstand« sicht-
bar. Und Winckelmanns Fazit ist: »da, wohin der größte Schmerz verlegt ist, 
zeigt sich auch die größte Schönheit.« (GKA, 278).  
 Genau an dieser Stelle sieht Giuliani die Winckelmannsche Theorie kippen, 
denn auch für ihn wird hier deutlich, dass Schönheit und Schmerz »in ihrer 
höchsten Steigerung wenn nicht identisch, so doch immerhin kompatibel« zu 
sein scheinen, obwohl »Schönheit und Schmerz doch Gegenpole« sein sollten: 
»je stärker der Ausdruck, so hieß es, desto nachteiliger sei es für die Schönheit; 
und nun sollen der größte Schmerz und die größte Schönheit zusammenfal-
len?«30 Ich zeige hingegen, dass gerade diese Wahrnehmung des Kunstwerks 
nicht die systematischen Prämissen Winckelmanns unterwandert, sondern dass 
die Begriffe schon in der frühen Schrift und viel ausformulierter in der späten in 
einer fruchtbaren Wechselwirkung stehen, die erst die beeindruckende Wirkung 
der Laokoongruppe erklären. 

NUR DIE FUNKEN UND DOCH DAS FEUER  

In der Rezeptionsgeschichte hingegen werden meist nur die affekthemmenden 
Theorieteile behandelt – über die Rolle, die Körper und Leidenschaften zukom-
men, schweigen sich die meisten Interpreten aus. So auch Giuliani selbst, der 
Winckelmanns Laokoon-Beschreibung in den Gegensatz zur Laokoonrezeption 
bis Mitte des 18. Jahrhundert stellt: »Im Gesicht des Laokoon hat er etwas gese-
hen was so keiner vor ihm gesehen hatte: nicht mehr den höchsten Schmerz, 
nicht mehr die Angst um die Kinder, nicht mehr die Ermattung des Sterbenden, 
sondern die Selbstbeherrschung einer großen Seele.«31 Es soll unbestritten blei-
ben, dass die Laokoonskulptur bis zu Winckelmann vorwiegend als Bild des 
Leides gesehen und kommentiert wurde und eine Umdeutung erst durch Win-
ckelmann selbst erfolgt.32 Die Texte zeigen aber, dass diese Reduktion der Theo-
rie auf die Selbstbeherrschung, auf den Sieg des Geistes über die Natur, viel zu 
kurz greift und Winckelmann als Theoretiker nicht gerecht wird. Denn sie ver-

                                                             
30  Luca Giuliani: »Winckelmanns Laokoon«, 315. 

31  Luca Giuliani: »Winckelmanns Laokoon«, 304.  

32  Vgl.: Schmälzle: »Bis 1755 war das Meisterwerk im Belvedere dafür berühmt, daß es 

den Schmerz auf kanonische Weise zur Anschauung bringt. Seit 1755 steht nicht mehr 

der Affektausdruck, sondern die Affektkontrolle im Vordergrund. Der Laokoon, von 

dem Winckelmann […] spricht, interessiert uns nicht aufgrund seines Leidens, sondern 

aufgrund seiner Selbstbeherrschung.« Christof Schmälzle: Marmor in Bewegung, 11.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

schweigen, dass diese Selbstbeherrschung nur vor dem Hintergrund des Leides 
wirklich wird: den Laokoon nur als selbstbeherrschten zu sehen ist genauso ver-
kürzt, wie Abraham nur als gottesfürchtig und nicht als liebenden Vater zu be-
schreiben. Bei beiden Figuren gewinnen die Attribute gottesfürchtig und selbst-
beherrscht ja nur ihre Kraft aus dem Opfer, das erbracht wird, bzw. erbracht wer-
den soll.  
 Denn nur wo das menschliche Leiden sichtbar ist, kann Winckelmann den 
ethischen Anspruch, der für ihn in beiden Schriften eindeutig verknüpft ist mit 
der Kunst, deutlich machen: der Laokoon ist »nach dem Bilde eines Mannes ge-
macht, der die bewusste Stärke des Geistes gegen denselben [den Schmerz] zu 
sammeln sucht« (GKA, 277). Nicht nur der Schmerz manifestiert sich im Kör-
per, auch der Widerstand dagegen wird sichtbar – in der Anspannung der Mus-
keln, in der Wölbung der Stirn, in der Selbstbeherrschung, die sich den Schrei 
verbietet und nur ein »ängstliches und beklemmtes Seufzen« (Gedanken, 20) 
ausstößt. Althaus betont an dieser späten Interpretation den »innigen Verkehr 
zwischen Körper und Seele […], der sich im Spiel der Muskeln und der Bewe-
gung der Nerven zu erkennen gibt.«33 Laokoon stirbt nicht widerstandslos, sein 
Kampf gegen die Schlangen ist leidenschaftlich und das drückt sich auch aus in 
der Skulptur. Nur hat die Leidenschaft, die Wut nicht die Oberhand gewonnen, 
der Künstler gab ihm, wie Winckelmann in den Gedanken schreibt »um das Be-
zeichnende und das Edle der Seele in eins zu vereinigen, eine Aktion, die dem 
Stande der Ruhe in solchem Schmerze der nächste war.« (Gedanken, 21) Laoko-
on – der besonnene Priester, der nicht voreilig in Jubel ausbricht, der Skepsis 
und kühlen Verstand zeigt, auch in der Extremsituation des jahrelangen Krieges 
und der Belagerung, bewahrt auch Ruhe im eigenen Tod: »Laokoon leidet, aber 
er leidet wie des Sophokles Philoktet: sein Elend geht uns bis an die Seele; aber 
wir wünschten, wie dieser große Mann, das Elend ertragen zu können.« (Gedan-

ken, 20)  
 Wären Schmerz und Leidenschaft nicht sichtbar in der Skulptur, würde Lao-
koons Sieg genauso wenig sichtbar sein für den Betrachter. Seine Leistung wird 
nur deutlich vor dem Hintergrund seines Schmerzes. Seine Haltung ist damit 
beispielhaft: bewusst lässt Laokoon sich nicht besiegen von den Widrigkeiten 
des Lebens, auch wenn er schon lange besiegt ist. Was sagt Winckelmann mit 
seinem Leitsatz der edlen Einfalt und stillen Größe nun aus? Er propagiert damit 
keinen empfindungslosen, weltfremden Geistesmenschen, der vom Leben nicht 
mehr berührbar ist, wie er beispielsweise von Lessing zu kurz interpretiert wird, 
sondern, wie ich gezeigt habe, das Gegenteil: er zeigt einen Menschen, der den 

                                                             
33  Horst Althaus: Laokoon. Stoff und Form, 28.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


          ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 61

Schmerzen, den Ungerechtigkeiten, den Leidenschaften und Stürmen des Lebens 
bis ins Letzte ausgeliefert ist – bis ins Letzte, denn Winckelmann sieht das tödli-
che Gift der Schlange schon in Laokoons linker Seite lähmend wirken (vgl.: 
GKA, 277) – bis in den Tod ist er ausgeliefert und widersteht dem Übermannt-
werden mit einer Haltung: mit der Haltung des Widerstands, die sich Form gibt 
in edler Einfalt und stiller Größe.  
 Das Subjekt, das sichtbar wird in Winckelmanns Kunsttheorie ist so eines, 
das fest im Leben steht, das angreifbar ist, gerade weil es nicht nur Geist ist, 
sondern auch Leidenschaft und Körper. Beide Elemente machen dabei den Sub-
jektbegriff Winckelmanns konstitutiv aus. Dabei führt er keine durchgängige 
Opposition zwischen Natur und Geist oder Seele und Körper ein, alle Begriffe 
bleiben bei ihm offen, ergänzen sich wechselseitig: Leidenschaft kann genauso 
die Seele sichtbar machen, wie sie selbst im Körper sichtbar wird. Sie ist damit 
ein Medium der Sichtbarmachung der Seele im Körper. Das gleiche gilt aber 
auch für die Unterdrückung der Leidenschaft, die für eine gesetzte Seele und ei-
nen großen Geist spricht.  
 Winckelmann geht damit nicht von einem rein rationalen Subjekt aus, son-
dern von einem, bei dem Emotion und Empfindung konstitutiv ist auch für seine 
Urteilsform: Weil wir verstehen und empfinden, dass Laokoon Schmerzen und 
Verzweiflung leidet, macht das Kunstwerk einen Eindruck auf uns. Es soll, so 
Winckelmann, sowohl unser Verstehen, unsere moralische Haltung vorbildlich 
prägen, als auch unsere Empfindung sensibilisieren. Ethisches und ästhetisches 
Urteil gleichermaßen beruhen so auf einer Verstandes- und Empfindungsleis-
tung. Die Seele des Menschen, die im Kunstwerk ansichtig wird und um deren 
Sichtbarmachung es Winckelmann geht, weil in ihr die Vorbildlichkeit liegt, da 
sie es ist, die die Haltung zum weltlichen Leben prägt, ist auch nicht im mindes-
ten nur intellektualistisch und rational besetzt: gerade im Ungreifbaren der Seele 
liegt die Mischung aus Geist und Empfindung. Was wir am Laokoon bewundern, 
ist nicht nur seine geistige Haltung gegenüber dem Schmerz, sondern, dass diese 
Haltung eben nicht losgelöst ist von der körper-leiblichen Schmerz- und Leider-
fahrung, sondern in ihr steht. Sie ist, dass gerade wird an der Skulptur deutlich, 
eine Haltung nicht gegenüber dem Körper, sondern eine Haltung des Körpers: 
der schmerzlich eingezogene Unterleib, die zerfurchte Stirn, die angespannten 
Muskeln, der nur leicht geöffnete Mund: die widerständlerische Seele, die um 
die Nichtigkeit des Jetzt (Christentum) und des Einen (Antike) weiß, zeigt sich 
im Körper der Skulptur. In dem einmaligen Zusammenspiel, das Winckelmann 
anhand der Laokoongruppe beschreibt, wird seine ästhetische Grundannahme, 
dass Laokoon seufzt, ethisch untermauert.  
 Laokoon seufzt: weil er nicht schreien will.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41 - am 14.02.2026, 14:32:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

