Zarter Held. Winckelmanns Laokoon

Der Mensch vermag gar manches durch zweck-
miBigen Gebrauch einzelner Krifte, er vermag
das AuBerordentliche durch Verbindung mehre-
rer Fahigkeiten, aber das Einzige, ganz Unerwar-
tete leistet er nur, wenn sich die sidmtlichen Ei-
genschaften gleichméBig in ihm vereinigen. Das
Letzte war das gliickliche Los der Alten, beson-

ders der Griechen in ihrer Zeit."

Die Frage, ob die vatikanische Laokoongruppe nun ein Original oder eine Kopie
sei, stellt sich fiir Johann Joachim Winckelmann nicht wirklich.” Natiirlich kennt
auch er die schon damals gefiihrten Diskussionen, doch er selbst ist iiberzeugt,
dass es sich bei der Skulptur um ein griechisches Original handelt.” Der Laokoon
wird so zum Mittelpunkt seiner frithen Kunsttheorie, die er in den Gedanken
iiber die Nachahmung der griechischen Werke in der Malerei und Bildhauer-
kunst* 1755 in Dresden der Offentlichkeit zugénglich macht. Damit wird der

1 Johann Wolfgang Goethe: Winckelmann und sein Jahrhundert in Briefen und Aufsdit-
zen. — Leipzig: VEB Seemann Verlag 1969, 210.

2 Dass Winckelmann sie falsch datierte, spielt fiir meine Auseinandersetzung mit ihm
keine Rolle.

3 Er ordnet die Laokoonskulptur in Die Geschichte der Kunst des Altertums ein in die
Zeit des schonen Stils der griechischen Kunst und datiert sie damit ins vierte Jahrhun-
dert vor Christus. (Vgl. Die Geschichte der Kunst des Altertums, Drittes Stiick: Von
dem Wachstume und dem Falle der griechischen Kunst)

4 Johann Joachim Winckelmann: Gedanken iiber die Nachahmung der griechischen
Werke in der Malerei und Bildhauerkunst. — Stuttgart: Reclam 1969. Im Folgenden im

Text zitiert mit Gedanken und Seitenangabe.

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

bisher wenig bekannte Winckelmann iiber Nacht zum Gesprichsthema Nummer
Eins. Durch Entdeckungen und Grabungen in Italien, Frankreich, England und
Deutschland beginnt sich zu dieser Zeit ohnehin der »Geschmack »>a la grec-
que«< bei vielen Intellektuellen und Kiinstlern durchzusetzen. Winckelmann
liefert ihnen nun »griffige Formeln und philosophische Begriindungen sowohl
als auch die hermeneutischen Werkzeuge«,® um diesen auszubauen. Gleichzeitig
steht seine Laokoon-Deutung den gingigen diametral entgegen: Denn wéhrend
alle anderen Laokoon gerade als beispielhaftes Werk fiir die gelungene Darstel-
lung eines Schreis als Zeichen fiir ungeheuren korperlichen Schmerz preisen, ist
Winckelmann der erste, der Laokoon nur seufzen und nicht schreien sieht.”

Noch etwas anderes macht Winckelmann anders als die andern: Er schlégt
eine Briicke zwischen der Kunst und der Kultur eines Volkes und schafft so ei-
nen vollig neuen Blickwinkel, den er 1764 in Rom in der Geschichte der Kunst
des Altertums® zu einer Kunstgeschichte der Antike ausbauen wird, zur ersten
Kunstgeschichte der Geschichte iibrigens. Die Verbindung, die Winckelmann
damit von der Lebensweise und den Sitten eines Volkes zu der Betrachtung ihrer
Kunstwerke zieht, schldgt sich als dsthetisch-ethische Komponente in seinen
Schriften nieder. Denn nicht nur kiinstlerisch, auch menschlich, sollen die Grie-
chen zum Vorbild dienen:

»Das allgemeine vorziigliche Kennzeichen der griechischen Meisterstiicke ist endlich eine
edle Einfalt, und eine stille Grof3e, sowohl in der Stellung als im Ausdrucke. So wie die

Tiefe des Meers allezeit ruhig bleibt, die Oberfliche mag noch so wiiten, ebenso zeiget der

5 Kommentar zu Johann Joachim Winckelmann: Gedancken iiber die Nachahmung; in:
Helmut Pfotenhauer/Markus Bernuaer/Norbert Miiller (Hrsg.): Friihklassizismus. Po-
sition und Opposition: Winckelmann, Mengs, Heinse. — Frankfurt a.M.: Deutscher
Klassiker Verlag 1995, 393. Ebenfalls hier ein ausgezeichneter Uberblick iiber die
Winckelmann-Rezeption und Wirkungsgeschichte.

Ebd.

7 Vgl.: Barbara Neymeyr: »Laokoon als Prototyp stoischer Schmerzbewiltigung? Win-
ckelmanns Deutung im Kontext asthetischer Kontroversen«; in: Barbara
Neymeyr/Jochen Schmidt/Bernhard Zimmermann (Hg.): Stoizismus in der europdii-
schen Philosophie, Literatur, Kunst und Politik. Eine Kulturgeschichte von der Antike
bis zur Moderne. Bd.1 — Berlin/New York: Walter de Gruyter 2008, 343-364, 349f.

8 Johann Joachim Winckelmann: Geschichte der Kunst des Altertums, vollstindige
Ausgabe, herausgegeben von Wilhelm Senff. — Weimar: Herman Bo6hlaus Nachfolger

1964. Im Folgenden im Text mit GKA und Seitenangaben zitiert.

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 43

Ausdruck in den Figuren der Griechen bei allen Leidenschaften eine grofe und gesetzte
Seele.« (Gedanken, 20)

Mit diesem Zitat ist Winckelmanns klassizistisch-dsthetische Theorie als fiir vie-
le Kiinstler und Theoretiker maf3gebliche eingegangen in die Kunst- und Litera-
turgeschichte. In den Gedanken leitet es den Absatz liber das antike Werk par
excellence fiir Winckelmann ein: den nidmlich iiber die Laokoonskulptur.9 Fiir
Winckelmann driickt der Laokoon all das aus, was er von der Kunst erwartet: ei-
ne Balance zwischen Leidenschaft und ruhiger Einheit: »Je ruhiger der Stand des
Korpers ist, desto geschickter ist er, den wahren Charakter der Seele zu schil-
dern: in allen Stellungen, die von dem Stande der Ruhe zu sehr abweichen,
befindet sich die Seele nicht in dem Zustande, der ihr der eigentlichste ist, son-
dern in einem gewaltsamen und erzwungenen Zustand.« (Gedanken, 21)

Beeinflusst ist Winckelmanns Kunstrezeption dabei zweifelsohne von den
Stoikern. Er tibernimmt aber nicht einfach stoisches Vokabular und iibertrigt es
auf die antike Kunst, sondern findet hier die ethischen Regeln dsthetisch ver-
wirklicht. Das ist eine Aktualisierung des stoischen Diskurses, wie Neymeyr
betont, die den Diskurs selbst verdndert und bereichert: »Die >groBle und gesetzte
Seeles, die stoische >magnanimitas<, verbindet Winckelmann mit seinem ethisch-
dsthetischen Ideal der »edle[n] Einfalt< und »>stille[n] GroBe<, um diesem eine be-
sondere Legitimation zu verschaffen.«'”

9 Interessant ist dabei, dass Winckelmann die Laokoonskulptur nur durch Abbildungen
und Nachbildungen kennt, als er 1755 die erste und 1756 die zweite um das Send-
schreiben und die Ergdnzungen erweiterte Ausgabe der Gedanken in Druck gibt. Die
Schrift ist in seiner Dresdener Zeit entstanden, in der Zeit also, als er auf die Abreise
nach Rom wartet. Erst dort wird er als Bibliothekar und spéter Oberaufseher tiber die
Vatikanischen Antiken das Original sehen. Die spitere Beschreibung, die Winckel-
mann in der GKA liefert, nachdem er ausgiebig Zeit hatte, die Skulptur zu studieren,
ist dafiir wesentlich ausfiihrlicher und feinsinniger (vgl.: GKA, 277ff.). Luca Giuliani
vermutet, dass Winckelmann bei seiner Niederschrift der Gedanken nur auf dltere Be-
schreibungen der Gruppe und Kupferstiche Bezug nehmen kann, denn einen
Gipsabdruck gibt es in Dresden nicht. Luca Giuliani: »Winckelmanns Laokoon. Von
der befristeten Eigenmichtigkeit des Kommentars«; in: Glenn W. Most (Hg.): Com-
mentaries- Kommentare, Band 4. — Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1999.

10 Barbara Neymeyr: »Laokoon als Prototyp stoischer Schmerzbewiltigung?«, 356f. In
seinen dsthetischen Forderungen bezieht sich Winckelmann so auch auf den Stoi-
zismus bei Seneca, besonders aber auf Cicero, in dessen Schrift Tusculanen Neymeyr
die zentrale Quelle fiir Winckelmanns Thesen sieht.(Vgl. ebd. 350ff)

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Winckelmann ist dabei nicht nur wegen seiner kunst- und literaturhistori-
schen Bedeutung interessant, sondern auch als selbststidndiger Theoretiker. Seine
Kunstgeschichte stellt sowohl dsthetische als auch ethische Anspriiche, die einen
besonderen Blick erlauben auf den Begriff von Subjektivitit, den Winckelmann
zum Hintergrund seiner Arbeit macht. Denn der Leitsatz von edler Einfalt und
stiller Grofle beinhaltet eine Anschauung von Leidenschaft und Schmerz als Ei-
genschaften der Seele, als nichts also, was blof} iiberwunden werden muss, weil
es uns an unsere niedere Kreatiirlichkeit kettet. Schmerz und Leidenschaft geho-
ren zur Natur des Menschen und auch in ihnen wird die Seele sichtbar und der
wahre Charakter der Person offenbart sich im Umgang mit diesen. Der Sieg, den
Winckelmann dabei in Laokoons Verhalten sieht, liegt nicht darin, dass die nie-
dere Kreatiirlichkeit von Schmerz und Leidenschaft zuriickgelassen und ver-
gessen gemacht wird: der Sieg liegt im freien Verhalten zu sich selbst. Laokoon
stirbt, aber er stirbt als freier Mann, der sich nicht hat brechen lassen von dem
Schmerz, den das Schicksal ihm zufiigt. Der Schmerz ist hier mit der Schonheit
vertriglich; das Ideal findet sich im Besonderen, indem in der Darstellung das
Allgemeine als Besonderes sichtbar wird. Dieses Zusammenspiel von Ideal und
Individualitéit in Kunst und Ethik macht den Kern von Winckelmanns Kunstthe-
orie aus und soll hier im Vordergrund stehen.

DIE GRIECHEN MACHEN DIE REGELN

Kunst ist fiir Winckelmann dabei die ideale, erhabene und lehrreiche Darstellung
der schonen Seele, die die Natur tiberhoht und Freiheit darstellt. Sie soll unter-
richten und unterhalten zugleich. In Die Geschichte der Kunst des Altertums
bemiiht Winckelmann sich, einen historischen Abriss iiber Entstehung, Bliite und
Verfall der Kunst der Antike zu liefern. Dabei beschreibt er den Ursprung der
Kunst als die Abbildung des Notwendigen, ndmlich dessen, »was ein Mensch ist,
nicht wie er uns erscheint« (GKA, 21). Diese einfachen und naturbelassenen
Nachahmungen spielen vor allem eine Rolle bei den Gétterdiensten der Agypter
und Chaldier, die, so nimmt Winckelmann an, die Kunst noch vor den Griechen
kannten. Nach den eher einféltigen Abbildungen des Gesehenen macht die Kunst
einen Fortschritt zur Darstellung des Schonen, deren Hohepunkt bei den Grie-
chen erreicht ist. Die »GroBheit der Kunst« (ebd.) verliert sich allerdings durch
den Uberfluss, der ihren Untergang einldutet. Winckelmann will in der Ge-
schichte der Kunst des Altertums diese dreistufige Folge beschreiben und erkla-
ren. Er will der Kunst damit allerdings nicht ein fiir alle mal ein Grab schaufeln,
sondern eine abgeschlossene Geschichte erzihlen, die zur Nachahmung anregen

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 45

soll.'' Im Mittelpunkt steht dabei fiir Winckelmann Griechenland, dessen Kunst
er als den »wiirdigste[n] Vorwurf zur Betrachtung und Nachahmung« (GKA,
114) bezeichnet, aus der die »Regel im Urteilen und im Wirken« (ebd.) abgelei-
tet werden sollen und in der das Wesentliche der Kunst sichtbar gemacht ist.

Nicht nur um ein guter Kiinstler zu sein, sondern auch um ein guter Betrach-
ter zu sein, braucht das Auge eine bestimmte Schulung. Es muss entdecken
lernen, wo die Schonheit liegt, wie sie zu empfinden und zu verstehen ist. Emp-
finden und verstehen: das sind die Schliisselbegriffe zu Winckelmanns Theorie,
denn so sieht er Kunst: als etwas, das durch die Sinne empfunden und durch die
Vernunft verstanden werden muss. Winckelmann empfiehlt daher bekannterma-
Ben: »Der einzige Weg fiir uns, groB, ja, wenn es moglich ist, unnachahmlich zu
werden, ist die Nachahmung der Alten« (Gedanken, 4). Sie ist der Nachahmung
der Natur dabei vorzuziehen, weil die antiken Werke mehr Schonheit in sich
vereinen, als dass sie die Natur in Einem zeigt.

Winckelmanns Theorie hat einen durchaus soziokulturellen Kern, denn dass
die Kunstwerke der Antike sich durch besondere Schonheit auszeichnen, erklirt
er nicht etwa durch besonders begabte Maler und Bildhauer, sondern durch die
sozialen Umsténde der Entstehungszeit. Die waren den Kiinstlern giinstig, denn,
so argumentiert Winckelmann, die Griechen waren ein besonders schones Volk:
»Der Einfluf} eines sanften und reinen Himmels wiirkte bei der ersten Bildung
der Griechen, die frithzeitigen Leibesiibungen aber gaben dieser Bildung die edle
Form.« (Gedanken, 5)12 Viele entstellende Krankheiten, so der Autor weiter, wie
zum Beispiel die Blattern, waren im antiken Griechenland noch unbekannt, was
dazu fiihrte, dass Entstellungen und Vernarbungen, die zu Winckelmanns Zeit
Alltag waren, selten auftraten.

11 Ausfiihrlicher bei Reinhart Meyer-Kalkus: »Mit seinen Schriften will er die wahre
Schonheit der antiken Kunst den zeitgendssischen Kiinstlern als Leitbild vor Augen
fiihren, ein Gefiihl fiir antike GroBe und Moral vermitteln und ein BewuBtsein dafiir
schaffen, daf} die Bliite grofSer Kunst staatliche und personliche Freiheit zu ihrer Vor-
aussetzung hat.” Reinhart Meyer- Kalkus: »Schreit Laokoon? Zur Diskussion Pathe-
tisch- Erhabener Darstellungsformen im 18. Jahrhundert«; in: Gérard Raulet (Hg.):
Von der Rhetorik zur Asthetik. Studien zur Entstehung der modernen Asthetik im 18.
Jahrhundert. — Rennes: Philia 1995, 69.

12 Oder: »Man nehme einen jungen Spartaner, den ein Held mit einer Heldin gezeugt,
der in der Kindheit niemals in Windeln eingeschriankt gewesen, der von dem sieben-
den Jahre an auf der Erde geschlafen, und im Ringen und Schwimmen von Kindes-

beinen an war geiibet worden.« (Gedanken, 5)

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Wirklich entscheidend fiir seine Theorie ist jedoch eines: die griechische
Kunst ist in einem freien und demokratischen Staat entstanden, weswegen die
»Freiheit so die vornehmste Ursache des Vorzugs der Kunst« (GKA, 116) ist.
Denn auf ihrem Boden entwickelt sich der »freie Grieche«, der frei denkt und
nicht unterdriickt wird, wie die Untertanen beherrschter Volker es werden.

Eine Hochzeit der griechischen Kunst sieht Winckelmann unter der Herr-
schaft des Perikles (um 490-429 v.Chr.), bevor dieser Athen in den Peleponnesi-
schen Krieg stiirzte.”” Verantwortlich dafiir ist zum einen das Gedenken an die
vielen Heldentoten der vorangegangenen Kédmpfe mit den Persern, als auch eine
durch die Erschiitterungen gestirkte Vaterlandsliebe. Die Regierungszeit des Pe-
rikles begriindet nach Winckelmann den hohen Stil der griechischen Kunst.
Wihrend die Kunst im Peleponnesischen Krieg selbst meistenteils vernachlissigt
bleibt, beginnt sie dann erneut unter spartanischer Herrschaft aufzublithen und
findet schlielich einen weiteren Hohepunkt unter Alexander dem Grofen (356-
323 v.Chr.) im schonen Stil. Nach Alexanders Tod beginnt der langsame Verfall
der Kunst, da die Griechen wieder zu einem von Fremden beherrschten Volk
werden: »Die Kunst, welche von der Freiheit gleichsam das Leben erhalten,
mufte also notwendig durch den Verlust derselben an dem Orte, wo dieselbe
vornehmlich gebliiht, sinken und fallen.« (GKA, 283) Die Kunst wird ver-
schwenderisch. Zu viel Farbe kommt nun in ihr vor, Kiinstler und Publikum
legen groBeren Wert auf Prunk. Das Wissen um die Handwerkskunst geht immer
mehr verloren, da viele begabte Kiinstler Athen verlassen und in andere Léinder
auswandern. Als das Romische Reich zu Beginn des zweiten Jahrhunderts v.Chr.
in Griechenland immer prisenter wird, geht die Kunst schlieBlich ganz unter und
verkommt, so Winckelmann, in den romischen Schulen zu einer »grof3e[n] Bar-
barei« (GKA, 290). Dass die Kunst unter dem romischen Kaiser Hadrian (76-
138 n.Chr.) nicht erneut aufbliiht, obwohl Winckelmann ihm zugesteht, viel da-
fiir getan zu haben, hat zwei Ursachen: zum ersten ist der »Geist der Freiheit aus
der Welt gewichen« (GKA, 319) und zum zweiten behindern der »aufgeklirte
Aberglaube und die christliche Lehre« (ebd.) eine erneute Bliitezeit. Hadrian re-
giert in einer aufkldrerischen, umstiirzlerischen Zeit, in der das Ganze aus dem

13 »Er [Perikles] suchte Reichtum und UberfluB in Athen herrschen zu machen durch ei-
ne allgemeine Beschiftigung aller Menschen: er baute Tempel, Schauplitze, Wasser-
leitungen und Hifen, und in Auszierung derselben ging er bis zur Verschwendung
[...]. Damals fing die Kunst an, gleichsam Leben zu bekommen, und Plinius sagt, daf
die Bildhauerei sowohl als die Malerei jetzt angefangen.« (GKA, 265)

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 47

Blick gerit und sich die neue Gelehrsamkeit in »unniitzen Kleinigkeiten« (ebd.)
verliert."

Zunichst scheint es, als verstiinde Winckelmann unter Freiheit lediglich die
Abwesenheit tyrannischer Herrschaft oder politischer Unterdriickung. Ein freies
Subjekt ist vorerst eines, das durch duflere Macht nicht daran gehindert wird, frei
zu denken: also, alles zu denken, was es mochte, ohne dafiir Bestrafung fiirchten
zu miissen. In der Beschreibung der Laokoonskulptur wird dieser Begriff der
Freiheit dann ausgebaut. Freiheit bedeutet hier, einen personlichen, sittlichen
Sieg davonzutragen.15

Die Beschreibung der Laokoongruppe hat sich dabei vom frithen Werk der
Gedanken — wahrscheinlich durch die Erfahrungen, die Winckelmann in Rom
mit antiken Kunstwerken gesammelt hat — in der Geschichte der Kunst des Alter-
tums veridndert. Luca Giuliani sieht damit Winckelmanns Theorie selbst ins
Wanken geraten: seiner Meinung nach widerspricht die spdte Beschreibung
Winckelmanns frither Deutung. Giuliani diagnostiziert eine begriffliche Ver-
schiebung zwischen den beiden Biichern: »Einander diametral entgegengesetzt
sind die schone Seele, die allezeit ruhig bleibt, und der schmerzliche Affekt, der
mit seinem Aufruhr der Seele Gewalt antut«,' beschreibt er die beiden dominie-
renden Gegenpole in den Gedanken. Diese verschoben sich in der Geschichte
der Kunst des Altertums zu der Opposition von »Schonheit und Ausdruck«."”
Tatsédchlich steht in der Beschreibung der Laokoongruppe von 1755 die Beto-
nung von Seele und Schmerz im Vordergrund. Winckelmann beschreibt, wie die
Seele bei allem Leiden nicht nur im Gesicht sichtbar gemacht wird, sondern sich

14 Dass auch Hegel die Kunst des Christentums als eine ganz andere als die der Antike
sieht und welche Bedeutung der Begriff von Subjektivitit hierfiir hat, wird sich im
Kapitel iiber Hegels Laokoon-Deutung in Bezug auf den Umgang mit Schmerz in der
Kunst zeigen.

15 Winckelmanns Beschreibungen des freien, demokratischen Griechenlands hatten un-
mittelbare Auswirkungen auf die Wahrnehmung seiner eigenen Zeit. Ahnlich erklirt
auch Holtzhauer Goethes Winckelmann-Faszination: »Goethe und seine Zeitgenossen,
vor allem auch Winckelmann selbst, der die erstickende Luft preufischer Despotie
und die lakaienhafte Lebensweise an Adelssitzen und Fiirstenhofen sein halbes Leben
lang ertragen mufite, sahen in der griechischen Welt das Vorbild einer freien, demo-
kratischen Gesellschaftsordnung.« Helmut Holtzhauer: »Einleitung«; in: Johann
Wolfgang Goethe: Winckelmann und sein Jahrhundert in Briefen und Aufsdtzen, 9-42,
30.

16 Luca Giuliani: »Winckelmanns Laokoon«, 308.

17 Ebd.

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

auch in Laokoons ganzer Korperhaltung ausdriickt, denn der »Schmerz, sage ich,
dufert sich dennoch mit keiner Wut in dem Gesichte und in der ganzen Stel-
lung.« (Gedanken, 20) »Schmerz des Korpers« und »GroBe der Seele« sind
»gleichsam abgewogen« (ebd.), beides findet in der Skulptur seine Darstellung,
ohne sie zu dominieren. »Der Leidende ist seinem Leiden gewachsen«,18 be-
schreibt Horst Althaus die Winckelmann-Interpretation der Skulptur und fahrt
wie folgt fort: »Keineswegs aber ist das Gesicht hier der Spiegel der Seele, der
die Heftigkeit des Leidens anzeigt.« Der Schmerz ist als der unterdriickte pra-
sent, das, was Althaus die »Differenz von Schmerz und Schmerzg,gest'aindnis«19
nennt, ist dargestellt: und zwar ist genau die Differenz hier in Marmor gemeif3elt,
da sowohl der unglaubliche Schmerz im Korper sichtbar wird als auch das zu-
riickhaltende Schmerzgestindnis im Gesicht. Der Schmerz muss dabei zuriick-
gehalten dargestellt werden, da beispielsweise ein zu einem Schrei verzogener
Mund den Blick auf die schone Seele verstellen wiirde: »Je ruhiger der Stand des
Korpers ist, desto geschickter ist er, den wahren Charakter der Seele zu schil-
dern« (Gedanken, 21).

Unter allzu heftigen Gefiihlsregungen wiirde die Darstellung der schonen
Seele verschwimmen, sie wiirde iiberlagert durch den Moment. Denn was in der
Skulptur sichtbar gemacht werden soll, ist nicht nur die ideale Schonheit, son-
dern auch der ideale Charakter. Genauso wenig, wie Warzen oder Narben mit
gemalt werden, kann das kurzfristige Unterliegen im Schrei Eingang in die Bild-
hauerkunst finden. Zwar driickt die Seele sich auch in heftigen Leidenschaften
aus, ihre Grofe hat sie aber nur im »Stande der Einheit, im Stande der Ruhe.«
(Gedanken, 21) Doch Winckelmann schickt dieser Beschreibung noch einen
Satz nach, dem meiner Meinung nach grofle Bedeutung zukommt. Er schreibt:
»[I]n dieser Ruhe muf} die Seele durch Ziige, die ihr und keiner andern Seele ei-
gen sind, bezeichnet werden, um sie ruhig, aber zugleich wirksam, stille, aber
nicht gleichgiiltig oder schlifrig zu bilden.« (Gedanken, 21) Der Seele zum Aus-
druck verhelfen also eindeutig Schmerz und Angst im Angesicht des Todes,
sowie der leidenschaftliche, mutige, wenn auch hoffnungslose Widerstand gegen
die Schlangen. Denn das ist es, was Laokoon ausmacht: Sein Vater-Sein, sein
Besonnen-Sein, sein Nicht-Aufgeben. Sie sind dabei nicht als individuelle Ei-
genschaften Laokoons zu sehen, sondern durchaus als ideale Eigenschaften der
idealisierten Mythengestalt des trojanischen Helden. Nichtsdestotrotz kennzeich-
nen sie aber Laokoon als Laokoon, machen ihn menschlich und heben ihn aus
der Allgemeinheit als Besonderen hervor, lassen sich das allgemeine Vater-Sein,

18 Horst Althaus: Laokoon. Stoff und Form, 18.
19 Ebd.

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 49

Besonnen-Sein, Nicht-Aufgeben als Besonderes in ihm manifestieren. Laokoon
steht so der Allgemeinheit nicht als ein Anderes gegeniiber, sondern als eine In-
dividualisierung von allgemeinen Eigenschaften. Winckelmanns Subjekt ist noch
nicht das abgegrenzte, sondern die Individuation des Zugrundeliegenden: die
Idee der Seele wird im Ideal der Kunst sichtbar.

Nicht umsonst betont Winckelmann den »schmerzlich eingezogenen Unter-
leib« (Gedanken, 20) und das heftige Leiden, das sich auch im Gesicht des
trojanischen Priesters widerspiegelt. Der Begriff Leidenschaft ist hier bei Win-
ckelmann ambivalent sowohl positiv als auch negativ konnotiert: zum einen ist
sie das, was unterdriickt werden muss, da ein zu starker leidenschaftlicher Aus-
druck zu Lasten des Ausdrucks der schonen Seele ginge, zum anderen aber ist
sie gleichzeitig Ausdruck der schonen Seele selbst: denn die schone Seele zeigt
sich im Widerstand, nicht im Ertragen oder gleichgiiltiger Erdverlassenheit. Und
der Widerstand wiederum manifestiert sich schon in der frithen Beschreibung
auch im Korper. Schonheit und Leidenschaft stehen so schon 1755 nicht in ein-
facher Opposition zueinander, da der Begriff der Leidenschaft nicht einfach ne-
gativ belegt ist, sondern gleichermaBen eine positive Konnotation hat, die die Er-
habenheit der Laokoongruppe erst ermoglicht.

Diese Wechselbeziehung vertieft sich in der Geschichte der Kunst des Alter-
tums dann noch einmal und zwar auf beiden Ebenen: der dsthetischen und der
ethischen. Die Begriffe haben sich dabei, wie von Giuliani festgestellt, verscho-
ben: Der Fokus riickt weg von der schonen Seele, die als eigenstidndiger Begriff
in der Kunsttheorie von 1764 kaum noch eine Rolle spielt, hin zur Schonheit.
Auch fiir das, was ihm neun Jahre zuvor die Leidenschaften am Kunstwerk er-
kldart haben, hat Winckelmann in seinem spéteren Werk einen idsthetisierteren
Begriff gefunden: den des Ausdrucks. Zwischen diesen beiden Polen bewegt
sich nun die neue Laokoonbeschreibung. Bevor ich mich ndher mit ihr beschif-
tige, mochte ich zunichst ausfiihrlich auf die begrifflichen Verschiebungen in
der Geschichte der Kunst des Altertums eingehen.

DAS ERSTE THEMA DER KUNST: DIE SCHONHEIT

Winckelmann leitet seine Kapitel iiber die Schonheit ein mit der etwas entmuti-
genden Feststellung, dass »leichter [...] von der Schonheit gesagt werden [kann],
was sie nicht ist, als was sie ist.« (GKA, 123) Das bedeutet nun nicht, dass
Schénheit fiir Winckelmann ein reines Geschmacksurteil wire.° Im Gegenteil,

20 » [E]s ist also die Schonheit verschieden von der Gefilligkeit« (GKA, 129).

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

das dsthetische Urteil ist ein dem moralischen Urteil dhnliches, eines, das Streit
hervorrufen kann und eines, bei dem die eine Partei Recht behilt. Um zu zeigen,
was schon ist, beruft der Historiker Winckelmann sich zunéchst auf das, was er
an den Skulpturen erkennen und erkldren kann: die Proportionen. Schon ist, was
regelmifBige Ziige hat und dessen Mafle zueinander in einem angemessenen
Verhiltnis stehen. Nur so kann das Werk den Betrachter durch seine Form beto-
ren. Obwohl die Frage der Schonheit immer streitbar bleibt, ist sie alles andere
als beliebig. So kann man erlernen, das Schone zu sehen: Durch die stete Beob-
achtung lernt das Auge die Schonheit hinter den Dingen zu sehen und in der
Nachbildung sichtbar zu machen, »ihr Urbild war eine blol im Verstande ent-
worfene geistige Natur.« (Gedanken, 10). Das ideale Kunstwerk zeigt so eine
fast iibernatiirliche und makellose Schonheit, eine »gewisse idealische Schon-
heit[] derselben, die [...] gemacht« (Gedanken, 5) ist. In dieser Uberhohung der
Natur verfolgt Winckelmann klar Platons Gedankengang von der Abbildung der
Ideen in der Welt: dabei stellt der Kiinstler nicht die bloBen Abbilder der Ideen
in der Welt nach, wie Ueding betont, »sondern die in ihnen zwar zur Erschei-
nung gelangende, doch nur dem Verstande vollkommen zugingliche Idee des
Schonen, und das kann gar nicht durch eine Kopie der Natur geschehen, sondern
durch eine vervollkommnende Nachahmung (perfectio), deren Maf3stab nicht die
Natur selber, sondern nur ihr geistiges, der Idee sehr viel niheres Urbild sein
kann.«<’' Eben diese gemachte Schonheit macht den Vorzug der griechischen
Werke vor der Natur aus. Der nun, der die Griechen nachahmt, gewinnt die Fa-
higkeit, Schonheit zu entdecken, naturgemil schneller als derjenige, der die Na-
tur nachahmt.

Was Schonheit wirklich bedeutet, kann nicht aus dem Allgemeinen abgelei-
tet werden, sondern muss aus lauter einzelnen Beobachtungen des Besonderen
zusammengesetzt werden, »wahrscheinliche Schliisse« (GKA, 129) werden ge-
zogen. Nicht aus dem Allgemeinen abgeleitet, meint dabei: nicht die Beine, die
die meisten Miadchen haben, sind die schonsten, sondern die Beine, die am ehes-
ten der Idee des Beins bzw. dem idealen Bein nahekommen. Denn in diesem
Bein wird der allgemeine Gedanke des perfekten Beins sichtbar: die Allgemein-
heit als Ideal ldsst sich so nicht im Durchschnitt durch alle Beine erkennen,

21 Gert Ueding: »Von der Rhetorik zur Asthetik. Winckelmanns Begriff des Schonen«;
in: Gérard Raulet (Hg.): Von der Rhetorik zur Asthetik. Studien zur Entstehung der
modernen Asthetik im 18. Jahrhundert. — Rennes: Philia 1995, 49. In diesem Zusam-
mentreffen von platonischer Metaphysik und pragmatischer Kunsttheorie sieht er eine
neuzeitliche Asthetik entstehen, denn, so Ueding weiter, die Perfektion der Natur kann

nur durch die kiinstlerisch geplante Tatigkeit gelingen.

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 51

sondern in den Beinen, in denen das ideale Bein aufscheint. Das Urteil tiber das
Schone ist so aufgebaut, dass es seiner Form nach einen Allgemeinheitsanspruch
erhebt und deswegen streitbar ist. Dass es trotz dieser allgemeinen Form, die
Anspruch auf Objektivitit erhebt, nicht gelingen kann, den einen vom eigenen
Urteil zu tiberzeugen, liegt daran, dass die Urteile inhaltlich mit der individuellen
Lebensgeschichte (Herkunft, Kunstkenntnis) verwoben sind. Das Kunstwerk
kann also von zwei Menschen unterschiedlich wahrgenommen werden/empfun-
den werden und diese Empfindung kann dann noch einmal unterschiedlich beur-
teilt werden.

Schonheit ist dabei immer eine Chiffre, die fiir eine gottliche Idee steht, die
durch die Unvollkommenheiten der Natur zu uns hindurch strahlt. »Die Weisen,
welche den Ursachen des allgemeinen Schonen nachgedacht haben, [...] haben
dasselbe in der vollkommenen Ubereinstimmung des Geschopfs mit dessen Ab-
sichten und der Teile unter sich und mit dem Ganzen gesetzt.« (GKA, 129f.)
Hier findet sich, weitgehend unbenannt allerdings, die schone Seele wieder: sie
ist das Gottliche, das im Menschen sichtbar wird, wenn er mit sich und seiner
Umwelt im Einklang ist. Winckelmann betont jedoch sogleich, wie schwierig es
diese Bestimmungen machen, die Schonheit zu greifen: »Da dieses aber gleich-
bedeutend ist mit der Vollkommenheit, fiir welche die Menschheit kein fihiges
Gefil} sein kann, so bleibt unser Begriff von der allgemeinen Schonheit unbe-
stimmt und bildet sich in uns durch einzelne Kenntnisse« (GKA, 130). Das, was
so durch die Sinne empfangen wird, muss nun durch den Verstand geordnet und
katalogisiert werden, so dass sich aus den vielen Besonderen die eine »hochste
Idee menschlicher Schonheit« (ebd.) bilden kann. Die hochste Schonheit liegt
dabei in Gott. Je mehr nun die Begriffe der menschlichen Schénheit mit der gott-
lichen Schonheit iibereinstimmen, je vollkommener werden sie: »Dieser Begriff
der Schonheit ist wie ein aus der Materie durchs Feuer gezogener Geist, welcher
sich sucht ein Geschopf zu zeugen nach dem Ebenbilde der in dem Verstande
der Gottheit entworfenen ersten verniinftigen Kreatur.« (ebd.) Diese im gottli-
chen Verstand entworfene Kreatur stellt Winckelmann sich dabei als »einfach,
ununterbrochen und in dieser Einheit mannigfaltig« (ebd.) vor, wodurch sie
harmonisch und angenehm ist. Nur was im Ganzen sofort erkannt werden kann,
kann auch seine ganze GroBe offenbaren, es wird durch einen Blick begreiflich
und entfaltet so seine Wirkung: »unser Geist wird durch die Fassung desselben
erweitert und zugleich mit erhaben.« (ebd.) In dieser einféltigen Einheit soll das
Kunstwerk gleichermaBen unerschopflich sein und immer wieder neues Interesse
wecken.

Einheit und Einfalt scheinen dabei nicht nur fiir das Kunstwerk selbst wichtig
zu sein, sondern auch fiir seine Entstehung. Nicht unbegriindet sieht Winckel-

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

mann den Untergang der griechischen Kunst im Uberfluss, der das Werk uniiber-
blickbar macht. Der Uberfluss bezeichnet damit nicht nur einen kiinstlerischen
Stil, sondern ist bei Winckelmann auch zeithistorisch zu verstehen. Die Kunst
geht unter, als die Grenzen zwischen Freund und Feind zu verwischen beginnen:
unter der Herrschaft anderer Volker. Es ist nicht nur die mangelnde Freiheit, die
die Kiinstler behindert, es ist auch die fehlende Opposition: das Nationalgefiihl
zerbricht nach dem Tod von Alexander dem Grofen nach und nach. Winckel-
mann beklagt, dass die Kiinstler auswandern, ihre Heimat verlassen, ihre Werke
und ihre Kunstfertigkeit in den Dienst anderer Volker und Herrscher stellen. Die
Kunst geht mit etwas anderem verloren: mit der Einheit des griechischen Volkes.
Das wird noch einmal deutlicher, wenn Winckelmann betont, dass trotz aller
Bemiihungen Kaiser Hadrians die Kunst zu keiner neuen Bliite finden konnte, da
sie sich in tiberfliissiger Gelehrsamkeit und dem neu aufgekommenen christli-
chen Glauben verliert. Historisch und sittlich gesehen ist das Ganze der Welt fiir
die Kiinstler zu diesen Umbruchszeiten nicht mehr zu iiberblicken — das Ganze
verschwindet damit auch aus den Werken. Denn eine uneinheitliche Welt kann
nicht mehr einheitlich dargestellt werden.

Leider geht Winckelmann auf die sich spétestens an dieser Stelle erhebenden
Frage, ob er seine Zeit nun wieder als einheitliche Welt betrachtet, nicht ein. Si-
cher ist, dass er eine einheitliche Darstellung, ein Zuriick zur Einfachheit, fiir
moglich hilt. In Anbetracht seiner Lebensgeschichte als weltoffener Reisender
und oft eher versteckt Homosexueller im katholischen Rom, ist davon auszuge-
hen, dass Winckelmann die Ambivalenzen in sittlichen Vorstellungen mehr als
gut kennt. Wie also ist eine einfache und einheitliche Darstellung moglich? Eine
Verstindnishilfe konnte eine Perspektivenverschiebung sein: sehen wir als Mit-
telpunkt der Theorie nicht das kiinstlerische Ideal, sondern, was Winckelmann
uns durch die stete Aufforderung zur Nachahmung selbst nahelegt, die kiinstleri-
sche Titigkeit, und damit die Bedeutung, die Kunst fiir menschliches Leben hat,
zeigt sich, dass er in den antiken Werken eine menschliche Fihigkeit findet, die
nicht abhiingig war von einer einzigartigen historischen Konstellation: die Fa-
higkeit, von der Wirklichkeit abstrahieren zu kénnen und das Ideal hinter dem
Realen zu sehen. Dazu ist es notwendig, auch in uneinheitlichen Strukturen Ein-
heit und FEinfachheit finden und schaffen zu konnen. Diese Fihigkeit wird
sowohl in der kiinstlerischen Tétigkeit selbst als auch im Urteil tiber das Kunst-
werk geschult. Kunst, so lese ich Winckelmann, ist eine Weise, sich die Welt
sinnlich und verniinftig zu erschlieffen: eine Weise, in der Welt frei zu werden,
indem ich mich von der kruden Realitit mit dem Blick hinter die Kulissen be-
freie. Das stoische Element darin ist, dass der Mensch sich nicht Gefangenneh-
men lasst von der Wirklichkeit sondern sich iiber diese transzendiert — bei Win-

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 53

ckelmann freilich dann in einer christlichen Gerichtetheit. Im MaBhalten macht
sich der Einzelne nicht zum MaB aller Dinge. Diese menschliche Fihigkeit, die
Winckelmann entdeckt, ist dabei keine rein verniinftige, sondern auch eine sinn-
lich-empfindsame.

DAs zwEeITE THEMA DER KUNST: DER AUSDRUCK

Wie wichtig diese sensualistische Seite an Winckelmanns Theorie ist, wird deut-
lich mit Blick auf den Grundsatz der Unbezeichnung. Unter diesem Begriff ver-
birgt sich die Ungreifbarkeit der kiinstlerischen Werke, sie stellen allgemeine
Formen dar, bieten einer Wiedererkennung nur im Grof3en, nicht im Partikularen
Raum.” Das entspricht dem menschlichen Wesen, das eine »eingepflanzte Nei-
gung und Begierde [hat], sich iiber die Materie in die geistige Sphire der
Begriffe zu erheben, und dessen wahre Zufriedenheit ist die Hervorbringung
neuer und verfeinerter Ideen.« (GKA, 135) Deshalb liegt die hohe Schonheit
nicht in der Portritzeichnung, sondern im schonen Gesicht, das der Kiinstler aus
der Beobachtung von vielen selbst erdacht hat, in ihm spiegelt sich die hohe
Schonheit wider, die eben die Natur tiberbietet und Gott gleich sein will.

Zu erlernen, die Schonheit zu erkennen, ist eine Wissenschaft fiir sich, wie
Winckelmann eindrucksvoll in Die Geschichte der Kunst des Altertums unter
Beweis stellt. Er legt genau die Proportionen fest, in denen der Ful zum Ober-
schenkel oder der Oberkdrper mit Kopf zum unteren Korper zu stehen hat.” Der
Kiinstler muss deshalb nicht nur ein geschultes Auge haben, die Schonheit zu
sehen, er muss auch ein Meister seines Handwerks sein. Winckelmann unter-
sucht die Skulpturen genau auf Fehlstellungen, die dann der Schonheit, auch
wenn sie nicht auf den ersten Blick zu entdecken sind, abtriglich bleiben: »denn
wenn das Ohr nicht mit der Nase gleichsteht, wie es sein sollte, [...], so ist dieses

22 »Nach diesem Begriff soll die Schonheit sein wie das vollkommenste Wasser aus dem
SchoBe der Quelle geschopft, welches, je weniger Geschmack es hat, desto gesunder
geachtet wird, weil es von allen fremden Teilen geldutert ist.« (GKA, 131)

23 Als Beispiel seiner Kennerschaft und Akribie, hier die Proportionen des Kopfes:
»Ebenso hat das Gesicht drei Teile, namlich dreimal die Linge der Nase; aber der
Kopf hat nicht vier Nasen, wie einige sehr irrig lehren wollen. Der obere Teil des
Kopfs, nimlich die Hohe von dem Haarwuchse an bis auf den Wirbel, senkrecht ge-
nommen, hat nur drei Vierteile von der Lénge der Nase, das ist, es verhilt sich dieses
Teil zu der Nase wie neun zu zwolf.« (GKA, 149)

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

ein Fehler, welcher nicht zu entschuldigen ist.« (GKA, 149)24 Obwohl seine spi-
te Schrift auch einen lehrreichen Charakter fiir junge Bildhauer und Kiinstler
haben soll, ist sie dennoch keine Anleitung, Schones zu schaffen. Denn Schon-
heit ist immer mehr als das, was beschrieben werden kann. Schonheit hat bei
Winckelmann immer ein unerklirliches Geheimnis, in dem ihr Wesen verborgen
bleibt: »Denn die Schonheit ist eines von den grolen Geheimnissen der Natur,
deren Wirkung wir sehen und alle empfinden, von deren Wesen aber ein allge-
meiner deutlicher Begriff unter die unerfundenen Wahrheiten gehort.« (GKA,
124)

Aus diesem Begriff der Schonheit entwickelt sich nun ein anderer: der des
Ausdrucks. Er kommt dort ins Spiel, wo das Menschliche in die Kunst kommt.
Denn die Griechen, so Winckelmann, verstanden nun, in ihren Helden-Skulp-
turen an die Grenze des Gottlichen zu gehen, ohne diese dabei zu iiberschreiten
und den Menschen zum Gott zu stilisieren. Ein Beispiel fiir solch eine gelungene
Skulptur eines menschlichen Helden ist der Laokoon, den Winckelmann als eine
»durch das Ideal erhohte Natur« (GKA, 141) beschreibt: »Die Regung dieser
Muskeln ist am Laokoon iiber die Wahrheit bis zur Moglichkeit getrieben, und
sie liegen wie Hiigel, welche sich ineinander schlieen, um die hochste Anstren-
gung der Krifte im Leiden und Widerstreben auszudriicken« (ebd.) An diesem
Beispiel wird deutlich, warum die hohe Schonheit nicht allein Thema der Kunst
sein kann. Denn sie entspricht dem Menschen nicht, ist eben erhaben und gott-
lich,25 um aber den Menschen idealisiert darzustellen, muss noch etwas anderes
Eingang in die Werke finden: Da »in der menschlichen Natur zwischen dem
Schmerze und dem Vergniigen auch nach dem Epicurus kein mittlerer Stand ist
und die Leidenschaften die Winde sind, die in dem Meere des Lebens unser
Schiff treiben« (GKA, 131), ist das zweite groe Thema der Kunst Handlung
und Leidenschaft, was Winckelmann unter den Begriff Ausdruck bringt: »Der
Ausdruck ist eine Nachahmung des wirkenden und leidenden Zustandes unserer

24 Dennoch rit Winckelmann dem Betrachter: »Suche nicht die Mingel und Unvoll-
kommenheiten in Werken der Kunst zu entdecken, bevor du das Schone erkennen und
finden gelernt.« (GKA, 159)

25 Winckelmann ist insofern ungenau in seiner Laokoon-Beschreibung und in der Tren-
nung von Erhabenheit und Schonheit, als das er den Laokoon einmal ausdriicklich
nicht als erhaben bezeichnet (im Vergleich mit Apoll, vgl.: GKA, 134), aber nur we-
nig spéter von der »natiirlichen Erhabenheit« (GKA, 141) der Laokoonskulptur und
anderer dhnlicher Heldendarstellungen der Antike spricht. Moglicherweise liegt der
Unterschied in der Beifiigung des Adjektivs »natiirlich« — ausgefiihrt wird diese im-

manente Unterscheidung im Begriff des Erhabenen jedoch nicht.

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 55

Seele und unseres Korpers und der Leidenschaften sowohl als der Handlungen.«
(GKA, 144)* Beides bringt Bewegung in den Korper und damit Verdnderung. Je
mehr Veridnderung sich in einer Darstellung findet, desto nachteiliger ist das fiir
die Schonheit. Denn die Stille ist der Zustand, in dem die Schonheit am deut-
lichsten hervortritt. Unberiihrt von Empfindungen bleiben aber eben nur die
Gotter und selbst die konnen nicht anders als in menschlicher Gestalt vorgestellt
werden. Auch wenn ihre Bilder meistenteils ungeriihrt und unbetroffen erschei-
nen, ist in vielen noch der Hauch von Handlung oder Leidenschaft zu sehen.”’
Bei der Heldendarstellung muss nun der Ausdruck so gewihlt werden, dass er
»eines weisen Mannes gemifB« (GKA, 145) ist.

Hier ist deutlich, wie ethische und &sthetische Forderungen zusammenlaufen.
Denn Winckelmann integriert hier einen ethischen Begriff wie Weisheit in seine
dsthetische Theorie. Dadurch gewinnt der Begriff eine neue Dimension, wie
Barbara Neymeyr betont: » Weisheit« akzentuiert er in seinen Ausfithrungen
zum Laokoon idsthetisch: als Sensorium fiir Mafl und Mitte, das Extreme zu ver-
meiden hilft und dadurch Kunst in klassischer Harmonie ermdglicht.«”® Die
Leidenschaft darf die Darstellung nicht dominieren, sondern muss als Aufwal-
lung unterdriickt werden, vom »Feuer [diirfen] nur die Funken« (GKA, 146)
sichtbar sein. Diese Formulierung hat sich schon in den Gedanken angekiindigt:
Die Leidenschaft und der Schmerz werden gebraucht, um einen Hintergrund zu
bilden, von dem die schone Seele oder hier Geist und Charakter sich widerstind-
lerisch abheben konnen. Viel ausformulierter als noch in den Gedanken ist aber
hier, dass auch die Leidenschaft, ja schon die Fihigkeit, Schmerz zu empfinden,
eben nicht gottlich gleichgiiltig tiber dem menschlichen Korper und Leben zu
stehen, Teil der Wirkung des Kunstwerks sind. Nur bekommen sie in der Ge-
schichte der Kunst des Altertums eine andere dsthetische Wirkung zugesprochen:
sie gehen nicht mehr ein in die Schonheit, sondern bekommen ihre eigene dsthe-
tische Kategorie: die des Ausdrucks. Doch der ist kein bloBer Gegenspieler der

26 Deswegen sieht Barbara Neymeyr in Die Geschichte der Kunst des Altertums ein Ab-
riicken von der stoischen Lehre der Gedanken: Mit dem Begriff »Ausdruck« bricht
Winckelmann den antiken Diskurs auf. Vgl.: Barbara Neymeyr: »Laokoon als Proto-
typ stoischer Schmerzbewiltigung«, 359. Ausfiihrlich arbeitet sie die Unterschiede in
den verschiedenen Laokooninterpretationen dort in Fuinote 42 heraus.

27 Winckelmann schreibt dabei den einzelnen Leidenschaften bestimmt Korperteile zu,
um sie so zu bannen und nicht Besitz von der ganzen Gestalt ergreifen zu lassen. Der
Zorn sitzt beispielsweise in der Nase, wihrend die Verachtung ihren Platz in den Lip-
pen, genau in der Hebung der Unterlippe, hat (vgl.: GKA, 145).

28 Barbara Neymeyr: »Laokoon als Prototyp stoischer Schmerzbewiltigung«, 355.

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

schonen Elemente im Kunstwerk, er ermoglicht gleichzeitig die Schonheit, in-
dem er ihre Quelle, die Winckelmann miihevoll in seinem historischen Teil der
Geschichte der Kunst des Altertums als Freiheit freigelegt hat, im Kunstwerk
darstellt und die gleichzeitig die ehische Komponente der Theorie ist.

Abbildung 3: »Apollo von Belvedere«, Museo Pio-Clementino,
Octagon, Apollo Hall

Dadurch, dass der Mensch hier Eingang in die Kunst findet, bereitet Winckel-
mann den Boden fiir die ethischen Anspriiche, die er mit den &dsthetischen
verkniipft sieht. Von den unberiihrbaren Gottern und Heroen, wie dem Apollo
vom Belvedere (Abb. 3) oder dem Torso vom Belvedere (Abb. 4), den Winckel-
mann fiir eine Herkules-Darstellung hilt, kann der Mensch nichts lernen.

- am 14.02.2026, 14:32:58. - [ -]


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 57

Abbildung 4: »Torso vom Belvedere«, Vatikanische Museen, Rom

Die Haltung, die Winckelmann als ideale dem Leben gegeniiber sieht, kann nur
aus dem menschlichen Leben selbst kommen. Deswegen benétigt er menschli-
che Helden wie den Laokoon, dem er Grofle angesichts des unermesslichen
Leides von den Ziigen ablesen kann. Dieses Understatement im Ausdruck dient
nicht nur dazu, einer unangemessenen Verdnderung von Gesicht und Korper
vorzubeugen, sondern gleichzeitig weckt es das Interesse des Betrachters, indem
es seinen Geist zu forschen reizt und nicht alles auf einmal offenbart. Der Dich-
ter kann dabei weitergehen als der Zeichner oder Bildhauer, da bei der Abbil-
dung alles zum Abgebildeten passen muss, wihrend im Geschriebenen die Form
eine nachgeordnete Rolle spielt, weil es mehr an der Einordnung in historische
und kulturelle Aspekte orientiert ist. Laokoon liefert fiir den geméBigten Aus-

- am 14.02.2026, 14:32:58. - [ -]



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

druck deshalb ein gutes Beispiel, da in seinem Korper Leidenschaft und Schmerz
bis aufs Hochste herausgearbeitet sind (»alle Teile des Korpers sind leidend und
angestrengt ausgedriickt« (GKA, 146)), diese Not aber nicht seinen Gesichtsaus-
druck dominiert.” Der zeigt den »gepriifte[n] Geist eines groBen Mannes, der
mit der Not ringt und den Ausbruch der Empfindung einhalten und unterdriicken
will« (GKA, 146f).

Gelungen ist die Laokoonskulptur aber vor allem deshalb, weil sie Freiheit aus-
driickt. Freiheit, so hat Winckelmann, wie ich weiter oben ausgefiihrt habe, in
seiner Kunstgeschichte erklirt, ist die Quelle der Kunst. So wie sich die Be-
schreibung des Laokoon liest, ist sie aber nicht nur Ursprung, sondern auch Ziel
der Kunst: denn was hier dargestellt wird, ist eine Befreiung. Die ethische Kom-
ponente wird so wesentlich verstrickt mit dem Begriff der Schonheit: Denn was
der Betrachter am Laokoon sieht, ist fiir Winckelmann nicht nur der sterbende
Priester, dessen Korper vom Schmerz beherrscht wird, der Betrachter sieht auch
den Sieg des sittlichen Mannes iiber den Schmerz, der sich nur im Ausdruck
Darstellung in der Kunst verschaffen kann. Dieser Sieg ist dabei kein bloBer Sieg
tiber die Natur, sondern ein Sieg im Kampf des menschlichen Lebens. Er geht
tiber alle Wahrscheinlichkeit, ja sogar tiber die Wahrheit hinaus, zum Wunderba-
ren und lédsst die Skulptur wie ein »erhabenes Heldengedicht« (GKA, 310) er-
scheinen.

Winckelmann will Schmerz und Leidenschaf nicht aus der Kunst verbannen.
Das die menschlichen, ausdrucksstarken Skulpturen dabei weniger erhaben sind
als die Gotterbilder, tut ihnen kiinstlerisch keinen Abbruch. Laokoon steht fiir
diese menschliche Darstellung: das, was Winckelmann an ihm bewundert, ist ge-
rade der Ausdruck. Der Ausdruck des hochsten Schmerzes ist wesentlich fiir das,
was das Kunstwerk ausmacht: das Aushalten dieses Schmerzes: der mit »Stirke
bewaffnete Geist« (GKA, 277) zeigt sich eben durch die »Zuriickhaltung des
Ausbruchs der Empfindung« (ebd.), zeigt sich darin, dass Laokoon versucht, den
»Schmerz in sich zu fassen und zu verschlieBen« (ebd.). Er behilt dabei, so be-
schreibt Winckelmann ihn weiter, nicht endgiiltig die Oberhand, das GroBartige
an der Skulptur ist vielmehr die Sichtbarkeit des Schmerzes: der »Mund ist voll
Wehmut, in der Oberlippe ist dieser »mit Schmerz gemischt«, in den Ziigen um
die Nase sieht er »Unmut, wie iiber ein unverdientes, unwiirdiges Leiden« (ebd.),

29 Ahnlich auch in den Gedanken beschrieben: »Der Schmerz, welcher sich in allen
Muskeln und Sehnen des Korpers entdecket, und den man ganz allein, ohne das Ge-
sicht und andere Teile zu betrachten, an dem schmerzlich eingezogenen Unterleibe
beinahe selbst zu empfinden glaubet; dieser Schmerz, sage ich, duflert sich dennoch

mit keiner Wut in dem Gesichte und in der ganzen Stellung« (Gedanken, 20).

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 59

die gewdlbte Stirn macht den »Streit zwischen Schmerz und Widerstand« sicht-
bar. Und Winckelmanns Fazit ist: »da, wohin der grofite Schmerz verlegt ist,
zeigt sich auch die groBte Schonheit.« (GKA, 278).

Genau an dieser Stelle sieht Giuliani die Winckelmannsche Theorie kippen,
denn auch fiir ihn wird hier deutlich, dass Schonheit und Schmerz »in ihrer
hochsten Steigerung wenn nicht identisch, so doch immerhin kompatibel« zu
sein scheinen, obwohl »Schonheit und Schmerz doch Gegenpole« sein sollten:
»je stirker der Ausdruck, so hief} es, desto nachteiliger sei es fiir die Schonheit;
und nun sollen der grofte Schmerz und die grofite Schonheit zusammenfal-
len?« Ich zeige hingegen, dass gerade diese Wahrnehmung des Kunstwerks
nicht die systematischen Primissen Winckelmanns unterwandert, sondern dass
die Begriffe schon in der frithen Schrift und viel ausformulierter in der spéten in
einer fruchtbaren Wechselwirkung stehen, die erst die beeindruckende Wirkung
der Laokoongruppe erkldren.

NUR DIE FUNKEN UND DOCH DAS FEUER

In der Rezeptionsgeschichte hingegen werden meist nur die affekthemmenden
Theorieteile behandelt — iiber die Rolle, die Korper und Leidenschaften zukom-
men, schweigen sich die meisten Interpreten aus. So auch Giuliani selbst, der
Winckelmanns Laokoon-Beschreibung in den Gegensatz zur Laokoonrezeption
bis Mitte des 18. Jahrhundert stellt: »Im Gesicht des Laokoon hat er etwas gese-
hen was so keiner vor ihm gesehen hatte: nicht mehr den hochsten Schmerz,
nicht mehr die Angst um die Kinder, nicht mehr die Ermattung des Sterbenden,
sondern die Selbstbeherrschung einer grofien Seele.«’" Es soll unbestritten blei-
ben, dass die Laokoonskulptur bis zu Winckelmann vorwiegend als Bild des
Leides gesehen und kommentiert wurde und eine Umdeutung erst durch Win-
ckelmann selbst erfolgt.”” Die Texte zeigen aber, dass diese Reduktion der Theo-
rie auf die Selbstbeherrschung, auf den Sieg des Geistes iiber die Natur, viel zu
kurz greift und Winckelmann als Theoretiker nicht gerecht wird. Denn sie ver-

30 Luca Giuliani: »Winckelmanns Laokoon, 315.

31 Luca Giuliani: »Winckelmanns Laokoon«, 304.

32 Vgl.: Schmiilzle: »Bis 1755 war das Meisterwerk im Belvedere dafiir beriihmt, daf3 es
den Schmerz auf kanonische Weise zur Anschauung bringt. Seit 1755 steht nicht mehr
der Affektausdruck, sondern die Affektkontrolle im Vordergrund. Der Laokoon, von
dem Winckelmann [...] spricht, interessiert uns nicht aufgrund seines Leidens, sondern

aufgrund seiner Selbstbeherrschung.« Christof Schmélzle: Marmor in Bewegung, 11.

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

schweigen, dass diese Selbstbeherrschung nur vor dem Hintergrund des Leides
wirklich wird: den Laokoon nur als selbstbeherrschten zu sehen ist genauso ver-
kiirzt, wie Abraham nur als gottesfiirchtig und nicht als liebenden Vater zu be-
schreiben. Bei beiden Figuren gewinnen die Attribute gottesfiirchtig und selbst-
beherrscht ja nur ihre Kraft aus dem Opfer, das erbracht wird, bzw. erbracht wer-
den soll.

Denn nur wo das menschliche Leiden sichtbar ist, kann Winckelmann den
ethischen Anspruch, der fiir ihn in beiden Schriften eindeutig verkniipft ist mit
der Kunst, deutlich machen: der Laokoon ist »nach dem Bilde eines Mannes ge-
macht, der die bewusste Stirke des Geistes gegen denselben [den Schmerz] zu
sammeln sucht« (GKA, 277). Nicht nur der Schmerz manifestiert sich im Kor-
per, auch der Widerstand dagegen wird sichtbar — in der Anspannung der Mus-
keln, in der Woélbung der Stirn, in der Selbstbeherrschung, die sich den Schrei
verbietet und nur ein »dngstliches und beklemmtes Seufzen« (Gedanken, 20)
ausstoft. Althaus betont an dieser spiten Interpretation den »innigen Verkehr
zwischen Korper und Seele [...], der sich im Spiel der Muskeln und der Bewe-
gung der Nerven zu erkennen gibt.«>’ Laokoon stirbt nicht widerstandslos, sein
Kampf gegen die Schlangen ist leidenschaftlich und das driickt sich auch aus in
der Skulptur. Nur hat die Leidenschaft, die Wut nicht die Oberhand gewonnen,
der Kiinstler gab ihm, wie Winckelmann in den Gedanken schreibt »um das Be-
zeichnende und das Edle der Seele in eins zu vereinigen, eine Aktion, die dem
Stande der Ruhe in solchem Schmerze der nichste war.« (Gedanken, 21) Laoko-
on — der besonnene Priester, der nicht voreilig in Jubel ausbricht, der Skepsis
und kiihlen Verstand zeigt, auch in der Extremsituation des jahrelangen Krieges
und der Belagerung, bewahrt auch Ruhe im eigenen Tod: »Laokoon leidet, aber
er leidet wie des Sophokles Philoktet: sein Elend geht uns bis an die Seele; aber
wir wiinschten, wie dieser grole Mann, das Elend ertragen zu kénnen.« (Gedan-
ken, 20)

Wiren Schmerz und Leidenschaft nicht sichtbar in der Skulptur, wiirde Lao-
koons Sieg genauso wenig sichtbar sein fiir den Betrachter. Seine Leistung wird
nur deutlich vor dem Hintergrund seines Schmerzes. Seine Haltung ist damit
beispielhaft: bewusst ldsst Laokoon sich nicht besiegen von den Widrigkeiten
des Lebens, auch wenn er schon lange besiegt ist. Was sagt Winckelmann mit
seinem Leitsatz der edlen Einfalt und stillen GroBe nun aus? Er propagiert damit
keinen empfindungslosen, weltfremden Geistesmenschen, der vom Leben nicht
mehr beriihrbar ist, wie er beispielsweise von Lessing zu kurz interpretiert wird,
sondern, wie ich gezeigt habe, das Gegenteil: er zeigt einen Menschen, der den

33 Horst Althaus: Laokoon. Stoff und Form, 28.

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZARTER HELD. WINCKELMANNS LAOKOON | 61

Schmerzen, den Ungerechtigkeiten, den Leidenschaften und Stiirmen des Lebens
bis ins Letzte ausgeliefert ist — bis ins Letzte, denn Winckelmann sieht das todli-
che Gift der Schlange schon in Laokoons linker Seite lihmend wirken (vgl.:
GKA, 277) — bis in den Tod ist er ausgeliefert und widersteht dem Ubermannt-
werden mit einer Haltung: mit der Haltung des Widerstands, die sich Form gibt
in edler Einfalt und stiller Grofe.

Das Subjekt, das sichtbar wird in Winckelmanns Kunsttheorie ist so eines,
das fest im Leben steht, das angreifbar ist, gerade weil es nicht nur Geist ist,
sondern auch Leidenschaft und Korper. Beide Elemente machen dabei den Sub-
jektbegriff Winckelmanns konstitutiv aus. Dabei fiihrt er keine durchgingige
Opposition zwischen Natur und Geist oder Seele und Korper ein, alle Begriffe
bleiben bei ihm offen, ergiinzen sich wechselseitig: Leidenschaft kann genauso
die Seele sichtbar machen, wie sie selbst im Korper sichtbar wird. Sie ist damit
ein Medium der Sichtbarmachung der Seele im Korper. Das gleiche gilt aber
auch fiir die Unterdriickung der Leidenschaft, die fiir eine gesetzte Seele und ei-
nen grofien Geist spricht.

Winckelmann geht damit nicht von einem rein rationalen Subjekt aus, son-
dern von einem, bei dem Emotion und Empfindung konstitutiv ist auch fiir seine
Urteilsform: Weil wir verstehen und empfinden, dass Laokoon Schmerzen und
Verzweiflung leidet, macht das Kunstwerk einen Eindruck auf uns. Es soll, so
Winckelmann, sowohl unser Verstehen, unsere moralische Haltung vorbildlich
prégen, als auch unsere Empfindung sensibilisieren. Ethisches und &sthetisches
Urteil gleichermaflen beruhen so auf einer Verstandes- und Empfindungsleis-
tung. Die Seele des Menschen, die im Kunstwerk ansichtig wird und um deren
Sichtbarmachung es Winckelmann geht, weil in ihr die Vorbildlichkeit liegt, da
sie es ist, die die Haltung zum weltlichen Leben prigt, ist auch nicht im mindes-
ten nur intellektualistisch und rational besetzt: gerade im Ungreifbaren der Seele
liegt die Mischung aus Geist und Empfindung. Was wir am Laokoon bewundern,
ist nicht nur seine geistige Haltung gegeniiber dem Schmerz, sondern, dass diese
Haltung eben nicht losgelost ist von der korper-leiblichen Schmerz- und Leider-
fahrung, sondern in ihr steht. Sie ist, dass gerade wird an der Skulptur deutlich,
eine Haltung nicht gegeniiber dem Korper, sondern eine Haltung des Korpers:
der schmerzlich eingezogene Unterleib, die zerfurchte Stirn, die angespannten
Muskeln, der nur leicht geoffnete Mund: die widerstdndlerische Seele, die um
die Nichtigkeit des Jetzt (Christentum) und des Einen (Antike) weil}, zeigt sich
im Korper der Skulptur. In dem einmaligen Zusammenspiel, das Winckelmann
anhand der Laokoongruppe beschreibt, wird seine dsthetische Grundannahme,
dass Laokoon seufzt, ethisch untermauert.

Laokoon seufzt: weil er nicht schreien will.

- am 14.02.2026, 14:32:58. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

A1 - am 14.02.2026, 14:32:58.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

