
Hellos & Goodbyes

Sie wussten noch nicht, wie schwer und wie

träge die Welt ist, wie wenig sie einer Mauer

gleicht, die man niederreißt, um eine viel

schönere hochzuziehen, dass sie vielmehr

einem Klumpen Gallerte ohne Kopf und

Schwanz ähnelt, einer Art riesiger Medusa

mit wohlverborgenen Organen.1

Paul Nizan, Die Verschwörung

Als am 24. Oktober 1929 nach wilden Spekulationen die Börsenkurse des ame-

rikanischen Kredit- und Aktienmarktes in New York zusammenbrachen und die Große

Depression ihren Anfang nahm, endete auch für viele amerikanische Intellektuelle eine

Epoche. Zu Beginn der Dekade hatten sie in allen Sphären der US-Gesellschaft Igno-

ranz und Mittelmaß, Philistertum und Kleingeistigkeit, puritanische Heuchelei und

skrupellosen Kommerz ausgemacht. Im eigenen Land wähnten sie sich verloren und

ausgestoßen, umgeben von einer provinziellen Kultur, die nichts hervorzubringen ver-

mochte, was sich mit den europäischen Traditionen hätte messen können, und ihnen

eine sinnvolle Rolle verwehrte. So hatten schließlich zahlreiche Künstler, Literaten und

Intellektuelle der Lost Generation dem ungeliebten, rohen Land den Rücken gekehrt und

Zuflucht in Paris gesucht, wo die Internationale der Moderne ihren Ort hatte und man

mit amerikanischen Dollars recht angenehm leben konnte.

Nachdem aber die Schecks aus den USA ausblieben und die Verlagsvorschüsse

spärlicher ausfielen, traten die meisten die Rückreise an. Die Widersprüche, die das

amerikanische System produzierte, blieben den skeptischenHeimkehrern nicht verbor-

gen. Während ein zerlumptes, niedergeschlagenes Heer von Arbeits- und Obdachlosen

durchs Land zog, an einem einzigen Tag im Januar 1931 85.000 Menschen in New York

vor Suppenküchen um eine freie Mahlzeit anstanden, Hungernde die Abfallhaufen der

Lebensmittelgeschäfte, Bäckereien und Fleischereien nach Essbarem durchwühlten

1 Paul Nizan,Die Verschwörung [1938], übers. Lothar Baier (München: Rogner&Bernhard, 1975), S. 21;

Nizan, La conspiration (Paris: Gallimard, 2003), S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 New Yorker Intellektuelle

und in »Hoovervilles«, in ironisch nach dem amerikanischen Staatsoberhaupt benann-

ten Barackensiedlungen, im Central und im Riverside Park als auch auf brachliegenden

Grundstücken hausten, vergammelte der Weizen in überquellenden Silos, wurde auf

den Weiden das Vieh notgeschlachtet und verbrannt, standen zahllose Häuser leer.2

Leftward Ho

In den harten Zeiten erschien vielen Intellektuellen die politische Lethargie der Ver-

gangenheit nicht länger opportun. Die Uhr für den genialen Künstler, der sich in der

privaten Imagination von der übrigen Gesellschaft isolierte, schien abgelaufen zu sein.

Nunmehr ging es, meinte der Literaturkritiker Edmund Wilson in seiner einflussrei-

chen Studie der modernen Literatur, Axel’s Castle (1931), nicht mehr darum, einige weni-

geMeisterwerke in dieWelt zu setzen, an denen sich einige wenige Privilegierte erfreu-

en konnten, sondern der menschlichen Gesellschaft zum praktischen Erfolg zu verhel-

fen.3 Während sich die amerikanischen Arbeiter in ihrer überwiegenden Mehrheit für

Franklin D. Roosevelts New Deal entschieden, wählten Intellektuelle und Schriftsteller

wie Sherwood Anderson, Malcolm Cowley, John Dos Passos, Theodore Dreiser, Waldo

Frank, Sidney Hook und EdmundWilson die scheinbar radikale Variante und engagier-

ten sich im Präsidentschaftswahlkampf von 1932 für den kommunistischen Kandidaten

William Z. Foster, obwohl dieser bereits zu Beginn der Dekade im Tonfall des rabia-

ten Zuchtmeisters verkündet hatte, dass »die Hottentottentage für die Intellektuellen«

vorüber seien.4 Nachdem sie dem Pariser Lotterleben abgeschworen und ihr Herz für

den revolutionären Umsturz entdeckt hatten, meldeten sie sich enthusiastisch zur Ar-

beitereinheitsfront. »Als verantwortungsvolle Geistesarbeiter«, erklärten sie in einem

Pamphlet mit dem Titel Culture and the Crisis, »haben wir uns der offen revolutionären

Kommunistischen Partei angeschlossen, der Partei der Arbeiter.« Roosevelt, den Kandi-

daten der Demokratischen Partei, lehnten sie ab, da seine Wahl lediglich einige kosme-

tische Veränderungen hie und da im Regierungsapparat bedeute. Gleichfalls erteilten

sie der Sozialistischen Partei eine Absage, da sie nicht den Kapitalismus niederwerfen

wolle und reformistisch das System stütze. Einzig die Kommunistische Partei stehe für

einen Sozialismus der Taten, nicht lediglich der Worte ein.5

In ihren Augen war der Kapitalismus nicht länger in der Lage, seine »historische

Mission« zu erfüllen: die Produktivkräfte fortwährend auf ein immer höheres Niveau

zu heben und die gesellschaftlichen Verhältnisse umzuwälzen. Nun war – wie von

2 Siehe Richard H. Pells, Radical Visions and American Dreams: Culture and Social Thought in the Depres-

sion Years (1973; rpt. Urbana, IL: University of Illinois Press, 1998); und Morris Dickstein, Dancing in

the Dark: A Cultural History of the Great Depression (New York: W. W. Norton, 2009).

3 EdmundWilson, »Axel’s Castle«, in: Wilson, Literary Essays and Reviews of the 1920s & 30s, hg. Lewis

M. Dabney (New York: Library of America, 2007), S. 845.

4 William Z. Foster, zitiert in: Harvey Klehr, TheHeyday of American Communism: The Depression Decade

(New York: Basic Books, 1984), S. 69.

5 Dwight Macdonald, Politics Past: Essays in Political Criticism [zuerst unter dem TitelMemoirs of a Rev-

olutionist verlegt] (1957; rpt. New York: Viking Press, 1970), S. 268-269.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hellos & Goodbyes 37

Marx prophezeit – der Fortschritt innerhalb des alten gesellschaftlichen Rahmens of-

fenbar nicht mehr möglich. Das sozialistische System in der Sowjetunion bot sich au-

genscheinlich als einzig praktikable Alternative zum demokratischen Kapitalismus an:

Während in den USA die Industrieproduktion nach 1929 auf annähernd die Hälfte ge-

schrumpft und etwa ein Drittel aller Berufstätigen »freigesetzt« worden war, schien die

Sowjetunion die Überlegenheit der sozialistischen Produktionsweise zu demonstrie-

ren. Bilder von modernen Produktionsstätten und neuen Städten, stets qualmenden

Fabrikschloten und ewig stampfenden Maschinen, unablässig laufenden Fließbändern

und schwitzenden Stahlarbeitern an den Schmelzöfen verbreiteten die Gewissheit, dass

mit der Entfesselung der Produktivkräfte auch der Sozialismus siegen werde, dass man

nicht verlieren könne, da man die Geschichte vorantreibe. Mit der obsessiv betriebe-

nen Elektrifizierung und Technifizierung der rückständigen russischen Landschaften

der neuen Sowjetunion sollte nicht allein eine neue Gesellschaftsform realisiert, son-

dern die gesamte proletarische Lebenswelt neugestaltet werden. »Kommunismus ist«,

deklamierte Andrej Platonov, ein revolutionärer Schriftsteller, der sich als Sprachrohr

der bolschewistischen Revolution wähnte, später aber dem stalinistischen Unterdrü-

ckungsapparat zum Opfer fiel, »die Umsetzung konkreter Pläne: der Elektrifizierung

und der allgemeinen Industrialisierung der Produktion und der Landwirtschaft sowie

der Überwindung der Wüste durch Bewässerung. Der Kampf gegen die Dürre ist Teil

der Überwindung der Wüste.«6

Demokratische Rechte und individuelle Freiheiten mussten im Interesse der öko-

nomischen Entwicklung zurückgestellt werden. Stalin ließ sich damit entschuldigen,

dass er hehre Ziele verfolge und ein rückständiges Land im Eiltempo in die industrielle

Zivilisation führen wolle, wozu die Anwendung jeglicher Mittel recht schien. Fasziniert

starrten die Progressiven auf die wachsenden Produktionsraten und die beeindrucken-

den Industriestatistiken, ohne in Betracht zu ziehen, dass damit keineswegs die Eman-

zipation der Menschen in diesem »Sechstel der Erde« einherging. Hatten Marx und

Engels den Kommunismus als radikal neue Bewegung definiert, welche »die Grundla-

ge aller bisherigen Produktions- und Verkehrsverhältnisse umwälzt«7, so hatte sich in

der Sowjetunion – entgegen offiziellen Verlautbarungen – ein Regime etabliert, das mit

der forcierten Industrialisierung, der Entfesselung der Produktivkräfte erneut fesseln-

de Verhältnisse schuf, statt mit der alten Herrschaft zu brechen.8

Für die amerikanischen Kommunisten war die UdSSR jedoch das leuchtende Bei-

spiel, und Foster träumte von einer »Welt-Sowjetunion«. Zunächst einmal aber wollte

6 Andrej Platonov, Frühe Schriften zur Proletarisierung 1919-1927, hg. Konstantin Kaminskij undRoman

Widder, übers. Maria Rajer (Wien: Turia + Kant, 2019), S. 164; Thomas Seifrid, Andrei Platonov: Un-

certainties of Spirit (Cambridge: Cambridge University Press, 1992), S. 60-61. Zum Hintergrund der

brachialen »Modernisierung« in der frühen Sowjetunion siehe den Band Utopie und Gewalt – An-

drej Platonov: DieModerne schreiben, hg.Manfred Sapper und VolkerWeichsel,Osteuropa 66, Nr. 8-10

(2016), und dieMonografie vonHans Günther, Revolution undMelancholie: Andrej Platonovs Prosa der

1920er Jahre (Berlin: Frank & Timme, 2020).

7 Karl Marx und Friedrich Engels, »Die deutsche Ideologie«, S. 70.

8 Theodor W. Adorno, »Spätkapitalismus oder Industriegesellschaft?« (1968), in: Adorno, Soziologi-

sche Schriften I (Gesammelte Schriften, Bd. 8), hg. Rolf Tiedemann (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1979),

S. 366.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 New Yorker Intellektuelle

er sich mit einem »sowjetischen Amerika« begnügen, wo die Staatsbürgerschaft nur

jenen vergönnt gewesen wäre, die nützliche Arbeit leisteten, und eine wirkliche Demo-

kratie realisiert wäre, in der die kapitalistischen Parteien von den Republikanern bis

zu den Sozialisten (im Jargon als »Sozialfaschisten« rubriziert) »liquidiert« wären und

die Kommunistische Partei alle gesellschaftlichen Regungen unter Kontrolle brächte.

Dann kämen, schrieb Foster 1932 in seinem Buch Toward Soviet America, die amerika-

nischen Arbeiter endlich in den Genuss wahrer Freiheit und würden Ökonomie und

Politik bestimmen.9Während er von der Freiheit der Arbeiter redete, meinte er realiter

die Herrschaft der Partei. Nicht um die Emanzipation der Individuen von der Plackerei

in den Fabriken ging es dem ehemaligen Anarchosyndikalisten Foster, sondern um die

Übernahme der gesellschaftlichen Herrschaftsapparatur durch die Partei. Sie begriff

sich nicht lediglich als Avantgarde der Arbeiterklasse, sondern auch als deren Eigen-

tümerin. Besser als die Arbeiter selbst verstand sie deren Bedürfnisse und ergriff die

entsprechende Initiative.

Zum Dialog war sie nicht fähig: Aus den höheren Sphären schickte sie stets nur

Kommuniqués ans Fußvolk. Jedes Engagement war untrennbar mit der eigenen Vor-

teilssicherung verknüpft: Nützte ein Kampf der Partei oder brachte er nichts ein? Wäh-

rend sie sich im Streik für die Forderungen der Arbeiter einsetzte, versuchte sie zu-

gleich, die sozialistischen Kontrahenten aus dem Feld zu schlagen, reformistische Ge-

werkschafter als Verräter an der proletarischen Sache zu brandmarken und die eige-

nen Ziele und Kampfmethoden in hellem Licht erscheinen zu lassen. Sozialismus war

gleichbedeutend mit purem Fortschritt, beschleunigter Produktion, Planung, Regulie-

rung, Verwaltung, Zentralisierung, der Integration der Einzelnen in Kollektive und Ge-

folgschaften. Verherrlicht wurde der Arbeiter als Arbeiter. Die Fabrik galt als Zentrum

des zukünftigen sozialen Lebens, als ließe sich eine komplexe Gesellschaft wie ein gi-

gantischer Industriebetrieb organisieren. So verharrte die »Partei der Arbeiter«, die

vorgeblich eine neue Welt gewinnen wollte, im Bannkreis des alten Systems und per-

petuierte die Zersplitterung des Proletariats anstatt es als universale Klasse und die

Arbeiter als potenziell autonome Individuen zu begreifen.

Nichts wollte sie gelten lassen, was nicht dem praktischen Geist willfahrte. Kunst

und Geist waren ihr suspekt, solange sie nicht für ihre Zwecke einzuspannen waren.

Obwohl von ihren Gegnern häufig als »unamerikanische« Partei verteufelt, in der Aus-

länder und Juden das Sagen hätten, rekurrierte sie ironischerweise unbewusst, beob-

achtete der Historiker (und das ehemalige Mitglied der Kommunistischen Partei) Ri-

chardHofstadter, auf den amerikanischenNationalkodex des Antiintellektualismusmit

seiner Akzentuierung von Praktizismus, Maskulinität und Primitivismus.10 Stets hatte

der Intellektuelle in den USA unter dem Verdacht gestanden, Agent reaktionärer Kräfte

zu sein, als Angehöriger einer gebildeten Klasse seine Privilegien zur Unterdrückung

der Bevölkerung zu nutzen und die egalitären Prinzipien der amerikanischen Demo-

kratie zu untergraben. Dieses Misstrauen war auch in die Kommunistische Partei ein-

gewandert, die zudem die traditionelle Ambiguität desMarxismus in seinemVerhältnis

zu den Intellektuellen mit sich schleppte: Einerseits kritisierte man sie, da sie Produkte

9 William Z. Foster, Toward Soviet America (1932; rpt. Westport, CT: Hyperion Press, 1975), S. 272-276.

10 Hofstadter – Library of America, S. 328-332.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hellos & Goodbyes 39

der bürgerlichen Gesellschaft waren; andererseits bedurfte man ihrer, um progressive

Ideen in den bürgerlichen Kulturapparat zu tragen. »Die Partei wollte sie,weil sie Intel-

lektuelle waren, aber sie wollte sie nicht als Intellektuelle«11, schrieben Irving Howe und

Lewis Coser in ihrer kritischen Geschichte der Kommunistischen Partei. Sie wollte ihr

Wissen, ihre Fähigkeiten und Fertigkeiten, ihre Kontakte zu Redaktionen und Verlags-

häusern sich zunutze machen, doch auf ihr Denken und ihre Kritik legte sie keinerlei

Wert. Wer am grandiosen Projekt der kommunistischen Zivilisation mitwirken wollte,

hatte sich in die vielgliedrige Organisation einzuordnen und die ihm zufallende Funkti-

on zu erfüllen. Ins Innere des Apparats, wo Entscheidungen getroffen und Programme

entwickelt wurden, stießen die Intellektuellen nicht vor: In der Partei blieben sie Frem-

de, denen man nicht über den Weg traute.

Die meisten trugen schwer an der Last, die ihnen der Widerspruch zwischen ihrer

bürgerlichen Herkunft und dem Wunsch nach einer radikalen Umwälzung der gesell-

schaftlichen Verhältnisse aufbürdete. Im Jahre 1934 bekannte der Fellow-traveller Mal-

colm Cowley selbstkritisch und schuldbewusst:

Wir haben unsere Loyalität mit der Arbeiterklasse erklärt, während wir unsere kom-

fortablen Plätze in der Bourgeoisie nicht aufgeben. Wir geben Geld, nicht sehr viel

davon, aber wir bekommen keine geknallt in der Streikpostenkette …. Wir schicken zu

viele Telegramme, unterzeichnen zu viele Proteste. Es ist schwer, für immer in einer

solchen Position zu bleiben – entweder hat man von ihr aus weiterzugehen, sich aktiv

in die kommunistische Bewegung zu stürzen oder langsam und unmerklich zurückzu-

ziehen.12

Solch eine Wahl zwischen Fortschreiten und Resignation blieb aber Illusion. Die Partei

bestimmte die Spielregeln, nach denen Intellektuelle in ihrem Territorium zu agieren

hatten. Niemand trennte sich von der Truppe, ohne als Verräter oder Deserteur stig-

matisiert zu werden. Skrupellos nutzte die Partei den Umstand aus, dass die kritischen

Intellektuellen das schlechte Gewissen plagte, Nutznießer einer ungerechten Einrich-

tung der Gesellschaft zu sein, und sie mit jener ungeheuren Macht, die das Proletariat

im historischen Drama darzustellen schien, verbunden sein wollten. Die Assoziation

zwischen Intellektuellen und Partei war freilich nur von kurzer Dauer, da die »verant-

wortungsvollen Geistesarbeiter« nicht devot den Dekreten engstirniger Parteikommis

Folge leisten wollten und die Partei der Kultur und dem Denken keinerlei Autonomie

zubilligte, Ideen und Argumente lediglich nach ihrer Effektivität im Klassenkampf be-

urteilte, das Geistesleben pragmatisch und opportunistisch den jeweiligen politischen

Anforderungen, ihren Publicity- und Imagekampagnen unterordnete.

Letztlich ging es einzig um die Eroberung und Verteidigung von Machtpositionen

im hierarchischen System der Organisation, der sich der Einzelnemit Haut undHaaren

auszuliefern hatte. Stets hatte er seine Zuverlässigkeit unter Beweis zu stellen und so zu

11 Irving Howe und Lewis A. Coser, The American Communist Party: A Critical History (1919-1957) (1957;

rpt. New York: Praeger, 1962), S. 284.

12 Malcolm Cowley, zitiert in: Stacey Olster, Reminiscence and Re-Creation in Contemporary American Fic-

tion (Cambridge, MA: Cambridge University Press, 1989), S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 New Yorker Intellektuelle

denken und zu reden, dass die Eingeweihten ihn sogleich als Bundesgenossen erkann-

ten. Das gesellschaftliche System der Rackets (zu dem – trotz aller Revolutionsrhetorik

– auch die Kommunistische Partei gehörte) reduzierte alles auf Addition und Subtrakti-

on: Es zählte allein, was am Ende auf dem Konto stand. Im durchorganisierten Apparat

des Rackets war der Intellektuelle fehl am Platz, ein abgesprengter Überrest aus ver-

gangenen Zeiten oder ein bramarbasierender Querulant im Obdachlosenasyl, der ohn-

mächtig gegen die falsche Einrichtung der Welt wetterte. Als Racket wollte die Partei

dem New Yorker Territorium, das als Hochburg des amerikanischen Radikalismus galt,

ihren Stempel aufdrücken und die Konkurrenz aus dem Feld schlagen, um mit keinem

die kärgliche Beute teilen zumüssen. Somischten 1934, kurz bevor die Kommunistische

Internationale auf die Linie der antifaschistischen Einheitsfront einschwenkte, Partei-

prügler eine Versammlung der Sozialisten im Madison Square Garden brutal auf. Für

die Partei hatte diese Demonstration der Stärke im Stile rauflustiger Raubeine jedoch

ausschließlich negative Konsequenzen: In einem offenen Brief distanzierten sich Dos

Passos, Wilson, Lionel Trilling und andere Intellektuelle, die zuvor die Trommel für die

kommunistische Publicity-Maschine gerührt hatten, von der »Partei der Arbeiter« und

ihrem »Sozialismus der Taten«. So hatten sie es dann doch nicht mit ihrer Eloge auf

den radikalen Aktionismus gemeint.

Writing Red

Nichtsdestotrotz konnte die Partei mit ihrem militanten Image und ihren antibürger-

lichen Affekten vor allem bei jungen Radikalen Erfolge verbuchen, in deren Augen die

bürgerliche Zivilisation verrottet und zum Untergang verdammt war. Vom Verdikt der

Debilität und Dekadenz, der Nutzlosigkeit und des Verfalls war die Literatur nicht aus-

genommen. Ein junger Kritiker der Partei, der sich nach seiner Immigration aus der

Ukraine Anfang der zwanziger Jahre das literarische Terrain autodidaktisch erschlos-

sen und bei der kommunistischen Konversion den Namen Philip Rahv gegeben hatte,

zitierte 1932 in extenso aus dem Schimpf- und Lasterkatalog des militanten Ultralin-

ken: Moderne Autoren wie D. H. Lawrence, James Joyce, William Faulkner und F. Scott

Fitzgerald schalt er als Agenten des falschen Bewusstseins, die mit ihren Büchern über

die Sexualität, das Unbewusste, die puritanische Heuchelei, die Bestialität und Gewalt

lediglich die Warenverhältnisse und das falsche Ganze verschleierten. Im historischen

Entwicklungsprozess der Gesellschaft sei Literatur dieser Art so negativ wie irrelevant,

war sich der stalinistische Poltergeist gewiss. Zu lange habe sie auf dem Kopf gestan-

den, sei benebelt worden vom verpesteten Rauch des idealistischen Opiums. Mit dieser

wahnsinnigen Zivilisation, bekannt als Kapitalismus, mussten alle ideologischen Ver-

bindungen gekappt werden.13

13 James F. Murphy, The Proletarian Moment: The Controversy Over Leftism in Literature (Urbana: Uni-

versity of Illinois Press, 1991), S. 77-78; Eric Homberger, American Writers and Radical Politics, 1900-

1939: Equivocal Commitments (London: Macmillan, 1986), S. 136, 237Fn; Philip Rahv, Essays on Liter-

ature and Politics, 1932-1972, hg. Arabel J. Porter und Andrew J. Dvosin (Boston: Houghton Mifflin,

1978), S. 24. Doris Kadish weist auf den apokalyptischen Ton in Rahvs frühem Radikalismus hin.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hellos & Goodbyes 41

Als Gegenmodell wollte die kommunistische Linke eine proletarische Kultur schaf-

fen, regelrecht aus dem Boden stampfen. In den verschärften Auseinandersetzungen

der Klassen in der Wirtschaftskrise sollte die Literatur nicht länger abseitsstehen und

nun als eine Waffe im Klassenkampf eingesetzt werden. Obwohl Michael Gold, Chefre-

dakteur der kommunistischen Kulturzeitschrift The New Masses, bereits zu Beginn der

1920er Jahre eine Lanze für die proletarische Literatur in den USA gebrochen hatte,

hinkten die amerikanischen Kommunisten lange Zeit ihren Genossen in Europa und

vor allem in der Sowjetunion hinterher. Erst im Oktober 1929, als der Proletkult an-

derswo längst begraben war, bildeten sich proletarisch-revolutionäre John-Reed-Clubs

im Land, benannt nach dem radikalen Journalisten, der als Augenzeuge die Ereignisse

der Oktoberrevolution in seiner Reportage Ten DaysThat Shook theWorld (1919) beschrie-

ben hatte.14

Diese Organisation verstand sich als Zentrum einer proletarischen Kultur, ohne je-

doch an amerikanische Traditionen, wie etwa an die jiddische Immigrantenliteratur,

anzuknüpfen. Stattdessen orientierte sie sich allein am sowjetischen Modell, das sie

völlig unkritisch auf die Verhältnisse in den USA übertragen wollte. Ausgehend von der

Prämisse, Kultur sei bloße Widerspiegelung von Klasseninteressen und ideologisch be-

stimmt, konzipierten die John-Reed-Clubs die proletarische Literatur als eine Form der

praktischen Kritik der bürgerlichen Gesellschaft und wollten sie für den Klassenkampf

operationalisieren, etwa umPublicity für Kämpfe der Arbeiterklasse zu betreiben. Trotz

aller Phraseologie war die Organisation jedoch kaum eine Talent- und Kaderschmiede

kommunistischer Parteiliteraten, die das Hohelied auf den militanten, klassenbewuss-

ten Arbeiter sangen. Obschon zuweilen das didaktische Moment überhandnahm und

einige Autoren Literatur als Vehikel für vorschriftsmäßige Gesinnung missverstanden,

versuchten viele doch, mittels realistischer Techniken die Orte der gesellschaftlichen

Entfremdung und Isolation, der Konkurrenz und der Verdrängung, der Gewalt und der

Unterdrückung auszuleuchten und auf ihrer Suche nach einer adäquaten Darstellung

der Klassenverhältnisse neue Formen zu entwickeln. Vor allem aber bot das Projekt pro-

letarischen Nachwuchsautoren wie Meridel LeSueur oder Tillie Olsen oder afroameri-

kanischen Schriftstellertalenten wie Richard Wright ein Experimentierfeld, in dem sie

ihre Fähigkeiten ausbilden und erste literarische Erfahrungen sammeln konnten.

In den frühen 1930er Jahren konnten »Klassenromane« eine Nische auf dem Buch-

markt besetzen, und proletarische Kritiker wie Rahv sahen bereits eine neue Zeit heran-

nahen. Von derWirtschaftskrise genötigt, sich in dieWarteschlangen vor den New Yor-

ker Suppenküchen einzureihen und die Nächte auf Parkbänken zu verbringen, stellte

er seine Hoffnungen auf die erlösende Kraft revolutionärer Literatur ab. Im Gegensatz

zu pessimistischen Kulturkritikern wie Paul Valéry, der angesichts des Triumphzuges

neuer Medien wie Radio, Film und Fernsehen das Buch aus dem Leben der Menschen

verschwinden und die Literatur, »wie wir sie in der Vergangenheit kannten«, in einen

Siehe Doris Kadish, The Secular Rabbi: Philip Rahv and »Partisan Review« (Liverpool: Liverpool Uni-

versity Press, 2021), S. 70-75.

14 In der Historiografie der Kommunistischen Partei wird Michael Gold oft als kommunistischer

Schreiberling karikiert. Zur kritischen Einordnung siehe Patrick Chura, Michael Gold: The People’s

Writer (Albany: SUNY Press, 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 New Yorker Intellektuelle

Zustand der Marginalität und Obsoleszenz hinübergleiten sah15, wollte Rahv den Be-

weis ihrer gesellschaftlichen Nützlichkeit erbringen und sich mit dieser selbst gewähl-

ten Aufgabe eine Position als ernstzunehmender Kritiker im kommunistischen Appa-

rat – möglichst mit einem eigenen publizistischen Organ – erarbeiten. Zusammen mit

William Phillips, der nach abgeschlossenem Studium kurzzeitig an der New York Uni-

versity unterrichtete und unter dem nom de guerre »Wallace Phelps« für kommunistische

Publikationen schrieb, wollte der ambitionierte Autodidakt eine neue Zeitschrift her-

ausbringen, die höheren Ansprüchen genügte als die amateurhaften little magazines der

John-Reed-Clubs. Ohne die Absegnung des Unternehmens durch die Parteihierarchie

wollten sie ihr Projekt jedoch nicht starten, und so warben sie in kommunistischen

Kreisen für ihre Auffassung, dass die New Masses ein literarisches Supplement benö-

tigten, um eine breitere Basis von Literaten und Intellektuellen für den Marxismus zu

gewinnen. Obwohl sie später stets energisch bestritten, ihr Projekt sei von der Kom-

munistischen Partei finanziell gefördert worden, vermochten sie ihr Vorhaben nur zu

realisieren, weil sie auf die Unterstützung der Partei, ihres kulturellen Netzwerkes und

bekannter Fellow-traveller als Fürsprecher zurückgreifen konnten. Ein Vortrag des eng-

lischen Marxisten John Strachey über Literatur und Faschismus brachte schließlich das

nötige Geld ein, und imWinter 1934 konnte die erste Nummer der Partisan Review, unter

den Auspizien des New Yorker John-Reed-Clubs, auf billigem, grobem Papier erschei-

nen.16

Wenngleich sie nun lediglich eine kleine Literaturzeitschrift im Orbit einer kleinen

Partei herausbrachten, sahen sich Rahv und Phillips im Zentrum des Kampfes der »Ar-

beiter und aufrichtigen Intellektuellen gegen imperialistischen Krieg, Faschismus, Un-

terdrückung von Nationen und Rassen und für die Abschaffung des Systems, das diese

Übel hervorbringt«, wie sie in ihrem ersten Editorial schrieben. Zwar versäumten die

Partisans nicht zu erwähnen, dass ihre Zeitschrift bestrebt sei, »die beste schöpferische

Arbeit« von all jenen zu publizieren, welche die literarischen Ziele des John-Reed-Clubs

teilten, doch betrachteten sie sich als schreibende Soldaten der Revolution, die an der

Kulturfront noch so manches Gefecht zu bestehen hatten. »Wir werden nicht nur die

dekadente Kultur der ausbeutenden Klassen bekämpfen, sondern auch den lähmenden

Liberalismus, der zuweilen durch Druck klassenfremder Kräfte in unsere Autoren hin-

einsickert«, versprachen sie ihrem potenziellen Publikum, um sogleich ihren Rivalen

und Kontrahenten in den eigenen Reihen Unannehmlichkeiten in Aussicht zu stellen.

»Noch werden wir vergessen, unser Haus in Ordnung zu halten«, kündigte die Brigade

der stalinistischen Saubermänner an. »Wir werden jedem Versuch widerstehen, unsere

Literatur durch engstirnige, sektiererische Theorien und Praktiken zu lähmen.«17

15 Wilson, »Axel’s Castle«, S. 836-845; Paul Valéry, »Über die Krisis der Intelligenz« (1925), übers. Karl

AugustHorst, in: Valéry,Werke, Bd. 7, hg. Jürgen Schmidt-Radefeldt (Berlin: Suhrkamp, 2021), S. 55-

74.

16 Zur Frühgeschichte der Partisan Review siehe Terry A. Cooney, The Rise of the New York Intellectuals:

Partisan Review and its Circle, 1934-1945 (Madison: University of Wisconsin Press, 1986); zu Philip

Rahv aus heutiger Sicht siehe Jeffrey Meyers, »The Transformations of Philip Rahv«, Salmagundi,

Nr. 202-203 (Frühjahr-Sommer 2019): 179-209.

17 PR-Redaktion, »Editorial Statement«, Partisan Review 1, Nr. 1 (Februar-März 1934): 2. Zum sich stets

ändernden Redaktionsstab gehörten neben Rahv und Phillips unter anderem Nathan Adler, Ed-

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hellos & Goodbyes 43

Wie literarische Guerillaführer im feindlichen Territorium nahmen »Bloody Phil«

und sein Kompagnon die Interessen einer »wahren« proletarischen Literatur unter ihre

Fittiche und brachten ihre »kleine Armee« gegen die bürgerliche Dekadenz, ominöse

klassenfremde Kräfte und mysteriöse engstirnige Sektierer in Stellung.18 Mit keinem

Wort begründeten sie, worauf ihre vorgebliche Autorität fußte, woraus sie ihren An-

spruch ableiteten, die Konzeption der proletarischen Literatur zu bestimmen: Herrisch

teilten sie dem Publikum mit, was die »korrekte Linie« auf dem Gebiet kommunisti-

scher Literaturpolitik sei, steckten das Terrain ab und wollten ihm in der Manier eines

Mikro-Rackets die Signatur ihrer Herrschaft einbrennen. Bereits in der ersten Ausga-

be ihrer Zeitschrift demonstrierten Rahv und Phillips jenes intellektuelles streetfighting,

das zumMarkenzeichen der Partisans werden sollte: Im Disput mit anderen kam es vor

allem auf Gewitztheit, polemische Zuspitzung und aggressive Selbstdarstellung an. Ab-

wägendes, differenzierendes Argumentieren war ihre Sache nicht. Entscheidend war,

dass der Hieb das ins Auge gefasste Ziel traf und Rivalen außer Gefecht setzte. Schwä-

chen in der Argumentation und im Auftreten, Zweifel an der eigenen Gewissheit, im

Recht zu sein, konnte demGegner nur Angriffsflächen bieten und fatale Folgen zeitigen.

Jede Diskussion spielte sich wie ein militärisches Manöver ab: Mittels aller möglichen

taktischen und strategischen Finessen mussten die Kontrahenten aus ihren Unterstän-

den ins freie, ungeschützte Feld gelockt werden, wo sie im Sperrfeuer der scheinbar

besseren Argumente niedergemetzelt werden konnten. Pardon wurde nicht gegeben.

Wer sich Blößen gab, lief Risiko, durchlöchert oder in Stücke gerissen zu werden. New

York war nicht allein das Herzland des amerikanischen Radikalismus, sondern auch

ideologisch vermintes Gelände: Ein Schritt in die falsche Richtung konnte zugleich der

Letzte sein.19

Zwar fühlten sich die Partisans wie ihre Kollegen bei den New Masses der »prole-

tarischen Generation« zugehörig, doch war ihnen der primitive, antiintellektuelle Po-

pulismus zuwider, den manche Autoren und Kritiker in den kommunistischen Reihen

demonstrierten. Trotz allen Geredes von wahnsinniger Zivilisation und bürgerlicher

Dekadenz verachteten sie keineswegs die kulturelle Bildung und das literarische Erbe

der Bourgeoisie. Vielmehr hegten sie eine hohe Wertschätzung für das aufgespeicher-

te Wissen, das in den Bibliotheken und Buchläden auf sie wartete. Der grassierende

Antisemitismus verhinderte freilich, dass sie ihre größtenteils autodidaktisch erwor-

benen Kenntnisse und Fertigkeiten an neue Generationen von Studenten weitergeben

konnten. Die Columbia University, von New Yorks dominanter Klasse zur kulturellen

Festung der WASPs gegen die Immigranten aus Ost- und Südeuropa und die Afroame-

rikaner und zum Bollwerk gegen den Radikalismus ausgebaut, verfolgte bis zum Ende

des ZweitenWeltkriegs den Kurs eines konservativen Amerikanismus, der diemultieth-

nische Struktur der Stadt ignorierte undmittels strikter Quoten Juden den Zugang zum

wardDahlberg, Joseph Freeman, AlfredHayes, Joshua Kunitz, LeonardMins und Edwin Rolfe. Rahv

und Phillips bildeten jedoch den ideologisch-theoretischen »Führungsstab«.

18 Vgl. Albert Castel und TomGoodrich, Bloody Bill Anderson: The Short Savage Life of a CivilWar Guerilla

(1998; rpt: Lawrence: University Press of Kansas, 2006).

19 Zum maskulinen Selbstbild der New Yorker Intellektuellen siehe Ronnie A. Grinberg, »Neither

›Sissy‹ Boy Nor Patrician Man: New York Intellectuals and the Construction of American Jewish

Masculinity«, American Jewish History 98, Nr. 3 (Juli 2014): 127-151.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 New Yorker Intellektuelle

universitären Betrieb verwehrte, um den angelsächsischen Charakter der Hochschule

aufrechtzuerhalten. Gelegentlich konnten sie zumindest einen Teil ihres Lebensunter-

halts als Lektoren in progressiven Verlagen, als College-Lehrer oder als Rezensenten

bestreiten, doch bot ihnen der kulturelle Betrieb kaum die Chance, planvoll eine beruf-

liche Karriere zu verfolgen. Stattdessen waren sie gezwungen, im Boheme-Viertel eine

»freischwebende« Existenz am Rande der amerikanischen Gesellschaft zu führen.

Ihr Selbstverständnis hatte seinen Ursprung in ihrem Status als Ausgestoßene, die

von der Hand in den Mund leben mussten. Zugleich aber begriffen sie sich auch als

aufrechte Kämpen, die keine falschen Kompromisse mit dem System eingingen und

sich auf keine Betrügereien an der wahren Kunst und Katzbuckeleien auf dem litera-

rischen Markt einließen. »Unsere ökonomischen Erfahrungen haben uns das Wanken,

das Schielen auf dem Wege zum Wohlstand ausgetrieben«, erklärte Phillips. »Unsere

Ziele sind mit dem Proletariat verbunden.«20 Anders als arrivierte Intellektuelle, die in

der Zeit der Krise nicht recht wussten, für welche Seite sie sich entscheiden, ob sie alle

Brücken hinter sich abbrechen sollten, stellte für die aufstrebenden Intellektuellen das

revolutionäre Adjustment kaum Probleme dar: In der Depression stand die obdachlose

Intelligenz ungeschützt im Terrain und folgte nur zu gern dem verheißungsvollen Ruf

in die kommunistischen Schulungslager, wo die richtige Erkenntnis auf sie zu warten

schien. Zu verlieren oder aufzugeben hatten sie kaum etwas. Die proletarische Lite-

ratur erweise ihre Überlegenheit gegenüber der bürgerlichen durch eine vollkommen

neue Form, die Realität zu erfassen und zu durchdringen, durch eine gänzlich andere

Perspektive, die neue Horizonte eröffnete, war sich Phillips gewiss.21 Diese Art von Li-

teratur existierte in der Realität aber allenfalls in Rudimenten, und so sahen die beiden

Wortführer der Partisans ihre Aufgabe darin, eine Bresche für eine niveauvolle revolu-

tionäre Literatur zu schlagen, die an die ästhetischen und technischen Errungenschaf-

ten der Moderne anknüpfte. »Eine Zeitschrift ist eine Form der Kritik«22, erklärten sie

kategorisch und erhoben die scharfe, polemische Attacke gegen alles, was nicht ihren

Ansprüchen zu genügen schien, zum Programm der Partisan Review: Wollte die Zeit-

schrift die Ziele, die sie sich gesteckt hatte, verwirklichen, mussten die Schwächen –

der anderen – kompromisslos bloßgelegt werden.

Die Waffe der Kritik

Als die Partisan Review aus der Taufe gehoben wurde, hatte Rahv fast unmerklich die

ultralinken Positionen über Bord geworfen, die er zu Beginn seiner Karriere als Partei-

kritiker vertreten hatte. Den Schwenk begründete er nie, noch gab er jemals Hinwei-

se auf die Motivation für seine Richtungsänderung: Die Partisans beherzigten die von

20 Wallace Phelps [d. i. William Phillips], »Three Generations«, Partisan Review 1, Nr. 4 (September-

Oktober 1934): 52.

21 Wallace Phelps [d. i. William Phillips], »The Anatomy of Liberalism«, Partisan Review 1, Nr. 1

(Februar-März 1934): 49-51.

22 Wallace Phelps [d. i. William Phillips] und Philip Rahv, »Problems and Perspectives in Revolution-

ary Literature«, Partisan Review 1, Nr. 3 (Juni-Juli 1934): 9.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hellos & Goodbyes 45

Lenin empfohlene Taktik des Lavierens, der Übereinkommen und Kompromisse, um

den größtmöglichen Nutzen für ihren parteiinternen Organisator (die Zeitschrift) in

der politischen Situation herauszuschlagen. Nunmehr erkannte Rahv in der »negativen

Kunst« bürgerlicher Autoren von Flaubert über Joyce bis zu Faulkner und Hemingway

auch Ansätze sozialen Protestes. Sicherlich attackierten sie die Philisterei der Bourgeoi-

sie, lobte er, doch forderten sie nicht die »räuberische Gesellschaftsordnung« heraus,

welche die Matrix dieser Philisterei sei: Stattdessen verklärten sie die Pose der Nega-

tion, bemängelte Rahv, und hemmten die kritische Einsicht in die Mechanismen der

Warengesellschaft. Dennoch könnten proletarische Literaten von Hemingway einiges

lernen: Zwar beschreibe er Virilität als Ersatz für Intellektualität und soziale Emotion,

kritisierte Rahv; zugleich aber schätzte er Hemingways bewegliche Präzision und Un-

persönlichkeit der Methode, die im Gegensatz zur rührseligen Idealisierung und Sen-

timentalität mancher proletarischen Romane stünden.23

Hatte Rahv zwei Jahre zuvor selbst noch als Ultralinker bürgerliche Autoren kräftig

gezüchtigt, so ortete er die Agenten des falschen Bewusstseins nun auf Seiten des lite-

rarischen »Linksradikalismus« (leftism), der den Feinden der proletarischen Bewegung

in die Hände spiele. Mit klischeehaften Slogans und abgedroschenen Manifesten las-

se sich kein der Wahrheit verpflichtetes Kunstwerk schaffen, und überhitzte Rhetorik

ersticke bloß den Geist.24 Um das Projekt der revolutionären Rekonstruktion der Ge-

sellschaft nicht zu gefährden, mussten diese Kinderkrankheiten ausgemerzt werden.

Als gute Leninisten sahen Rahv und Phillips, die in John-Reed-Kreise aufgrund ihrer en-

gen Freundschaft und nahezu deckungsgleichen Denkungsart als die »Bobbsey Twins«

bekannt waren25, es als Aufgabe des Kritikers an, der »spontanen« Bewegung voraus-

zueilen und alle theoretischen, politischen und taktischen Fragen vor allen anderen zu

lösen. Sie verstanden sich als intellektuelle Avantgarde, die von außen politisches Klas-

senbewusstsein ins Proletariat trug und zugleich den Kampf gegen die »revolutiona-

ristischen« Illusionisten führte, die den Prozess der kritischen Bewusstseinsbildung,

die Erkenntnis der wirklichen Verhältnisse in der Warengesellschaft unterminierten.

Dem »Linksradikalismus« warfen sie vor, Literatur in Spruchbänder und Propaganda

verwandeln zu wollen und damit ihr die wesentlichen Qualitäten zu rauben. Er ziehe

eine direkte Linie zwischen ökonomischer Basis und bürgerlicher Ideologie, argumen-

tierten sie, verzerre und vulgarisiere auf diese Weise die Komplexität der menschlichen

Natur und der gesellschaftlichen Realität. Anstatt den Marxismus als wissenschaftli-

che Methode zu benutzen, missbrauchten die »Ultralinken« ihn, um ihre subjektiven,

sentimentalen Vorstellungen einer proletarischen Kultur auf die Welt zu projizieren.26

23 Philip Rahv, »How the Waste Land Became a Flower Garden«, Partisan Review 1, Nr. 4 (September-

Oktober 1934): 41; Rahv, Rezension von Ernest Hemingways Kurzgeschichtensammlung Winner

Take Nothing (1933), Partisan Review 1, Nr. 1 (Februar-März 1934): 58-60.

24 William Phillips und Philip Rahv, »Private Experience and Public Philosophy«, Poetry 48, Nr. 2 (Mai

1936): 101, 105.

25 Jerre Mangione, An Ethnic at Large: AMemoir of the Thirties and Forties (Syracuse: Syracuse University

Press, 2001), S. 123.

26 Wallace Phelps [d. i. William Phillips] und Philip Rahv, »Problems and Perspectives in Revolution-

ary Literature«, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 New Yorker Intellektuelle

DieWirklichkeit dürfe nicht zum Zweck der klassenkämpferischen Agitation politi-

schen Abstraktionen unterjocht werden, insistierten Rahv und Phillips. Vielmehr müs-

se der politische Inhalt in Relation zur Erfahrung, zur Wahrnehmung der Welt und

der menschlichen Beziehungen stehen. Beistand holten sie sich aus Europa von Georg

Lukács, dessen programmatischer Essay »Tendenz oder Parteilichkeit?« in gekürzter

Form in der zweiten Nummer der Partisan Review erschien. Der Begriff »Tendenz« wur-

de mit »Propaganda« übersetzt, womit die Attacke gegen die »Linksradikalen« noch

schärfer ausfiel. Während die Tendenzkunst die Schilderung krasser Kalamitäten in

der kapitalistischen Gesellschaft untrennbar mit dem Aufruf verknüpfte, dieses him-

melschreiende Unrecht durch entsprechende Maßnahmen abzuschaffen, sollte sich in

der proletarischen Literatur diese Erkenntnis immanent durch das Werk vermitteln.

Der proletarisch-revolutionäre Schriftsteller, schrieb Lukács, »bringt keine Forderun-

gen ›von außen‹ an seine Wirklichkeit heran, denn seine Wirklichkeitsgestaltung selbst

muss das Schicksal jener Forderungen, die konkret und real aus demKlassenkampf her-

auswachsen, als integrierende Momente der objektiven Wirklichkeit, in ihrer Entste-

hung aus ihr, in ihrer Wirkung auf sie, mitenthalten, wenn er die Wirklichkeit richtig,

– dialektisch – abbilden will«.27 Gegen die moralisierende, subjektivistische tenden-

ziöse Darstellung stellte Lukács die dialektische Objektivität und die Parteilichkeit für

die Klasse des geschichtlichen Fortschritts gegenüber, welche »die Erkenntnis und die

Gestaltung des Gesamtprozesses als zusammengefasste Totalität seiner wahren trei-

benden Kräfte, als ständige, erhöhte Reproduktion der ihm zugrunde liegenden dialek-

tischen Widersprüche« ermögliche.28

Um die Fehler und Mängel der Vergangenheit zu überwinden, das Problem von

»Propaganda oder Parteilichkeit« zu lösen, bedurfte es, stimmten Rahv und Phillips

dem marxistischen Philosophen zu, ernsthafter theoretischer Anstrengungen und vor

allem rücksichtsloser Kritik, die vor keiner polemischen Auseinandersetzung zurück-

schreckte. Die Aufgabe der Kritik sei nicht, insistierten die beiden Partisans, nachdem

Michael Gold ihnen »Mandarinismus« vorgeworfen hatte, aus falsch verstandener Soli-

darität Publicity für neue proletarische Romane und Theaterstücke in ihrer Zeitschrift

zu betreiben oder jedes drittrangige Gedicht als Segen für das Proletariat anzupreisen.

Eine verantwortungsvolle, parteiliche Kritik,wie Rahv und Phillips sie verstanden,müs-

se all jene bekämpfen, die sich von den Zielen des Marxismus entfernten. Und es liege

eben in der Interaktion zwischen den kritischen und kreativen Fähigkeiten begründet,

dass sich ein klareres Bewusstsein künstlerischerMethoden entwickele.DerMarxismus

war für sie kein Selbstzweck, kein grandioses Weltsystem, das auf alle Fragen eine Ant-

wort geben konnte, sondern in erster Linie ein nützliches Werkzeug, dessen man sich

bedienen konnte, um von einer Zelle der Wirklichkeit zur nächsten zu gelangen und

die Welt zu definieren, doch musste man auch über die entsprechenden Fertigkeiten,

die Intelligenz und Fantasie verfügen, um die gewonnenen, für sich stehenden Ein-

27 Georg Lukács, »Tendenz oder Parteilichkeit?«, Linkskurve 4, Nr. 6 (1932), rpt. in: Lukács, Schriften zur

Literatursoziologie (Frankfurt a.M.: Ullstein, 1985), S. 118.

28 Lukács, »Tendenz oder Parteilichkeit?«, S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hellos & Goodbyes 47

sichten und Erkenntnisse in eine stimmige kreative Praxis zu übersetzen. Eben diese

Fähigkeiten sprachen sie den »Linksradikalen« ab.29

Deren Insistenz auf Simplizität und Popularität, auf den aktuellen Agitationswert

propagandistischer Literatur war für Rahv und Phillips nicht allein Ausdruck sektiereri-

scher Engstirnigkeit und pseudorevolutionärer Kunst- und Geistfeindlichkeit, sondern

stellte auch eine existenzielle Gefahr für das Projekt der proletarischen Literatur dar.

Die dumpfen »Linksradikalen« schleppten, ohne es in ihrer Verbohrtheit und Ignoranz

zu merken, ein – wie es bei Lukács hieß – »durch die II. Internationale übermitteltes

bürgerliches Gepäck«30 mit sich, das einWeiterschreiten der revolutionären Bewegung

behinderte. Während die Mehrzahl der proletarischen Romane und Erzählungen ge-

walttätige Streiks und brutale staatliche Repressionen, Formen der Ausbeutung in der

Fabrik oder im Bergwerk behandelten, forderten Rahv und Phillips, zu den Schichten

unterhalb dieser für alle erkennbaren, spektakulären Oberfläche vorzudringen, zu den

alltäglichen Erfahrungen, Stimmungen, Gewohnheiten, psychologischen Beziehungen

im Leben der Arbeiterklasse.

Die Laureaten des Proletariats sollten mindestens soviel von »bürgerlichen« Dich-

tern wie T. S. Eliot oder Hart Crane lernen wie von Joe Hill, dem legendären Folk-Poeten

und Aktivisten der syndikalistischen Gewerkschaft Industrial Workers of the World aus

der Zeit vor dem Ersten Weltkrieg, empfahlen die beiden selbst ernannten Chefkritiker

der Partisan Review. Vor allem Eliot hatte es ihnen angetan (wenngleich ihn Phillips im

Frühjahr 1934 einen Faschisten genannt hatte31): Wie kein anderer lebender Poet und

Kritiker verband er in ihren Augen Tradition und Fortschritt: Seine Methoden hätten

der Poesie das urbane Environment erschlossen und reflektierten die »gesamte moder-

ne Sensibilität«. Um etwaigen Vorwürfen zu begegnen, sie huldigten einem royalisti-

schen Reaktionär, der sich selbst durch seine Misogynie, seinen Antisemitismus und

seinen Traditionalismus desavouiert habe, nahmen sie die Autorität Lenins für sich in

Anspruch: In seiner klassischen Abrechnung mit dem »linken Kommunismus« habe er

bereits darauf hingewiesen, dass es bei der revolutionären Umgestaltung darum gehe,

»restlos alle Formen, die neuen wie die alten, in den Dienst des vollen und endgültigen,

entscheidenden und unumstößlichen Sieges des Kommunismus zu stellen«. Während

die »Ultralinken« in ihrem irrationalen Hass auf alles Bürgerliche und Traditionelle das

dialektische Denken über Bord warfen und Eliot als Schreckgespenst auf ihrer Geis-

terbahn ausstellten, optierten Rahv und Phillips dafür, ihn zu expropriieren und seine

Methoden für die revolutionäre Sache nutzbar zu machen.

Ihr Konzept einer proletarischen Literatur war eher einHotchpotch denn ein durch-

dachtes Konstrukt: Wie waren die künstlerischen Vorstellungen von Joyce und Eliot

mit den politischen von Lukács und Lenin in Einklang zu bringen? Wie konnte sich ei-

ne künstlerische Bewegung, die – mit den Worten Wilsons – der Fantasie eine neue

Flexibilität und Freiheit verschafft und die Hoffnung und Begeisterung unerprobter,

29 Wallace Phelps (d. i. William Phillips) und Philip Rahv, »Criticism«, Partisan Review 2, Nr. 7 (April-

Mai 1935): 21-22.

30 Lukács, »Tendenz oder Parteilichkeit?«, S. 120.

31 Wallace Phelps (d. i. William Phillips), »Eliot Takes His Stand«, Partisan Review 1, Nr. 2 (April-Mai

1934): 52.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 New Yorker Intellektuelle

ungeahnter Möglichkeiten des Denkens und der Kunst genährt hatte, mit einer politi-

schen vertragen, die Restriktionen und Disziplin auferlegte, die Kunst nach ihren Vor-

stellungen zu modeln versuchte? Wie ließen sich kritische Konzeptionen von Autoren

der Moderne, die in der ästhetischen Sensibilität des Proletariats kaum die Hoffnung

auf Besseres sahen und zumeist elitistischen, konservativ-reaktionären Konzeptionen

anhingen, für die proletarische Sache instrumentalisieren, ohne sowohl der einen als

auch der anderen Seite Schaden zuzufügen? Wie konnte man zugleich die ästhetischen

Errungenschaften eines Joyce anpreisen und die marxistischen, mit Ressentiments ge-

gen die moderne Literatur beladenen Argumente eines Lukács zur Verteidigung der

eigenen Position im kommunistischen Lager für sich in Anspruch nehmen? Von der

Gängelpraxis, die sie mit Vorliebe ihren »ultralinken« Lieblingsfeinden in der Partei

vorwarfen, waren die Partisans selbst nicht frei und sabotierten damit ihr kritisches

Projekt, das vorgeblich zu einer höheren Stufe proletarischer Kunst führen sollte. Auf

der einen Seite nahmen sie Eliot vor dem Zugriff engstirniger Apparatschiks in Schutz;

auf der anderen befleißigten sie sich des Parteijargons, um unliebsame Gegner an den

Pranger zu stellen: Öffentlich straften sie »rechte« Schriftsteller wie Dos Passos ab, weil

sie die revolutionäre Philosophie lediglich halbherzig akzeptierten und sich nicht mit

ganzem Herzen für die proletarische Sache engagierten.32 Während sie die »Ultralin-

ken« als unbelehrbare Doktrinäre beschimpften, wollten sie nichts außer ihrer Doktrin

gelten lassen: Als intellektuelle Avantgarde legten sie die künstlerischen und kritischen

Standards fest, die für alle verbindlich sein sollten.

Trotz aller Kritik an den Praktiken im kommunistischenMilieu verließen sie nie den

Kreis, akzeptierten die grundlegenden Prämissen und stimmten in die Verurteilungen

der »Verräter« ein.Wer Zweifel an der proletarischen Literatur anmeldete (wie etwa Leo

Trotzki), entlarvte sich als Feind des Proletariats, leugnete er doch die »revolutionäre

Macht proletarischer Kunst«, wie Phillips voller Empörung, ob dieser Infamie ausrief.33

»Es ist grundfalsch, der bürgerlichen Kultur und der bürgerlichen Kunst die proleta-

rische Kultur und die proletarische Kunst gegenüberzustellen«, hatte Trotzki 1923 in

seinem Buch Literatur und Revolution zu Protokoll gegeben. »Die letzt genannte wird es

überhaupt nicht geben, da das proletarische Regime provisorisch, transitorisch ist. Der

historische Sinn und die moralische Größe der proletarischen Revolution bestehen dar-

in, dass sie den Grundstein für eine klassenlose, erstmals wahrhaft menschliche Kultur

legt.«34

Solche Gedanken waren im Milieu der parteitreuen, stalinistischen Partisans frei-

lich geächtet. Obschon sie Trotzkis Faible für eine Literatur der Qualität, für eine Ver-

32 Wladimir I. Lenin, Der »linke Radikalismus«, die Kinderkrankheit im Kommunismus (1920), in: Lenin,

Ausgewählte Werke in sechs Bänden, Band V (Berlin/DDR: Dietz, 1982), S. 559; Phelps [Phillips] und

Rahv, »Criticism«, S. 24. Siehe auch Wallace Phelps [Phillips], »The Method of Joyce«, New Masses

10, Nr. 8 (20. Februar 1934): 26; Andy McSmith, Fear and the Muse Kept Watch: The Russian Masters –

fromAkhmatova andPasternak to Shostakovich and Eisenstein–Under Stalin (NewYork: TheNewPress,

2015), S. 118-119.

33 Wallace Phelps (d. i. William Phillips), »Eliot Takes His Stand«, S. 54.

34 Leo Trotzki, »Literatur und Revolution«, in: Trotzki, Denkzettel: Politische Erfahrungen im Zeitalter

der permanenten Revolution, hg. Isaac Deutscher, George Novack und Helmut Dahmer, übers. Harry

Maòr (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1981), S. 365.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hellos & Goodbyes 49

vollkommnung des Menschen zum hoch entwickelten Künstler (»Der durchschnittliche

Mensch wird sich bis zum Niveau eines Aristoteles, Goethe oder Marx erheben«35, war

sich Trotzki über die zukünftigen paradiesischen Zustände im sozialistischen Eden ge-

wiss), für ein Fortschreiben des Alten im Neuen teilten, denunzierten sie seine Ansich-

ten als »anti-proletarisch«, weil er nach offizieller Doktrin das Monstrum einer satani-

schen Unterwelt war, dessen niederträchtiges Streben einzig darauf ausgerichtet war,

dem Proletariat nicht den Weg ins Paradies, sondern in die Hölle zu weisen.

Während Rahv und Phillips in der literarischen Öffentlichkeit der kommunistischen

Linken als eloquente Mundstücke der Arbeiterklasse auftraten und vorgaben, die wah-

ren Interessen des Proletariats im kulturellen Terrain zu vertreten, waren sie von den

dumpfen Realitäten in den Fabriken oder auf den Feldern abgeschnitten, was durchaus

symptomatisch für diese Art von »Arbeiterliteratur« jener Jahre war. Ironischerweise

hatte das Engagement der Partei für eine proletarische Kultur, bemerkt der Historiker

Paul Buhle, »den perversen Effekt, dass sich die geistige Arbeit dort konzentrierte, wo

sie immer gewesen war: in den Händen gebildeter Sympathisanten und autodidakti-

scher Arbeiter, die sich über ihre Klassenherkunft hinausbewegten, indem sie Autoren

wurden«.36 Das Dilemma der Partisans und der gesamten Konzeption einer proleta-

rischen Literatur gründete letztlich in der falschen Einrichtung der Gesellschaft, die

eine Herausbildung von organischen Intellektuellen der unterdrückten Klassen inner-

halb des Proletariats verhinderte: Wer eine entsprechende Ausbildung erhielt, verließ

die Niederungen des proletarischen Daseins und stieg in der sozialen Hierarchie auf.

In ihrer Verklärung des klassenbewussten, militanten Arbeiters vergaßen die Par-

tisans, dass die Arbeiterklasse in den USA kein monolithischer Block war und nicht auf

die historischen Erfahrungen ihrer europäischen Kollegen zurückgreifen konnte. Eher

glich sie einem bunten Patchwork. Infolge der wellenartig ablaufenden Immigrationen

im letzten Jahrhundert hatte sich kein einheitliches proletarisches Bewusstsein her-

ausbilden können, sondern aufgrund ethnischer Differenzierungen, brutaler Repressi-

on und sozialer Mobilität unterlag es fortwährend Prozessen der Fragmentierung und

Partikularisierung, und die Arbeiterklasse imitierte mit ihren gewerkschaftlichen Or-

ganisationen letztlich nur die hierarchischen Strukturen der konkurrierenden Korpo-

rationen im Staat. Zudem hatte die Revolutionierung der Technologien in den 1920er

Jahren die lohnabhängige Bevölkerung in ein Konglomerat von Käufer- und Zielgrup-

pen zersplittert, dessen Bewusstsein sich nicht über die Klasse, sondern über den in

Raten abbezahlbaren Eisschrank definierte. Auch wenn die Wirtschaftskrise das Ver-

trauen der arbeitenden Menschen in den amerikanischen Kapitalismus erschütterte,

beförderte sie doch nicht ein neues Bewusstsein.

Die Depression wurde individuell, nicht kollektiv, erfahren und durchlitten. Eine

revolutionäre Situation bestand zu keinem Zeitpunkt. Daran änderte auch nichts die

zur Schau gestellte Militanz der Kommunistischen Partei. Mit der Brechstange ließ

sich keine proletarische Öffentlichkeit herstellen: Anders als beim Siegeszug des bür-

gerlichen Romans im achtzehnten Jahrhundert, als die innovativen Formen des Realis-

mus der Herausbildung des eigensinnigen und egoistischen bürgerlichen Individuums

35 Trotzki, »Literatur und Revolution«, S. 373.

36 Paul Buhle,Marxism in the United States, S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 New Yorker Intellektuelle

Rechnung trugen und mit den überkommenen Traditionen brachen, die Literaten die

Erwartungen eines lesenden Publikums für ihr eigenes Auskommen nutzen konnten

und die ökonomischen Gesetze des laissez-faire die Literatur aus der Kontrolle der Pa-

tronage in die des neuen literarischen Marktes überführten37, fehlten in den 1930er

Jahren jegliche Voraussetzungen, um die alte Literatur abzulösen. Mit vollem Recht be-

klagten Rahv und Phillips, dass ein Roman wie William Rollins’The Shadow Before (1933),

der mit modernen Montagetechniken den Textilarbeiterstreik in Gastonia (North Ca-

rolina) aus dem Jahre 1926 darstellte, lediglich ein paar hundert Leser erreichte. Ihre

Hoffnung stellten sie auf die Radikalisierung und mutmaßliche Bewusstseinsbildung

im Klassenkampf ab: Im Anschluss an den revolutionären Lernprozess sollte der Pro-

let die ihm zugedachte Literatur lesen und Autoren wie Rollins bessere Verkaufszahlen

bescheren.

Das Bemühen der Partisans, die proletarische Literatur als ein innovatives, oppo-

sitionelles Projekt zu konzipieren, das zur Schaffung einer proletarischen Sensibilität

in der Schale des Alten beitragen sollte, scheiterte letztlich daran, dass sie einerseits

auf die proletarische Literatur ihre Vorstellungen eines fortgeschrittenenModernismus

projizieren wollten, andererseits aber nie die ideologische Orthodoxie des Stalinismus

kritisch hinterfragten. Ohne die realen amerikanischen Verhältnisse in Rechnung zu

stellen, verklärten sie das Proletariat ideologisch als einheitliche, »antithetische Kraft

zum bürgerlichen Geist«38 und erweckten den Eindruck, als marschierte die ethnisch,

rassisch und sozial fragmentierte amerikanische Arbeiterklasse Seit’ an Seit’ in stähler-

nen Bataillonen unaufhaltsam der kommunistischen Zivilisation entgegen. Hielt Rahv

später der marxistischen Kritik vor, sie habe in ihrer Diskussion der gesellschaftlichen

Basis der Literatur den Begriffen »bourgeois« und »proletarisch« zu großes Gewicht

beigemessen39, stellte er in seiner stalinistischen Phase der »bürgerlichen« Literatur

mechanistisch die proletarische als abstraktes Gegenmodell gegenüber, das ausschließ-

lich von seiner patriarchalen Perspektive geprägt war: Die Erzählungen, Reportagen

und Romane von Frauen in der proletarischen Literaturbewegung blendete er in seiner

kritischen Diskussion vollkommen aus.40

Während amerikanische Arbeiter weniger an der realistischen Abbildung ihrer Ge-

fühle, Regungen, Erfahrungen, Gewohnheiten, Erinnerungen und psychischen Zustän-

37 Siehe IanWatt, The Rise of the Novel: Studies in Defoe, Richardson and Fielding (1957; rpt. London: Hog-

arth Press, 1987), S. 9-59.

38 Phelps [Phillips], »The Anatomy of Liberalism«, S. 50.

39 Philip Rahv, »Twilight of the Thirties«, Partisan Review 6, Nr. 4 (Sommer 1939): 11. In seiner ideo-

logischen Sichtweise verhöhnte Rahv weitgehend die Errungenschaften der »proletarischen Lite-

ratur«, die nicht allein Spielball der Kommunistischen Partei war. Siehe beispielsweise Barbara

Foley, Radical Representations: Politics and Form in U. S. Proletarian Fiction, 1929-1941 (Durham: Duke

University Press, 1993), S. 129-169; und Colin Asher,Never a Lovely so Real: The Life andWork of Nelson

Algren (New York: W. W. Norton, 2019), S. 83-143.

40 Zur Rolle von Autorinnen in der proletarischen Literaturbewegung siehe Paula Rabinowitz, La-

bor and Desire: Women’s Revolutionary Fiction in Depression America (Chapel Hill: University of North

Carolina Press, 1992); Foley, Radical Representations, S. 213-246; und Alan M. Wald, »Return of the

Repressed«, in: Wald,Writing from the Left: New Essays on Radical Culture and Politics (London: Verso,

1994), S. 52-56.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hellos & Goodbyes 51

den interessiert waren denn an zerstreuender Unterhaltung in der niederdrückenden

Klassengesellschaft und der literarischen Erforschung der terra incognita, die sie bevöl-

kerten, wenig abgewinnen konnten, forderten Rahv und Phillips eine Art Zwangser-

schließung jener Territorien, ohne zu begründen, welchen umwälzenden Beitrag die

Darstellung der proletarischen Lebenswelt in der Literatur leisten sollte. Wie Lukács in

Geschichte und Klassenbewusstsein (1923) unterstrich, konnte sich der Arbeiter über sein

gesellschaftliches Sein nur dann bewusst werden, wenn er über sich selbst als Ware be-

wusst wurde.41 Die Literarisierung der proletarischen Lebensverhältnisse trug zu die-

ser Bewusstwerdung wenig bei, änderte nichts an der Realität von Unterdrückung und

Ausbeutung, da sie kaum über die notwendigen Techniken verfügte, um die abstrakte

Herrschaft in der Warengesellschaft zu demaskieren und die Reduzierung von Arbei-

tern zu Bestandstücken der anonymen Maschinerie darzustellen.

Abschied von gestern

Viel Zeit wurde dem Experiment der proletarischen Literatur allerdings nicht mehr

zugestanden. Abrupt bereitete die Kommunistische Partei diesem Kapitel ein Ende.

Nachdem im Juli 1935 der VII. Weltkongress der Kommunistischen Internationale in

Moskau mit der alten sektiererischen Praxis gebrochen und die Politik einer Volksfront

aller »progressiver« Kräfte gegen Faschismus und Krieg als neue Linie ausgegeben hat-

te, war die Partei bemüht, auch bürgerliche Schriftsteller liberaler Provenienz für ein

breites antifaschistisches Bündnis zu gewinnen. Fast über Nacht wurde das Projekt der

proletarischen Literatur eingestellt: Die John-Reed-Clubs passten nach Auffassung der

Parteifunktionäre nicht länger in die politische Landschaft und wurden kurzerhand

geschlossen. Von der überstürzten »Abwicklung« waren auch die linken Literaturzeit-

schriften betroffen, denen die Verbindung zu den John-Reed-Clubs zum Verhängnis

wurde.

Mit Mühe retteten Rahv und Phillips die Partisan Review vor dem Zugriff der Liqui-

datoren aus den eigenen Reihen.Während die Partei nun bürgerliche Großschriftsteller

zu hofieren begann, hielten die Partisans an der revolutionären Literatur und marxisti-

schen Kritik fest, waren jedoch unschlüssig, welchen Weg sie einschlagen sollten. 1936

fusionierte die mittlerweile in Besitz der Redakteure Rahv, Phillips und Alan Calmer

übergegangene Partisan Review mit der von Jack Conroy herausgegebenen Zeitschrift

The Anvil, in der – wie ihr Untertitel hervorhob – »Geschichten für Arbeiter« publiziert

wurden.42 Damit sollte nicht allein das finanzielle Überleben gesichert, sondern auch

das literarische und kritische Spektrum erweitert werden, doch eröffnete die ökono-

misch erzwungene Allianz zwischen urbanen Intellektuellen und proletarischen Auto-

didakten des ländlichen Mittelwestens keinerlei neue Perspektiven. Vielmehr lähmten

41 Georg Lukács,Geschichte und Klassenbewußtsein: Studien übermarxistische Dialektik (1923; rpt. Darm-

stadt: Luchterhand, 1988), S. 295.

42 Zu Jack Conroy siehe DouglasWixson,Worker-Writer in America: Jack Conroy and the Tradition ofMid-

western Literary Radicalism, 1898-1990 (Urbana: University of Illinois Press, 1998); und Asher, Never

a Lovely so Real, S. 82-83, 153-154.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 New Yorker Intellektuelle

die unterschiedlichen Auffassungen zu Literatur und Kritik das gesamte Projekt, das

nun unter dem Namen Partisan Review & Anvil firmierte und in Agonie verfiel. Zudem

stürzte die Kehrtwendung der Kommunistischen Partei die Partisans in eine existenziel-

le Krise, denn mit der neuen Linie konnten sie sich nur wenig anfreunden, wagten aber

auch nicht, den »Verrat« an der proletarischen Literatur offen zu kritisieren. Sie hat-

ten sich der kommunistischen Bewegung angeschlossen, als Foster seine Vision einer

amerikanischen Sowjetrepublik verkündet hatte und der Internationalismus auf den

roten Bannern in großen Lettern vor sich her getragen worden war. Schockiert muss-

ten sie nun zur Kenntnis nehmen, dass die Partei ihre nationale Ader und ihr Herz

für die amerikanische Demokratie entdeckt hatte. In einem denkwürdigen Moment

erklärte ihr Generalsekretär Earl Browder, dass die Kommunistische Partei die Tradi-

tionen von Jefferson, Paine, Jackson und Lincoln fortführe und die Verfassung gegen

alle faschistischen und undemokratischen Angriffe verteidige: Der Kommunismus sei

der Amerikanismus des zwanzigsten Jahrhunderts.43

Die Hinwendung der Partei zum liberalen Mainstream der amerikanischen Gesell-

schaft und der Austausch des literarischen Personals auf den Schaubühnen der Öf-

fentlichkeit (zum Liebling der Partei avancierte nun Ernest Hemingway, während Dos

Passos sich auf der Liste der Klassenfeinde wiederfand44) betrachteten die Partisans als

opportunistisch: Anstatt eine neue Kultur zu begründen, opferten die Kommunisten

die Integrität und die radikalen Ideen einer kurzsichtigen Politik. Der neu entdeckte

»Amerikanismus« erschien ihnen lediglich als Ausdruck eines engstirnigen, antiurba-

nen und antiintellektuellen Provinzialismus. In ihren Augen waren die Kommunisten

und Liberalen der Volksfront, resümiert der Historiker Terry Cooney, »eine rückwärts

gewandte und rückschrittliche Kraft in der amerikanischen Kultur«45. Hatte die Par-

tei in den Jahren zuvor denn eine progressive Rolle im Kulturbetrieb gespielt? Hatten

ihre sektiererische, den politischen Gegner denunzierende Politik und ihr autoritärer

Marxismus-Leninismus je eine radikale Gesellschaftskritik und innovative kulturelle

Praxis hervorgebracht, die nicht insgeheim im Bunde mit jenen Verhältnissen waren,

die sie anzugreifen vorgaben? Zudem war die Invokation der amerikanischen Ikono-

grafie für die Kommunistische Partei, trotz ihrer Bekenntnisse zum Internationalismus

und zur Weltrevolution, keineswegs neu: Schon zu Beginn der 1930er Jahre hatte Foster

die Kommunisten in eine Reihe mit den bürgerlichen Revolutionären gegen die feu-

dale Herrschaft der europäischen Kolonialherren oder den Unionisten im Bürgerkrieg

gestellt. Zwar artikulierte sich in der Volksfront-Ära, vor allem in der von der Partei

geförderten Populärkultur wie Film und Folk-Musik, ein »linker« Amerikanismus, der

die geschichtliche Realität auf die jeweilig aktuellen politischen Bedürfnisse zurichtete,

doch war der Bruch nicht so radikal, wie die Partisans später glauben machen wollten.

Naserümpfend verkrochen sie sich in ihre Schmollecke, vermochten aber in dieser Zeit

43 Earl Browder,What is Communism? (New York: Vanguard Press, 1936), S. 19.

44 Viele Autoren, die in denNewMasses in den späten 1920er und den 1930er Jahren publiziert hatten,

verwandelten sich auf seltsameWeise in »Feinde der Menschheit«, da sie auf Distanz zur Kommu-

nistischen Partei gegangen waren: siehe Herbert Solow, »Minutiae of Left-Wing Literary History«,

Partisan Review 4, Nr. 4 (März 1938): 59-62.

45 Terry A. Cooney, The Rise of the New York Intellectuals, S. 91.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hellos & Goodbyes 53

des Um- und Aufbruchs nichts zu denken und schreiben, was ihren eigenen hohen An-

sprüchen an Literatur und Kritik hätte genügen können. In den sechs Ausgaben, die

bis zu der Trennung von den Anvils und dem vorläufigen Verschwinden der Partisan

Review aus der literarischen Öffentlichkeit im Oktober 1936 erschienen, breitete sich

Langeweile und Belanglosigkeit aus, als ließe die fehlende produktive Reibung mit den

»Ultralinken« die beiden Streithähne in Lethargie fallen.

Langsam und heimlich bereiteten Rahv und Phillips den Abschied von der Partei

und dem Kommunismus vor, ohne sich im kommunistischen Milieu, in dem sie sich

nachwie vor bewegten, verdächtig zumachen.Nachdem sie das Angebot ausgeschlagen

hatten, die Partisan Review zum Hausorgan der League of American Writers, einer Volks-

frontorganisation, die die Nachfolge der John-Reed-Clubs angetreten hatte, zumachen,

und die Zeitschrift in finanzielle Schwierigkeiten geraten war, entschieden sie sich,

das Geschäft für einige Zeit zu schließen und nach neuen Möglichkeiten außerhalb

des kommunistischen Orbits zu suchen. Nie verwanden sie es, dass die Funktionäre

so schmählich mit ihrem schwierigen, missratenen Kind, der proletarischen Literatur,

umgesprungen waren. Für sie markierte die Abkehr von diesem Projekt der Beginn

des Niedergangs, des moralischen Verfalls der Partei, die schließlich einen gerechten

Preis für ihren Verrat zu zahlen hatte. Anfangs wollte der enttäuschte Rahv noch zuge-

stehen, dass die proletarische Literatur zum Teil aus authentischen Bedürfnissen von

Autoren und Autorinnen resultierte, die Realität der Arbeiterklasse künstlerisch zu er-

fassen. Er gestand sogar zu, dass sie zum Teil ihre Existenz der amerikanischen Partei

verdankte, die jedoch eine vernünftige Idee zur Absurdität herabgewürdigt habe. Mit

dem wachsenden Hass auf die Kommunisten veränderte sich freilich auch das Urteil

über die proletarische Literatur: Am Ende des Jahrzehnts erschien sie ihm nur noch

als Mummenschanz des diabolischen Stalinismus, als Literatur, die einzig den Inter-

essen der Partei diente, von ihr auf Gedeih und Verderb abhängig gewesen sei und

nichts Vernünftiges zustande gebracht habe, da die Schreiber stets den Zickzacklinien

der Kommunistischen Internationale folgten. In dieser Karikatur hatten bloß aggres-

sive »Ultralinke« das Sagen, die am liebsten die jungen, gutwilligen Schriftsteller vor

sich im Schleim kriechen sahen und sich von ihnen ein törichtes und verzerrtes Bild

Amerikas zeichnen ließen, das mehr mit Kitsch denn der Realität zu tun hatte. In der

Retrospektive attestierte er der gesamten proletarischen Literatur, lediglich ein künst-

lerisches Chaos produziert zu haben, und beschuldigte seine alten Kontrahenten, sie

seien gegenüber allen anderen Formen der Literatur intolerant gewesen und hätten nur

das geduldet, was ihren Herren an der Spitze der Hierarchien genehm gewesen sei.46

Da spiegelte sich der stalinistische Kulturkommissar Rahv in seinem eigenen Zerrbild

und vergaß, sich ins Gedächtnis zu rufen, welche Rolle er in dieser Geschichte gespielt

hatte, mit welchem ideologischen Furor er Autoren wie Dos Passos oder Fitzgerald vor

das parteieigene Literaturgericht gezerrt hatte. Vor nicht allzu langer Zeit hatte er zu-

46 Rahv, »Two Years of Progress – FromWaldo Frank to Donald Ogden Stewart«, Partisan Review 4, Nr.

3 (Februar 1938): 29-30; Rahv, »Proletarian Literature: A Political Autopsy«, in: Rahv, Essays on Liter-

ature and Politics, 1932-1972, hg. Arabel J. Porter und Andrew J. Dvosin (Boston: Houghton Mifflin,

1978) S. 293-304.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 New Yorker Intellektuelle

sammen mit seinem Kumpan »Phelps« die Kritik zur Waffe in der Literatur gemacht,

die sie gegen alle richteten, deren Richtung oder Tendenz ihnen nicht passten.47

Nun aber entsorgten die ehemaligen Kommissare ihre Vergangenheit und über-

führten die einstigen Genossen aus dem stalinistischen Racket, in dessenMachenschaf-

ten die beiden Partisans – so hatte es den Anschein – nicht im Mindesten verstrickt

gewesen waren. Phillips erteilte dem Publikum eine historische Lektion in Sachen pro-

letarischer Literatur:

Wenn die Gesellschaft in zwei Hauptklassen, die Bourgeoisie und das Proletariat, ge-

spalten ist, argumentierten die Stalinisten, folgt daraus, dass jede Klasse ihre eigene

Kunst hat und dass Kunst umgekehrt in dem Maße ein Werbeexemplar für die Inter-

essen und die Ideen der Klasse ist, der sie dient. Jede Kunst ist Propaganda! Und da

die Gesellschaft seit Jahrhunderten von der Bourgeoisie beherrscht worden ist, ist die

meiste Kunst bürgerliche Propaganda. Das Proletariat, in seinemKampf umdieMacht,

dagegen braucht eine Kunst, welche die noch rückständigen Arbeiter und Bauern zum

Sozialismus überredete. Daher müsse eine proletarische Kunst sofort geschaffen wer-

den, insistierten die Stalinisten, durch solche Künstler und Autoren, die den Ruf der

Zukunft hörten.48

Es waren die Stalinisten, behauptete dieser Bericht für eine antistalinistische Akade-

mie, der freilich keinerlei Aufschluss über das stalinistische Vorleben des Reporters zu-

ließ, der offenbar mit den Gepflogenheiten jener grauen Vorzeit aufs Beste vertraut

war. Wenn die Theorie nichts als komisch groteske Verlautbarungen hervorgebracht

und diese so genannte proletarische Literatur sich in bloßen Absurditäten erschöpft

hatte, stellte sich jedoch die Frage, warum Rahv und Phillips in den zurückliegenden

Jahren so viele Energien darauf verwandt hatten, den Produkten einer eindimensio-

nalen Parteiliteratur eine theoretische Legitimation zu verschaffen. Eifrig waren sie

bemüht, die Geschichte umzuschreiben und die eigene Rolle im durchorganisierten

Apparat des stalinistischen Rackets bis zur Unkenntlichkeit zu entstellen. Die Nach-

welt sollte sich ihrer erinnern als Partisanen der Freiheit, die stets schon gegen die

»ultralinken« Zeloten opponiert hatten, während sie in all den Jahren kein Wort des

Widerspruchs gegen den Stalinismus vorgebracht, all seine taktischen Manöver und

strategischen Winkelzüge mitgemacht hatten. Nun erschien ihnen plötzlich Trotzki als

Repräsentant des authentischen, des revolutionären Marxismus, und sie warfen ihren

ehemaligen Weggefährten vor, sie hätten seine Literaturkritik aus dem linken Denken

tilgen wollen, als hätten sie niemals seine literaturtheoretischen Reflexionen als anti-

proletarisch denunziert. Stets zeigten sie nur mit den Fingern auf die anderen, als sei

ihnen entfallen, wo die eigene Nase sitzt.

Zu einer selbstkritischen Auseinandersetzung mit der eigenen Vergangenheit wa-

ren sie nicht fähig. »Man schätzt einen Menschen, der sich ändert, weil er reifer wird

und heute mehr Dinge begreift als gestern«, bemerkte Maurice Merleau-Ponty. »Doch

ein Mensch, der seine Position umkehrt, ändert sich nicht, er überwindet nicht seine

47 Wallace Phelps (d. i. William Phillips) und Philip Rahv, »Criticism«, S. 17.

48 William Phillips, »The Esthetic of the Founding Fathers«, Partisan Review 4, Nr. 4 (März 1938): 12.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hellos & Goodbyes 55

Irrtümer.«49 Rahv und Phillips mochten gar nicht einsehen, dass sie Irrtümer begangen

hatten, dass sie einem fatalen Verständnis von Autorität und Hierarchie aufgesessen

waren. Die Schuld lag in ihren Augen eindeutig und unbestreitbar bei der Partei und

ihren Lakaien. Stets seien sie bemüht gewesen, ließen die beiden Gründungsredakteu-

re der Partisan Review das Publikum wissen, die marxistische Literaturkritik aus den

Klauen der Orthodoxie zu befreien, und dabei hätten sie so manchen Streich schla-

gen können, doch schließlich hätten die kleingeistigen, opportunistischen Sektierer

obsiegt. Als immer schon freie Geister, versicherten die beiden Aufrechten, hätten sie

lediglich die Ressourcen und das Netzwerk der Partei für ihr kritisches Projekt nutzen

wollen. Nachdem aber dieses Unterfangen im kommunistischen Milieu zum Scheitern

verdammt schien, schnürten sie ihr Bündel (in dem sie selbstverständlich ihr geistiges

Eigentum, die PartisanReview, verstauten) undwarteten auf einen günstigen Augenblick

des Absprungs. Dass sich ihre Aussichten für die Zukunft so schlecht nicht ausnahmen,

verdankten sie ironischerweise den kommunistischenKulturfunktionären, die in einem

Moment der Schwäche den Überredungskünsten von Rahv und Phillips erlegen waren

und somit unfreiwillig die Basis für eine der erfolgreichsten amerikanischen Kultur-

zeitschriften gelegt hatten.

49 Maurice Merleau-Ponty, Humanismus und Terror, übers. Eva Moldenhauer (Frankfurt a.M.: Athenä-

um/Anton Hain, 1990), S. 214.

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461426-004 - am 13.02.2026, 17:52:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461426-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

