80

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

wie die damit verbundenen identititslogischen und totalisierenden Tendenzen er-
halten einen sekundiren oder strategischen Status.

»Selbstbildung« nach Humboldt wird so entgegen der vielen diskursiv-hegemo-
nialen SchlieRungsversuche (konkrete Bildungseinsitze) als ein »politisch 6ffnen-
der Einsatz« bemiiht (Schifer 2016, 22), wobei das Offnende durch eine radikale
Differenz qualifiziert wird. Die Auseinandersetzung um Bildung kénne nicht durch
konkrete und sozial bedingte Bildungsverstindnisse, beispielsweise durch Hum-
boldts Bildungsdenken, die Verschrinkung von Selbstbildung und Humankapital-
konzeption oder durch eine empirische Vermessung der realen Bildung still gestellt
werden (vgl. Schifer 2020, 80). Jeder Zugriff auf Bildung ist bedingt und zieht seine
Kriterien aus der sozialen und symbolischen Ordnung selbst. Schifer positioniert
im Rahmen seines diskursiv-hegemonialen Einsatzes Bildung als 6ffnendes Diffe-
renzkonstrukt zwischen bedingter und unbedingter Freiheit auf der Grenze des dis-
kursiv-hegemonialen Kampfes zum realen AufSen (vgl. Kapitel 4.4). Bildung scheint so
marktwirtschaftlichen oder auch gouvernementalen Schlieffungsversuchen in Tei-
len entzogen zu bleiben und einen »unméglichen Bezugspunkt einer Kritik an der
gesellschaftlichen Steuerung von Bildungsprozessen« zu liefern (2019, 122).

2.6 Zwischenfazit I: Zwischen Kritik und Dekonstruktion

In aller Details iibergehenden Kiirze lisst sich mit Norbert Ricken Bildung vorran-
gig als ein (problematisches) Dispositiv verstehen. Bei Alfred Schifer wird Bildung
zu einem leeren Signifikanten, der jedoch kritisch gefillt und anti-hegemonial po-
sitioniert werden kann. Hans-Christoph Koller reformuliert das neuhumanistische
Bildungsdenken und orientiert den Bildungsprozess an die radikale Heterogeni-
tatsfigur des Widerstreits. Und mit Wimmer wurde Bildung einerseits als ein medi-
al bedingtes Dispositiv und andererseits sowohl als eine immer schon ruinierte als
auch eine immer im Kommen bleibende posthumanistische Bildung fixiert.

Allevier Iterationen lassen sich als bildungstheoretische Antworten auf die »Fra-
ge nach der Méglichkeit von Bildung nach dem Ende der neuhumanistischen Bil-
dungsidee« positionieren (Wimmer 2009, 57). Mit jeweils verschiedenen Referenz-
systemen (unter anderem Lyotard, Foucault, Laclau und Mouffe, Derrida) bewegen
sich alle vier Antworten in der Spur des poststrukturalistischen Plidoyers fiir Dif-
ferenz und ihnen kann trotz aller Verschiedenheit und Kritik untereinander eine
ahnliche kritische Intention unterstellt werden. Das heift: Alle vier Autoren erzeu-
gen im Modus der Kritik einen Bruch mit dem klassischen Bildungsbegriff, legen
dabei jedoch je nach Referenzautor:in unterschiedliche Schwerpunkte und verfah-
ren mit diesem Bildungsbegriff in unterschiedlicher Weise.

Der Faschismus scheint ein teils vorausgesetzter Abgrenzungspunkt zu sein.
Auch der durch den Poststrukturalismus problematisierte Humanismus und die

- am 13.02.2026, 19:44:02.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

Dezentrierungen starker Subjektfiguren scheinen als gemeinsame Abgrenzungs-
punkte zu dienen. Die Verschrinkung des Bildungsbegriffs mit Individualismus
und Liberalismus (Ricken), mit Hermeneutik und Humanismus (Wimmer), die ver-
einheitlichende, harmonische und totalitire Gesamtkonzeption Humboldts (Koller,
Wimmer), die neuhumanistische Bildung als Teil einer grof3en Erzihlung (Lyotard,
Koller) oder die Empirieunfihigkeit des klassischen Bildungsbegriffs (Koller 1999,
12f.) und die leicht 6konomisierbaren Anlagen (Schifer, Wimmer) stellen wiederum
Kritikpunkte dar, die verschiedene und weiter oben bereits teilweise dargestellte
Fronten untereinander erdffnen.
Es lassen sich verschiedenste Streitpunkte und Spannungsfelder feststellen:

« zwischen Allgegenwart (Ricken, Schifer) und Seltenheit (Koller) von Bildung,

. Bildung als Subjektivierungs- (Ricken, Wimmer) und Entsubjektivierungsform
(Koller, Schifer, Wimmer),

« Bildung zwischen Identitits- und Differenzkonstrukt,

. zwischen Absage (Ricken, Wimmer) und Anschluss (Koller, Schifer, Wimmer) an
Humboldst,

 zwischen Historisierung (Ricken, Wimmer) und Aktualisierung (Koller, Schi-
fer),

. sowie Bildung als Offnungs- (Schifer) oder SchlieRungsbewegung (Ricken)

« oder zwischen empirischer Identifizierbarkeit (Koller, Ricken) und Unzuging-
lichkeit von Bildung (Schifer, Wimmer).

Dabei durchziehen die Spannungsfelder meist die einzelnen Texte der Autoren
selbst. So lasst sich mit Schifer Bildung als leerer Signifikant (2011a) oder orga-
nisierendes Subjektivierungsmuster (Schifer 2011b) an eine hegemoniale Schlie-
RBungsbewegung koppeln, andererseits reformuliert Schifer Bildung im Anschluss
an unter anderem Humboldt als eine Offnungsbewegung, als Grenzkonstrukt und
als ein Entsubjektivierungsmoment.

Neben dem kritischen Modus, den gemeinsamen kritischen Abgrenzungs-
punkten und Streitpunkten untereinander lassen sich alle vier Arbeiten auch
dekonstruktiv rahmen, was hier exemplarisch an den jeweiligen Humboldtre-
zeption deutlich wurde, indem von innen heraus mit den differenz-, sprach- oder
staatstheoretischen Schriften oder Momenten jeglicher einheitlicher Sinn einer
neuhumanistischen Bildungskonzeption gerade in der hier vollzogenen Gleich-
zeitigkeit und Heterogenitit von vier Zugriffen deutlich zersetzt und verschoben
wurde. Es wurden in allen Humboldtrezeptionen entweder ein vergessenes Grund-
moment (Schifer, Ricken), vernachlissigte sprachtheoretische Schriften (Koller)
oder Widerspriiche (Wimmer) fokussiert, sei es die Figur der unbedingten Frei-
heit, die utilitaristisch-politische Rahmung, der linguistic turn Humboldts, die
paradoxale Figur der Gabe, oder die Notwendigkeit des Anderen fir Bildung. Die

- am 13.02.2026, 19:44:02.

81


https://doi.org/10.14361/9783839471241-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

82

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Bildungsdenker zentrierten dieses Vergessene oder Vernachlissigte und nutzten es
als Ausgangspunkt (Koller, Schifer, Wimmer, Ricken 1999) oder als Beispiel (Ricken
2006) fiir ihre Thematisierung, Interpretation und Systematisierung von Bildung
und der Bildungsgeschichte.

Die bildungstheoretischen Kontroversen scheinen nach den vier Iterationen
nicht nur duflerlich an Humboldt einfach herangetragen worden zu sein, sondern
Humboldt selbst zu durchziehen. Mit Koller, Ricken Wimmer und Schifer lief? sich
exemplarisch zeigen, wie sich Humboldt sprach-, alteritits- und machttheore-
tisch mit Humboldt gegen Humboldt wenden lisst. Diese »autodekonstruktiven«
Elemente in Humboldts Schriften vereitelten die Erzeugung der einen Lesart
oder Erzeugung der einen wahren realen Bildungsrezeption. In dekonstruktiver
Perspektive trifft die Autodekonstruktion auf alle Texte zu, und unterliuft von
Beginn an die Méglichkeit der richtigen Humboldtrezeption und Realisierung oder
Reprisentation der einen Bildung.

Wie gesagt, die damit verbundene automatische (innere) Heterogenisierung des
Humboldt'schen Bildungsdenkens durchzieht teils die Arbeiten der hier rekonstru-
ierten Arbeiten selbst (beispielsweise Ricken 1999, 2006; Wimmer 1996, 2009). Bei
Ricken wird in der Arbeit Subjektivitit und Kontingenz (1999) affirmativan Humboldts
Wechselwirkungskonzept angekniipft und in Die Ordnung der Bildung wird Hum-
boldt rein macht- und subjektivierungstheoretisch interpretiert und problemati-
siert. Bei Wimmer ist in Die Gabe der Bildung (1996) Humboldts Bildungsdenken Ab-
grenzungspunkt der Kritik und in Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisierten Sin-
gularitit (2009) geht die Frontlinie dhnlich wie bei Koller durch Humboldt hindurch.
Humboldt bleibt zwar kritischer Bezugspunkt, doch gleichzeitig wird deutlicher an
inhirente differenztheoretische Elemente und die Problemstellung Humboldts an-
gekniipft und Humboldt sogar als Vorliufer des Poststrukturalismus bemitht (wie
z.B. bei Wimmer 2009, 57; vgl. Schifer 2019, 121). Aus dekonstruktiver Sicht wenden
alle hier behandelten Autor:innen Humboldt gegen Humboldt und versuchen (auf
sehr unterschiedliche Weise und mit unterschiedlichsten Vorsichtsmafinahmen ge-
gen unbeabsichtigte Reproduktionen klassischer Bildungsdiskurse), ein bisher ver-
nachlissigtes oder nicht wahrgenommenes autodekonstruktives Moment im Bil-
dungsdenken zu fokussieren, lesbar zu machen und fiir einen (Nicht-)Anfang nach
dem (Nicht-)Ende der neuhumanistischen Bildungsidee zu nutzen.

Welche bildungstheoretische Antwort dabei dem poststrukturalistischen Pli-
doyer fiir Differenz und den damit transportierten Problemen am deutlichsten ge-
recht wird oder welche theoretische oder empirische Strategie nun als »naiv« (Scha-
fer 2006, 87) oder als »licherlich« (Ricken 2006, 20) markiert werden kann, scheint
eine falsche Frage zu markieren. Denn die Antworten in ihrer Pluralitit, im Streit
und in der Verschrankung scheinen dem Plidoyer und dem pluralen Stil am gerech-
testen zu werden. Die einzelnen Einsitze werden hier horizontal in einen pluralen
Einsatz eingefiigt, und es scheint nun sinnvoll zu sein, im Folgenden diesen Streit

- am 13.02.2026, 19:44:02.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

durch einen weiteren Einsatz additiv zu entfalten und die bisherigen Einsitze mit
einem weiteren und einen in der Bildungsphilosophie wenig beachteten Einsatz zu
konfrontieren (Kapitel 2.9).

2.7 Zwischenfazit Il: (Post), Post und Anti

Eine weitere Stabilisierung oder Differenzierungsmoglichkeit des hier rekonstru-
ierten Bildungsdenkens lisst sich tiber die verschiedenen Prifixe in Bezug auf den
jeweiligen Umgang mit der Moderne® erzeugen.

Mit Koller lisst sich die »(Post-)Moderne« (Koller 1999, 146) so verstehen, dass sie
affirmativaufbestehende moderne Tendenzen verweist. Das Prifix »(Post)< markiert
in dieser Perspektive »keinen absoluten Bruch mit der Moderne, sondern stellt viel-
mehr eine Zuspitzung von Tendenzen dar, die der wissenschaftlichen und astheti-
schen Moderne des 20. Jahrhunderts von Anfang an innewohnten, aber erst im Lau-
fe derletzten Jahrzehnte zu einer dominanten Struktur geworden sind« (Koller 1999,
14f.). Die (Post-)Moderne folgt weder zeitlich der Moderne noch stellt sie sich als
Antimoderne gegen die Moderne, sondern sie bezeichnet die »Radikalisierung und
Zuspitzung genuin moderner Tendenzen« (ebd.).** Kollers und die anderen Zugrif-
fe auf Humboldts Bildungsdenken kénnen in diesem Sinne verstanden werden, so-
dass bestimmte macht-, differenz-, oder sprachtheoretische Elemente Humboldts
Bildungsdenken bereits innewohnten, jedoch erst im Zuge des Poststrukturalismus
zu einer dominanten Struktur und damit thematisierbar wurden. Folglich sind auch

43 Fur eine genauere Auseinandersetzung mit dem Begriff der Moderne sei exemplarisch auf
Nina Degele und Christian DrieR (2005), Wolfgang Eftbach (2009), Bruno Latour (2019) und
Stuart Hall (1994) verwiesen. Es sei nur so viel gesagt: Der Begriff der Moderne lésst sich
nicht so leicht fixieren, sei es als zeitliche Epochenbeschreibung (der Neuzeit ab dem 1s.
Jh., des 19. und 20. Jahrhunderts oder der Gegenwart) oder als »Glitesiegel« beispielsweise
fiir moderne Kindererziehung« oder »moderne Soziologie« (Efbach 2009). Der Begriff ver-
weist aufviele andere schwer zu fixierende Begriffe wie Industriegesellschaft, Burgerlichkeit,
Individualismus, Risiko-, Medien- oder Wissensgesellschaft, aber auch auf den Faschismus
(vgl. Efbach 2009) und Kolonialismus (Chakrabarty 2010). Mit Ef8bach lief3e sich die moder-
ne Gesellschaft als eine »relativistische und grundlose Gesellschaft« bezeichnen, die davon
gekennzeichnet ist, dass vermehrt eine »weitgehende Freisetzung von Individuen aus ange-
stammten und totalen Gruppen« stattgefunden hat (Efbach 2009). Gleichzeitig bleibt diese
These auch umstritten. Mit beispielsweise Pierre Bourdieu oder Bruno Latour etwa ldsst sich
in je unterschiedlicher Weise fragen, ob wir berhaupt je wirklich modern gewesen sind?
Und mit postkolonialen Denkern und Denkerinnen scheinen die eurozentrischen Wahrheits-
regime so grundlos nicht zu sein (vgl. Hall 1994; Chakrabarty 2010).

44 Vgl. Wimmer 2009, Ricken 1999, 110-116, Schafer 2011a, 63ff. Und auch mit Stefan Herbrech-
ter lieRe sich diese (Post-)Moderne als »kritische Neuaneignung, Durcharbeitung und Um-
schreibung« der humanistischen Tradition verstehen (Herbrechter 2014, 274).

- am 13.02.2026, 19:44:02.

83


https://doi.org/10.14361/9783839471241-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

