
80 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

wie die damit verbundenen identitätslogischen und totalisierenden Tendenzen er-

halten einen sekundären oder strategischen Status.

»Selbstbildung« nachHumboldtwird so entgegender vielen diskursiv-hegemo-

nialen Schließungsversuche (konkrete Bildungseinsätze) als ein »politisch öffnen-

der Einsatz« bemüht (Schäfer 2016, 22), wobei das Öffnende durch eine radikale

Differenz qualifiziert wird.Die Auseinandersetzung umBildung könne nicht durch

konkrete und sozial bedingte Bildungsverständnisse, beispielsweise durch Hum-

boldts Bildungsdenken, die Verschränkung von Selbstbildung und Humankapital-

konzeption oder durch eine empirische Vermessung der realenBildung still gestellt

werden (vgl. Schäfer 2020, 80). Jeder Zugriff auf Bildung ist bedingt und zieht seine

Kriterien aus der sozialen und symbolischen Ordnung selbst. Schäfer positioniert

im Rahmen seines diskursiv-hegemonialen Einsatzes Bildung als öffnendes Diffe-

renzkonstrukt zwischenbedingter undunbedingter Freiheit auf derGrenzedesdis-

kursiv-hegemonialenKampfes zum realenAußen (vgl.Kapitel 4.4).Bildung scheint so

marktwirtschaftlichen oder auch gouvernementalen Schließungsversuchen in Tei-

len entzogen zu bleiben und einen »unmöglichen Bezugspunkt einer Kritik an der

gesellschaftlichen Steuerung von Bildungsprozessen« zu liefern (2019, 122).

2.6 Zwischenfazit I: Zwischen Kritik und Dekonstruktion

In aller Details übergehenden Kürze lässt sich mit Norbert Ricken Bildung vorran-

gig als ein (problematisches) Dispositiv verstehen. Bei Alfred Schäfer wird Bildung

zu einem leeren Signifikanten, der jedoch kritisch gefüllt und anti-hegemonial po-

sitioniert werden kann.Hans-Christoph Koller reformuliert das neuhumanistische

Bildungsdenken und orientiert den Bildungsprozess an die radikale Heterogeni-

tätsfigur desWiderstreits.UndmitWimmerwurdeBildung einerseits als einmedi-

al bedingtes Dispositiv und andererseits sowohl als eine immer schon ruinierte als

auch eine immer im Kommen bleibende posthumanistische Bildung fixiert.

Alle vier Iterationen lassen sich als bildungstheoretischeAntwortenaufdie »Fra-

ge nach der Möglichkeit von Bildung nach dem Ende der neuhumanistischen Bil-

dungsidee« positionieren (Wimmer 2009, 57). Mit jeweils verschiedenen Referenz-

systemen (unter anderem Lyotard, Foucault, Laclau und Mouffe, Derrida) bewegen

sich alle vier Antworten in der Spur des poststrukturalistischen Plädoyers für Dif-

ferenz und ihnen kann trotz aller Verschiedenheit und Kritik untereinander eine

ähnliche kritische Intention unterstellt werden. Das heißt: Alle vier Autoren erzeu-

gen im Modus der Kritik einen Bruch mit dem klassischen Bildungsbegriff, legen

dabei jedoch je nach Referenzautor:in unterschiedliche Schwerpunkte und verfah-

ren mit diesem Bildungsbegriff in unterschiedlicherWeise.

Der Faschismus scheint ein teils vorausgesetzter Abgrenzungspunkt zu sein.

Auch der durch den Poststrukturalismus problematisierte Humanismus und die

https://doi.org/10.14361/9783839471241-011 - am 13.02.2026, 19:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 81

Dezentrierungen starker Subjektfiguren scheinen als gemeinsame Abgrenzungs-

punkte zu dienen. Die Verschränkung des Bildungsbegriffs mit Individualismus

und Liberalismus (Ricken),mitHermeneutik undHumanismus (Wimmer), die ver-

einheitlichende, harmonische und totalitäreGesamtkonzeptionHumboldts (Koller,

Wimmer), die neuhumanistische Bildung als Teil einer großen Erzählung (Lyotard,

Koller) oder die Empirieunfähigkeit des klassischen Bildungsbegriffs (Koller 1999,

12f.) und die leicht ökonomisierbaren Anlagen (Schäfer,Wimmer) stellen wiederum

Kritikpunkte dar, die verschiedene und weiter oben bereits teilweise dargestellte

Fronten untereinander eröffnen.

Es lassen sich verschiedenste Streitpunkte und Spannungsfelder feststellen:

• zwischen Allgegenwart (Ricken, Schäfer) und Seltenheit (Koller) von Bildung,

• Bildung als Subjektivierungs- (Ricken,Wimmer) und Entsubjektivierungsform

(Koller, Schäfer,Wimmer),

• Bildung zwischen Identitäts- und Differenzkonstrukt,

• zwischenAbsage (Ricken,Wimmer) undAnschluss (Koller,Schäfer,Wimmer) an

Humboldt,

• zwischen Historisierung (Ricken, Wimmer) und Aktualisierung (Koller, Schä-

fer),

• sowie Bildung als Öffnungs- (Schäfer) oder Schließungsbewegung (Ricken)

• oder zwischen empirischer Identifizierbarkeit (Koller, Ricken) und Unzugäng-

lichkeit von Bildung (Schäfer,Wimmer).

Dabei durchziehen die Spannungsfelder meist die einzelnen Texte der Autoren

selbst. So lässt sich mit Schäfer Bildung als leerer Signifikant (2011a) oder orga-

nisierendes Subjektivierungsmuster (Schäfer 2011b) an eine hegemoniale Schlie-

ßungsbewegung koppeln, andererseits reformuliert Schäfer Bildung im Anschluss

an unter anderem Humboldt als eine Öffnungsbewegung, als Grenzkonstrukt und

als ein Entsubjektivierungsmoment.

Neben dem kritischen Modus, den gemeinsamen kritischen Abgrenzungs-

punkten und Streitpunkten untereinander lassen sich alle vier Arbeiten auch

dekonstruktiv rahmen, was hier exemplarisch an den jeweiligen Humboldtre-

zeption deutlich wurde, indem von innen heraus mit den differenz-, sprach- oder

staatstheoretischen Schriften oder Momenten jeglicher einheitlicher Sinn einer

neuhumanistischen Bildungskonzeption gerade in der hier vollzogenen Gleich-

zeitigkeit und Heterogenität von vier Zugriffen deutlich zersetzt und verschoben

wurde. Es wurden in allen Humboldtrezeptionen entweder ein vergessenes Grund-

moment (Schäfer, Ricken), vernachlässigte sprachtheoretische Schriften (Koller)

oder Widersprüche (Wimmer) fokussiert, sei es die Figur der unbedingten Frei-

heit, die utilitaristisch-politische Rahmung, der linguistic turn Humboldts, die

paradoxale Figur der Gabe, oder die Notwendigkeit des Anderen für Bildung. Die

https://doi.org/10.14361/9783839471241-011 - am 13.02.2026, 19:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


82 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Bildungsdenker zentrierten dieses Vergessene oder Vernachlässigte und nutzten es

als Ausgangspunkt (Koller, Schäfer,Wimmer, Ricken 1999) oder als Beispiel (Ricken

2006) für ihre Thematisierung, Interpretation und Systematisierung von Bildung

und der Bildungsgeschichte.

Die bildungstheoretischen Kontroversen scheinen nach den vier Iterationen

nicht nur äußerlich an Humboldt einfach herangetragen worden zu sein, sondern

Humboldt selbst zu durchziehen.Mit Koller, RickenWimmer und Schäfer ließ sich

exemplarisch zeigen, wie sich Humboldt sprach-, alteritäts- und machttheore-

tisch mit Humboldt gegen Humboldt wenden lässt. Diese ›autodekonstruktiven‹

Elemente in Humboldts Schriften vereitelten die Erzeugung der einen Lesart

oder Erzeugung der einen wahren realen Bildungsrezeption. In dekonstruktiver

Perspektive trifft die Autodekonstruktion auf alle Texte zu, und unterläuft von

Beginn an die Möglichkeit der richtigen Humboldtrezeption und Realisierung oder

Repräsentation der einen Bildung.

Wie gesagt, die damit verbundene automatische (innere) Heterogenisierung des

Humboldt’schen Bildungsdenkens durchzieht teils die Arbeiten der hier rekonstru-

ierten Arbeiten selbst (beispielsweise Ricken 1999, 2006; Wimmer 1996, 2009). Bei

Rickenwird in der Arbeit Subjektivität undKontingenz (1999) affirmativ anHumboldts

Wechselwirkungskonzept angeknüpft und in Die Ordnung der Bildung wird Hum-

boldt rein macht- und subjektivierungstheoretisch interpretiert und problemati-

siert. Bei Wimmer ist inDie Gabe der Bildung (1996) Humboldts Bildungsdenken Ab-

grenzungspunkt der Kritik und inVom individuellenAllgemeinen zurmediatisiertenSin-

gularität (2009) geht die Frontlinie ähnlichwie bei Koller durchHumboldt hindurch.

Humboldt bleibt zwar kritischer Bezugspunkt, doch gleichzeitig wird deutlicher an

inhärente differenztheoretische Elemente und die Problemstellung Humboldts an-

geknüpft und Humboldt sogar als Vorläufer des Poststrukturalismus bemüht (wie

z.B. beiWimmer 2009, 57; vgl. Schäfer 2019, 121). Aus dekonstruktiver Sicht wenden

alle hier behandelten Autor:innen Humboldt gegen Humboldt und versuchen (auf

sehr unterschiedlicheWeise undmit unterschiedlichstenVorsichtsmaßnahmenge-

gen unbeabsichtigte Reproduktionen klassischer Bildungsdiskurse), ein bisher ver-

nachlässigtes oder nicht wahrgenommenes autodekonstruktives Moment im Bil-

dungsdenken zu fokussieren, lesbar zu machen und für einen (Nicht-)Anfang nach

dem (Nicht-)Ende der neuhumanistischen Bildungsidee zu nutzen.

Welche bildungstheoretische Antwort dabei dem poststrukturalistischen Plä-

doyer für Differenz und den damit transportierten Problemen am deutlichsten ge-

rechtwird oderwelche theoretische oder empirische Strategie nun als »naiv« (Schä-

fer 2006, 87) oder als »lächerlich« (Ricken 2006, 20) markiert werden kann, scheint

eine falsche Frage zu markieren. Denn die Antworten in ihrer Pluralität, im Streit

und in der Verschränkung scheinen demPlädoyer und dempluralen Stil amgerech-

testen zu werden. Die einzelnen Einsätze werden hier horizontal in einen pluralen

Einsatz eingefügt, und es scheint nun sinnvoll zu sein, im Folgenden diesen Streit

https://doi.org/10.14361/9783839471241-011 - am 13.02.2026, 19:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 83

durch einen weiteren Einsatz additiv zu entfalten und die bisherigen Einsätze mit

einemweiteren und einen in der Bildungsphilosophie wenig beachteten Einsatz zu

konfrontieren (Kapitel 2.9).

2.7 Zwischenfazit II: (Post), Post und Anti

Eine weitere Stabilisierung oder Differenzierungsmöglichkeit des hier rekonstru-

ierten Bildungsdenkens lässt sich über die verschiedenen Präfixe in Bezug auf den

jeweiligen Umgangmit der Moderne43 erzeugen.

Mit Koller lässt sich die »(Post-)Moderne« (Koller 1999, 146) so verstehen,dass sie

affirmativ aufbestehendemoderneTendenzenverweist.DasPräfix ›(Post)‹markiert

in dieser Perspektive »keinen absoluten Bruchmit derModerne, sondern stellt viel-

mehr eine Zuspitzung von Tendenzen dar, die der wissenschaftlichen und ästheti-

schenModerne des 20. Jahrhunderts vonAnfang an innewohnten, aber erst imLau-

fe der letzten Jahrzehnte zu einer dominantenStruktur geworden sind« (Koller 1999,

14f.). Die (Post-)Moderne folgt weder zeitlich der Moderne noch stellt sie sich als

Antimoderne gegen die Moderne, sondern sie bezeichnet die »Radikalisierung und

Zuspitzung genuinmoderner Tendenzen« (ebd.).44 Kollers und die anderen Zugrif-

fe auf Humboldts Bildungsdenken können in diesem Sinne verstanden werden, so-

dass bestimmte macht-, differenz-, oder sprachtheoretische Elemente Humboldts

Bildungsdenken bereits innewohnten, jedoch erst imZuge des Poststrukturalismus

zueinerdominantenStrukturunddamit thematisierbarwurden.Folglich sindauch

43 Für eine genauere Auseinandersetzung mit dem Begriff der Moderne sei exemplarisch auf

Nina Degele und Christian Drieß (2005), Wolfgang Eßbach (2009), Bruno Latour (2019) und

Stuart Hall (1994) verwiesen. Es sei nur so viel gesagt: Der Begriff der Moderne lässt sich

nicht so leicht fixieren, sei es als zeitliche Epochenbeschreibung (der Neuzeit ab dem 15.

Jh., des 19. und 20. Jahrhunderts oder der Gegenwart) oder als »Gütesiegel« beispielsweise

für »moderne Kindererziehung« oder »moderne Soziologie« (Eßbach 2009). Der Begriff ver-

weist auf viele andere schwer zufixierendeBegriffewie Industriegesellschaft, Bürgerlichkeit,

Individualismus, Risiko-, Medien- oder Wissensgesellschaft, aber auch auf den Faschismus

(vgl. Eßbach 2009) und Kolonialismus (Chakrabarty 2010). Mit Eßbach ließe sich die moder-

ne Gesellschaft als eine »relativistische und grundlose Gesellschaft« bezeichnen, die davon

gekennzeichnet ist, dass vermehrt eine »weitgehende Freisetzung von Individuen aus ange-

stammten und totalen Gruppen« stattgefunden hat (Eßbach 2009). Gleichzeitig bleibt diese

These auch umstritten. Mit beispielsweise Pierre Bourdieu oder Bruno Latour etwa lässt sich

in je unterschiedlicher Weise fragen, ob wir überhaupt je wirklich modern gewesen sind?

Undmit postkolonialenDenkern undDenkerinnen scheinen die eurozentrischenWahrheits-

regime so grundlos nicht zu sein (vgl. Hall 1994; Chakrabarty 2010).

44 Vgl. Wimmer 2009, Ricken 1999, 110–116, Schäfer 2011a, 63ff. Und auchmit Stefan Herbrech-

ter ließe sich diese (Post-)Moderne als »kritische Neuaneignung, Durcharbeitung und Um-

schreibung« der humanistischen Tradition verstehen (Herbrechter 2014, 274).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-011 - am 13.02.2026, 19:44:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

