122

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

sich tragt: »Das snormale Universumy, jenes, das aus den Naturgesetzen ab-
geleitet werden kann, ist ein lebloses Universum; die einzigen vorhersagba-
ren und reproduzierbaren Gesetze sind die Gesetze des Todes und der Riick-
kehr zum Unbelebten.« (Prigogine and Stengers 1986, 196) Baudrillard sieht in
den Designs der gigantischen Autobahndrehkreuze, der Schlafstidte und Kon-
summeilen, die alle dem wirtschaftlich »rationalen« Kalkiil des Petrokapitalis-
mus entwachsen sind, diese Gesetze des Todes in der modernen Alltagswelt
verwirklicht.

Wie wir an spiterer Stelle genauer sehen werden, ist fiir Baudrillard das
Auto, seine Verkehrsfliisse und sein Geschwindigkeitsrausch das konstituti-
ve Element dieser modernen Kultur im Todesrausch. Der Erwerb des Fithrer-
scheins wird von Baudrillard gar als »Initiationsritus« in die moderne Gesell-
schaft verstanden (Baudrillard 2007, 76), der Verlust desselben als »Kastration«
(Ibid. 87). An dieser Stelle wollen wir jedoch bei diesem von Baudrillard in eher
heiteren Ténen skizzierten Todeskult im Herzen der Moderne verweilen und
aufzeigen, wie sich dieser besonders in Krisenzeiten auch mit einer dunkleren
Form von Minnlichkeit verbindet: jener eines Protofaschismus, der die orga-
nische Welt als nerviges und ausbremsendes Problem am Strafienrand wahr-
nimmt und die Liebe zu »Weib und Natur« mit der Liebe zur Maschine als (fiir
ihn) sicherere Alternative austauschen will.

Der Mann, der Tod und die Maschine

In Jean Baudrillards Erstlingswerk Das System der Dinge von 1968 beschreibt
der franzosische Denker der Hyperrealitit in noch recht niichterner Sprache,
wie das technische Ensemble der spitmodernen Konsumwelt die Illusion
eines perfekten, geschlossenen Maschinensystems suggeriert, in dem der
Mensch als der irrationale Schwachpunkt inmitten von perfekten Funktions-
abliufen erscheint. »Der Mensch wird durch die zwingende Folgerichtigkeit
seines strukturellen Entwurfs selbst zur Inkohirenz verurteilt. Vor dem funk-
tionellen Gegenstand erweist sich der Mensch als dysfunktional, irrational
und subjektiv, als eine leere Form und deshalb funktionellen Mythen und
phantastischen Plinen zuginglich.« (2007, 75) Weil die diversen den Alltag
ausmachenden Maschinen so reibungslos funktionieren, erscheint sich der
Mensch selbst immer mehr als schwichstes Glied in der Kette. Ein Mensch
in der postmodernen Maschinenwelt wird also dazu verleitet, sich selbst
als Hemmnis des ansonsten reibungslos funktionierenden mechanischen

hitps://dol.org/10.14361/9783839474082-028 - am 12.02.2026, 14:23:03.



https://doi.org/10.14361/9783839474082-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Maschinenméannlichkeit

Weltbildes zu begreifen. Die eigene organische Korperlichkeit (und ihre sinn-
liche Verbindung mit der Umwelt) wird als feminin konnotierte Schwiche
begriffen. Laut Baudrillard iibersieht der Mensch, der in dieser hochtechno-
logisierten Maschinenwelt zu solchen Schliissen kommt, dass nur »er« die
Kohirenz dieser Dinge herstellt: »Die Umwelt des Alltags stellt in hohem
Grade ein »abstraktes< System dar, worin die Gegenstinde hinsichtlich ihrer
Funktion zumeist isoliert dastehen, und erst der Mensch stellt ihre Kohirenz,
nach Mafigabe seiner Bediirfnisse her.« (Ibid. 17)

Da das Ubersehen der eigenen zentralen Rolle in der Maschinenwelt und
der daraus resultierenden Unterordnung in eine reine Maschinenlogik aller-
dings fiir diese beinahe konstitutiv ist, ergibt sich eine tiefe Verankerung des
mechanistischen Weltbildes in unseren Begehrensstrukturen. Das Rest-Orga-
nische und »Natiirliche« am Menschen erscheint durch dieses Ubersehen, zu
dem uns die Maschinenwelt strukturell verfiihrt, affektiv als zu iiberkommende
Schwiche. Dadurch riickt ein organisches Weltbild in weite Ferne fiir die sub-
jektive Selbstidentifikation. »Natur« erscheint dann entweder als zu itberkom-
mendes Feindbild oder als Objekt einer sie itberhhenden Romantik. Es ist
durch dieses affektive Grundgeriist des konkretisierten Mechanismus in der
Welt, dass das Auto und die Identifikation mit seinen Bewegungsschemen das
eigene Korper- und Selbstbild ersetzen kann. Dann wird das moderne Selbst
tatsichlich ein Auto.

Am vielleicht klarsten driicke sich diese Ubertragung von menschlicher
Selbstidentifikation auf die Maschine in den Werken protofaschistischer Au-
toren wie Ernst Jinger oder dem italienischen Futuristen Filippo Tommaso
Marinetti aus. »Wir entwickeln und kodifizieren eine neue grofie Idee, die um
das gegenwirtige Leben kreist: die Idee der mechanischen Schéonheit; und wir
verherrlichen die Liebe zur Maschine«, driickte es Marinetti programmatisch
bereits 1910 in seiner Schrift L'uomo moltiplicato e il regno della macchina aus (via
Kunze 2022, 43). Laut Conrad Kunze ist der Autofetisch eine Erfindung der
italienischen Futuristen, zu denen sich auch der spitere faschistische Fithrer
Italiens Benito Mussolini sowie die deutschen Faschisten hingezogen fithlten.
Die (Uber-)Identifikation mit der Maschine stellt demnach ein wesentliches
Merkmal faschistischer und protofaschistischer Ideologie dar, wie es sich z.B.
auch im Werk Ernst Jiingers ausdriickt, der als einer der Wort- und Ideengeber
des deutschen Faschismus gilt. Wie Marinetti bewunderte auch Jinger den
Zwangscharakter der maschinischen Bewegung: »Wer sich der Maschine ent-
gegenstellt, itber den wird sie hinwegrollen wie der Wagen der Vernichtung.
Jeder Protest wird an ihrer stihlernen Erscheinung zerschellen wie der Protest

hitps://dol.org/10.14361/9783839474082-028 - am 12.02.2026, 14:23:03.

123


https://doi.org/10.14361/9783839474082-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

jener Maschinenstiirmer im englischen Industriegebiet den ersten Auswir-
kungen der angewandten Dampfkraft gegeniiber.« (Jinger 2001 [1925], 160)
Was von linker Seite von Marx bis Baudrillard also in durchaus ambivalenter
Weise beobachtet wurde, wurde auf extrem-rechter Seite uneingeschrinke
bejubelt: Das »Voranschreiten« des Industriekapitalismus wurde von diesen
Protofaschisten unverhohlen bejaht und der Blutzoll am Weg — die Beschi-
digung von menschlichen Kérpern und Kdpfen (besonders denen, die nicht-
weif3, nicht-privilegiert und nicht-mannlich waren) — wurde als »Triumph
des Willens« gefeiert — als eine »Herrenordnung, der sich natiirlicherweise alle
unterzuordnen haben.

An dieser Stelle wird es nun notwendig, an die Schnittstelle zwischen
»liberalem Konsumbkapitalismus« und Faschismus zuriickzukehren, die wir
im letzten Kapitel erarbeitet haben. Es ist nimlich genau an diesem Kipp-
punkt moderner Subjektivitit zwischen Romantisierung und Verachtung
des Natiirlichen, an dem sich eine spezifische Art von leicht faschistoierba-
rer Mannlichkeit reaktualisiert und den Mikro-Faschismus jeder modernen
Gesellschaft unterfiittert.

Wir sind bereits auf diesen auf den ersten Blick paradoxen Kipppunkt
zwischen Naturverehrung und -verachtung gestofien, sei es im verzweifelten
Ausruf »BUT I LOVE DEER!« oder bei der Entstehung der Nationalparks,
welche demarkierte Zonen von »Natur« gleichzeitig vor (automobilen) Ma-
schinen schiitzten und fir sie zuginglich machten. Zwischen Naturromantik
und -hass gibt es mehrere zugrundeliegende Parallelen, als man denken
mag: Sie beide hingen von einer die Moderne begriindenden konzeptionellen
Weichenstellung ab, die Natur als etwas dem Menschen und seiner Kultur
Auferliches zu begreifen. Auch die (proto-)faschistische Bewegung des spiten
19. und frithen 20. Jahrhunderts war geprigt von dieser spezifisch modernen
Bipolaritit. Es ist zu grofien Teilen Marinetti und Jiinger zuzuschreiben, dass
sich im Faschismus ein so toxisches Amalgam von Minnlichkeit, Maschine
und Tod herausbilden konnte. Laut Andreas Malm und dem Zetkin-Kollektiv
gelang es diesen beiden Autoren, die Liebe zur heimischen Natur mit jener
zur Maschine fiir die nationalistisch-reaktionire Bewegung zu ersetzen. »Der
grofle Kunstgriff Jiingers aber, der es ihm ermoglichte, die deutsche Rechte
in der Tiefe ihrer romantischen Seele zu beriihren, bestand darin, die Mystik
der nationalen Lebenskrifte auf die Maschine zu iibertragen. Die Gefiihle
der blinden Liebe zu einer in Blut gebundenen Gemeinschaft mussten nicht
aufgegeben, sondern nur auf das Moment der sMassenverbrennung« [mass
combustion] tibertragen werden. Die verweichlichten Phantasien eines vor-

hitps://dol.org/10.14361/9783839474082-028 - am 12.02.2026, 14:23:03.



https://doi.org/10.14361/9783839474082-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 4: Maschinenméannlichkeit

industriellen Nebels konnten gegen den hypermaskulinen Nebel der Abgase
ausgetauscht werden.« (Malm and The Zetkin Collective 2021, 413)° Jiinger
verehrte eine »bedingungslose« und »hingebungsvolle« »Selbstaufgabe an die
Gewalt der Maschine in jeder Sphire von Leben und Tod.« (Ibid. 411) Wie es
Jinger im Originalton ausdriickt: »Ja, wir haben Machtiges und Zauberhaftes
[mit unseren Maschinen] geleistet. Wir sind auch zuweilen stolz auf das, was
wir Fortschritt nennen, und jeder kennt den Rausch, der den modernen Men-
schen tiberwiltigt durch die Ausstrahlungen seines Werkes in Stunden und
Minuten, in denen die Energie wie eine lodernde Flamme iiber den Riesen-
stidten verbrennt.« (Jitnger 2001 [1925], 159) Auch Marinetti hing dhnlichen
Verehrungen der giftigen Gase der aufkommenden Massenindustrialisierung
nach. Natur war fiir ihn ein Feind, den man zu Boden ringen und durch die
Geschwindigkeit der Maschinen vergewaltigen musste (Malm and The Zetkin
Collective 2021, 402). Benzin war fiir ihn »géttlich« und evozierte in einem
Automobil verbrannt »religiése Ekstase« (Ibid. 401).

In der Welt kann von diesen Minnern nur mehr das ernst genommen
werden, was dem Paradigma der Maschine folgt. Wie wir durch die Linie der
okofeministischen Kritik am mechanistischen Weltbild gesehen haben, war
fur diese Gleichsetzung oder Ersetzung von Naturromantik zu Maschinenlie-
be weniger Briickenbau notwendig, als vielleicht auf den ersten Blick gedacht:
Die Natur wurde bereits seit dem 17. Jahrhundert mit primir maschinischem
Vokabular verstanden; diese dann — wie es diese protofaschistischen Minner
nahelegen — ginzlich mit einer reinen Liebe zur Maschine auszutauschen,
liegt vergleichsweise nahe.

Wie der Kulturtheoretiker und Literaturwissenschafter Klaus Theweleit in
seiner berithmten Studie Mannerphantasien herausgearbeitet hat, verbindet al-
le Faschisten ein angstvoller Ekel und daraus resultierender Hass gegeniiber
allem als fliissig, natiirlich und weiblich Verstandenem. Das faschistische Ide-
al bestand latent immer darin, die Frau durch eine Maschine als Objekt des
Begehrens zu ersetzen — und wenn dies affektékonomisch nicht ginzlich ge-
lang, so zumindest diese Frau moglichst vor dem Herd und mit méglichst vie-

6 Original: »The great conjurning trick of Jiinger, however, which enabled him to touch
the German right in the depth of its romantic soul, was to displace the mysticism of na-
tional lifeforces onto the machine. The feelings of blind love for a community bound in
blood did not have to be forsaken, only transferred to the moment of mass combus-
tion. Effeminate fantasies of a pre-industrial mist could be exchanged for the hyper-
masculine fog of gases.«

hitps://dol.org/10.14361/9783839474082-028 - am 12.02.2026, 14:23:03.

125


https://doi.org/10.14361/9783839474082-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Kilian Jorg: Das Auto und die dkologische Katastrophe

len Kindern ruhigzustellen. So sagte Hitler einerseits »Meine Liebe gehort dem
Automobil. Das Auto hat mir die schénsten Stunden meines Lebens geschenkt
[...].«Und andererseits: »Ich darfkeine Fraulieben, bis ich mein Werk vollendet
habe.« (Via Kunze 2022, 41) Die Liebe zur Maschine ist mit dem »Werk« des Fa-
schismus vereinbar, die zur Frau nicht.

Auch Marinetti triumte von einer Maschinenwelt, in der Minner be-
freit von ihren libidinésen und reproduktiven Abhingigkeiten von Frauen
leben kénnen. Die Frau ist fuir ihn, ganz nach mechanistischer »Tradition«
der Moderne, an die abscheuliche Natur gebunden und: »sie verhindert das
Voranschreiten der Manner.« (Malm and The Zetkin Collective 2021, 403) Die
»inefliziente Vulva« wird in seinen Schriften durch halluzinatorische Visionen
eines »Koitus mit der Maschine« ersetzt und die groite Inspiration findet Ma-
rinetti in den ruf3speienden Kriegsfliegern des Ersten Weltkrieges, die in ihm
eine »Sehnsucht, sich ein fiir alle Mal von diesem erbiarmlichen Planeten zu
befreienc, (Ibid. 404) ausldsten. »Hurra! Kein Kontakt mehr mit der schmut-
zigen Erdel« (Ibid.) und - wie es ein Credo des Futuristischen Manifests ist:
»Wir wollen den Krieg verherrlichen [...] und die Verachtung des Weibes.« (Via
Kunze 2022, 41)

Im Faschismus aktualisiert sich also ein Weltbild auf die expliziteste und
gewaltsamste Weise, welches bereits seit dem Entstehen des mechanistischen
Weltbildes der fritheren Neuzeit latent vorhanden ist. In einer durchindustria-
lisierten Welt, die von dem reibungslosen Ablauf der Maschinen vollkommen
abhingig ist, liegt es nahe, sich als Mensch (egal welcher Geschlechtszuschrei-
bung) selbst mit Maschinenmetaphern zu verstehen und zu identifizieren. Ein
solches Denken durchzieht unsere Alltidglichkeit, wie Ausdriicke wie »in Reih
und Glied gehenc, »das schwichste Glied in der Kette« und Praktiken der er-
nihrungstechnischen und sportlichen Selbstoptimierung bezeugen. Slogans
wie jene der Fitnessstudiokette FitInn (»Werde die Maschine, auf der du trai-
nierst«) und die Steuerungsphantasien aus der eingangs abgebildeten Auto-
bahnwerbung bezeugen die tiefste Aktualitit des mechanistischen Weltbildes.

Der Mikro-Faschismus in uns allen

Auch Baudrillard beschreibt ein nicht unihnliches, bei ihm jedoch »heimli-
ches« Triumphgefiihl, wenn er mit tiber 100 km/h durch die Wiiste Nevadas
braust — die automobile Geschwindigkeit evoziert auch fir ihn die totale Los-
16sung und Freiheit von der organischen Erde. Ich nehme an, fast jede*r kann

hitps://dol.org/10.14361/9783839474082-028 - am 12.02.2026, 14:23:03.



https://doi.org/10.14361/9783839474082-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

