D. Jean-Luc Marion — Entfaltungen: dessen,
was sich (zu erkennen) gibt; fiir das,
was sich nach dem Subjekt ergibt;
einer Beziehung der interdonation

l. Zu erkennen gegeben — von der ersten zur
letzten Philosophie, von der donation der
Phanomene und vom Erkennen als
Entgegennehmen

1) Von der ersten zur letzten Philosophie —
Vorgaben fiir den Denkweg Marions

Jean-Luc Marions Phinomenologie steht unter dem Zeichen der »Ge-
gebenheit,, die in einer ganz eigenen Anwendung des franzosischen
Ausdrucks donation einer Dynamisierung unterzogen wird. Nicht die
Gegebenheit, das schon abgeschlossene Gegebene, sondern die darin
implizierte Gebung, die in ihrer Performanz und Gerichtetheit auch
das Modell der Gabe bestimmt, ist das, worum es hier eigentlich geht.
Entwickelt wird eine Phinomenologie der Wechselwirkung von Reduk-
tion und Gebung / Gegebenheit — »Réduction et donation«' — bzw. eine
Phénomenologie der donation, die zu entfalten versucht, was gegeben
ist — » Etant donné«? —im Sinne dessen, was sich (zu erkennen) gibt. Die
Ausgangspunkte hierfiir bilden die Gegebenheit bei Husserl und das »Es
gibt bei Heidegger, nicht jedoch direkt die Denkfigur der Gabe. Den-
noch wird sich an verschiedenen Punkten die Frage stellen, welche Rolle
die ternire Konstellation von Geber, Gegebenem und Empfinger und
die Diskussion der Gabe ausgehend von Mauss und Derrida in Marions
Denken tatsichlich spielt. Damit wird sich auch die Frage vertiefen las-

! Jean-Luc Marion: Réduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la phé-
noménologie, Paris 1989. [Zitiert als: RD]

? Jean-Luc Marion: Etant donné. Essai d'une phénoménologie de la donation, Paris
1997. [Zitiert als: ED]

359

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

sen, was die Gabe als philosophische Denkfigur leistet, welche Art des
philosophischen Erkennens sich mit ihr verbindet und was in ihr in
besonderer Deutlichkeit zu erkennen gegeben werden kann, insbeson-
dere iiber das personale Selbst. Zu beachten ist hier Iris Dairmanns Hin-
weis darauf, daf schon in Mauss’ Auseinandersetzung mit der Gabe
eine Konstituierung des Subjekts durch das Objekt angelegt scheint
und zugleich ein Widerstand gegen eine zu scharfe Abgrenzung dieser
beiden Pole.

Besonders unter Beriicksichtigung seiner bestandigen Ausein-
andersetzung mit Descartes zeigt sich, daf8 der phanomenologische
Neuansatz Marions untrennbar damit verbunden ist, auch eine Neu-
bestimmung des Subjekts »nach dem Subjektc, des Selbst »am Platz des
Selbstc vorzunehmen, und zwar in der Offnung auf eine Beziehung
zum Anderen, die sowohl eine Beziehung zu einem konkreten mensch-
lichen Gegeniiber als auch zu einem >Ganz Anderen« bilden kann und
die sich ganz unmittelbar und lebendig in Liebe und HaB entfaltet. Fiir
Jean Greisch bewegt sich dieser Versuch einer Neubestimmung des
Subjekts im Rahmen der Suche Ricceurs nach der Ipseitiit des Selbst,
verbunden mit einer dativischen Neuformulierung der Wer-Frage:
»Comment suis-je donné & moi-méme?«>

Im Durchgang durch das Denken Jean-Luc Marions wird sein Um-
gang mit den Begrifflichkeiten aus dem Feld der Polysemien von Gabe,
Gegebenheit, Gebung und >Es gibt« sowie auch mit verschiedenen Im-
plikationen des Empfangens und Erwiderns den wesentlichen Zugang
nicht nur zu den Inhalten und Themen dieses Denkens, sondern ebenso
zu der ganz eigenen Methodik und insbesondere auch zum Philosophie-
verstindnis Marions bilden. Von der Phanomenologie als Umgang mit
dem, was sich (zu erkennen) gibt, fiihrt der Weg iiber die Frage danach,
was sich >nach dem Subjekt« ergibt, zur Figur einer Gabe, die als Hinga-
be den Weg zu einer Beziehung der sinterdonation< und der Liebe er-
offnet, fundiert in der Aufgabe, das, was sich gibt, als es selbst und
fiireinander in dieser Gebung entgegenzunehmen, zu entfalten und zu
erkennen zu geben. Die Entwicklung einer Phianomenologie, die sich
dem Empfangen der sich gebenden Phinomene verschreibt, fordert fiir
Marion zunichst, daf die Philosophie (und damit auch der Philosophie-

3 Jean Greisch: Qui sommes nous? Chemins phénoménologiques vers I'homme, Louvain
u.a. 2009. S. 327. Diese Umformulierung der Fragestellung verfolgt Greisch auch bei
E. Lévinas, M. Henry und C. Romano.

360

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

rende und Erkennende) sich zugunsten dieser Phinomene selbst zu-
riicknimmt und ihnen >den Vortritt laBtc. Gefordert ist so die Wendung
von einer sersten< zu einer >letzten< Philosophie.

1.1) Von Descartes zu den Verschrinkungen von Erkennen und
Erkanntwerden

»Car nous ne pouvons étudier seulement Descartes comme un objet:
nous en provenons. Méme pour s’en défaire, il faut encore y revenir.«*
Aus diesem eindeutigen Bekenntnis Marions zu einer Verwurzelung
nicht nur seiner eigenen, sondern jeder gegenwirtigen bzw. neuzeitli-
chen Philosophie im Denken René Descartes’ wird ersichtlich, welche
Bedeutung dessen gedankliche Vorgaben fiir sein eigenes Philosophie-
verstandnis besitzen. Thomas Alferi, der mit seiner Studie » Woriiber
hinaus Gréfieres nicht >gegeben< werden kann .... Phinomenologie
und Offenbarung nach Jean-Luc Marion«® aus theologischer Perspek-
tive einen wesentlichen Beitrag dazu leistet, Marions Phanomenologie
im deutschsprachigen Raum zuginglich zu machen, unterscheidet drei
Phasen im bisherigen Werk Marions: zunichst die Auseinandersetzung

i Diese Formulierung gebraucht Marion fiir seine Zusammenfassung im Umschlagtext
von: Jean-Luc Marion: Questions cartésiennes. Méthode et métaphysique, Paris 1991.
[Zitiert als: QC]

5 Thomas Alferi: » Woriiber hinaus Grofleres nicht »gegeben« werden kann ...«. Phino-
menologie und Offenbarung nach Jean-Luc Marion, Freiburg, Miinchen 2007. [Zitiert
als: Alferi] Alferi betrachtet Marions Entwicklung einer Phinomenologie der »Gebung:
vor dem Hintergrund der »fundamentaltheologischen Problematik ..., ob und wie sich
das Ein-fiir-allemal der Offenbarung Jesu Christi vor dem Forum allgemeiner Rationali-
tit verantworten lisst?« [Alferi 34] Auch im Anglo-Amerikanischen Raum wird das
Werk Marions besonders stark in seinen theologischen Implikationen rezipiert. (Vgl.
u.a.: Robyn Horner: Jean-Luc Marion. A Theo-logical Introduction, Aldershot, Burling-
ton 2005. lan Leask und Eoin Cassidy [Hg.]: Givenness and God. Questions of Jean-Luc
Marion, New York 2005. Kevin Hart [Hg.]: Counter-Experiences. Reading Jean-Luc
Marion, Indiana 2007.) Alferi verweist allerdings ausdriicklich darauf, daf8 »Marion kei-
nesfalls als Fundamentaltheologe, sondern primir als sikularer Philosoph mit katho-
lischem Bekenntnis zu verstehen« sei. [Alferi 34 In Alferis Untersuchung findet sich
daher auch eine sehr klare Darstellung der philosophischen Grundlinien der Phinome-
nologie der donation und ihrer Uberkreuzungen mit den theologischen Implikationen
der Begriffe »Gabe« und »Gebungc. Da in meiner Arbeit allerdings die philosophische
Dimension im Denken Marions im Mittelpunkt stehen soll, werde ich mich im Hinblick
auf die (fundamental)theologische Rolle von Gebung und Gabe weitestgehend auf die
dazu bei Alferi bereits geleistete Interpretationsarbeit berufen.

361

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

mit Descartes und der Frage nach der ambivalenten Einordnung seines
Denkens in die »Metaphysik< und >Onto-theologie; dann eine deutlich
theologisch geprigte Phase, die Marion von seinen philosophischen
Schriften auch durch eine Veroffentlichung in anderen Verlagen als in
der »Presse Universitaire de France« abgrenzt — zentral ist hier ins-
besondere die Unterscheidung zwischen der lkone des Gekreuzigten,
in der die Offenbarung Gottes in Jesus Christus sichtbar wird, auf der
einen Seite und dem Idol als Abbild von der Welt ohne Zugang zur
Wahrheit der Offenbarung auf der anderen Seite, und zwar hier noch
auf der Seite einer durchaus kritisch betrachteten Phanomenologie, ins-
besondere bei Heidegger®; in der dritten Phase schlieflich entwickelt
Marion seine Phianomenologie der donation und liefert somit quasi
nachtriglich die systematische Grundlegung und Methodik zu seinen
vorhergehenden Arbeiten. Méchte man iiber Alferi hinaus Marions
weiteres Schaffen charakterisieren, so geht es in dieser vierten Phasec
um eine Anwendung der Phdnomenologie der donation auf verschiede-
ne Themenbereiche und um eine Ausweitung des Zugangs zur Phino-
menalitit. Marion selbst beschreibt dieses Projekt in einem seiner jiing-
sten Werke, »Certitudes négatives«, mit den Worten: »il ne s’agit que
de travailler a un élargissement du thédtre de la phénoménalité.«” Uber
die zweite Phase hinaus bleibt ein wesentliches Merkmal der entwik-
kelten Phanomenologie ihre Ausrichtung auf die Maglichkeit, auch
das christliche Offenbarungsgeschehen rational zuginglich zu machen.
Andererseits argumentiert Marion insbesondere in »Réduction et do-
nation« streng >phinomenologie-intern¢, ohne Bezug auf theologische
Voraussetzungen. [Vgl. Alferi 18-21 und 28-34] Um eine Konzentra-
tion auf den philosophischen Entwurf Marions zu erméglichen und sein
Denken im Anspruch ernst zu nehmen, auch unabhingig von einer
Zustimmung zu einem bestimmten religiésen Weltbild Geltung zu be-
anspruchen, soll der Schwerpunkt meiner Untersuchungen auf den
Werken der dritten Phase liegen, mit einem Ausblick auf die vierte
Phase. Damit allerdings Marions phanomenologischer Neuansatz nicht
nur in seiner Durchfithrung, sondern auch in seiner Motivation ver-
stindlich wird, erscheint es hilfreich, zuvor seinen Ausgangspunkt bei

¢ Bei den Veréffentlichungen aus dieser Phase handelt es sich um: Jean-Luc Marion:
L'idole et la distance. 5 études, Paris 1977. Ders.: Dieu sans ['étre: hors-texte, Paris 1982.
Ders.: Prolégomeénes a la charité, Paris 1986. Ders.: La croisée du visible, Paris 1991.

7 Jean-Luc Marion: Certitudes négatives, Paris 2010. S. 9. (Avant-propos).

362

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

Descartes und die darin bereits angelegten Hinweise auf die Notwen-
digkeit eines solchen Neuansatzes zu betrachten.

Eine der Grundentscheidungen des cartesischen Denkens besteht
in der Hinwendung auf die Erkenntnis und ihre Methodik. So zitiert
Marion zu Beginn seiner Studien »Sur le prisme métaphysique de
Descartes«® aus Descartes’ Brief an Mersenne iiber die Entscheidung
fiir den Titel »Meditationes de prima Philosophia«®, es gehe in dieser
ersten Philosophie um »toutes les premiéres choses qu’on peut connai-
tre en philosophant«.'® Marion betont, wie wichtig hier der Ubergang
von der Orientierung auf die ersten, seienden Dingen zur Erkenntnis
und ihrem philosophischen Vollzug ist. Die »philosophie premiére«
[Sur le prisme 41] erhalt ihr Primat nicht mehr aus der inhaltlichen
Orientierung an denjenigen Gegenstinden, die selbst aus ihrer inneren
Ordnung heraus ein Primat beanspruchen kénnen, sondern das Phi-
losophieren und Erkennen ist es, was seine eigene Ordnung als ordo
cognoscendi generiert. Alles Seiende wird in dieser Ordnung zum Er-
kennbaren objektiviert. [Vgl. Sur le prisme 54] Marions Zugriff auf das
Denken Descartes’ erfolgt wesentlich iiber die Auseinandersetzung mit
den »Regulae ad directionem ingenii«."* Die Einteilung der Gegenstin-
de kann in diesem Regelwerk und System der Erkenntniskrifte »nicht
(...) sofern sie sich auf eine bestimmte Art des Seins beziehen« erfol-
gen, »sondern sofern die einen aus den anderen erkannt werden kén-
nen«.'? Die Philosophie, die diese Ableitungsregeln des Erkennens re-

# Jean-Luc Marion: Sur le prisme métaphysique de Descartes. Constitutions et limites de
I'onto-théo-logie dans la pensée cartésienne, Paris 1986. S. 4. [Zitiert als: Sur le prisme]

? René Descartes: Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie. Mit den simtli-
chen Einwdnden und Erwiderungen. Zum erstenmal vollst. iibers. und hrsg. von Arthur
Buchenau, unverind. Nachdruck der 1. Aufl. von 1915 mit neuer Vorbemerkung, Ham-
burg 1994. [Zitiert als: Meditationes]

19 René Descartes: A Mersenne, 11 novembre 1640, AT, 111, 235, 13-18. (Adam Tannery
[Hg.]J: CEuvres de Descartes (nouvelle présentation par P. Constable et B. Rochot, Paris
1966 ff.[Zitiert als: AT]) Kursivierung K. B.

" René Descartes: Regulae ad directionem ingenii. Hrsg. von Heinrich Springmeyer,
Hamburg 1973.

12 Ebd., VI, 1. Descartes unterscheidet von den relativen die absoluten Gegenstinde, {iber
die allein mittels der Intuition ohne Zuhilfenahme weiterer Erkenntniskrifte klare und
distinkte Erkenntnisse gewonnen werden kénnen. Sie enthalten »in sich die reine und
einfache Natur des in Frage Stehenden« (VI, 3) — ihre innere Einfachheit und Klarheit
wird also bereits in eine Relation zur vorausgehenden Infragestellung durch den Geist
gesetzt und darf nicht mit einer vom Erkenntnisprozess unabhingigen, ontischen Ab-
solutheit verwechselt werden. Vielmehr geht es um eine Art absoluter, unmittelbarer

363

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

flektiert, bildet so nicht mehr im Umweg iiber ein erstes Seiendes, son-
dern aus sich selbst heraus und in der Beachtung ihrer eigenen inneren
Ordnung einen Anfang des Denkens, von dem aus es méglich wird, in
allen Gedankengingen und in allen Wissenschaften schrittweise und
systematisch voranzuschreiten. [Vgl. Sur le prisme 40f.]

Ohne den Wechsel von einem ontologischen zu einem epistemo-
logischen Paradigma bei Descartes zu unterschitzen, setzt sich Marion
ausfiihrlich mit der Frage auseinander, welche Rolle die Paradigmen der
Ontologie, Theologie und Metaphysik im cartesischen Denken weiter-
hin spielen.” Unter dem Prisma des Begriffs der Metaphysik wird in
»Sur le prisme métaphysique de Descartes« eine Art Spektralanalyse
des cartesischen Denkens im Hinblick auf die Pole von Ego und Gott
vollzogen, die sich im Kontext einer Onto-theo-logie iiberkreuzen.
Versteht man unter Metaphysik ausgehend von der eigentlichen Wort-
bedeutung sowie dem historischen Ursprung und der philosophie-
geschichtlichen Entwicklung dieses Begriffs eine Bewegung der Uber-
schreitung aller iibrigen Wissenschaften, so 1aflt sich dem cartesischen
Anspruch der ersten Philosophie, die die Denkordnung jeder Wissen-
schaft in der Allgemeingiiltigkeit der mathesis universalis vorgibt,
durchaus ein metaphysischer Charakter im Sinne einer metawissen-
schaftlichen Uberschreitung zuschreiben.

Der Blick durch das Prisma des Metaphysik-Begriffs soll zugleich
einer Uberpriifung der Metaphysik-Kritik Heideggers dienen, der je-

Erkennbarkeit. »Relativ (respectivum)« dagegen ist, was nur in Abhingigkeit von einem
anderen Gegenstand erkannt werden kann. (Ebd.)

13 Er konstatiert bei Descartes eine >graue Ontologie:, die in einem negativen Modus
eben doch auf eine, wenn auch in der offensichtlichen Ausiibung ihres Diskurses getriib-
te, Ontologie rekurriert, sowie eine >weille Theologie, die innerhalb der Hauptwerke
nicht systematisch dominiert, sondern in den Briefen an Mersenne mit der These der
von Gott geschaffenen ewigen, mathematischen und logischen Wahrheiten wie eine Art
sBlankoschecke ausgestellt wird, wobei dem Begriff »Gott« bei Descartes letztlich immer
eine Unbestimmtheit anhafte. (Vgl.: Jean-Luc Marion: Sur l'ontologie grise de Descartes:
science cartésienne et savoir aristotélicien dans les »Regulae«, Paris 1975. Ders.: Sur la
théologie blanche de Descartes: analogie, création des vérités éternelles et fondement,
Paris 1981.) Marion schlief8t in der Bedeutung, die er einer implizierten >Theologie« fiir
das gesamte Denken Descartes’ zuweist, an die Interpretation von Ferdinand Alquié an.
(Vgl. u.a. Ferdinand Alquié: Wissenschaft und Metaphysik bei Descartes. Vorlesungen
an der Sorbonne im Jahre 1955. Ubers. von Jiirgen Brankel, Wiirzburg 2001). Hierzu
und zur Gegebenheit der ewigen Wahrheiten auch in Auseinandersetzung mit der Inter-
pretation Marions sei verwiesen auf: Karsten Laudien: Die Schépfung der ewigen Wahr-
heiten. Die Bedeutung der philosophischen Gotteslehre bei René Descartes, Berlin 2001.

364

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

dem metaphysischen Denken letztlich eine Verhaftung im Onto-theo-
logischen Bezug des Seins auf eine gottliche Instanz, einen transzen-
denten Ursprung oder ein héchstes Sein und eine damit verbundene
Verdeckung des eigentlichen Seins des Seienden vorwirft — ein Ansatz,
der auch die zum Teil recht pauschale Ablehnung der Metaphysik bei
Derrida prigt. Die onto-theo-logischen Implikationen bei Descartes er-
weisen sich in Marions Interpretation aber als so komplex, daf3 eine
derart pauschale Kritik nicht zu greifen scheint. Dem Primat des Ego
als endlichem Seienden und denkender Substanz steht die Polysemie
und die Vielfalt der Namen des unendlichen gbttlichen Seienden gegen-
iiber, die sich fiir Marion in den verschiedenen Formen manifestieren,
in denen der Begriff sGott« im Denken Descartes eine Rolle spielt. [Vgl.
Sur le prisme 7] Diese sprachlichen Versuche einer Anniherung an die
Unendlichkeit und Unbestimmbarkeit Gottes weisen fiir Marion Par-
allelen zur Argumentationsstrategie einer negativen Theologie auf.
Methodisch geht es an dieser Stelle sehr deutlich um die Art und Weise
wie etwas — die Idee Gottes — sprachlich zu erkennen gegeben ist. Die
Onto-theo-logie verdoppelt sich in sich selbst, insofern Gott einerseits
als causa sui und ens summe perfectum und somit als hochstes Sein
gedacht wird — und insofern dieses gedacht wird« hier andererseits
wortlich zu nehmen ist: Das ens summe perfectum bildet zugleich den
héchsten Gegenstand der cogitationes eines Ichs, das wiederum durch
die cogitatio sui bestimmt wird. Und auch dieses Ego weist als res cogi-
tans eine analoge doppelte Struktur auf, je nachdem ob der Schwer-
punkt der Betrachtung auf die Substantialitit des res oder auf den Voll-
zug der cogitatio gelegt wird. Es wird zudem gleichermafen als
Ursprung der cogitatio und als creatum, als Geschépf betrachtet.™

14 Marion bezieht sich ahnlich wie Ricceur im Hinblick auf die » Meditationes« zunichst
auf die Argumentation Gueroults, zieht aber letztlich die Interpretation Alquiés vor.
Alquié betrachtet die Voraussetzung der Schaffung ewiger Wahrheiten und die Bewe-
gung des Zweifelns als parallele Ansitze, die bei Descartes aus der gleichen Motivation
heraus entstehen — letztlich aus dem Bekenntnis zur Instanz eines Schépfers. Quasi um-
gekehrt zur Argumentation Gueroults ist dabei nicht mehr Gott allein ein Gedanke des
zweifelnden Ego, sondern vielmehr laft sich das Ich ebenso als sGedanke« sowie auch als
Schopfung Gottes betrachten: »Die endliche Wesenheit wird entweder durch die Idee
Gottes oder durch das Ich einerseits oder durch das Sein oder durch meinen eigenen
Willen andererseits in Zweifel gezogen. Im iibrigen sind diese beiden Arten des in Zwei-
fel Ziehens nur eine einzige, da das Ich sich letztendlich als nichts anderes als die Idee
Gottes erweisen wird.« (Ferdinand Alquié: Wissenschaft und Metaphysik bei Descartes.
a.a.0.5.70).

365

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Innerhalb dieser doppelten Strukturen von Gott und Ego zeichnet
sich auch eine Oszillation im Hinblick auf die Idee einer Gebung ab.
Was genau wird hier durch die jeweilige causa begriindet bzw. gegeben?
Ist die causa letztlich immer schon in die Dimension der rationalen
Erkenntnis tiberfiihrt, als dasjenige, was zu erkennen gibt bzw. erkenn-
bar macht, was dann die cogitatio erkennt? Descartes wiirde so bereits
die Grundformel des Rationalismus, causa sive ratio vorwegnehmen.
Auf der anderen Seite aber bleibt die Vorstellung der Schopfung als
einer Gebung, die ebenso die Méglichkeit der Rationalitit, die ewigen
Wahrheiten und ihre Erkennbarkeit gibt wie auch das Ego als Erken-
nenden und als ens causatum in seiner Endlichkeit. [Vgl. Sur le prisme
§9.] Thomas Alferi hilt es fiir sinnvoll, schon »Marions Descartesinter-
pretation unter das Zeichen von Gebung zu stellen.« [Alferi 27] Marion
betrachtet dann Descartes als einen Denker, der »vor der Entscheidung
[steht], sich gegeniiber der Einsicht, die Wirklichkeit sei gegeben, ent-
weder zu 6ffnen oder zu verschlieBen«. [Alferi 26] Die »Regulae« »ver-
weigern ... sich der Gebung von Wirklichkeit« in der Ablehnung der
aristotelischen odota, »der ein Wirklichkeitsverstindnis im Sinne der
Gebung zu eigen war« [ebd.], wihrend mit der Erschaffung der ewigen,
mathematischen und logischen Wahrheiten, von der im Brief an Mer-
senne vom 15. April 1630 die Rede ist,' ein solches Wirklichkeitsver-
standnis gerade anerkannt wird: »Unbeschadet einer bleibenden Ambi-
valenz in seiner weiteren Denkentwicklung bezeugt Descartes hier, dass
das menschliche Denken von einem Staunen vor der Gebung ausgeht. «
[Ebd.] Zwischen den beiden Polen von Gott und Ich eréffnet sich eine
Uberkreuzung von Aktivitdt und Passivitit, von Erkennen und Er-
kanntwerden ebenso wie zwischen Erkennen und Zu-erkennen-Geben,
wenn man die Gegebenheit der durch Gott geschaffenen Erkenntnis-
strukturen der menschlichen Vernunft als eine transzendentale >Gabe«
betrachtet, die >zu erkennen gibts, insofern sie das Erkennen selbst gibt
und ermaglicht.

Das Paradoxon der Unendlichkeit Gottes, die fiir das endliche Sub-
jekt zwar nicht erfalbar (incomprehensibilitas), aber dennoch der klaren
und distinkten Erkenntnis zugénglich und einer strengen Denkordnung
gemall beweisbar ist (es handelt sich nicht um eine incognoscibilitas,
sondern gerade um den Anstof3 des Gottesbeweises) [vgl. Sur le prisme
263], spiegelt sich im Paradoxon der menschlichen Freiheit. Das liberum

5 Vgl. René Descartes: Lettre a Mersenne du 15 avril 1630. [AT, 1, 145, 7-16]

366

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

arbitrium erscheint als unhintergehbares und sicher erkennbares Fak-
tum und kann dennoch, gerade dann wenn die Freiheit einer Entschei-
dung ausgeiibt wird, nicht zugleich rational erkannt werden. [Vgl. Sur
le prisme 214] Das Ego kann entweder der prisente und bestindige
Garant der Gewifheit oder aber frei fiir das Mogliche, Ungewisse sein.
Diese Figur, die Marion bei Descartes freilegt, erinnert an Derridas Mo-
tiv des >wahnsinnigen, unsicheren Augenblicks der Entscheidung. Fiir
Marion besteht das Spezifikum des cartesischen Denkens nun gerade
darin, einen derartigen inneren Widerspruch nicht als logische Inkohi-
renz zu betrachten, sondern als Dualitdt der Sachen selbst anzuerken-
nen. Descartes legt demnach den Schwerpunkt seiner philosophischen
Titigkeit darauf, solche Dualismen aufzuzeigen, nicht aber darauf, diese
Widerspriiche aufzuheben oder zu verséhnen. Dabei bewegt sich sein
Denken auf die Aporien und damit auf die Grenzen der Méglichkeiten
der Metaphysik zu. Zugleich verweist die Figur der geschaffenen ewi-
gen Wahrheiten bereits von auflen auf diese Grenzen, sofern sie die
metaphysischen Wahrheiten erst erméglicht und damit jenseits der
Metaphysik anzusiedeln ist: »Descartes appartient d’autant plus juste-
ment a la métaphysique, qu'il en établit onto-théo-logiqguement les ex-
actes limites et parvient parfois, sous ces conditions, a les transgresser.«
[Sur le prisme 375] Er lieBe sich also in der Terminologie Derridas als
ein Randginger der Metaphysik bezeichnen.

Am Ende der Untersuchungen Marions »Sur le prisme métaphy-
sique de Descartes« steht dann der Ubergang zum Denken Pascals, der
ausgehend von der metaphysischen Grenzsetzung Descartes’ — und auf
diese Vorgabe angewiesen — eine ganz eigene, wesentliche Uberschrei-
tung dieser Grenzen vollzieht, lange vor der Verkiindung der Uberwin-
dung der Metaphysik durch Nietzsche, Heidegger oder Derrida: Bei
Pascal werden die Ordnungen der Substanzen und die Ordnung der
unsterblichen Seele bzw. der Erkenntnis sowie die Struktur der Dualis-
men durch die Einfiihrung einer dritten Ordnung iiberschritten — durch
den ordo amoris. Wird der Begriff Gottes bei Descartes zunachst fiktio-
nal gesetzt, dann rational durchleuchtet, um schlieBlich den Beweis der
Existenz vorzunehmen, von dem aus wiederum erst eine Art demiitiger
Anerkennung erfolgen kann, so steht in Pascals theologischer Ausein-
andersetzung mit Gott die Liebe an erster Stelle. Die Uberschreitung
auf die dritte Ordnung als ordo amoris scheint einen wesentlichen An-
trieb fiir Marions Abgrenzung von der >Metaphysik« zu bilden und ver-
weist bereits auf die Notwendigkeit, den Gebungsgedanken insbesonde-

367

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

re im Hinblick auf ein neues Subjektverstindnis einzufiihren: »L'ego,
ou s’assurait la métaphysique, doit se perdre — ou mieux se donner —
pour se recevoir dans le troisieme ordre«. [Sur le prisme 355] Diese
Maglichkeit, sich hinzugeben, um sich in der dritten Ordnung der Liebe
zuriickzuerhalten, ist fiir Marion am Anfang seines Denkweges zu-
néichst einmal deutlich an einen christlichen Glauben gebunden: vor-
ausgesetzt ist die Hingabe und Gabe Gottes. So zitiert Alferi als »Kurz-
formel des Glaubens« Marions Formulierung: »... la supréme force de
Dieu réside dans la faiblesse totale que manifeste le don total que Dieu
fait de sa personne aux hommes pour les hommes puissent en retour se
donner a Dieu.« [Alferi 24]'% Es stellt sich die Frage, inwiefern diese
spezifische, theologische Figur des »Gabentauschs« — die Ermoglichung
einer Gegengabe aus der gottlichen Gabe — eine Grundfigur auch fiir die
Phianomenologie der donation bildet und wie weit auch diese auf die
Uberschreitung zum ordo amoris angelegt ist.

Zu beachten ist in dieser Hinsicht allerdings Marions Erklarung, er
sei »in keiner Weise ein Anhinger Pascals« im Hinblick auf dessen Ab-
lehnung der Rationalitdt zugunsten des Glaubens:

»Es ist iberhaupt nicht meine Absicht, die Aufklarung oder die weltliche Ratio-
nalitdt zu kritisieren. Von der Rationalitit erwarte ich aber, kurz gesagt, dass sie
bestimmten Phinomenen Raum gibt, die sie bisher nicht beschrieben hat. Mein
Ziel ist es nicht, sie zu zerstoren, sondern sie verstindlicher zu machen.«"

Die Ordnung der Liebe, die auch die Rolle des Ego grundlegend ver-
andert, wird im Zusammenhang mit der Frage nach dem Selbst sowie
im Hinblick auf das Verhiltnis zwischen Gebung und Gabe bei Marion
eine entscheidende Rolle spielen. Zunichst aber verbindet sich mit ihr
eine ganz wesentliche Veranderung des Blickwinkels. In dieser dritten
Ordnung wird die Thematik der Erkenntnis nicht einfach ad acta gelegt,
sondern vielmehr in sich umgewendet. Es geht hier nicht mehr um das
Erkennen, sondern um das Erkannt-Werden, auch um das Bediirfnis,
erkannt, anerkannt und geliebt zu werden. Beschreibt Descartes in der
dritten Meditation, wie er aus dem Fenster blickt, die Passanten beob-
achtet und diese Treiben der Methodik des Zweifelns unterzieht — so
konne es sich schlieBlich bei den Vorbeigehenden auch um Maschinen

16 Alferi zitiert aus: Jean-Luc Marion und Alain de Benoist: Avec ou sans Dieu? L'avenir
des valeurs chrétiennes, Paris 1970.

V7 Jean-Luc Marion und Josef Wohlmuth: Ruf und Gabe. Zum Verhiltnis von Phiinome-
nologie und Theologie, Bonn 2000. S. 52. [Zitiert als: RuG]

368

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

handeln —, wechselt Pascal hier den Standpunkt. Er verlaBt die Position
eines neutralen Beobachters und wird selbst zum Vorbeigehenden, der
sich unter dem Blick eines Beobachters, eines Dritten bewegt: »le locu-
teur ne domine plus de la fenétre les apparences passantes, il marche
parmi elles et voit le regard d’'un je qui surplombe la rue, se pose sur
lui et le réduit a la posture d’un moi«. [Sur le prisme 344] Pascal stellt
nicht die Frage, wie der Erkennende erkennt, sondern beriicksichtigt die
Maglichkeit, selbst gesehen und erkannt zu werden. Wenn der Blick auf
den Erkennenden gerichtet wird, dann nicht durch diesen selbst, son-
dern aus der Perspektive des von ihm Erkannten: »Un homme qui se
met a la fenétre pour voir les passants; si je passe par la, puis je dire qu'il
s’est mis la pour me voir?« [Sur le prisme 344]'

Marion betont in seiner Interpretation Pascals diese Fokussierung
auf das Gesehen- oder Erkannt-Werden, die das konstituierende, erken-
nende Ich in ein >Mich« (moi) verwandelt. Bei genauerer Betrachtung ist
allerdings die Perspektivierung in der Frage Pascals duferst komplex:
das Szenario des Betrachters am Fenster, der die Vorbeigehenden sieht,
wird zunichst ganz neutral, anscheinend vom Standpunkt eins Dritten
aus entworfen (»un homme qui se met a la fenétre«) bzw. vom Stand-
punkt desjenigen, der diese Szene imaginiert, also aktiv entwirft, und
die daran anschlieBende Frage stellt. In dieser Frage wiederum versetzt
er sich hypothetisch in die Position des Vorbeigehenden (»si je passe par
la«)" und stellt sich nun angesichts dieser passiven Position die Frage,
inwiefern er aus ihr heraus aktiv sagen oder erkennen kann, wer ihn
betrachtet — und zwar eben nicht, wer imaginativ dorthin gesetzt wurde,
sondern wer sich selbst als Beobachter positioniert (»qui se met a la
fenétre«? bzw., »qu'il s’est mis la pour me voir«). Der Platz des Spre-
chers ist also nicht einfach eindeutig auf die Rolle des Voriibergehenden
zu beschrinken. Die Verschrinkung von Aktivitit und Passivitit, Er-
kennen und Erkanntwerden ist hier bereits ebenso vielschichtig wie im
gesamten Denken Marions. Er wird in seiner Darstellung des Subjekts
»nach dem Subjekt« das Gewicht deutlich auf die Passivitit eines Emp-
fangers von Phinomenen sowie auch auf eine noch radikalere Passivitat
des Gesehenwerdens verlagern, und dennoch setzt die philosophische

18 Marion zitiert aus den Pensées, in: Blaise Pascal: CEuvres compleétes. Hrsg. von L. La-
fuma, Paris 1963. §688 / 323.

1% Kursivierung K. B.

2 Kursivierung K. B.

369

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Erlauterung dieser Passivitit unweigerlich und ohne daf dies abge-
stritten wiirde, einen aktiven Erkenntnis- und Argumentationsprozef3
voraus: der Empfanger der Phianomenalitit ist auch derjenige, der das
Phanomen zur Manifestation bringt, es benennt und die phinomeno-
logische Reduktion vollzieht. Erst ein Sichhineinversetzen des Er-
kennenden in die Perspektive desjenigen, der betrachtet und erkannt
wird, deckt seine Passivitit auf. Und zugleich ist es notwendig, zu fra-
gen, wie sowohl der Erkennende als auch der Erkannte jeweils erkennen
und erkannt werden, um diese komplexen Verschrinkungen so weit wie
moglich durchsichtig zu machen — bis zur Grenze, die der Blick des
Anderen setzt.

Wie Pascal benétigt Marion die cartesische Wendung der Blick-
richtung von den Gegenstianden aus auf den sie Erkennenden, um von
dorther noch einmal eine weitere phanomenologische Wendung vor-
zunehmen, die den Blick darauf richtet, wie sich etwas (zu erkennen)
gibt und was es heift, erkannt und erblickt zu sein. Marions Ausein-
andersetzung mit Descartes 1at sich also keinesfalls als ein Anti-Carte-
sianismus auffassen, sondern eher als eine Erweiterung und Uber-
schreitung, die dennoch stets ihren eigenen Ausgangspunkt wiirdigt.
Das Erkennen bleibt dabei ein entscheidendes Thema des Philosophie-
rens. So konstatiert Friedrich Lohmann:

»Wie bei Husserl steht ... [bei Marion] das Wesen von Phinomenalitit und
mit ihm die Frage, wie iiberhaupt Erkenntnis zustande kommt, im Vorder-
grund. Aus diesem Grunde kann man bei Marion von einer phinomenologi-
schen Erkenntnistheorie sprechen — sofern man den Begriff sErkenntnistheo-
riec mit der genannten Frage verkniipft und nicht auf bestimmte Positionen
engfiihrt. ... Die — nicht zuletzt erkenntnistheoretische! — Frage nach dem
Subjekt fiihrt uns ... ins Zentrum von Marions Denken.«?!

Um ins Zentrum der Philosophie Marions einzutauchen - in seine Phi-
nomenologie der »donation«, in der die Gabe eine ganz eigene Rolle
spielen wird — ist es notwendig, zu beachten, dafl die Frage nach dem
Erkennen und Erkanntwerden ebenso wie die Frage nach dem Subjekt
und die Auseinandersetzung mit den Vorgaben Descartes’ in der Ent-
wicklung dieser Phinomenologie wichtige Leitlinien bilden.

1 Friedrich Lohmann: Subjekt und Offenbarung. Theologische Uberlegungen zur phd-
nomenologischen Erkenntnistheorie Jean-Luc Marions. In: Krisen der Subjektivitit.
Problemfelder eines strittigen Paradigmas. Hrsg. von Ingolf U. Dalferth und Philipp Sto-
ellger, Tiibingen 2005. S. 361-392. Hier S. 368.

370

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

1.2) Von einem Anfang der Philosophie zu einer anderen ersten
und zur letzten Philosophie

Wihrend sich Derrida stets kritisch am Begriff der Philosophie abarbei-
tet und bei Ricceur in den methodischen Uberlegungen zahlreiche Hin-
weise auf sein eigenes Philosophieverstindnis freigelegt werden kon-
nen, sind die Stellen, an denen sich Jean-Luc Marion in seinem Werk
ausdriicklich mit dem Begriff >Philosophie« auseinandersetzt, auffallig
unauffillig. Wo es um die Philosophie geht, geht es immer schon um
die Frage, was eine serste Philosophiec ausmacht, inwiefern damit eine
»Metaphysik< impliziert ist und wie es diese zu iiberschreiten gilt. Wo
wiederum Marion die Methodik und den Vollzug seines eigenen Den-
kens reflektiert, ist zumeist nicht von Philosophie, sondern bereits von
Phianomenologie die Rede. Wie er sein eigenes Denken in die Disziplin
der Philosophie einordnet, zeigt sich vielleicht am ehesten, wo es gilt,
sich gegen die Etikettierung abzugrenzen, es handle sich eher um eine
Theologie.

Dominique Janicaud konstatiert 1991 in einem Bericht iiber die
Entwicklungen der Phanomenologie in Frankreich zwischen circa 1975
und 1990 eine theologische Wende der Phdnomenologie: »Le tournant
théologique de la phénoménologie francaise«.? Anstatt sich der eigent-
lichen phinomenologischen Aufgabe zu widmen, die notwendigen Me-
thoden zu reflektieren und anzuwenden, um einen méglichst tiefen Zu-
gang zur Welt der Phinomene zu gewinnen, werde zunehmend - u.a.
in Marions »Réduction et donation« mit der Figur des reinen Rufs, auf
die ich im folgenden noch genauer eingehen werde — Gewicht darauf
gelegt, Heideggers Projekt einer >Phinomenologie des Unsichtbarenc
zu realisieren und etwas, sei es einen letzten, sich selbst begriindenden
Grund oder einen ersten Ursprung, hinter den erscheinenden Phino-
menen zu suchen.? Dies eroffne letztlich eine theologische Fragestel-
lung. Marions systematischer Entwurf seiner Phanomenologie der do-

22 Ebenso treffend stellt er dar, wie die Grundlagen der Phinomenologie bei Husserl und
Heidegger in Frankreich zunachst eher als Quelle freier Interpretationen und kreativer
Neuansitze aufgenommen und erst spiter tatsichlich eingehender rezipiert wurden. Do-
minique Janicaud: Le tournant théologique de la phénoménologie francaise, Paris 1991.
¥ Eine echte phinomenologische Vertiefung des Weltzugangs konstatiert Janicaud am
ehesten bei Merleau-Ponty. Als Vorbild fiir eine gelungene Abgrenzung eines (auch)
phinomenologischen Denkens von theologischen Fragen, denen ihr ganz eigener Raum
zugewiesen wird, dient Paul Ricceur.

371

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

nation in »Etant donné« 1aBt sich in seinem Anspruch, nicht theo-
logisch und ohne die Voraussetzung eines transzendentalen sersten Ge-
bers« zu argumentieren, als eine Reaktion auf Janicauds These betrach-
ten: »ce livre (au contraire d’autres explicitement théologiques), reste a
dessein strictement philosophique, sans un mot de théologie ...«. [ED
104, Anm. 2] Fiir Marion verbindet sich mit der Frage nach den Gren-
zen zwischen Theologie und Phinomenologie die Frage nach der Mog-
lichkeit, Inhalte der Theologie und der Offenbarung im Rahmen einer
phinomenologischen Methode zu denken, nicht aber im Rahmen einer
metaphysica specialis, sowie umgekehrt die Frage nach der Maglich-
keit, eine phdnomenologische Wendung innerhalb der Theologie zu
vollziehen. Stets geht es hier um die Phanomenologie, die gerade bei
Janicaud ganz ausdriicklich nur als eine begrenzte, gegenwirtige Stro-
mung der Philosophie beschrieben wird.?

Ist Marions Entwurf einer Phianomenologie deckungsgleich mit
seinem Philosophieverstindnis, ist also fiir ihn Philosophie heute nur
noch als eine Phdanomenologie — und zwar als Phianomenologie der do-
nation — zu vollziehen? Ein Ansatzpunkt, um diese Frage zu beantwor-
ten, kann Marions Reflexion iiber »Erste Philosophie und Gegebenheit«
[RuG 13-34] bilden, in der er die Phanomenologie als eine andere erste
Philosophie betrachtet, die diese schlieflich in sich derart umkehrt, daf8
sie in eine »letzte Philosophie« verwandelt wird.

* Eine genauere Darstellung der Debatte zwischen Marion und Janicaud im Zusammen-
hang mit der Debatte zwischen Marion und Derrida sowie auch angeregt durch Uber-
legungen Ricceurs zum religiosen Diskurs findet sich in: Robyn Horner: Rethinking God
as Gift. Marion, Derrida and the Limits of Phenomenology, New York 2001. Weiterfiih-
rend siehe auch: Dominique Janicaud: La phénoménologie éclatée, Combas 1998. Sowie:
Phénomeénologie et théologie, hrsg. von J.-F. Courtine, Paris 1992. Horner verfolgt sehr
genau die Auseinandersetzung mit der Gabe bei Marion und Derrida unter der Fragestel-
lung, inwiefern ausgehend von ihren Uberlegungen Gott als Gabe gedacht werden kann
bzw. inwiefern das Modell und die Aporien der Gabe sich mit einer Anniherung an den
Gottesgedanken decken. Auch die erst im Januar 2011 erschienene Untersuchung »Neue
Phinomenologie in Frankreich« (Berlin 2011) von Hans-Dieter Gondek und Laszl6 Ten-
gelyi beginnt mit einer Absetzung von Janicauds Diagnose. Marions Ansatz wird hier
interessanterweise ganz dezidiert als eine Phanomenologie der Gabe eingeordnet, wobei
die Gabe in dieser sehr aktuellen Darstellung der franzésischen phianomenologischen
Debatte generell einen ihrer Schliisselbegriff bildet, auch fiir die Auseinandersetzung
mit Michel Henry sowie auch mit Jacques Derrida und seiner Anbindung an die Diskus-
sion mit der Phanomenologie. Gondek und Tengelyi bieten hier eine erfreuliche Ergan-
zung zu Bernhard Waldenfels’ Standardwerk »Phinomenologie in Frankreich« (Frank-
furt a. M. 1983).

372

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

Zu fragen ist hier, inwiefern Marion ein dhnliches Modell voraus-
setzt wie Derrida: eine Art Uberwindung der Philosophie durch ein
Denken, das selbst nicht mehr im engeren Sinne philosophisch ist, son-
dern die Philosophie von ihren Rindern her betrachtet. Auch Marion
scheint es in einer Auseinandersetzung mit tradierten philosophischen
Konzeptionen, insbesondere mit Descartes, darum zu gehen, im inneren
Umbau des philosophischen Materials die Bewegung einer Uberschrei-
tung anzustreben. Allerdings soll dieses Bestreben sich nicht in einer
fortwihrenden Dekonstruktion erschopfen. Derrida hat, so Marion,
»das was nach der Dekonstruktion kommt ... gesehen und gleichzeitig
auch nicht gesehen«. [Ebd.] Und das, was nach der Dekonstruktion
kommt bzw. was iiber sie hinaus giiltig bleibt und schon vor ihr gegeben
ist, ist fiir die Phanomenologie die Gegebenheit, mit der sie zundchst an
eine Art letzter Grenze zu stoflen scheint. Marions Ubereinstimmung
mit Derrida — von ihm selbst weitaus vorsichtiger formuliert in der
Wendung: »In gewisser Hinsicht jedoch widerspreche ich Derrida nicht
vollstandig« - besteht in der Einsicht, dafl es »eine Art innerer Notwen-
digkeit fiir die Phanomenologie [gibt], bis zu ihren Grenzen zu gehen«.
[RuG 47] Es wird sich zeigen, dafl gerade in der Auseinandersetzung
zwischen Derrida und Marion dieser Grenzgang beispielhaft im Hin-
blick auf das Phinomen der Gabe erfolgt. Schon in der Erkundung der
Grenzen von Metaphysik und Onto-theo-logie erscheint allerdings bei
Marion der Anspruch, diese Grenzen deutlich ziehen und fixieren zu
konnen, stiarker als bei Derrida, in dessen Denken sich auch die Grenz-
verldufe letztlich fortwihrend entziehen. Die »letzte Philosophie« bliebe
bei Derrida wohl immer diejenige, die zuletzt dekonstruiert wurde und
die jeweils verkennt, daf sie in sich gerade deshalb fehlgeht, weil sie eine
letzte Giiltigkeit und Totalitdt beansprucht. Jede Philosophie scheint so
an ihr eigenes Ende zu stoflen, in einem letzen Aufbiumen gegen das
Ende der Philosophie und blind fiir die Sicht iiber sich selbst hinaus. Ein
als erste Philosophiec deklariertes Denken beginge wiederum fiir
Derrida den Fehler, das Ausgehen von einem absoluten Anfang oder
Ursprungspunkt zu beanspruchen. Es bleibt nur die Méglichkeit, sich
immer wieder am zuletzt Gedachten abzuarbeiten und wiederholt neu
zu beginnen, ohne wirklich jemals »von vornecanfangen zu kénnen.

Fiir Marion geht es in der Suche nach einer ersten Philosophiec
stets »darum, jenen Vorrang zu definieren und zu begriinden, den die
Philosophie behaupten muss, um sie selbst zu bleiben« [RuG 14], wih-
rend sie bei Derrida ja gerade gendtigt ist, etwas anderes als sie selbst zu

373

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

werden, um sich vom Philosophieren ins Denken zu verwandeln. Wenn
nun die Philosophie ein Primat beanspruchen muf}, um sie selbst zu
bleiben, stellt sich die Frage, ob Marions Phianomenologie als Philoso-
phie noch sie selbst bleibt, insofern sie nach seinem Verstindnis nicht
mehr eine serste, sondern eine sletzte Philosophie« bildet und anstatt
sich selbst den Vorrang zu geben hinter den Vorrang der Gegebenheit
zuriicktritt. Die Verwendung des Terminus >Phinomenologie« und der
seltenere Rekurs auf den Terminus >Philosophie« kinnte ein wesent-
liches Indiz fiir eine Art >Supplementierung« der Philosophie durch die
Phinomenologie bilden, die, indem sie dennoch beansprucht, eine letzte
Philosophie zu sein, quasi an die Stelle ihrer selbst tritt. Stellt sich mit
der Titulierung als »letzter Philosophiec auch der Anspruch einer Letzt-
giiltigkeit, eines endgiiltigen Abschlusses jedes Philosophierens? Was
wire dann von und insbesondere nach dieser »letzten Philosophie« zu
erwarten {

1.2.1) Descartes’ Erwachen — ein Anfang der Philosophie

Marion leitet in seinem Aufsatz » Le pensée réve-t-elle? Les trois songes
ou l'éveil du philosophe«® aus den Traumen, die Descartes im ersten
seiner iiberlieferten Texte, »Olympica«, beschreibt, eine Konsequenz
ab, die so zunichst diametral dem cartesischen Rationalismus als einer
Hauptlinie der Descartes-Interpretation gegeniiberzustehen scheint:
Was auch von Descartes zu lernen sei, sei die Annahme, dafl das Be-
wuftsein noch vor dem Gebrauch der Vernunft ein affiziertes Bewuft-
sein ist (»une conscience affective — mieux, une conscience affectée«),
welches zundchst das Denken empfingt, bevor es in der Lage ist, selbst
Gedanken hervorzubringen (»elle regoive la pensée avant que de la pro-
duire«). [QC 7] Die Rezeptivitit des Bewuftseins bringt zugleich eine
grundlegende Passivitit des Philosophierenden mit sich. Auch die Ver-
nunft affiziert, so Marion, das BewufStsein genau so wie auf anderen
Ebenen der Traum und die Poesie. Die philosophische Entscheidung,
die Entscheidung zur Philosophie, bestiinde hier lediglich darin zu wih-
len, welcher dieser Affektionen ein Vorrang eingeraumt wird: »... sila
raison s'impose, il faudrait comprendre qu’elle s'impose comme une
affection préférable a deux autres ...«. [QC 8] Fiir diese Entscheidung
zur Rationalitit ist die Hintergrundfolie des dunklen und ungeordneten

B QC7-37.

374

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

Traumes notwendig, damit Descartes im Gegenzug zu ihr die Ordnung
der Erkenntnis, also der »Regulae«, erobern kann — analog zum not-
wendigen Wechselspiel zwischen reconnaissance und méconnaissance
bei Ricceur sowie zum Durchgang durch die Unentscheidbarkeit bei
Derrida.

Noch im Schlaf vollzieht sich ein Ubergang vom Trdumen in die
Erkenntnis, dafl die Traume der Interpretation bediirfen.? In einer Au-
tointerpretation, die das Verhiltnis von Schiiler und Lehrer, Empfan-
gendem und Gebendem, in sich selbst internalisiert, gibt Descartes sich
selbst zu erkennen oder lehrt sich selbst den Sinn seiner Traume.

»Descartes démasquera donc d'abord & lui-méme sa propre pensée, qui s’avan-
ce masquée, d’abord a lui-méme, sous le masque des songes insignifiants. En
les interprétant comme doués de sens — de sens cartésien — il se démasque a
lui-méme comme penseur.«?” [QC 20]

Was letztlich aus diesem Spiel der Maskeraden hervorgeht, ist genau die
Voraussetzung, die eine so entscheidende Schliisselstellung in der
Descartes-Interpretation Derridas bildete: Die rationale Erkenntnis
und der Traum oder Wahnsinn werden qua Erkenntnis voneinander
unterschieden, gerade um auf einen letzten Punkt der Gewiflheit zu-
riickzugelangen, der sowohl im Traum als auch im Wachzustand und
noch bis in den Wahnsinn hinein seine Giiltigkeit bewahren kann.
Descartes’ philosophisches Denken beginnt fiir Marion nun nicht
mit einer Annahme der Affektionen, sondern gerade mit einer Abwei-
sung des affizierten Bewuftseins. Und doch laBt sich diese Abwehr-
bewegung als Indiz dafiir lesen, dal ihr die Affektion schon voraus-
gegangen und vorgegeben ist. Zwar ist die Instanz des Denkenden, des
Ego, bei Descartes stets in der Dichotomie zur gottlichen Instanz zu
betrachten, dennoch soll das Denken seine Sicherheit in der Darstellung
der Traume nicht dadurch gewinnen, daf3 es eine géttliche Offenbarung
entgegennimmt oder sich zur Entgegennahme der Gabe ewiger Wahr-

% Die Unterscheidung der » Meditationes« zwischen Traumen und Denken ist zum Zeit-
punkt, als die »Olympica«-Traume beschrieben und interpretiert werden, noch nicht
vollzogen, sie wird aber fiir Marion in einer komplexen Verstrickung zwischen Traum
und Denken bereits vorbereitet. Eine solche Verstrickung liegt vor, weil eben nicht zwei
klar getrennte Zustinde — Traum und Wachzustand — aufeinander folgen.

¥ Zur Tradition der Vorstellung einer Maskierung Descartes, der unter der Oberfliche
seiner Texte bestimmte esoterische Botschaften verbirgt, vgl. Karsten Laudien: Die
Schépfung der ewigen Wahrheiten, a.a. 0., 381.

375

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

heiten bekennt. Der Philosophierende erwacht als solcher gerade, indem
er sich dagegen verweigert, sich als Empfangenden zu betrachten, und
indem er sich von der Instanz, die moglicherweise sein Denken, sein
Affiziertwerden durch Traum, Poesie oder Vernunft generiert, vollkom-
men frei macht, um die Autonomie seines Denkens zu erlangen.?® Der
Philosophierende, der sich vom Empfangen distanziert, gibt allerdings
selbst etwas, um daraus die Autonomie und Gewif$heit seiner systema-
tischen Erkenntnis zu erhalten: er gibt am Ende des Vollzugs der Auto-
Interpretation Gott sein Wort, seinen Willen auf die Suche nach der
Wahrheit auszurichten und dem richtigen Lebensweg zu folgen.?? Er
gibt sich damit selbst als Philosoph zu erkennen — und zwar nicht mehr
nur sich selbst, sondern einem Anderen.*

Es scheint, als sei es notwendig, die Verwunderung gegeniiber dem
Gegebenen abzuschiitteln, um dann zu einem neuen Staunen vor-
zudringen, das fiir Descartes erst das Staunen eines Philosophen sein
kann, nachdem dieser selbst die Gewiheit seines Erkennens erobert
hat. Zugleich ist der freie Wille, der die Entscheidung zur Erkenntnis
erlaubt, fiir Descartes ebenso bestaunenswert: »Tria mirabilia fecit do-
minus: res ex nihilio, liberum arbitrium, et Hominem Deum« [AT X,
218, 19-20; vgl. QC 36]. So wird also eine gottliche Gabe des freien
Willens anerkannt.?! Der Philosoph staunt hier nicht angesichts dessen,

2% Auch der Geist der Wahrheit, den Descartes in seinen Traumen heraufbeschwirt, ist
fiir Marion nur Teil der Strategie der Auto-Interpretation und philosophischen Selbst-
Erweckung.

# Interessant ist hier die Verkniipfung zwischen dem Streben nach Wahrheit und nach
einem guten Leben. In seiner Augustinus-Interpretation betont Marion die Wendung
gegen die curiositas, in der es dem Erkennenden nicht darum geht, sich selbst zu iiber-
schreiten und zu veriindern, sowie auch gegen einen rein theoretischen Wahrheits-
begriff. Die fundamentale Motivation allen Wollens besteht im Wunsch, das gute Leben
als vita beata zu erreichen. (Vgl. Jean-Luc Marion: Au lieu de soi. L'approche de Saint
Augustin, Paris 2008.)

® »Au terme des réves, Descartes tente de »recourir a Dieu, pour le prier de lui faire
connaitre sa volonté, de vouloir 'éclairer et de le conduire dans la recherche de la vérité«
(186, 25-27). ... Autonomie de |'évidence cogitée, garantie divine par la volonté: cette
dualité, voire dichotomie, jamais plus Descartes ne la remettra en question.« [QC 36]

3 In der Augustinus-Lektiire wird diese Gegebenheit des Willens noch ausdriicklicher
als Gabe ausgewiesen. Der menschliche Wille ist auf die gittliche Gnade verwiesen, da er
alles, nicht jedoch sein eigenes Wollen, also sich selbst wollen kann: »Vouloir vraiment
n‘advient a la volonté que dans 'avance, comme un don a aimer - ce qui se nomme aussi
une grice.« (Jean-Luc Marion: Au lieu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.O.
S. 256.)

376

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

was ist bzw. was seiner Anschauung vor der Philosophie unmittelbar
gegeben ist, und beginnt davon ausgehend zu philosophieren. Erst am
Zielpunkt seines Denkweges beginnt er iiber die Fundamente seines
eigenen Philosophierens zu staunen [vgl. QC 14], zu denen er im
Durchgang durch das Philosophieren gelangt ist, dies jedoch unter der
Motivation seines freien Willens, der ihm als etwas Erstaunliches und
Wounderbares gegeben ist.

Descartes’ Philosophie will sich als eine erste Philosophie< behaup-
ten, welche in letzter Konsequenz eigentlich nichts ihr Vorangehendes
benétigen diirfte, was auch nur den Impuls des Erstaunens generieren
wiirde. Sie wird aber letztlich als eine Reduktion auf ihre eigenen Fun-
damente vollzogen, und das setzt etwas voraus, was sie dieser Reduk-
tion unterziehen kann. Auch wenn es zum Vollzug der Reduktion wohl
unweigerlich notwendig bleibt, zu dem, was das Bewuftsein struktu-
riert und affiziert, was es erstaunt, vielleicht sogar iiberwiltigt, in eine
gewisse Distanz zu treten, die aus der cartesischen Abweisung des affi-
zierten Bewuf3tseins erlernt werden kénnte, geht es Marion in der Pha-
nomenologie, die sich als sletzte Philosophie< erweist darum, diese Ab-
setzungsbewegung mit durchsichtig zu machen, um so nicht zum
Ausgangspunkt der Affektionen, wohl aber zu einer Annahme des ur-
spriinglichen Affiziertwerdens zuriickzukehren. Descartes liefert, in-
dem er iiberhaupt dem Traum als Modell fiir ein Affiziertwerden des
BewuBtseins in seinem Denken Raum gibt, fiir Marion einen Aus-
gangspunkt, um die Wendung zur Konzeption seiner Phinomenologie
der donation vorzunehmen.

Will Marion damit hinter das Erwachen oder die Selbsterweckung
des Philosophierenden zuriick? Geht es etwa darum, nur noch zu trau-
men statt zu philosophieren und das dem Bewuftsein Gegebene un-
reflektiert und ungefiltert anzunehmen? Im Blick auf die phanomeno-
logische Methodik, die Marion entwickelt, wird sich zeigen, da8 gerade
die konsequente Reduktion, die durchaus die Strenge und Klarheit der
cartesischen Methode einfordert, eine solche Riickkehr ausschlieflen
soll. Es geht keinesfalls darum, eine »letze Philosophie« als Abgesang
auf das Philosophieren und Vorbereitung auf den >Ausstieg¢ in eine rein
kontemplative Mystik zu verstehen, die statt dem Affiziertwerden
durch die Vernunft demjenigen durch den Traum oder die Poesie den
Vorzug geben wiirde. Dennoch geht es auch um eine Ankerkennung
dieses Affiziertwerdens, der Uberwiltigung durch das Staunen und der
Position des Denkenden als Empfinger von ihm Gegebenen, die den-

377

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

noch die aktive Entscheidung fiir die Suche nach Wahrheit und Er-
kenntnis nicht aufheben kann und soll. Marions Entscheidung fiir die
Phanomenologie ldft sich nicht als eine Entscheidung gegen die Phi-
losophie auffassen, auch nicht gegen die Art und Weise, wie Descartes
zu philosophieren beginnt. »Die Regeln der Phinomenologie ergeben
sich aus Descartes« [RuG 66], insofern dieser die Methodik der Reduk-
tion vorbereitet, die allerdings in der Phinomenologie anders vollzogen
wird als iber den methodischen Zweifel der » Meditationes«.

1.2.2) Von einer anderen ersten zur letzten Philosophie

In seinen Uberlegungen iiber »Erste Philosophie und Gegebenheit«
[RuG 13-34] betrachtet Marion ausgehend von Husserl »[d]ie Phino-
menologie als Moglichkeit einer anderen >Ersten Philosophie««. [RuG
20] Anders erscheint sie u.a. gegeniiber der epistemologischen, noeti-
schen Wendung eine prima philosophia bei Descartes und Kant, die das
Erkennen aus sich selbst heraus beginnen lassen wollen.?? Husserl geht
es um eine »wissenschaftliche Disziplin des Anfangs«, um einen »An-
fang aller Philosophie iiberhaupt«.?* Gefordert ist deshalb die Suche
nach einem ersten Prinzip der Phianomenologie. Diese Suche verlauft
von der Formel »Soviel Schein, soviel (durch ihn nur verdecktes, ver-
falschtes) Sein, «3* iiber den Aufruf, zu den Sachen selbst zuriickzukeh-
ren, bis zum »Prinzip aller Prinzipien«, daf »jede originar gebende An-
schauung eine Rechtsquelle der Erkenntnis sei, daf8 alles, was sich uns
in der >Intuition¢ originar (sozusagen in seiner leibhaften Wirklichkeit)
darbietet einfach hinzunehmen sei, als was es sich gibt, aber auch nur in
den Schranken, in denen es sich da gibt ...«.%

2 Anders ist sie ebenso gegeniiber der aristotelischen gtAocopia mpaty, die ihren All-
gemeingiiltigkeitsanspruch aus der Ausrichtung auf die Gegebenheit einer allgemeinen,
absoluten ool herleitet, und gegeniiber der thomistischen philosophia prima, in der es
um die Interpretation des Gottlichen als letzter Ursache geht. Marion verweist allerdings
darauf, daB diese prima philosophia sich von der aristotelischen darin unterscheidet, dal
»[iln Gott ... die Ursache aufgehoben« und dabei nicht in eine odoia iiberfithrt wird.
Zudem weist Thomas auch die causa sui zuriick und belaflt Gott selbst als incausatum.
[RuG 17]

* Ebd., S. 5.

¥ Edmund Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortriige, Husserliana I,
Den Haag *1991. S. 133.

% Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie I, Husserliana I1I, Den Haag 1950. S. 52.

378

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

Marion iiberfithrt diese Prinzipien in ein viertes, letztes Prinzip,
namlich in die Formel: »Wieviel Reduktion, soviel Gegebenheit«, [RuG
23] die noch genauer zu erdrtern sein wird:

»Sie allein denkt ausdriicklich die Gegebenheit des Gegebenen als den Ort, an
dem tatsichlich das Scheinen in Sein iibergeht (vgl. erste Formel), den Ort, an
dem man auf den in Frage stehenden Sachverhalt selbst zuriickkommt (vgl.
zweite Formel), den Ort, an dem die Anschauung iiber das Erscheinen recht
spricht (vgl. dritte Formel) — aber immer ausgehend von der Operation, die sie
hervorruft, der Reduktion.« [RuG 24]

»Unter der ausdriicklichen Bedingung, dass sie bereits reduziert ist,
wird die Gegebenheit des Gegebenen ... absolut unbezweifelbar«
[ebd.] — ebenso unbezweifelbar wie das Ego fiir Descartes, das zuvor
durch die reduzierende Bewegung des Zweifels hindurch muf8. Was al-
lerdings die Gegebenheit deutlich von dieser cartesischen GewiSheit
unterscheiden soll, ist ihr Umfang: es geht nicht mehr >nur< um eine
Versicherung des Denkens — um eine »Riickkehr des Denkens zu sich
selbst, genauer gesagt, seine Selbst-Affektion« — es geht um die Verall-
gemeinerung zu einer GewiSheit, die »eine ganze Welt« beglaubigen
kann. [RuG 25]

Das eigentliche Motiv fiir Husserl, die bei Kant so deutlich be-
grenzte Anschauung radikal auszudehnen, und zwar iiber die Gegeben-
heit kategorialer Objekte und Begriff sowie der Ideen bis hin zur Gege-
benheit der Universalitit selbst sowie beispielsweise auch des Absurden
und des Sinnlosen, besteht fiir Marion in einer vollstindigen Universa-
lisierung der Gegebenheit selbst*: »Lintuition résulte de la donation
sans exception«. [RD 27] Ebenso weit, wie sich nun die Anschauung
eroffnet, kann durch diesen Durchbruch (percée) hindurch auch die

% Diese Universalisierung bezieht sich auch auf die Gegebenheit der Bedeutung.
Derridas Kritik, die Bedeutung miisse von der prisentischen Anschauung begleitet sein,
greift fiir Marion zu kurz, da diese nur fiir die okkasionellen Ausdriicke, insbesondere fiir
das Ich-Sagen gelte. Und dennoch wird das Wort slch< auch ohne deiktischen Bezug auf
ein prasentes Subjekt nicht einfach bedeutungslos. Das Wort, das Zeichen selbst bleibt als
Bedeutungstriger gegeben, »la signification, dans les Recherches logiques, se donne évi-
demment sans dépendre de lintuition de remplissement«. [RD 47] So formuliert Husserl
in seinen »Logischen Untersuchungen« ausdriicklich, dal »die Bedeutung selbst exi-
stiert«, also unabhingig von ihrer anschaulichen Erfiillung. (Edmund Husserl: Logische
Untersuchungen. Zweiter Teil: Untersuchungen zur Phinomenologie und Theorie der
Erkenntnis, in zwei Binden, Husserliana XIX 1, Den Haag 1984. S. 335.) [Vgl. RD 49,
Anm. 76]

379

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Sinngebung vollzogen werden, die es qua Intentionalitit erméoglicht,
etwas als etwas wahrzunehmen und zu bezeichnen, als einen bestimm-
baren Gegenstand und ein begrenztes Phanomen, welches sich nicht in
ein ungeordnetes Einstromen von Farbwahrnehmungen, Formwahr-
nehmungen usf. auflést, und sich auf unterschiedliche Art und Weise
auf dieses Phanomen zu richten - ihm ein bestimmtes »Gemeintsein< zu
geben. Letztlich zielt der phinomenologische Durchbruch mit der Er-
weiterung der Anschauung auf eine »Gesamtanschauung der Welt«¥.
Damit verbindet sich der Durchbruch zu einem spezifischen philosophi-
schen Staunen, das sich vom Staunen iiber die Gegebenheit des Wirk-
lichen, der Schopfung oder der ewigen Wahrheiten oder aber iiber die
Strukturen der Erkenntnis unterscheidet. Es ist die Korrelation zwi-
schen der Welt und ihrer Gegebenheit fiir das wahrnehmende Subjekt,
»[d]er erste Durchbruch dieses universalen Korrelationsapriori von Er-
fahrungsgegenstand und Gegebenheitsweisen«*, der Husserl nach ei-
gener Auskunft in ein Erstaunen versetzt, das ihn durch seine gesamte
philosophische Arbeit hindurch nicht loslit und einen zentralen An-
trieb all seiner Forschungen bildet.*

Im Gegenzug zur Ausweitung der Anschauung soll nun die radi-
kale methodische Engfithrung auf die Reduktion den Bezug auf die
Transzendenzen der Evidenz und der Subjektivitit aufheben, indem sie
auch diese auf ihre reine Gegebenheit reduziert.

»Wenn die Philosophie sich in der Inmanenz entfaltet (was man oft behauptet
und bisweilen mit Recht behaupten kann), dann verdient nach dem Prinzip
»Soviel Reduktion, soviel Gegebenheit« die Phinomenologie recht eigentlich
die Bezeichnung >Philosophiec«. [RuG 24]

Eine gewisse Vorsicht bleibt in dieser Identifizierung zwischen Philoso-
phie und Phidnomenologie spiirbar, ist doch die Bedingung der Entfal-
tung in der Immanenz nur »bisweilen mit Recht« [s.0.] erfiillt und die
Bezeichnung >Philosophie« wird letztlich in Anfithrungszeichen gesetzt.
Was macht nun diese >Philosophie« in Anfiihrungszeichen zu einer letz-
ten Philosophie? Wenn alles Phinomen ist, so heiflt das, wenn man
Husserls Aussage iiber die Gegebenheit im »Prinzip aller Prinzipien«
[s.0.] ernst nimmt, daf alles gegeben ist bzw. daf es sich gibt. Was auch

¥ Edmund Husserl: Phinomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester
1925, Husserliana IX, Den Haag 1968. S. 88. [Vgl. RD 30]

% Ebd,, S.169. [Vgl. RD 52].

¥ Vgl. ebd., S. 48f.

380

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

immer als Phianomen erfahrbar ist, birgt, impliziert oder »faltet« in sich
diese Gegebenheit, die dann durch die Reduktion entfaltet wird. Dabei
erweist sich fiir Marion »die Gegebenheit ... durch ihre Zuverlassigkeit
und ihre prinzipielle Allgemeinheit als unbedingtes Prinzip. Es kénnte
also der Phdnomenologie zufolge hier eine >Erste Philosophie« geben.«
[RuG 27] Gegen eine solche >Erste Philosophie« spricht aber fiir Marion
der zumeist mit ihr verbundene Anspruch, »dass sie das bestimmt, was
sie vorlegt, indem sie ihm a priori ein Prinzip oder einen Komplex von
Prinzipien und zumal die transzendentale Vorgingigkeit des Ich (oder
seiner Entsprechungen) vorschreibt«. [RuG 30] Dieser Anspruch ist
aber genau der, den die phanomenologische Wendung der Blickrichtung
aufheben mochte, um »dem Phdnomen eine unbestreitbare Prioritat
zuriickzugeben« — eine Prioritit auch vor dem phanomenologischen
»Zugriff< auf dieses Phinomen. [RuG 30] Es geht darum, das Phdanomen
»erscheinen zu lassen, nicht mehr so, wie es — entsprechend den a priori
vorausgesetzten Bedingungen der Erfahrung und ihrer Gegenstande -
erscheinen soll, sondern wie es sich von sich aus und als solches gibt.«
[Ebd.] Dem Phénomen wird nichts vorgeschrieben, sondern es soll be-
schrieben und entgegengenommen werden, wie es sich selbst im Be-
wufStseinserlebnis (zu erkennen) gibt. Auch die Reduktion stellt das
Phinomen fiir Marion nicht unter eine vorgegebene methodische Re-
gel, sondern soll vielmehr wie eine Art Reinigung die Authentizitat der
Gegebenbheit freilegen. Daher soll das Prinzip »Wieviel Reduktion, so-
viel Gegebenheit« ... nichts von einer Begriindung, nicht einmal von
einem ersten Prinzip« an sich haben, sondern »[e]s bietet vielmehr ein
letztes Prinzip, und es ist deshalb das letzte, weil sich nach ihm kein
anderes findet«, und zwar »vor allem deshalb, weil es dem Phinomen
nicht vorausgeht, sondern ihm folgt und ihm die Prioritat lasst. Das
letzte Prinzip ergreift die Initiative, sie dem Phinomen zuriickzuge-
ben«. [Ebd.] Damit soll gleichermafSen das Postulat einer Vorrangstel-
lung des Ichs oder Subjekts wie auch der odoix oder des Ursprungs
abgewehrt werden, zumal letztere fiir Marion unter einem »chro-
nischen Erscheinungsdefizit« leiden und demnach zumeist »unklar, ab-
geleitet, rekonstruiert, vorausgesetzt, nicht gegeben oder gesehen« blei-
ben. [RuG 31] Es geht hierbei nicht nur um die Reihenfolge der
Entdeckung oder Ableitung in einer ordo cognoscendi:

»In allen Fillen fungiert die Formel sWieviel Reduktion, soviel Gegebenheit¢
als letztes Prinzip. Es handelt sich nicht nur um das zuletzt gefundene Prinzip,

381

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

sondern vor allem um das Prinzip das festlegt, dass das Letzte — das Scheinen
in seiner vorausgesetzten metaphysischen Fragilitdt — schlieBlich immer dem
einzig und allein Ersten entspricht, dem Erscheinen, dem einzigen Bildschirm,
der bereitsteht, um alle Kundgebungen, alle Wahrheiten und alle Wirklichkeit
zu empfangen. Das Letzte wird das Erste. Das Prinzip definiert sich als letztes
Prinzip. Insofern nahme die Phinomenologie den Titel >Erste Philosophie« nur
auf, indem sie ihn umkehrt und zu sLetzter Philosophie« macht.« [RuG 31]

Marions Pliadoyer fiir das letzte Prinzip der Phinomenologie erscheint
als ein Pladoyer fiir die Phinomenalitit selbst, die in ihrer Gegebenheit
jeder Philosophie und jedem begrifflichen und systematischen Erken-
nen vorausgeht. Nur eine Philosophie, die sich selbst nicht mehr den
ersten, sondern den letzten Rang zuweist, kann dem Vorrang der Phi-
nomene und ihrer Gegebenheit gerecht werden, indem sie mittels der
Reduktion diesen Gegebenheitscharakter freilegt und entfaltet.

Indem sie dies leistet, kann die Phinomenologie fiir Marion tat-
sichlich die Maglichkeit einer Art Selbst-Supplementierung der Philo-
sophie erdffnen, die etwas anderes als sie selbst wird, insofern sie etwas
anderes als die Metaphysik wird und insofern sie sich gerade auf exem-
plarische Weise fiir anderes - fiir das Gegebene, Sich-Gebende und ihr
Vor-Gegebene 6ffnet. Auch in der Umwendung in die »letzte Philo-
sophie« scheint die Phinomenologie so durchaus einen Anfang zu er-
moglichen:

»Pour une part essentielle, la phénoménologie assume en notre siecle, le role
méme de la philosophie. En fait, aprés que Nietzsche ait conduit a son terme et
accompli toutes les possibilités — méme inversées — de la métaphysique, la
phénomeénologie a, plus que toute autre initiative théorique, entrepris un nou-
veau commencement.« [RD 7]

Sie beansprucht es, der Metaphysik einen Abschluf zu liefern und ihr
ein Ende zu setzen, und mu8 sich selbst daher genau entlang der Grenze
der Metaphysik erstrecken, um den Grenzverlauf festzulegen: »Elle de-
meure donc exactement sur la ligne — la ligne de partage des eaux«.
[RD 8]* Wie an einer »Wasserscheide« die FlieBrichtungen der Fliisse

“ Im Hinblick auf die Frage nach dem Subjekt formuliert Marion die These, daf die
Phinomenologie in dieser Frage stets zwischen einem Anschluf an das philosophiehisto-
rische Erbe der Subjekt-Theorien und einem Postulat des Bruchs oder Neuanfangs in
nietzscheanischer Manier geschwankt habe und damit auch zwischen einer Einschrei-
bung in die Metaphysik oder ihrer Uberschreitung: »Such a hesitation doubtless permits
us to inscribe phenomenology both within the field of metaphysics and on its margins or

382

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

auseinanderstreben, trennen sich an dieser Linie zwei Richtungen, in
die das Denken verlauft: anstatt von einem ersten, abstrakten Prinzip
oder einem System von Prinzipien zur Gegebenheit und ihren Struktu-
ren vorzudringen, wie bei Descartes von der GewilSheit der Erkenntnis
zum Staunen iiber ihre Strukturen und Fundamente, soll nun umge-
kehrt der Gegebenheit ihr Vorrang zuriickerstattet werden, von dem
alles Denken ausgeht. Wo die phanomenologische Tradition dem, was
sie als »Metaphysik« zuriickweist, eine Grenze setzt und auf ihre Uber-
schreitung hinarbeitet, geht es Marion auch darum, die Erstreckung
und den Grenzverlauf der Phianomenologie selbst zu erkunden und
einen eigenen Neuanfang zu versuchen, der anerkennt, daf8 er eben
nicht von vorn beginnen kann, sondern von dem ihm Vorgegebenen
ausgeht.

2) Die Phinomenologie der »donation«

2.1) Von der Gegebenbheit als »letztem Wort« der Phinomenologie zur
neuen phianomenologischen Grundformel und dritten Reduktion

»La phénoménologie commence en 1900-1901 parce que, pour la premiére
fois, la pensée voit apparaitre |’apparaissant dans 'apparition; elle n'y parvient
qu’en concevant 'apparaitre lui-méme non plus comme un »donné de cons-
cience«, mais bien comme la donation 2 la conscience (voire par la conscience)
de la chose méme, donnée sous le mode de l'apparaitre et dans toutes les di-
mensions de celui-ci ... La percée phénoménologique ne consiste ni dans 1'él-
argissement de |'intuition, ni dans |'autonomie de la signification, mais dans la
primauté seule inconditionnée da la donation du phénomene.« [RD 53]

Was fiir Marion nicht nur die spezifische Leistung Husserls, sondern
den Kern der Phinomenologie ausmacht, ist ein Blick auf die Sachen
selbst, der nur darin gelingen kann, zu erkennen, in welcher Weise sich
diese selbst — als sie selbst — zeigen und zu erkennen geben. Sie geben

even outside of its limits.« (Jean-Luc Marion: The Final Appeal of the Subject. In: Decon-
structive Subjectivities. Hrsg. von Simon Critchley u. Peter Dews, New York 1996.
S.85-104. [Zitiert als: Final Appeal] Wenn Descartes wesentlich dazu beitrigt, die
Grenzlinien der Metaphysik klar zu ziehen und auf eine Uberschreitung vorzubereiten,
wie sie dann z.B. bei Pascal vollzogen wird, dann besitzt dieser Beitrag auch eine ent-
scheidende Bedeutung fiir das Selbstverstindnis und den Standpunkt der Phinomenolo-
gie an diesen Grenzen.

383

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

sich in einer ganz eigenen intentionalen Ausrichtung dem Bewuftsein
— »a la conscience«. [S.0.] Marion impliziert hier bereits eine Intentio-
nalitit des sich gebenden Phinomens, die spiter noch deutlicher aus-
gearbeitet wird, wihrend Husserl selbst zunachst eindeutig von der In-
tentionalitdt des auf das Phdnomen gerichteten BewuBtseins ausgeht —
eher also noch von der »donation ... par la conscience«. [S.0.] Es gilt fiir
Marion, in einer Umkehrung der Reduktionsrichtung in besonderem
Mafle den Blick auf die Bewegung einer »Gebung« des Phianomens an
das BewuBtsein zu richten und damit quasi iiber die bereits im Bewuf3t-
sein vorgefundene Gegebenheit hinauszublicken, um zu dem Phano-
men zu gelangen, das sich als diese Gegebenheit gibt. An die Stelle einer
Dualitit zwischen dem Innen des Bewuftseins und der Auflenwelt tritt
fiir Marion die von ihm stets betonte Immanenz, die nicht eine Imma-
nenz des BewuBtsein, sondern eine Immanenz des sich gebenden Pha-
nomens, also der Sache selbst ist [vgl. Alferi 200] — @hnlich wie Derrida
in seiner Infragestellung des Gegensatzes von Innen und Auflen auf die
Immanenz der Textualitat verweist.

»Die phianomenologische Orientierung der Reflexion an der beschreibbaren
Erfahrung ersetze die bisherige Rationalititsform, die das Sein aus dem selbst-
gewissen Denken des Ich ableiten wollte. An ihre Stelle trete mit der Phino-
menologie ein Nachdenken dariiber, was sich im Bewusstsein ohne Befugnis
der begriindenden Vernunft geben darf«.#!

Es besteht also ein UberschuB der Gebung in ihrer Uberschreitung des
Herrschaftsbereiches der begriindenden Vernunft, die iiber die Gebung
nicht vollstindig verfiigen kann und sie nicht selbst konstituieren, wohl
aber, wie sich zeigen wird, kontrollieren und bezeugen kann. Die Frage,
wie dies gelingt, ist die Frage, die Marion an die Moglichkeiten und
Fihigkeiten der rationalen Erkenntnis richtet.

Der Durchbruch kann sich nach Marion von allen Bedingtheiten —
auch von denen der Prisenz — nur insoweit losen, als er sich auf die
Unbedingtheit der Gebung des Phiinomens selbst einldft. In dieser Ge-
bung korreliert, was sich zeigt, damit, wie und daB es sich zeigt.#? Die

41 Thomas Alferi: Von der Offenbarungsfrage zu Marions Phidnomenologie der Gebung.
In: Von der Urspriinglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phiinomenologie in der Dis-
kussion. Hrsg. v. Michael Gabel und Hans Joas, Freiburg, Miinchen 2007. [Zitiert als:
Gabel, Joas] S. 210-233.

2 Marion spitzt die Korrelation auf diejenige zwischen dem Erscheinen oder dem »Aus-
sehenc und dem erscheinenden Phianomen selbst zu. Nur unter der Voraussetzung einer

384

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

Gebung ist gerade deshalb unbedingt, weil sie sich — die Gegebenheit —
selbst gibt. »Seule la donation est absolue, libre et sans condition, préci-
sément parce qu’elle donne.« [RD 54] Daher kann die Selbstgegebenheit
des Phanomens fiir Husserl ein »letztes Wort«*> werden, eine duf8erste
»Selbstverstandlichkeit«, die alltiglich einfach shingenommenc und erst
in der Phianomenologie eigentlich aufgedeckt und thematisiert wird.*
[RD 54] In dieser Selbst-Verstindlichkeit der Gegebenheit scheint das,
was sich gibt, sich zugleich immer auch zu verstehen oder zu erkennen
zu geben, insofern es sich eben nicht einfach ins Leere, sondern einem
Bewufitsein gibt. Gerade dieses Zu-erkennen-Geben wird aber im Er-
kannten nicht selbstverstiandlich mit erkannt. Die Ausrichtung auf das
erkennende BewuBtsein teilen das anschaulich, sinnlich Gegebene der
Intuition und das theoretisch zu erkennen Gegebene der Signifikation,
der Bezeichnung und Bedeutung, miteinander. Ist dies so tatsachlich
vorauszusetzen oder wird hier indirekt das Modell der phinomenalen
Gegebenheit aus einem Modell des (sprachlichen) Zu-erkennen-Ge-
bens, also der >Kundgabe« abgeleitet? Diese Frage wird zu wiederholen
sein, wo Marion die Intentionalitdt der Phdanomene und ihre Beziehung
zu ihrem Empfanger thematisiert, insbesondere in der Terminologie des
>Rufes«.

Was heifst es, wenn sich Intuition und Signifikation auf einen
kleinsten gemeinsamen Nenner der Gegebenheit reduzieren lassen?

Korrelation zwischen dem Erfahrungsgegenstand und der Weise, wie diese Erfahrung
dem Erkennenden gegeben ist, liBt sich die Giiltigkeit der individuellen, subjektiven
Wahrnehmung eines Phanomens iiber den individuellen Wahrnehmungsakt hinaus aus-
dehnen und ein Zugang zur Gegebenheit der Sache selbst gewinnen. Alferi verweist in
diesem Zusammenhang zurecht auf die Rolle, die hier die franzésische Ubersetzung der
Begriffe » Aussehen« und » Aussehendes« mit »l’apparaitre« und »’apparaissant« spielt,
»wodurch das deutsche Wort >Aussehenc in die semantische Nihe von >Erscheinen: ge-
riickt wird« und so eine besondere Nahe zum Korrelationsapriori zwischen » Erscheinen
als Akt< und >Gegebenheitsweise der Erscheinunge« erhilt. [Alferi 145] Marion legt da-
von ausgehend stets ein besonderes Gewicht auf den Akt oder den Vollzug des Erschei-
nens, der sich auch in seinem dynamischen Verstindnis der donation widerspiegelt.

# Edmund Husserl: Logische Untersuchungen. Erster Teil: Prolegomena zur reinen Lo-
gik, Husserliana XVIII, Den Haag 1975. S. 9.

# Letztlich scheint sich fiir Marion auch Husserl nicht entschieden genug aus dieser
Selbstverstindlichkeit zu losen. [Vgl. Alferi 203] Zu Husserls Umgang mit dieser Vor-
aussetzung der Selbstversténdlichkeit insbesondere auch im Hinblick auf das »Selbstver-
stehen« des personalen Selbst sei verwiesen auf: Shigeru Taguchi: Das Problem des Ur-
Ich bei Edmund Husserl. Die Frage nach der selbstverstindlichen >Nihec des Selbst,
Dordrecht 2006.

385

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Zwischen der Ausdehnung der Anschauung und der Autonomie der
Bedeutung besteht fiir Marion kein Widerspruch mehr, sondern letzte-
re scheint bereits in der Intuition impliziert, die nur fiir sich selbst ver-
stindlich werden kann, wenn sie sich in die Bedeutung eintrigt. Dies
kann nur gelingen, wenn anschauungsunabhingige Raume der Bedeu-
tung offen bleiben, die mit Anschauung erfiillt werden kénnen. [Vgl.
RG 55] Der autonome Raum der Bedeutung soll also quasi die bereits
vorgegebene Leerstelle bilden, in die hinein sich die Anschauung geben
kann. So scheint die Gebung hier in gewisser Weise einen Platz zu ver-
langen, einen Ort, wohin sie sich geben und an dem sie sich zu erken-
nen geben kann. Diese Voraussetzung einer Leerstelle erinnert an
Derridas Figur der Supplementierung, wenn auch der Méglichkeit einer
Erfiillung hier mehr Gewicht zugewiesen wird, als dem dazu voraus-
zusetzenden Mangel. Ebenfalls mit Derrida teilt Marion die Einschiit-
zung, dafl Husserls Phinomenologie im Hinblick auf das Prinzip der
Gegebenbheit eine Erfiillung der Metaphysik der Prasenz bildet.* Aller-
dings nicht, weil er die Prisenz der Anschauung gegeniiber Zeichen und
Bedeutung privilegieren wiirde. Vielmehr scheint es ihm in jeder Form
der Gegebenheit letztlich um ein aktuelles Gegebensein zu gehen. [Vgl.
RD 56]

Die damit implizierte Verschrinkung von Gebung und Sein wird
fiir Heidegger zum Ausgangspunkt, um iiber Husserl hinaus noch ein-
mal einen Neuanfang des Denkens jenseits der Metaphysik zu ver-
suchen: Nicht mehr die Gegebenheit fiir das Bewuftsein, sondern die
Gegebenheit des Seins — daf es Sein gibt - soll zum Dreh- und Angel-
punkt eines Denkens werden, das die Geschichte der Ontologie iiber-
windet, indem sie zur ontischen Wurzel der Seinsfrage zuriickverfolgt
wird, anstatt sich allein mit dem Seienden zu befassen. Das heif3t aller-
dings nicht, da8 ein hinter den Phianomenen verborgenes Sein auf-
gedeckt werden miifite. Das Phidnomen, dies macht Heidegger in der
Prolegomena-Vorlesung von 1925% deutlich, ist nicht eine Erscheinung

% Er weist in diesem Kontext auch auf die Leistungen und die gleichzeitige Problematik
der Beschaftigung Derridas mit Husserl hin: »Bref, comme la signification se dispense de
la présence, donc de I'étre, la signification ne pourrait se passer d'intuition qu’en se
passant d’elle-méme. Voici Iaporie. Derrida nous y conduit, et lui seul. Pourtant il y
répond avec une élégance en quelque sorte trop aisée et rapide, pour, nous semble-t-il,
faire justice a la question ainsi surgie.« [RD 37]

% Martin Heidegger: Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Sommersemester
1925, GA 20, Frankfurt a. M. 1994,

386

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

oder ein Abbild des eigentlichen Seins. Was ses gibt« ist mit den Phano-
menen identisch, in denen sich letztlich das Sein selbst >gibt<. Die Auf-
gabe der Phianomenologie besteht nun darin, das Phinomen so zu
entdecken, wie sich in ihm sein Sein gibt. Das Sein selbst ist nicht an-
schaulich gegeben und nicht positiv erkennbar, sondern manifestiert
sich bei Heidegger wesentlich in den Méglichkeiten der Un-Méglich-
keit, also in jener Figur, die Derrida im Bezug auf die Gabe aufnimmt,
im Entzug und im Nichts, die sich aber wiederum durchaus konkret und
phinomenal erfahren lassen, im Gewissensruf, in der Angst oder in der
Langeweile. Auch wenn es nicht direkt als Anschauung erscheint, ist
also das Sein als das Nichts dennoch gegeben und kann wiederum nur
in der Reduktion auf diese Gebung oder Gegebenheit wirklich erfafit
werden.

Marion betont, daf8 Heidegger im Gegensatz zu Husserl selbst die
Radikalitit des sletzten Wortes« der Selbstgegebenheit erkennt, welches
Husserl lediglich als eine Art Schlufstein an die duBerste Grenze der
Phanomenologie stellt. Dieser Schlufistein wird fiir Heidegger zum
Stein des Anstofles, zum Ausgangspunkt weiteren Fragens und Den-
kens sowie fiir eine Uberwindung der Metaphysik der Prisenz. Wih-
rend Husserl angesichts des Exzesses der Gegenwirtigkeit und der Fiille
dessen, was sich gibt, Marion geradezu geblendet erscheint, erweist sich
Heidegger fiir ihn in dieser Hinsicht als der niichternere Denker. Er
reduziert die kategoriale Anschauung auf ihre Funktion als ein notwen-
diges Instrumentarium: Sie ist nicht mehr die Bedingung dafiir, daf8 das
Seiende sich in seiner Seiendheit geben kann, sondern dient nur noch
als eine Art Maflstab, vielleicht sogar eher als ein Mefbehilter, um
»Gebung« einzufangen: »L'intuition catégoriale permet seulement de
prendre la mesure — désormais sans mesure — de la donation. Elle en
marque |’abime ouvert, sans le recouvrir ...« [RD 62]

Ungestellt bleiben bei Husserl angesichts des offenen Abgrunds
einer maflosen Gegebenheit gerade jene Fragen, die ausgehend von Hei-
degger fiir Marion zu den Kernfragen seiner Phainomenologie werden:

»[Q]uoi donc se donne? Non pas seulement »Qu’est cela qui se donne 7, mais,
plus essentiellement: >Que signifie donner, quoi donc se joue du fait que tout
soit donné, comment donc penser que tout ce qui est ne soit qu'autant qu'il est
donné 7« [Ebd.]

In der kurzen SchluBpassage von »Réduction et donation« mit dem
Titel »Les figures de la donation« wird deutlich, wie Marion in der

387

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Beschiftigung mit dieser Frage tatsichlich iiber Husserl und Heidegger
hinausgeht. Beide treffen sich im Kern ihrer Phinomenologie fiir
Marion in der These: »soviel Schein — soviel Sein«.* Vorausgesetzt
erscheint ihm damit ein weiteres Prinzip: »|’apparition ne saurait att-
eindre le plein statut de phénomeéne qu’autant qu’apparaitre suffit a
I'accomplissement d’étre. L'apparition ne suffit a étre, quautant qu’en
apparaissant, elle se donne déja parfaitement ...« [RD 301] Ein Phéno-
men ist also nur dann vollstandig Phinomen, wenn Schein und Sein
dadurch deckungsgleich sein kénnen, daf8 sich die Erscheinung in ihrem
Erscheinen vollstindig gibt, an ein BewufStsein, und wenn das Phino-
men genau auf diese Gegebenheit oder dieses Sich-Geben reduziert
wird: »qu‘autant qu’elle se réduit a sa donation pour la conscience. Ainsi
la donation se déploie selon la mesure directe de la réduction«. [Ebd.]
Marion sreduziert« daher die phanomenologische Grundformel Hus-
serls und Heideggers auf die neue Formel:

»[A]utant de réduction, autant de donation. Autrement dit, les conditions de la
réduction fixent les dimensions de la donation. Plus ce ou celui qui réduit
radicalement, plus les choses se donnent amplement a lui.« [RD 303f]

Die Gegebenheit oder Gebung erscheint als solche nur im Vollzug der
Reduktion, also in einem Erkenntnisprozef, indem sie aus ihrer Impli-
kation im Gegebenen heraus entfaltet wird. Gefordert ist die Praxis
eines Denkens, das die Performanz der Gebung in der Performanz der
Reduktion nachzuvollziehen sucht, ohne diese performativen Bewe-
gungen auf eine starre Definition zu reduzieren, die ihrer Dynamik
nicht gerecht wiirde.

Aus Marions neuer phinomenologischer Grundformel wird ein
erstes methodisches Instrumentarium abgeleitet, um die Formen der
Gebung zu analysieren. Jede Gebung kann daraufhin befragt werden,
auf wen sie ausgerichtet ist bzw. wer die Reduktion vollziehen kann, die
die >donation< im Gegebenen entfaltet (»a qui?«); sie kann daraufhin
befragt werden, was gegeben wird (»quel donné«), wie es gegeben wird
(»donné comment?«) und wo die Grenzen der jeweiligen Gebung er-
reicht sind (»jusqu’oti?«). [RD 304] Nach Husserl Reduktion auf die
Gegenstindlichkeit, bei der ausgeklammert wird, was nicht zu dem je-
weiligen, konstituierten Gegenstand gehort, und nach der existentialen

¥ Martin Heidegger: Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, GA 20, Tiibingen
1994. S. 189.

388

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

Reduktion Heideggers in »Sein und Zeit«, die ausklammert, was nicht
zum Sein gehort bzw. die Frage nach dem Sein betrifft, macht Marion
sich selbst eine dritte Reduktion zu seiner Aufgabe, die ausklammern
soll, was die Gerichtetheit und den Vollzug der Gegebenheit als Gebung
verdeckt. Diese Gebung beschreibt Marion in »Réduction et donation«
in Auseinandersetzung mit Heidegger und deutlich auch an Emmanuel
Lévinas orientiert als einen Ruf: »la pure forme de I'appel«. [RD 305]4
Anders als Heidegger geht es Marion nicht darum, vermittelt iiber den
Ruf, der sich in Stimmungen manifestiert, die wiederum zuerst das
Nichts erfahrbar machen und dann iiber eine hermeneutische Interpre-
tation dieser Erfahrung den Zugang zum Sein erméglichen, auf das Sein
selbst zuriickzugelangen. Es kommt ihm vielmehr darauf an, den An-
spruch oder Ruf als solchen freizulegen und auf seine reine Form zu
reduzieren, ihn also nicht als Anspruch des Seins, sondern als Anspruch
wahrzunehmen und entgegenzunehmen. Der Gebung der Phanomene
wird hier ganz deutlich ein Modell der >Kundgabe« zugrundegelegt. Da-
bei soll der Ruf jedoch nicht zwingend auf eine rufende Instanz oder
Autoritit zuriickverweisen, sondern er gibt sich als ein reiner Ruf,
»I'appel comme tel — |’appel & se rendre a I’appel méme, dans la seule
intention de s’y tenir en s’y exposant«. [RD 295]%

Interessant ist, daf8 Jacques Derrida in seiner ausfiihrlichen Fuf3-
note zu »Réduction et donation« in »Falschgeld«*® Marion sowohl im
Hinblick auf die Betonung der Gebung als auch im Hinblick auf die
Herausarbeitung des Anrufs zustimmt. Insbesondere gilt dies fiir die

“ In seinem »Nachwort zu: »Was ist Metaphysikc« von 1943, das Marion sehr genau
auch im Hinblick auf die Uberarbeitungen der verschiedenen Auflagen untersucht, geht
Heidegger von einem Anspruch des Seins aus. Es ist die »Stimme des Seins«, die ein
»Stimmen« vollzieht, den Angesprochenen in spezifische Gestimmtheiten versetzt und
so »den Menschen in seinem Wesen in den Anspruch nimmt, damit er das Sein im Nichts
erfahren lerne«. (Martin Heidegger: Wegmarken, GA 9, Frankfurt a. M. 2004. S. 307)
Eine sehr klare Darstellung der Heidegger-Interpretation Marions in »Reduction et do-
nation« findet sich bei Rolf Kiihn: Franzésische Reflektions- und Geistesphilosophie.
Profile und Analysen, Frankfurt a. M. 1993. S. 187-195.

4 Auch Heidegger denkt durchaus die Moglichkeit einer Alternative zum Gewissensruf
des Seins — den Ruf des Vaters. Dieser andere Ruf wird allerdings von ihm explizit zu-
riickgewiesen, wihrend Emmanuel Lévinas den Ruf als Ruf des Anderen ausdeutet. In
der Wendung »Hére Israell« erdffnet sich dabei ein Ruf, der zunichst einmal allein dazu
auffordert, den Ruf zu héren.

® Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit geben I. Ubers. von Andreas Knop u. Michael Wetzel,
Miinchen 1993. [Zitiert als: FG]

389

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Frage nach dem Empfénger des Rufes: »Ni Je constituant, ni Dasein, qui
est —si précisément il peut encore »étre« — celui qui s’adonne a Iappel qui
donne 7« [RD 297] Derrida konstatiert hier eine Ubereinstimmung da-
mit, was er »selbst iiber den Anruf geschrieben habe, iiber das ;Kommg,
das >Jac und ihre irreduzible Wiederholbarkeit sowie iiber die »destiner-
rance« (Schickungsirre) einer Sendung, die sich von der Antwort her
bestimmt, und iiber die >Gabe« im allgemeinen«. [FG 72f, Anm. 23] Er
kritisiert allerdings, dal Marion in letzter Konsequenz doch »die reine
Form des Anrufs< ... dem Anruf des Vaters unterzuordnen scheint, je-
nem Ruf, der wieder dem Vater zukommt, zu ihm zuriickkommt und in
Wabhrheit nichts anderes sagte als die Wahrheit oder den Namen des
Vaters, und zuletzt die des Vaters als des Namensgebers«. [Ebd.] Fiir
Derrida stellt sich die Frage, ob es iiberhaupt méglich sei, einen reinen
Ruf jenseits der jiidischen und christlichen Tradition und ihrer Sprache
zu vernehmen. Auf den Zusammenhang zwischen dem Ruf, einem Ru-
fenden als Vater und Namensgeber und der religiésen Tradition wird in
der genaueren Betrachtung des Rufs bei Marion zuriickzukommen sein,
die in »Etant donné« — indirekt vielleicht in einer Auseinandersetzung
mit diesem Einwurf Derridas — sowie spiter auch direkt im Gesprich
mit diesem weiterentwickelt wird.*!

Die Reduktion auf den reinen Ruf entspricht in »Réduction et do-
nation« der Reduktion auf die Gegebenheit als einer gerichteten Ge-
bung, donation. Sie verweist auf die phanomenologische Weise des Er-
kennens, die darin besteht, das, was sich zeigt, was sich gibt oder was
anspricht nicht vor der Folie der Gegenstindlichkeit oder vor der Folie
seines Seins, sondern in diesem Zeigen, Geben und Ansprechen zu be-
trachten und diese Bewegungen weder allein auf ihren Ursprung zu-
riickzuverfolgen, noch auf ihr Ziel im sie erkennenden Bewuf3tsein,
sondern stattdessen eine Haltung einzunehmen, die es erlaubt, die Be-
wegung, Gebung oder den Ruf selbst zu beschreiben bzw. zu bezeugen.
Dem Anspruch der Wissenschaftlichkeit, der ausgehend von Husserl
einen Grundpfeiler der phinomenologischen Tradition bildet, kann fiir
Marion gerade diese Haltung und nur diese Haltung gerecht werden,
die sich zunéchst auf ein reines Horen, Annehmen und eine Bereitschaft
zur Antwort einldf8t. Die dritte Reduktion soll nicht nur ihren Gegen-
stand, den Ruf, reduzieren, sondern sie reduziert quasi auch die Reduk-
tion selbst auf ihre eigentliche Form, insofern sie die transzendentalen

51 Siehe hierzu insbesondere den Abschnitte D. 1. 1.2 meiner Arbeit.

390

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

und existenzialen Reduktionen Husserls und Heideggers in sich inte-
grieren soll. [Vgl. RD 296]

Das urspriingliche philosophische Staunen, welches unser Existie-
ren immer schon auch als ein Philosophieren bestimmt®?, ist fiir Hei-
degger ein Erstaunen dariiber, dal Sein und nicht Nichts ist. Dies ist
»das Wunder aller Wunder, dafl Seiendes ist«, welches »[e]inzig der
Mensch unter allem Seienden erfahrt, angerufen von der Stimme des
Seins«.5* Heidegger scheint fiir die Bereitschaft, sich zu wundern, eine
gewisse Hingabe an das Nichts vorauszusetzen, ein Dasein, das »sich
verschwendet«®, ein »Sichloslassen in das Nichts« als ein »Freiwer-
den«* — eine Verschwendung und Verausgabung, die Derrida als Ver-
ausgabung des Sinns wiederaufgreift — und er entwirft in diesem Zu-
sammenhang ein »wesentliche[s] Denkenc, das sich ausgehend von der
Vorgabe des Seins ereignet und »dessen Gedanken nicht nur nicht rech-
nen, sondern iiberhaupt aus dem Anderen des Seienden bestimmt
sind«.% Die Voraussetzung >nicht zu rechnen< im Sinne eines fehlenden
okonomischen Kalkiils, verweist auf die Denkfigur der Gabe. Das Den-
ken »verschwendet ... sich im Sein fiir die Wahrheit des Seins« und
antwortet auf dessen Anspruch nicht gezwungen, sondern »in der Frei-
heit des Opfers«.*” Die Antwort gegeniiber dem Anspruch besteht dann
darin, sich diesem zu iiberantworten.*® Das Phinomen des Seins hingt
bereits davon ab, inwiefern sein Anspruch gehért, angenommen und
beantwortet wird. In der ersten Fassung seines »Nachwort[s] zu: Was
ist Metaphysik« von 1943 entwickelt Heidegger zudem eine komplexe
Verschrinkung von Denken und Danken. Das Denken konnte hier als

52 »Sofern der Mensch existiert, geschieht in gewisser Weise das Philosophierenc, es ist
ihm also von vornherein gegeben, zu philosophieren. (Martin Heidegger: Wegmarken,
2.2.0, 5.122).

33 Ebd., S. 307.

 Ebd., S. 118.

55 Ebd., S. 122.

¢ Ebd., S. 309.

7 Ebd.

* In Heidegger »Nachwort zu: Was ist Metaphysik?« [ebd., S. 303-312] verlagert sich
in der Ausgabe von 1949 der Schwerpunkt vom Anspruch des Seins zum Ereignis: »le
centre de gravité bascule: I'analytique existentiale, qui, depuis ’étant prétendait remon-
ter & I'étre, le céde décidément & I'événement de |’étre, seul initiateur de son phénomeéne -
si phénomene il y a encore, lorsqu’apparait le «l y a>.« [RD 279] Damit wird fiir Marion
klar, daR es Heidegger hier eigentlich nicht mehr um das Sein, sondern um den Anspruch
selbst geht, der sich ereignet.

391

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

die Art der Erkenntnis betrachtet werden, die dem Anspruch entspricht,
und zwar in einer Haltung der Dankbarkeit, wenn auch die genauere
Konstellation, in der »das Dichten und das Danken und das Denken
zueinander verwiesen und zugleich geschieden sind ... offenbleiben
mufl«, als eine nicht auflésbare Aporie.”® [Vgl. RD 282] Die annehmen-
de, horende, sich wundernde, vielleicht auch dankbare Haltung und die
Reduktion auf die reine Form des Rufs ermoglichen fiir Marion eine
echte Phanomenologie, die versucht, das Sich-Geben, Sich-Ereignen
und Ansprechen zu erfassen. [Vgl. RD 296] Es wird zu fragen sein, wie
neutral diese Empfangerhaltung entwickelt wird, und wo sie bereits an
die Haltung des Empfingers in einer eher >moralischen< Ordnung der
Gabe und der Verantwortung oder schon im Rahmen des ordo amoris
angelehnt sein kénnte.

Die der phinomenologischen Haltung zu Grunde liegende Ent-
scheidung wird nicht wie bei Descartes bereits im Philosophieren fiir
das Philosophieren getroffen, sondern durchaus auf eine sexistenziel-
lerec Art und Weise. Sie erméglicht nicht direkt die Phinomenologie
als eine Entscheidung, die zuerst auf das phinomenologische Philoso-
phieren und damit auf eine spezifische Weise des Erwerbs von Erkennt-
nissen abzielt, sondern sie scheint vielmehr noch basaler die Phianome-
nalitit zu ermoglichen, die wiederum Bedingung der Moglichkeit von
Phinomenologie ist, da das, was sich als ein Phinomen geben kann, sich
nur einem Empfénger gibt, der sich entscheidet, den Ruf anzunehmen
und sich ihm zu iiberantworten: »Ce qui se donne ne se donne qu‘a celui
qui s’adonne a l'appel et que sous la forme pure d’une confirmation de
l’appel, répété parce que regu.« [RD 296]

2.2) Die phinomenologische Kontra-Methode

Wie kann ausgehend von einer solchen Entscheidung die Phianomeno-
logie methodisch betrieben werden, um wirklich zur donation in jedem
Phinomen zu gelangen, indem »die Reduktion aus dem Gang des Er-
scheinens alles aussondert, was sich nicht riickhaltlos gibt«? [RuG 24]
Wie ist es moglich, im Sich-Zeigen der Phinomene das Geben freizu-
legen, ohne daf man einfach eine Terminologie durch eine andere er-
setzt und schlicht behauptet, dafl das, was sich zuvor zeigte, sich jetzt

5 Martin Heidegger: Wegmarken, a.a. 0., S. 312.

392

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

gibt? Was also kann tatsichlich aus der Reduktion auf das »letzte Prinzip
aller Prinzipien« gewonnen werden, was kann ausgehend von der Ter-
minologie der donation gezeigt, bewiesen oder zu erkennen gegeben
werden? Und wie kann es dabei gelingen, Husserls Anspruch einer rei-
nen Wissenschaftlichkeit nicht vollkommen zu verleugnen, deren For-
malitét sich auch bei ihm stets in einer Spannung zur Fiille der An-
schauung befindet? Fiir Thomas Alferi lat sich das Prinzip der
Reduktion letztlich als Vernunftgesetz bestimmen, wie es auch in der
an Kant erinnernden Metaphorik eines Gerichtshofes deutlich wird, vor
dem fiir Marion die Entscheidung iiber die Riickhaltlosigkeit der Ge-
bung zu treffen ist. [Vgl. Alferi 207] Muf8 dazu doch die Rationalitat
des Denkenden, der die Reduktion vollzieht, in den immanenten Struk-
turen seiner Erkenntnisfihigkeit a priori und transzendental voraus-
gesetzt werden?

Zunichst ist festzuhalten, daf die Phanomenologie sich fiir
Marion nicht durch die Methodik einer positiven Beweisfiihrung aus-
zeichnet, sondern eine Kontra-Methode verlangt, in der es weder um
die Ableitung einer sicheren Erkenntnis aus der Erscheinung noch aus
den Erkenntnisstrukturen des Subjekts geht, sondern darum, diese Er-
scheinung als sie selbst erscheinen zu lassen:

»La méthode phénoménologique prétend donc déployer un tournant, qui va
non seulement de démontrer 4 montrer, mais de montrer comme un ego met
en évidence un objet, a laisser se montrer une apparition dans une apparence:
méthode de tournant, qui tourne contre elle-méme et consiste en ce retourne-
ment lui-méme — contre-méthode.« [ED 17]

Es geht also nicht mehr darum, zu beweisen (démontrer), sondern es
geht darum, zu zeigen (montrer), zu bezeugen, oder noch priziser dar-
um, das zu unterstiitzen, was sich zeigt: »la manifestation de soi a partir
de soi de ce qui, alors, se montre.« [ED 15] Wird hier nicht jede Sicher-
heit der Erkenntnis aufgegeben? Laft sich hinreichend klarstellen, wel-
che spezifische Leistung die Phinomenologie im Gegensatz zu anderen
Ausdrucksformen, insbesondere zu kiinstlerischen Ausdrucksformen
vollbringen kann, denen es — diese Position vertritt Marion selbst —
ebenso darum geht, etwas zu zeigen bzw. etwas sich zeigen zu lassen
oder zu erkennen zu geben, wie es sich selbst gibt? Ist alles, was ein sich
gebendes Phinomen >zu erkennen gibt, Phinomenologie oder ist da-
von noch einmal eine sphilosophische Phinomenologie« oder >phino-
menologische Philosophie« zu unterscheiden? Zwar »gewinnt die Pha-

393

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

nomenologie dadurch an Legitimitdt, dass sie letztlich Phinomene
sichtbar werden lisst, die ohne sie unzugiinglich geblieben wiren« [Ga-
bel, Joas 52], dies konnen aber auch andere Ausdrucksformen leisten.
Was aber ohne einen phanomenologischen Zugriff nicht aus sich heraus
offensichtlich ist und unzuginglich bleiben wiirde, ist vor allem die
»Nicht-Evidenz der Gegebenheit selber«. [Ebd.]

Die Methode dieses phanomenologischen Zugriffs soll sich auf
ihre eigentliche Aufgabe beschrinken, die eben darin besteht, »den Ge-
halt an Gegebenheit jeder Erscheinung ein[zuschitzen], um seinen
Rechtsanspruch auf Erscheinen - oder nicht — auszumachen.« [Ebd.]
Das Erkennen soll seine Gegenstinde nicht konstituieren, indem sie
konstruiert oder synthetisiert werden, wohl aber indem sich eine Sinn-
gebung vollzieht, die wiederum fiir Marion genau darin besteht, den in
der Gebung der Phanomene selbst gegebenen Sinn anzunehmen und
anzuerkennen: »a donner-un-sens, ou plus exactement a reconnaitre le
sens que le phénomeéne se donne de lui-méme et a lui-méme.« [ED 16]
Auch hier verschiebt sich also, dhnlich wie bei Ricceur, der Vollzug des
Erkennens von der connaissance zu einer reconnaissance.

Die Kontra-Methode® der Phinomenologie fordert nicht eine
Aufgabe, sondern eine Umkehrung der Methode, die sich selbst gegen-
iiber dem Phanomen zuriicknimmt. Es handelt sich weder um eine
Nicht-Methode, noch um einen reinen negativen Weg der Phinomen-
bestimmung®: Unter negativen Vorzeichen ist der exzessive Charakter
der Gebung nicht zu verstehen.

“ Wo es sinnvoll erscheint, werde ich in den folgenden Uberlegungen zur Kontra-Me-
thodik auf den Aufsatz »Reduktive >Gegen-Methode« und Faltung der Gegebenheit«
[Gabel, Joas 37-55] zuriickgreifen. Dieser Text bildet eine iiberarbeitete und von Rolf
Kiihn ins Deutsche iibertragene Version der Seiten 13-31 und 90-102 von »Etant don-
né«, die erstmals veroffentlicht wurde in: Epoché und Reduktion. Formen und Praxis der
Reduktion in der Phiinomenologie. Hrsg. von Rolf Kithn und Michael Staudigl, Wiirz-
burg 2003. S. 125-138.

é Marion weist — nach anfanglichem Zogern — darauf hin, es sei besser, »[a]nstatt von
einer »negativen Phinomenologie« ... zu sprechen, vom Begriff der Gegen-Methode aus-
zugehen, um jedem expliziten oder impliziten Methodenapriori gegeniiber dem reinen
Erscheinen als Gegebenheit zu entgehen«. [Gabel, Joas 38] Nicht exakt sei die Bestim-
mung als negative Phianomenologie, da einerseits auch in der sogenannten >negativenc
Theologie der negative Weg der Argumentation stets mit Wegen der Affirmation und
des Aufstiegs verbunden sei und da andererseits auch Phinomene wie die Langeweile
oder der Ruf in sich selbst keinesfalls negativ seien, selbst wenn sie nur mit negativen
Beschreibungsformeln eingeholt werde kénnten. Marions FuBnote hierzu in »Etant

394

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

Im Bezug auf jede Methode der Erkenntnis eréffnet sich nun in der
Phinomenologie ein Paradoxon, sofern diese letztlich immer von einem
Erkennenden (und seinem Blick aus dem Fenster) ausgeht und damit
einer vom Phinomen ausgehenden Manifestation eigentlich zuwider-
lauft. Auch das phianomenologische Denken denkt sich nicht selbst,
sondern wird von einem Denkenden gedacht und verlangt, ebenso wie
die cartesische philosophische Selbst-Erweckung, durchaus eine Ent-
scheidung, eine denkerische Initiative — mag sich auch das Phidnomen
selbst geben, so gilt das keinesfalls fiir die es erfassende oder entfaltende
phanomenologische Konzeption (zumal sich die Abhandlung dariiber
ebenfalls nicht selbst schreibt). So besteht das Paradoxon der Phdnome-
nologie fiir Marion in der Uberkreuzung zwischen der vorausgesetzten
Initiative des sich selbst manifestierenden Phinomens und der Initiative
des Phanomenologen, diese Manifestation zu beschreiben, darzustellen
bzw. zu entfalten. Diese denkerische Initiative muf, um dem phénome-
nologischen Anliegen zu entsprechen, der Initiative der Phanomenali-
sierung gerecht zu werden, sich selbst direkt wieder aufgeben: »Le pa-
radoxe initial et final de la phénoménologie tient précisément a ceci
qu’elle prend l'initiative de la perdre«. [ED 15]

Die Unbezweifelbarkeit, mit der das phinomenologische Erkennen
beginnen kann, betrifft »nicht mehr die apriorischen Erkenntnisbedin-
gung im Hinblick auf eine Objektgewissheit ..., sondern die Unbezwei-
felbarkeit des Erscheinens von Phinomenalitit als solcher«. [Gabel, Joas
38] Damit wird das Projekt Descartes’ zugleich aufgenommen und der
énoyn Husserls gemaB in sich selbst umgekehrt: Die Frage nach dem
Schein oder Sein der Objekte, nach Traum oder Wirklichkeit wird aufler
Kraft gesetzt. Die letzte GewifSheit liegt ausgehend von der Erweiterung
des ego cogito um die Intentionalitit auf das »ego cogito cogitatume«®:
im Erscheinen des Phianomens, das allerdings einem Bewuftsein er-
scheint. Ebenso liegt sie fiir Marion in der Gebung, die aber nur in der
Reduktion durch einen Reduzierenden entfaltet werden kann. Die Re-
duktion soll hierbei »die Beseitigung der Hindernisse auf dem Weg des
Sich-zeigen-lassens als Erscheinung des Phanomens in seinem Erschei-
nen« vollziehen. [Ebd.] Die phinomenologische Reduktion und die De-

Donné«, laBt sich moglicherweise auch als Reaktion auf Janicauds These von der theo-
logischen Wende lesen. [ED 16, Anm. 2]

62 Edmund Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrige, Husserliana I,
2.2.0.5.11und S. 14.

395

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

konstruktion lassen sich in dieser Hinsicht lediglich anhand der jeweils
abgebauten Hindernisse unterscheiden. [Vgl. ED 16, Anm. 1] Ahnlich
wie die Dekonstruktion fiir Derrida und die Arbeit der Interpretation
fiir Ricceur, kann fiir Marion die Reduktion, sofern sie sich vom metho-
dischen Anspruch der positiven Wissenschaften 16st, »nie endgiiltig
sein«. [Gabel, Joas 38] Sie bleibt ein offener Prozef3, der anerkennt,
keine absoluten und letztgiiltigen Aussagen iiber das treffen zu kénnen,
was der Reduktion unterzogen wird.

Wenn die Kontra-Methode sich auf das paradoxe Unterfangen ein-
lassen muf, sich selbst als eines der Hindernisse der Selbstgebung mit
aus dem Weg der Phinomene zu riumen, warum wird dann iiberhaupt
erst das >Hindernis< der Methode aufgestellt, ein >Parcours« gebaut, wie
er in Ricceurs »>Umwegenc errichtet wird, und nicht einfach ginzlich auf
das Philosophieren verzichtet, um die Phanomene sich selbst und ihrer
Gebung zu iiberlassen? Weil eben diese Gebung an die Reduktion ge-
bunden ist. Ist sie aber notwendig daran gebunden? Oder liefe sich
(ketzerisch) vielleicht behaupten, daff das Prinzip >wieviel Reduktion,
soviel donation< einzig und allein deshalb aufgestellt werde, um die
Notwendigkeit des phinomenologischen Philosophierens zu retten?
Konstruiert also Marion hier ein solches Prinzip analog dazu, wie
Descartes das philosophische Selbst-Erweckungserlebnis seiner Traume
konstruiert und inszeniert? Der eigentliche Antrieb der Phinomeno-
logie Marions liefe sich dann womaéglich mindestens ebenso stark wie
im Anspruch einer Bezeugung der Welt und der Phanomenalitit iiber-
haupt auch in einem Plidoyer fiir den Denkenden, fiir den Vollzieher
der Reduktion vermuten, der eben notwendig ist, damit phanomenolo-
gisch gedacht werden kann. Er konnte hier seine Rolle und seine Bedeu-
tung aus der Aufgabe empfangen, durch seine gedanklichen Operatio-
nen die Gebung der Phanomenalitit zu entfalten, so daf3 er selbst >Sinn
ergibt, weil er in das Wechselspiel von Reduktion und donation einge-
bunden ist. Die Bezeugung kann nicht ohne den Zeugen erfolgen, der
sich vom Beweisstiick, anhand dessen etwas bewiesen werden kann,
wesentlich unterscheidet. Fiir Alferi ist daher die Frage nach dem Un-
terscheidungskriterium fiir die Giiltigkeit einer Reduktion auf die Ge-
bung mit der kritischen Riickfrage verbunden, ob nicht letztlich doch
zuerst die Gewilheit eines ego cogito vorausgesetzt werden miisse, um
die GewilSheit der vollzogenen Reduktion, der vollen Hingabe an die
Gebung sowie schon der Erkenntnis der Grundformel ssoviel Reduk-
tion, soviel donation« garantieren zu kénnen. [Vgl. Alferi 330-334]

396

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

Andererseits ist fiir Marion auch die Reduktion auf die cartesische
Gewifheit bereits an den Vollzug der Reduktion des Gegebenen gebun-
den.

»[L]a réduction ouvre le spectacle du phénomeéne d’abord comme un metteur
en scéne omniprésent, pour le continuer comme une simple scéne, nécessaire
certes, mais oubliée et indifférent; en sorte qu‘a la fin, le phénomeéne occupe a
ce point la scéne qu’il la résorbe en lui et ne s’en distingue plus — auto-mise en
scéne.« [ED 17]

Deutlich tritt hier die Reduktion (und mit ihr der Vollstrecker dieser
Operation) in den Hintergrund zugunsten des sich gebenden Phéno-
mens. Wo Descartes sich letztlich seine philosophierenden Triume
selbst gibt — oder dies vorgibt —, liegt hier die Inszenierungsarbeit des
Philosophierenden darin, der Phinomenalitit eine Biihne zu bereiten,
um sich dann zuriickzuziehen. Und doch wird sich im Durchgang durch
Marions Umgang mit der Frage nach dem >Subjektc, dem Selbst, dem
Erkennenden der Eindruck bestitigen, dafl dieser gerade aus diesem
Riickzug seinen spezifischen Platz gewinnt — so wie die Grofle eines
Regisseurs, gerade darin liegen kann, sich selbst gegeniiber seinen Ak-
teuren und der Wirkung der Inszenierung zuriickzunehmen.®

Im Vordringen zum letzten Prinzip der Gegebenheit geht es fiir
Marion nicht mehr darum, »zu fragen, ob man das Phinomen reduktiv
von der Gegebenheit aus verfolgen kann und soll, sondern ob man es
iiberhaupt ohne sie zu denken vermag.«% [Gabel, Joas 49] Zu seinem
kontra-methodischen Ansatz gehért ganz explizit diese Umwendung
auf die transzendentale Frage, wie, ausgehend von einer vorgegebenen,
sich gebenden Phinomenalitit, die Méglichkeit offen bleiben kann, die-
se denkend und erkennend zu erfassen. Es geht dabei nicht mehr um die
Bedingungen der Maglichkeit von Erkenntnis, die a priori in deren ei-
genen Strukturen zu verorten sind, sondern die Erkenntnis qua Reduk-
tion erfolgt phanomenologisch stets a posteriori:

»Das Erscheinen muss sich ... dem Imperialismus der Erkenntnisbedingungen
a priori entziehen (wenn nicht sogar diesem stets wiedersprechen), wobei das

# Alfred Hitchcocks berilhmte Cameo-Auftritte beziehen ihren Reiz gerade daraus, daf3
der Regisseur in seinen eigenen Filmen nur ganz beilaufig in Statistenrollen erscheint,
um quasi iiber die Fiktion der Inszenierung hinaus auf den Inszenierenden zu verweisen,
der aber innerhalb der Fiktion selbst nicht die Rolle eines Regisseurs spielt, sondern —
ganz im Sinne Derridas — eine Randfigur bleibt.

# Kursivierung K. B.

397

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Erscheinen vom Erscheinenden erreicht, den Zugang zur Biihne der Welt zu
erzwingen und leibhaft [en personne] — ohne Verdoppelung noch Reprisen-
tant — vorwirtszudringen. Vom Gesichtspunkt des Erkennenden aus heif3t
diese Vorwirtsbewegung Intentionalitit; aus der Sicht der Sache selbst be-
trachtet erhilt sie den Titel Gegebenheit [donation!] und lasst sich nicht mehr
gemif der gewshnlichen Vorstellung und gemif des gewdhnlichen Erschei-
nens aussagen.« [Gabel, Joas 53]

Wird also die donation zum Kernbegriff der Phanomenologie, so laf3t
sich aus diesem Zitat im Umkehrschluf3 ableiten, daf verlangt wird, den
»Gesichtspunkt des Erkennenden« aufzugeben und sich auf den Ver-
such einzulassen, »aus der Sicht der Sache selbst« zu denken. Auch hier
muf3 also der >Fensterplatz« des Beobachters aufgegeben werden. Die
Paradoxie, die der Standpunkt des Erkennenden fiir jede Phanomenolo-
gie darstellen muf3, wird damit nicht eigentlich aufgelést. Auf eine an-
dere Ebene verschoben und durchsichtig gemacht besteht das Parado-
xon nun darin, daf der Erkennende eben nicht nur einen Punkt auf dem
Weg der dynamischen und gerichteten Phanomenalisierung der Phino-
mene, auch nicht nur deren Zielpunkt bilden darf, da er sich im Vollzug
seines Erkennens zugleich ganz dieser Bewegung hingeben und sie mit-
verfolgen soll, um die Gebung des Phianomens denken zu kénnen.

2.3) Was heifit geben? — Wie gibt sich die donation zu erkennen?

2.3.1) Von der Gegebenheit zur donation

Zu den Einwinden, denen sich eine Phinomenologie der donation stel-
len muf3, gehort neben der Frage, welchen methodischen Anspriichen
sie noch geniigen kann, der Einwand, es handle sich bei der Verwen-
dung des Begriffs donation um einen leeren »Spracheffekt« ohne ein-
heitliche Bedeutung, in dem nur »eine einfache Analogie (Paronymie)
es erlauben wiirde, die zweideutig verbleibenden Ausdriicke wie es gibt,
geben, gegeben, Gabe, Gebung, Gegebenheit untereinander in Verbin-
dung zu bringen«. [Gabel, Joas 43] In der kiinstlichen Betonung dieser
Verbindung konnte es sich nahezu um den Versuch handeln, eine Art
Zauberformel oder Beschworung zu finden, unter der sich alle Proble-
me einer methodisch betriebenen Phinomenologie mit einem Mal auf-

¢ Einfiigung der franzosischen Begriffe K. B., [vgl. ED 101]

398

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

lésen sollen. Diese Schwierigkeit duBert sich auch in Heideggers For-
mulierung in »Grundprobleme der Phanomenologie«, wo er die Frage
stellt: »Was heifdt >gegeben¢, »Gegebenheit« — dieses Zauberwort der
Phinomenologie und der >Stein des Anstofles< bei den anderen?«% [Vgl.
ED 30] Marion méchte zwischen einem Rationalismus, der das Zauber-
wort als >Hokuspokus« zuriickweist, und einer Mystik, die allein diese
Magie heraufbeschwért, einen neuen Weg einschlagen. Beide Positio-
nen sind sich einig in der Annahme, daf eine Definition der Gegeben-
heit nicht erfolgen kann, weil diese irrational ist, oder nicht erfolgen
soll, weil sie sich der Festlegung entzieht, — »que la donation ne peut
(ou ne doit) pas accéder au concept«. [ED 31] Diese Voraussetzung stellt
Marion in Frage: »entre magie et scandale, s’ouvre un autre voie - que la
donation articule rationnellement les concepts qui disent le phénomene
tel qu'il se manifeste.« [Ebd.]

Ahnlich wie Ricceur arbeitet Marion mit der Polysemie des Be-
griffs der donation, in der sich eine »unabwendbare Dualitit« freilegen
laft, denn donation »bedeutet sowohl den Akt (geben), den Einsatz
(Gabe), als auch den Handelnden (Gebenden) und die Weise der ferti-
gen Gegebenheit«. [Gabel, Joas 43] Auf der einen Seite steht das Ergeb-
nis des Aktes, das »was sich gegeben findet, die geleistete Gabe, so dass
das scheinbar nackte und neutrale Datum der Gegebenheit auf diese
Weise nur die gegebene Gabe bleibt«, ein datum also oder donnée, ein
»zugleich vorhandenes sowie zur Verfiigung stehendes Seiendes, das
eines jeden eventuellen Prozesses ledig wire, der es moglich gemacht
hitte«. [Ebd.] Auf der anderen Seite steht wiederum die »gebende Ga-
be«, die »Gegebenheitsbewegung« [Gabel, Joas 44], die das Gegebene
hervorbringt, »le mouvement de donation qui les [~ les données -]
donne«. [ED 93]

Marions etwas eigensinnige Entscheidung, das deutsche Wort »Ge-
gebenheitc mit donation, anstatt mit donné oder wie teilweise ebenfalls
iiblich mit présence zu iibersetzen, entspringt der bewufSten Wahl, diese
Dualitdt zwischen dem Akt oder Ereignis und dem Produkt einer Ge-
bung, zwischen »don donné« und »don donnant« [ED 92], wirken zu
lassen.®

% Martin Heidegger: Grundprobleme der Phinomenologie. WS 1919-1920, GA 58,
Frankfurta.M. 1992. S. 5.

¢ Zu Marions eigener Rechtfertigung dieser Ubersetzung vgl. ED 97-100, Gabel, Joas
49-52 sowie RuG 28{. Diese Dualitit muf auch bei der Riickiibersetzung ins Deutsche

399

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

Um zu erkldren, was mit der Polysemie und dem Bedeutungsspek-
trum der donation erfat werden soll, erliutert Marion in »Etant don-
né« als Beispiel, den »dufllersten Fall der neutralisiertesten, minimalsten
und entleertesten Gegebenheit« (donnée) eines mathematischen oder
physikalischen Problems, das als eine Aufgabe (sujet) im Rahmen
einer Priifung gestellt wird, die »6ffentlich erlassen und allen zuging-
lich« ist. [Gabel, Joas 44] Die Priifungsbedingungen sollen fiir alle Teil-
nehmer im Hinblick auf soziale Unterschiede gleich sein. Unterschieden
werden hingegen die individuellen Kompetenzen bei der Losung der
Aufgabe, also Fahigkeiten, die fiir Ricceur die personale Identitit we-
sentlich ausmachen und auch dort dem Platz im sozialen Gefiige (den
Odysseus zuriickerobert) {ibergeordnet werden. Es wird sich spater
noch zeigen, daf8 Marion wie bei der gegebenen Aufgabe generell eine
personale Individualisierung durch das jeweilige Entgegennehmen des
Gegebenen bestimmt.

Die Aufgabenstellung besitzt eindeutig die von Marion fiir jedes
Phianomen festgestellte Voraussetzung der Implikation der Gebung im
Gegebenen, insofern in ihr ihre Losbarkeit und im Entwurf der Aufgabe

beriicksichtigt werden. »Die sGegebenheit« ist zu wenig aktivisch, wihrend die sSchen-
kung, die wie »la donation« eher aktivisch ist, jedoch nicht demselben Wortstamm von
»don< entstammt, wie die \Gebunge dem von >geb/gab< im Deutschenc, so die Ubersetzer
von »Die Offnung des Sichtbaren«. (Jean-Luc Marion: Die Offnung des Sichtbaren.
Eingeleitet und aus dem Franzdsischen iibersetzt von G. Bertrand und D. Bertrand-Pfaff,
Paderborn u.a. 2005. [Zitiert als: OdS]) Auch Alferi verweist zunachst auf die Uberset-
zung mit »Schenkung« und »Stiftungc«, die dem juristischen Sprachgebrauch entspricht,
welcher im Bezug auf den interpersonalen und sozialen Kontext der Gabe eine Rolle
spielt, aber auch dort, wo Marion der Reduktion die Aufgabe zuweist, den Rechts-
anspruch der Phinomenalisierung zu bemessen. Verfehlt wird damit, daf es sich beim
Begriff donation um ein »nominalisiertes Verb ... oder anders gesagt ein deverbales
Nomen« handelt. [Alferi 22] Alferi schligt daher als addquate Ubersetzung »Gebung
als Schenkunge« vor. [Ebd.]

% Mit dem Ausdruck »les données d’un probléme« wird eine Problemstellung bezeich-
net, ebenso wie »Datenc, oder >Angaben« nach dem Schema: sgegeben ist A und B, gesucht
Ce. Es ist nicht unbedingt vorauszusetzen, daB jede beispielsweise mathematische Aufga-
be im Hinblick auf die zum Teil hochst komplexen Problemstellungen der Mathematik
als »entleerteste Gegebenheit« [s.0.] betrachtet werden kann. Allerdings zeigt sich bei
Marion generell die etwas pauschalisierende Tendenz, insbesondere die Mathematik als
nahezu anschauungsfreie und ;leerec Phinomenalitdt zu betrachten.

 Dabei zeigt sich eine interessante Uberkreuzung des Verhiltnisses zwischen Subjekt
und Objekt, denn die gestellte Aufgabe ist im franzésischen Sprachgebrauch ein »sujet«,
fiir das Subjekt dem sie gestellt wird, aber zugleich ein Objekt, »bref la donnée d'un objet
soumis au sujet qui le dissout«. [ED 92]

400

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

durch einen Aufgabensteller zugleich ihre Losung vorweggenommen
ist. Das Problem wird »[d]urch die Evidenz der Sache selbst, nach der
gefragt wird«, gestellt. [Gabel, Joas 44] Damit nicht einfach eine reine
Information gegeben wird, ist auf Seiten des Priifungskandidaten eine
»prinzipielle Unkenntnis« [ebd.] der Lésung vorauszusetzen, die eben
impliziert ist und in der Bearbeitung der Aufgabe erst entfaltet werden
muf. Von ihrer Gegebenheit als Aufgabe und der darin mit gegebenen
Losungsmoglichkeit aus ist auch die Beurteilung der >Annahme< und
Beantwortung der Aufgabe maglich. Der Priifling gibt sich die Aufgabe
nicht selbst, er befindet sich in einer Passivitit gegeniiber der Priifungs-
kommission, die die Aufgabe entwirft, und gegeniiber der Aufgaben-
stellung, die er dann wiederum aktiv bearbeitet und gerade dadurch
sloste, daB er die in ihr angelegte Losung freilegt.

»Und genau diese Bewegung des Sich-mir-auferlegens [de s'imposer & moi],
des Mir-geschehens [de s’arriver sur moi] aus einem rdumlichen oder zeit-
lichen sVor< heraus geniigen genau, um eine Gegebenheit [donation] auszu-
machenc. [Gabel, Joas 45, vgl. ED 93]

Die donation ist fiir Marion generell durch ihre Unvorhersehbarkeit
(imprévisibilité) und Unverfiigbarkeit (indisponibilité) gekennzeichnet.

Was die donation der Aufgabe ausmacht, ist nicht ihre Entwick-
lung durch die Priifungskommission. Diese Aufgabe kionnte noch ver-
worfen, die Priifung gar nicht vollzogen werden. Die donation erfolgt
erst, indem die Aufgabe dem Priifling gestellt wird und die Priifung
beginnt, damit erdffnet sich eine »neue Zeitlichkeit«, eine »Zeit in der
Zeit«. [Ebd.] Sie kann nur dann tatséchlich als Priifung vollzogen und
verstanden werden, wenn der Priifling die Aufgabe als eine zu l6sende,
an ihn gerichtete Aufgabe entgegennimmt und behandelt und nicht als
»einfaches und nacktes factum« beldflt. [Gabel, Joas 46] Wenn mir ein
Papier mit einer Klausuraufgabe auf den Tisch gelegt wird und ich die-
ses als ein zufillig vorhandenes bedrucktes Blatt, vielleicht mit einem
informativen oder einem vollkommen beliebigen Text betrachte, ohne
die Priifungssituation wahrzunehmen und ohne die Aufgabe als meine
nun zu bearbeitende Aufgabe aufzufassen, so werde ich die Priifung
nicht als Priifung erkennen und die Gesamtheit des mir begegnenden
Phanomens daher unmaglich verstehen konnen. Ich muf8 dabei nicht
notwendig an die Priifungskommission und ihre Arbeit bei der Stellung
der Aufgabe denken, wohl aber beriicksichtigen, daf8 mir hier eben eine
Aufgabe gestellt und gegeben ist. Ich kann also die Aufgabe, die hier als

401

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

»bevorzugtes Beispiel des reduktiv Gegebenen« dient, also einer »Tat-
sache, die nicht durch sich selbst geworden ist«, nur als solche erkennen
und verstehen, wenn ich beriicksichtige, wie sie sich mir zu erkennen
gibt und wie sie mir gegeben ist. [Gabel, Joas 46, vgl. ED 94] Das Gege-
bene ist das, was sich selbst nicht >macht« oder verursacht und was,
wenn es sich zu erkennen gibt, stets seine eigene Gegebenheit mit zu
erkennen gibt. [Vgl. ED 94, Anm. 1]

Daf3 die Rede vom Zu-erkennen-Geben hier angemessen ist, 148t
sich einerseits an der Verbindung zwischen dem Sich-Zeigen und dem
Sich-Geben der Phinomene an ein sie wahrnehmendes oder eben er-
kennendes BewufBtsein festmachen, andererseits an den Beispielen, die
Marion wihlt, um sein Verstdndnis der Phdnomenalitit zu verdeutli-
chen. Interessanterweise handelt es sich dabei weniger um natiirliche
Phanomene oder um Gebrauchsgegenstinde, die allgemein zuginglich,
bekannt und verfiigbar sind und deshalb gerne als Beispiele zur Erlau-
terung bestimmter philosophischer Probleme gewihlt werden wie u.a.
der Baum oder der Tisch. Obwohl Marion den Anspruch stellt, alle
Phinomene zu erfassen, sind seine prominentesten Beispiele haufig
Phinomene, die dazu angelegt sind, einander zu erkennen zu geben
und von einem Gebenden ganz bewuf3t mit dieser Intention gegeben
werden. Umso dringlicher wird die Frage, ob Marions Modell der dona-
tion letztlich am Modell eines Zu-erkennen-Gebens orientiert ist.

Neben der Gabe einer Problem- oder Aufgabenstellung, bei der in
der Entfaltung ihrer implizierten Losung ein Erkenntnisprozef in Gang
gesetzt werden soll, erlautert Marion ausfiihrlich das Beispiel des Ge-
miildes. [Vgl. ED 72-78] Was das Gemilde ausmacht, ist nicht das, was
in ihm auf den ersten Blick sichtbar ist, sondern die Méoglichkeit, einen
Eintritt des Unsichtbaren ins Sichtbare zu eréffnen. Als Beispiel zur
Erlduterung der Phinomenalitit der donation eignet es sich fiir
Marion besonders, weil es von vornherein weder als ein Seiendes noch
als ein Objekt adidquat erfaft werden kann. Vielmehr muf dazu eine
Reduktion auf seine Wirkung vorgenommen werden, die, ausgehend
von Paul Cezanne, Maurice Merleau-Ponty und Wassily Kandinsky,
fiir Marion das eigentliche Selbst des Gemaildes ausmacht, das nicht
schon sichtbar ist, sondern erst in der an sich unsichtbaren Geste des
sich gebenden Effekts sichtbar wird. Es vollzieht aus sich heraus exem-
plarisch eine Reduktion auf seine eigene Gebung als Einklammerung
der Seiendheit und der objektiven Realitit. So erdffnet sich fiir Marion
eine Klasse von Phinomenen, die sich selbst auf ihre donation reduzie-

402

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

ren bzw. von vornherein entweder die Objektivitit einklammern, inso-
fern in ihnen kein umgrenzbarer Gegenstand gegeben wird — »donner
le temps, donner la vie, donner sa parole«, — oder aber die Seiendheit
(étantité) — »donner la mort, la paix, du sens, etc.«. [ED 78] Wenn also
die Reduktion bereits vollzogen ist, was bleibt dann hier die Aufgabe
des Empfingers der Gebung?

Das Gemiilde lehrt uns, anders zu sehen, es bildet einen »Gegen-
Gegenstand« und »befreit ... den Blick vom auf einen Gegenstand be-
schrinkten Ziel«, indem es sich uns zu erkennen gibt. [OdS 62] Man
konnte Marion nun vorwerfen, er mache es sich mit diesem Beispiel zu
leicht, weil es hier, wie schon bei Derrida, um jene Gabe des Werkes
geht, die aus der Intention heraus interpretiert werden kann, mit der
es durch seinen Maler einem potentiellen Betrachter gegeben wird, um
diesem iiber das Offensichtliche hinaus etwas zu sehen und zu erkennen
zu geben. Allerdings besteht die »Absurditit par excellence«, die das
Kunstwerk auszeichnet, fiir Marion darin, »[d]ass das Gemalde von sich
aus erscheint« und letztlich »dem, der es signiert, ebenso sehr, wie dem,
der es betrachtet«, entkommt. [OdS 56] Auch hier wird also die Riick-
frage auf die Intention eines Autors unterbunden. Der Maler »gibt« zwar
sein Gemalde und »gibt« sich dabei selbst »ohne jemals vorher zu wis-
sen, ob er sich selbst verliert oder rettet« [OdS 50], er >macht< oder
serschafftc aber nicht eigentlich etwas, sondern sein Geben ist als ein
Weitergeben zu verstehen. Die groflen Maler, so Marion, »begniigen
sich damit, die Spur zu hinterlassen, die das Ungesehene von seiner
eigenen Kraft aus auferlegt«. [OdS 57]

»Malen bedeutet: eine Gebung erwarten. Daraus folgt, dass man, um das zu
sehen, was dies ergibt, das heift das, was dies selbst ergibt, das sich gibt, darin
iiberein kommt, sich zur Gebung zu befihigen. Sich zur Gebung befihigen
bedeutet, sich ihr zu geben und von ihr zu lernen, welches Mag sie erfordert,
um sich empfangen zu lassen.« [OdS 64]

Fiir den Betrachter heifit das: »In einem strengen Sinne lernen wir nicht
so sehr, das Gemilde zu sehen, als das Gemalde vielmehr es zu sehen
lehrt, indem es sich gibt«. [OdS 62] Das Gemilde selbst fordert fiir
Marion ganz offensiv von seinem Betrachter eine bestimmte Haltung
des Empfangens, die in drei Schritten eingenommen wird:

»Nun verlangt jegliche Gebung, dass man sie empfangt. Man muss folglich
vor dem geringsten Gemalde die Augen senken, um es zu verehren, dass es
sich gibt. Erst danach kénnen wir den Blick mit einem langsamen Respekt auf

403

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

das heben, was das ergibt, das sich gibt. Und schlieflich also versuchen, das zu
sehen, was dies ergibt.« [OdS 64f.]

Auch hier steht vor dem Sehen oder Erkennen ein Staunen dariiber, daf8
sich gibt, was sich gibt.

2.3.2) Im-pli-kation und Immanenz der donation

Als das, was (sich) zu erkennen gibt, ist, auch wenn die Intention, zu
erkennen zu geben, scheinbar bei einer gebenden Person liegt — dem
Kiinstler oder demjenigen, der eine Aufgabe entwickelt —, fiir Marion
stets das Phdanomen selbst zu denken. Es entfaltet sich zwar im Wechsel-
spiel zwischen einem Gebenden, genauer gesagt einem es Weitergeben-
den, und einem Empfinger, darf aber nicht auf diese beiden Pole redu-
ziert werden, sondern eben auf die im Phanomen selbst im-pli-zierte
Gebung. Die Figur dieser spezifischen >Faltung« oder Implikation (pli)
leitet Marion von Gilles Deleuze ab:

»Mein Bezugspunkt bei >plicist ... Deleuze. ... Deleuze spricht wiederholt von
»pli de I'immanence«. Bei Deleuze verbleibt die Philosophie grundsitzlich in
der Immanenz. Aber es ist eine Immanenz, iiber die verschiedene verneinende
Sitze gebildet werden konnen. So gerit bei ihm die Immanenz nahe an die
Transzendenz. Um die Immanenz gewissermaflen ein wenig abzustufen,
spricht er von »pli de 'immanence«. Diesen Terminus habe auch ich iibernom-
men und ihn auf meine Weise verwendet.« [RuG 63{.]

Es gibt bei Deleuze keine Transzendenz, keinen duferen Bezugspunkt,
an dem fiir das Verstindnis der Welt Mafl genommen werden kénnte,
sondern nur eine unendliche und unendlich variantenreiche innere Fl-
telung und Strukturierung der Immanenz.” Analog dazu soll auch die
donation nicht auf einen transzendenten Ursprungspunkt zuriickbe-
zogen werden, sondern rein intrinsisch, in ihren Abstufungen und in
ihrer Implikation, in den >Gegebenheiten« der Welt freigelegt werden.
Deleuze’ Umgang mit dem Verhaltnis von Implikation und Explikation
ist an sein Verstandnis der Differenz gebunden. Diese ist fiir ihn »nicht
das Gegebene selbst, sondern das, wodurch das Gegebene gegeben

7 Die Figur der Falte (pli) entwickelt Deleuze vor allem in Auseinandersetzung mit
Leibniz in: Gilles Deleuze: Die Ealte. Leibniz und der Barock. Ubers. von Ulrich J. Schnei-
der, Frankfurt a. M. 2000.

404

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

ist«”, sie ist das Undenkbare, das Nicht-Explizierbare, sofern jedes Ex-
plizieren schon wieder ein Identifizieren wire. Und dennoch muf sie
sich extensiv sentfalten¢, um nicht einfach in sich selbst stehen zu blei-
ben. Ahnlich wie Derrida im Bezug auf die différance (und spiter auf
die Gabe), die sich bewahrt, indem sie sich aufgibt, versucht Deleuze das
Paradoxon einer Differenz zu denken, die »weiterhin an sich impliziert
[ist], wenn sie sich auBerhalb ihrer selbst expliziert«.”? Analog dazu ist
die Gebung im Phinomen selbst impliziert, gerade indem es sich gibt.
Durch die phinomenologische Reduktion und die Konzentration auf die
Immanenz und Faltung der donation im Phianomen, soll diese so expli-
ziert werden, daf der Charakter der Implikation dabei freigelegt und
zugleich gewahrt wird. Ohne diese Entfaltung wiren die Schichtungen
und Faltungen in der Immanenz des Zu-Entfaltenden nicht zu erken-
nen. Wenn ich ein Stiick Papier entfalte, bleiben die Knicke und Falten
darauf sichtbar, und ich kann erst an ihnen erkennen, wie das Blatt
zuvor zusammengefaltet war. Es wird also nicht einfach in eine ur-
spriingliche Form zuriickgefiihrt, analog dazu, wie das phdnomenolo-
gisch in Empfang genommene und erforschte Phinomen dadurch kei-
nesfalls zum Ursprungspunkt seiner Gebung >zuriickgegeben« werden
kann.”

An verschiedenen Beispielen, und zwar am Ausgeben von Spiel-
karten (»donne«) — iiber die nicht eigentlich derjenige entscheidet, der
gibt, sondern der Zufall -, beim genetisch Vorgegebenen (»donné géné-
tique«) oder den Gaben eines kiinstlerischen Talentes (»don artis-
tique«), laBt sich fiir Marion aufzeigen, wie der Ursprung zugunsten
der Ausfiihrung der Gebung in den Hintergrund tritt: »la donation se
marque par I'impossibilité de distinguer, dans le don, entre son effecti-
vité et son origine«. [ED 94, Anm. 2] Immer wieder zeigt sich in
Marions Schriften zur Phanomenologie der donation sein stetiges Be-
miihen, die Vorstellung zuriickzuweisen, daf8 die Terminologie der Ge-
bung und der Gabe letztlich indirekt doch einen Riickbezug auf einen
solchen Ursprung, auf einen gegeniiber der Gebung transzendenten er-
sten Geber verlangen miifite: »Ainsi lorsque nous disons, que la dona-

7 Gilles Deleuze: Differenz und Wiederholung. Ubers. von Joseph Vogl, Frankfurt a. M.
1992. 5. 287.

7 Ebd,, S. 289.

7 Auf das Verhiltnis von Implikation und Explikation und die Metapher des gefalteten
und entfalteten Papiers werde ich im SchluBabschnitt dieser Arbeit noch einmal zuriick-
kommen.

405

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

tion réduite ne demande aucun donateur pour son donné, nous n’insi-
nuons pas qu’elle réclame un donateur transcendant«. [ED 11] So sehr
sich Marion im Hinblick auf die innere Kohirenz und Giiltigkeit der
Phinomenologie der donation um diese Zuriickweisung bemiiht, gilt
es doch zu beachten, daf in seinem eigenen Denkweg der Begriff der
donation zuerst »im Zusammenhang mit anderen Begriffen auftritt, die
Marion bei der theoretischen Selbsterfassung der christlichen Welt-
anschauung einsetzt.« [Alferi 41]7* Ist die Hingabe an die Gebung, die
Marion als phianomenologische Perspektive einfordert, letztlich, iiber
seine im engeren Sinne offenbarungsphilosophischen Schriften hinaus,
eine Hingabe an die Gebung Gottes, als Schopfung, als Hingabe im
Kreuzestod, als Gabe der Eucharistie? Vor welche Aufgabe sieht sich
Jean-Luc Marion beim Verfassen seiner Werke gestellt?

In »Etant donné« betont er, daR die begrifflichen Instrumentarien
der donation, insofern sie jede Phinomenalitit rational denkbar ma-
chen sollen und zu erkennen geben konnen, am Ende auch dem An-
spruch gerecht werden miissen, eine duflerste Steigerung der Phino-
menalitit im Sinne der Offenbarung mit zu erkennen zu geben. Die
chronologische Entwicklung seines Denkweges weist allerdings darauf
hin, daf auch die andere Maoglichkeit der Argumentationsrichtung -
der Versuch von vornherein eine Philosophie zu entwickeln, die die
Implikationen eines christlichen Weltbildes mit entfaltet — eine wichtige
Rolle spielt. Marion schlie8t sich Husserls Diktum an: »unser unmittel-
bares Absehen geht nicht auf Theologie, sondern auf Phianomenologie,
mag diese fiir jene mittelbar noch so viel bedeuten«.” Allerdings weist
er darauf hin, daf zwar eine metaphysische Theologie als Onto-theo-
logie »einer phinomenologischen Reduktion keinen Widerstand zu lei-
sten« vermag, wohl aber die Offenbarungstheologie »unter die Kom-
petenz der Phinomenologie« fillt, insofern es in ihr stets um »eine
Weise der Phianomenalitit« geht. [RuG 33] »So definiert die Gegeben-
heit die mégliche Beziehung zwischen Phinomenologie und den Theo-
logien (der philosophischen Theologie und der Offenbarungstheologie)
neu«. [RuG 34]

7 Marion gebraucht den Begriff der donation auch in seiner Interpretation zur Ekkle-
siologie des Pseudo-Dionysios, »die als Sich-Geben und Sich-Empfangen gedeutet wird«,
sowie zur Darstellung des eucharistischen Geschehens. [Alferi 41f.]

75 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen
Philosophie I §51, a.a.0. 5. 122. [Vgl. RuG 32].

406

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

Festzuhalten ist, daf} sowohl Marions theologische als auch seine
phanomenologische Position, wie scharf auch immer diese zu trennen
sind, das Denken einer Gebung verlangen, die nicht zu einer gebenden
Instanz zuriickverfolgt, sondern vielmehr in der Bewegung ihrer Ge-
bung verfolgt oder >begleitetc werden soll. Auch der gottliche Geber
muf sich fiir Marion notwendig aus seiner Gebung zuriickziehen, sich
»aufgeben, um diese als Gebung geschehen zu lassen. Die Hingabe an
den Vollzug der Gebung verlangt es, die Frage nach einem Sein des
Ursprungs dieser Gebung aufzugeben. Und die Reduktion, an die die
GewifSheit jeder donation gebunden ist, verlangt, »dass sie alle Trans-
zendenz in Klammern setzt, einschlieflich der Transzendenz Gottesc,
wobei der Begriff >Gott« fiir Marion nicht notwendig eine Transzendenz
bezeichnet, sondern »wesentlicher aus der radikalen Immanenz, unter
der Figur des interior intimo meo« bestimmt werden kann. [RuG 28]7
Daf heiBt nicht, daf es keine Herkunft des Gegebenen gibe, sondern
dafl das Woher dieser Herkunft notwendig anonym und unsichtbar
bleibt wie in der Figur des Rufs, dessen Ursprung nicht mitgehért wird:
»Die Erfahrung des Rufs besteht genau darin, da8 wir die Identitét des
Rufenden nicht kennen kénnen«. [RuG 58]

Ich kann die Priifungsaufgabe vielleicht dann am konzentrierte-
sten beantworten, wenn ich mich nicht dadurch ablenke, iiber die Prii-
fungskommission und ihre moglichen Intentionen, Vorlieben und Be-
wertungsmafstibe nachzudenken, sondern wenn ich mich ganz der mir
gegebenen Aufgabe und den in ihr angelegten Losungsansitzen selbst
widme. Dabei sollte ich trotzdem beriicksichtigen, daf8 sie mir als Prii-
fungsaufgabe gestellt wurde und demgemif von mir bearbeitet werden
soll, damit ich bestimmte formale Anspriiche erfiille und beispielsweise
leserlich und verstindlich genug schreibe, um bei der spiteren Korrek-
tur meiner Losungsvorschliage keine Probleme zu bereiten. Die phino-
menologische Wendung des Blicks ist fiir Marion ganz wesentlich eine
Wendung in die Immanenz der jeweiligen Phanomenalitit. Dennoch
bleibt die Frage nach einem >Anderswoc stets denkbar und berechtigt,
aus dem das Phanomen oder das Gegebene als solches erscheint:

76 Zu beachten ist allerdings die bei Augustinus angelegte Spannung zwischen sinterior
intimo meoc und »superior summo meo, die Marion in » Au lieu de soi« genauer betrach-
tet. (Vgl.: Jean-Luc Marion: Au lieu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.O.
S. 143£).

407

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

»Mais cet »ailleurs< n’indique pas nécessairement une origine, une cause ou un
acteur de I'échange ... Lhailleurs< indique ainsi la premiére propriété radicale
du phénomene donné - se donner, se montrer — celle de s’accomplir indépen-
damment de notre échange, de notre efficience et de notre prévision, donc de
peser sur ce a quoi il advient. Ce poids du surgissement venu d"ailleurs< ne
trahit ici (en régime de la réduction) aucune transcendance, mais atteste la
teneur irréductible du soi de ce qui se montre en ce qu'il se donne.« [ED 174]

Es ist eben nicht Aufgabe und Ziel der Phanomenologie, das Andere der
Phianomenalitit einzuholen, sondern sich genau auf die sich gebenden
Phinomene zu richten. Dal8 deren Auftauchen und ihre Maglichkeit,
sich selbst aus einem unbestimmbaren Anderswo zu geben und zu er-
kennen zu geben, ritselhaft bleibt, 1Bt sich nicht leugnen. Die Fragen,
inwiefern es sich um ein zeitliches oder auf8erzeitliches >Vorher< handelt
oder um ein raumliches Anderswo oder ein jenseits der Kategorien von
Raum und Zeit anzusiedelndes Anderes, bleiben ausdriicklich offen.
Zwar konnen diese Fragen anhand konkreter Phanomene ihre Ritsel-
haftigkeit verlieren”, dies gilt aber nicht fiir die Phanomenalitat iiber-
haupt und fiir die Vorgabe, daf3 es bzw. daf8 sich Gebung gibt.
Entscheidend ist fiir die Gebung der Phanomene, daf eine Distanz
zwischen einem Anderswo und dem Hier des Auftauchens des Phino-
mens, zwischen einem Vorher und dem Jetzt dieses Auftauchens vor-
auszusetzen ist. Interessant ist Marions Umgang mit dieser Distanz be-
sonders im Hinblick auf die Zeit. Diese ist fiir ihn »keine urspriingliche
oder gar apriorische Bestimmung des Bewusstseins«, sondern »die Art
und Weise, wie wir leben« und dabei die Verspatung gegeniiber dem
Ruf, welcher uns erreicht, oder dem Phanomen, welches sich uns gibt,
die sich aus der zuriickgelegten Distanz ergibt, »als Antwort auf den
Ruf« interpretieren — »[d]ie Art und Weise, wie das Bewusstsein weiter-
geht, ist die Antwort«. [RuG 53] Es scheint hier um jene menschliche
Zeit des Lebensvollzugs zwischen Geburt und Tod zu gehen, die fiir
Ricceur in Erzihlungen ausgelegt wird. Das Weitergehen des Bewuf3t-
seins als Antwort setzt, anders als der Bewuf3tseinsstrom Husserls, den
vorhergehenden Ruf und die Verspatung ihm gegeniiber bereits voraus.
»Unsere Zeiterfahrung ist eine Erfahrung der Verspatung«. [RuG 54]
Stimmt Marion in dieser Hinsicht mit Jacques Derrida tiberein? Er di-
stanziert sich davon trotz der gemeinsamen Konstatierung der Verspa-

77 Dies wird sich spiter in Marions Auseinandersetzung mit der Gegebenheit der Spra-
che sowie des Namens illustrieren lassen.

408

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zu erkennen gegeben

tung ausdriicklich: »Fiir Derrida gibt es eine neutrale Differenz (diffé-
rance), die zunichst nichts mit der Zeit zu tun hat. ... Aber eine Verspi-
tung im neutralen Sinn Derridas erscheint mir phanomenologisch un-
méglich«. [RuG 55] Daher soll diese Konstruktion einer neutralen
différance, die sich nicht auf eine bestimmte, und zwar eine zeitliche
Weise manifestiert, im Sinne der donation, zuriickgewiesen werden:

»Es gibt keine Differenz als Verspatung, wenn es keinen Ausgangspunkt gibt.
Der Ausgangspunkt in meinem Verstindnis ist aber der Ruf ... Wie wire etwa
die »différancec als Verspitung der Bedeutung gegeniiber der Anschauung zu
verstehen, wenn Anschauung vielleicht nur als Abwesenheit der Anschauung,
nicht aber als ihr Ausgangspunkt erscheint? Was wire eine Verspitung, eine
Differenz, ohne Anfang und ohne Ausgangspunkt?« [RuG 567

Dennoch sollen der Ruf oder der Anfang der Gebung als Ausgangs-
punkte der Verspitung nicht als »ein Prinzip, eine Ursache, eine Sub-
stanz oder ein Selbstbewusstsein« gedacht werden, sondern als »unvor-
hersehbares Ereignis«, dessen Ursprung nicht erreicht werden kann,
weil er »unbekannt ist und unwiederholbar«. [RuG 56 f.] Die phdnome-
nologische Uberschreitung der Metaphysik im Sinne einer metaphysica
specialis besteht also letztlich darin, anzuerkennen, daf8 der Ausgangs-
punkt der Gebung, gegeniiber dem ihr Empfinger verspitet und passiv
ist, durch diesen unmoglich erreicht werden kann.

Es handelt sich auch um den Verzicht darauf, von vornherein aktiv
einen Erkenntnisprozef zu konstituieren, um zu einem bestimmten
Ziel oder Ursprung vorzudringen. Stattdessen gilt es, wie bereits gegen-
iiber dem Gemiilde, zu versuchen, das sich Gebende entgegenzunehmen
und es so zu erkennen, wie es sich zu erkennen gibt:

»Désormais, il nous faut donc apprendre & voir ce qui se montre en tant sim-
plement et strictement qu’il se montre, dans sa liberté absolue d’apparition.
Cet apprentissage n'a rien d'aisé, car se qui se montre d’abord se donne; or,
pour voir ce qui se donne, il faut renoncer a le constituer et a le »comprendre«

78 Im Kontext seiner Augustinus-Interpretation gebraucht Marion das Vokabular der
différance, um das Verhiltnis Gottes zur Schépfung zu beschreiben. Der gottliche Aus-
gangspunkt scheint hier klar. Er differiert allerdings gegeniiber dem Menschen nicht
zeitlich, da die Zeitlichkeit allein Definitionsmerkmal des homo temporalis ist. Der
Mensch ist immer schon (déja) verspitet oder in Verzug, aber nicht im Verhaltnis zur
Uberzeitlichkeit Gottes, sondern im Verhiltnis zu sich selbst. (Vgl.: Jean-Luc Marion: Au
lieu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.0. S. 269-276.)

409

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13. -@



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jean-Luc Marion — Entfaltungen

(au sens de Descartes), pour simplement le recevoir. Mais recevoir, en philoso-
phie comme ailleurs, quoi de plus ardu ?« [ED 440]

Daf8 sich das Phinomen seinem Empfinger selbst gibt, ohne mit zu
erkennen zu geben, woher es seinen Anfang nimmt, prigt Marions
Verstandnis des erkennenden, personalen, philosophierenden Selbst,
das passiver Empfanger der donation aber zugleich aktiver Vollstrecker
der Reduktion ist. Wie sich das Phanomen fiir Marion selbst gibt, wel-
ches Selbst sich daraus ergibt und wie dies in der Denkfigur der Gabe
aufgezeigt wird, aus der die Akteure des konomischen Tauschs in sei-
ner Machbarkeit und Beherrschbarkeit reduziert werden, ist nun zu
erortern. Anhand der Behandlung des Selbst und der Gabe wird dabei
zudem Marions Kontra-Methode in ihrem Vollzug verfolgt — dies er-
maoglicht es, ihrem eigenen Anspruch auch (kontra-)methodisch zu ent-
sprechen.

410

https://dol.org/10.5771/9783485993606-350 - am 16.01.2026, 08:42:13.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Von der ersten zur letzten Philosophie - Vorgaben für den Denkweg Marions
	1.1 Von Descartes zu den Verschränkungen von Erkennen und Erkanntwerden
	1.2 Von einem Anfang der Philosophie zu einer anderen ersten und zur letzten Philosophie
	1.2.1 Descartes' Erwachen - ein Anfang der Philosophie
	1.2.2 Von einer anderen ersten zur letzten Philosophie


	2 Die Phänomenologie der »donation«
	2.1 Von der Gegebenheit als ›letztem Wort‹ der Phänomenologie zur neuen phänomenologischen Grundformel und dritten Reduktion
	2.2 Die phänomenologische Kontra-Methode
	2.3 Was heißt geben? - Wie gibt sich die donation zu erkennen?
	2.3.1 Von der Gegebenheit zur donation
	2.3.2 Im-pli-kation und Immanenz der donation



