
D. Jean-Luc Marion - Entfaltungen: dessen, 
was sich (zu erkennen) gibt; für das, 
was sich nach dem Subjekt ergibt; 
einer Beziehung der interdonation

I. Zu erkennen gegeben - von der ersten zur 
letzten Philosophie, von der donation der 
Phänomene und vom Erkennen als 
Entgegennehmen

1) Von der ersten zur letzten Philosophie - 
Vorgaben für den Denkweg Marions

Jean-Luc Marions Phänomenologie steht unter dem Zeichen der Ge­
gebenheit^ die in einer ganz eigenen Anwendung des französischen 
Ausdrucks donation einer Dynamisierung unterzogen wird. Nicht die 
Gegeben/zezt, das schon abgeschlossene Gegebene, sondern die darin 
implizierte Gebung, die in ihrer Performanz und Gerichtetheit auch 
das Modell der Gabe bestimmt, ist das, worum es hier eigentlich geht. 
Entwickelt wird eine Phänomenologie der Wechselwirkung von Reduk­
tion und Gebung / Gegebenheit - »Reduction et donation«1 - bzw. eine 
Phänomenologie der donation, die zu entfalten versucht, was gegeben 
ist - »Etant donne«2 - im Sinne dessen, was sich (zu erkennen) gibt. Die 
Ausgangspunkte hierfür bilden die Gegebenheit bei Husserl und das >Es 
gibt< bei Heidegger, nicht jedoch direkt die Denkfigur der Gabe. Den­
noch wird sich an verschiedenen Punkten die Frage stellen, welche Rolle 
die ternäre Konstellation von Geber, Gegebenem und Empfänger und 
die Diskussion der Gabe ausgehend von Mauss und Derrida in Marions 
Denken tatsächlich spielt. Damit wird sich auch die Frage vertiefen las­

1 Jean-Luc Marion: Reduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la phe- 
nomenologie, Paris 1989. [Zitiert als: RD]
2 Jean-Luc Marion: ttant donne. Essai d'une phenomenologie de la donation, Paris 
1997. [Zitiert als: ED]

359

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

sen, was die Gabe als philosophische Denkfigur leistet, welche Art des 
philosophischen Erkennens sich mit ihr verbindet und was in ihr in 
besonderer Deutlichkeit zu erkennen gegeben werden kann, insbeson­
dere über das personale Selbst. Zu beachten ist hier Iris Därmanns Hin­
weis darauf, daß schon in Mauss' Auseinandersetzung mit der Gabe 
eine Konstituierung des Subjekts durch das Objekt angelegt scheint 
und zugleich ein Widerstand gegen eine zu scharfe Abgrenzung dieser 
beiden Pole.

Besonders unter Berücksichtigung seiner beständigen Ausein­
andersetzung mit Descartes zeigt sich, daß der phänomenologische 
Neuansatz Marions untrennbar damit verbunden ist, auch eine Neu­
bestimmung des Subjekts mach dem Subjekt<, des Selbst >am Platz des 
Selbst< vorzunehmen, und zwar in der Öffnung auf eine Beziehung 
zum Anderen, die sowohl eine Beziehung zu einem konkreten mensch­
lichen Gegenüber als auch zu einem >Ganz Anderem bilden kann und 
die sich ganz unmittelbar und lebendig in Liebe und Haß entfaltet. Für 
Jean Greisch bewegt sich dieser Versuch einer Neubestimmung des 
Subjekts im Rahmen der Suche Ricoeurs nach der Ipseität des Selbst, 
verbunden mit einer dativischen Neuformulierung der Wer-Frage: 
»Comment suis-je donne ä moi-meme?«3

Im Durchgang durch das Denken Jean-Luc Marions wird sein Um­
gang mit den Begrifflichkeiten aus dem Feld der Polysemien von Gabe, 
Gegebenheit, Gebung und >Es gibt< sowie auch mit verschiedenen Im­
plikationen des Empfangens und Erwiderns den wesentlichen Zugang 
nicht nur zu den Inhalten und Themen dieses Denkens, sondern ebenso 
zu der ganz eigenen Methodik und insbesondere auch zum Philosophie­
verständnis Marions bilden. Von der Phänomenologie als Umgang mit 
dem, was sich (zu erkennen) gibt, führt der Weg über die Frage danach, 
was sich mach dem Subjekt< ergibt, zur Figur einer Gabe, die als Hinga­
be den Weg zu einer Beziehung der >interdonation< und der Liebe er­
öffnet, fundiert in der Aufgabe, das, was sich gibt, als es selbst und 
füreinander in dieser Gebung entgegenzunehmen, zu entfalten und zu 
erkennen zu geben. Die Entwicklung einer Phänomenologie, die sich 
dem Empfangen der sich gebenden Phänomene verschreibt, fordert für 
Marion zunächst, daß die Philosophie (und damit auch der Philosophie­

3 Jean Greisch: Qui sommes nous? Chemins phenomenologiques vers l'homme, Louvain 
u.a. 2009. S. 327. Diese Umformulierung der Fragestellung verfolgt Greisch auch bei 
E. Levinas, M. Henry und C. Romano.

360

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

rende und Erkennende) sich zugunsten dieser Phänomene selbst zu­
rücknimmt und ihnen >den Vortritt läßt<. Gefordert ist so die Wendung 
von einer >ersten< zu einer >letzten< Philosophie.

1.1) Von Descartes zu den Verschränkungen von Erkennen und 
Erkanntwerden

»Car nous ne pouvons etudier seulement Descartes comme un objet: 
nous en provenons. Meme pour s'en defaire, il faut encore y revenir.«4 
Aus diesem eindeutigen Bekenntnis Marions zu einer Verwurzelung 
nicht nur seiner eigenen, sondern jeder gegenwärtigen bzw. neuzeitli­
chen Philosophie im Denken Rene Descartes' wird ersichtlich, welche 
Bedeutung dessen gedankliche Vorgaben für sein eigenes Philosophie­
verständnis besitzen. Thomas Alferi, der mit seiner Studie »>Worüber 
hinaus Größeres nicht >gegeben< werden kann ...<. Phänomenologie 
und Offenbarung nach Jean-Luc Marion«5 aus theologischer Perspek­
tive einen wesentlichen Beitrag dazu leistet, Marions Phänomenologie 
im deutschsprachigen Raum zugänglich zu machen, unterscheidet drei 
Phasen im bisherigen Werk Marions: zunächst die Auseinandersetzung 

4 Diese Formulierung gebraucht Marion für seine Zusammenfassung im Umschlagtext 
von: Jean-Luc Marion: Questions cartesiennes. Methode et metaphysique, Paris 1991. 
[Zitiert als: QC]
5 Thomas Alferi: »Worüber hinaus Größeres nicht >gegeben< werden kann ...«. Phäno­
menologie und Offenbarung nach Jean-Luc Marion, Freiburg, München 2007. [Zitiert 
als: Alferi] Alferi betrachtet Marions Entwicklung einer Phänomenologie der >Gebung< 
vor dem Hintergrund der »fundamentaltheologischen Problematik ..., ob und wie sich 
das Ein-für-allemal der Offenbarung Jesu Christi vor dem Forum allgemeiner Rationali­
tät verantworten lässt?« [Alferi 34] Auch im Anglo-Amerikanischen Raum wird das 
Werk Marions besonders stark in seinen theologischen Implikationen rezipiert. (Vgl. 
u.a.: Robyn Horner: Jean-Luc Marion. A Theo-logical Introduction, Aldershot, Burling­
ton 2005. Ian Leask und Eoin Cassidy [Hg.]: Givenness and God. Questions of Jean-Luc 
Marion, New York 2005. Kevin Hart [Hg.]: Counter-Experiences. Reading Jean-Luc 
Marion, Indiana 2007.) Alferi verweist allerdings ausdrücklich darauf, daß »Marion kei­
nesfalls als Fundamentaltheologe, sondern primär als säkularer Philosoph mit katho­
lischem Bekenntnis zu verstehen« sei. [Alferi 34f.] In Alferis Untersuchung findet sich 
daher auch eine sehr klare Darstellung der philosophischen Grundlinien der Phänome­
nologie der donation und ihrer Überkreuzungen mit den theologischen Implikationen 
der Begriffe >Gabe< und >Gebung<. Da in meiner Arbeit allerdings die philosophische 
Dimension im Denken Marions im Mittelpunkt stehen soll, werde ich mich im Hinblick 
auf die (fundamental)theologische Rolle von Gebung und Gabe weitestgehend auf die 
dazu bei Alferi bereits geleistete Interpretationsarbeit berufen.

361

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

mit Descartes und der Frage nach der ambivalenten Einordnung seines 
Denkens in die >Metaphysik< und >Onto-theoIogie<; dann eine deutlich 
theologisch geprägte Phase, die Marion von seinen philosophischen 
Schriften auch durch eine Veröffentlichung in anderen Verlagen als in 
der »Presse Universitaire de France« abgrenzt - zentral ist hier ins­
besondere die Unterscheidung zwischen der Ikone des Gekreuzigten, 
in der die Offenbarung Gottes in Jesus Christus sichtbar wird, auf der 
einen Seite und dem Idol als Abbild von der Welt ohne Zugang zur 
Wahrheit der Offenbarung auf der anderen Seite, und zwar hier noch 
auf der Seite einer durchaus kritisch betrachteten Phänomenologie, ins­
besondere bei Heidegger6; in der dritten Phase schließlich entwickelt 
Marion seine Phänomenologie der donation und liefert somit quasi 
nachträglich die systematische Grundlegung und Methodik zu seinen 
vorhergehenden Arbeiten. Möchte man über Alferi hinaus Marions 
weiteres Schaffen charakterisieren, so geht es in dieser >vierten Phase< 
um eine Anwendung der Phänomenologie der donation auf verschiede­
ne Themenbereiche und um eine Ausweitung des Zugangs zur Phäno­
menalität. Marion selbst beschreibt dieses Projekt in einem seiner jüng­
sten Werke, »Certitudes negatives«, mit den Worten: »il ne s'agit que 
de travailler ä un elargissement du theätre de la phenomenalite.«7 Über 
die zweite Phase hinaus bleibt ein wesentliches Merkmal der entwik- 
kelten Phänomenologie ihre Ausrichtung auf die Möglichkeit, auch 
das christliche Offenbarungsgeschehen rational zugänglich zu machen. 
Andererseits argumentiert Marion insbesondere in »Reduction et do­
nation« streng >phänomenologie-intern<, ohne Bezug auf theologische 
Voraussetzungen. [Vgl. Alferi 18-21 und 28-34] Um eine Konzentra­
tion auf den philosophischen Entwurf Marions zu ermöglichen und sein 
Denken im Anspruch ernst zu nehmen, auch unabhängig von einer 
Zustimmung zu einem bestimmten religiösen Weltbild Geltung zu be­
anspruchen, soll der Schwerpunkt meiner Untersuchungen auf den 
Werken der dritten Phase liegen, mit einem Ausblick auf die vierte 
Phase. Damit allerdings Marions phänomenologischer Neuansatz nicht 
nur in seiner Durchführung, sondern auch in seiner Motivation ver­
ständlich wird, erscheint es hilfreich, zuvor seinen Ausgangspunkt bei 

6 Bei den Veröffentlichungen aus dieser Phase handelt es sich um: Jean-Luc Marion: 
L'idole et la distance. 5 etudes, Paris 1977. Ders.: Dieu sans l'etre: hors-texte, Paris 1982. 
Ders.: Prolegomenes ä la charite, Paris 1986. Ders.: La croisee du visible, Paris 1991.
7 Jean-Luc Marion: Certitudes negatives, Paris 2010. S. 9. (Avant-propos).

362

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

Descartes und die darin bereits angelegten Hinweise auf die Notwen­
digkeit eines solchen Neuansatzes zu betrachten.

Eine der Grundentscheidungen des cartesischen Denkens besteht 
in der Hinwendung auf die Erkenntnis und ihre Methodik. So zitiert 
Marion zu Beginn seiner Studien »Sur le prisme metaphysique de 
Descartes«8 aus Descartes' Brief an Mersenne über die Entscheidung 
für den Titel »Meditationes de prima Philosophia«9 10 11, es gehe in dieser 
ersten Philosophie um »toutes les premieres choses qu'on peut connai- 
tre en philosophant«™ Marion betont, wie wichtig hier der Übergang 
von der Orientierung auf die ersten, seienden Dingen zur Erkenntnis 
und ihrem philosophischen Vollzug ist. Die »philosophie premiere« 
[Sur le prisme 41] erhält ihr Primat nicht mehr aus der inhaltlichen 
Orientierung an denjenigen Gegenständen, die selbst aus ihrer inneren 
Ordnung heraus ein Primat beanspruchen können, sondern das Phi­
losophieren und Erkennen ist es, was seine eigene Ordnung als ordo 
cognoscendi generiert. Alles Seiende wird in dieser Ordnung zum Er­
kennbaren objektiviert. [Vgl. Sur le prisme 54] Marions Zugriff auf das 
Denken Descartes' erfolgt wesentlich über die Auseinandersetzung mit 
den »Regulae ad directionem ingenii«.u Die Einteilung der Gegenstän­
de kann in diesem Regelwerk und System der Erkenntniskräfte »nicht 
(...) sofern sie sich auf eine bestimmte Art des Seins beziehen« erfol­
gen, »sondern sofern die einen aus den anderen erkannt werden kön­
nen«.12 Die Philosophie, die diese Ableitungsregeln des Erkennens re­

8 Jean-Luc Marion: Sur le prisme metaphysique de Descartes. Constitutions et limites de 
l'onto-theo-logie dans la pensee cartesienne, Paris 1986. S. 4. [Zitiert als: Sur le prisme]
9 Rene Descartes: Meditationen über die Grundlagen der Philosophie. Mit den sämtli­
chen Einwänden und Erwiderungen. Zum erstenmal vollst, übers, und hrsg. von Arthur 
Buchenau, unveränd. Nachdruck der 1. Aufl. von 1915 mit neuer Vorbemerkung, Ham­
burg 1994. [Zitiert als: Meditationes]
10 Rene Descartes: A Mersenne, 11 novembre 1640, AT, III, 235,13-18. (Adam Tannery 
[Hg.]: CEuvres de Descartes (nouvelle presentation par P. Constable et B. Rochot, Paris 
1966 ff.[Zitiert als: AT]) Kursivierung K. B.
11 Rene Descartes: Regulae ad directionem ingenii. Hrsg, von Heinrich Springmeyer, 
Hamburg 1973.
12 Ebd., VI, 1. Descartes unterscheidet von den relativen die absoluten Gegenstände, über 
die allein mittels der Intuition ohne Zuhilfenahme weiterer Erkenntniskräfte klare und 
distinkte Erkenntnisse gewonnen werden können. Sie enthalten »in sich die reine und 
einfache Natur des in Frage Stehenden« (VI, 3) - ihre innere Einfachheit und Klarheit 
wird also bereits in eine Relation zur vorausgehenden Infragestellung durch den Geist 
gesetzt und darf nicht mit einer vom Erkenntnisprozess unabhängigen, ontischen Ab­
solutheit verwechselt werden. Vielmehr geht es um eine Art absoluter, unmittelbarer 

363

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

flektiert, bildet so nicht mehr im Umweg über ein erstes Seiendes, son­
dern aus sich selbst heraus und in der Beachtung ihrer eigenen inneren 
Ordnung einen Anfang des Denkens, von dem aus es möglich wird, in 
allen Gedankengängen und in allen Wissenschaften schrittweise und 
systematisch voranzuschreiten. [VgL Sur le prisme 40 f.]

Ohne den Wechsel von einem ontologischen zu einem epistemo­
logischen Paradigma bei Descartes zu unterschätzen, setzt sich Marion 
ausführlich mit der Frage auseinander, welche Rolle die Paradigmen der 
Ontologie, Theologie und Metaphysik im cartesischen Denken weiter­
hin spielen.13 Unter dem Prisma des Begriffs der Metaphysik wird in 
»Sur le prisme metaphysique de Descartes« eine Art Spektralanalyse 
des cartesischen Denkens im Hinblick auf die Pole von Ego und Gott 
vollzogen, die sich im Kontext einer Onto-theo-logie überkreuzen. 
Versteht man unter Metaphysik ausgehend von der eigentlichen Wort­
bedeutung sowie dem historischen Ursprung und der philosophie­
geschichtlichen Entwicklung dieses Begriffs eine Bewegung der Über­
schreitung aller übrigen Wissenschaften, so läßt sich dem cartesischen 
Anspruch der ersten Philosophie, die die Denkordnung jeder Wissen­
schaft in der Allgemeingültigkeit der mathesis universalis vorgibt, 
durchaus ein metaphysischer Charakter im Sinne einer metawissen­
schaftlichen Überschreitung zuschreiben.

Der Blick durch das Prisma des Metaphysik-Begriffs soll zugleich 
einer Überprüfung der Metaphysik-Kritik Heideggers dienen, der je­

Erkennbarkeit. »Relativ (respectivum)« dagegen ist, was nur in Abhängigkeit von einem 
anderen Gegenstand erkannt werden kann. (Ebd.)
13 Er konstatiert bei Descartes eine >graue Ontologie<, die in einem negativen Modus 
eben doch auf eine, wenn auch in der offensichtlichen Ausübung ihres Diskurses getrüb­
te, Ontologie rekurriert, sowie eine weiße Theologie<, die innerhalb der Hauptwerke 
nicht systematisch dominiert, sondern in den Briefen an Mersenne mit der These der 
von Gott geschaffenen ewigen, mathematischen und logischen Wahrheiten wie eine Art 
>Blankoscheck< ausgestellt wird, wobei dem Begriff >Gott< bei Descartes letztlich immer 
eine Unbestimmtheit anhafte. (Vgl.: Jean-Luc Marion: Sur l'ontologie grise de Descartes: 
Science cartesienne et savoir aristotelicien dans les »Regulae«, Paris 1975. Ders.: Sur la 
theologie blanche de Descartes: analogie, creation des verites eternelles et fondement, 
Paris 1981.) Marion schließt in der Bedeutung, die er einer implizierten >Theologie< für 
das gesamte Denken Descartes' zuweist, an die Interpretation von Ferdinand Alquie an. 
(Vgl. u.a. Ferdinand Alquie: Wissenschaft und Metaphysik bei Descartes. Vorlesungen 
an der Sorbonne im Jahre 1955. Übers, von Jürgen Brankel, Würzburg 2001). Hierzu 
und zur Gegebenheit der ewigen Wahrheiten auch in Auseinandersetzung mit der Inter­
pretation Marions sei verwiesen auf: Karsten Laudien: Die Schöpfung der ewigen Wahr­
heiten. Die Bedeutung der philosophischen Gotteslehre bei Rene Descartes, Berlin 2001.

364

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

dem metaphysischen Denken letztlich eine Verhaftung im Onto-theo- 
logischen Bezug des Seins auf eine göttliche Instanz, einen transzen­
denten Ursprung oder ein höchstes Sein und eine damit verbundene 
Verdeckung des eigentlichen Seins des Seienden vorwirft - ein Ansatz, 
der auch die zum Teil recht pauschale Ablehnung der Metaphysik bei 
Derrida prägt. Die onto-theo-logischen Implikationen bei Descartes er­
weisen sich in Marions Interpretation aber als so komplex, daß eine 
derart pauschale Kritik nicht zu greifen scheint. Dem Primat des Ego 
als endlichem Seienden und denkender Substanz steht die Polysemie 
und die Vielfalt der Namen des unendlichen göttlichen Seienden gegen­
über, die sich für Marion in den verschiedenen Formen manifestieren, 
in denen der Begriff >Gott< im Denken Descartes eine Rolle spielt. [Vgl. 
Sur le prisme 7] Diese sprachlichen Versuche einer Annäherung an die 
Unendlichkeit und Unbestimmbarkeit Gottes weisen für Marion Par­
allelen zur Argumentationsstrategie einer negativen Theologie auf. 
Methodisch geht es an dieser Stelle sehr deutlich um die Art und Weise 
wie etwas - die Idee Gottes - sprachlich zu erkennen gegeben ist. Die 
Onto-theo-logie verdoppelt sich in sich selbst, insofern Gott einerseits 
als causa sui und ens summe perfectum und somit als höchstes Sein 
gedacht wird - und insofern dieses >gedacht wird< hier andererseits 
wörtlich zu nehmen ist: Das ens summe perfectum bildet zugleich den 
höchsten Gegenstand der cogitationes eines Ichs, das wiederum durch 
die cogitatio sui bestimmt wird. Und auch dieses Ego weist als res cogi- 
tans eine analoge doppelte Struktur auf, je nachdem ob der Schwer­
punkt der Betrachtung auf die Substantialität des res oder auf den Voll­
zug der cogitatio gelegt wird. Es wird zudem gleichermaßen als 
Ursprung der cogitatio und als creatum, als Geschöpf betrachtet.14

14 Marion bezieht sich ähnlich wie Ricoeur im Hinblick auf die »Meditationes« zunächst 
auf die Argumentation Gueroults, zieht aber letztlich die Interpretation Alquies vor. 
Alquie betrachtet die Voraussetzung der Schaffung ewiger Wahrheiten und die Bewe­
gung des Zweifelns als parallele Ansätze, die bei Descartes aus der gleichen Motivation 
heraus entstehen - letztlich aus dem Bekenntnis zur Instanz eines Schöpfers. Quasi um­
gekehrt zur Argumentation Gueroults ist dabei nicht mehr Gott allein ein Gedanke des 
zweifelnden Ego, sondern vielmehr läßt sich das Ich ebenso als >Gedanke< sowie auch als 
Schöpfung Gottes betrachten: »Die endliche Wesenheit wird entweder durch die Idee 
Gottes oder durch das Ich einerseits oder durch das Sein oder durch meinen eigenen 
Willen andererseits in Zweifel gezogen. Im übrigen sind diese beiden Arten des in Zwei­
fel Ziehens nur eine einzige, da das Ich sich letztendlich als nichts anderes als die Idee 
Gottes erweisen wird.« (Ferdinand Alquie: Wissenschaft und Metaphysik bei Descartes. 
a.a.O. S. 70).

365

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Innerhalb dieser doppelten Strukturen von Gott und Ego zeichnet 
sich auch eine Oszillation im Hinblick auf die Idee einer Gebung ab. 
Was genau wird hier durch die jeweilige causa begründet bzw. gegeben? 
Ist die causa letztlich immer schon in die Dimension der rationalen 
Erkenntnis überführt, als dasjenige, was zu erkennen gibt bzw. erkenn­
bar macht, was dann die cogitatio erkennt? Descartes würde so bereits 
die Grundformel des Rationalismus, causa sive ratio vorwegnehmen. 
Auf der anderen Seite aber bleibt die Vorstellung der Schöpfung als 
einer Gebung, die ebenso die Möglichkeit der Rationalität, die ewigen 
Wahrheiten und ihre Erkennbarkeit gibt wie auch das Ego als Erken­
nenden und als ens causatum in seiner Endlichkeit. [Vgl. Sur le prisme 
§9.] Thomas Alferi hält es für sinnvoll, schon »Marions Descartesinter­
pretation unter das Zeichen von Gebung zu stellen.« [Alferi 27] Marion 
betrachtet dann Descartes als einen Denker, der »vor der Entscheidung 
[steht], sich gegenüber der Einsicht, die Wirklichkeit sei gegeben, ent­
weder zu öffnen oder zu verschließen«. [Alferi 26] Die »Regulae« »ver­
weigern ... sich der Gebung von Wirklichkeit« in der Ablehnung der 
aristotelischen ouala, »der ein Wirklichkeitsverständnis im Sinne der 
Gebung zu eigen war« [ebd.], während mit der Erschaffung der ewigen, 
mathematischen und logischen Wahrheiten, von der im Brief an Mer- 
senne vom 15. April 1630 die Rede ist,15 ein solches Wirklichkeitsver­
ständnis gerade anerkannt wird: »Unbeschadet einer bleibenden Ambi­
valenz in seiner weiteren Denkentwicklung bezeugt Descartes hier, dass 
das menschliche Denken von einem Staunen vor der Gebung ausgeht.« 
[Ebd.] Zwischen den beiden Polen von Gott und Ich eröffnet sich eine 
Überkreuzung von Aktivität und Passivität, von Erkennen und Er­
kanntwerden ebenso wie zwischen Erkennen und Zu-erkennen-Geben, 
wenn man die Gegebenheit der durch Gott geschaffenen Erkenntnis­
strukturen der menschlichen Vernunft als eine transzendentale >Gabe< 
betrachtet, die >zu erkennen gibt<, insofern sie das Erkennen selbst gibt 
und ermöglicht.

Das Paradoxon der Unendlichkeit Gottes, die für das endliche Sub­
jekt zwar nicht erfaßbar (incomprehensibilitas), aber dennoch der klaren 
und distinkten Erkenntnis zugänglich und einer strengen Denkordnung 
gemäß beweisbar ist (es handelt sich nicht um eine incognoscibilitas, 
sondern gerade um den Anstoß des Gottesbeweises) [vgl. Sur le prisme 
263], spiegelt sich im Paradoxon der menschlichen Freiheit. Das liberum 

15 Vgl. Rene Descartes: Lettre ä Mersenne du 15 avril 1630. [AT, I, 145, 7-16]

366

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

arbitrium erscheint als unhintergehbares und sicher erkennbares Fak­
tum und kann dennoch, gerade dann wenn die Freiheit einer Entschei­
dung ausgeübt wird, nicht zugleich rational erkannt werden. [VgL Sur 
le prisme 214] Das Ego kann entweder der präsente und beständige 
Garant der Gewißheit oder aber frei für das Mögliche, Ungewisse sein. 
Diese Figur, die Marion bei Descartes freilegt, erinnert an Derridas Mo­
tiv des wahnsinnigem, unsicheren Augenblicks der Entscheidung. Für 
Marion besteht das Spezifikum des cartesischen Denkens nun gerade 
darin, einen derartigen inneren Widerspruch nicht als logische Inkohä­
renz zu betrachten, sondern als Dualität der Sachen selbst anzuerken­
nen. Descartes legt demnach den Schwerpunkt seiner philosophischen 
Tätigkeit darauf, solche Dualismen aufzuzeigen, nicht aber darauf, diese 
Widersprüche aufzuheben oder zu versöhnen. Dabei bewegt sich sein 
Denken auf die Aporien und damit auf die Grenzen der Möglichkeiten 
der Metaphysik zu. Zugleich verweist die Figur der geschaffenen ewi­
gen Wahrheiten bereits von außen auf diese Grenzen, sofern sie die 
metaphysischen Wahrheiten erst ermöglicht und damit jenseits der 
Metaphysik anzusiedeln ist: »Descartes appartient d'autant plus juste­
ment ä la metaphysique, qu'il en etablit onto-theo-logiquement les ex- 
actes limites et parvient parfois, sous ces conditions, ä les transgresser.« 
[Sur le prisme 375] Er ließe sich also in der Terminologie Derridas als 
ein Randgänger der Metaphysik bezeichnen.

Am Ende der Untersuchungen Marions »Sur le prisme metaphy­
sique de Descartes« steht dann der Übergang zum Denken Pascals, der 
ausgehend von der metaphysischen Grenzsetzung Descartes' - und auf 
diese Vorgabe angewiesen - eine ganz eigene, wesentliche Überschrei­
tung dieser Grenzen vollzieht, lange vor der Verkündung der Überwin­
dung der Metaphysik durch Nietzsche, Heidegger oder Derrida: Bei 
Pascal werden die Ordnungen der Substanzen und die Ordnung der 
unsterblichen Seele bzw. der Erkenntnis sowie die Struktur der Dualis­
men durch die Einführung einer dritten Ordnung überschritten - durch 
den ordo amoris. Wird der Begriff Gottes bei Descartes zunächst fiktio­
nal gesetzt, dann rational durchleuchtet, um schließlich den Beweis der 
Existenz vorzunehmen, von dem aus wiederum erst eine Art demütiger 
Anerkennung erfolgen kann, so steht in Pascals theologischer Ausein­
andersetzung mit Gott die Liebe an erster Stelle. Die Überschreitung 
auf die dritte Ordnung als ordo amoris scheint einen wesentlichen An­
trieb für Marions Abgrenzung von der >Metaphysik< zu bilden und ver­
weist bereits auf die Notwendigkeit, den Gebungsgedanken insbesonde­

367

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

re im Hinblick auf ein neues Subjektverständnis einzuführen: »L'ego, 
oü s'assurait la metaphysique, doit se perdre - ou mieux se donner - 
pour se recevoir dans le troisieme ordre«. [Sur le prisme 355] Diese 
Möglichkeit, sich hinzugeben, um sich in der dritten Ordnung der Liebe 
zurückzuerhalten, ist für Marion am Anfang seines Denkweges zu­
nächst einmal deutlich an einen christlichen Glauben gebunden: vor­
ausgesetzt ist die Hingabe und Gabe Gottes. So zitiert Alferi als ^Kurz­
formel des Glaubens<« Marions Formulierung: »... la supreme force de 
Dieu reside dans la faiblesse totale que manifeste le dort total que Dieu 
fait de sa personne aux hommes pour les hommes puissent en retour se 
donner ä Dieu.« [Alferi 24]16 Es stellt sich die Frage, inwiefern diese 
spezifische, theologische Figur des >Gabentauschs< - die Ermöglichung 
einer Gegengabe aus der göttlichen Gabe - eine Grundfigur auch für die 
Phänomenologie der donation bildet und wie weit auch diese auf die 
Überschreitung zum ordo amoris angelegt ist.

Zu beachten ist in dieser Hinsicht allerdings Marions Erklärung, er 
sei »in keiner Weise ein Anhänger Pascals« im Hinblick auf dessen Ab­
lehnung der Rationalität zugunsten des Glaubens:

»Es ist überhaupt nicht meine Absicht, die Aufklärung oder die weltliche Ratio­
nalität zu kritisieren. Von der Rationalität erwarte ich aber, kurz gesagt, dass sie 
bestimmten Phänomenen Raum gibt, die sie bisher nicht beschrieben hat. Mein 
Ziel ist es nicht, sie zu zerstören, sondern sie verständlicher zu machen.«17

Die Ordnung der Liebe, die auch die Rolle des Ego grundlegend ver­
ändert, wird im Zusammenhang mit der Frage nach dem Selbst sowie 
im Hinblick auf das Verhältnis zwischen Gebung und Gabe bei Marion 
eine entscheidende Rolle spielen. Zunächst aber verbindet sich mit ihr 
eine ganz wesentliche Veränderung des Blickwinkels. In dieser dritten 
Ordnung wird die Thematik der Erkenntnis nicht einfach ad acta gelegt, 
sondern vielmehr in sich umgewendet. Es geht hier nicht mehr um das 
Erkennen, sondern um das Erkannt-Werden, auch um das Bedürfnis, 
erkannt, anerkannt und geliebt zu werden. Beschreibt Descartes in der 
dritten Meditation, wie er aus dem Fenster blickt, die Passanten beob­
achtet und diese Treiben der Methodik des Zweifelns unterzieht - so 
könne es sich schließlich bei den Vorbeigehenden auch um Maschinen 

16 Alferi zitiert aus: Jean-Luc Marion und Alain de Benoist: Avec ou sans Dieu? L'avenir 
des valeurs chretiennes, Paris 1970.
17 Jean-Luc Marion und Josef Wohlmuth: Ruf und Gabe. Zum Verhältnis von Phänome­
nologie und Theologie, Bonn 2000. S. 52. [Zitiert als: RuG]

368

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

handeln -, wechselt Pascal hier den Standpunkt. Er verläßt die Position 
eines neutralen Beobachters und wird selbst zum Vorbeigehenden, der 
sich unter dem Blick eines Beobachters, eines Dritten bewegt: »le locu- 
teur ne domine plus de la fenetre les apparences passantes, il marche 
parmi elles et voit le regard d'un je qui surplombe la rue, se pose sur 
lui et le reduit ä la posture d'un moi«. [Sur le prisme 344] Pascal stellt 
nicht die Frage, wie der Erkennende erkennt, sondern berücksichtigt die 
Möglichkeit, selbst gesehen und erkannt zu werden. Wenn der Blick auf 
den Erkennenden gerichtet wird, dann nicht durch diesen selbst, son­
dern aus der Perspektive des von ihm Erkannten: »Un homme qui se 
met ä la fenetre pour voir les passants; si je passe par lä, puis je dire qu'il 
s'est mis lä pour me voir?« [Sur le prisme 344]18

Marion betont in seiner Interpretation Pascals diese Fokussierung 
auf das Gesehen- oder Erkannt-Werden, die das konstituierende, erken­
nende Ich in ein >Mich< (moi) verwandelt. Bei genauerer Betrachtung ist 
allerdings die Perspektivierung in der Frage Pascals äußerst komplex: 
das Szenario des Betrachters am Fenster, der die Vorbeigehenden sieht, 
wird zunächst ganz neutral, anscheinend vom Standpunkt eins Dritten 
aus entworfen (»un homme qui se met ä la fenetre«) bzw. vom Stand­
punkt desjenigen, der diese Szene imaginiert, also aktiv entwirft, und 
die daran anschließende Frage stellt. In dieser Frage wiederum versetzt 
er sich hypothetisch in die Position des Vorbeigehenden (»si je passe par 
lä«)19 und stellt sich nun angesichts dieser passiven Position die Frage, 
inwiefern er aus ihr heraus aktiv sagen oder erkennen kann, wer ihn 
betrachtet - und zwar eben nicht, wer imaginativ dorthin gesetzt wurde, 
sondern wer sich selbst als Beobachter positioniert (»qui se met ä la 
fenetre«20 bzw., »qu'il s'est mis lä pour me voir«). Der Platz des Spre­
chers ist also nicht einfach eindeutig auf die Rolle des Vorübergehenden 
zu beschränken. Die Verschränkung von Aktivität und Passivität, Er­
kennen und Erkanntwerden ist hier bereits ebenso vielschichtig wie im 
gesamten Denken Marions. Er wird in seiner Darstellung des Subjekts 
mach dem Subjekt< das Gewicht deutlich auf die Passivität eines Emp­
fängers von Phänomenen sowie auch auf eine noch radikalere Passivität 
des Gesehenwerdens verlagern, und dennoch setzt die philosophische

18 Marion zitiert aus den Pensees, in: Blaise Pascal: CEuvres completes. Hrsg, von L. La- 
fuma, Paris 1963. §688 / 323.
19 Kursivierung K. B.
20 Kursivierung K. B.

369

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Erläuterung dieser Passivität unweigerlich und ohne daß dies abge­
stritten würde, einen aktiven Erkenntnis- und Argumentationsprozeß 
voraus: der Empfänger der Phänomenalität ist auch derjenige, der das 
Phänomen zur Manifestation bringt, es benennt und die phänomeno­
logische Reduktion vollzieht. Erst ein Sichhineinversetzen des Er­
kennenden in die Perspektive desjenigen, der betrachtet und erkannt 
wird, deckt seine Passivität auf. Und zugleich ist es notwendig, zu fra­
gen, wie sowohl der Erkennende als auch der Erkannte jeweils erkennen 
und erkannt werden, um diese komplexen Verschränkungen so weit wie 
möglich durchsichtig zu machen - bis zur Grenze, die der Blick des 
Anderen setzt.

Wie Pascal benötigt Marion die cartesische Wendung der Blick­
richtung von den Gegenständen aus auf den sie Erkennenden, um von 
dorther noch einmal eine weitere phänomenologische Wendung vor­
zunehmen, die den Blick darauf richtet, wie sich etwas (zu erkennen) 
gibt und was es heißt, erkannt und erblickt zu sein. Marions Ausein­
andersetzung mit Descartes läßt sich also keinesfalls als ein Anti-Carte­
sianismus auffassen, sondern eher als eine Erweiterung und Über­
schreitung, die dennoch stets ihren eigenen Ausgangspunkt würdigt. 
Das Erkennen bleibt dabei ein entscheidendes Thema des Philosophie­
rens. So konstatiert Friedrich Lohmann:

»Wie bei Husserl steht ... [bei Marion] das Wesen von Phänomenalität und 
mit ihm die Frage, wie überhaupt Erkenntnis zustande kommt, im Vorder­
grund. Aus diesem Grunde kann man bei Marion von einer phänomenologi­
schen Erkenntnistheorie sprechen - sofern man den Begriff >Erkenntnistheo- 
rie< mit der genannten Frage verknüpft und nicht auf bestimmte Positionen 
engführt. ... Die - nicht zuletzt erkenntnistheoretische! - Frage nach dem 
Subjekt führt uns ... ins Zentrum von Marions Denken.«21

Um ins Zentrum der Philosophie Marions einzutauchen - in seine Phä­
nomenologie der »donation«, in der die Gabe eine ganz eigene Rolle 
spielen wird - ist es notwendig, zu beachten, daß die Frage nach dem 
Erkennen und Erkanntwerden ebenso wie die Frage nach dem Subjekt 
und die Auseinandersetzung mit den Vorgaben Descartes' in der Ent­
wicklung dieser Phänomenologie wichtige Leitlinien bilden.

21 Friedrich Lohmann: Subjekt und Offenbarung. Theologische Überlegungen zur phä­
nomenologischen Erkenntnistheorie Jean-Luc Marions. In: Krisen der Subjektivität. 
Problemfelder eines strittigen Paradigmas. Hrsg, von Ingolf U. Dalferth und Philipp Sto- 
ellger, Tübingen 2005. S. 361-392. Hier S. 368.

370

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

1.2) Von einem Anfang der Philosophie zu einer anderen ersten 
und zur letzten Philosophie

Während sich Derrida stets kritisch am Begriff der Philosophie abarbei­
tet und bei Ricoeur in den methodischen Überlegungen zahlreiche Hin­
weise auf sein eigenes Philosophieverständnis freigelegt werden kön­
nen, sind die Stellen, an denen sich Jean-Luc Marion in seinem Werk 
ausdrücklich mit dem Begriff >Philosophie< auseinandersetzt, auffällig 
unauffällig. Wo es um die Philosophie geht, geht es immer schon um 
die Frage, was eine >erste Philosophie< ausmacht, inwiefern damit eine 
>Metaphysik< impliziert ist und wie es diese zu überschreiten gilt. Wo 
wiederum Marion die Methodik und den Vollzug seines eigenen Den­
kens reflektiert, ist zumeist nicht von Philosophie, sondern bereits von 
Phänomenologie die Rede. Wie er sein eigenes Denken in die Disziplin 
der Philosophie einordnet, zeigt sich vielleicht am ehesten, wo es gilt, 
sich gegen die Etikettierung abzugrenzen, es handle sich eher um eine 
Theologie.

Dominique Janicaud konstatiert 1991 in einem Bericht über die 
Entwicklungen der Phänomenologie in Frankreich zwischen circa 1975 
und 1990 eine theologische Wende der Phänomenologie: »Le tournant 
theologique de la phenomenologie frangaise«.22 Anstatt sich der eigent­
lichen phänomenologischen Aufgabe zu widmen, die notwendigen Me­
thoden zu reflektieren und anzuwenden, um einen möglichst tiefen Zu­
gang zur Welt der Phänomene zu gewinnen, werde zunehmend - u. a. 
in Marions »Reduction et donation« mit der Figur des reinen Rufs, auf 
die ich im folgenden noch genauer eingehen werde - Gewicht darauf 
gelegt, Heideggers Projekt einer >Phänomenologie des Unsichtbarem 
zu realisieren und etwas, sei es einen letzten, sich selbst begründenden 
Grund oder einen ersten Ursprung, hinter den erscheinenden Phäno­
menen zu suchen.23 Dies eröffne letztlich eine theologische Fragestel­
lung. Marions systematischer Entwurf seiner Phänomenologie der do­

22 Ebenso treffend stellt er dar, wie die Grundlagen der Phänomenologie bei Husserl und 
Heidegger in Frankreich zunächst eher als Quelle freier Interpretationen und kreativer 
Neuansätze aufgenommen und erst später tatsächlich eingehender rezipiert wurden. Do­
minique Janicaud: Le tournant theologique de la phenomenologie frangaise, Paris 1991.
23 Eine echte phänomenologische Vertiefung des Weltzugangs konstatiert Janicaud am 
ehesten bei Merleau-Ponty. Als Vorbild für eine gelungene Abgrenzung eines (auch) 
phänomenologischen Denkens von theologischen Fragen, denen ihr ganz eigener Raum 
zugewiesen wird, dient Paul Ricoeur.

371

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

nation in »Etant donne« läßt sich in seinem Anspruch, nicht theo­
logisch und ohne die Voraussetzung eines transzendentalen >ersten Ge- 
bers< zu argumentieren, als eine Reaktion auf Janicauds These betrach­
ten: »ce livre (au contraire d'autres explicitement theologiques), reste ä 
dessein strictement philosophique, sans un mot de theologie ...«. [ED 
104, Anm. 2] Für Marion verbindet sich mit der Frage nach den Gren­
zen zwischen Theologie und Phänomenologie die Frage nach der Mög­
lichkeit, Inhalte der Theologie und der Offenbarung im Rahmen einer 
phänomenologischen Methode zu denken, nicht aber im Rahmen einer 
metaphysica specialis, sowie umgekehrt die Frage nach der Möglich­
keit, eine phänomenologische Wendung innerhalb der Theologie zu 
vollziehen. Stets geht es hier um die Phänomenologie, die gerade bei 
Janicaud ganz ausdrücklich nur als eine begrenzte, gegenwärtige Strö­
mung der Philosophie beschrieben wird.24

Ist Marions Entwurf einer Phänomenologie deckungsgleich mit 
seinem Philosophieverständnis, ist also für ihn Philosophie heute nur 
noch als eine Phänomenologie - und zwar als Phänomenologie der do- 
nation - zu vollziehen? Ein Ansatzpunkt, um diese Frage zu beantwor­
ten, kann Marions Reflexion über »Erste Philosophie und Gegebenheit« 
[RuG 13-34] bilden, in der er die Phänomenologie als eine andere erste 
Philosophie betrachtet, die diese schließlich in sich derart umkehrt, daß 
sie in eine >letzte Philosophie< verwandelt wird.

24 Eine genauere Darstellung der Debatte zwischen Marion und Janicaud im Zusammen­
hang mit der Debatte zwischen Marion und Derrida sowie auch angeregt durch Über­
legungen Ricoeurs zum religiösen Diskurs findet sich in: Robyn Horner: Rethinking God 
as Gift. Marion, Derrida and the Limits of Phenomenology, New York 2001. Weiterfüh­
rend siehe auch: Dominique Janicaud: La phenomenologie eclatee, Combas 1998. Sowie: 
Phenomenologie et theologie, hrsg. von J.-F. Courtine, Paris 1992. Horner verfolgt sehr 
genau die Auseinandersetzung mit der Gabe bei Marion und Derrida unter der Fragestel­
lung, inwiefern ausgehend von ihren Überlegungen Gott als Gabe gedacht werden kann 
bzw. inwiefern das Modell und die Aporien der Gabe sich mit einer Annäherung an den 
Gottesgedanken decken. Auch die erst im Januar 2011 erschienene Untersuchung »Neue 
Phänomenologie in Frankreich« (Berlin 2011) von Hans-Dieter Gondek und Läszlö Ten- 
gelyi beginnt mit einer Absetzung von Janicauds Diagnose. Marions Ansatz wird hier 
interessanterweise ganz dezidiert als eine Phänomenologie der Gabe eingeordnet, wobei 
die Gabe in dieser sehr aktuellen Darstellung der französischen phänomenologischen 
Debatte generell einen ihrer Schlüsselbegriff bildet, auch für die Auseinandersetzung 
mit Michel Henry sowie auch mit Jacques Derrida und seiner Anbindung an die Diskus­
sion mit der Phänomenologie. Gondek und Tengelyi bieten hier eine erfreuliche Ergän­
zung zu Bernhard Waidenfels' Standardwerk »Phänomenologie in Frankreich« (Frank­
furt a.M. 1983).

372

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

Zu fragen ist hier, inwiefern Marion ein ähnliches Modell voraus­
setzt wie Derrida: eine Art Überwindung der Philosophie durch ein 
Denken, das selbst nicht mehr im engeren Sinne philosophisch ist, son­
dern die Philosophie von ihren Rändern her betrachtet. Auch Marion 
scheint es in einer Auseinandersetzung mit tradierten philosophischen 
Konzeptionen, insbesondere mit Descartes, darum zu gehen, im inneren 
Umbau des philosophischen Materials die Bewegung einer Überschrei­
tung anzustreben. Allerdings soll dieses Bestreben sich nicht in einer 
fortwährenden Dekonstruktion erschöpfen. Derrida hat, so Marion, 
»das was nach der Dekonstruktion kommt ... gesehen und gleichzeitig 
auch nicht gesehen«. [Ebd.] Und das, was nach der Dekonstruktion 
kommt bzw. was über sie hinaus gültig bleibt und schon vor ihr gegeben 
ist, ist für die Phänomenologie die Gegebenheit, mit der sie zunächst an 
eine Art letzter Grenze zu stoßen scheint. Marions Übereinstimmung 
mit Derrida - von ihm selbst weitaus vorsichtiger formuliert in der 
Wendung: »In gewisser Hinsicht jedoch widerspreche ich Derrida nicht 
vollständig« - besteht in der Einsicht, daß es »eine Art innerer Notwen­
digkeit für die Phänomenologie [gibt], bis zu ihren Grenzen zu gehen«. 
[RuG 47] Es wird sich zeigen, daß gerade in der Auseinandersetzung 
zwischen Derrida und Marion dieser Grenzgang beispielhaft im Hin­
blick auf das Phänomen der Gabe erfolgt. Schon in der Erkundung der 
Grenzen von Metaphysik und Onto-theo-logie erscheint allerdings bei 
Marion der Anspruch, diese Grenzen deutlich ziehen und fixieren zu 
können, stärker als bei Derrida, in dessen Denken sich auch die Grenz­
verläufe letztlich fortwährend entziehen. Die >Ietzte Philosophie< bliebe 
bei Derrida wohl immer diejenige, die zuletzt dekonstruiert wurde und 
die jeweils verkennt, daß sie in sich gerade deshalb fehlgeht, weil sie eine 
letzte Gültigkeit und Totalität beansprucht. Jede Philosophie scheint so 
an ihr eigenes Ende zu stoßen, in einem letzen Aufbäumen gegen das 
Ende der Philosophie und blind für die Sicht über sich selbst hinaus. Ein 
als >erste Philosophie< deklariertes Denken beginge wiederum für 
Derrida den Fehler, das Ausgehen von einem absoluten Anfang oder 
Ursprungspunkt zu beanspruchen. Es bleibt nur die Möglichkeit, sich 
immer wieder am zuletzt Gedachten abzuarbeiten und wiederholt neu 
zu beginnen, ohne wirklich jemals >von vorne< anfangen zu können.

Für Marion geht es in der Suche nach einer >ersten Philosophie< 
stets »darum, jenen Vorrang zu definieren und zu begründen, den die 
Philosophie behaupten muss, um sie selbst zu bleiben« [RuG 14], wäh­
rend sie bei Derrida ja gerade genötigt ist, etwas anderes als sie selbst zu 

373

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

werden, um sich vom Philosophieren ins Denken zu verwandeln. Wenn 
nun die Philosophie ein Primat beanspruchen muß, um sie selbst zu 
bleiben, stellt sich die Frage, ob Marions Phänomenologie als Philoso­
phie noch sie selbst bleibt, insofern sie nach seinem Verständnis nicht 
mehr eine >erste<, sondern eine >letzte Philosophie< bildet und anstatt 
sich selbst den Vorrang zu geben hinter den Vorrang der Gegebenheit 
zurücktritt. Die Verwendung des Terminus >Phänomenologie< und der 
seltenere Rekurs auf den Terminus >Philosophie< könnte ein wesent­
liches Indiz für eine Art >Supplementierung< der Philosophie durch die 
Phänomenologie bilden, die, indem sie dennoch beansprucht, eine letzte 
Philosophie zu sein, quasi an die Stelle ihrer selbst tritt. Stellt sich mit 
der Titulierung als letzter Philosophie< auch der Anspruch einer Letzt­
gültigkeit, eines endgültigen Abschlusses jedes Philosophierens? Was 
wäre dann von und insbesondere nach dieser »letzten Philosophie< zu 
erwarten ?

1.2.1) Descartes' Erwachen - ein Anfang der Philosophie

Marion leitet in seinem Aufsatz »Le pensee reve-t-elle? Les trois songes 
ou l'eveil du philosophe«25 aus den Träumen, die Descartes im ersten 
seiner überlieferten Texte, »Olympica«, beschreibt, eine Konsequenz 
ab, die so zunächst diametral dem cartesischen Rationalismus als einer 
Hauptlinie der Descartes-Interpretation gegenüberzustehen scheint: 
Was auch von Descartes zu lernen sei, sei die Annahme, daß das Be­
wußtsein noch vor dem Gebrauch der Vernunft ein affiziertes Bewußt­
sein ist (»une conscience affective - mieux, une conscience affectee«), 
welches zunächst das Denken empfängt, bevor es in der Lage ist, selbst 
Gedanken hervorzubringen (»eile re^oive la pensee avant que de la pro- 
duire«). [QC 7] Die Rezeptivität des Bewußtseins bringt zugleich eine 
grundlegende Passivität des Philosophierenden mit sich. Auch die Ver­
nunft affiziert, so Marion, das Bewußtsein genau so wie auf anderen 
Ebenen der Traum und die Poesie. Die philosophische Entscheidung, 
die Entscheidung zur Philosophie, bestünde hier lediglich darin zu wäh­
len, welcher dieser Affektionen ein Vorrang eingeräumt wird: »... si la 
raison s'impose, il faudrait comprendre qu'elle s'impose comme une 
affection preferable ä deux autres ...«. [QC 8] Für diese Entscheidung 
zur Rationalität ist die Hintergrundfolie des dunklen und ungeordneten 

25 QC 7-37.

374

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

Traumes notwendig, damit Descartes im Gegenzug zu ihr die Ordnung 
der Erkenntnis, also der »Regulae«, erobern kann - analog zum not­
wendigen Wechselspiel zwischen reconnaissance und meconnaissance 
bei Ricoeur sowie zum Durchgang durch die Unentscheidbarkeit bei 
Derrida.

Noch im Schlaf vollzieht sich ein Übergang vom Träumen in die 
Erkenntnis, daß die Träume der Interpretation bedürfen.26 In einer Au­
tointerpretation, die das Verhältnis von Schüler und Lehrer, Empfan­
gendem und Gebendem, in sich selbst internalisiert, gibt Descartes sich 
selbst zu erkennen oder lehrt sich selbst den Sinn seiner Träume.

»Descartes demasquera donc d'abord ä lui-meme sa propre pensee, qui s'avan- 
ce masquee, d'abord ä lui-meme, sous le masque des songes insignifiants. En 
les interpretant comme doues de sens - de sens cartesien - il se demasque ä 
lui-meme comme penseur.«27 [QC 20]

Was letztlich aus diesem Spiel der Maskeraden hervorgeht, ist genau die 
Voraussetzung, die eine so entscheidende Schlüsselstellung in der 
Descartes-Interpretation Derridas bildete: Die rationale Erkenntnis 
und der Traum oder Wahnsinn werden qua Erkenntnis voneinander 
unterschieden, gerade um auf einen letzten Punkt der Gewißheit zu­
rückzugelangen, der sowohl im Traum als auch im Wachzustand und 
noch bis in den Wahnsinn hinein seine Gültigkeit bewahren kann.

Descartes' philosophisches Denken beginnt für Marion nun nicht 
mit einer Annahme der Affektionen, sondern gerade mit einer Abwei­
sung des affizierten Bewußtseins. Und doch läßt sich diese Abwehr­
bewegung als Indiz dafür lesen, daß ihr die Affektion schon voraus­
gegangen und vorgegeben ist. Zwar ist die Instanz des Denkenden, des 
Ego, bei Descartes stets in der Dichotomie zur göttlichen Instanz zu 
betrachten, dennoch soll das Denken seine Sicherheit in der Darstellung 
der Träume nicht dadurch gewinnen, daß es eine göttliche Offenbarung 
entgegennimmt oder sich zur Entgegennahme der Gabe ewiger Wahr­

26 Die Unterscheidung der »Meditationes« zwischen Träumen und Denken ist zum Zeit­
punkt, als die »O/yn?pica«-Träume beschrieben und interpretiert werden, noch nicht 
vollzogen, sie wird aber für Marion in einer komplexen Verstrickung zwischen Traum 
und Denken bereits vorbereitet. Eine solche Verstrickung liegt vor, weil eben nicht zwei 
klar getrennte Zustände - Traum und Wachzustand - aufeinander folgen.
27 Zur Tradition der Vorstellung einer Maskierung Descartes, der unter der Oberfläche 
seiner Texte bestimmte esoterische Botschaften verbirgt, vgl. Karsten Laudien: Die 
Schöpfung der ewigen Wahrheiten, a.a.O., 38 f.

375

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

heiten bekennt. Der Philosophierende erwacht als solcher gerade, indem 
er sich dagegen verweigert, sich als Empfangenden zu betrachten, und 
indem er sich von der Instanz, die möglicherweise sein Denken, sein 
Affiziertwerden durch Traum, Poesie oder Vernunft generiert, vollkom­
men frei macht, um die Autonomie seines Denkens zu erlangen.28 Der 
Philosophierende, der sich vom Empfangen distanziert, gibt allerdings 
selbst etwas, um daraus die Autonomie und Gewißheit seiner systema­
tischen Erkenntnis zu erhalten: er gibt am Ende des Vollzugs der Auto- 
Interpretation Gott sein Wort, seinen Willen auf die Suche nach der 
Wahrheit auszurichten und dem richtigen Lebensweg zu folgen.29 Er 
gibt sich damit selbst als Philosoph zu erkennen - und zwar nicht mehr 
nur sich selbst, sondern einem Anderen.30

Es scheint, als sei es notwendig, die Verwunderung gegenüber dem 
Gegebenen abzuschütteln, um dann zu einem neuen Staunen vor­
zudringen, das für Descartes erst das Staunen eines Philosophen sein 
kann, nachdem dieser selbst die Gewißheit seines Erkennens erobert 
hat. Zugleich ist der freie Wille, der die Entscheidung zur Erkenntnis 
erlaubt, für Descartes ebenso bestaunenswert: »Tria mirabilia fecit do­
minus: res ex nihilio, liberum arbitrium, et Hominem Deum« [AT X, 
218, 19-20; vgl. QC 36]. So wird also eine göttliche Gabe des freien 
Willens anerkannt.31 Der Philosoph staunt hier nicht angesichts dessen, 

28 Auch der Geist der Wahrheit, den Descartes in seinen Träumen heraufbeschwört, ist 
für Marion nur Teil der Strategie der Auto-Interpretation und philosophischen Selbst- 
Erweckung.
29 Interessant ist hier die Verknüpfung zwischen dem Streben nach Wahrheit und nach 
einem guten Leben. In seiner Augustinus-Interpretation betont Marion die Wendung 
gegen die curiositas, in der es dem Erkennenden nicht darum geht, sich selbst zu über­
schreiten und zu verändern, sowie auch gegen einen rein theoretischen Wahrheits­
begriff. Die fundamentale Motivation allen Wollens besteht im Wunsch, das gute Leben 
als vita beata zu erreichen. (Vgl. Jean-Luc Marion: Au Heu de soi. L'approche de Saint 
Augustin, Paris 2008.)
30 »Au terme des reves, Descartes tente de »recourir ä Dieu, pour le prier de lui faire 
connaitre sa volonte, de vouloir l'eclairer et de le conduire dans la recherche de la verite« 
(186, 25-27). ... Autonomie de l'evidence cogitee, garantie divine par la volonte: cette 
dualite, voire dichotomie, jamais plus Descartes ne la remettra en question.« [QC 36]
31 In der Augustinus-Lektüre wird diese Gegebenheit des Willens noch ausdrücklicher 
als Gabe ausgewiesen. Der menschliche Wille ist auf die göttliche Gnade verwiesen, da er 
alles, nicht jedoch sein eigenes Wollen, also sich selbst wollen kann: »Vouloir vraiment 
n'advient ä la volonte que dans l'avance, comme un don ä aimer - ce qui se nomme aussi 
une gräce.« (Jean-Luc Marion: Au Heu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.O. 
S. 256.)

376

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

was ist bzw. was seiner Anschauung vor der Philosophie unmittelbar 
gegeben ist, und beginnt davon ausgehend zu philosophieren. Erst am 
Zielpunkt seines Denkweges beginnt er über die Fundamente seines 
eigenen Philosophierens zu staunen [vgl. QC 14], zu denen er im 
Durchgang durch das Philosophieren gelangt ist, dies jedoch unter der 
Motivation seines freien Willens, der ihm als etwas Erstaunliches und 
Wunderbares gegeben ist.

Descartes' Philosophie will sich als eine >erste Philosophie< behaup­
ten, welche in letzter Konsequenz eigentlich nichts ihr Vorangehendes 
benötigen dürfte, was auch nur den Impuls des Erstaunens generieren 
würde. Sie wird aber letztlich als eine Reduktion auf ihre eigenen Fun­
damente vollzogen, und das setzt etwas voraus, was sie dieser Reduk­
tion unterziehen kann. Auch wenn es zum Vollzug der Reduktion wohl 
unweigerlich notwendig bleibt, zu dem, was das Bewußtsein struktu­
riert und affiziert, was es erstaunt, vielleicht sogar überwältigt, in eine 
gewisse Distanz zu treten, die aus der cartesischen Abweisung des affi- 
zierten Bewußtseins erlernt werden könnte, geht es Marion in der Phä­
nomenologie, die sich als >letzte Philosophie< erweist darum, diese Ab­
setzungsbewegung mit durchsichtig zu machen, um so nicht zum 
Ausgangspunkt der Affektionen, wohl aber zu einer Annahme des ur­
sprünglichen Affiziertwerdens zurückzukehren. Descartes liefert, in­
dem er überhaupt dem Traum als Modell für ein Affiziertwerden des 
Bewußtseins in seinem Denken Raum gibt, für Marion einen Aus­
gangspunkt, um die Wendung zur Konzeption seiner Phänomenologie 
der donation vorzunehmen.

Will Marion damit hinter das Erwachen oder die Selbsterweckung 
des Philosophierenden zurück? Geht es etwa darum, nur noch zu träu­
men statt zu philosophieren und das dem Bewußtsein Gegebene un­
reflektiert und ungefiltert anzunehmen? Im Blick auf die phänomeno­
logische Methodik, die Marion entwickelt, wird sich zeigen, daß gerade 
die konsequente Reduktion, die durchaus die Strenge und Klarheit der 
cartesischen Methode einfordert, eine solche Rückkehr ausschließen 
soll. Es geht keinesfalls darum, eine >letze Philosophie< als Abgesang 
auf das Philosophieren und Vorbereitung auf den >Ausstieg< in eine rein 
kontemplative Mystik zu verstehen, die statt dem Affiziertwerden 
durch die Vernunft demjenigen durch den Traum oder die Poesie den 
Vorzug geben würde. Dennoch geht es auch um eine Ankerkennung 
dieses Affiziertwerdens, der Überwältigung durch das Staunen und der 
Position des Denkenden als Empfänger von ihm Gegebenen, die den­

377

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

noch die aktive Entscheidung für die Suche nach Wahrheit und Er­
kenntnis nicht aufheben kann und soll. Marions Entscheidung für die 
Phänomenologie läßt sich nicht als eine Entscheidung gegen die Phi­
losophie auffassen, auch nicht gegen die Art und Weise, wie Descartes 
zu philosophieren beginnt. »Die Regeln der Phänomenologie ergeben 
sich aus Descartes« [RuG 66], insofern dieser die Methodik der Reduk­
tion vorbereitet, die allerdings in der Phänomenologie anders vollzogen 
wird als über den methodischen Zweifel der »Meditationes«.

1.2.2) Von einer anderen ersten zur letzten Philosophie

In seinen Überlegungen über »Erste Philosophie und Gegebenheit« 
[RuG 13-34] betrachtet Marion ausgehend von Husserl »[d]ie Phäno­
menologie als Möglichkeit einer anderen >Ersten Philosophien. [RuG 
20] Anders erscheint sie u. a. gegenüber der epistemologischen, noeti- 
schen Wendung eine prima philosophia bei Descartes und Kant, die das 
Erkennen aus sich selbst heraus beginnen lassen wollen.32 Husserl geht 
es um eine »wissenschaftliche Disziplin des Anfangs«, um einen »An­
fang aller Philosophie überhaupt«.33 Gefordert ist deshalb die Suche 
nach einem ersten Prinzip der Phänomenologie. Diese Suche verläuft 
von der Formel »Soviel Schein, soviel (durch ihn nur verdecktes, ver­
fälschtes) Sein,«34 über den Aufruf, zu den Sachen selbst zurückzukeh­
ren, bis zum »Prinzip aller Prinzipien«, daß »jede originär gebende An­
schauung eine Rechtsquelle der Erkenntnis sei, daß alles, was sich uns 
in der >Intuition< originär (sozusagen in seiner leibhaften Wirklichkeit) 
darbietet einfach hinzunehmen sei, als was es sich gibt, aber auch nur in 
den Schranken, in denen es sich da gibt ...«.35

32 Anders ist sie ebenso gegenüber der aristotelischen (piXocrotpta. npuvr}, die ihren All­
gemeingültigkeitsanspruch aus der Ausrichtung auf die Gegebenheit einer allgemeinen, 
absoluten ourrtoc herleitet, und gegenüber der thomistischen philosophia prima, in der es 
um die Interpretation des Göttlichen als letzter Ursache geht. Marion verweist allerdings 
darauf, daß diese prima philosophia sich von der aristotelischen darin unterscheidet, daß 
»[i]n Gott ... die Ursache aufgehoben« und dabei nicht in eine olktloc überführt wird. 
Zudem weist Thomas auch die causa sui zurück und beläßt Gott selbst als incausatum. 
[RuG 17]
33 Ebd., S. 5.
34 Edmund Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, Husserliana I, 
Den Haag 21991. S. 133.
35 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie I, Husserliana III, Den Haag 1950. S. 52.

378

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

Marion überführt diese Prinzipien in ein viertes, letztes Prinzip, 
nämlich in die Formel: »Wieviel Reduktion, soviel Gegebenheit«, [RuG 
23] die noch genauer zu erörtern sein wird:

»Sie allein denkt ausdrücklich die Gegebenheit des Gegebenen als den Ort, an 
dem tatsächlich das Scheinen in Sein übergeht (vgl. erste Formel), den Ort, an 
dem man auf den in Frage stehenden Sachverhalt selbst zurückkommt (vgl. 
zweite Formel), den Ort, an dem die Anschauung über das Erscheinen recht 
spricht (vgl. dritte Formel) - aber immer ausgehend von der Operation, die sie 
hervorruft, der Reduktion.« [RuG 24]

»Unter der ausdrücklichen Bedingung, dass sie bereits reduziert ist, 
wird die Gegebenheit des Gegebenen ... absolut unbezweifelbar« 
[ebd.] - ebenso unbezweifelbar wie das Ego für Descartes, das zuvor 
durch die reduzierende Bewegung des Zweifels hindurch muß. Was al­
lerdings die Gegebenheit deutlich von dieser cartesischen Gewißheit 
unterscheiden soll, ist ihr Umfang: es geht nicht mehr >nur< um eine 
Versicherung des Denkens - um eine »Rückkehr des Denkens zu sich 
selbst, genauer gesagt, seine Selbst-Affektion« - es geht um die Verall­
gemeinerung zu einer Gewißheit, die »eine ganze Welt« beglaubigen 
kann. [RuG 25]

Das eigentliche Motiv für Husserl, die bei Kant so deutlich be­
grenzte Anschauung radikal auszudehnen, und zwar über die Gegeben­
heit kategorialer Objekte und Begriff sowie der Ideen bis hin zur Gege­
benheit der Universalität selbst sowie beispielsweise auch des Absurden 
und des Sinnlosen, besteht für Marion in einer vollständigen Universa- 
lisierung der Gegebenheit selbst36: »L'intuition resulte de la donation 
sans exception«. [RD 27] Ebenso weit, wie sich nun die Anschauung 
eröffnet, kann durch diesen Durchbruch (percee) hindurch auch die 

36 Diese Universalisierung bezieht sich auch auf die Gegebenheit der Bedeutung. 
Derridas Kritik, die Bedeutung müsse von der präsentischen Anschauung begleitet sein, 
greift für Marion zu kurz, da diese nur für die okkasionellen Ausdrücke, insbesondere für 
das Ich-Sagen gelte. Und dennoch wird das Wort >Ich< auch ohne deiktischen Bezug auf 
ein präsentes Subjekt nicht einfach bedeutungs/os. Das Wort, das Zeichen selbst bleibt als 
Bedeutungsträger gegeben, »la signification, dans les Recherches logiques, se donne evi- 
demment sans dependre de l'intuition de remplissement«. [RD 47] So formuliert Husserl 
in seinen »Logischen Untersuchungen« ausdrücklich, daß »die Bedeutung selbst exi­
stiert«, also unabhängig von ihrer anschaulichen Erfüllung. (Edmund Husserl: Logische 
Untersuchungen. Zweiter Teil: Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der 
Erkenntnis, in zwei Bänden, Husserliana XIX 1, Den Haag 1984. S. 335.) [Vgl. RD 49, 
Anm. 76]

379

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Sinngebung vollzogen werden, die es qua Intentionalität ermöglicht, 
etwas als etwas wahrzunehmen und zu bezeichnen, als einen bestimm­
baren Gegenstand und ein begrenztes Phänomen, welches sich nicht in 
ein ungeordnetes Einströmen von Farbwahrnehmungen, Formwahr­
nehmungen usf. auflöst, und sich auf unterschiedliche Art und Weise 
auf dieses Phänomen zu richten - ihm ein bestimmtes >Gemeintsein< zu 
geben. Letztlich zielt der phänomenologische Durchbruch mit der Er­
weiterung der Anschauung auf eine »Gesamtanschauung der Welt«37. 
Damit verbindet sich der Durchbruch zu einem spezifischen philosophi­
schen Staunen, das sich vom Staunen über die Gegebenheit des Wirk­
lichen, der Schöpfung oder der ewigen Wahrheiten oder aber über die 
Strukturen der Erkenntnis unterscheidet. Es ist die Korrelation zwi­
schen der Welt und ihrer Gegebenheit für das wahrnehmende Subjekt, 
»[d]er erste Durchbruch dieses universalen Korrelationsapriori von Er­
fahrungsgegenstand und Gegebenheitsweisen«38, der Husserl nach ei­
gener Auskunft in ein Erstaunen versetzt, das ihn durch seine gesamte 
philosophische Arbeit hindurch nicht losläßt und einen zentralen An­
trieb all seiner Forschungen bildet.39

Im Gegenzug zur Ausweitung der Anschauung soll nun die radi­
kale methodische Engführung auf die Reduktion den Bezug auf die 
Transzendenzen der Evidenz und der Subjektivität aufheben, indem sie 
auch diese auf ihre reine Gegebenheit reduziert.

»Wenn die Philosophie sich in der Immanenz entfaltet (was man oft behauptet 
und bisweilen mit Recht behaupten kann), dann verdient nach dem Prinzip 
>Soviel Reduktion, soviel Gegebenheit< die Phänomenologie recht eigentlich 
die Bezeichnung >Philosophie<«. [RuG 24]

Eine gewisse Vorsicht bleibt in dieser Identifizierung zwischen Philoso­
phie und Phänomenologie spürbar, ist doch die Bedingung der Entfal­
tung in der Immanenz nur »bisweilen mit Recht« [s. o.] erfüllt und die 
Bezeichnung >Philosophie< wird letztlich in Anführungszeichen gesetzt. 
Was macht nun diese >Philosophie< in Anführungszeichen zu einer letz­
ten Philosophie? Wenn alles Phänomen ist, so heißt das, wenn man 
Husserls Aussage über die Gegebenheit im »Prinzip aller Prinzipien« 
[s. o.] ernst nimmt, daß alles gegeben ist bzw. daß es sich gibt. Was auch 

37 Edmund Husserl: Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 
1925, Husserliana IX, Den Haag 1968. S. 88. [Vgl. RD 30]
38 Ebd., S. 169. [Vgl. RD 52],
39 Vgl. ebd., S. 48 f.

380

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

immer als Phänomen erfahrbar ist, birgt, impliziert oder >faltet< in sich 
diese Gegebenheit, die dann durch die Reduktion entfaltet wird. Dabei 
erweist sich für Marion »die Gegebenheit... durch ihre Zuverlässigkeit 
und ihre prinzipielle Allgemeinheit als unbedingtes Prinzip. Es könnte 
also der Phänomenologie zufolge hier eine >Erste Philosophie< geben.« 
[RuG 27] Gegen eine solche >Erste Philosophie< spricht aber für Marion 
der zumeist mit ihr verbundene Anspruch, »dass sie das bestimmt, was 
sie vorlegt, indem sie ihm a priori ein Prinzip oder einen Komplex von 
Prinzipien und zumal die transzendentale Vorgängigkeit des Ich (oder 
seiner Entsprechungen) vorschreibt«. [RuG 30] Dieser Anspruch ist 
aber genau der, den die phänomenologische Wendung der Blickrichtung 
aufheben möchte, um »dem Phänomen eine unbestreitbare Priorität 
zurückzugeben« - eine Priorität auch vor dem phänomenologischen 
>Zugriff< auf dieses Phänomen. [RuG 30] Es geht darum, das Phänomen 
»erscheinen zu lassen, nicht mehr so, wie es - entsprechend den a priori 
vorausgesetzten Bedingungen der Erfahrung und ihrer Gegenstände - 
erscheinen soll, sondern wie es sich von sich aus und als solches gibt.« 
[Ebd.] Dem Phänomen wird nichts uorgeschrieben, sondern es soll be­
schrieben und entgegengenommen werden, wie es sich selbst im Be­
wußtseinserlebnis (zu erkennen) gibt. Auch die Reduktion stellt das 
Phänomen für Marion nicht unter eine vorgegebene methodische Re­
gel, sondern soll vielmehr wie eine Art Reinigung die Authentizität der 
Gegebenheit freilegen. Daher soll das Prinzip »>Wieviel Reduktion, so­
viel Gegebenheit ... nichts von einer Begründung, nicht einmal von 
einem ersten Prinzip« an sich haben, sondern »[e]s bietet vielmehr ein 
letztes Prinzip, und es ist deshalb das letzte, weil sich nach ihm kein 
anderes findet«, und zwar »vor allem deshalb, weil es dem Phänomen 
nicht vorausgeht, sondern ihm folgt und ihm die Priorität lässt. Das 
letzte Prinzip ergreift die Initiative, sie dem Phänomen zurückzuge­
ben«. [Ebd.] Damit soll gleichermaßen das Postulat einer Vorrangstel­
lung des Ichs oder Subjekts wie auch der outrla oder des Ursprungs 
abgewehrt werden, zumal letztere für Marion unter einem »chro­
nischen Erscheinungsdefizit« leiden und demnach zumeist »unklar, ab­
geleitet, rekonstruiert, vorausgesetzt, nicht gegeben oder gesehen« blei­
ben. [RuG 31] Es geht hierbei nicht nur um die Reihenfolge der 
Entdeckung oder Ableitung in einer ordo cognoscendi:

»In allen Fällen fungiert die Formel >Wieviel Reduktion, soviel Gegebenheit 
als letztes Prinzip. Es handelt sich nicht nur um das zuletzt gefundene Prinzip, 

381

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

sondern vor allem um das Prinzip das festlegt, dass das Letzte - das Scheinen 
in seiner vorausgesetzten metaphysischen Fragilität - schließlich immer dem 
einzig und allein Ersten entspricht, dem Erscheinen, dem einzigen Bildschirm, 
der bereitsteht, um alle Kundgebungen, alle Wahrheiten und alle Wirklichkeit 
zu empfangen. Das Letzte wird das Erste. Das Prinzip definiert sich als letztes 
Prinzip. Insofern nähme die Phänomenologie den Titel >Erste Philosophie< nur 
auf, indem sie ihn umkehrt und zu >Letzter Philosophie< macht.« [RuG 31]

Marions Plädoyer für das letzte Prinzip der Phänomenologie erscheint 
als ein Plädoyer für die Phänomenalität selbst, die in ihrer Gegebenheit 
jeder Philosophie und jedem begrifflichen und systematischen Erken­
nen vorausgeht. Nur eine Philosophie, die sich selbst nicht mehr den 
ersten, sondern den letzten Rang zuweist, kann dem Vorrang der Phä­
nomene und ihrer Gegebenheit gerecht werden, indem sie mittels der 
Reduktion diesen Gegebenheitscharakter freilegt und entfaltet.

Indem sie dies leistet, kann die Phänomenologie für Marion tat­
sächlich die Möglichkeit einer Art Selbst-Supplementierung der Philo­
sophie eröffnen, die etwas anderes als sie selbst wird, insofern sie etwas 
anderes als die Metaphysik wird und insofern sie sich gerade auf exem­
plarische Weise für anderes - für das Gegebene, Sich-Gebende und ihr 
Vor-Gegebene öffnet. Auch in der Umwendung in die >Ietzte Philo- 
sophie< scheint die Phänomenologie so durchaus einen Anfang zu er­
möglichen:

»Pour une part essentielle, la phenomenologie assume en notre siede, le röle 
meme de la philosophie. En fait, apres que Nietzsche ait conduit ä son terme et 
accompli toutes les possibilites - meme inversees - de la metaphysique, la 
phenomenologie a, plus que toute autre initiative theorique, entrepris un nou­
veau commencement.« [RD 7]

Sie beansprucht es, der Metaphysik einen Abschluß zu liefern und ihr 
ein Ende zu setzen, und muß sich selbst daher genau entlang der Grenze 
der Metaphysik erstrecken, um den Grenzverlauf festzulegen: »Elle de- 
meure donc exactement sur la ligne - la ligne de partage des eaux«. 
[RD 8]40 Wie an einer >Wasserscheide< die Fließrichtungen der Flüsse 

40 Im Hinblick auf die Frage nach dem Subjekt formuliert Marion die These, daß die 
Phänomenologie in dieser Frage stets zwischen einem Anschluß an das philosophiehisto­
rische Erbe der Subjekt-Theorien und einem Postulat des Bruchs oder Neuanfangs in 
nietzscheanischer Manier geschwankt habe und damit auch zwischen einer Einschrei­
bung in die Metaphysik oder ihrer Überschreitung: »Such a hesitation doubtless permits 
us to inscribe phenomenology both within the field of metaphysics and on its margins or 

382

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

auseinanderstreben, trennen sich an dieser Linie zwei Richtungen, in 
die das Denken verläuft: anstatt von einem ersten, abstrakten Prinzip 
oder einem System von Prinzipien zur Gegebenheit und ihren Struktu­
ren vorzudringen, wie bei Descartes von der Gewißheit der Erkenntnis 
zum Staunen über ihre Strukturen und Fundamente, soll nun umge­
kehrt der Gegebenheit ihr Vorrang zurückerstattet werden, von dem 
alles Denken ausgeht. Wo die phänomenologische Tradition dem, was 
sie als >Metaphysik< zurückweist, eine Grenze setzt und auf ihre Über­
schreitung hinarbeitet, geht es Marion auch darum, die Erstreckung 
und den Grenzverlauf der Phänomenologie selbst zu erkunden und 
einen eigenen Neuanfang zu versuchen, der anerkennt, daß er eben 
nicht von vorn beginnen kann, sondern von dem ihm Vorgegebenen 
ausgeht.

2) Die Phänomenologie der »donation«

2.1) Von der Gegebenheit als letztem Wort< der Phänomenologie zur 
neuen phänomenologischen Grundformel und dritten Reduktion

»La phenomenologie commence en 1900-1901 parce que, pour la premiere 
fois, la pensee voit apparaitre l'apparaissant dans l'apparition; eile n'y parvient 
qu'en concevant l'apparaitre lui-meme non plus comme un »donne de cons- 
cience«, mais bien comme la donation ä la conscience (voire par la conscience) 
de la chose meme, donnee sous le mode de l'apparaitre et dans toutes les di- 
mensions de celui-ci ... La percee phenomenologique ne consiste ni dans l'el- 
argissement de l'intuition, ni dans l'autonomie de la signification, mais dans la 
primaute seule inconditionnee da la donation du phenomene.« [RD 53]

Was für Marion nicht nur die spezifische Leistung Husserls, sondern 
den Kern der Phänomenologie ausmacht, ist ein Blick auf die Sachen 
selbst, der nur darin gelingen kann, zu erkennen, in welcher Weise sich 
diese selbst - als sie selbst - zeigen und zu erkennen geben. Sie geben 

even outside of its limits.« (Jean-Luc Marion: The Final Appeal of the Subject. In: Decon- 
structive Subjectivities. Hrsg, von Simon Critchley u. Peter Dews, New York 1996. 
S. 85-104. [Zitiert als: Final Appeal] Wenn Descartes wesentlich dazu beiträgt, die 
Grenzlinien der Metaphysik klar zu ziehen und auf eine Überschreitung vorzubereiten, 
wie sie dann z. B. bei Pascal vollzogen wird, dann besitzt dieser Beitrag auch eine ent­
scheidende Bedeutung für das Selbstverständnis und den Standpunkt der Phänomenolo­
gie an diesen Grenzen.

383

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

sich in einer ganz eigenen intentionalen Ausrichtung dem Bewußtsein 
- »ä la conscience«. [S. o.] Marion impliziert hier bereits eine Intentio­
nalität des sich gebenden Phänomens, die später noch deutlicher aus­
gearbeitet wird, während Husserl selbst zunächst eindeutig von der In­
tentionalität des auf das Phänomen gerichteten Bewußtseins ausgeht - 
eher also noch von der »donation ... par la conscience«. [S. o.] Es gilt für 
Marion, in einer Umkehrung der Reduktionsrichtung in besonderem 
Maße den Blick auf die Bewegung einer >Gebung< des Phänomens an 
das Bewußtsein zu richten und damit quasi über die bereits im Bewußt­
sein vorgefundene Gegebenheit hinauszublicken, um zu dem Phäno­
men zu gelangen, das sich als diese Gegebenheit gibt. An die Stelle einer 
Dualität zwischen dem Innen des Bewußtseins und der Außenwelt tritt 
für Marion die von ihm stets betonte Immanenz, die nicht eine Imma­
nenz des Bewußtsein, sondern eine Immanenz des sich gebenden Phä­
nomens, also der Sache selbst ist [vgl. Alferi 200] - ähnlich wie Derrida 
in seiner Infragestellung des Gegensatzes von Innen und Außen auf die 
Immanenz der Textualität verweist.

»Die phänomenologische Orientierung der Reflexion an der beschreibbaren 
Erfahrung ersetze die bisherige Rationalitätsform, die das Sein aus dem selbst­
gewissen Denken des Ich ableiten wollte. An ihre Stelle trete mit der Phäno­
menologie ein Nachdenken darüber, was sich im Bewusstsein ohne Befugnis 
der begründenden Vernunft geben darf«.41

Es besteht also ein Überschuß der Gebung in ihrer Überschreitung des 
Herrschaftsbereiches der begründenden Vernunft, die über die Gebung 
nicht vollständig verfügen kann und sie nicht selbst konstituieren, wohl 
aber, wie sich zeigen wird, kontrollieren und bezeugen kann. Die Frage, 
wie dies gelingt, ist die Frage, die Marion an die Möglichkeiten und 
Fähigkeiten der rationalen Erkenntnis richtet.

Der Durchbruch kann sich nach Marion von allen Bedingtheiten - 
auch von denen der Präsenz - nur insoweit lösen, als er sich auf die 
Unbedingtheit der Gebung des Phänomens selbst einläßt. In dieser Ge­
bung korreliert, was sich zeigt, damit, wie und daß es sich zeigt.42 Die 

41 Thomas Alferi: Von der Offenbarungsfrage zu Marions Phänomenologie der Gebung. 
In: Von der Ursprünglichkeit der Gabe. Jean-Luc Marions Phänomenologie in der Dis­
kussion. Hrsg. v. Michael Gabel und Hans Joas, Freiburg München 2007. [Zitiert als: 
Gabel, Joas] S. 210-233.
42 Marion spitzt die Korrelation auf diejenige zwischen dem Erscheinen oder dem Aus­
sehern und dem erscheinenden Phänomen selbst zu. Nur unter der Voraussetzung einer 

384

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

Gebung ist gerade deshalb unbedingt, weil sie sich - die Gegebenheit - 
selbst gibt. »Seule la donation est absolue, libre et sans condition, preci- 
sement parce qu'elle donne.« [RD 54] Daher kann die Selbstgegebenheit 
des Phänomens für Husserl ein »letztes Wort«43 werden, eine äußerste 
»Selbstverständlichkeit«, die alltäglich einfach >hingenommen< und erst 
in der Phänomenologie eigentlich aufgedeckt und thematisiert wird.44 
[RD 54] In dieser Selbst-Verständlichkeit der Gegebenheit scheint das, 
was sich gibt, sich zugleich immer auch zu verstehen oder zu erkennen 
zu geben, insofern es sich eben nicht einfach ins Leere, sondern einem 
Bewußtsein gibt. Gerade dieses Zu-erkennen-Geben wird aber im Er­
kannten nicht selbstverständlich mit erkannt. Die Ausrichtung auf das 
erkennende Bewußtsein teilen das anschaulich, sinnlich Gegebene der 
Intuition und das theoretisch zu erkennen Gegebene der Signifikation, 
der Bezeichnung und Bedeutung, miteinander. Ist dies so tatsächlich 
vorauszusetzen oder wird hier indirekt das Modell der phänomenalen 
Gegebenheit aus einem Modell des (sprachlichen) Zu-erkennen-Ge- 
bens, also der >Kundgabe< abgeleitet? Diese Frage wird zu wiederholen 
sein, wo Marion die Intentionalität der Phänomene und ihre Beziehung 
zu ihrem Empfänger thematisiert, insbesondere in der Terminologie des 
>Rufes<.

Was heißt es, wenn sich Intuition und Signifikation auf einen 
kleinsten gemeinsamen Nenner der Gegebenheit reduzieren lassen? 

Korrelation zwischen dem Erfahrungsgegenstand und der Weise, wie diese Erfahrung 
dem Erkennenden gegeben ist, läßt sich die Gültigkeit der individuellen, subjektiven 
Wahrnehmung eines Phänomens über den individuellen Wahrnehmungsakt hinaus aus­
dehnen und ein Zugang zur Gegebenheit der Sache selbst gewinnen. Alferi verweist in 
diesem Zusammenhang zurecht auf die Rolle, die hier die französische Übersetzung der 
Begriffe »Aussehen« und »Aussehendes« mit »l'apparaitre« und »l'apparaissant« spielt, 
»wodurch das deutsche Wort >Aussehen< in die semantische Nähe von >Erscheinen< ge­
rückt wird« und so eine besondere Nähe zum Korrelationsapriori zwischen »Erscheinen 
als Akt< und >Gegebenheitsweise der Erscheinung<« erhält. [Alferi 145] Marion legt da­
von ausgehend stets ein besonderes Gewicht auf den Akt oder den Vollzug des Erschei­
nens, der sich auch in seinem dynamischen Verständnis der donation widerspiegelt.
43 Edmund Husserl: Logische Untersuchungen. Erster Teil: Prolegomena zur reinen Lo­
gik, Husserliana XVIII, Den Haag 1975. S. 9.
44 Letztlich scheint sich für Marion auch Husserl nicht entschieden genug aus dieser 
Selbstverständlichkeit zu lösen. [Vgl. Alferi 203] Zu Husserls Umgang mit dieser Vor­
aussetzung der Selbstverständlichkeit insbesondere auch im Hinblick auf das >Selbstver- 
stehen< des personalen Selbst sei verwiesen auf: Shigeru Taguchi: Das Problem des Ur- 
Ich bei Edmund Husserl. Die Frage nach der selbstverständlichen >Nähe< des Selbst, 
Dordrecht 2006.

385

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Zwischen der Ausdehnung der Anschauung und der Autonomie der 
Bedeutung besteht für Marion kein Widerspruch mehr, sondern letzte­
re scheint bereits in der Intuition impliziert, die nur für sich selbst ver­
ständlich werden kann, wenn sie sich in die Bedeutung einträgt. Dies 
kann nur gelingen, wenn anschauungsunabhängige Räume der Bedeu­
tung offen bleiben, die mit Anschauung erfüllt werden können. [Vgl. 
RG 55] Der autonome Raum der Bedeutung soll also quasi die bereits 
vorgegebene Leerstelle bilden, in die hinein sich die Anschauung geben 
kann. So scheint die Gebung hier in gewisser Weise einen Platz zu ver­
langen, einen Ort, wohin sie sich geben und an dem sie sich zu erken­
nen geben kann. Diese Voraussetzung einer Leerstelle erinnert an 
Derridas Figur der Supplementierung, wenn auch der Möglichkeit einer 
Erfüllung hier mehr Gewicht zugewiesen wird, als dem dazu voraus­
zusetzenden Mangel. Ebenfalls mit Derrida teilt Marion die Einschät­
zung, daß Husserls Phänomenologie im Hinblick auf das Prinzip der 
Gegebenheit eine Erfüllung der Metaphysik der Präsenz bildet.45 Aller­
dings nicht, weil er die Präsenz der Anschauung gegenüber Zeichen und 
Bedeutung privilegieren würde. Vielmehr scheint es ihm in jeder Form 
der Gegebenheit letztlich um ein aktuelles Gegebensein zu gehen. [Vgl. 
RD 56]

Die damit implizierte Verschränkung von Gebung und Sein wird 
für Heidegger zum Ausgangspunkt, um über Husserl hinaus noch ein­
mal einen Neuanfang des Denkens jenseits der Metaphysik zu ver­
suchen: Nicht mehr die Gegebenheit für das Bewußtsein, sondern die 
Gegebenheit des Seins - daß es Sein gibt - soll zum Dreh- und Angel­
punkt eines Denkens werden, das die Geschichte der Ontologie über­
windet, indem sie zur ontischen Wurzel der Seinsfrage zurückverfolgt 
wird, anstatt sich allein mit dem Seienden zu befassen. Das heißt aller­
dings nicht, daß ein hinter den Phänomenen verborgenes Sein auf­
gedeckt werden müßte. Das Phänomen, dies macht Heidegger in der 
Prolegomena-Vorlesung von 192546 deutlich, ist nicht eine Erscheinung 

45 Er weist in diesem Kontext auch auf die Leistungen und die gleichzeitige Problematik 
der Beschäftigung Derridas mit Husserl hin: »Bref, comme la signification se dispense de 
la presence, donc de l'etre, la signification ne pourrait se passer d'intuition qu'en se 
passant d'elle-meme. Voici l'aporie. Derrida nous y conduit, et lui seul. Pourtant il y 
repond avec une elegance en quelque sorte trop aisee et rapide, pour, nous semble-t-il, 
faire justice ä la question ainsi surgie.« [RD 37]
46 Martin Heidegger: Prolegomena zur Geschichte des Zeithegriffs. Sommersemester 
1925, GA 20, Frankfurt a. M. 1994.

386

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

oder ein Abbild des eigentlichen Seins. Was >es gibt< ist mit den Phäno­
menen identisch, in denen sich letztlich das Sein selbst >gibt<. Die Auf­
gabe der Phänomenologie besteht nun darin, das Phänomen so zu 
entdecken, wie sich in ihm sein Sein gibt. Das Sein selbst ist nicht an­
schaulich gegeben und nicht positiv erkennbar, sondern manifestiert 
sich bei Heidegger wesentlich in den Möglichkeiten der Un-Möglich­
keit, also in jener Figur, die Derrida im Bezug auf die Gabe aufnimmt, 
im Entzug und im Nichts, die sich aber wiederum durchaus konkret und 
phänomenal erfahren lassen, im Gewissensruf, in der Angst oder in der 
Langeweile. Auch wenn es nicht direkt als Anschauung erscheint, ist 
also das Sein als das Nichts dennoch gegeben und kann wiederum nur 
in der Reduktion auf diese Gebung oder Gegebenheit wirklich erfaßt 
werden.

Marion betont, daß Heidegger im Gegensatz zu Husserl selbst die 
Radikalität des letzten Wortes< der Selbstgegebenheit erkennt, welches 
Husserl lediglich als eine Art Schlußstein an die äußerste Grenze der 
Phänomenologie stellt. Dieser Schlußstein wird für Heidegger zum 
Stein des Anstoßes, zum Ausgangspunkt weiteren Fragens und Den­
kens sowie für eine Überwindung der Metaphysik der Präsenz. Wäh­
rend Husserl angesichts des Exzesses der Gegenwärtigkeit und der Fülle 
dessen, was sich gibt, Marion geradezu geblendet erscheint, erweist sich 
Heidegger für ihn in dieser Hinsicht als der nüchternere Denker. Er 
reduziert die kategoriale Anschauung auf ihre Funktion als ein notwen­
diges Instrumentarium: Sie ist nicht mehr die Bedingung dafür, daß das 
Seiende sich in seiner Seiendheit geben kann, sondern dient nur noch 
als eine Art Maßstab, vielleicht sogar eher als ein Meßbehälter, um 
>Gebung< einzufangen: »L'intuition categoriale permet seulement de 
prendre la mesure - desormais sans mesure - de la donation. Elle en 
marque l'abime ouvert, sans le recouvrir ...« [RD 62]

Ungestellt bleiben bei Husserl angesichts des offenen Abgrunds 
einer maßlosen Gegebenheit gerade jene Fragen, die ausgehend von Hei­
degger für Marion zu den Kernfragen seiner Phänomenologie werden:

»[Q]uoi donc se donne? Non pas seulement >Qu'est cela qui se donne ?<, mais, 
plus essentiellement: >Que signifie donner, quoi donc se joue du fait que tout 
soit donne, comment donc penser que tout ce qui est ne soit qu'autant qu'il est 
donne ?«< [Ebd.]

In der kurzen Schlußpassage von »Reduction et donation« mit dem 
Titel »Les figures de la donation« wird deutlich, wie Marion in der 

387

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Beschäftigung mit dieser Frage tatsächlich über Husserl und Heidegger 
hinausgeht. Beide treffen sich im Kern ihrer Phänomenologie für 
Marion in der These: »soviel Schein - soviel Sein«.47 Vorausgesetzt 
erscheint ihm damit ein weiteres Prinzip: »l'apparition ne saurait att- 
eindre le plein Statut de phenomene qu'autant qu'apparaitre suffit ä 
l'accomplissement d'etre. L'apparition ne suffit ä etre, qu'autant qu'en 
apparaissant, eile se donne dejä parfaitement ...« [RD 301] Ein Phäno­
men ist also nur dann vollständig Phänomen, wenn Schein und Sein 
dadurch deckungsgleich sein können, daß sich die Erscheinung in ihrem 
Erscheinen vollständig gibt, an ein Bewußtsein, und wenn das Phäno­
men genau auf diese Gegebenheit oder dieses Sich-Geben reduziert 
wird: »qu'autant qu'elle se reduit ä sa donation pour la conscience. Ainsi 
la donation se deploie selon la mesure directe de la reduction«. [Ebd.] 
Marion >reduziert< daher die phänomenologische Grundformel Hus­
serls und Heideggers auf die neue Formel:

»[A]utant de reduction, autant de donation. Autrement dit, les conditions de la 
reduction fixent les dimensions de la donation. Plus ce ou celui qui reduit 
radicalement, plus les choses se donnent amplement ä lui.« [RD 303 f.]

Die Gegebenheit oder Gebung erscheint als solche nur im Vollzug der 
Reduktion, also in einem Erkenntnisprozeß, indem sie aus ihrer Impli­
kation im Gegebenen heraus entfaltet wird. Gefordert ist die Praxis 
eines Denkens, das die Performanz der Gebung in der Performanz der 
Reduktion nachzuvollziehen sucht, ohne diese performativen Bewe­
gungen auf eine starre Definition zu reduzieren, die ihrer Dynamik 
nicht gerecht würde.

Aus Marions neuer phänomenologischer Grundformel wird ein 
erstes methodisches Instrumentarium abgeleitet, um die Formen der 
Gebung zu analysieren. Jede Gebung kann daraufhin befragt werden, 
auf wen sie ausgerichtet ist bzw. wer die Reduktion vollziehen kann, die 
die >donation< im Gegebenen entfaltet (»ä qui?«); sie kann daraufhin 
befragt werden, was gegeben wird (»quel donne«), wie es gegeben wird 
(»donne comment?«) und wo die Grenzen der jeweiligen Gebung er­
reicht sind (»jusqu'oü?«). [RD 304] Nach Husserl Reduktion auf die 
Gegenständlichkeit, bei der ausgeklammert wird, was nicht zu dem je­
weiligen, konstituierten Gegenstand gehört, und nach der existentialen 

47 Martin Heidegger: Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, GA 20, Tübingen 
1994. S. 189.

388

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

Reduktion Heideggers in »Sein und Zeit«, die ausklammert, was nicht 
zum Sein gehört bzw. die Frage nach dem Sein betrifft, macht Marion 
sich selbst eine dritte Reduktion zu seiner Aufgabe, die ausklammern 
soll, was die Gerichtetheit und den Vollzug der Gegebenheit als Gebung 
verdeckt. Diese Gebung beschreibt Marion in »Reduction et donation« 
in Auseinandersetzung mit Heidegger und deutlich auch an Emmanuel 
Levinas orientiert als einen Ruf: »la pure forme de l'appel«. [RD 305]48 
Anders als Heidegger geht es Marion nicht darum, vermittelt über den 
Ruf, der sich in Stimmungen manifestiert, die wiederum zuerst das 
Nichts erfahrbar machen und dann über eine hermeneutische Interpre­
tation dieser Erfahrung den Zugang zum Sein ermöglichen, auf das Sein 
selbst zurückzugelangen. Es kommt ihm vielmehr darauf an, den An­
spruch oder Ruf als solchen freizulegen und auf seine reine Form zu 
reduzieren, ihn also nicht als Anspruch des Seins, sondern als Anspruch 
wahrzunehmen und entgegenzunehmen. Der Gebung der Phänomene 
wird hier ganz deutlich ein Modell der >Kundgabe< zugrundegelegt. Da­
bei soll der Ruf jedoch nicht zwingend auf eine rufende Instanz oder 
Autorität zurückverweisen, sondern er gibt sich als ein reiner Ruf, 
»/'appel comme tel - l'appel ä se rendre ä l'appel meme, dans la seule 
intention de s'y tenir en s'y exposant«. [RD 295]49

Interessant ist, daß Jacques Derrida in seiner ausführlichen Fuß­
note zu »Reduction et donation« in »Falschgeld«50 Marion sowohl im 
Hinblick auf die Betonung der Gebung als auch im Hinblick auf die 
Herausarbeitung des Anrufs zustimmt. Insbesondere gilt dies für die 

48 In seinem »Nachwort zu: >Was ist Metaphysik« von 1943, das Marion sehr genau 
auch im Hinblick auf die Überarbeitungen der verschiedenen Auflagen untersucht, geht 
Heidegger von einem Anspruch des Seins aus. Es ist die »Stimme des Seins«, die ein 
»Stimmen« vollzieht, den Angesprochenen in spezifische Gestimmtheiten versetzt und 
so »den Menschen in seinem Wesen in den Anspruch nimmt, damit er das Sein im Nichts 
erfahren lerne«. (Martin Heidegger: Wegmarken, GA 9, Frankfurt a.M. 2004. S. 307) 
Eine sehr klare Darstellung der Heidegger-Interpretation Marions in »Reduction et do­
nation« findet sich bei Rolf Kühn: Französische Reflektions- und Geistesphilosophie. 
Profile und Analysen, Frankfurt a.M. 1993. S. 187-195.
49 Auch Heidegger denkt durchaus die Möglichkeit einer Alternative zum Gewissensruf 
des Seins - den Ruf des Vaters. Dieser andere Ruf wird allerdings von ihm explizit zu­
rückgewiesen, während Emmanuel Levinas den Ruf als Ruf des Anderen ausdeutet. In 
der Wendung »Höre Israel!« eröffnet sich dabei ein Ruf, der zunächst einmal allein dazu 
auffordert, den Ruf zu hören.
50 Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit geben I. Übers, von Andreas Knop u. Michael Wetzel, 
München 1993. [Zitiert als: FG]

389

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Frage nach dem Empfänger des Rufes: »Ni ]e constituant, ni Dasein, qui 
est - si precisement il peut encore >etre< - celui qui s'adonne ä I'appel qui 
donne ?« [RD 297] Derrida konstatiert hier eine Übereinstimmung da­
mit, was er »selbst über den Anruf geschrieben habe, über das >Komm<, 
das >Ja< und ihre irreduzible Wiederholbarkeit sowie über die >destiner- 
rance< (Schickungsirre) einer Sendung, die sich von der Antwort her 
bestimmt, und über die >Gabe< im allgemeinen«. [FG 72 f., Anm. 23] Er 
kritisiert allerdings, daß Marion in letzter Konsequenz doch »>die reine 
Form des Anrufs< ... dem Anruf des Vaters unterzuordnen scheint, je­
nem Ruf, der wieder dem Vater zukommt, zu ihm zurückkommt und in 
Wahrheit nichts anderes sagte als die Wahrheit oder den Namen des 
Vaters, und zuletzt die des Vaters als des Namensgebers«. [Ebd.] Für 
Derrida stellt sich die Frage, ob es überhaupt möglich sei, einen reinen 
Ruf jenseits der jüdischen und christlichen Tradition und ihrer Sprache 
zu vernehmen. Auf den Zusammenhang zwischen dem Ruf, einem Ru­
fenden als Vater und Namensgeber und der religiösen Tradition wird in 
der genaueren Betrachtung des Rufs bei Marion zurückzukommen sein, 
die in »Etant donne« - indirekt vielleicht in einer Auseinandersetzung 
mit diesem Einwurf Derridas - sowie später auch direkt im Gespräch 
mit diesem weiterentwickelt wird.51

Die Reduktion auf den reinen Ruf entspricht in »Reduction et do- 
nation« der Reduktion auf die Gegebenheit als einer gerichteten Ge- 
bung, donation. Sie verweist auf die phänomenologische Weise des Er­
kennens, die darin besteht, das, was sich zeigt, was sich gibt oder was 
anspricht nicht vor der Folie der Gegenständlichkeit oder vor der Folie 
seines Seins, sondern in diesem Zeigen, Geben und Ansprechen zu be­
trachten und diese Bewegungen weder allein auf ihren Ursprung zu­
rückzuverfolgen, noch auf ihr Ziel im sie erkennenden Bewußtsein, 
sondern stattdessen eine Haltung einzunehmen, die es erlaubt, die Be­
wegung, Gebung oder den Ruf selbst zu beschreiben bzw. zu bezeugen. 
Dem Anspruch der Wissenschaftlichkeit, der ausgehend von Husserl 
einen Grundpfeiler der phänomenologischen Tradition bildet, kann für 
Marion gerade diese Haltung und nur diese Haltung gerecht werden, 
die sich zunächst auf ein reines Hören, Annehmen und eine Bereitschaft 
zur Antwort einläßt. Die dritte Reduktion soll nicht nur ihren Gegen­
stand, den Ruf, reduzieren, sondern sie reduziert quasi auch die Reduk­
tion selbst auf ihre eigentliche Form, insofern sie die transzendentalen 

51 Siehe hierzu insbesondere den Abschnitte D. III. 1.2 meiner Arbeit.

390

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

und existenzialen Reduktionen Husserls und Heideggers in sich inte­
grieren soll. [Vgl. RD 296]

Das ursprüngliche philosophische Staunen, welches unser Existie­
ren immer schon auch als ein Philosophieren bestimmt52, ist für Hei­
degger ein Erstaunen darüber, daß Sein und nicht Nichts ist. Dies ist 
»das Wunder aller Wunder, daß Seiendes ist«, welches »[e]inzig der 
Mensch unter allem Seienden erfährt, angerufen von der Stimme des 
Seins«.53 Heidegger scheint für die Bereitschaft, sich zu wundern, eine 
gewisse Hingabe an das Nichts vorauszusetzen, ein Dasein, das »sich 
verschwendet«54, ein »Sichloslassen in das Nichts« als ein »Freiwer­
den«55 - eine Verschwendung und Verausgabung, die Derrida als Ver­
ausgabung des Sinns wiederaufgreift - und er entwirft in diesem Zu­
sammenhang ein »wesentliche[s] Denken«, das sich ausgehend von der 
Vorgabe des Seins ereignet und »dessen Gedanken nicht nur nicht rech­
nen, sondern überhaupt aus dem Anderen des Seienden bestimmt 
sind«.56 Die Voraussetzung >nicht zu rechnen< im Sinne eines fehlenden 
ökonomischen Kalküls, verweist auf die Denkfigur der Gabe. Das Den­
ken »verschwendet ... sich im Sein für die Wahrheit des Seins« und 
antwortet auf dessen Anspruch nicht gezwungen, sondern »in der Frei­
heit des Opfers«.57 Die Antwort gegenüber dem Anspruch besteht dann 
darin, sich diesem zu überantworten.58 Das Phänomen des Seins hängt 
bereits davon ab, inwiefern sein Anspruch gehört, angenommen und 
beantwortet wird. In der ersten Fassung seines »Nachworts] zu: Was 
ist Metaphysik« von 1943 entwickelt Heidegger zudem eine komplexe 
Verschränkung von Denken und Danken. Das Denken könnte hier als 

52 »Sofern der Mensch existiert, geschieht in gewisser Weise das Philosophieren«, es ist 
ihm also von vornherein gegeben, zu philosophieren. (Martin Heidegger: Wegmarken, 
a.a.O., S. 122).
53 Ebd., S. 307.
54 Ebd., S. 118.
55 Ebd., S. 122.
56 Ebd., S. 309.
57 Ebd.
58 In Heidegger »Nachwort zu: Was ist Metaphysik?« [ebd., S. 303-312] verlagert sich 
in der Ausgabe von 1949 der Schwerpunkt vom Anspruch des Seins zum Ereignis: »le 
centre de gravite bascule: l'analytique existentiale, qui, depuis l'etant pretendait remon- 
ter ä l'etre, le cede decidement ä l'evenement de l'etre, seul initiateur de son phenomene - 
si phenomene il y a encore, lorsqu'apparait le <il y a>.« [RD 279] Damit wird für Marion 
klar, daß es Heidegger hier eigentlich nicht mehr um das Sein, sondern um den Anspruch 
selbst geht, der sich ereignet.

391

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

die Art der Erkenntnis betrachtet werden, die dem Anspruch entspricht, 
und zwar in einer Haltung der Dankbarkeit, wenn auch die genauere 
Konstellation, in der »das Dichten und das Danken und das Denken 
zueinander verwiesen und zugleich geschieden sind ... offenbleiben 
muß«, als eine nicht auflösbare Aporie.59 [Vgl. RD 282] Die annehmen­
de, hörende, sich wundernde, vielleicht auch dankbare Haltung und die 
Reduktion auf die reine Form des Rufs ermöglichen für Marion eine 
echte Phänomenologie, die versucht, das Sich-Geben, Sich-Ereignen 
und Ansprechen zu erfassen. [Vgl. RD 296] Es wird zu fragen sein, wie 
neutral diese Empfängerhaltung entwickelt wird, und wo sie bereits an 
die Haltung des Empfängers in einer eher >moralischen< Ordnung der 
Gabe und der Verantwortung oder schon im Rahmen des ordo amoris 
angelehnt sein könnte.

Die der phänomenologischen Haltung zu Grunde liegende Ent­
scheidung wird nicht wie bei Descartes bereits im Philosophieren für 
das Philosophieren getroffen, sondern durchaus auf eine >existenziel- 
lere< Art und Weise. Sie ermöglicht nicht direkt die Phänomenologie 
als eine Entscheidung, die zuerst auf das phänomenologische Philoso­
phieren und damit auf eine spezifische Weise des Erwerbs von Erkennt­
nissen abzielt, sondern sie scheint vielmehr noch basaler die Phänome­
nalität zu ermöglichen, die wiederum Bedingung der Möglichkeit von 
Phänomenologie ist, da das, was sich als ein Phänomen geben kann, sich 
nur einem Empfänger gibt, der sich entscheidet, den Ruf anzunehmen 
und sich ihm zu überantworten: »Ce qui se donne ne se donne qu'ä celui 
qui s'adonne ä Pappel et que sous la forme pure d'une confirmation de 
l'appel, repete parce que re$u.« [RD 296]

2.2) Die phänomenologische Kontra-Methode

Wie kann ausgehend von einer solchen Entscheidung die Phänomeno­
logie methodisch betrieben werden, um wirklich zur donation in jedem 
Phänomen zu gelangen, indem »die Reduktion aus dem Gang des Er­
scheinens alles aussondert, was sich nicht rückhaltlos gibt« ? [RuG 24] 
Wie ist es möglich, im Sich-Zeigen der Phänomene das Geben freizu­
legen, ohne daß man einfach eine Terminologie durch eine andere er­
setzt und schlicht behauptet, daß das, was sich zuvor zeigte, sich jetzt 

59 Martin Heidegger: Wegmarken, a.a.O., S. 312.

392

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

gibt? Was also kann tatsächlich aus der Reduktion auf das >letzte Prinzip 
aller Prinzipiem gewonnen werden, was kann ausgehend von der Ter­
minologie der donation gezeigt, bewiesen oder zu erkennen gegeben 
werden? Und wie kann es dabei gelingen, Husserls Anspruch einer rei­
nen Wissenschaftlichkeit nicht vollkommen zu verleugnen, deren For­
malität sich auch bei ihm stets in einer Spannung zur Fülle der An­
schauung befindet? Für Thomas Alferi läßt sich das Prinzip der 
Reduktion letztlich als Vernunftgesetz bestimmen, wie es auch in der 
an Kant erinnernden Metaphorik eines Gerichtshofes deutlich wird, vor 
dem für Marion die Entscheidung über die Rückhaltlosigkeit der Ge- 
bung zu treffen ist. [Vgl. Alferi 207] Muß dazu doch die Rationalität 
des Denkenden, der die Reduktion vollzieht, in den immanenten Struk­
turen seiner Erkenntnisfähigkeit a priori und transzendental voraus­
gesetzt werden?

Zunächst ist festzuhalten, daß die Phänomenologie sich für 
Marion nicht durch die Methodik einer positiven Beweisführung aus­
zeichnet, sondern eine Kontra-Methode verlangt, in der es weder um 
die Ableitung einer sicheren Erkenntnis aus der Erscheinung noch aus 
den Erkenntnisstrukturen des Subjekts geht, sondern darum, diese Er­
scheinung als sie selbst erscheinen zu lassen:

»La methode phenomenologique pretend donc deployer un tournant, qui va 
non seulement de demontrer ä montrer, mais de montrer comme un ego met 
en evidence un objet, ä laisser se montrer une apparition dans une apparence: 
methode de tournant, qui tourne contre elle-meme et consiste en ce retourne- 
ment lui-meme - contre-methode.« [ED 17]

Es geht also nicht mehr darum, zu beweisen (demontrer), sondern es 
geht darum, zu zeigen (montrer), zu bezeugen, oder noch präziser dar­
um, das zu unterstützen, was sich zeigt: »la manifestation de soi ä partir 
de soi de ce qui, alors, se montre.« [ED 15] Wird hier nicht jede Sicher­
heit der Erkenntnis aufgegeben? Läßt sich hinreichend klarstellen, wel­
che spezifische Leistung die Phänomenologie im Gegensatz zu anderen 
Ausdrucksformen, insbesondere zu künstlerischen Ausdrucksformen 
vollbringen kann, denen es - diese Position vertritt Marion selbst - 
ebenso darum geht, etwas zu zeigen bzw. etwas sich zeigen zu lassen 
oder zu erkennen zu geben, wie es sich selbst gibt? Ist alles, was ein sich 
gebendes Phänomen >zu erkennen gibt<, Phänomenologie oder ist da­
von noch einmal eine philosophische Phänomenologie< oder phäno­
menologische Philosophie< zu unterscheiden? Zwar »gewinnt die Phä­

393

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

nomenologie dadurch an Legitimität, dass sie letztlich Phänomene 
sichtbar werden lässt, die ohne sie unzugänglich geblieben wären« [Ga­
bel, Joas 52], dies können aber auch andere Ausdrucksformen leisten. 
Was aber ohne einen phänomenologischen Zugriff nicht aus sich heraus 
offensichtlich ist und unzugänglich bleiben würde, ist vor allem die 
»Nicht-Evidenz der Gegebenheit selber«. [Ebd.]

Die Methode dieses phänomenologischen Zugriffs soll sich auf 
ihre eigentliche Aufgabe beschränken, die eben darin besteht, »den Ge­
halt an Gegebenheit jeder Erscheinung ein [zuschätzen], um seinen 
Rechtsanspruch auf Erscheinen - oder nicht - auszumachen.« [Ebd.] 
Das Erkennen soll seine Gegenstände nicht konstituieren, indem sie 
konstruiert oder synthetisiert werden, wohl aber indem sich eine Sinn­
gebung vollzieht, die wiederum für Marion genau darin besteht, den in 
der Gebung der Phänomene selbst gegebenen Sinn anzunehmen und 
anzuerkennen: »ä donner-un-sens, ou plus exactement ä reconnaitre le 
sens que le phenomene se donne de lui-meme et ä lui-meme.« [ED 16] 
Auch hier verschiebt sich also, ähnlich wie bei Ricoeur, der Vollzug des 
Erkennens von der connaissance zu einer reconnaissance.

Die Kontra-Methode60 der Phänomenologie fordert nicht eine 
Aufgabe, sondern eine Umkehrung der Methode, die sich selbst gegen­
über dem Phänomen zurücknimmt. Es handelt sich weder um eine 
Nicht-Methode, noch um einen reinen negativen Weg der Phänomen­
bestimmung61: Unter negativen Vorzeichen ist der exzessive Charakter 
der Gebung nicht zu verstehen.

60 Wo es sinnvoll erscheint, werde ich in den folgenden Überlegungen zur Kontra-Me­
thodik auf den Aufsatz »Reduktive >Gegen-Methode< und Faltung der Gegebenheit« 
[Gabel, Joas 37-55] zurückgreifen. Dieser Text bildet eine überarbeitete und von Rolf 
Kühn ins Deutsche übertragene Version der Seiten 13-31 und 90-102 von »£tant don­
ne«, die erstmals veröffentlicht wurde in: Epoche und Reduktion. Formen und Praxis der 
Reduktion in der Phänomenologie. Hrsg, von Rolf Kühn und Michael Staudigl, Würz­
burg 2003. S. 125-138.
61 Marion weist - nach anfänglichem Zögern - darauf hin, es sei besser, »[a]nstatt von 
einer megativen Phänomenologie< ... zu sprechen, vom Begriff der Gegen-Methode aus­
zugehen, um jedem expliziten oder impliziten Methodenapriori gegenüber dem reinen 
Erscheinen als Gegebenheit zu entgehen«. [Gabel, Joas 38] Nicht exakt sei die Bestim­
mung als negative Phänomenologie, da einerseits auch in der sogenannten >negativen< 
Theologie der negative Weg der Argumentation stets mit Wegen der Affirmation und 
des Aufstiegs verbunden sei und da andererseits auch Phänomene wie die Langeweile 
oder der Ruf in sich selbst keinesfalls negativ seien, selbst wenn sie nur mit negativen 
Beschreibungsformeln eingeholt werde könnten. Marions Fußnote hierzu in »£tant 

394

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

Im Bezug auf jede Methode der Erkenntnis eröffnet sich nun in der 
Phänomenologie ein Paradoxon, sofern diese letztlich immer von einem 
Erkennenden (und seinem Blick aus dem Fenster) ausgeht und damit 
einer vom Phänomen ausgehenden Manifestation eigentlich zuwider­
läuft. Auch das phänomenologische Denken denkt sich nicht selbst, 
sondern wird von einem Denkenden gedacht und verlangt, ebenso wie 
die cartesische philosophische Selbst-Erweckung, durchaus eine Ent­
scheidung, eine denkerische Initiative - mag sich auch das Phänomen 
selbst geben, so gilt das keinesfalls für die es erfassende oder entfaltende 
phänomenologische Konzeption (zumal sich die Abhandlung darüber 
ebenfalls nicht selbst schreibt). So besteht das Paradoxon der Phänome­
nologie für Marion in der Überkreuzung zwischen der vorausgesetzten 
Initiative des sich selbst manifestierenden Phänomens und der Initiative 
des Phänomenologen, diese Manifestation zu beschreiben, darzustellen 
bzw. zu entfalten. Diese denkerische Initiative muß, um dem phänome­
nologischen Anliegen zu entsprechen, der Initiative der Phänomenali- 
sierung gerecht zu werden, sich selbst direkt wieder aufgeben: »Le pa­
radoxe initial et final de la phenomenologie tient precisement ä ceci 
qu'elle prend l'initiative de la perdre«. [ED 15]

Die Unbezweifelbarkeit, mit der das phänomenologische Erkennen 
beginnen kann, betrifft »nicht mehr die apriorischen Erkenntnisbedin­
gung im Hinblick auf eine Objektgewissheit ..., sondern die Unbezwei­
felbarkeit des Erscheinens von Phänomenalität als solcher«. [Gabel, Joas 
38] Damit wird das Projekt Descartes' zugleich aufgenommen und der 
£7Top; Husserls gemäß in sich selbst umgekehrt: Die Frage nach dem 
Schein oder Sein der Objekte, nach Traum oder Wirklichkeit wird außer 
Kraft gesetzt. Die letzte Gewißheit liegt ausgehend von der Erweiterung 
des ego cogito um die Intentionalität auf das »ego cogito cogitatum«62 
im Erscheinen des Phänomens, das allerdings einem Bewußtsein er­
scheint. Ebenso liegt sie für Marion in der Gebung, die aber nur in der 
Reduktion durch einen Reduzierenden entfaltet werden kann. Die Re­
duktion soll hierbei »die Beseitigung der Hindernisse auf dem Weg des 
Sich-zeigen-lassens als Erscheinung des Phänomens in seinem Erschei­
nen« vollziehen. [Ebd.] Die phänomenologische Reduktion und die De- 

Donne«, läßt sich möglicherweise auch als Reaktion auf Janicauds These von der theo­
logischen Wende lesen. [ED 16, Anm. 2]
62 Edmund Husserl: Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, Husserliana I, 
a.a.O. S. 11 und S. 14.

395

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

konstruktion lassen sich in dieser Hinsicht lediglich anhand der jeweils 
abgebauten Hindernisse unterscheiden. [Vgl. ED 16, Anm. 1] Ähnlich 
wie die Dekonstruktion für Derrida und die Arbeit der Interpretation 
für Ricoeur, kann für Marion die Reduktion, sofern sie sich vom metho­
dischen Anspruch der positiven Wissenschaften löst, »nie endgültig 
sein«. [Gabel, Joas 38] Sie bleibt ein offener Prozeß, der anerkennt, 
keine absoluten und letztgültigen Aussagen über das treffen zu können, 
was der Reduktion unterzogen wird.

Wenn die Kontra-Methode sich auf das paradoxe Unterfangen ein­
lassen muß, sich selbst als eines der Hindernisse der Selbstgebung mit 
aus dem Weg der Phänomene zu räumen, warum wird dann überhaupt 
erst das >Hindernis< der Methode aufgestellt, ein >Parcours< gebaut, wie 
er in Ricoeurs >Umwegen< errichtet wird, und nicht einfach gänzlich auf 
das Philosophieren verzichtet, um die Phänomene sich selbst und ihrer 
Gebung zu überlassen? Weil eben diese Gebung an die Reduktion ge­
bunden ist. Ist sie aber notwendig daran gebunden? Oder ließe sich 
(ketzerisch) vielleicht behaupten, daß das Prinzip wieviel Reduktion, 
soviel donation< einzig und allein deshalb aufgestellt werde, um die 
Notwendigkeit des phänomenologischen Philosophierens zu retten? 
Konstruiert also Marion hier ein solches Prinzip analog dazu, wie 
Descartes das philosophische Selbst-Erweckungserlebnis seiner Träume 
konstruiert und inszeniert? Der eigentliche Antrieb der Phänomeno­
logie Marions ließe sich dann womöglich mindestens ebenso stark wie 
im Anspruch einer Bezeugung der Welt und der Phänomenalität über­
haupt auch in einem Plädoyer für den Denkenden, für den Vollzieher 
der Reduktion vermuten, der eben notwendig ist, damit phänomenolo­
gisch gedacht werden kann. Er könnte hier seine Rolle und seine Bedeu­
tung aus der Aufgabe empfangen, durch seine gedanklichen Operatio­
nen die Gebung der Phänomenalität zu entfalten, so daß er selbst >Sinn 
ergibt<, weil er in das Wechselspiel von Reduktion und donation einge­
bunden ist. Die Bezeugung kann nicht ohne den Zeugen erfolgen, der 
sich vom Beweisstück, anhand dessen etwas bewiesen werden kann, 
wesentlich unterscheidet. Für Alferi ist daher die Frage nach dem Un­
terscheidungskriterium für die Gültigkeit einer Reduktion auf die Ge­
bung mit der kritischen Rückfrage verbunden, ob nicht letztlich doch 
zuerst die Gewißheit eines ego cogito vorausgesetzt werden müsse, um 
die Gewißheit der vollzogenen Reduktion, der vollen Hingabe an die 
Gebung sowie schon der Erkenntnis der Grundformel >soviel Reduk­
tion, soviel donationi garantieren zu können. [Vgl. Alferi 330-334]

396

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

Andererseits ist für Marion auch die Reduktion auf die cartesische 
Gewißheit bereits an den Vollzug der Reduktion des Gegebenen gebun­
den.

»[L]a reduction ouvre le spectacle du phenomene d'abord comme un metteur 
en scene omnipresent, pour le continuer comme une simple scene, necessaire 
certes, mais oubliee et indifferent; en sorte qu'ä la fin, le phenomene occupe ä 
ce point la scene qu'il la resorbe en lui et ne s'en distingue plus - auto-mise en 
scene.« [ED 17]

Deutlich tritt hier die Reduktion (und mit ihr der Vollstrecker dieser 
Operation) in den Hintergrund zugunsten des sich gebenden Phäno­
mens. Wo Descartes sich letztlich seine philosophierenden Träume 
selbst gibt - oder dies vorgibt liegt hier die Inszenierungsarbeit des 
Philosophierenden darin, der Phänomenalität eine Bühne zu bereiten, 
um sich dann zurückzuziehen. Und doch wird sich im Durchgang durch 
Marions Umgang mit der Frage nach dem >Subjekt<, dem Selbst, dem 
Erkennenden der Eindruck bestätigen, daß dieser gerade aus diesem 
Rückzug seinen spezifischen Platz gewinnt - so wie die Größe eines 
Regisseurs, gerade darin liegen kann, sich selbst gegenüber seinen Ak­
teuren und der Wirkung der Inszenierung zurückzunehmen.63

Im Vordringen zum letzten Prinzip der Gegebenheit geht es für 
Marion nicht mehr darum, »zu fragen, ob man das Phänomen reduktiv 
von der Gegebenheit aus verfolgen kann und soll, sondern ob man es 
überhaupt ohne sie zu denken vermag.«64 [Gabel, Joas 49] Zu seinem 
kontra-methodischen Ansatz gehört ganz explizit diese Umwendung 
auf die transzendentale Frage, wie, ausgehend von einer vorgegebenen, 
sich gebenden Phänomenalität, die Möglichkeit offen bleiben kann, die­
se denkend und erkennend zu erfassen. Es geht dabei nicht mehr um die 
Bedingungen der Möglichkeit von Erkenntnis, die a priori in deren ei­
genen Strukturen zu verorten sind, sondern die Erkenntnis qua Reduk­
tion erfolgt phänomenologisch stets a posteriori:

»Das Erscheinen muss sich ... dem Imperialismus der Erkenntnisbedingungen 
a priori entziehen (wenn nicht sogar diesem stets wiedersprechen), wobei das 

63 Alfred Hitchcocks berühmte Cameo-Auftritte beziehen ihren Reiz gerade daraus, daß 
der Regisseur in seinen eigenen Filmen nur ganz beiläufig in Statistenrollen erscheint, 
um quasi über die Fiktion der Inszenierung hinaus auf den Inszenierenden zu verweisen, 
der aber innerhalb der Fiktion selbst nicht die Rolle eines Regisseurs spielt, sondern - 
ganz im Sinne Derridas - eine Randfigur bleibt.
64 Kursivierung K. B.

397

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Erscheinen vom Erscheinenden erreicht, den Zugang zur Bühne der Welt zu 
erzwingen und leibhaft [en personne] - ohne Verdoppelung noch Repräsen­
tant - vorwärtszudringen. Vom Gesichtspunkt des Erkennenden aus heißt 
diese Vorwärtsbewegung Intentionalität; aus der Sicht der Sache selbst be­
trachtet erhält sie den Titel Gegebenheit [donation!] und lässt sich nicht mehr 
gemäß der gewöhnlichen Vorstellung und gemäß des gewöhnlichen Erschei­
nens aussagen.« [Gabel, Joas 53]65

Wird also die donation zum Kernbegriff der Phänomenologie, so läßt 
sich aus diesem Zitat im Umkehrschluß ableiten, daß verlangt wird, den 
»Gesichtspunkt des Erkennenden« aufzugeben und sich auf den Ver­
such einzulassen, »aus der Sicht der Sache selbst« zu denken. Auch hier 
muß also der >Fensterplatz< des Beobachters aufgegeben werden. Die 
Paradoxie, die der Standpunkt des Erkennenden für jede Phänomenolo­
gie darstellen muß, wird damit nicht eigentlich aufgelöst. Auf eine an­
dere Ebene verschoben und durchsichtig gemacht besteht das Parado­
xon nun darin, daß der Erkennende eben nicht nur einen Punkt auf dem 
Weg der dynamischen und gerichteten Phänomenalisierung der Phäno­
mene, auch nicht nur deren Zielpunkt bilden darf, da er sich im Vollzug 
seines Erkennens zugleich ganz dieser Bewegung hingeben und sie mit­
verfolgen soll, um die Gebung des Phänomens denken zu können.

2.3) Was heißt geben? - Wie gibt sich die donation zu erkennen?

2.3.1) Von der Gegebenheit zur donation

Zu den Einwänden, denen sich eine Phänomenologie der donation stel­
len muß, gehört neben der Frage, welchen methodischen Ansprüchen 
sie noch genügen kann, der Einwand, es handle sich bei der Verwen­
dung des Begriffs donation um einen leeren »Spracheffekt« ohne ein­
heitliche Bedeutung, in dem nur »eine einfache Analogie (Paronymie) 
es erlauben würde, die zweideutig verbleibenden Ausdrücke wie es gibt, 
geben, gegeben, Gabe, Gebung, Gegebenheit untereinander in Verbin­
dung zu bringen«. [Gabel, Joas 43] In der künstlichen Betonung dieser 
Verbindung könnte es sich nahezu um den Versuch handeln, eine Art 
Zauberformel oder Beschwörung zu finden, unter der sich alle Proble­
me einer methodisch betriebenen Phänomenologie mit einem Mal auf­

65 Einfügung der französischen Begriffe K. B., [vgl. ED 101]

398

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

lösen sollen. Diese Schwierigkeit äußert sich auch in Heideggers For­
mulierung in »Grundprobleme der Phänomenologie«, wo er die Frage 
stellt: »Was heißt >gegeben<, >Gegebenheit< - dieses Zauberwort der 
Phänomenologie und der >Stein des Anstoßes< bei den anderen?«66 [Vgl. 
ED 30] Marion möchte zwischen einem Rationalismus, der das Zauber­
wort als >Hokuspokus< zurückweist, und einer Mystik, die allein diese 
Magie herauf beschwört, einen neuen Weg einschlagen. Beide Positio­
nen sind sich einig in der Annahme, daß eine Definition der Gegeben­
heit nicht erfolgen kann, weil diese irrational ist, oder nicht erfolgen 
soll, weil sie sich der Festlegung entzieht, - »que la donation ne peut 
(ou ne doit) pas acceder au concept«. [ED 31] Diese Voraussetzung stellt 
Marion in Frage: »entre magie et scandale, s'ouvre un autre voie - que la 
donation articule rationnellement les concepts qui disent le phenomene 
tel qu'il se manifeste.« [Ebd.]

Ähnlich wie Ricoeur arbeitet Marion mit der Polysemie des Be­
griffs der donation, in der sich eine »unabwendbare Dualität« freilegen 
läßt, denn donation »bedeutet sowohl den Akt (geben), den Einsatz 
(Gabe), als auch den Handelnden (Gebenden) und die Weise der ferti­
gen Gegebenheit«. [Gabel, Joas 43] Auf der einen Seite steht das Ergeb­
nis des Aktes, das »was sich gegeben findet, die geleistete Gabe, so dass 
das scheinbar nackte und neutrale Datum der Gegebenheit auf diese 
Weise nur die gegebene Gabe bleibt«, ein datum also oder donnee, ein 
»zugleich vorhandenes sowie zur Verfügung stehendes Seiendes, das 
eines jeden eventuellen Prozesses ledig wäre, der es möglich gemacht 
hätte«. [Ebd.] Auf der anderen Seite steht wiederum die »gebende Ga­
be«, die »Gegebenheitsbewegung« [Gabel, Joas 44], die das Gegebene 
hervorbringt, »le mouvement de donation qui les [- les donnees-] 
donne«. [ED 93]

Marions etwas eigensinnige Entscheidung, das deutsche Wort Ge­
gebenheit mit donation, anstatt mit donne oder wie teilweise ebenfalls 
üblich mit presence zu übersetzen, entspringt der bewußten Wahl, diese 
Dualität zwischen dem Akt oder Ereignis und dem Produkt einer Ge- 
bung, zwischen »don donne« und »don donnant« [ED 92], wirken zu 
lassen.67

66 Martin Heidegger: Grundprobleme der Phänomenologie. WS 1919-1920, GA 58, 
Frankfurt a. M. 1992. S. 5.
67 Zu Marions eigener Rechtfertigung dieser Übersetzung vgl. ED 97-100, Gabel, Joas 
49-52 sowie RuG 28 f. Diese Dualität muß auch bei der Rückübersetzung ins Deutsche 

399

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

Um zu erklären, was mit der Polysemie und dem Bedeutungsspek­
trum der donation erfaßt werden soll, erläutert Marion in »Etant don- 
ne« als Beispiel, den »äußersten Fall der neutralisiertesten, minimalsten 
und entleertesten Gegebenheit« (donnee) eines mathematischen oder 
physikalischen Problems68, das als eine Aufgabe (sujet)69 im Rahmen 
einer Prüfung gestellt wird, die »öffentlich erlassen und allen zugäng­
lich« ist. [Gabel, Joas 44] Die Prüfungsbedingungen sollen für alle Teil­
nehmer im Hinblick auf soziale Unterschiede gleich sein. Unterschieden 
werden hingegen die individuellen Kompetenzen bei der Lösung der 
Aufgabe, also Fähigkeiten, die für Ricoeur die personale Identität we­
sentlich ausmachen und auch dort dem Platz im sozialen Gefüge (den 
Odysseus zurückerobert) übergeordnet werden. Es wird sich später 
noch zeigen, daß Marion wie bei der gegebenen Aufgabe generell eine 
personale Individualisierung durch das jeweilige Entgegennehmen des 
Gegebenen bestimmt.

Die Aufgabenstellung besitzt eindeutig die von Marion für jedes 
Phänomen festgestellte Voraussetzung der Implikation der Gebung im 
Gegebenen, insofern in ihr ihre Lösbarkeit und im Entwurf der Aufgabe

berücksichtigt werden. »Die >Gegebenheit< ist zu wenig aktivisch, während die Schen­
kung^ die wie >la donation< eher aktivisch ist, jedoch nicht demselben Wortstamm von 
>don< entstammt, wie die >Gebung< dem von >geb/gab< im Deutschen«, so die Übersetzer 
von »Die Öffnung des Sichtbaren«. (Jean-Luc Marion: Die Öffnung des Sichtbaren. 
Eingeleitet und aus dem Französischen übersetzt von G. Bertrand und D. Bertrand-Pfaff, 
Paderborn u.a. 2005. [Zitiert als: ÖdSJ) Auch Alferi verweist zunächst auf die Überset­
zung mit »>Schenkung< und >Stiftung<«, die dem juristischen Sprachgebrauch entspricht, 
welcher im Bezug auf den interpersonalen und sozialen Kontext der Gabe eine Rolle 
spielt, aber auch dort, wo Marion der Reduktion die Aufgabe zuweist, den Rechts­
anspruch der Phänomenalisierung zu bemessen. Verfehlt wird damit, daß es sich beim 
Begriff donation um ein »nominalisiertes Verb ... oder anders gesagt ein deverbales 
Nomen« handelt. [Alferi 22] Alferi schlägt daher als adäquate Übersetzung »>Gebung 
als Schenkung<« vor. [Ebd.]
68 Mit dem Ausdruck »les donnees d'un probleme« wird eine Problemstellung bezeich­
net, ebenso wie >Daten<, oder >Angaben< nach dem Schema: >gegeben ist A und B, gesucht 
C<. Es ist nicht unbedingt vorauszusetzen, daß jede beispielsweise mathematische Aufga­
be im Hinblick auf die zum Teil höchst komplexen Problemstellungen der Mathematik 
als »entleerteste Gegebenheit« [s.o.] betrachtet werden kann. Allerdings zeigt sich bei 
Marion generell die etwas pauschalisierende Tendenz, insbesondere die Mathematik als 
nahezu anschauungsfreie und >leere< Phänomenalität zu betrachten.
69 Dabei zeigt sich eine interessante Überkreuzung des Verhältnisses zwischen Subjekt 
und Objekt, denn die gestellte Aufgabe ist im französischen Sprachgebrauch ein »sujet«, 
für das Subjekt dem sie gestellt wird, aber zugleich ein Objekt, »bref la donnee d'un objet 
soumis au sujet qui le dissout«. [ED 92]

400

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

durch einen Aufgabensteller zugleich ihre Lösung vorweggenommen 
ist. Das Problem wird »[d]urch die Evidenz der Sache selbst, nach der 
gefragt wird«, gestellt. [Gabel, Joas 44] Damit nicht einfach eine reine 
Information gegeben wird, ist auf Seiten des Prüfungskandidaten eine 
»prinzipielle Unkenntnis« [ebd.] der Lösung vorauszusetzen, die eben 
impliziert ist und in der Bearbeitung der Aufgabe erst entfaltet werden 
muß. Von ihrer Gegebenheit als Aufgabe und der darin mit gegebenen 
Lösungsmöglichkeit aus ist auch die Beurteilung der >Annahme< und 
Beantwortung der Aufgabe möglich. Der Prüfling gibt sich die Aufgabe 
nicht selbst, er befindet sich in einer Passivität gegenüber der Prüfungs­
kommission, die die Aufgabe entwirft, und gegenüber der Aufgaben­
stellung, die er dann wiederum aktiv bearbeitet und gerade dadurch 
>löst<, daß er die in ihr angelegte Lösung freilegt.

»Und genau diese Bewegung des Sich-mir-auferlegens [de s'imposer ä moi], 
des Mir-geschehens [de s'arriver sur moi] aus einem räumlichen oder zeit­
lichen >Vor< heraus genügen genau, um eine Gegebenheit [donation] auszu­
machen«. [Gabel, Joas 45, vgl. ED 93]

Die donation ist für Marion generell durch ihre Unvorhersehbarkeit 
(imprevisibilite) und Unverfügbarkeit (indisponibilite) gekennzeichnet.

Was die donation der Aufgabe ausmacht, ist nicht ihre Entwick­
lung durch die Prüfungskommission. Diese Aufgabe könnte noch ver­
worfen, die Prüfung gar nicht vollzogen werden. Die donation erfolgt 
erst, indem die Aufgabe dem Prüfling gestellt wird und die Prüfung 
beginnt, damit eröffnet sich eine »neue Zeitlichkeit«, eine »Zeit in der 
Zeit«. [Ebd.] Sie kann nur dann tatsächlich als Prüfung vollzogen und 
verstanden werden, wenn der Prüfling die Aufgabe als eine zu lösende, 
an ihn gerichtete Aufgabe entgegennimmt und behandelt und nicht als 
»einfaches und nacktes factum« beläßt. [Gabel, Joas 46] Wenn mir ein 
Papier mit einer Klausuraufgabe auf den Tisch gelegt wird und ich die­
ses als ein zufällig vorhandenes bedrucktes Blatt, vielleicht mit einem 
informativen oder einem vollkommen beliebigen Text betrachte, ohne 
die Prüfungssituation wahrzunehmen und ohne die Aufgabe als meine 
nun zu bearbeitende Aufgabe aufzufassen, so werde ich die Prüfung 
nicht als Prüfung erkennen und die Gesamtheit des mir begegnenden 
Phänomens daher unmöglich verstehen können. Ich muß dabei nicht 
notwendig an die Prüfungskommission und ihre Arbeit bei der Stellung 
der Aufgabe denken, wohl aber berücksichtigen, daß mir hier eben eine 
Aufgabe gestellt und gegeben ist. Ich kann also die Aufgabe, die hier als 

401

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

»bevorzugtes Beispiel des reduktiv Gegebenen« dient, also einer »Tat­
sache, die nicht durch sich selbst geworden ist«, nur als solche erkennen 
und verstehen, wenn ich berücksichtige, wie sie sich mir zu erkennen 
gibt und wie sie mir gegeben ist. [Gabel, Joas 46, vgl. ED 94] Das Gege­
bene ist das, was sich selbst nicht >macht< oder verursacht und was, 
wenn es sich zu erkennen gibt, stets seine eigene Gegebenheit mit zu 
erkennen gibt. [Vgl. ED 94, Anm. 1]

Daß die Rede vom Zu-erkennen-Geben hier angemessen ist, läßt 
sich einerseits an der Verbindung zwischen dem Sich-Zeigen und dem 
Sich-Geben der Phänomene an ein sie wahrnehmendes oder eben er­
kennendes Bewußtsein festmachen, andererseits an den Beispielen, die 
Marion wählt, um sein Verständnis der Phänomenalität zu verdeutli­
chen. Interessanterweise handelt es sich dabei weniger um natürliche 
Phänomene oder um Gebrauchsgegenstände, die allgemein zugänglich, 
bekannt und verfügbar sind und deshalb gerne als Beispiele zur Erläu­
terung bestimmter philosophischer Probleme gewählt werden wie u. a. 
der Baum oder der Tisch. Obwohl Marion den Anspruch stellt, alle 
Phänomene zu erfassen, sind seine prominentesten Beispiele häufig 
Phänomene, die dazu angelegt sind, einander zu erkennen zu geben 
und von einem Gebenden ganz bewußt mit dieser Intention gegeben 
werden. Umso dringlicher wird die Frage, ob Marions Modell der dona- 
tion letztlich am Modell eines Zu-erkennen-Gebens orientiert ist.

Neben der Gabe einer Problem- oder Aufgabenstellung, bei der in 
der Entfaltung ihrer implizierten Lösung ein Erkenntnisprozeß in Gang 
gesetzt werden soll, erläutert Marion ausführlich das Beispiel des Ge­
mäldes. [Vgl. ED 72-78] Was das Gemälde ausmacht, ist nicht das, was 
in ihm auf den ersten Blick sichtbar ist, sondern die Möglichkeit, einen 
Eintritt des Unsichtbaren ins Sichtbare zu eröffnen. Als Beispiel zur 
Erläuterung der Phänomenalität der donation eignet es sich für 
Marion besonders, weil es von vornherein weder als ein Seiendes noch 
als ein Objekt adäquat erfaßt werden kann. Vielmehr muß dazu eine 
Reduktion auf seine Wirkung vorgenommen werden, die, ausgehend 
von Paul Cezanne, Maurice Merleau-Ponty und Wassily Kandinsky, 
für Marion das eigentliche Selbst des Gemäldes ausmacht, das nicht 
schon sichtbar ist, sondern erst in der an sich unsichtbaren Geste des 
sich gebenden Effekts sichtbar wird. Es vollzieht aus sich heraus exem­
plarisch eine Reduktion auf seine eigene Gebung als Einklammerung 
der Seiendheit und der objektiven Realität. So eröffnet sich für Marion 
eine Klasse von Phänomenen, die sich selbst auf ihre donation reduzie­

402

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

ren bzw. von vornherein entweder die Objektivität einklammern, inso­
fern in ihnen kein umgrenzbarer Gegenstand gegeben wird - »donner 
le temps, donner la vie, donner sa parole«, - oder aber die Seiendheit 
(etantite) - »donner la mort, la paix, du sens, etc.«. [ED 78] Wenn also 
die Reduktion bereits vollzogen ist, was bleibt dann hier die Aufgabe 
des Empfängers der Gebung?

Das Gemälde lehrt uns, anders zu sehen, es bildet einen »Gegen- 
Gegenstand« und »befreit ... den Blick vom auf einen Gegenstand be­
schränkten Ziel«, indem es sich uns zu erkennen gibt. [ÖdS 62] Man 
könnte Marion nun vorwerfen, er mache es sich mit diesem Beispiel zu 
leicht, weil es hier, wie schon bei Derrida, um jene Gabe des Werkes 
geht, die aus der Intention heraus interpretiert werden kann, mit der 
es durch seinen Maler einem potentiellen Betrachter gegeben wird, um 
diesem über das Offensichtliche hinaus etwas zu sehen und zu erkennen 
zu geben. Allerdings besteht die »Absurdität par excellence«, die das 
Kunstwerk auszeichnet, für Marion darin, »[d]ass das Gemälde von sich 
aus erscheint« und letztlich »dem, der es signiert, ebenso sehr, wie dem, 
der es betrachtet«, entkommt. [ÖdS 56] Auch hier wird also die Rück­
frage auf die Intention eines Autors unterbunden. Der Maler >gibt< zwar 
sein Gemälde und >gibt< sich dabei selbst »ohne jemals vorher zu wis­
sen, ob er sich selbst verliert oder rettet« [ÖdS 50], er >macht< oder 
>erschafft< aber nicht eigentlich etwas, sondern sein Geben ist als ein 
Weitergeben zu verstehen. Die großen Maler, so Marion, »begnügen 
sich damit, die Spur zu hinterlassen, die das Ungesehene von seiner 
eigenen Kraft aus auferlegt«. [ÖdS 57]

»Malen bedeutet: eine Gebung erwarten. Daraus folgt, dass man, um das zu 
sehen, was dies ergibt, das heißt das, was dies selbst ergibt, das sich gibt, darin 
überein kommt, sich zur Gebung zu befähigen. Sich zur Gebung befähigen 
bedeutet, sich ihr zu geben und von ihr zu lernen, welches Maß sie erfordert, 
um sich empfangen zu lassen.« [ÖdS 64]

Für den Betrachter heißt das: »In einem strengen Sinne lernen wir nicht 
so sehr, das Gemälde zu sehen, als das Gemälde vielmehr es zu sehen 
lehrt, indem es sich gibt«. [ÖdS 62] Das Gemälde selbst fordert für 
Marion ganz offensiv von seinem Betrachter eine bestimmte Haltung 
des Empfangens, die in drei Schritten eingenommen wird:

»Nun verlangt jegliche Gebung, dass man sie empfängt. Man muss folglich 
vor dem geringsten Gemälde die Augen senken, um es zu verehren, dass es 
sich gibt. Erst danach können wir den Blick mit einem langsamen Respekt auf 

403

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

das heben, was das ergibt, das sich gibt. Und schließlich also versuchen, das zu 
sehen, was dies ergibt.« [ÖdS 64 f.]

Auch hier steht vor dem Sehen oder Erkennen ein Staunen darüber, daß 
sich gibt, was sich gibt.

2.3.2) Im-pli-kation und Immanenz der donation

Als das, was (sich) zu erkennen gibt, ist, auch wenn die Intention, zu 
erkennen zu geben, scheinbar bei einer gebenden Person liegt - dem 
Künstler oder demjenigen, der eine Aufgabe entwickelt -, für Marion 
stets das Phänomen selbst zu denken. Es entfaltet sich zwar im Wechsel­
spiel zwischen einem Gebenden, genauer gesagt einem es Weitergeben­
den, und einem Empfänger, darf aber nicht auf diese beiden Pole redu­
ziert werden, sondern eben auf die im Phänomen selbst im-p/z-zierte 
Gebung. Die Figur dieser spezifischen >Faltung< oder Implikation (pli) 
leitet Marion von Gilles Deleuze ab:

»Mein Bezugspunkt bei >pli< ist... Deleuze. ... Deleuze spricht wiederholt von 
>pli de l'immanence<. Bei Deleuze verbleibt die Philosophie grundsätzlich in 
der Immanenz. Aber es ist eine Immanenz, über die verschiedene verneinende 
Sätze gebildet werden können. So gerät bei ihm die Immanenz nahe an die 
Transzendenz. Um die Immanenz gewissermaßen ein wenig abzustufen, 
spricht er von >pli de l'immanencec Diesen Terminus habe auch ich übernom­
men und ihn auf meine Weise verwendet.« [RuG 63 f.]

Es gibt bei Deleuze keine Transzendenz, keinen äußeren Bezugspunkt, 
an dem für das Verständnis der Welt Maß genommen werden könnte, 
sondern nur eine unendliche und unendlich variantenreiche innere Fäl­
telung und Strukturierung der Immanenz.70 Analog dazu soll auch die 
donation nicht auf einen transzendenten Ursprungspunkt zurückbe­
zogen werden, sondern rein intrinsisch, in ihren Abstufungen und in 
ihrer Implikation, in den >Gegebenheiten< der Welt freigelegt werden. 
Deleuze' Umgang mit dem Verhältnis von Implikation und Explikation 
ist an sein Verständnis der Differenz gebunden. Diese ist für ihn »nicht 
das Gegebene selbst, sondern das, wodurch das Gegebene gegeben 

70 Die Figur der Falte (pli) entwickelt Deleuze vor allem in Auseinandersetzung mit 
Leibniz in: Gilles Deleuze: Die Falte. Leibniz und der Barock. Übers, von Ulrich J. Schnei­
der, Frankfurt a.M. 2000.

404

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

ist«71, sie ist das Undenkbare, das Nicht-Explizierbare, sofern jedes Ex­
plizieren schon wieder ein Identifizieren wäre. Und dennoch muß sie 
sich extensiv >entfalten<, um nicht einfach in sich selbst stehen zu blei­
ben. Ähnlich wie Derrida im Bezug auf die differance (und später auf 
die Gabe), die sich bewahrt, indem sie sich aufgibt, versucht Deleuze das 
Paradoxon einer Differenz zu denken, die »weiterhin an sich impliziert 
[ist], wenn sie sich außerhalb ihrer selbst expliziert«.72 Analog dazu ist 
die Gebung im Phänomen selbst impliziert, gerade indem es sich gibt. 
Durch die phänomenologische Reduktion und die Konzentration auf die 
Immanenz und Faltung der donation im Phänomen, soll diese so expli­
ziert werden, daß der Charakter der Implikation dabei freigelegt und 
zugleich gewahrt wird. Ohne diese Entfaltung wären die Schichtungen 
und Faltungen in der Immanenz des Zu-Entfaltenden nicht zu erken­
nen. Wenn ich ein Stück Papier entfalte, bleiben die Knicke und Falten 
darauf sichtbar, und ich kann erst an ihnen erkennen, wie das Blatt 
zuvor zusammengefaltet war. Es wird also nicht einfach in eine ur­
sprüngliche Form zurückgeführt, analog dazu, wie das phänomenolo­
gisch in Empfang genommene und erforschte Phänomen dadurch kei­
nesfalls zum Ursprungspunkt seiner Gebung >zurückgegeben< werden 
kann.73

An verschiedenen Beispielen, und zwar am Ausgeben von Spiel­
karten (»donne«) - über die nicht eigentlich derjenige entscheidet, der 
gibt, sondern der Zufall -, beim genetisch Vorgegebenen (»donne gene- 
tique«) oder den Gaben eines künstlerischen Talentes (»don artis- 
tique«), läßt sich für Marion aufzeigen, wie der Ursprung zugunsten 
der Ausführung der Gebung in den Hintergrund tritt: »la donation se 
marque par l'impossibilite de distinguer, dans le don, entre son effecti- 
vite et son origine«. [ED 94, Anm. 2] Immer wieder zeigt sich in 
Marions Schriften zur Phänomenologie der donation sein stetiges Be­
mühen, die Vorstellung zurückzuweisen, daß die Terminologie der Ge­
bung und der Gabe letztlich indirekt doch einen Rückbezug auf einen 
solchen Ursprung, auf einen gegenüber der Gebung transzendenten er­
sten Geber verlangen müßte: »Ainsi lorsque nous disons, que la dona­

71 Gilles Deleuze: Differenz und Wiederholung. Übers, von Joseph Vogl, Frankfurt a. M. 
1992. S. 287.
72 Ebd., S. 289.
73 Auf das Verhältnis von Implikation und Explikation und die Metapher des gefalteten 
und entfalteten Papiers werde ich im Schlußabschnitt dieser Arbeit noch einmal zurück­
kommen.

405

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

tion reduite ne demande aucun donateur pour son donne, nous n'insi- 
nuons pas qu'elle reclame un donateur transcendant«. [ED 11] So sehr 
sich Marion im Hinblick auf die innere Kohärenz und Gültigkeit der 
Phänomenologie der donation um diese Zurückweisung bemüht, gilt 
es doch zu beachten, daß in seinem eigenen Denkweg der Begriff der 
donation zuerst »im Zusammenhang mit anderen Begriffen auftritt, die 
Marion bei der theoretischen Selbsterfassung der christlichen Welt­
anschauung einsetzt.« [Alferi 41]74 Ist die Hingabe an die Gebung, die 
Marion als phänomenologische Perspektive einfordert, letztlich, über 
seine im engeren Sinne offenbarungsphilosophischen Schriften hinaus, 
eine Hingabe an die Gebung Gottes, als Schöpfung, als Hingabe im 
Kreuzestod, als Gabe der Eucharistie? Vor welche Aufgabe sieht sich 
Jean-Luc Marion beim Verfassen seiner Werke gestellt?

In »Etant donne« betont er, daß die begrifflichen Instrumentarien 
der donation, insofern sie jede Phänomenalität rational denkbar ma­
chen sollen und zu erkennen geben können, am Ende auch dem An­
spruch gerecht werden müssen, eine äußerste Steigerung der Phäno­
menalität im Sinne der Offenbarung mit zu erkennen zu geben. Die 
chronologische Entwicklung seines Denkweges weist allerdings darauf 
hin, daß auch die andere Möglichkeit der Argumentationsrichtung - 
der Versuch von vornherein eine Philosophie zu entwickeln, die die 
Implikationen eines christlichen Weltbildes mit entfaltet - eine wichtige 
Rolle spielt. Marion schließt sich Husserls Diktum an: »unser unmittel­
bares Absehen geht nicht auf Theologie, sondern auf Phänomenologie, 
mag diese für jene mittelbar noch so viel bedeuten«.75 Allerdings weist 
er darauf hin, daß zwar eine metaphysische Theologie als Onto-theo- 
logie »einer phänomenologischen Reduktion keinen Widerstand zu lei­
sten« vermag, wohl aber die Offenbarungstheologie »unter die Kom­
petenz der Phänomenologie« fällt, insofern es in ihr stets um »eine 
Weise der Phänomenalität« geht. [RuG 33] »So definiert die Gegeben­
heit die mögliche Beziehung zwischen Phänomenologie und den Theo­
logien (der philosophischen Theologie und der Offenbarungstheologie) 
neu«. [RuG 34]

74 Marion gebraucht den Begriff der donation auch in seiner Interpretation zur Ekkle­
siologie des Pseudo-Dionysios, »die als Sich-Geben und Sich-Empfangen gedeutet wird«, 
sowie zur Darstellung des eucharistischen Geschehens. [Alferi 41 f.]
75 Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie 1 §51, a.a.O. S. 122. [Vgl. RuG 32].

406

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

Festzuhalten ist, daß sowohl Marions theologische als auch seine 
phänomenologische Position, wie scharf auch immer diese zu trennen 
sind, das Denken einer Gebung verlangen, die nicht zu einer gebenden 
Instanz zurückverfolgt, sondern vielmehr in der Bewegung ihrer Ge­
bung verfolgt oder >begleitet< werden soll. Auch der göttliche Geber 
muß sich für Marion notwendig aus seiner Gebung zurückziehen, sich 
>aufgeben<, um diese als Gebung geschehen zu lassen. Die Hingabe an 
den Vollzug der Gebung verlangt es, die Frage nach einem Sein des 
Ursprungs dieser Gebung aufzugeben. Und die Reduktion, an die die 
Gewißheit jeder donation gebunden ist, verlangt, »dass sie alle Trans­
zendenz in Klammern setzt, einschließlich der Transzendenz Gottes«, 
wobei der Begriff >Gott< für Marion nicht notwendig eine Transzendenz 
bezeichnet, sondern »wesentlicher aus der radikalen Immanenz, unter 
der Figur des interior intimo meo« bestimmt werden kann. [RuG 28]76 
Daß heißt nicht, daß es keine Herkunft des Gegebenen gäbe, sondern 
daß das Woher dieser Herkunft notwendig anonym und unsichtbar 
bleibt wie in der Figur des Rufs, dessen Ursprung nicht mitgehört wird: 
»Die Erfahrung des Rufs besteht genau darin, daß wir die Identität des 
Rufenden nicht kennen können«. [RuG 58]

Ich kann die Prüfungsaufgabe vielleicht dann am konzentrierte­
sten beantworten, wenn ich mich nicht dadurch ablenke, über die Prü­
fungskommission und ihre möglichen Intentionen, Vorlieben und Be­
wertungsmaßstäbe nachzudenken, sondern wenn ich mich ganz der mir 
gegebenen Aufgabe und den in ihr angelegten Lösungsansätzen selbst 
widme. Dabei sollte ich trotzdem berücksichtigen, daß sie mir als Prü­
fungsaufgabe gestellt wurde und demgemäß von mir bearbeitet werden 
soll, damit ich bestimmte formale Ansprüche erfülle und beispielsweise 
leserlich und verständlich genug schreibe, um bei der späteren Korrek­
tur meiner Lösungsvorschläge keine Probleme zu bereiten. Die phäno­
menologische Wendung des Blicks ist für Marion ganz wesentlich eine 
Wendung in die Immanenz der jeweiligen Phänomenalität. Dennoch 
bleibt die Frage nach einem >Anderswo< stets denkbar und berechtigt, 
aus dem das Phänomen oder das Gegebene als solches erscheint:

76 Zu beachten ist allerdings die bei Augustinus angelegte Spannung zwischen >interior 
intimo meo< und >superior summo meo<, die Marion in »Au lieu de soi« genauer betrach­
tet. (Vgl.: Jean-Luc Marion: Au lieu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.O. 
S. 143 f.).

407

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

»Mais cet >ailleurs< n'indique pas necessairement une origine, une cause ou un 
acteur de l'echange ... L'>ailleurs< indique ainsi la premiere propriete radicale 
du phenomene donne - se donner, se montrer - celle de s'accomplir indepen- 
damment de notre echange, de notre efficience et de notre prevision, donc de 
peser sur ce ä quoi il advient. Ce poids du surgissement venu d'>ailleurs< ne 
trahit ici (en regime de la reduction) aucune transcendance, mais atteste la 
teneur irreductible du soi de ce qui se montre en ce qu'il se donne.« [ED 174]

Es ist eben nicht Aufgabe und Ziel der Phänomenologie, das Andere der 
Phänomenalität einzuholen, sondern sich genau auf die sich gebenden 
Phänomene zu richten. Daß deren Auftauchen und ihre Möglichkeit, 
sich selbst aus einem unbestimmbaren Anderswo zu geben und zu er­
kennen zu geben, rätselhaft bleibt, läßt sich nicht leugnen. Die Fragen, 
inwiefern es sich um ein zeitliches oder außerzeitliches >Vorher< handelt 
oder um ein räumliches Anderswo oder ein jenseits der Kategorien von 
Raum und Zeit anzusiedelndes Anderes, bleiben ausdrücklich offen. 
Zwar können diese Fragen anhand konkreter Phänomene ihre Rätsel­
haftigkeit verlieren77, dies gilt aber nicht für die Phänomenalität über­
haupt und für die Vorgabe, daß es bzw. daß sich Gebung gibt.

Entscheidend ist für die Gebung der Phänomene, daß eine Distanz 
zwischen einem Anderswo und dem Hier des Auftauchens des Phäno­
mens, zwischen einem Vorher und dem Jetzt dieses Auftauchens vor­
auszusetzen ist. Interessant ist Marions Umgang mit dieser Distanz be­
sonders im Hinblick auf die Zeit. Diese ist für ihn »keine ursprüngliche 
oder gar apriorische Bestimmung des Bewusstseins«, sondern »die Art 
und Weise, wie wir leben« und dabei die Verspätung gegenüber dem 
Ruf, welcher uns erreicht, oder dem Phänomen, welches sich uns gibt, 
die sich aus der zurückgelegten Distanz ergibt, »als Antwort auf den 
Ruf« interpretieren - »[d]ie Art und Weise, wie das Bewusstsein weiter­
geht, ist die Antwort«. [RuG 53] Es scheint hier um jene menschliche 
Zeit des Lebensvollzugs zwischen Geburt und Tod zu gehen, die für 
Ricoeur in Erzählungen ausgelegt wird. Das Weitergehen des Bewußt­
seins als Antwort setzt, anders als der Bewußtseinsstrom Husserls, den 
vorhergehenden Ruf und die Verspätung ihm gegenüber bereits voraus. 
»Unsere Zeiterfahrung ist eine Erfahrung der Verspätung«. [RuG 54] 
Stimmt Marion in dieser Hinsicht mit Jacques Derrida überein? Er di­
stanziert sich davon trotz der gemeinsamen Konstatierung der Verspä­

77 Dies wird sich später in Marions Auseinandersetzung mit der Gegebenheit der Spra­
che sowie des Namens illustrieren lassen.

408

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zu erkennen gegeben

tung ausdrücklich: »Für Derrida gibt es eine neutrale Differenz (diffe- 
rance), die zunächst nichts mit der Zeit zu tun hat. ... Aber eine Verspä­
tung im neutralen Sinn Derridas erscheint mir phänomenologisch un­
möglich«. [RuG 55] Daher soll diese Konstruktion einer neutralen 
differance, die sich nicht auf eine bestimmte, und zwar eine zeitliche 
Weise manifestiert, im Sinne der donation, zurückgewiesen werden:

»Es gibt keine Differenz als Verspätung, wenn es keinen Ausgangspunkt gibt. 
Der Ausgangspunkt in meinem Verständnis ist aber der Ruf... Wie wäre etwa 
die >differance< als Verspätung der Bedeutung gegenüber der Anschauung zu 
verstehen, wenn Anschauung vielleicht nur als Abwesenheit der Anschauung, 
nicht aber als ihr Ausgangspunkt erscheint? Was wäre eine Verspätung, eine 
Differenz, ohne Anfang und ohne Ausgangspunkt?« [RuG 56]78

Dennoch sollen der Ruf oder der Anfang der Gebung als Ausgangs­
punkte der Verspätung nicht als »ein Prinzip, eine Ursache, eine Sub­
stanz oder ein Selbstbewusstsein« gedacht werden, sondern als »unvor­
hersehbares Ereignis«, dessen Ursprung nicht erreicht werden kann, 
weil er »unbekannt ist und unwiederholbar«. [RuG 56 f.] Die phänome­
nologische Überschreitung der Metaphysik im Sinne einer metaphysica 
specialis besteht also letztlich darin, anzuerkennen, daß der Ausgangs­
punkt der Gebung, gegenüber dem ihr Empfänger verspätet und passiv 
ist, durch diesen unmöglich erreicht werden kann.

Es handelt sich auch um den Verzicht darauf, von vornherein aktiv 
einen Erkenntnisprozeß zu konstituieren, um zu einem bestimmten 
Ziel oder Ursprung vorzudringen. Stattdessen gilt es, wie bereits gegen­
über dem Gemälde, zu versuchen, das sich Gebende entgegenzunehmen 
und es so zu erkennen, wie es sich zu erkennen gibt:

»Desormais, il nous faut donc apprendre ä voir ce qui se montre en tant sim- 
plement et strictement qu'il se montre, dans sa liberte absolue d'apparition. 
Cet apprentissage n'a rien d'aise, car se qui se montre d'abord se donne; or, 
pour voir ce qui se donne, il faut renoncer ä le constituer et ä le »comprendre« 

78 Im Kontext seiner Augustinus-Interpretation gebraucht Marion das Vokabular der 
differance, um das Verhältnis Gottes zur Schöpfung zu beschreiben. Der göttliche Aus­
gangspunkt scheint hier klar. Er differiert allerdings gegenüber dem Menschen nicht 
zeitlich, da die Zeitlichkeit allein Definitionsmerkmal des homo temporalis ist. Der 
Mensch ist immer schon (dejä) verspätet oder in Verzug, aber nicht im Verhältnis zur 
Überzeitlichkeit Gottes, sondern im Verhältnis zu sich selbst. (Vgl.: Jean-Luc Marion: Au 
lieu de soi. L'approche de Saint Augustin, a.a.O. S. 269-276.)

409

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jean-Luc Marion - Entfaltungen

(au sens de Descartes), pour simplement le recevoir. Mais recevoir, en philoso- 
phie comme ailleurs, quoi de plus ardu ?« [ED 440]

Daß sich das Phänomen seinem Empfänger selbst gibt, ohne mit zu 
erkennen zu geben, woher es seinen Anfang nimmt, prägt Marions 
Verständnis des erkennenden, personalen, philosophierenden Selbst, 
das passiver Empfänger der donation aber zugleich aktiver Vollstrecker 
der Reduktion ist. Wie sich das Phänomen für Marion selbst gibt, wel­
ches Selbst sich daraus ergibt und wie dies in der Denkfigur der Gabe 
aufgezeigt wird, aus der die Akteure des ökonomischen Tauschs in sei­
ner Machbarkeit und Beherrschbarkeit reduziert werden, ist nun zu 
erörtern. Anhand der Behandlung des Selbst und der Gabe wird dabei 
zudem Marions Kontra-Methode in ihrem Vollzug verfolgt - dies er­
möglicht es, ihrem eigenen Anspruch auch (kontra-)methodisch zu ent­
sprechen.

410

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Von der ersten zur letzten Philosophie - Vorgaben für den Denkweg Marions
	1.1 Von Descartes zu den Verschränkungen von Erkennen und Erkanntwerden
	1.2 Von einem Anfang der Philosophie zu einer anderen ersten und zur letzten Philosophie
	1.2.1 Descartes' Erwachen - ein Anfang der Philosophie
	1.2.2 Von einer anderen ersten zur letzten Philosophie


	2 Die Phänomenologie der »donation«
	2.1 Von der Gegebenheit als ›letztem Wort‹ der Phänomenologie zur neuen phänomenologischen Grundformel und dritten Reduktion
	2.2 Die phänomenologische Kontra-Methode
	2.3 Was heißt geben? - Wie gibt sich die donation zu erkennen?
	2.3.1 Von der Gegebenheit zur donation
	2.3.2 Im-pli-kation und Immanenz der donation



