33

ITI. Moralphilosophische Grundlagen

1. Welchen Status haben moralische Urteile?

Im vorigen Kapitel haben wir die Ethik als — durchaus praxisorien-
tierte — Theorie der Moral vorgestellt. Mit dem Anspruch auf theo-
retische Verankerung und praktische Relevanz ergeben sich grofie
Herausforderungen fiir die Ethik: Kénnen Menschen {iberhaupt er-
kennen, was moralisch gut ist? Gibt es »das Gute« als etwas von
Menschen unabhéngiges Wirkliches, das wir zu entdecken uns be-
miihen kénnen, oder ist es eine Frage der gemeinsamen Festlegung,
einer Konvention? Wie kann man iibereinstimmend zu moralischen
Normen gelangen? Sind moralische Aussagen wahrheitsfahig? Sind
moralische Prinzipien universell und fiir alle Zeiten giiltig oder nur
innerhalb eines bestimmten kulturellen Zusammenhangs? Sind mo-
ralische Urteile allgemeingiiltig und daher allgemein verbindlich
oder haben sie allein subjektive Giiltigkeit?
Diese Fragen hingen eng miteinander zusammen, haben jedoch un-
terschiedliche Ausrichtungen. Wir unterscheiden im folgenden die
Fragen nach der Erkenntnis, der Verbindlichkeit und der Reich-
weite moralischer Urteile.
1.1. Konnen wir wissen, was gut ist?
Viele Menschen sind iiberzeugt davon, zweifelsfrei erkennen zu
konnen, was moralisch richtig ist. Bestimmte moralische Urteile er-
scheinen ihnen nicht als bloBe Ansichtssache, sondern als »wirk-
lich« nchtig oder falsch.
In einer Gesellschaft jedoch, in der moralische Urteile in vielen Fil-
len heftig umstritten sind, stellt sich die Frage, wer »recht« hat. Da-
bei kann ganz grundsitzlich gefragt werden, ob moralische Urteile
iberhaupt wahrheitsfahig sind; das heifit, ob ethische Urteile und
Aussagen nach erkenntnistheoretischen (nicht moralischen) Krite-
rien als richtig oder falsch beurteilt werden kdnnen.
Je nach ihrer Antwort auf diese Frage unterscheidet man in der
Moralphilosophie zwischen kognitivistischen und nicht-kognitivi-
stischen Ansétzen:
« Kognitivistische Ethiken gehen davon aus, daB ethische Urteile
wahrheitsfihig sind, d. h. da8 Menschen den Unterschied zwi-

https://dol.org/10.5771/5783845261447.34 - am 10.01.2026, 21:03:40. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSN

Beispiel: DaB8 unnétiges
Quilen von Tieren mora-
lisch falsch, Hilfe fiir not-
leidende Menschen jedoch
moralisch  richtig st
diirfte den meisten Lese-
rlnnen nicht blo8 als Kon-
vention, sondem als»wirk-
lich« richtige Aussage er-
scheinen.

cognoscere (lat.) =
erkennen


https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Moralphilosophische Grundlagen

Beispiel

schen wahren und falschen moralischen Aussagen erkennen
konnen.

+ Non-kognitivistische Ethiken bestreiten die Wahrheitsfihigkeit
ethischer Urteile. Was moralisch richtig ist, ist demnach keine
Frage der Erkenntnis, sondern der Intuition, des Gefihls, der
personlichen Entscheidung oder der gesellschaftlichen Konven-
tion.

Dieser scheinbar akademische Streit um erkenntnistheoretische Fra-

gen wird fiir den Naturschutz beispielsweise in der Auseinanderset-

zung um einen moglichen Selbstwert der Natur deutlich (siche

Zur Wabhrheitsfihigkeit moralischer Urteile
anhand des Beispiels »Die Ausrottung einer Art ist moralisch falsch«

Die Richtigkeit des Urteils »Die Ausrottung einer Art ist moralisch
falsch« mag manchen als selbstverstindlich erscheinen. In der Gesell-
schaft wird aber auch die Auffassung vertreten, die Ausrottung von Ar-
ten sei moralisch irrelevant, um héherer Ziele willen in Kauf zu neh-
men oder in bestimmten Féllen sogar moralisch geboten. Um entschei-
den zu konnen, wer recht hat, mufl man wissen konnen, was »wirklich«
richtig ist.

Wer der Ansicht ist, da} Kriterien existieren, nach denen entscheidbar
ist, ob die Ausrottung von Arten moralisch erlaubt oder unerlaubt ist,
vertritt eine kognitivistische Position. Damit ist noch nicht gesagt, daf}
die Erkenntnis des Richtigen einfach sei oder auf der Hand liege, wohl
aber, daf} es im Prinzip moglich sei, das Verbot der Ausrottung einer
bestimmten Art als richtig oder falsch zu erkennen.

Wer der Auffassung ist, solche Kriterien gebe es nicht, wer also denkt,
daB es keine Moglichkeit gebe zu erkennen, ob die Ausrottung einer
Art moralisch erlaubt oder unerlaubt ist, vertritt eine non-kognitivisti-
sche Position. Damit ist noch nicht gesagt, daB8 das oben angefiihrte Ur-
teil falsch ist, wohl aber, dafl Menschen nicht erkennen kénnen, ob es
falsch oder richtig ist.

So isoliert, wie oben formuliert, kann das Urteil aber offenbar kaum als
wahr oder falsch eingestuft werden. Anders sieht es aus, wenn wir be-
stimmte Moralvorstellungen zugrundelegen; dann ist das Urteil »Die
Ausrottung einer Art ist moralisch falsch« sehr wohl wahrheitsféhig:
Im Rahmen einer Ethik, die allen Arten moralischen Wert beimift,
kann die Aussage als wahr gelten, wihrend sie in Ethiken, die Arten fiir
moralisch irrelevant halten, falsch erscheint. Das Problem der Wahr-
heitsfahigkeit verweist also wieder auf die Frage, in welchem Zusam-
menhang und mit welchen ethischen (nicht so sehr erkenntnistheoreti-
schen) Argumenten moralische Werte und Normen begriindet sind.

hittps://dol.org/10.5771/6783845261447.34 - am 18.01.2026, 21:08:40.


https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moralphilosophische Grundlagen

35

Kap. IV 4.): Der Ansicht, in der Natur gebe es vom Menschen unab-
héngige Werte, wird seitens der Philosophie mit dem Einwand be-
gegnet, daB wir solche unabhdngigen Werte nicht erkennen und da-
mit nichts iiber sie aussagen konnen.

Am ehesten 4Bt sich die Frage nach der Wahrheitsfahigkeit morali-
scher Urteile beantworten, indem man die Bedingungen aufzeigt,
unter denen iiberhaupt etwas als wahr beurteilt werden kann: So-
wohl Werturteile als auch Sachaussagen kénnen meist nur in einem
bestimmten Zusammenhang als wahr gelten. So ist die »Wahrheit«
wissenschaftlicher Aussagen nicht ohne die dazugehorigen Theo-
rien und Weltbilder zu beurteilen. Genauso kénnen wir — zumindest
innerhalb bestehender Moralsysteme oder Ethiken — wahrheitsfa-
hige moralische Urteile fillen. Eine ganz andere Frage ist, ob auch
die zugrundeliegenden Prinzipien und Wertannahmen allgemein
zustimmungsfihig und in diesem Sinne allgemeingiiltig sind.

1.2. Sind moralische Urteile verbindlich?

Nach der erkenntnistheoretischen Frage der Wahrheitsfahigkeit mo-
ralischer Urteile wenden wir uns jetzt der Frage ihrer Verbindlich-
keit zu: Sind moralische Urteile fiir alle verbindlich und in diesem
Sinne allgemeingiiltig, oder sind sie Privatsache? Ist es jeder und je-
dem selbst iiberlassen zu entscheiden, an welchen Prinzipien sie ihr
Handeln orientieren, oder enthédlt Moral stets die Perspektive auf
Allgemeingiiltigkeit und Objektivitat?

Die Antwort auf diese Fragen hingt natiirlich entscheidend von un-

serem Objektivititsverstindnis ab. Da wir Objektivitit nicht als

»Ubereinstimmung mit der Wirklichkeit« bestimmt haben, geht es

hier also nicht um das Problem, ob das moralisch Richtige real exi-

stiert oder nur in unseren Kopfen. Vielmehr geht es darum, ob und
unter welchen Bedingungen moralische Urteile prinzipiell nach-
vollziehbar und damit verallgemeinerbar sein kénnen.

* Subjektivistische Ethiken betonen, daB die Entscheidung zwi-
schen gut und schlecht eine rein subjektive ist.

+ Ethiken mit Objektivititsanspruch bemiihen sich darum, nor-
mative Aussagen so zu formulieren und zu begriinden, daB an-
dere ihre Giiltigkeit prinzipiell anerkennen konnen.

Es ist offensichtlich, daB diese Alternative mit der Frage der prinzi-

piellen Erkennbarkeit von Richtig und Falsch zusammenhéngt.

https://dol.org/10.5771/5783845261447.34 - am 10.01.2026, 21:03:40. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSN

siche hierzu die Bestim-
mung des Objektivitéitsbe-
griffs in Kap. II


https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Moralphilosophische Grundlagen

Beispiel

Zur Verbindlichkeit moralischer Urteile
anhand des Beispiels »Die Ausrottung einer Art ist moralisch falsch«

Wer die Auffassung vertritt: »Das mag ja fiir einige Naturfreunde gel-
ten, ich sehe das aber anders. Jeder hat seine eigenen Wertvorstellun-
gen, die nur zufillig mit denen anderer iibereinkommen. Warum also
soll das Urteil auch fur mich Giiltigkeit haben?« vertritt eine subjektivi-
stische Position.

Wer dagegen argumentiert: »Wenn Du genauer dariiber nachdenkst
und alle Gesichtspunkte beriicksichtigst, mufit auch Du diesem Urteil
zustimmen. Ansonsten wiirdest Du bewuBt und wider besseres Wissen
oder aus Zynismus Argumente ignorieren; das wire ebenso licherlich
wie die Giiltigkeit der Fallgesetze fiir Dich zu leugnen!« nimmt einen
objektivistischen Standpunkt ein.

hittps://dol.org/10.5771/6783845261447.34 - am 18.01.2026, 21:08:40.

1.3. Gibt es kulturunabhingige Kriterien von gut und
schlecht?

Die Frage der objektiven Giiltigkeit ist wiederum eng verbunden
mit dem Problem der kulturiibergreifenden Verallgemeinerbarkeit.
Diese ist hinsichtlich der Globalitit der Umweltproblematik auch
fiir den Naturschutz relevant. Verschiedene Kulturen und Gesell-
schaften, sowohl innerhalb als auch auBerhalb der westlichen Hemi-
sphire, haben zum Teil sehr unterschiedliche moralische Regeln ge-
rade auch im Hinblick auf die Wertschitzung und Behandlung der
Natur. Die Frage ist nun, ob eine Kultur es »besser weiBl« als die an-
dere, ob es also Kriterien des moralisch Richtigen gibt, die nicht nur
fiir Angehdrige einer bestimmten Gruppe, sondern fiir alle Men-
schen Uberhaupt gelten. Die beiden moglichen Extreme besagen,
daB es entweder nur eine Moral und eine Ethik fiir alle Menschen
geben sollte (Universalismus) oder daB aufgrund der Vielfalt unter-
einander unvergleichbarer Moralen bzw. Ethiken die Mdglichkeit
kultur- und gesellschaftsiibergreifender moralischer Urteile ausge-
schlossen und auch nicht wiinschenswert ist (Partikularismus). Zu-
meist bewegen sich die entsprechenden Positionen in einem Zwi-
schenbereich, indem bestimmte moralische Normen (etwa die Men-
schenrechte) als universell, andere (etwa sozialethische Normen)
als kulturabhéngig, also partikular aufgefafit werden.
« Der Universalismus hilt es fiir moglich, Kriterien des mora-
lisch Richtigen zu finden, denen alle Menschen — unabhéingig



https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moralphilosophische Grundlagen

37

von Kulturzugehorigkeit, Geschlecht, sozialem Rang, Reli-
gion — begriindet zustimmen konnen.

« Der Partikularismus beharrt auf der unvermeidlichen Abhin-
gigkeit ethischer Urteile von threm kulturellen und historischen
Kontext und bestreitet, daB gerechtfertigte universelle ethische
Normen und Urteile moglich sind.

Zur Universalitdt moralischer Urteile
anhand des Beispiels »Die Ausrottung einer Art ist moralisch falsch«

Angesichts der Globalitit vieler Umweltprobleme wird hiufig vertre-
ten: »In jedem Staat und jeder Kultur soll gelten, dal die Ausrottung ei-
ner Art moralisch verwerflich ist«. Dies ist eine universalistische Posi-
tion.

Die partikularistische Gegenposition wiirde lauten: »Es steht uns nicht
zu, anderen Kulturen moralische Vorschriften zu machen.« Ein extre-
mer Partikularismus wiirde sogar den Versuch verurteilen, in anderen
Kulturen argumentativ fiir die eigene Position zu werben. Kern einer
partikularistischen Sicht bleibt in jedem Falle: »Wenn andere Kulturen
die Ausrottung von Arten nicht verurteilen wollen, diirfen wir diese
Menschen nicht moralisch verurteilen.«

1.4. Theorie und Praxis der Statusbestimmung moralischer
Urteile

Die Uberlegungen zum Status moralischer Urteile diirfen nicht als
Beschreibung der realen Situation miBverstanden werden. Wer eine
universalistische Auffassung vertritt, weiB trotzdem, daB fast keine
Moralnorm tatséchlich iiberall akzeptiert oder gar befolgt wird. Die
Forderung nach Universalisierung wird aber nicht durch einen vor-
gefundenen Partikularismus aufgehoben. Es geht also bei der Mog-
lichkeit der Beurteilung der Erkennbarkeit, Verbindlichkeit und
Reichweite moralischer Normen und Urteile nicht um die Frage, ob
die faktisch bestehenden Normen wahr, objektiv und universal giil-
tig sind. Vielmehr geht es darum, ob die Forderung, sie soliten
wahr, objektiv und universal giiltig sein, selbst verniinftig, ndmlich
gerechtfertigt ist und deshalb zu Recht erhoben wird.

https://dol.org/10.5771/5783845261447.34 - am 10.01.2026, 21:03:40. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSN

Beispiel


https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 Moralphilosophische Grundlagen

2. Begriindung der Moral

Fragt man sich nach der Instanz, die Menschen letztlich vorgibt,

warum sie moralisch handeln sollen und welche Normen und Werte

giiltig sind, lassen sich fiinf wesentliche Instanzen als mogliche

Quellen der Moral unterscheiden:

+ Religion: Grundlage der Moral ist der Glaube an eine transzen-
dente Autoritit.

» Natur: Grundlage der Moral ist die natiirliche Ordnung.

* Kultur oder Gesellschaft: Grundlage der Moral sind kulturelle
Tradition oder gesellschaftliche Konventionen

« Gefiihl oder Intuition: Grundlage der Moral sind individuelle
Gefiihle oder Intuitionen

* Vernunft: Grundlage der Moral sind rationale Erwdgungen

Beispiele, Fundamentale Instanzen zur Begriindung der Moral
siehe auch Folie 4 Beispiele aus der Naturethik

* Religion: »Pflanzen und Tiere sind Geschépfe Gottes. Menschen
sind nach dem Willen Gottes zur Achtung der gesamten Schopfung
verpflichtet.«

* Natiirliche Ordnung: »Natiirliche Systeme zeigen die Prinzipien der
Vielfalt, der Nachhaltigkeit oder des Recycling. Wir sollen der Na-
tur folgen und solchen Prinzipien auch moralische Giiltigkeit verlei-
hen.«

* Gesellschaft: »Jede Kultur oder Gesellschaft bestimmt, wie ihre
Mitglieder mit dem Reichtum der Natur zum individuellen oder kol-
lektiven Wohl umzugehen haben. Diese vorfindliche Moral ist fiir
alle verbindlich.«

» Gefiihl: »Wenn ich sehe, wie ein Affenrudel sein Leben geniefit,
fithle ich, daB diese Lebewesen einen von mir unabhéngigen Selbst-
wert haben. Dieser weckt in mir ein Gefiihl der Achtung, dem ich zu
folgen geneigt bin.«

*  Vernunft: »Alle heutigen Menschen und die nach uns Lebenden
brauchen und wollen Natur. Niemand kann verniinftigerweise wol-
len, da8 wir und unsere Nachkommen in einer vergifteten und bio-
logisch verarmten Welt leben.«

In unserer Begriffsdefinition haben wir festgehalten, daB8 normative
Ethik im Bemiihen um die Ermittlung des moralisch richtigen Han-
delns Verallgemeinerbarkeit ihrer Urteile anstrebt. Ihr liegt folglich

hittps://dol.org/10.5771/6783845261447.34 - am 18.01.2026, 21:08:40.



https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moralphilosophische Grundlagen

39

an einer Nachvollziehbarkeit ihrer Argumentation. Sie mufl daher
ihre Normen und Handlungsanweisungen auf Werte oder Prinzipien
stiitzen, die allgemeine Anerkennung beanspruchen kénnen.
Akzeptiert man dies als berechtigten Anspruch an moralische Nor-
men, so sind damit beziiglich méglicher Begriindungsinstanzen ge-
wisse Vorentscheidungen getroffen: Eine Ethik, die sich in diesem
Sinne als Moralphilosophie versteht, kann sich weder auf Religion
noch auf Natur noch auf gesellschaftliche Ublichkeiten noch auf
Gefiihle als letztgiiltige Begriindungsinstanzen berufen. Religidse
Uberzeugungen werden nicht von allen Mitgliedern der Gesell-
schaft geteilt. Sie haben nur fir Gldubige Verbindlichkeit, sie erfiil-
len also nicht das Kriterium der Verallgemeinerbarkeit. Die Nazur
als Quelle der Moral oder als moralisches Vorbild ist mit dem Hin-
weis auf den Sein-Sollen-FehlschluBB auszuschlieBen. Auch be-
stimmte religiose, metaphysische oder gefiihlsbasierte Interpretatio-
nen der Natur konnen aus diesem Grund keine Allgemeinverbind-
lichkeit besitzen. Nicht alles, was eine Gesellschaft fir moralisch
erlaubt hilt, hilt kritischer Reflexion stand. Manche Konventionen,
die in friiheren Gesellschaften fraglos giiltig waren, lehnen wir
heute aus moralischen Griinden ab, beispiclsweise Sklaverei oder
Diskriminierung nach Rasse und Geschlecht. Fiir Gefiihle gilt gene-
rell: Da sie unvermeidlich subjektiv sind, kdnnen sie niemanden un-
mittelbar moralisch verpflichten. Wohl aber kdnnen sie eine Indika-
torfunktion besitzen. Moralische Emporung kann ein wertvoller
Hinweis darauf sein, da an einer Handlung oder an einer Theorie
etwas »faul« ist. So ist es auch in der Moralphilosophie {iblich, in
Gedankenexperimenten zur Uberpriifung ethischer Theorien mora-
lische Gefiihle zu befragen: Wenn ein moralisches Prinzip im Ein-
zelfali zu Folgen fiihrt, die dem Moralempfinden widerstreiten
(kontraintuitive Konsequenzen), kann dies Anla} sein, das Prinzip
zu liberdenken oder nach anderen, liberzeugenderen Griinden zu
suchen.

https://dol.org/10.5771/5783845261447.34 - am 10.01.2026, 21:03:40. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSN

»Begriindetc ist eine Mo-
ralform dann, wenn sie mit
Griinden  gerechtfertigt
werden kann, die bean-
spruchen diirfen, aus der
Perspektive eines jeden
einsichtig zu sein.«

(Ott 1996: 96)


https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Moralphilosophische Grundlagen

Beispiel

»Allgemeingtiltigkeit
heiit dabei zweierlei: daB
die Norm fiir alle Perso-
nen und Situationen eines
bestimmten allgemeinen
Typs gilt, nicht nur fiir ir-
gendwelche bestimmten
Individuen, bestimmte Si-
tuationen, bestimmte Re-
gionen und Zeitrdume,
und daB sie im Prinzip ge-
geniiber jedermann ratio-
nal gerechtfertigt und ge-
geniiber jedem, der ihre
Geltung bezweifelt, ratio-
nal begriindet werden
kann.«

(Birnbacher 1980: 113)

Kontraintuitive Konsequenzen

a) Wer gleiches Lebensrecht fiir alle Lebewesen fordert, hat keine
Mbglichkeit, zwischen dem Recht auf Leben eines Menschen und
dem Lebensrecht einer moglicherweise Malaria iibertragenden
Miicke zu differenzieren. Auch die Bekdmpfung krankheitsiibertra-
gender Insekten wire dann verboten. Das Lebensrecht eines Men-
schen und das einer Miicke tatsdchlich gleichzusetzen, diirfte aber
spontan den moralischen Uberzeugungen (Intuitionen) der meisten
Personen widersprechen. Die Forderung nach gleichen Rechten fiir
alle Organismen miite demnach aufgegeben und moglicherweise
durch eine Abstufung solcher Rechte ersetzt werden.

Wenn es ein generelles Naturschutzprinzip wire, der Artenvielfalt
auf jeder Einzelflache die hochste Prioritdt im Naturschutz einzu-
rdumen, wiren artenreiche Biotope immer wertvoller als arten-
arme. Von Natur aus relativ artenarme Lebensgemeinschaften wie
die in Hochmooren wiren also durch Diingung »aufzuwerten«.
Eine solche MaBnahme diirfte den Uberzeugungen der meisten im
Naturschutz Engagierten widersprechen. Das Ziel Artenvielfalt
wird daher stets mit Kriterien wie Seltenheit oder Naturnihe abge-
wogen und bezieht sich meist auf groBere Flicheneinheiten wie
Bundeslidnder oder Staaten.

b)

Wenn moralische Normen in einer Gesellschaft demokratischen
Typs allgemein anerkannt werden sollen, miissen die ihnen zugrun-
deliegenden Werte und Prinzipien mit Argumenten begriindet wer-
den konnen. Diesem Ansatz ist die hier vertretene Ethik verpflich-
tet. Er allein kommt in Frage, wenn der Anspruch auf Allgemein-
giiltigkeit, d. h. auf begriindete Allgemeinverbindlichkeit eingeldst
werden soll.

Auch eine auf Vernunft basierende Ethik darf jedoch normativ auf-
geladene Naturbilder, Gefiihle und religiése Haltungen nicht ein-
fach ignorieren. Emotionalitit und Spiritualitit haben flir viele
Menschen groBe Bedeutung. Die Achtung vor der Wiirde und Auto-
nomie anderer Menschen kann es durchaus gebieten, bei konkreten
Entscheidungen auch Gefiihle und Einstellungen zu respektieren,
die man selbst nicht teilt.

hittps://dol.org/10.5771/6783845261447.34 - am 18.01.2026, 21:08:40.



https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moralphilosophische Grundlagen

41

3. Prinzipien oder Handlungsfolgen?

Aufgabe normativer Ethik ist die Aufstellung von moralischen Re-

geln und die Bewertung von Handlungsweisen. Ob dabei die Hand-

lungsweisen als solche bewertet werden oder aber die (eingetrete-
nen oder voraussichtlichen) Handlungsfolgen, kennzeichnet unter-
schiedliche Argumentationsansitze in der Ethik.

+ Konsequentialistische Ethiken bewerten eine Handlungsweise
nach ihren Folgen. Hierher gehéren die im angelsdchsischen
Sprachraum dominierenden utilitaristischen Ethiken. Ihr Prinzip
lieBe sich in etwa so formulieren: Handle stets so, dafl durch
dein Handeln und seine Folgen das allgemeine Gliick oder die
allgemeine Wohlfahrt gemehrt wird. Es kommt also auf die Er-
gebnisse und die Folgen einer Handlungsweise an. Kategorisch
verbotene Handlungsweisen gibt es in diesem Denkrahmen
nicht. Liigen, Stehlen oder Téten kann im Einzelfall durch iiber-
wiegend positive Handlungsfolgen legitimiert sein. Wir kennen
das in der Alltagsmoral beispielsweise als »Notliige«.

* Deontologische Ethiken dagegen bewerten in erster Linie be-
stimmte Handlungsweisen selbst. Ihnen kommt es weniger auf
die Handlungsergebnisse und -folgen als auf die moralische
Richtigkeit der Handlung selbst an. So ist es beispielsweise nach
Kant prinzipiell untersagt, einen Menschen blo8 als Mittel zu
gebrauchen und so seine Selbstzwecklichkeit zu miachten. Die
Wiirde des Menschen ist damit Abwigungen mit anderen Gii-
tern entzogen. Ahnlich kategorische Verbote wiinschen sich
viele auch fiir den Naturschutz.

Konsequentialistische und deontologische Argumente

Ein konsequentialistisches Argument fir den Artenschutz lautet:
»Wir diirfen diese Art nicht ausrotten, weil ihr Aussterben unannehm-
bare Folgen hat«. In diesem Fall wire gegen die Ausrottung der Art
dann nichts einzuwenden, wenn negative Folgen mit Sicherheit auszu-
schlieBen sind.

Ein deontologisches Argument ist: »Wir diirfen diese Art nicht ausrot-
ten, weil sie wie jede Art einen Wert an sich besitzt«. Dieses Prinzip
gilt dann unabhingig von den Folgen, also auch fiir Arten, die fir uns
Schidlinge oder Krankheitserreger darstellen.

https://dol.org/10.5771/5783845261447.34 - am 10.01.2026, 21:03:40. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSN

Beispiel


https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Moralphilosophische Grundlagen

Das Diskursprinzip D lau-
tet: »Giiltig sind genau die
Handlungsnormen, denen
alle moglicherweise Be-
troffenen als Teilnehmer
in realen Diskursen zu-
stimmen kdnnten.«
(Habermas 1983: 101)
Das  Universalisierungs-
prinzip U besagt: »Jede
giiltige Norm muB der Be-
dingung geniigen, da8 die
Folgen und Nebenwirkun-
gen, die sich aus einer all-
gemeinen Befolgung der
strittigen Normen fiir die
Befriedigung der Interes-
sen eines jeden Einzelnen
voraussichtlich  ergeben,
von allen zwanglos akzep-
tiert (und den Auswirkun-
gen der bekannten alterna-
tiven Regelungsmoglich-
keiten vorgezogen) wer-
den kdnnen.«

(Habermas 1983: 131)

hittps://dol.org/10.5771/6783845261447.34 - am 18.01.2026, 21:08:40.

Einwinde gegen die Extreme liegen auf der Hand. Wéhrend konse-
quentialistische Ansétze Gefahr laufen, sich zur Erreichung des
groBten Gliicks der groBten Zahl von Personen unmoralischer Mit-
tel zu bedienen (»der Zweck heiligt die Mittel«), riskieren deontolo-
gische Ethiken, @ber der moralischen Richtigkeit einer Handlung
ihre negativen Folgen zu iibersehen (»gut gemeint ist nicht immer
gut«). Den meisten utilitaristischen Ethiken liegt ein (deontologi-
sches) Beurteilungsprinzip wie Fairness oder Gerechtigkeit zu-
grunde, und deontologische Ethiken beriicksichtigen hdufig auch
Handlungsfolgen, so daB} der Unterschied zwischen diesen beiden
Klassen von Ethiken in der Praxis oft nicht so groB ist, wie er in der
Theorie erscheint.

4. Vorbedingungen der Einigung iiber moralische Fragen

Da vieles bei der moralischen Beurteilung menschlichen Handelns
strittig sein kann, ist es wichtig, die Bedingungen zu formulieren,
unter denen iiber moralische Fragen sinnvoll und mit Aussicht auf
verniinftige Einigung gestritten werden kann. Ein anspruchsvolles
Modell der Meinungsfindung iiber Moralnormen stellt die Diskurs-
ethik dar. Sie bindet die Giiltigkeit von Normen an ihre Zustim-
mungsfihigkeit (Diskursprinzip) und formuliert Regeln des Argu-
mentierens, die gewihrleisten, daB alle in einem bestimmten Hand-
lungszusammenhang Stehenden und alle von ihm Betroffenen den
Normen zur Beurteilung dieser Handlungsweise und ihrer Folgen
zustimmen konnen (Universalierungsprinzip).

Die Diskursethik zielt also nicht direkt auf konkrete Werte oder
Normen, sondern sie gibt ein Verfahren an, wie Einigung iliber mo-
ralische Prinzipien und praktische Fragen erreicht werden soll. Das
oft falsch verstandene Konsensprinzip besagt, daB als Ergebnis der
Argumentation alle Beteiligten derselben inhaltlichen Position
zwanglos zustimmen. Dies darf nicht mit einem Kompromif3 ver-
wechselt werden, bei dem divergierende Auffassungen bestechen
bleiben, aber zum Zwecke der Einigung wechselseitige Zugestind-
nisse gemacht werden. Es ist zu erwarten, dafl bei den meisten um-
weltethischen Problemen und bei der Entwicklung von Leitbildern
nicht — wie theoretisch angestrebt — Konsense, sondern Kompro-
misse am Ende stehen, die zudem nicht selten als »faul« empfunden
werden. Somit unterscheiden sich pluralistische »Diskurse« und
Diskursethik. Auf der Ebene der Bedingungen fiir gesellschaftliche



https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moralphilosophische Grundlagen

43

Debatten gibt die Diskursethik jedoch wichtige normative Aus-
gangsprinzipien vor:

» Beriicksichtigung aller Betroffenen,

* Beriicksichtigung aller Argumente,

* Faimess (Herrschaftsfreiheit, kein Zwang) im Dialog,

» Rationalitdt des Argumentierens.

Diese vier Prinzipien kénnen als MaBstab auch fiir praktische Ver-
fahren und Situationen (»reale Diskurse«) dienen. Entscheidungs-
findungen in der Umweltplanung und -politik sind daraufhin zu be-
fragen, ob diese Basisanforderungen erfiillt worden sind. Dies bietet
eine wichtige Grundlage zur Kiritik an unfairen Debatten und Ent-
scheidungen, bei denen Naturschutzaspekte nicht zur Kenntnis ge-
nommen werden. Wihrend die Diskursethik die Beriicksichtigung
von Naturschutz-Interessen einfordern kann, ist sie jedoch nicht
dazu geeignet, auch deren Durchsetzung zu garantieren. Uber mora-
lisch strittige Fragen miissen real zu fliihrende Diskurse entscheiden,
das Gebot der Abwigung mit anderen Anliegen bleibt also erhalten.

https://dol.org/10.5771/5783845261447.34 - am 10.01.2026, 21:03:40. hitps://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TSN


https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1.  Welchen Status haben moralische Urteile?
	1.1.  Können wir wissen, was gut ist?
	1.2.  Sind moralische Urteile verbindlich?
	1.3.  Gibt es kulturunabhängige Kriterien von gut und schlecht?
	1.4.  Theorie und Praxis der Statusbestimmung moralischer Urteile

	2.  Begründung der Moral
	3.  Prinzipien oder Handlungsfolgen?
	4.  Vorbedingungen der Einigung über moralische Fragen

