
III. Moralphilosophische Grundlagen 

1. Welchen Status haben moralische Urteile? 

Im vorigen Kapitel haben wir die Ethik als - durchaus praxisorien­
tierte - Theorie der Moral vorgestellt. Mit dem Anspruch auf theo­
retische Verankerung und praktische Relevanz ergeben sich große 
Herausforderungen rur die Ethik: Können Menschen überhaupt er­
kennen, was moralisch gut ist? Gibt es »das Gute« als etwas von 
Menschen unabhängiges Wirkliches, das wir zu entdecken uns be­
mühen können, oder ist es eine Frage der gemeinsamen Festlegung, 
einer Konvention? Wie kann man übereinstimmend zu moralischen 
Normen gelangen? Sind moralische Aussagen wahrheitsfahig? Sind 
moralische Prinzipien universell und rur alle Zeiten gültig oder nur 
innerhalb eines bestimmten kulturellen Zusammenhangs? Sind mo­
ralische Urteile allgemeingültig und daher allgemein verbindlich 
oder haben sie allein subjektive Gültigkeit? 
Diese Fragen hängen eng miteinander zusammen, haben jedoch un­
terschiedliche Ausrichtungen. Wir unterscheiden im folgenden die 
Fragen nach der Erkenntnis, der Verbindlichkeit und der Reich­
weite moralischer Urteile. 

1.1. Können wir wissen, was gut ist? 

Viele Menschen sind überzeugt davon, zweifelsfrei erkennen zu 
können, was moralisch richtig ist. Bestimmte moralische Urteile er­
scheinen ihnen nicht als bloße Ansichtssache, sondern als »wirk­
lich« richtig oder falsch. 
In einer Gesellschaft jedoch, in der moralische Urteile in vielen Fäl­
len heftig umstritten sind, stellt sich die Frage, wer »recht« hat. Da­
bei kann ganz grundsätzlich gefragt werden, ob moralische Urteile 
überhaupt wahrheitsfahig sind; das heißt, ob ethische Urteile und 
Aussagen nach erkenntnistheoretischen (nicht moralischen) Krite­
rien als richtig oder falsch beurteilt werden können. 
Je nach ihrer Antwort auf diese Frage unterscheidet man in der 
Moralphilosophie zwischen kognitivistischen und nicht-kognitivi­
stischen Ansätzen: 

Kognitivistische Ethiken gehen davon aus, daß ethische Urteile 
wahrheitsfahig sind, d. h. daß Menschen den Unterschied zwi-

33 

Beispiel: Daß unnötiges 
Quälen von Tieren mora­
lisch falsch, Hilfe fiir not­
leidende Menschen jedoch 
moralisch richtig ist, 
dürfte den meisten Lese­
rInnen nicht bloß als Kon­
vention, sondern als»wirk­
lieh« richtige Aussage er­
scheinen. 

cognoscere (Iat.) = 

erkennen 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34 - am 19.01.2026, 21:03:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 

Beispiel 

Moralphilosophische Grundlagen 

sehen wahren und falschen moralischen Aussagen erkennen 
können. 
Non-kognitivistische Ethiken bestreiten die Wahrheitsfahigkeit 
ethischer Urteile. Was moralisch richtig ist, ist demnach keine 
Frage der Erkenntnis, sondern der Intuition, des Geruhls, der 
persönlichen Entscheidung oder der gesellschaftlichen Konven­
tion. 

Dieser scheinbar akademische Streit um erkenntnistheoretische Fra­
gen wird rur den Naturschutz beispielsweise in der Auseinanderset­
zung um einen möglichen Selbstwert der Natur deutlich (siehe 

Zur Wahrheitsfahigkeit moralischer Urteile 
anhand des Beispiels »Die Ausrottung einer Art ist moralisch falsch« 

Die Richtigkeit des Urteils »Die Ausrottung einer Art ist moralisch 
falsch« mag manchen als selbstverständlich erscheinen. In der Gesell­
schaft wird aber auch die Auffassung vertreten, die Ausrottung von Ar­
ten sei moralisch irrelevant, um höherer Ziele willen in Kauf zu neh­
men oder in bestimmten Fällen sogar moralisch geboten. Um entschei­
den zu können, wer recht hat, muß man wissen können, was »wirklich« 
richtig ist. 
Wer der Ansicht ist, daß Kriterien existieren, nach denen entscheidbar 
ist, ob die Ausrottung von Arten moralisch erlaubt oder unerlaubt ist, 
vertritt eine kognitivistische Position. Damit ist noch nicht gesagt, daß 
die Erkenntnis des Richtigen einfach sei oder auf der Hand liege, wohl 
aber, daß es im Prinzip möglich sei, das Verbot der Ausrottung einer 
bestimmten Art als richtig oder falsch zu erkennen. 
Wer der Auffassung ist, solche Kriterien gebe es nicht, wer also denkt, 
daß es keine Möglichkeit gebe zu erkennen, ob die Ausrottung einer 
Art moralisch erlaubt oder unerlaubt ist, vertritt eine non-kognitivisti­
sche Position. Damit ist noch nicht gesagt, daß das oben angefiihrte Ur­
teil falsch ist, wohl aber, daß Menschen nicht erkennen können, ob es 
falsch oder richtig ist. 
So isoliert, wie oben formuliert, kann das Urteil aber offenbar kaum als 
wahr oder falsch eingestuft werden. Anders sieht es aus, wenn wir be­
stimmte Moralvorstellungen zugrundelegen; dann ist das Urteil »Die 
Ausrottung einer Art ist moralisch falsch« sehr wohl wahrheitsfähig: 
Im Rahmen einer Ethik, die allen Arten moralischen Wert beimißt, 
kann die Aussage als wahr gelten, während sie in Ethiken, die Arten fiir 
moralisch irrelevant halten, falsch erscheint. Das Problem der Wahr­
heitsfähigkeit verweist also wieder auf die Frage, in welchem Zusam­
menhang und mit welchen ethischen (nicht so sehr erkenntnistheoreti­
schen) Argumenten moralische Werte und Normen begründet sind. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34 - am 19.01.2026, 21:03:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moralphilosophische Grundlagen 

Kap. IV.4.): Der Ansicht, in der Natur gebe es vom Menschen unab­
hängige Werte, wird seitens der Philosophie mit dem Einwand be­
gegnet, daß wir solche unabhängigen Werte nicht erkennen und da­
mit nichts über sie aussagen können. 
Am ehesten läßt sich die Frage nach der Wahrheitsfähigkeit morali­
scher Urteile beantworten, indem man die Bedingungen aufzeigt, 
unter denen überhaupt etwas als wahr beurteilt werden kann: So­
wohl Werturteile als auch Sachaussagen können meist nur in einem 
bestimmten Zusammenhang als wahr gelten. So ist die »Wahrheit« 
wissenschaftlicher Aussagen nicht ohne die dazugehörigen Theo­
rien und Weltbilder zu beurteilen. Genauso können wir - zumindest 
innerhalb bestehender Moralsysteme oder Ethiken - wahrheitsfä­
hige moralische Urteile fällen. Eine ganz andere Frage ist, ob auch 
die zugrundeliegenden Prinzipien und Wertannahmen allgemein 
zustimmungsfähig und in diesem Sinne allgemeingültig sind. 

1.2. Sind moralische Urteile verbindlich? 

Nach der erkenntnistheoretischen Frage der Wahrheitsfähigkeit mo­
ralischer Urteile wenden wir uns jetzt der Frage ihrer Verbindlich­
keit zu: Sind moralische Urteile rur alle verbindlich und in diesem 
Sinne allgemeingültig, oder sind sie Privatsache? Ist es jeder und je­
dem selbst überlassen zu entscheiden, an welchen Prinzipien sie ihr 
Handeln orientieren, oder enthält Moral stets die Perspektive auf 
Allgemeingültigkeit und Objektivität? 
Die Antwort auf diese Fragen hängt natürlich entscheidend von un­
serem Objektivitätsverständnis ab. Da wir Objektivität nicht als 
»Übereinstimmung mit der Wirklichkeit« bestimmt haben, geht es 
hier also nicht um das Problem, ob das moralisch Richtige real exi­
stiert oder nur in unseren Köpfen. Vielmehr geht es darum, ob und 
unter welchen Bedingungen moralische Urteile prinzipiell nach­
vollziehbar und damit verallgemeinerbar sein können. 

Subjektivistische Ethiken betonen, daß die Entscheidung zwi­
schen gut und schlecht eine rein subjektive ist. 
Ethiken mit Objektivitätsanspruch bemühen sich darum, nor­
mative Aussagen so zu formulieren und zu begründen, daß an­
dere ihre Gültigkeit prinzipiell anerkennen können. 

Es ist offensichtlich, daß diese Alternative mit der Frage der prinzi­
piellen Erkennbarkeit von Richtig und Falsch zusammenhängt. 

35 

siehe hierzu die Bestim­
mung des Objektivitätsbe­
griffs in Kap. II 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34 - am 19.01.2026, 21:03:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 

Beispiel 

Moralphilosophische Grundlagen 

Zur Verbindlichkeit moralischer Urteile 
anhand des Beispiels »Die Ausrottung einer Art ist moralisch falsch« 

Wer die Auffassung vertritt: »Das magja für einige Naturfreunde gel­
ten, ich sehe das aber anders. Jeder hat seine eigenen Wertvorstellun­
gen, die nur zufällig mit denen anderer übereinkommen. Warum also 
soll das Urteil auch für mich Gültigkeit haben?« vertritt eine subjektivi­
stische Position. 
Wer dagegen argumentiert: » Wenn Du genauer darüber nachdenkst 
und alle Gesichtspunkte berücksichtigst, mußt auch Du diesem Urteil 
zustimmen. Ansonsten würdest Du bewußt und wider besseres Wissen 
oder aus Zynismus Argumente ignorieren; das wäre ebenso lächerlich 
wie die Gültigkeit der Fallgesetze für Dich zu leugnen!« nimmt einen 
objektivistischen Standpunkt ein. 

1.3. Gibt es kulturunabhängige Kriterien von gut und 
schlecht? 

Die Frage der objektiven Gültigkeit ist wiederum eng verbunden 
mit dem Problem der kulturübergreifenden Verallgemeinerbarkeit. 
Diese ist hinsichtlich der Globalität der Umweltproblematik auch 
für den Naturschutz relevant. Verschiedene Kulturen und Gesell­
schaften, sowohl innerhalb als auch außerhalb der westlichen Hemi­
sphäre, haben zum Teil sehr unterschiedliche moralische Regeln ge­
rade auch im Hinblick auf die Wertschätzung und Behandlung der 
Natur. Die Frage ist nun, ob eine Kultur es »besser weiß« als die an­
dere, ob es also Kriterien des moralisch Richtigen gibt, die nicht nur 
für Angehörige einer bestimmten Gruppe, sondern für alle Men­
schen überhaupt gelten. Die beiden möglichen Extreme besagen, 
daß es entweder nur eine Moral und eine Ethik für alle Menschen 
geben sollte (Universalismus) oder daß aufgrund der Vielfalt unter­
einander unvergleichbarer Moralen bzw. Ethiken die Möglichkeit 
kultur- und gesellschaftsübergreifender moralischer Urteile ausge­
schlossen und auch nicht wünschenswert ist (Partikularismus). Zu­
meist bewegen sich die entsprechenden Positionen in einem Zwi­
schenbereich, indem bestimmte moralische Normen (etwa die Men­
schenrechte) als universell, andere (etwa sozialethische Normen) 
als kulturabhängig, also partikular aufgefaßt werden. 

Der Universalismus hält es für möglich, Kriterien des mora­
lisch Richtigen zu finden, denen alle Menschen - unabhängig 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34 - am 19.01.2026, 21:03:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moralphilosophische Grundlagen 

von Kulturzugehörigkeit, Geschlecht, sozialem Rang, Reli­
gion - begründet zustimmen können. 
Der Partikularismus beharrt auf der unvermeidlichen Abhän­
gigkeit ethischer Urteile von ihrem kulturellen und historischen 
Kontext und bestreitet, daß gerechtfertigte universelle ethische 
Normen und Urteile möglich sind. 

Zur Universalität moralischer Urteile 
anhand des Beispiels »Die Ausrottung einer Art ist moralisch falsch« 

Angesichts der Globalität vieler Umweltprobleme wird häufig vertre­
ten: »In jedem Staat und jeder Kultur soll gelten, daß die Ausrottung ei­
ner Art moralisch verwerflich ist«. Dies ist eine universalistische Posi­
tion. 
Die partikularistische Gegenposition würde lauten: »Es steht uns nicht 
zu, anderen Kulturen moralische Vorschriften zu machen.« Ein extre­
mer Partikularismus würde sogar den Versuch verurteilen, in anderen 
Kulturen argumentativ für die eigene Position zu werben. Kern einer 
partikularistischen Sicht bleibt in jedem Falle: »Wenn andere Kulturen 
die Ausrottung von Arten nicht verurteilen wollen, dürfen wir diese 
Menschen nicht moralisch verurteilen.« 

1.4. Theorie und Praxis der Statusbestimmung moralischer 
Urteile 

Die Überlegungen zum Status moralischer Urteile dürfen nicht als 
Beschreibung der realen Situation mißverstanden werden. Wer eine 
universalistische Auffassung vertritt, weiß trotzdem, daß fast keine 
Moralnorm tatsächlich überall akzeptiert oder gar befolgt wird. Die 
Forderung nach Universalisierung wird aber nicht durch einen vor­
gefundenen Partikularismus aufgehoben. Es geht also bei der Mög­
lichkeit der Beurteilung der Erkennbarkeit, Verbindlichkeit und 
Reichweite moralischer Normen und Urteile nicht um die Frage, ob 
die faktisch bestehenden Normen wahr, objektiv und universal gül­
tig sind. Vielmehr geht es darum, ob die Forderung, sie sollten 
wahr, objektiv und universal gültig sein, selbst vernünftig, nämlich 
gerechtfertigt ist und deshalb zu Recht erhoben wird. 

37 

Beispiel 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34 - am 19.01.2026, 21:03:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Moralphilosophische Grundlagen 

Beispiele, 
siehe auch Folie 4 

2. Begründung der Moral 

Fragt man sich nach der Instanz, die Menschen letztlich vorgibt, 
warum sie moralisch handeln sollen und welche Normen und Werte 
gültig sind, lassen sich fünf wesentliche Instanzen als mögliche 
Quellen der Moral unterscheiden: 

Religion: Grundlage der Moral ist der Glaube an eine transzen­
dente Autorität. 
Natur: Grundlage der Moral ist die natürliche Ordnung. 
Kultur oder Gesellschaft: Grundlage der Moral sind kulturelle 
Tradition oder gesellschaftliche Konventionen 
Gefühl oder Intuition: Grundlage der Moral sind individuelle 
Gefühle oder Intuitionen 
Vernunft: Grundlage der Moral sind rationale Erwägungen 

Fundamentale Instanzen zur Begründung der Moral 
Beispiele aus der Naturethik 

• Religion: »Pflanzen und Tiere sind Geschöpfe Gottes. Menschen 
sind nach dem Willen Gottes zur Achtung der gesamten Schöpfung 
verpflichtet. « 

• Natürliche Ordnung: »Natürliche Systeme zeigen die Prinzipien der 
Vielfalt, der Nachhaltigkeit oder des Recycling. Wir sollen der Na­
tur folgen und solchen Prinzipien auch moralische Gültigkeit verlei­
hen.« 

• Gesellschaft: »Jede Kultur oder Gesellschaft bestimmt, wie ihre 
Mitglieder mit dem Reichtum der Natur zum individuellen oder kol­
lektiven Wohl umzugehen haben. Diese vorfindliehe Moral ist für 
alle verbindlich.« 

• Gefühl: »Wenn ich sehe, wie ein Affenrudel sein Leben genießt, 
fühle ich, daß diese Lebewesen einen von mir unabhängigen Selbst­
wert haben. Dieser weckt in mir ein Gefühl der Achtung, dem ich zu 
folgen geneigt bin.« 

• Vernunft: »Alle heutigen Menschen und die nach uns Lebenden 
brauchen und wollen Natur. Niemand kann vemÜDftigerweise wol­
len, daß wir und unsere Nachkommen in einer vergifteten und bio­
logisch verarmten Welt leben.« 

In unserer Begriffsdefinition haben wir festgehalten, daß normative 
Ethik im Bemühen um die Ermittlung des moralisch richtigen Han­
delns Verallgemeinerbarkeit ihrer Urteile anstrebt. Ihr liegt folglich 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34 - am 19.01.2026, 21:03:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moralphilosophische Grundlagen 

an einer Nachvollziehbarkeit ihrer Argumentation. Sie muß daher 
ihre Normen und Handlungsanweisungen aufWerte oder Prinzipien 
stützen, die allgemeine Anerkennung beanspruchen können. 
Akzeptiert man dies als berechtigten Anspruch an moralische Nor­
men, so sind damit bezüglich möglicher Begründungsinstanzen ge­
wisse Vorentscheidungen getroffen: Eine Ethik, die sich in diesem 
Sinne als Moralphilosophie versteht, kann sich weder auf Religion 
noch auf Natur noch auf gesellschaftliche Üblichkeiten noch auf 
Gefühle als letztgültige Begründungsinstanzen berufen. Religiöse 
Überzeugungen werden nicht von allen Mitgliedern der Gesell­
schaft geteilt. Sie haben nur für Gläubige Verbindlichkeit, sie erfül­
len also nicht das Kriterium der Verallgemeinerbarkeit. Die Natur 
als Quelle der Moral oder als moralisches Vorbild ist mit dem Hin­
weis auf den Sein-Sollen-Fehlschluß auszuschließen. Auch be­
stimmte religiöse, metaphysische oder gefühlsbasierte Interpretatio­
nen der Natur können aus diesem Grund keine Allgemeinverbind­
lichkeit besitzen. Nicht alles, was eine Gesellschaft für moralisch 
erlaubt hält, hält kritischer Reflexion stand. Manche Konventionen, 
die in früheren Gesellschaften fraglos gültig waren, lehnen wir 
heute aus moralischen Gründen ab, beispielsweise Sklaverei oder 
Diskriminierung nach Rasse und Geschlecht. Für Gefohle gilt gene­
rell: Da sie unvermeidlich subjektiv sind, können sie niemanden un­
mittelbar moralisch verpflichten. Wohl aber können sie eine Indika­
torfunktion besitzen. Moralische Empörung kann ein wertvoller 
Hinweis darauf sein, daß an einer Handlung oder an einer Theorie 
etwas »faul« ist. So ist es auch in der Moralphilosophie üblich, in 
Gedankenexperimenten zur Überprüfung ethischer Theorien mora­
lische Gefühle zu befragen: Wenn ein moralisches Prinzip im Ein­
zelfall zu Folgen führt, die dem Moralempfinden widerstreiten 
(kontraintuitive Konsequenzen), kann dies Anlaß sein, das Prinzip 
zu überdenken oder nach anderen, überzeugenderen Gründen zu 
suchen. 

39 

»>Begründet< ist eine Mo­
ralform dann, wenn sie mit 
Gründen gerechtfertigt 
werden kann, die bean­
spruchen dürfen, aus der 
Perspektive eines jeden 
einsichtig zu sein.« 
(Ot! 1996: 96) 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34 - am 19.01.2026, 21:03:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 

Beispiel 

»Allgemeingültigkeit 
heißt dabei zweierlei: daß 
die Nonn flir alle Perso­
nen und Situationen eines 
bestimmten allgemeinen 
Typs gilt, nicht nur flir ir­
gendwelche bestimmten 
Individuen, bestimmte Si­
tuationen, bestimmte Re­
gionen und Zeiträume, 
und daß sie im Prinzip ge­
genüber jedennann ratio­
nal gerechtfertigt und ge­
genüber jedem, der ihre 
Geltung bezweifelt, ratio­
nal begründet werden 
kann.« 
(Bimbacher 1980: 113) 

Moralphilosophische Grundlagen 

Kontraintuitive Konsequenzen 

a) Wer gleiches Lebensrecht für alle Lebewesen fordert, hat keine 
Möglichkeit, zwischen dem Recht auf Leben eines Menschen und 
dem Lebensrecht einer möglicherweise Malaria übertragenden 
Mücke zu differenzieren. Auch die Bekämpfung krankheitsübertra­
gender Insekten wäre dann verboten. Das Lebensrecht eines Men­
schen und das einer Mücke tatsächlich gleichzusetzen, dürfte aber 
spontan den moralischen Überzeugungen (Intuitionen) der meisten 
Personen widersprechen. Die Forderung nach gleichen Rechten für 
alle Organismen müßte demnach aufgegeben und möglicherweise 
durch eine Abstufung solcher Rechte ersetzt werden. 

b) Wenn es ein generelles Naturschutzprinzip wäre, der Artenvielfalt 
auf jeder Einzelfläche die höchste Priorität im Naturschutz einzu­
räumen, wären artenreiche Biotope immer wertvoller als arten­
arme. Von Natur aus relativartenarme Lebensgemeinschaften wie 
die in Hochmooren wären also durch Düngung »aufzuwerten«. 
Eine solche Maßnahme dürfte den Überzeugungen der meisten im 
Naturschutz Engagierten widersprechen. Das Ziel Artenvielfalt 
wird daher stets mit Kriterien wie Seltenheit oder Naturnähe abge­
wogen und bezieht sich meist auf größere Flächeneinheiten wie 
Bundesländer oder Staaten. 

Wenn moralische Normen in einer Gesellschaft demokratischen 
Typs allgemein anerkannt werden sollen, müssen die ihnen zugrun­
deliegenden Werte und Prinzipien mit Argumenten begründet wer­
den können. Diesem Ansatz ist die hier vertretene Ethik verpflich­
tet. Er allein kommt in Frage, wenn der Anspruch auf Allgemein­
gültigkeit, d. h. auf begründete Allgemeinverbindlichkeit eingelöst 
werden soll. 
Auch eine auf Vernunft basierende Ethik darf jedoch normativ auf­
geladene Naturbilder, Gefühle und religiöse Haltungen nicht ein­
fach ignorieren. Emotionalität und Spiritualität haben für viele 
Menschen große Bedeutung. Die Achtung vor der Würde und Auto­
nomie anderer Menschen kann es durchaus gebieten, bei konkreten 
Entscheidungen auch Gefühle und Einstellungen zu respektieren, 
die man selbst nicht teilt. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34 - am 19.01.2026, 21:03:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moralphilosophische Grundlagen 

3. Prinzipien oder Handlungsfolgen? 

Aufgabe nonnativer Ethik ist die Aufstellung von moralischen Re­
geln und die Bewertung von Handlungsweisen. Ob dabei die Hand­
lungsweisen als solche bewertet werden oder aber die (eingetrete­
nen oder voraussichtlichen) Handlungsfolgen, kennzeichnet unter­
schiedliche Argumentationsansätze in der Ethik. 

Konsequentialistische Ethiken bewerten eine Handlungsweise 
nach ihren Folgen. Hierher gehören die im angelsächsischen 
Sprachraum dominierenden utilitaristischen Ethiken. Ihr Prinzip 
ließe sich in etwa so fonnulieren: Handle stets so, daß durch 
dein Handeln und seine Folgen das allgemeine Glück oder die 
allgemeine Wohlfahrt gemehrt wird. Es kommt also auf die Er­
gebnisse und die Folgen einer Handlungsweise an. Kategorisch 
verbotene Handlungsweisen gibt es in diesem Denkrahmen 
nicht. Lügen, Stehlen oder Töten kann im Einzelfall durch über­
wiegend positive Handlungsfolgen legitimiert sein. Wir kennen 
das in der Alltagsmoral beispielsweise als »Notlüge«. 
Deontologische Ethiken dagegen bewerten in erster Linie be­
stimmte Handlungsweisen selbst. Ihnen kommt es weniger auf 
die Handlungsergebnisse und -folgen als auf die moralische 
Richtigkeit der Handlung selbst an. So ist es beispielsweise nach 
Kant prinzipiell untersagt, einen Menschen bloß als Mittel zu 
gebrauchen und so seine Selbstzwecklichkeit zu mißachten. Die 
Würde des Menschen ist damit Abwägungen mit anderen Gü­
tern entzogen. Ähnlich kategorische Verbote wünschen sich 
viele auch für den Naturschutz. 

Konsequentialistische und deontologische Argumente 

Ein konsequentialistisches Argument für den Artenschutz lautet: 
»Wir dürfen diese Art nicht ausrotten, weil ihr Aussterben unannehm­
bare Folgen hat«. In diesem Fall wäre gegen die Ausrottung der Art 
dann nichts einzuwenden, wenn negative Folgen mit Sicherheit auszu­
schließen sind. 
Ein deontologisches Argument ist: »Wir dürfen diese Art nicht ausrot­
ten, weil sie wie jede Art einen Wert an sich besitzt«. Dieses Prinzip 
gilt dann unabhängig von den Folgen, also auch für Arten, die für uns 
Schädlinge oder Krankheitserreger darstellen. 

41 

Beispiel 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34 - am 19.01.2026, 21:03:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 

Das Diskursprinzip D lau­
tet: »Gültig sind genau die 
Handlungsnormen, denen 
alle möglicherweise Be­
troffenen als Teilnehmer 
in realen Diskursen zu­
stimmen könnten.« 
(Habermas 1983: 101) 
Das Universalisierungs­
prinzip U besagt: »Jede 
gültige Norm muß der Be­
dingung genügen, daß die 
Folgen und Nebenwirkun­
gen, die sich aus einer all­
gemeinen Befolgung der 
strittigen Normen für die 
Befriedigung der Interes­
sen eines jeden Einzelnen 
voraussichtlich ergeben, 
von allen zwanglos akzep­
tiert (und den Auswirkun­
gen der bekannten alterna­
tiven Regelungsmöglich­
keiten vorgezogen) wer­
den können.« 
(Habermas 1983: 131) 

Moralphilosophische Grundlagen 

Einwände gegen die Extreme liegen auf der Hand. Während konse­
quentialistische Ansätze Gefahr laufen, sich zur Erreichung des 
größten Glücks der größten Zahl von Personen unmoralischer Mit­
tel zu bedienen (»der Zweck heiligt die Mittel«), riskieren deontolo­
gische Ethiken, über der moralischen Richtigkeit einer Handlung 
ihre negativen Folgen zu übersehen (»gut gemeint ist nicht immer 
gut«). Den meisten utilitaristischen Ethiken liegt ein (deontologi­
sches) Beurteilungsprinzip wie Fairness oder Gerechtigkeit zu­
grunde, und deontologische Ethiken berücksichtigen häufig auch 
Handlungsfolgen, so daß der Unterschied zwischen diesen bei den 
Klassen von Ethiken in der Praxis oft nicht so groß ist, wie er in der 
Theorie erscheint. 

4. Vorbedingungen der Einigung über moralische Fragen 

Da vieles bei der moralischen Beurteilung menschlichen Handeins 
strittig sein kann, ist es wichtig, die Bedingungen zu formulieren, 
unter denen über moralische Fragen sinnvoll und mit Aussicht auf 
vernünftige Einigung gestritten werden kann. Ein anspruchsvolles 
Modell der Meinungsfindung über Moralnormen stellt die Diskurs­
ethik dar. Sie bindet die Gültigkeit von Normen an ihre Zustim­
mungsfähigkeit (Diskursprinzip ) und formuliert Regeln des Argu­
mentierens, die gewährleisten, daß alle in einem bestimmten Hand­
lungszusammenhang Stehenden und alle von ihm Betroffenen den 
Normen zur Beurteilung dieser Handlungsweise und ihrer Folgen 
zustimmen können (Universalierungsprinzip). 
Die Diskursethik zielt also nicht direkt auf konkrete Werte oder 
Normen, sondern sie gibt ein Verfahren an, wie Einigung über mo­
ralische Prinzipien und praktische Fragen erreicht werden soll. Das 
oft falsch verstandene Konsensprinzip besagt, daß als Ergebnis der 
Argumentation alle Beteiligten derselben inhaltlichen Position 
zwanglos zustimmen. Dies darf nicht mit einem Kompromiß ver­
wechselt werden, bei dem divergierende Auffassungen bestehen 
bleiben, aber zum Zwecke der Einigung wechselseitige Zugeständ­
nisse gemacht werden. Es ist zu erwarten, daß bei den meisten um­
weltethischen Problemen und bei der Entwicklung von Leitbildern 
nicht - wie theoretisch angestrebt - Konsense, sondern Kompro­
misse am Ende stehen, die zudem nicht selten als »faul« empfunden 
werden. Somit unterscheiden sich pluralistische »Diskurse« und 
Diskursethik. Auf der Ebene der Bedingungen rur gesellschaftliche 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34 - am 19.01.2026, 21:03:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moralphilosophische Grundlagen 

Debatten gibt die Diskursethik jedoch wichtige nonnative Aus­
gangsprinzipien vor: 

Berücksichtigung aller Betroffenen, 
Berücksichtigung aller Argumente, 
Fairness (Herrschaftsfreiheit, kein Zwang) im Dialog, 
Rationalität des Argumentierens. 

Diese vier Prinzipien können als Maßstab auch für praktische Ver­
fahren und Situationen (»reale Diskurse«) dienen. Entscheidungs­
findungen in der Umweltplanung und -politik sind daraufhin zu be­
fragen, ob diese Basisanforderungen erfüllt worden sind. Dies bietet 
eine wichtige Grundlage zur Kritik an unfairen Debatten und Ent­
scheidungen, bei denen Naturschutzaspekte nicht zur Kenntnis ge­
nommen werden. Während die Diskursethik die Berücksichtigung 
von Naturschutz-Interessen einfordern kann, ist sie jedoch nicht 
dazu geeignet, auch deren Durchsetzung zu garantieren. Über mora­
lisch strittige Fragen müssen real zu führende Diskurse entscheiden, 
das Gebot der Abwägung mit anderen Anliegen bleibt also erhalten. 

43 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34 - am 19.01.2026, 21:03:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447_34
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1.  Welchen Status haben moralische Urteile?
	1.1.  Können wir wissen, was gut ist?
	1.2.  Sind moralische Urteile verbindlich?
	1.3.  Gibt es kulturunabhängige Kriterien von gut und schlecht?
	1.4.  Theorie und Praxis der Statusbestimmung moralischer Urteile

	2.  Begründung der Moral
	3.  Prinzipien oder Handlungsfolgen?
	4.  Vorbedingungen der Einigung über moralische Fragen

