
3. Film (1965, Alan Schneider) 61

der Konkurrenz der folgenden und flüchtenden Blicke die grundlegende Doppelstruk-

tur eines einzigen Augenpaares vor, und darauf – das wird weder von Mirjam Schaub

noch von Martin Schwab erwähnt – verweist auch die Klammer des Films, die beiden

Augen in Detailaufnahme, mit deren Geste des Öffnens und Schließens Film beginnt

und auch endet. Die Aufspaltung des Blicks erzeugt blinde Flecken zwischen Beob-

achter und Beobachtetem. »Insofern geht es in Film um die vorzügliche Möglichkeit,

Unsichtbarkeit im Medium der Sichtbarkeit aus verdoppelten, stereoskopen Sichtwei-

sen zu erzeugen.«16 Zwischen den Blicken und den Bildern, die auch immer schon den

Zuschauer ansehen – so könnte man ausgehend von den Augen des Intros und Ou-

tros sagen – entsteht der Film als etwas Drittes, das von diesen Augen unabhängig

ist, aber auch erst durch die Stereoskopie hervorgebracht wird. Obwohl es beständig

um die Verhältnisse von Sehen und Wahrnehmen geht, spielt diese Augen-Klammer in

der Analyse von Schaub, bei Schwab, aber auch bei Gilles Deleuze keine weitere Rolle.

Während sich nach SchwabsThese in Becketts ästhetischem Programm das Sehen beim

Sehen sieht,17 so möchte Schaub nicht ganz so weit gehen und behauptet, dass der Film

immerhin »ein Bewusstsein des Blicks im Vollzug desselben« offenbart.18

Ich werde später wieder auf diese Abgeschlossenheit des Films durch das Augen-

paar zurückkommen, zunächst möchte ich jedoch mit der Betrachtung von Deleuze die

mir wichtigste Referenz vorstellen, die Film in eine umfassende Kategorisierung von

Bildern einordnet.

3.3 Der größte Film Irlands

Die Erwähnung von Alan Schneiders und Samuel Becketts Film hat in der Filmphi-

losophie von Gilles Deleuze eine besondere Bedeutung. Zum einen hat Deleuze ihm

den kleinen Text »Der größte Film Irlands (Becketts ›Film‹)« gewidmet, dessen Titel ei-

ne streitbare Behauptung sein mag, jedoch sogleich seine Bewunderung vermittelt.19

Zum anderen taucht Film im ersten Band der Kinobücher von Deleuze auf, und hier an

besonderer Stelle, im vierten Kapitel »Das Bewegungs-Bild und seine drei Spielarten.

Zweiter Bergson-Kommentar«, bevor Deleuze diese Spielarten des Bildes entwickelt:

das Wahrnehmungsbild, das Aktionsbild und das Affektbild.20 Den daraufhin folgen-

den Definitionen dieser elementaren Bildtypen, die der Leser an diesem Punkt im Buch

noch nicht kennt, stellt Deleuze mit Film zunächst ein Beispiel voran, wie diese durch

den Film und durch das Verschwinden der menschlichen Wahrnehmung ausgelöscht

werden können. Es geht also um eine gleichzeitige Auslöschung derWahrnehmung und

fantastische Forschungsfiktionen ein Zuhause bot, um Träume, Schattierungen und Spiegelungen

des Subjekts zu erdichten.

16 M. Schaub: »Film«, S. 143.

17 Vgl. M. Schwab: Unsichtbares – Sichtbar gemacht. Zu Samuel Becketts »Film«, S. 7. »These: Das Auge

sieht sich sehen«.

18 M. Schaub: »Film«, S. 141.

19 Vgl. G. Deleuze: »Der größte Film Irlands (Becketts ›Film‹)«, S. 37-40.

20 Gilles Deleuze: Das Bewegungs-Bild. Kino 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 97-99.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-014 - am 14.02.2026, 09:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Bilder der Enge

des Seins des Protagonisten,wie auch um ein stufenweises Verschwinden des Films und

seiner Bilder, an deren Stelle etwas anderes tritt:

»Jeder von uns ist als spezifisches Bild oder etwaiges Zentrum nichts anderes als eine

Anordnung dieser drei Bilder, eine Fusion von Wahrnehmungsbild, Aktionsbild und

Affektbild. […]

Man könnte ebensogut die Differenzierungslinien dieser drei Bildtypen zurückverfol-

gen und herauszufinden versuchen, was die Matrix oder das Bewegungsbild an sich

ist: in seinem nichtzentrierten Reinzustand, in seiner ursprünglichen Variationsbreite,

in seiner Hitze und seinem Licht, noch vor jeder Störung durch ein Indeterminations-

zentrum.«21

Auf dieses hier gemeinte, reine Bewegungsbild werde ich gleich in der Kritik vonMartin

Schwab an Deleuze zurückkommen. Es scheint Deleuze jedoch neben dem möglichen

Erreichen dieses reinen Bildes durch den Film auch noch um etwas anderes zu gehen.

In seinem zweiten Text über diesen »größten Film Irlands« hat Deleuze Film in einem

geradezu mathematischen Stil einer Textaufgabe problematisiert und ›allgemein ge-

löst‹.22 Die Lösung besteht dabei in der Idee des aufeinanderfolgenden dreiphasigen

Ablaufs der Reduktion und der Auslöschung von Aktion, Wahrnehmung und Affekti-

on, die schließlich zu etwas anderem führen, das nicht mehr dieser Film ist. Deleuze

unterteilt hierzu den Film in drei Fälle beziehungsweise in drei kinematografische Akte:

»Erster Fall: die Mauer und die Treppe, die Aktion«. Das Entlangeilen des Protagonis-

ten an der Mauer – »alle großen Regisseure haben sich darin versucht«,23 so Deleuze,

Personen an Mauern entlangeilen zu lassen – handelt von Aktionswahrnehmung; Ak-

tion, die aus dem Vermeiden des Blicks besteht und deren Unterbrechung vom Über-

schreiten des 45-Grad-Winkels abhängt. Diese Aktionswahrnehmung kann durch das

Stillstellen der Aktion neutralisiert werden. »Zweiter Fall: das Zimmer, dieWahrnehmung«.

Im Interieur, im Zimmer, beginnt die Person wahrzunehmen, während sie von der Ka-

mera beim Wahrnehmen wahrgenommen wird. »Jede Wahrnehmung verdoppelt sich«

und wird zur »Wahrnehmung einer Wahrnehmung«. Der Protagonist muss Tiere, Ge-

genstände und Bilder – das Bild Gottes und die Bilder, die einen Bezug zur eigenen

Vergangenheit herstellen – beseitigen oder zudecken, um einen Raum zu schaffen, in

welchem der Wahrnehmung nur die Gegenwart bleibt, »und zwar in Form eines her-

metisch geschlossenen Zimmers, aus dem jede Idee von Raum und Zeit, jedes Bild von

Gott, von Menschen, Tieren oder Dingen verschwunden ist.« Es bleibt – »Dritter Fall:

der Schaukelstuhl, die Affektion« – ein Raum mit Möbeln, in welchem der Protagonist im

Hin-und-Herschaukeln auf dem Stuhl nur noch von der Wahrnehmung hinter seinem

Rücken belauert wird. Diese Wahrnehmung übertritt nun den blinden Winkel und tritt

ihm gegenüber, sobald er im Wippen eingedöst ist. Es folgt in der Großaufnahme die

dritte Stufe, die Selbstwahrnehmung durch sich selbst als Affektionswahrnehmung,

als reiner Affekt. Auch dieser erlischt wie die Aktion und die Wahrnehmung. Mit dem

21 Ebd., S. 97.

22 G. Deleuze: »Der größte Film Irlands (Becketts ›Film‹)«, S. 37 (Herv. i. O.).

23 Zur Selbstthematisierung des Films durch Verfolgung und Flucht siehe auch M. Schaub: Bilder aus

dem Off: Zum philosophischen Stand der Kinotheorie, S. 37f.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-014 - am 14.02.2026, 09:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Film (1965, Alan Schneider) 63

»Ersterben der Bewegung des Schaukelstuhls, mit dem Absterben der Person«,24 so De-

leuze, scheint für den Protagonisten das Ziel erreicht, nicht-wahrnehmbar geworden

und somit nicht mehr zu sein – wobei es notwendig scheint, durch Stillstand dem Sein

zu entkommen, damit schließlich die Selbstwahrnehmung erlischt.

Unter dem Punkt »Allgemeine Lösung« und als Fazit seines Textes kommt Deleuze zu

dem Schluss, dass es nicht der Tod ist, der mit dem Ende des Films nach Aktion,Wahr-

nehmung und Affektion folgt. Der Schaukelstuhl ist in den Augen von Deleuze vielmehr

als eine platonische Idee und als schwingender Geist zu verstehen, als eine spirituelle

Regung. Der Protagonist mag sich nicht mehr bewegen, aber seine Umgebung hält ihn

in Schwingung, wie »ein Korken auf dem entfesselten Ozean«;25 in einem Element, in

welchem weder Zeit, noch Dunkelheit, noch ein Werden registriert werden können.

»Das Zimmer hat seine Trennwände verloren und entlässt in die lichte Leere ein un-

persönliches und dennoch singuläres Atom, das kein Selbst mehr hat, um sich von den

anderen zu unterscheiden oder mit ihnen zu verschmelzen. Unwahrnehmbar werden

ist das Leben, ›unablässig und bedingungslos‹, das Eingehen in das kosmische und spi-

rituelle Plätschern.«26

Diese »Allgemeine Lösung« erscheint nun sehr schwammig und wenig greifbar; als ein

geistiger Zustand der nicht mehr im bewegten Bild sichtbar werden kann und es über-

steigt. So kommt mit dem Ende von Becketts Film nicht nur dessen Protagonist zur

Ruhe, sondern es verlöschen mit den drei kinematografischen Akten auch »die drei

großen elementaren Bilder des Kinos«,27 die Film durchläuft.

3.4 Sigmund Freud: Das ozeanische Gefühl

Für die Beschreibung dieses entdifferenzierten, kosmischen, spirituellen Zustands, der

durch Film evoziert, aber nicht mehr sichtbar wird, sondern der nur als Idee in ei-

nem Außen des Gesehenen vermutet werden kann, bezieht sich Deleuze in seinem klei-

nen Text über den »größten Film Irlands« kurz auf ein anderes Werk Samuel Becketts,

auf den Roman Murphy. Dieser erzählt von einem Protagonisten, der nackt auf einem

Schaukelstuhl gefesselt, durch schwingende Meditation den Grenzen seines Körpers

entkommen und seinen Geist von diesem trennen möchte. Anders als im ersten Ki-

nobuch wird hier im Durchlaufen der drei Spielarten des Bewegungsbildes nicht die

Rückkehr zum reinen Bewegungsbild betont, sondern die Auflösung des Subjekts als

möglicher Weg zum selbstlosen, spirituellen Plätschern.

Hierbei bestehen Ähnlichkeiten zu den Gedanken über das »ozeanische Gefühl«,

die Sigmund Freud gleich zu Beginn in Das Unbehagen in der Kultur festgehalten hat.28

24 G. Deleuze: »Der größte Film Irlands (Becketts ›Film‹)«, S. 39.

25 Ebd., S. 40.

26 Ebd.

27 Ebd.

28 Sigmund Freud:DasUnbehagen in der Kultur,Wien: Internationaler Psychoanalytischer Verlag 1930,

S. 5ff.

https://doi.org/10.14361/9783839453629-014 - am 14.02.2026, 09:19:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453629-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

