
407Zeitschrift für Internationale Beziehungen
12. Jg. (2005) Heft 2, S. 407-415

Andreas Behnke

»Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus 
dem Weg«1

Eine Erwiderung auf meine Kritiker

Die Erwiderung auf Herborths und Flügel/Geis’ Kritik an meinem Forumsbeitrag zu
»9/11 und den Grenzen des Poltischen« konzentriert sich vor allem auf die problema-
tische Ausdeutung zentraler Aussagen in Derridas, Schmitts und Connollys Werk.
Gegen Herborth betone ich die Irrelevanz einer Derridaschen Dekonstruktion als Kri-
tik der Schmittschen Entscheidung über Freund und Feind. An Flügel/Geis’ Kritik
beanstande ich die unkritische Wiederholung einer essentialistischen Deutung
Schmitts sowie ihre trivialisierende Interpretation des Begriffs des antagonistischen
Respekts bei Connolly. Diese Fehler führen Flügel/Geis zu einem theoretischen Aus-
gangspunkt, von dem aus sie nur Fragen an mein Projekt stellen können, die dieses zu
überwinden versucht. Beide Kritiken bleiben damit dem Weltbild des liberalen Syste-
matikers verhaftet, das die Problematik des Umgangs mit dem Anderen nicht adäquat
begreiflich machen kann. 

1. Die Herausforderung des Anderen

Auf Kanal 17 der lokalen Kabelgesellschaft empfängt man hier in Washington, D.C.
den Sender MHz, der ein multi-kulturelles Programm, das aus Importen aus ver-
schiedenen Ländern der Welt besteht, verbreitet. Unter den Nachrichtenprogrammen
findet man unter anderen die South Asia Newsline mit Berichten aus Süd-Asien. Der
Ton dieser Nachrichtensendung verrät, dass sie in Neu-Delhi produziert wird. Pakis-
tan ist ein Krisenherd, Indien dagegen die einzig verlässliche Quelle von Stabilität
und Demokratie in der Region. Doch jenseits dieser Klischees bietet die Newsline
auch faszinierende Einblicke in die kulturellen und sozialen Lebenswelten der Men-
schen in der Region. Am interessantesten sind dabei Interviews mit islamischen
Gelehrten, »Fundamentalisten«, Stammesführern in der North West Frontier Pro-
vince von Pakistan oder moslemischen Rebellen in Jammu und Kaschmir, der
Grenzregion zwischen Pakistan und Indien. Im Westen, zumal hier in den USA, ist
es ansonsten fast unmöglich, den »Originalton« dieser Menschen zu hören. Sie sind
Gegenstand unserer Gespräche und strategischen Planungen geworden. Im besten
Falle soll eine Kampagne ihre »hearts and minds« von den fundamentalistischen
Überzeugungen befreien. 

Hört man ihnen jedoch zu, so wird deutlich, dass es zu ihnen keinen solchen
Zugang gibt. Sie leben in einer anderen Lebenswelt, einer, die westlichen Überzeu-

1 Nietzsche (1988: 63).

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407


Forum

408

gungen ablehnend gegenübersteht, und mit der wir nicht einmal die epistemischen
Grundlagen teilen. Unser Wissen, unsere Definition von Vernunft, ist für diese
Lebenswelt irrelevant. Wie David Rieff in einem Artikel im New York Times Maga-
zine schreibt: 

»But the conflict with jihadism is a contest between modernity and antimodernity, and,
as we are discovering to our cost, obscurantism has a far larger constituency and a far
more powerful hold on the popular imagination, certainly in the Islamic world, than most
people imagined a generation ago« (Rieff 2005). 

Man mag an dieser Beschreibung aussetzen, dass sie den Anderen in typisch westli-
cher Façon herabsetzt. Doch Rieffs Argument ist insoweit interessant als es deutlich
macht, dass der fehlende Konsensus zwischen »uns« und »ihnen« sich nicht auf die
unterschiedliche Ausdeutung von Begriffen wie »Freiheit«, »Demokratie« oder
»Gleichberechtigung« beschränkt, sondern sich auf die grundsätzlichen Bedingun-
gen jeglicher Diskussion mit ihnen über diese Begriffe erstreckt. Denn »Obskuran-
tismus« oder »Fundamentalismus« können sich gar nicht auf einen Dialog einlassen.
Um noch einmal Norbert Bolz zu zitieren: »Wenn sich Fundamentalisten auf einen
›Dialog‹ einlassen würden, gäbe es keinen Grund mehr für einen Dialog« (Bolz
2002: 88). 

Die Absicht meines Artikels über »9/11 und die Grenzen des Politischen« war es,
die Reaktionen liberaler Theoretiker auf diese grundsätzliche Zurückweisung ihrer
Grundannahmen und Axiome kritisch zu beleuchten und damit eine Diskussion über
den Liberalismus und die Grenzen des Politischen zu bewirken. Mir ging es darum
aufzuzeigen, wie illiberal und potenziell gewaltsam der Liberalismus reagiert, wenn
seine zirkuläre Logik, die stets die Übereinkunft, die er vorgibt zu produzieren, von
seinen Akteuren schon als Voraussetzung verlangt, durch die Verweigerung dieser
Voraussetzung durchbrochen wird. Auf diese Weise werden die Grenzen des Libe-
ralismus sichtbar. Die Reaktionen liberaler Theoretiker auf die Geschehnisse des 11.
September 2001, die inzwischen als »9/11« zum Datum, zum Ereignis eingedampft
wurden (Derrida 2003: 85-86), sind dabei von besonderem Interesse. »9/11« zwingt
die Liberalen, sich mit der konkreten Realität dieser gewaltsamen Verweigerung
auseinanderzusetzen.2 Die Herausforderung durch den Terrorismus führt daher zu
einer Offenlegung der politischen Elemente des Liberalismus, die dieser normaler-
weise hinter Strategien der De-Politisierung versteckt. 

2. Benjamin Herborth und die Flucht vor der Entscheidung

Benjamin Herborths Kritik an meinem Forumsbeitrag geht bedauerlicherweise nicht
auf diese grundsätzliche Problematik ein. Es bleibt daher für mich unklar, inwieweit
er die Problematik, die ich im ersten Artikel zusammen mit Rasch, Bolz und in die-

2 Meine Absicht war damit keineswegs die Ankündigung einer Zeitenwende, wie Flügel/
Geis behaupten (Flügel/Geis 2005: 391). Das Politische ist immer gegenwärtig, was sich
ändert sind die Strategien, durch die Liberale es zu überwinden oder zu kaschieren ver-
suchen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407


Andreas Behnke: »Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg«

409ZIB 2/2005

ser Erwiderung mit Rieff identifiziere, überhaupt wahrnimmt. So ist es wenig über-
raschend, aber auch recht fruchtlos, wenn Herborth nur die traditionelle Position
wiederholt, dass Habermas nur an den Prozeduren des herrschaftsfreien Diskurses
interessiert sei, und nicht an substanziell bestimmten Inhalten (Herborth 2005: 387).
Und er zitiert zustimmend Ingeborg Maus’ Bewertung der Habermasschen Theorie,
dass ihr Wert vor allem in der Entwicklung eines Kriteriums moralischen Handelns
bestehe. Als solche, so Maus, liegt die »eigentlich kritische Intention der Diskursthe-
orie […] in ihrer Beschränkung auf prozedurale Konstruktionen« (zitiert nach Her-
borth 2005: 388). Dabei wird übersehen, dass prozedurale Anforderungen im Ange-
sicht eines Anderen, der sich den epistemischen Grundlagen dieser Prozeduren
verweigert, notwendigerweise substanziell werden. Genau dieses Umschlagen von
dem de-politisierten idealen Diskurs-Prozess zu einer politisierten Strategie der Ver-
einnahmung in diesen Prozess ist jedoch das zentrale Problem. Herborth verwehrt
sich einer Diskussion der relevanten Habermas-Texte durch die gleiche Strategie,
die ich in meinem Artikel kritisiere: eine Exklusion, die sich als selbstverständlich
tarnt und ihren politischen Charakter damit verkleidet. Die Texte, in denen Haber-
mas die Mindestanforderungen der Diskursteilnahme expliziert, werden von Her-
borth als theoretisch irrelevante »Einlassungen eines Staatsbürgers« (Herborth 2005:
387) abgewertet. Und mit der Einwendung, dass diese zudem von mir aus einem
»Interview-Band in der englischen Übersetzung« (Herborth 2005: 387) extrahiert
wurden, werden zwei weitere, arbiträre Ausgrenzungen gefunden. Dagegen sei
angeführt, dass die explizite Absicht des von Giovanna Borradori (2003) mit einer
kritischen Darlegung der Grundlagen der Habermasschen (und Derridaschen) Philo-
sophie unterlegten Bandes die Einordnung des 11. September 2001 im Sinne dieser
Philosophie ist. Dies scheint Herborth mit seinem Hinweis auf die in dem Interview
diskutierte »Differenzierung zwischen System und Lebenswelt« letztlich auch einzu-
sehen. Und damit können die Forderungen, die Habermas an dieser Stelle an den
radikal Anderen stellt, legitimerweise als Konsequenzen seiner Diskurstheorie inter-
pretiert werden. Habermas’ Antwort auf die Ablehnung des westlichen Gesprächs-
angebots ist dabei durch die Forderungen nach einer »transformation of a mentality
[…] affecting the premises of its own culture« (Habermas 2003: 36) und an einer
anderen Stelle mit »Säkularisierung« (Habermas 2001: 17) umrissen. 

Damit werden die kulturell spezifischen Grundlagen der »moralischen Kriterien«,
die Herborth mit Maus als Habermas’ zentrale Errungenschaft ansieht, deutlich.
Habermas selbst ist in dieser Hinsicht sehr deutlich, wenn er die westliche Welt als
Meridian einer Gegenwart bezeichnet, die durch ökonomische und kulturelle
Ungleichzeitigkeiten gekennzeichnet ist (Habermas 1996: 215). Damit passt auch
zusammen, dass er den Westen als zivilisierende Macht gegenüber den ökonomisch
und kulturell nachstehenden Regionen sieht (Habermas 2003: 36). 

Herborths Kritik meiner im Aufsatz nur skizzierten Alternative zur Habermas-
schen Einstellung gegenüber dem radikal Anderen betont die Möglichkeit der histo-
rischen statt rein räumlichen Grenzziehung zwischen »uns« und dem Anderen,
sowie Derridas Einsicht der Unmöglichkeit, Identität »begrifflich zu fixieren« (Her-
borth 2005: 389). Dies sind in den Critical Security Studies wohl bekannte Argu-

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407


Forum

410

mente, die im Zusammenhang mit dieser Diskussion allerdings einiger kritischer
Reflexionen bedürfen. Die historische Abgrenzung eines politischen Raumes, wie es
Ole Wæver (1998: 82-84) zum Beispiel für Europa nachweist, kann nicht als Alter-
native zur räumlichen Abgrenzung gedacht werden. Zum einen verweist auch eine
historische Dimension immer auf eine räumliche Abgrenzung, auch das historische
Europa hatte schließlich Grenzen. Zudem sind historisierende Abgrenzungen dis-
kursive Strategien und Teil der »gegenwärtigen« Politik. Auf sie wird zurückgegrif-
fen, um konkrete Grenzziehungen im Hier und Jetzt zu bewirken. So bezeichnet der
islamische Fundamentalismus den Westen als Feind, insofern dieser der Verwirkli-
chung einer historischen Version des Islams im Wege steht. 

Auch die von Herborth angeführte Instabilität aller Identitäten ist letztlich kein
Argument gegen deren politischer Effektivität. Derridas Problematisierung jeglicher
Versuche, Identität zu fixieren und zu »naturalisieren« ist, wie Sergei Prozorov her-
ausgearbeitet hat, das Gegenstück zur Schmittschen Definition des Politischen. Die
(souveräne) Entscheidung über Freund und Feind ist genau das: eine Entscheidung,
deren Kontingenz und ontologische Instabilität durch dekonstruktivistische Analyse
freigelegt wird. Für Schmitt wie Derrida ist »Unentscheidbarkeit« die Vorrausset-
zung für eine politische Entscheidung (Prozorov 2005: 96). Doch daraus entwickelt
sich eine unterschiedliche Bewertung der Entscheidung als solcher. Während
Schmitt in einem zweiten Schritt diese Unentscheidbarkeit verleugnet und durch die
politische Entscheidung überwindet, versucht Derrida letztere permanent zugunsten
der Unentscheidbarkeit zu suspendieren (Derrida 1997: 67; Prozorov 2005: 96).
Jede Entscheidung ist von vornherein als solche kontaminiert, da sie zur Aus-
schließung von Alternativen und Akteuren führt. Das Ethische ist damit für Derrida
nur in der Dekonstruktion selbst zu finden, da sich jedes politische Programm durch
seine notwendigen Entscheidungen kompromittiert. Damit jedoch wird Derridas
Dekonstruktion selbst unpolitisch und »unpraktisch«. In Dominic Morans Worten: 

»In emphasizing the profound effect of impossibilities and unrealizable virtualities on all
political thought that is always deemed too crude, reductive, or exclusionary,
deconstruction runs the risk of appearing either as a critical Puritanism or as a series of
empty, if largely unobjectionable platitudes« (Moran 2002: 125). 

Damit sollte deutlich werden, dass Herborths Versuch scheitern muss, Derridas letzt-
lich begrenzte Einsicht der Kontingenz aller Entscheidungen über Freund und Feind
gegen Schmitt in Stellung zu bringen. Wie Prozorov schreibt: 

»The passage from undecidability to the decision at the moment of foundation remains
immune to deconstructive criticism. […] Simply put, radical undecidability must be sus-
pended for anything to happen at all, for the event to take place« (Prozorov 2005: 96-97). 

Damit sind in der politischen Praxis die Möglichkeiten konkreter politischer Grenz-
ziehungen sehr viel begrenzter als Herborth hier argumentiert. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407


Andreas Behnke: »Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg«

411ZIB 2/2005

3. Oliver Flügel, Anna Geis und der trivialisierte Andere

Oliver Flügel und Anna Geis’ (2005) Kritik an meinem Aufsatz verlangt letztend-
lich, dass ich ein Buch statt eines Forumsbeitrag hätte schreiben sollen. Auch eine
vollständige Replik auf ihre Unterstellungen und Beanstandungen würde das Format
dieser Erwiderung sprengen. Da zudem der Ton ihres Beitrags ihr Desinteresse an
einer Diskussion über die relevanten Punkte verrät, beschränke ich mich im Folgen-
den auf einige problematische Punkte darin. 

Da ist zuerst die Wahl eines an Schmitt angelehnten Verständnisses des Politi-
schen, das, so Flügel/Geis, zu einer existentialistischen Ontologie des Politischen
führt. In ihrer Interpretation verweist das Politische »auf eine Sphäre intensiver,
existenzieller Konflikte […] deren Konturen gleichsam auf wesenhaften Differen-
zen basieren, die ontologisch tief sitzen« (Flügel/Geis 2005: 395). Doch aufmerksa-
mere Leser Schmitts haben stets auf den kontingenten und notwendigerweise will-
kürlichen Charakter der Schmittschen »Entscheidung« hingewiesen, durch die eine
politische Ontologie überhaupt erst hervortritt. Die Entscheidung über die Aus-
nahme, und damit über den Feind, ist schließlich die definierende Fähigkeit des Sou-
veräns. Und, wie oben dargelegt, wäre eine solche Entscheidung nicht souverän,
wenn sie lediglich vorgegebene existentialistische Differenzen widerspiegeln
würde. Die Relevanz dieser Entscheidung besteht genau in ihrer Fähigkeit, eine
politische Ontologie zu schaffen, und damit den Moment der Kontingenz, der
Unentscheidbarkeit zu überwinden (Prozorov 2005: 86). Damit hat ein an Schmitt
kritisch angelehnter Begriff des Politischen zwei Vorteile gegenüber anderen Ansät-
zen. Zum einen wird der empirisch Andere damit Teil der geschaffenen Ordnung, er
ist damit integraler Teil der Ordnung selbst und steht nicht außen vor. Die Entschei-
dung über Freund und Feind schafft damit keine Unterscheidung in dem Sinne, dass
der Feind zum Außenseiter wird. Das Andere, das zu überwinden ist, ist das Andere
der Ordnung selbst, »Un-Ordnung«, »pure exteriority«, »pure negativity« (Prozorov
2005: 85, 86). Damit ist das Verhältnis zwischen Freund und Feind ein anderes, als
wir es in liberalen Theorien mit ihrer Tendenz, den Feind jenseits der Grenzen der
Ordnung zu lokalisieren, finden. Damit sind auch die unterschiedlichen normativen
Konsequenzen deutlich gemacht, die ich in »9/11« umschreibe. Der zweite Vorteil
dieses Verständnisses des Politischen besteht in der Problematisierung einer Auffas-
sung, die Ordnung als immanent auffasst und die konstitutiven politischen Interven-
tionen übersieht oder camoufliert. Jegliche Ordnung, so eine kritische Interpretation
Schmitts, verdankt ihre Existenz einem politischen Akt, einer Entscheidung, die
diese Ordnung begründet, ihr jedoch ob ihrer eigenen »Un-Ordentlichkeit« nicht
zugehört. Für Derrida wie für Schmitt ist dieser Moment gewaltsam, »an instance of
pure force emanating from the void« (Prozorov 2005: 103). Damit sind liberale Vor-
stellungen einer »Weltgesellschaft«, die Politik durch Diskurs ersetzen wollen, per
Definition impotent. Oder genauer gesagt, insofern das Politische nie von einem sol-
chen Projekt eliminiert werden kann, sind sie auf ihre versteckten politischen Inter-
ventionen und Ausgrenzungen abzuklopfen. Genau dies war meine Absicht mit »9/
11«. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407


Forum

412

Um den Pluralismusgehalt liberaler Theorien gegen meine Kritik zu bergen, wie-
derholen Flügel/Geis die eingefahrenen Textbucheinträge zu ihren bekanntesten
Vertretern. Dass das Projekt des Liberalismus »seinen Ausgangspunkt in der Proble-
matik weltanschaulichen Pluralismus findet« ist korrekt (Flügel/Geis 20005: 396).
Ebenso richtig ist allerdings, dass dieser Pluralismus schnell auf den grundlegenden
Monismus liberaler Theorien aufläuft. William Connolly hat in diesem Zusammen-
hang zwischen einem »rhizomatic« und einem »arboreal« Verständnis von Pluralis-
mus unterschieden. 

»Arboreal pluralists […] appreciate diversity as limbs of branching out from a common
trunk, fed by a taproot. The trunk might be Christianity or Kantian morality or the his-
tory of a unified nation or secular reason. […] A rhizomatic pluralism would generate
such an ethos [of generosity and forbearance] from multiple sources rather than from a
single, exclusionary taproot« (Connolly 1995: 93-94). 

Hinter der Pluralität der Akteure steht damit bei Kant das transzendente vernünftige
Subjekt, bei Locke (wie Flügel/Geis in Fußnote 7 zugestehen) der »Eigentümer« und
bei Rawls ein von einem »veil of ignorance« umwölbtes Subjekt. Die moralischen
Kriterien der Theorien sind dann jeweils an diese de-kontextualisierten und transzen-
denten Subjekte gebunden. Akteure, die sich dieser Logik verweigern, können
sodann ausgegrenzt und disziplinarischen Maßnahmen unterworfen werden, die sich
durch den Hinweis auf common sense, Vernunft, oder die Gewalttätigkeit des Aus-
geschlossenen legitimieren. Und so wird wiederum die politische Eigenschaft dieser
Ausschließungsprozesse systematisch verdeckt. Flügel/Geis illustrieren diesen Punkt
unwillentlich in ihrem Argument, »dass sich die Rechte auf Andersheit [sic!] an der
Klippe der Gewaltförmigkeit brechen« (Flügel/Geis 2005: 397). Damit wird die
Ausgrenzung wiederum am Widerstand des Ausgeschlossenen festgemacht, ohne
dass die moralischen Kriterien des Liberalismus selbst problematisiert werden. Das
verschleiert die politische Natur dieser Ausgrenzung und die dem Liberalismus
immanente Gewalt. Wie eine kritische Analyse der Texte liberaler Philosophen
genau diese Aspekte herausarbeiten kann, ist von Bonnie Honig (1993) brillant
demonstriert worden und ich begnüge mich hier mit einem Verweis auf ihre Studie. 

Diese Probleme werden von Flügel/Geis dann auch in ihrem coup de grace ver-
wischt, wenn sie mich des »impliziten Liberalismus« (Flügel/Geis 2005: 398) zei-
hen. Mein Versuch, eine alternative Haltung dem Anderen gegenüber durch William
Connollys Begriff des agonistischen Respekts zu entwerfen, wird von ihnen dadurch
entwertet, dass dies auf Prämissen und Konsequenzen baut, »die liberaler Theorie
keineswegs fremd sind« (Flügel/Geis 2005: 400). Nun ist mir das Argument, dass
Connolly selbst ein »liberales« Projekt formuliert, nicht neu.3 Und ich kann eine
Argumentation durchaus nachvollziehen, die in Connollys Werk die Radikalisie-
rung des liberalen Projektes sieht. Ob es damit als überwunden oder erweitert ange-
sehen werden sollte, ist hier nicht zu klären und mag letztlich auch nur eine Frage
der Semantik sein. Der zentrale Unterschied besteht für mich in seiner Weigerung,
die konstitutiven »Pfahlwurzeln« des Liberalismus anzuerkennen und damit die

3 Ich habe hier vor allem Stefano Guzzini für eine Reihe interessanter Unterhaltungen zu
danken, in denen er diesen Punkt vertreten hat.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407


Andreas Behnke: »Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg«

413ZIB 2/2005

jeweiligen politischen und moralischen Kriterien als unpolitisch oder common sensi-
cal zu würdigen. Nimmt man seine Ausführungen zum agonistischen Respekt ernst,
und reduziert sie nicht auf ihre oberflächlichen Ähnlichkeiten mit liberalen Tugen-
den, so fallen sowohl Walzer wie Habermas diesem Ansatz zum Opfer. Wie Flügel/
Geis selbst zugestehen, sind damit der Begriff sowie die Praxis der Toleranz proble-
matisch geworden, »weil sie z. B. Herrschaftsinteressen spiegel[n]« (Flügel/Geis
2005: 400). Und was Habermas’ Diskursprozess angeht, so sei darauf hingewiesen,
dass Connolly gegen diesen den »Wahrheitsfindungsprozess« als agonistisch und
damit konfliktartig sieht. Das Ziel ist dabei nicht das Verschmelzen der jeweiligen
Erkenntnishorizonte. Ein Pathos der Distanz und gegenseitiger Respekt für das
Anderssein arbeiten gegen die Konsolidierung einer »majority identity around
which a set of minorities is tolerated as satellites« (Connolly 2002: xxvii). Dass libe-
rale Praxis den Anderen nicht immer »einbeziehen« kann und damit nolens volens
seine Existenz tolerieren muss, sollte nicht davon ablenken, dass diese Einbeziehung
dennoch liberales Programm bleibt (Habermas 1996). 

Connolly selbst sieht damit das Politische in der Auseinandersetzung zwischen
ontologisch und normativ Ebenbürtigen. Für Liberale, und hier sei noch einmal auf
Flügel/Geis’ Verteidigung Lockes, Kants und Rawls verwiesen, geht es dagegen um
die Begrenzung des Andersseins und um seine Disziplinierung im Namen vorgeb-
lich transzendenter normativer Kriterien. Diese Unterschiede sollten nicht durch
eine oberflächliche Betrachtung, wie man sie in Flügel/Geis’ Artikel findet, über-
deckt werden. 

4. Das Systematische gegen das Politische

Schließlich, so Flügel/Geis, bleiben gar zu viele Fragen offen in meinem Versuch,
eine alternative Haltung gegenüber dem Anderen zu skizzieren. Dies ist sicherlich
richtig, und ich bin mir der Unvollständigkeit dieses Entwurfs völlig bewusst. Zum
einen war er tatsächlich als Diskussionsvorschlag gedacht, denn ich kann nicht
behaupten, dass ich hier alle relevanten Probleme zufrieden stellend beantworten
kann. Zum anderen allerdings führt die Unmöglichkeit, alle Fragen, die Flügel/Geis
stellen, beantworten zu können, nicht zu dem vernichtenden Urteil, das sie über mein
Vorhaben fällen. Im Gegenteil. Und in Erwiderung auf ihre Unterstellung, es mit der
Behauptung, keine abschließenden Antworten finden zu wollen, nicht ernst zu mei-
nen (Flügel/Geis 2005: 394f), kann ich nur noch einmal auf dieser Begrenzung insis-
tieren und sie im Folgenden als aus der Absicht meiner Kritik des Liberalismus not-
wendig folgend verteidigen. 

Flügel/Geis verlangen Antworten auf eine Reihe von Fragen: 
– Wie wird eine Interaktion zwischen Akteuren, die sich im wechselseitigen

Respekt, aber im vollen Bewusstsein ihrer Differenzen begegnen, aussehen?
– Was, wenn der Andere nicht bereit ist, sich auf einen solchen Dialog einzulassen?
– Was soll durch einen solchen Dialog eigentlich erreicht werden?
– Was, wenn der Andere mir seinen Respekt verweigert?

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407


Forum

414

Dies sind offensichtlich interessante Fragen. Das Problem ist, dass Flügel/Geis
verlangen, dass sie a priori unter Rückgriff auf ein theoretisches System beantwor-
tet werden müssen. Doch wenn Connollys Vorstellung eines agonistischen Verhält-
nisses zwischen den Interaktionspartnern ernst genommen wird, so ist zu akzeptie-
ren, dass die Antworten auf diese Fragen in der Interaktion selbst produziert werden
müssen. Wie eine solche Interaktion dann abläuft, bleibt abzuwarten. Wir müssen
sie ohne Garantiezusage, ohne Erfolgsaussicht beginnen, denn ob und wie der
Andere auf uns reagiert ist ungewiss. Ebenso ungewiss ist es, ob wir etwas von dem
Anderen lernen können oder er willens ist, von uns zu lernen. Ein Pathos der Distanz
wird dies nie verlangen können. Zudem verlangt eine solche agonistische Inter-
aktion unsere Akzeptanz, dass unsere Identität, unser Wissen und unsere Wahr-
heiten durch die Interaktion verändert werden können, und dass damit unsere
ursprünglichen Absichten und Einstellungen und Strategien einer konstanten Neu-
verhandlung ausgesetzt sind. Dabei können wir nicht einmal das Gleiche von dem
Anderen verlangen. Mit anderen Worten, die Antworten auf obige Fragen können
nur innerhalb der sich kontingent entwickelnden Interaktion, und damit letztlich nur
durch eine Entscheidung gegeben werden. 

Dies, so vermute ich, verbleibt für Liberale eine schwer zu akzeptierende Ant-
wort. Der beeindruckende Anspruch ihrer Theoretiker ist es schließlich, ein theoreti-
sches System zu entwickeln, das die Kontingenz solcher Entscheidungen vermeiden
kann und sie durch a priori moralisch begründete Antworten ersetzen kann. Doch
weder Herborth noch Flügel/Geis haben mich von meinem Misstrauen gegenüber
diesen Systematikern erlösen können. 

Wiewohl alle Verfasser ihre Missbilligung gegenüber meinen Argumenten deut-
lich ausdrücken, so schulde ich ihnen dennoch Dank für ihre Auseinandersetzung
mit diesen Ideen. Schließlich war es meine Absicht, eine solche hervorzurufen. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407


Andreas Behnke: »Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg«

415ZIB 2/2005

Literatur

Bolz, Norbert 2002: Die Furie des Zerstörens. Wie Terroristen die Kritik der liberalen Ver-
nunft schreiben, in: Baecker, Dirk/Krieg, Peter/Simon, Fritz B. (Hrsg): Terror im Sys-
tem. Der 11. September und die Folgen, Heidelberg, 84-99. 

Borradori, Giovanna (Hrsg.) 2003: Philosophy in a Time of Terror: Dialogues with Jürgen
Habermas and Jacques Derrida, Chicago, IL. 

Connolly, William E. 1995: The Ethos of Pluralization, Minneapolis, MN. 
Connolly, William E. 2002: Identity\Difference. Democratic Negotiations of Politital Paradox,

2. und erweiterte Aufl., Minneapolis, MN. 
Derrida, Jacques 1997: Politics of Friendship, London. 
Derrida, Jacques 2003: Autoimmunity: Real and Symbolic Suicides, in Borradori 2003: 85-

136. 
Flügel, Oliver/Geis, Anna 2005: Begrenzte Grenzüberschreitung – Ein Replik auf Andreas

Behnke, in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen 12: 2, 391-405. 
Habermas, Jürgen 1996: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie,

Frankfurt a. M.
Habermas, Jürgen 2001: Glaube, Wissen – Öffnung. Zum Friedenspreis des deutschen Buch-

handels: Eine Dankrede, in: Süddeutsche Zeitung, 15.10.2001, 17. 
Habermas, Jürgen 2003: Fundamentalism and Terror, in: Borradori 2003, 25-43. 
Herborth, Benjamin 2005: Zur Politik der Grenzziehung. Eine Replik auf Andreas Behnke, in:

Zeitschrift für Internationale Beziehungen 12: 2, 383-390. 
Honig, Bonnie 1993: Political Theory and the Displacement of Politics, Ithaca, NY. 
Moran, Dominic 2002: Decisions, Decisions: Derrida on Kierkegaard and Abraham, in: Telos

123, 107-130. 
Nietzsche, Friedrich 1988: Götzen-Dämmerung. Sprüche und Pfeile, Nr. 26 (Kritische Studi-

enausgabe, Band 6, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari), München, 55-161.
Prozorov, Sergei 2005: X/Xs: Towards a General Theory of the Exception, in: Alternatives 30:

1, 81-112. 
Rieff, David 2005: Their Hearts and Minds, in: http://www.nytimes.com/2005/09/04magazine/

04WWLN.html; 6.9.2005. 
Wæver, Ole 1998: Insecurity, Security, and Asecurity in the West European Non-War Com-

munity, in: Adler, Emmanuel/Barnett, Michael (Hrsg.): Security Communities, Cam-
bridge, 69-118. 

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407

