Andreas Behnke

»Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus
dem Weg«l

Eine Erwiderung auf meine Kritiker

Die Erwiderung auf Herborths und Fliigel/Geis’ Kritik an meinem Forumsbeitrag zu
»9/11 und den Grenzen des Poltischen« konzentriert sich vor allem auf die problema-
tische Ausdeutung zentraler Aussagen in Derridas, Schmitts und Connollys Werk.
Gegen Herborth betone ich die Irrelevanz einer Derridaschen Dekonstruktion als Kri-
tik der Schmittschen Entscheidung iiber Freund und Feind. An Fliigel/Geis’ Kritik
beanstande ich die unkritische Wiederholung einer essentialistischen Deutung
Schmitts sowie ihre trivialisierende Interpretation des Begriffs des antagonistischen
Respekts bei Connolly. Diese Fehler fiihren Fliigel/Geis zu einem theoretischen Aus-
gangspunkt, von dem aus sie nur Fragen an mein Projekt stellen konnen, die dieses zu
tiberwinden versucht. Beide Kritiken bleiben damit dem Weltbild des liberalen Syste-
matikers verhaftet, das die Problematik des Umgangs mit dem Anderen nicht addquat
begreiflich machen kann.

1. Die Herausforderung des Anderen

Auf Kanal 17 der lokalen Kabelgesellschaft empfiangt man hier in Washington, D.C.
den Sender MHz, der ein multi-kulturelles Programm, das aus Importen aus ver-
schiedenen Lindern der Welt besteht, verbreitet. Unter den Nachrichtenprogrammen
findet man unter anderen die South Asia Newsline mit Berichten aus Siid-Asien. Der
Ton dieser Nachrichtensendung verrit, dass sie in Neu-Delhi produziert wird. Pakis-
tan ist ein Krisenherd, Indien dagegen die einzig verldssliche Quelle von Stabilitét
und Demokratie in der Region. Doch jenseits dieser Klischees bietet die Newsline
auch faszinierende Einblicke in die kulturellen und sozialen Lebenswelten der Men-
schen in der Region. Am interessantesten sind dabei Interviews mit islamischen
Gelehrten, »Fundamentalisten«, Stammesfiihrern in der North West Frontier Pro-
vince von Pakistan oder moslemischen Rebellen in Jammu und Kaschmir, der
Grenzregion zwischen Pakistan und Indien. Im Westen, zumal hier in den USA, ist
es ansonsten fast unmoglich, den »Originalton« dieser Menschen zu horen. Sie sind
Gegenstand unserer Gespriche und strategischen Planungen geworden. Im besten
Falle soll eine Kampagne ihre »hearts and minds« von den fundamentalistischen
Uberzeugungen befreien.

Hort man ihnen jedoch zu, so wird deutlich, dass es zu ihnen keinen solchen
Zugang gibt. Sie leben in einer anderen Lebenswelt, einer, die westlichen Uberzeu-

1 Nietzsche (1988: 63).

Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 407
12. Jg. (2005) Heft 2, S. 407-415

//dol. 1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407

Forum

gungen ablehnend gegeniibersteht, und mit der wir nicht einmal die epistemischen
Grundlagen teilen. Unser Wissen, unsere Definition von Vernunft, ist fiir diese
Lebenswelt irrelevant. Wie David Rieff in einem Artikel im New York Times Maga-
zine schreibt:
»But the conflict with jihadism is a contest between modernity and antimodernity, and,
as we are discovering to our cost, obscurantism has a far larger constituency and a far
more powerful hold on the popular imagination, certainly in the Islamic world, than most
people imagined a generation ago« (Rieff 2005).
Man mag an dieser Beschreibung aussetzen, dass sie den Anderen in typisch westli-
cher Facon herabsetzt. Doch Rieffs Argument ist insoweit interessant als es deutlich
macht, dass der fehlende Konsensus zwischen »uns« und »ihnen« sich nicht auf die
unterschiedliche Ausdeutung von Begriffen wie »Freiheit«, »Demokratie« oder
»Gleichberechtigung« beschridnkt, sondern sich auf die grundsitzlichen Bedingun-
gen jeglicher Diskussion mit ihnen iiber diese Begriffe erstreckt. Denn »Obskuran-
tismus« oder »Fundamentalismus« kdnnen sich gar nicht auf einen Dialog einlassen.
Um noch einmal Norbert Bolz zu zitieren: »Wenn sich Fundamentalisten auf einen
»Dialog« einlassen wiirden, gibe es keinen Grund mehr fiir einen Dialog« (Bolz
2002: 88).

Die Absicht meines Artikels iiber »9/11 und die Grenzen des Politischen« war es,
die Reaktionen liberaler Theoretiker auf diese grundsitzliche Zuriickweisung ihrer
Grundannahmen und Axiome kritisch zu beleuchten und damit eine Diskussion iiber
den Liberalismus und die Grenzen des Politischen zu bewirken. Mir ging es darum
aufzuzeigen, wie illiberal und potenziell gewaltsam der Liberalismus reagiert, wenn
seine zirkulire Logik, die stets die Ubereinkunft, die er vorgibt zu produzieren, von
seinen Akteuren schon als Voraussetzung verlangt, durch die Verweigerung dieser
Voraussetzung durchbrochen wird. Auf diese Weise werden die Grenzen des Libe-
ralismus sichtbar. Die Reaktionen liberaler Theoretiker auf die Geschehnisse des 11.
September 2001, die inzwischen als »9/11« zum Datum, zum Ereignis eingedampft
wurden (Derrida 2003: 85-86), sind dabei von besonderem Interesse. »9/11« zwingt
die Liberalen, sich mit der konkreten Realitit dieser gewaltsamen Verweigerung
auseinanderzusetzen.? Die Herausforderung durch den Terrorismus fiihrt daher zu
einer Offenlegung der politischen Elemente des Liberalismus, die dieser normaler-
weise hinter Strategien der De-Politisierung versteckt.

2. Benjamin Herborth und die Flucht vor der Entscheidung

Benjamin Herborths Kritik an meinem Forumsbeitrag geht bedauerlicherweise nicht
auf diese grundsitzliche Problematik ein. Es bleibt daher fiir mich unklar, inwieweit
er die Problematik, die ich im ersten Artikel zusammen mit Rasch, Bolz und in die-

2 Meine Absicht war damit keineswegs die Ankiindigung einer Zeitenwende, wie Fliigel/
Geis behaupten (Fliigel/Geis 2005: 391). Das Politische ist immer gegenwirtig, was sich
andert sind die Strategien, durch die Liberale es zu tiberwinden oder zu kaschieren ver-
suchen.

408

//dol. 1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407

Andreas Behnke: »Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg«

ser Erwiderung mit Rieff identifiziere, iiberhaupt wahrnimmt. So ist es wenig iiber-
raschend, aber auch recht fruchtlos, wenn Herborth nur die traditionelle Position
wiederholt, dass Habermas nur an den Prozeduren des herrschaftsfreien Diskurses
interessiert sei, und nicht an substanziell bestimmten Inhalten (Herborth 2005: 387).
Und er zitiert zustimmend Ingeborg Maus’ Bewertung der Habermasschen Theorie,
dass ihr Wert vor allem in der Entwicklung eines Kriteriums moralischen Handelns
bestehe. Als solche, so Maus, liegt die »eigentlich kritische Intention der Diskursthe-
orie [...] in ihrer Beschrinkung auf prozedurale Konstruktionen« (zitiert nach Her-
borth 2005: 388). Dabei wird iibersehen, dass prozedurale Anforderungen im Ange-
sicht eines Anderen, der sich den epistemischen Grundlagen dieser Prozeduren
verweigert, notwendigerweise substanziell werden. Genau dieses Umschlagen von
dem de-politisierten idealen Diskurs-Prozess zu einer politisierten Strategie der Ver-
einnahmung in diesen Prozess ist jedoch das zentrale Problem. Herborth verwehrt
sich einer Diskussion der relevanten Habermas-Texte durch die gleiche Strategie,
die ich in meinem Artikel kritisiere: eine Exklusion, die sich als selbstverstindlich
tarnt und ihren politischen Charakter damit verkleidet. Die Texte, in denen Haber-
mas die Mindestanforderungen der Diskursteilnahme expliziert, werden von Her-
borth als theoretisch irrelevante »Einlassungen eines Staatsbiirgers« (Herborth 2005:
387) abgewertet. Und mit der Einwendung, dass diese zudem von mir aus einem
»Interview-Band in der englischen Ubersetzung« (Herborth 2005: 387) extrahiert
wurden, werden zwei weitere, arbitrire Ausgrenzungen gefunden. Dagegen sei
angefiihrt, dass die explizite Absicht des von Giovanna Borradori (2003) mit einer
kritischen Darlegung der Grundlagen der Habermasschen (und Derridaschen) Philo-
sophie unterlegten Bandes die Einordnung des 11. September 2001 im Sinne dieser
Philosophie ist. Dies scheint Herborth mit seinem Hinweis auf die in dem Interview
diskutierte »Differenzierung zwischen System und Lebenswelt« letztlich auch einzu-
sehen. Und damit kénnen die Forderungen, die Habermas an dieser Stelle an den
radikal Anderen stellt, legitimerweise als Konsequenzen seiner Diskurstheorie inter-
pretiert werden. Habermas’ Antwort auf die Ablehnung des westlichen Gesprichs-
angebots ist dabei durch die Forderungen nach einer »transformation of a mentality
[...] affecting the premises of its own culture« (Habermas 2003: 36) und an einer
anderen Stelle mit »Sikularisierung« (Habermas 2001: 17) umrissen.

Damit werden die kulturell spezifischen Grundlagen der »moralischen Kriterien,
die Herborth mit Maus als Habermas’ zentrale Errungenschaft ansieht, deutlich.
Habermas selbst ist in dieser Hinsicht sehr deutlich, wenn er die westliche Welt als
Meridian einer Gegenwart bezeichnet, die durch Okonomische und kulturelle
Ungleichzeitigkeiten gekennzeichnet ist (Habermas 1996: 215). Damit passt auch
zusammen, dass er den Westen als zivilisierende Macht gegeniiber den 6konomisch
und kulturell nachstehenden Regionen sieht (Habermas 2003: 36).

Herborths Kritik meiner im Aufsatz nur skizzierten Alternative zur Habermas-
schen Einstellung gegeniiber dem radikal Anderen betont die Moglichkeit der histo-
rischen statt rein rdumlichen Grenzziehung zwischen »uns« und dem Anderen,
sowie Derridas Einsicht der Unmoglichkeit, Identitéit »begrifflich zu fixieren« (Her-
borth 2005: 389). Dies sind in den Critical Security Studies wohl bekannte Argu-

ZIB 2/2005 409

//dol. 1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407

Forum

mente, die im Zusammenhang mit dieser Diskussion allerdings einiger kritischer
Reflexionen bediirfen. Die historische Abgrenzung eines politischen Raumes, wie es
Ole Waver (1998: 82-84) zum Beispiel fiir Europa nachweist, kann nicht als Alter-
native zur rdumlichen Abgrenzung gedacht werden. Zum einen verweist auch eine
historische Dimension immer auf eine rdumliche Abgrenzung, auch das historische
Europa hatte schlieflich Grenzen. Zudem sind historisierende Abgrenzungen dis-
kursive Strategien und Teil der »gegenwirtigen« Politik. Auf sie wird zuriickgegrif-
fen, um konkrete Grenzziehungen im Hier und Jetzt zu bewirken. So bezeichnet der
islamische Fundamentalismus den Westen als Feind, insofern dieser der Verwirkli-
chung einer historischen Version des Islams im Wege steht.

Auch die von Herborth angefiihrte Instabilitit aller Identititen ist letztlich kein
Argument gegen deren politischer Effektivitidt. Derridas Problematisierung jeglicher
Versuche, Identitét zu fixieren und zu »naturalisieren« ist, wie Sergei Prozorov her-
ausgearbeitet hat, das Gegenstiick zur Schmittschen Definition des Politischen. Die
(souverine) Entscheidung iiber Freund und Feind ist genau das: eine Entscheidung,
deren Kontingenz und ontologische Instabilitdt durch dekonstruktivistische Analyse
freigelegt wird. Fiir Schmitt wie Derrida ist »Unentscheidbarkeit« die Vorrausset-
zung fiir eine politische Entscheidung (Prozorov 2005: 96). Doch daraus entwickelt
sich eine unterschiedliche Bewertung der Entscheidung als solcher. Wihrend
Schmitt in einem zweiten Schritt diese Unentscheidbarkeit verleugnet und durch die
politische Entscheidung iiberwindet, versucht Derrida letztere permanent zugunsten
der Unentscheidbarkeit zu suspendieren (Derrida 1997: 67; Prozorov 2005: 96).
Jede Entscheidung ist von vornherein als solche kontaminiert, da sie zur Aus-
schlieBung von Alternativen und Akteuren fiihrt. Das Ethische ist damit fiir Derrida
nur in der Dekonstruktion selbst zu finden, da sich jedes politische Programm durch
seine notwendigen Entscheidungen kompromittiert. Damit jedoch wird Derridas
Dekonstruktion selbst unpolitisch und »unpraktisch«. In Dominic Morans Worten:

»In emphasizing the profound effect of impossibilities and unrealizable virtualities on all
political thought that is always deemed too crude, reductive, or exclusionary,
deconstruction runs the risk of appearing either as a critical Puritanism or as a series of
empty, if largely unobjectionable platitudes« (Moran 2002: 125).
Damit sollte deutlich werden, dass Herborths Versuch scheitern muss, Derridas letzt-
lich begrenzte Einsicht der Kontingenz aller Entscheidungen iiber Freund und Feind
gegen Schmitt in Stellung zu bringen. Wie Prozorov schreibt:
»The passage from undecidability to the decision at the moment of foundation remains
immune to deconstructive criticism. [...] Simply put, radical undecidability must be sus-
pended for anything to happen at all, for the event to take place« (Prozorov 2005: 96-97).
Damit sind in der politischen Praxis die Moglichkeiten konkreter politischer Grenz-
ziehungen sehr viel begrenzter als Herborth hier argumentiert.

410

//dol. 1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407

Andreas Behnke: »Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg«
3. Oliver Fliigel, Anna Geis und der trivialisierte Andere

Oliver Fliigel und Anna Geis’ (2005) Kritik an meinem Aufsatz verlangt letztend-
lich, dass ich ein Buch statt eines Forumsbeitrag hitte schreiben sollen. Auch eine
vollstiandige Replik auf ihre Unterstellungen und Beanstandungen wiirde das Format
dieser Erwiderung sprengen. Da zudem der Ton ihres Beitrags ihr Desinteresse an
einer Diskussion iiber die relevanten Punkte verrit, beschrinke ich mich im Folgen-
den auf einige problematische Punkte darin.

Da ist zuerst die Wahl eines an Schmitt angelehnten Verstindnisses des Politi-
schen, das, so Fliigel/Geis, zu einer existentialistischen Ontologie des Politischen
fiihrt. In ihrer Interpretation verweist das Politische »auf eine Sphire intensiver,
existenzieller Konflikte [...] deren Konturen gleichsam auf wesenhaften Differen-
zen basieren, die ontologisch tief sitzen« (Fliigel/Geis 2005: 395). Doch aufmerksa-
mere Leser Schmitts haben stets auf den kontingenten und notwendigerweise will-
kiirlichen Charakter der Schmittschen »Entscheidung« hingewiesen, durch die eine
politische Ontologie iiberhaupt erst hervortritt. Die Entscheidung iiber die Aus-
nahme, und damit iiber den Feind, ist schlieBlich die definierende Fahigkeit des Sou-
verdns. Und, wie oben dargelegt, wire eine solche Entscheidung nicht souverin,
wenn sie lediglich vorgegebene existentialistische Differenzen widerspiegeln
wiirde. Die Relevanz dieser Entscheidung besteht genau in ihrer Fahigkeit, eine
politische Ontologie zu schaffen, und damit den Moment der Kontingenz, der
Unentscheidbarkeit zu iiberwinden (Prozorov 2005: 86). Damit hat ein an Schmitt
kritisch angelehnter Begriff des Politischen zwei Vorteile gegeniiber anderen Ansit-
zen. Zum einen wird der empirisch Andere damit Teil der geschaffenen Ordnung, er
ist damit integraler Teil der Ordnung selbst und steht nicht aufen vor. Die Entschei-
dung iiber Freund und Feind schafft damit keine Unterscheidung in dem Sinne, dass
der Feind zum AuBenseiter wird. Das Andere, das zu tiberwinden ist, ist das Andere
der Ordnung selbst, »Un-Ordnung«, »pure exteriority«, »pure negativity« (Prozorov
2005: 85, 86). Damit ist das Verhiltnis zwischen Freund und Feind ein anderes, als
wir es in liberalen Theorien mit ihrer Tendenz, den Feind jenseits der Grenzen der
Ordnung zu lokalisieren, finden. Damit sind auch die unterschiedlichen normativen
Konsequenzen deutlich gemacht, die ich in »9/11« umschreibe. Der zweite Vorteil
dieses Verstidndnisses des Politischen besteht in der Problematisierung einer Auffas-
sung, die Ordnung als immanent auffasst und die konstitutiven politischen Interven-
tionen tibersieht oder camoufliert. Jegliche Ordnung, so eine kritische Interpretation
Schmitts, verdankt ihre Existenz einem politischen Akt, einer Entscheidung, die
diese Ordnung begriindet, ihr jedoch ob ihrer eigenen »Un-Ordentlichkeit« nicht
zugehort. Fiir Derrida wie fiir Schmitt ist dieser Moment gewaltsam, »an instance of
pure force emanating from the void« (Prozorov 2005: 103). Damit sind liberale Vor-
stellungen einer » Weltgesellschaft«, die Politik durch Diskurs ersetzen wollen, per
Definition impotent. Oder genauer gesagt, insofern das Politische nie von einem sol-
chen Projekt eliminiert werden kann, sind sie auf ihre versteckten politischen Inter-
ventionen und Ausgrenzungen abzuklopfen. Genau dies war meine Absicht mit »9/
11«.

ZIB 2/2005 411

//dol. 1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407

Forum

Um den Pluralismusgehalt liberaler Theorien gegen meine Kritik zu bergen, wie-
derholen Fliigel/Geis die eingefahrenen Textbucheintrige zu ihren bekanntesten
Vertretern. Dass das Projekt des Liberalismus »seinen Ausgangspunkt in der Proble-
matik weltanschaulichen Pluralismus findet« ist korrekt (Fliigel/Geis 20005: 396).
Ebenso richtig ist allerdings, dass dieser Pluralismus schnell auf den grundlegenden
Monismus liberaler Theorien auflduft. William Connolly hat in diesem Zusammen-
hang zwischen einem »rhizomatic« und einem »arboreal« Verstdndnis von Pluralis-
mus unterschieden.

»Arboreal pluralists [...] appreciate diversity as limbs of branching out from a common
trunk, fed by a taproot. The trunk might be Christianity or Kantian morality or the his-
tory of a unified nation or secular reason. [...] A rhizomatic pluralism would generate
such an ethos [of generosity and forbearance] from multiple sources rather than from a
single, exclusionary taproot« (Connolly 1995: 93-94).
Hinter der Pluralitit der Akteure steht damit bei Kant das transzendente verniinftige
Subjekt, bei Locke (wie Fliigel/Geis in Fuinote 7 zugestehen) der »Eigentiimer« und
bei Rawls ein von einem »veil of ignorance« umwdolbtes Subjekt. Die moralischen
Kriterien der Theorien sind dann jeweils an diese de-kontextualisierten und transzen-
denten Subjekte gebunden. Akteure, die sich dieser Logik verweigern, konnen
sodann ausgegrenzt und disziplinarischen Maflnahmen unterworfen werden, die sich
durch den Hinweis auf common sense, Vernunft, oder die Gewalttétigkeit des Aus-
geschlossenen legitimieren. Und so wird wiederum die politische Eigenschaft dieser
AusschlieBungsprozesse systematisch verdeckt. Fliigel/Geis illustrieren diesen Punkt
unwillentlich in ihrem Argument, »dass sich die Rechte auf Andersheit [sic!] an der
Klippe der Gewaltformigkeit brechen« (Fliigel/Geis 2005: 397). Damit wird die
Ausgrenzung wiederum am Widerstand des Ausgeschlossenen festgemacht, ohne
dass die moralischen Kriterien des Liberalismus selbst problematisiert werden. Das
verschleiert die politische Natur dieser Ausgrenzung und die dem Liberalismus
immanente Gewalt. Wie eine kritische Analyse der Texte liberaler Philosophen
genau diese Aspekte herausarbeiten kann, ist von Bonnie Honig (1993) brillant
demonstriert worden und ich begniige mich hier mit einem Verweis auf ihre Studie.

Diese Probleme werden von Fliigel/Geis dann auch in ihrem coup de grace ver-
wischt, wenn sie mich des »impliziten Liberalismus« (Fliigel/Geis 2005: 398) zei-
hen. Mein Versuch, eine alternative Haltung dem Anderen gegeniiber durch William
Connollys Begriff des agonistischen Respekts zu entwerfen, wird von ihnen dadurch
entwertet, dass dies auf Pramissen und Konsequenzen baut, »die liberaler Theorie
keineswegs fremd sind« (Fliigel/Geis 2005: 400). Nun ist mir das Argument, dass
Connolly selbst ein »liberales« Projekt formuliert, nicht neu.® Und ich kann eine
Argumentation durchaus nachvollziehen, die in Connollys Werk die Radikalisie-
rung des liberalen Projektes sieht. Ob es damit als iberwunden oder erweitert ange-
sehen werden sollte, ist hier nicht zu kldren und mag letztlich auch nur eine Frage
der Semantik sein. Der zentrale Unterschied besteht fiir mich in seiner Weigerung,
die konstitutiven »Pfahlwurzeln« des Liberalismus anzuerkennen und damit die

3 Ich habe hier vor allem Stefano Guzzini fiir eine Reihe interessanter Unterhaltungen zu
danken, in denen er diesen Punkt vertreten hat.

412

//dol. 1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407

Andreas Behnke: »Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg«

jeweiligen politischen und moralischen Kriterien als unpolitisch oder common sensi-
cal zu wiirdigen. Nimmt man seine Ausfiihrungen zum agonistischen Respekt ernst,
und reduziert sie nicht auf ihre oberflichlichen Ahnlichkeiten mit liberalen Tugen-
den, so fallen sowohl Walzer wie Habermas diesem Ansatz zum Opfer. Wie Fliigel/
Geis selbst zugestehen, sind damit der Begriff sowie die Praxis der Toleranz proble-
matisch geworden, »weil sie z. B. Herrschaftsinteressen spiegel[n]« (Fliigel/Geis
2005: 400). Und was Habermas’ Diskursprozess angeht, so sei darauf hingewiesen,
dass Connolly gegen diesen den »Wahrheitsfindungsprozess« als agonistisch und
damit konfliktartig sieht. Das Ziel ist dabei nicht das Verschmelzen der jeweiligen
Erkenntnishorizonte. Ein Pathos der Distanz und gegenseitiger Respekt fiir das
Anderssein arbeiten gegen die Konsolidierung einer »majority identity around
which a set of minorities is tolerated as satellites« (Connolly 2002: xxvii). Dass libe-
rale Praxis den Anderen nicht immer »einbeziehen« kann und damit nolens volens
seine Existenz tolerieren muss, sollte nicht davon ablenken, dass diese Einbeziehung
dennoch liberales Programm bleibt (Habermas 1996).

Connolly selbst sieht damit das Politische in der Auseinandersetzung zwischen
ontologisch und normativ Ebenbiirtigen. Fiir Liberale, und hier sei noch einmal auf
Fliigel/Geis’ Verteidigung Lockes, Kants und Rawls verwiesen, geht es dagegen um
die Begrenzung des Andersseins und um seine Disziplinierung im Namen vorgeb-
lich transzendenter normativer Kriterien. Diese Unterschiede sollten nicht durch
eine oberflidchliche Betrachtung, wie man sie in Fliigel/Geis’ Artikel findet, iiber-
deckt werden.

4. Das Systematische gegen das Politische

SchlieBlich, so Fliigel/Geis, bleiben gar zu viele Fragen offen in meinem Versuch,
eine alternative Haltung gegeniiber dem Anderen zu skizzieren. Dies ist sicherlich
richtig, und ich bin mir der Unvollstindigkeit dieses Entwurfs vollig bewusst. Zum
einen war er tatsdchlich als Diskussionsvorschlag gedacht, denn ich kann nicht
behaupten, dass ich hier alle relevanten Probleme zufrieden stellend beantworten
kann. Zum anderen allerdings fiihrt die Unméglichkeit, alle Fragen, die Fliigel/Geis
stellen, beantworten zu konnen, nicht zu dem vernichtenden Urteil, das sie iiber mein
Vorhaben fillen. Im Gegenteil. Und in Erwiderung auf ihre Unterstellung, es mit der
Behauptung, keine abschlieenden Antworten finden zu wollen, nicht ernst zu mei-
nen (Fliigel/Geis 2005: 394f), kann ich nur noch einmal auf dieser Begrenzung insis-
tieren und sie im Folgenden als aus der Absicht meiner Kritik des Liberalismus not-
wendig folgend verteidigen.

Fliigel/Geis verlangen Antworten auf eine Reihe von Fragen:
— Wie wird eine Interaktion zwischen Akteuren, die sich im wechselseitigen

Respekt, aber im vollen Bewusstsein ihrer Differenzen begegnen, aussehen?

— Was, wenn der Andere nicht bereit ist, sich auf einen solchen Dialog einzulassen?
— Was soll durch einen solchen Dialog eigentlich erreicht werden?
— Was, wenn der Andere mir seinen Respekt verweigert?

ZIB 2/2005 413

//dol. 1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407

Forum

Dies sind offensichtlich interessante Fragen. Das Problem ist, dass Fliigel/Geis
verlangen, dass sie a priori unter Riickgriff auf ein theoretisches System beantwor-
tet werden miissen. Doch wenn Connollys Vorstellung eines agonistischen Verhilt-
nisses zwischen den Interaktionspartnern ernst genommen wird, so ist zu akzeptie-
ren, dass die Antworten auf diese Fragen in der Interaktion selbst produziert werden
miissen. Wie eine solche Interaktion dann abléduft, bleibt abzuwarten. Wir miissen
sie ohne Garantiezusage, ohne Erfolgsaussicht beginnen, denn ob und wie der
Andere auf uns reagiert ist ungewiss. Ebenso ungewiss ist es, ob wir etwas von dem
Anderen lernen konnen oder er willens ist, von uns zu lernen. Ein Pathos der Distanz
wird dies nie verlangen konnen. Zudem verlangt eine solche agonistische Inter-
aktion unsere Akzeptanz, dass unsere Identitdt, unser Wissen und unsere Wahr-
heiten durch die Interaktion verdndert werden konnen, und dass damit unsere
urspriinglichen Absichten und Einstellungen und Strategien einer konstanten Neu-
verhandlung ausgesetzt sind. Dabei konnen wir nicht einmal das Gleiche von dem
Anderen verlangen. Mit anderen Worten, die Antworten auf obige Fragen konnen
nur innerhalb der sich kontingent entwickelnden Interaktion, und damit letztlich nur
durch eine Entscheidung gegeben werden.

Dies, so vermute ich, verbleibt fiir Liberale eine schwer zu akzeptierende Ant-
wort. Der beeindruckende Anspruch ihrer Theoretiker ist es schlieBlich, ein theoreti-
sches System zu entwickeln, das die Kontingenz solcher Entscheidungen vermeiden
kann und sie durch a priori moralisch begriindete Antworten ersetzen kann. Doch
weder Herborth noch Fliigel/Geis haben mich von meinem Misstrauen gegeniiber
diesen Systematikern erlésen konnen.

Wiewohl alle Verfasser ihre Missbilligung gegeniiber meinen Argumenten deut-
lich ausdriicken, so schulde ich ihnen dennoch Dank fiir ihre Auseinandersetzung
mit diesen Ideen. Schliellich war es meine Absicht, eine solche hervorzurufen.

414

//dol. 1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407

Andreas Behnke: »Ich misstraue allen Systematikern und gehe ihnen aus dem Weg«
Literatur

Bolz, Norbert 2002: Die Furie des Zerstorens. Wie Terroristen die Kritik der liberalen Ver-
nunft schreiben, in: Baecker, Dirk/Krieg, Peter/Simon, Fritz B. (Hrsg): Terror im Sys-
tem. Der 11. September und die Folgen, Heidelberg, 84-99.

Borradori, Giovanna (Hrsg.) 2003: Philosophy in a Time of Terror: Dialogues with Jiirgen
Habermas and Jacques Derrida, Chicago, IL.

Connolly, William E. 1995: The Ethos of Pluralization, Minneapolis, MN.

Connolly, William E. 2002: Identity\Difference. Democratic Negotiations of Politital Paradox,
2. und erweiterte Aufl., Minneapolis, MN.

Derrida, Jacques 1997: Politics of Friendship, London.

Derrida, Jacques 2003: Autoimmunity: Real and Symbolic Suicides, in Borradori 2003: 85-
136.

Fliigel, Oliver/Geis, Anna 2005: Begrenzte Grenziiberschreitung — Ein Replik auf Andreas
Behnke, in: Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 12: 2, 391-405.

Habermas, Jiirgen 1996: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie,
Frankfurt a. M.

Habermas, Jiirgen 2001: Glaube, Wissen — Offnung. Zum Friedenspreis des deutschen Buch-
handels: Eine Dankrede, in: Siiddeutsche Zeitung, 15.10.2001, 17.

Habermas, Jiirgen 2003: Fundamentalism and Terror, in: Borradori 2003, 25-43.

Herborth, Benjamin 2005: Zur Politik der Grenzziehung. Eine Replik auf Andreas Behnke, in:
Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 12: 2, 383-390.

Honig, Bonnie 1993: Political Theory and the Displacement of Politics, Ithaca, NY.

Moran, Dominic 2002: Decisions, Decisions: Derrida on Kierkegaard and Abraham, in: Telos
123, 107-130.

Nietzsche, Friedrich 1988: Gotzen-Ddmmerung. Spriiche und Pfeile, Nr. 26 (Kritische Studi-
enausgabe, Band 6, hrsg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari), Miinchen, 55-161.

Prozorov, Sergei 2005: X/Xs: Towards a General Theory of the Exception, in: Alternatives 30:
1, 81-112.

Rieff, David 2005: Their Hearts and Minds, in: http://www.nytimes.com/2005/09/04magazine/
04WWLN.html; 6.9.2005.

Wever, Ole 1998: Insecurity, Security, and Asecurity in the West European Non-War Com-
munity, in: Adler, Emmanuel/Barnett, Michael (Hrsg.): Security Communities, Cam-
bridge, 69-118.

ZIB 2/2005 415

//dol. 1P 216.73.216.36, am 21.01.2026, 04:44:35. © Inhalt.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2005-2-407

