I. IsLAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND
WEIBLICHER NEO-IsLAM

In Deutschland hat sich seit den 1970er Jahren, mit zunehmender Ge-
schwindigkeit wihrend der 8cer und goer Jahre, eine diversifizierte isla-
mische Landschaft entfaltet. Das schligt sich unter anderem nieder in der
Griindung einer Vielzahl von Kulturvereinen, die eine Moschee betreiben
oder Interessenassoziationen unabhingig vom Ritus bilden. Sie sind hin-
linglich beschrieben worden (z.B. Abdallah 1987; Heine 1997; Nirumand
1990; Spuler-Stegemann 1998; Zentrum fur Tiirkeistudien 1995b, 1995¢).
Im folgenden wird die islamische Landschaft, wie sie sich in Frankfurt am
Main und in Bielefeld ausschnitthaft zeigt, vorgestellt. Im Fokus steht da-
bei die Frage nach der weiblichen Prisenz innerhalb der organisatorischen
Strukturen und innerhalb der lokalen islamischen Landschaften. Aus dem
lokalen innerislamischen Kontext heraus lassen sich in einem ersten
Schritt bereits spezifische Charakteristika der jungen Frauen, die hier als
Neo-Muslimas bezeichnet werden, im Vergleich zu anderen islamischen
Einstellungen erschliefen.

Lokale Eckdaten: Muslimische Bevolkerung und Organisationen
in Frankfurt und Bielefeld

Der Hauptansatzpunkt zur Feststellung der Zahl der Muslime sind die
kommunalen Statistiken, in denen die Einwohner nach Staatsangehérig-
keit, aber nicht nach Religionszugehérigkeit differenziert werden. Das
Frankfurter Amt fiir Wahlen und Statistik weist fiir das Jahr 1993 unter den
sechs groflten Minderheitengruppen einen Anteil von Tirken auf, der,
abgerundet, 35.400 Personen umfalt. Dazu kommen g.500 Marokkaner.
Zu diesen knapp 45.000 vermutlichen Muslimen, die weniger als ein
Viertel der gesamten auslindischen Einwohnerschaft Frankfurts (rund
191.000 oder 26 %) ausmachen, kommen noch iiber 4.000 Iraner sowie
eine noch geringere Anzahl an Afghanen und Pakistanis (Schmid 1992: 10,
47). Ferner zihlen noch Agypter, Iraker, Bangladeshis, Senegalesen, Suda-
nesen dazu, wobei diese Gruppe sich durch einen sehr geringen weibli-
chen Anteil (von 7,5 % bei den Sudanesen bis 25 % bei den Agyptern; vgl.
Schmid 1992: 31) auszeichnet. Grob geschitzt, diirften in Frankfurt insge-
samt ca. 70 bis 80.000 Menschen, einschlieflich der Kinder, aus vorwie-
gend muslimischen Lindern leben. Wieviel davon praktizierend sind, ist

31

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

nicht abzuschitzen. Ausgehend von Stichproben in acht Moscheen, darun-
ter die funf grofiten, fur die jeweils die nach Augenmafd geschitzte Zahl
von durchschnittlich ungefihr 500 Personen als BesucherInnen des Frei-
tagsgebetes angegeben wurden, sind es noch nicht einmal ein Zehntel. Ein
etwas anderes Bild ergibt sich, wenn man nur die iiberschaubare Gruppe
der marokkanischen Frankfurter heranzieht. Von den ca. 9.500 statistisch
erfaften, amtlich gemeldeten Marokkanern sind etwa 3.000 jiinger als 15
Jahre, also, abgesehen von den ca. 300 Kindern, die am muttersprachlichen
Unterricht an den Wochenenden teilnehmen, keine Moscheebesucher.
Von den verbleibenden 6.500 pflegen etwa 80o-1.000 Minner und um
die 100 Frauen, also etwa ein Sechstel, dem Freitagsgebet beizuwohnen.
Abgesehen davon, daR die Schitzungen sehr vage sind, ist es fraglich, ob
alle Praktizierenden regelmifig das Freitagsgebet aufsuchen. Gerade die
Frauen tun es hiufig nicht. Auch ist die Teilnahme am Freitagsgebet kein
zuverlidssiger Indikator fiir eine intensivere islamische Praxis. Letztlich
kann auf solchen Grundlagen nicht unterschieden werden zwischen prak-
tizierenden und gebtirtigen Muslimen. Laut einer globalen Schitzung des
Islamischen Zentralarchivs in Soest, die auf der Mitgliederanzahl in islami-
schen Vereinen beruht, sind von den insgesamt 2,7 Millionen vermutli-
chen Muslimen, die Mitte der 199oer Jahre in Deutschland gelebt haben,
etwa 120.000 als praktizierend einzustufen — das sind gerade mal 5 % ge-
geniiber 95 % »Kulturmuslimen« (Heine 1997: 116), d.h. gebiirtigen Mus-
limen (vgl. auch Spuler-Stegemann 1998: 39f.). Letztlich mufl die Frage
nach einer prizisen Verteilung zwischen gebiirtigen und tatsichlich prakti-
zierenden Muslimen somit offen bleiben, aber es wird deutlich, wo der
Schwerpunkt liegt.

Der Anteil der Bielefelder ohne deutsche Staatsangehdérigkeit lag im
Jahre 1995 mit iiber 40.000 bei ca. 12,5 %. Etwa die Hilfte von ihnen
stammt aus islamischen Kernlindern, darunter tiber 8o % (rund 18.000)
aus der Tiirkei. Die zweitgréfite Gruppe sind mit ca. 1.9oo Personen Bosni-
er. Die drittgrofte Gruppe stammt mit knapp 600 aus Marokko, gefolgt
von 255 Iranern, jeweils um die 100 Personen aus Afghanistan, Pakistan,
Tunesien und Syrien sowie ferner jeweils um die 50 aus Agypten, Algerien,
Irak, Indonesien.”

Lokale muslimische Institutionen in Frankfurt und Bielefeld?®

Die starke tiirkische Dominanz unter den Migranten aus muslimische
Herkunftsgebieten spiegelt sich auch in der Moscheen-Landschaft wider.
Die Dichte der Moscheen im Verhiltnis zu den muslimischen Einwohnern
ist in beiden Stidten etwa gleich. Allerdings weist Frankfurt durch die gro-

32

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

Rere Anzahl nicht-tiirkischer Muslime eine gréfRere Anzahl an Gebetsriu-
men auf, die nicht tiirkisch-hanefitisch sind. Von den elf Moscheen bzw.
islamischen Vereinen im Bielefelder Raum sind allein acht tiirkisch-isla-
misch. Bosnier und arabisch-maghrebinische Muslime haben jeweils ei-
nen Verein. Dazu kommt eine kleine lokale Gruppe, die zum Nagsbandi-
Orden gehort und sich aus Tiirken, Arabern und Deutschen zusammen-
setzt.

In Frankfurt existierten um die Jahreswende 1994/1995 um die 25
Moscheen bzw. Gebetsrdume. Sie griinden sich auf Vereine, die, wie auch
in Belgien und den Niederlanden, in der rechtlichen Form als gemeinntit-
zige Kulturvereine in das Vereinsregister eingetragen sind (Doomernik
1993). Im normalen Sprachgebrauch werden die einzelnen Einrichtungen
in der Regel nach den Moscheen oder nach den Stralen benannt. Zum
Beispiel lautet der offizielle Name der Tagwa-Moschee Marokkanischer Ver-
ein fiir die Forderung des geistigen und kulturellen Gutes e.V.; die zum Verein
der guten Sitten gehdrende Fatih-Hamidiye-Moschee wird im alltiglichen
Sprachgebrauch nach der Strafle, in der sie liegt, als Moschee Hinter der
schonen Aussicht bezeichnet. Mehr als die Hilfte der Frankfurter Mo-
scheen bzw. religiésen Vereine sind tiirkische. Vier bis fiinf haben eine ara-
bisch-maghrebinische Klientel, wobei Marokkaner als die zweitgréfite
Gruppe unter den muslimischen Gastarbeitern die Mehrheit bilden. Dazu
kommen jeweils eine afghanische, eine jugoslawische, eine iranische, eine
pakistanische Vereinigung sowie ein Bangladesh Islamisches Zentrum und
die aus Pakistan stammende Ahmadiyya-Muslim-Gemeinde, welche durch
ihre Griindung in Frankfurt im Jahre 1959 die ilteste Gemeinde Frank-
furts ist und mit gegenwirtig fiinf Zentren im Frankfurter Groffraum und
etwa 2.500 Mitgliedern (einschlieRlich Kinder) zu den gréfReren zihlt. Im
Vergleich zu allen anderen Gruppen findet sich hier die grofite Beteiligung
deutscher Muslime; sie verfiigen iiber wichtige Positionen in Management
und Auflenreprisentation. Thre spezifische Synthese islamischer, hindui-
stischer und christlicher Dogmen, in der zum Beispiel die Bedeutung Jesus
weitaus stirker betont wird als im Sunni- oder Shia-Islam, die Verehrung
des Griinders Ghulam Ahmad (1839-1908) als Prophet hat der Ahmadiyya-
Bewegung den Hiresie-Vorwurf durch die Orthodoxie eingebracht. Auf
der lokalen stidtischen Ebene spielen solche theologischen Differenzen
keine Rolle. Die offiziellen Vertreter anderer islamischer Vereine wissen
bestenfalls, daf, was schon fiir sich als positiv gewertet wird, eine relativ
grofle pakistanische islamische Gemeinde existiert; ansonsten hat man,
aufler vielleicht hier und da auf der Ebene des zufilligen, rein personlichen,
informellen Kontaktes, keine Berithrungspunkte und sucht auch keine.

33

- am 14.02.2026, 0611211,



https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

Es besteht eine muslimische interethnische Koexistenz auf der Basis,
dafl jeder Verein sich auf seine Belange und seine Klientel konzentriert.
Die Organisation der jihrlichen stattfindenden Islam-Woche in der Frank-
furter Innenstadt sowie die Beobachtung des Mondes in der Sternwarte,
um den exakten Beginn des Ramadan ankiindigen zu kénnen, werden in
der Mitte der 199oer Jahre als die einzigen Kooperationsgelegenheiten be-
nannt. In den letzten Jahren ist als eine weitere Plattform einer begrenzten
Zusammenarbeit der kommunale Auslinderbeirat hinzugekommen, zu
dessen Wahlen Vertreter einzelner Vereine antreten. Hier kann es in Ein-
zelfillen zu Annidherungen von Vertretern verschiedener Vereine kommen
durch gemeinsame Interessensartikulierung wie die Regulierung von ritu-
ellen Angelegenheiten im &ffentlichen Raum (z.B. Begribnisfelder). Von
Allianzbildungen zu reden, wire iibertrieben; fiir Abgrenzungspolitiken
gibt es wenig Anlaf3. Der geringe Grad der institutionellen Einbindung und
der politischen Wirksamkeit macht beides nicht erforderlich. Auch inner-
halb der gleichen Landsmannschaft besteht eine Binnenorientierung auf
die eigene >Gemeinde<® . Auf der anderen Seite nehmen Personen, die zah-
lende Mitglieder des einen Vereins sind, durchaus andere Moscheen zum
Beten in Anspruch. Die Griinde kénnen vielfiltig sein: die rhetorische und
rezitatorische Qualitit eines bestimmten Imams, giinstige Parkplatzver-
hiltnisse, die Nihe zum Arbeitsplatz. Bezogen auf interethnische religicse
Kontakte diirfte die Einschitzung von Heine zutreffen:

»In der Regel nehmen Araber oder Iraner nicht an Gottesdiensten teil, die in einer
der zahlreichen >tiirkischen< Moscheen stattfinden. ... Nach meinen Beobachtungen
beruhen die vorhandenen sozialen Kontakte zwischen Muslimen unterschiedlicher
Nationalititen vor allem auf der Tatsache eines gemeinsamen Arbeitsplatzes oder
anderer gemeinsamer Erfahrungen. Aus religiésen Griinden wird der Kontakt dage-
gen nicht gesucht« (Heine 1990: 95f.).

Die tiirkischen Moscheevereine sind nahezu alle in den bestehenden Dach-
verbinden organisiert (vgl. Binswanger 199o; Binswanger/Sipahioglu
1988; Heine 1990; Spuler-Stegemann 1998). Grob kénnen sie eingeteilt
werden in Moscheen, die dem tiirkischen Religionsministerium unterste-
hen, die einer mystischen Richtung angehéren oder politisch-ideologisch
orientiert sind (etwa in der Zugehorigkeit zur umgangssprachlich kurz
Milli Gériis genannten Vereinigung der Neuen Weltsicht in Europa e.V., abge-
kiirzt AMGT).

Von den arabisch-maghrebinischen Vereinen in Frankfurt steht einer,
der 1990 offiziell gegriindete Marokkanische Verein fiir die Forderung des gei-

34

- am 14.02.2026, 0611211,



https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

stigen und kulturellen Gutes e.V., in enger Beziehung zur marokkanischen
Regierung und erhilt auch, in als bescheiden angedeutetem Umfang, staat-
liche finanzielle Unterstiitzung. Hervorgegangen ist dieser Verein aus dem
in den 197y0er Jahren gegriindeten Freundschafisverein Marokkanischer Ar-
beiter, der eine Artlokale informelle Zweigstelle des Konsulats in Bonn war.
Heute dient er zur Kanalisierung von Informationen, die Rechtsangelegen-
heiten der Frankfurter Marokkaner in Marokko, Anderungen in der marok-
kanischen Verwaltung, zum Beispiel hinsichtlich Zollangelegenheiten, Be-
ratung in Richtung Firmengriindung oder Studienmdglichkeiten in
Marokko betreffen. In den 198oer Jahren, so lokale Informanten, habe sich
im Freundschaftsverein eine religiose Fraktion herausgebildet, die schlief3-
lich 1994 ein ehemaliges Fabrikgebiude erwarb. Die gegenwirtige Zahl
der Vereinsmitglieder benennt eine im Biiro hinter dem Schreibtisch auf-
gehingte Liste, die die Beitragszahlungen erfaflt, mit exakt 635, aber, so
wird revidiert, faktisch liege die Zahl irgendwo zwischen 300 und 400. Die-
se Liste spiegelt wider, daf} es sich bei den eingetragenen Mitgliedern in
der Regel um Familienviter handelt; jeder Name steht somit fiir eine Fami-
lie. Nur in wenigen Fillen sind die Mitglieder weiblich; vermutlich handelt
es sich um Witwen. Die Aufgaben und Funktionen des Vereins werden fol-
gendermaflen umrissen: An den Samstagen und Sonntagen findet ein je-
weils vierstiindiger Arabisch- und Koranunterricht statt. Zum Ende des
Jahres 1994 waren 250 Kinder und Jugendliche, darunter 8o Midchen und
170 Jungen, nach Geschlechtern getrennt eingeteilt in 7 Gruppen, ange-
meldet. Pro Jahr und Kind entrichten die Eltern einen Beitrag von bis zu
100 DM, ausgenommen sind Sozialhilfeempfinger. Es gibt eine FuRRball-
gruppe, jeweils eine Theatergruppe fiir Jungen und Midchen. Laut Pla-
nung soll in dem neuen Gebiude, dessen Renovierung zur Zeit der Erhe-
bung noch nicht abgeschlossen war, ein Jugendcafé eingerichtet werden,
um »die Jugendlichen von der Strafle wegzuholen«. Ebenso sollen ein
Computerraum zur Fortbildung sowie, fir die Middchen, ein Nihraum ein-
gerichtet werden. Der Imam ist die einzige Person, die hauptamtlich titig
ist und ein Gehalt bezieht. Zu seinen Aufgaben zihlen: die Durchfithrung
der funf tiglichen Gebete und des Freitagsgebetes; die Durchfithrung von
Arabisch- und Koranunterricht einmal in der Woche fiir Analphabeten; das
Besuchen von Kranken und Gefingnisinsassen; das Abhalten von soge-
nannten »Fragestunden« beziiglich religioser Angelegenheiten — zum Bei-
spiel wie man richtig betet — an den Samstagen und Sonntagen; die Beglei-
tung und Vorbereitung der jihrlichen Pilgerfahrt nach Mekka, wozu nicht
nur das Uben von Verhaltensregeln und die Erliuterung des Ablaufes ge-
hort, sondern auch ein Konditionstraining, das Waldliufe/Jogging ein-

35

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

schlieft, um die kérperlich anstrengende Hadsch unbeschadet zu iiberste-
hen. Diese Aufgabenstruktur, wozu auch noch die Funktion der Moscheen
als Ort fiir Hochzeits- und religiose Feste gehort, findet sich im wesentli-
chen auch in den anderen grofReren Vereinen bzw. Moscheen. Umfang
und Ausfithrung sind abhingig vom Engagement der Mitglieder.

Ein anderer, seit Anfang der 198cer Jahre in Frankfurt ansissiger Ver-
ein, der Unterstiitzung aus Saudi-Arabien bezieht, woriiber unter anderem
das Angebot an Biichern Auskunft gibt, gehért zur Islamischen Gemein-
schaft in Deutschland e.V., dessen Zentrale in Miinchen ist, von wo auch die
Unterhaltungskosten fiir die Miete des Hauses und das Gehalt fiir den
Imam kommen. Von diesem abgespalten hat sich nach internen Auseinan-
dersetzungen 1993 ein autonomer Verein (Arabisches Kulturzentrum e.V.,
Tariq Ibn Ziad-Moschee), der wie die zuerst genannte Taqwa-Moschee vor
allem marokkanische Mitglieder und Besucher umfaflt, aber weder staatli-
che Anbindung noch Zuwendung hat (allerdings das staatliche Augen-
merk auf sich richtet; man spricht von Spionen aus dem Konsulat). Der
Verein trigt sich aus den Mitgliedsbeitrigen, die wie tiberall Spenden ge-
nannt werden; dazu kommen, wie bei vielen anderen auch, wahrscheinlich
— aber selten bestitigt — Einkiinfte, die aus angegliederten Lebensmittells-
den oder Friseurstuben™ flielen. Hinzuzufiigen sind noch die vielen un-
entgeltlich geleisteten Arbeitsstunden und Sachspenden (z.B. Wandflie-
sen, die aus dem Urlaub mitgebracht werden), die in die Renovierung der
Gebiude fliefen. Augentfillig spiegeln die arabisch-maghrebinischen Ver-
eine eine Verteilung nach sozioskonomischen Merkmalen wider. So kann
man beide marokkanischen Vereine als >Gastarbeiter- Vereine«< bezeich-
nen, das heiflt, die Mitglieder und Besucher setzen sich vor allem aus Ar-
beitsmigranten zusammen, erginzt durch Studenten der jiingeren Gene-
ration. Den Vorstand bilden die Alteren der ersten Generation. Sie leben
seit den 196oer Jahren in Deutschland; viele von ihnen sind infolge der An-
werbemafinahmen der Deutschen Bundespost und der Deutschen Bun-
desbahn migriert. Die Islamische Gemeinschaft dagegen stiitzt sich nach der
Spaltung vor allem auf Studenten bzw. ehemalige Studenten aus diversen,
vorwiegend arabischen Lindern.

In Bielefeld wiederum besteht seit den 198oer Jahren eine marokkani-
sche Moschee, das heifdt eine islamische Gemeinde, die sich zum gréfiten
Teil aus Marokkanern, die die gréfite arabisch-maghrebinische muslimi-
sche Gruppe in der Region bilden, zusammensetzt und in einer Etage eines
ehemaligen Fabrik- und Biirogebdudes untergebracht ist. Eine neu gebilde-
te arabische, vorwiegend igyptische Gruppierung hatte sich zu Beginn der
199oer Jahre gebildet und auch eigene Riume nicht weit entfernt angemie-

36

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

tet. Finanzielle Probleme zwangen beide Gruppen zur Fusionierung. Die
arabische Fraktion, darunter iiberwiegend Akademiker, hat die Fithrung
tibernommen. Da, im Gegensatz zu den Frankfurter Vereinen, die jeweils
iiber einen festangestellten Vollzeit-Imam verfiigen, kein fest angestellter
Imam bezahlt werden kann, iibernimmt einer von ihnen die Rolle des Vor-
beters. Fiir die Dauer der Ramadan-Zeit wird ein Gast-Imam aus einem
arabischen Land eingeladen. Die drei Frankfurter Vereine verfiigen iiber
relativ grolziigige Raumlichkeiten, die in einen gréfleren mannlichen und
einen kleineren weiblichen Teil, jeweils erreichbar {iber separate Zuginge,
aufgeteilt sind. Die bescheidenen Raumverhiltnisse in Bielefeld erlauben
diese Ausstattung nicht. Folglich halten sich hier keine Frauen auf. Dieser
Zustand soll sich jedoch bald 4dndern; geplant ist der Kauf eines Hauses,
das zur Moschee umgestaltet werden soll."

Organisation und Geschlecht

Vergleicht man die soziale Struktur einzelner Vereine und die Leistungen,
die sie fir ihre Klientel erbringen, so kann man zunichst eine Unterschei-
dung treffen zwischen Familienmoscheen und Mannermoscheen. Die Mit-
gliederlisten allein geben dariiber wenig Aufschlufl; sie verzeichnen fast
ausschliellich minnliche Mitglieder. Zuweilen werden aber auch weibli-
che Mitglieder auf eigenen Wunsch nicht in Listen, die von anderen ein-
sehbar sind, eingetragen. In der Regel ist der minnliche Haushalts-
vorstand als offizielles Mitglied eingetragen und reprisentiert die gesamte
Familie.” Die Midnnermoscheen werden gar nicht von Frauen frequentiert,
auch nicht zu Ramadan. Hiufig ist noch nicht einmal ein Raum fiir Frauen
vorgesehen. Zuweilen gibt es in grofReren Gebiuden separat gelegene
Riumlichkeiten, manchmal eine ganze Etage, die als Frauenriume be-
zeichnet werden, aber keine Frauen, die ihn, vielleicht abgesehen von
Hochzeitsveranstaltungen, nutzen. Frauen, so eine abgegebene Erklirung
vor allem in den tiirkischen Vereinen, gehen iiblicherweise nicht in die
Moschee. Ebenso gibt es kein Angebot an religiéser Unterweisung fiir Kin-
der. Die Familienmoscheen hingegen bieten regelmifligen Koranunter-
richt anB sowie religiése Unterweisung fiir Frauen (Tafsir, Fragestunden
mit dem Imam), zuweilen auch Kurse mit weltlichen Inhalten wie Basket-
ball, Nihen, Erndhrung und Hygiene fiir Kleinkinder (AMGT). In ihren
Riumlichkeiten werden religiose Familienfeste (z.B. Hochzeiten, Geburts-
feste) abgehalten. Sie haben einen Gebetsraum fiir Frauen, an den stets ein
eigener Waschraum, hiufig auch eine eigene Kiiche angegliedert ist und

37

- am 14.02.2026, 0611211,



https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

der idealerweise einen separaten Eingang hat. Immer ist der minnliche
Gebetsraum der reprisentative heilige Raum, ersichtlich an der Ausstat-
tung mit Gebetsnische (tiirkisch: Mihrap) und Kanzel (tiirkisch: Minber)
und an der zentralen Lage. Der fast regelmifig kleinere Gebetsraum fiir
die Frauen befindet sich hiufig im dunklen Souterrain oder im Dachge-
schofR. Wo in grolen Gebiudekomplexen eine Kantine bzw. eine Cafeteria
existiert, ist diese allemal zentraler lokalisiert als der abseits liegende weib-
liche Gebetsraum. Seine marginale Position ergibt sich, aufler aus der
Etiquette, die vorsieht, dafl Frauen von ménnlichen Blicken mdglichst un-
behelligt bleiben, auch daraus, daft die Teilnahme von Frauen am Freitags-
gebet in den tiirkischen Moscheen nicht iiblich bzw. sehr gering ist. Auch
in den Einrichtungen des VIKZ (Verein Islamischer Kulturzentren e.V., all-
tagssprachlich Stileymancilar genannt), der sich durch vergleichsweise
rege religiose Aktivititen auszeichnet und in dem es regelmifig einmal
pro Woche eine abendliche Frauenveranstaltung gibt, besuchen die Frauen
nicht das Freitagsgebet. Hingegen weisen die arabisch-maghrebinischen
Familienmoscheen eine regelmifige Frauenbeteiligung auf, die allerdings
im Vergleich zur mannlichen Prisenz wesentlich geringer ist. So werden
in zwei Fillen die minnlichen Besucher des Freitagsgebetes auf um die
400 bzw. 600 geschitzt, wihrend die Anzahl der weiblichen Besucher sich
zwischen 50 und 100 bewege.

Der organisierte Islam ist nicht nur durch eine minnliche Dominanz
geprigt, sondern auch durch eine Altershierarchie, die sich darin aus-
driickt, daf die Minner der ersten Migrantengeneration zumeist Funktio-
nirspositionen innehaben (vgl. auch Waardenburg 1988; Bastenier 1988).
Allerdings ist zu differenzieren: Wihrend in den Moscheen dlteren Griin-
dungsdatums die Minner der ersten Generation dominieren, treten in de-
nen jingeren Griindungsdatums die Minner der zweiten Generation in
Leitungspositionen hervor. Letzteres zeigt sich deutlich in einigen Mo-
scheen, die zur AMGT gehoren. Zum Organisationsmuster der grofleren
Vereine gehoren zunehmend auch minnliche Jugendgruppen. Wenn die
Riumlichkeiten es erlauben, ist ein Jugendcafé fiir minnliche Jugendliche,
zuweilen ausgestattet mit Billardtischen und Fufballkicker, vorhanden.
Diese Ausstattung ist insbesondere in Vereinen der AMGT zu finden. Hier
werden Jugendliche auch als individuelle Mitglieder mit monatlichen Bei-
tragszahlungen registriert. Quer durch die Moscheen und ethnischen Zu-
gehorigkeiten, von turkisch iiber marokkanisch bis hin zu pakistanisch,
werden auch sportliche Aktivititen angeboten. Fuf$ball-, manchmal auch
Basketballmannschaften oder Kampfsportgruppen sind hiufig zu finden.
Auch da, wo religiose Formen sich mit einem Seniorititsprinzip verbin-

38

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

den, mogen die >Alten« der ersten Generation die Leitung haben, aber die
Bedeutung der Jungen und damit auch Effekte, die aus ihrer spezifischen
Lebenslage resultieren, gewinnen zunehmend an Raum. Das zeigt sich in
zwei jungen Funktionen: in der Aulenreprisentation, die Auftritte in den
Medien oder regelmifige, 6ffentlich angekiindigte Fithrungen durch die
Moschee einschlieft, und in laienhaften sozialarbeiterischen Ansitzen im
Umgang mit Jugendlichen, ausgehend von sozialen (statt religiosen) Be-
diirfnissen und den eigenen Erfahrungen intergenerationeller Konflikte.
Hier finden sich somit Anzeichen einer Umorganisierung traditionell-
hierarchischer Strukturen. In bezug auf die Frauen und Midchen ist zu
bemerken, dafl Freizeitangebote in Moscheen bzw. Moscheevereinen fiir
sie wesentlich seltener zu finden sind. Andererseits zeugt die Angliede-
rung jener neuen, nicht rituell besetzten Funktionen von Spalten im Orga-
nisationsgebiude des Religiésen, die den Frauen der zweiten Generation
iiber den Weg der Reprisentation Zugang zu ihnen verschaffen kénnen
(vgl. auch Jonker 1999).

Generalisierend 14t sich trotz Verinderungstendenzen diagnostizie-
ren, dafl Frauen im organisierten Islam weitgehend eine marginale Positi-
on einnehmen (vgl. auch Heine/Heine 1993). Der weibliche Islam, das
heilt der von den Frauen praktizierte Islam, ist vor allem abseits der Orga-
nisationen im privaten Rahmen und in den Haushalten situiert (z.B. Ande-
zian 1988; Bastenier 1988). In den Moscheen sind Frauen zumeist nur zu
bestimmten Gelegenheiten, sozusagen aufleralltiglich, prisent. Eine die-
ser Gelegenheiten sind die Koranrezitationen, zuweilen Ringlesung ge-
nannt, wihrend der Ramadanabende. In manchen Sufi-Gemeinschaften
(tarigat) erfolgen in den Moscheen dhikr-Treffen fiir Frauen, die zu den
Techniken der islamischen Mystik gehéren (manchmal als Meditation
umschrieben). Hierbei wird im rhythmischen Rezitieren von Koransuren
und der Aufzihlung der Namen und Attribute Gottes eine Verbindung
zwischen Gott und Selbst hergestellt, die in einen Trance-Zustand miinden
kann. Vom orthodoxen Islam werden diese Praktiken abgelehnt. Das hilt
aber auch Muslime, die sich selbst nicht als Sufis bezeichnen, jedoch auch
nicht einer streng rationalen Richtung folgen, nicht davon ab, dhikr-Ver-
sammlungen zu besuchen oder sogar selbst zu veranstalten. Ein berithm-
ter Sufi-Scheich, der eine Versammlung abhilt, zieht Muslime aller Rich-
tungen an.

Eine solche partielle rituelle Integration der Frauen in Verbindung mit
Strukturen der Geschlechtersegregation fithrt zuweilen zu spezifischen
weiblichen Positionen. Im Falle des Vereins Islamischer Kulturzentren
(VIKZ) werden intern weibliche Hocas ausgebildet. Informellen Informa-

39

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

tionen zufolge werden Midchen, die sich im Koranunterricht als besonders
motiviert erweisen und die lingere Zeit dabeibleiben, was in der Regel vor-
aussetze, dafl sie in >tiefgehend« religiosen Elternhiusern aufwachsen, in
internen Seminaren, zunichst durch den Hoca des lokalen Vereins, zu Ex-
pertinnen ausgebildet. Spiter lehren sie selbst, manchmal erst finfzehn-
jahrig, beginnend bei den Anfingerinnen und zunichst noch unter Anlei-
tung, Midchen im Grundschulalter wie auch iltere Frauen das arabische
Alphabet, das Rezitieren des Korans und die Grundfragen des Glaubens
(im Interview bezeichnet als Katechismus), einschlieflich »islamische Kul-
tur¢, wozu insbesondere die Bedeckungspflicht (lange Armel, weite Récke,
blickdichte Striimpfe, Kopftuch) ab dem 12. Lebensjahr gehort. Der Koran-
unterricht wird regelmiflig an Samstag- und Sonntagvormittagen erteilt
sowie tiglich in den Schulferien.”* Zumindest der lokale Verein, den ich
kennengelernt habe, rekrutiert seine Schiilerinnen aus dem gesamten
Stadtgebiet. Selbst Middchen und Frauen, deren Viter bzw. Eheminner be-
kanntermaflen mit anderen Vereinen, zum Beispiel dem AMGT assoziiert
sind, nehmen am Unterricht teil’s, der sich durch eine zuverlissige Konti-
nuitit, die auf einen festen Stamm von Mitarbeiterinnen zuriickgeht, aus-
zeichnet. Ein anderer Aufgabenbereich der weiblichen Hocas, die im Hin-
blick auf die unangefochtene Autoritit des leitenden Hocas einer Moschee
als Hilfshocas bezeichnet werden kénnen, erstreckt sich auf die meist an
Wochenenden stattfindenden Zeremonien in Privathaushalten anlidflich
von Geburten, Hochzeiten und Todesfillen, wo sie religiosen Gesang und
Koranrezitationen bieten. Manche, die iiber sehr schéne Stimmen verfii-
gen, werden fast jedes Wochenende geordert. Eine von ihnen merkt im Ge-
sprich an, daf die meisten Leute die Zeremonien aus Gewohnheit durch-
fithren lieen und nicht aus innerlichen Motiven. Sie restimiert: »Es ist wie
bei Thnen, den Christen. Die meisten sind nicht richtig gliubig.« Frauen
fitllen somit bestimmte religiose und rituelle Funktionen aus und sind an-
erkannte Experten; von Entscheidungen, die den lokalen Verein betreffen,
sind sie jedoch ausgeschlossen. Generell jedoch ist hier, wie auch in ande-
ren Vereinen bzw. Moscheen, die Autoritit an der Spitze minnlich.

Ein weiteres Muster weiblicher Partizipation ist bei der Ahmadiyya-
Muslim-Jamaat, einer anderen modernen, im Jahre 1889 von Ghulam
Ahmad in Indien gegriindeten islamischen Richtung — die Encyclopedia of
Islam bezeichnet sie als »a late Indian sufi version of Islam activated by
modern-Western infiltrations« —, gekennzeichnet durch christliche wie
hinduistische Einfliisse (1960: 301). Ahmadis sind vor allem in Pakistan zu
finden, aber infolge Vertreibung und reger missionarischer Titigkeit quer
tiber den gesamten Globus verstreut. Seit 1922 gibt es, auf Anregung des

40

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

damaligen zweiten Kalifen, dem Oberhaupt der Bewegung, eine Frauenor-
ganisation. An der Spitze dieser Frauenorganisation sind die nationalen
Frauenverbinde, deren Prisidentinnen dem in England lebenden Kalifen
unterstehen. Den Boden bilden die lokalen Frauenverbinde. Die lokale
Frankfurter Prisidentin verfiigt tiber einen Mitarbeiterstab, bestehend aus
etwa acht »Sekretirinnen« mit verschiedenen voneinander abgesteckten
Aufgabenbereichen. Diese erstrecken sich von der Kanalisierung von In-
formationen, der Kontrolle der Finanzen iiber die Produktion von Beitri-
gen fiir die Gemeindezeitung und ihren Vertrieb bis hin zu Wohlfahrt, Kin-
derarbeit, Erziehungswesen und Bildung. Letzteres schlieflt die Organi-
sation von Korankursen, die Betreuung von Konvertiten, die Vermittlung
religiosen Wissens wie auch der richtigen islamischen Lebensweise ein —
die Informantin, auf die diese Ausfithrungen zuriickgehen, hebt an dieser
Stelle insbesondere die Ramadanzeit mit erhéhten Anspriichen an die
Selbstkontrolle hervor. Fiir Mddchen werden Freizeiten — auch ins Ausland
— organisiert. Die Absicht, unentgeltliche Arbeit in personell knapp besetz-
ten Wohlfahrtseinrichtungen, zum Beispiel Altenheimen, zu leisten, sei
zum Leidwesen der pakistanischen Fliichtlingsfrauen, die sich auf diese
Weise gerne fiir die erhaltene Unterstiitzung der Deutschen und des deut-
schen Staates bedanken wiirden, bisher an den Trigern solcher Einrichtun-
gen gescheitert, so daft die karitative Arbeit sich vornehmlich auf die Unter-
stittzung internationaler Projekte, wie etwa der Fliichtlinge aus Bosnien,
oder Solidarititsleistungen innerhalb der eigenen Gemeinde beziehe.

Fiir die Ahmadis wie fiir die Siileymancis gilt, daft die Spitze der Orga-
nisation minnlich ist. Der Hoca bzw. Imam als héochste lokale Autoritit
wendet sich gegebenenfalls an die Frauen, aber umgekehrt nehmen die
Frauen keine geschlechteriibergreifenden Funktionen wahr. Dieses asym-
metrische Verhiltnis spiegelt sich auch horizontal, im Geschehen inner-
halb der anderen Gemeinden wider. So lifét sich beobachten, daf bei Fe-
sten — ich beziehe mich hier auf solche nicht ritueller Art, die man als
Gemeindefeste bezeichnen kann, mit Spielen fiir die Kinder, manchmal
kombiniert mit Basaren, deren Erl6se fiir karitative Zwecke wie die Unter-
stiitzung von bosnischen oder tschetschenischen Muslimen gedacht sind —
die anfingliche rdumliche Geschlechtersegregation, die spontan in freien
Riumen wie dem Hof errichtet wird, sich zugunsten der Minner ver-
schiebt. Je linger ein Fest dauert, um so hiufiger wird von minnlicher Sei-
te dieses Prinzip durchbrochen. Auch einzelne Mannergruppen, die plau-
dernd irgendwo am Ende des Hofes stehen, schieben sich nach einer
Weile, ohne ersichtlichen Grund, langsam aber sicher immer niher heran,
so als ob sie signalisieren wollten, daf die Veranstaltung nun lange genug

41

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

gedauert habe. Die meisten Frauen stéren sich nicht daran, zumindest las-
sen sie es sich nicht anmerken, aber es wird allmihlich eine Aufbruchstim-
mung produziert. Und wenn, wie zum Beispiel wihrend der Darbietung
einer minnlichen, auf militirische Klinge spezialisierten Musikgruppe in
malerischen Uniformen aus osmanischer Zeit, die bei solchen Gelegenhei-
ten einen Auftritt hat, die gréflere minnliche Zuhorerschaft allmihlich,
langsam aber unaufhaltsam wie eine Welle immer niher an das weibliche
Areal heranebbt, weichen die Frauen automatisch zuriick, so daR ihr Raum
sich zunehmend verschiebt und verkleinert und sie immer dichter zusam-
menriicken, sich auch bedringt fiihlen, bis sie schlieRlich das Terrain auf-
geben. Eine interessante Beobachtung war bei einem dieser Feste, das in
einem Verein mit sufitischer Ausrichtung stattfand und sich vom Hof auf
die angrenzende (vorher von der Polizei ordnungsgemif3 gesperrten) Stra-
Re erstreckte, zu machen: Zu vorgeriickter Stunde am spiten Nachmittag
erschienen auch einige wenige junge Familien bzw. Ehepaare neo-islami-
scher Ausrichtung, die sonst zu dieser »Gemeinde<« kaum Kontakt haben.
Sie hatten sich nicht in die Geschlechter-Raumordnung eingefiigt, sondern
blieben in einer rdumlichen Randposition, distanziert das Geschehen be-
trachtend, und zwar als Paare. In solchen Szenen reprisentieren sich Aus-
differenzierungs- und Wandlungstendenzen, die an der alltagsweltlichen
symbolischen Ordnung ansetzen. Hinsichtlich des minnlichen Privilegs
der Uberschreitung von Grenzen scheint es iiblich zu sein, daR der eine
oder andere Mann unter dem Vorwand unaufschiebbarer Ordnungsaufga-
ben den Frauenraum betritt und zuweilen unverbliimt den Blick schweifen
1aRt. In der Regel scheinen sich die Frauen nicht daran zu stéren, sie be-
nehmen sich ohnehin kontrolliert >6ffentlich< oder sie lassen es sich nicht
anmerken. Lediglich den zu Besuch weilenden jungen Frauen neo-islami-
scher Ausrichtung entschliipfen leise Bemerkungen wie »Was hat der
denn hier zu suchen?«. Umgekehrt sind solche weiblichen Interventions-
akte nicht denkbar.

An der Spitze lokaler islamischer Organisationen in deutschen Rechts-
formen stehen zwei Autorititen. Das ist zum einen der Imam als rituelle
Autoritit, eine Position, die, je nach finanziellen Méglichkeiten einer >Ge-
meindes, von einem Professionellen mit akademischem Abschlufl haupt-
amtlich oder nebenamtlich, eventuell auch von einem Autodidakten mit
Wissensvorsprung vor den anderen, ausgefithrt werden kann. Die andere
Autoritit ist der Vereinsvorstand (faktisch konnen das ein oder zwei aktive
Personen sein), der als Reprisentant nach aulen fungiert und interne Or-
ganisationsangelegenheiten regelt. Auch der Vorstand wird fast immer von
Minnern besetzt. Aber es gibt Ausnahmen. Im Rahmen dieser Untersu-

42

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

chung war das in zwei Vereinen der Fall. In dem einen, einer Neugriin-
dung, handelt sich dabei um zwei Ehefrauen, deren Minner ebenfalls im
Vorstand sind. Zwei Motive liegen zugrunde. Das eine ist unmittelbar
praktischer Art und reflektiert die Streuung der langfristig ansissigen und
sozial etablierten Araber in Deutschland, vor allem auflerhalb der Ballungs-
zentren. Der Kreis der befreundeten, allesamt akademisch gebildeten
Griindungsmitglieder im begrenzten lokalen Rahmen ist zu klein, um die
rechtlich erforderliche Anzahl von Vorstandsmitglieder zu rekrutieren.
Also wird sozusagen mit den Frauen >aufgefiillt«. Das andere und in die-
sem Fall gewichtigere Motiv ist die symbolische Gleichstellung der Frauen,
indem Frauen mit gleichem Bildungsniveau und islamischem Engage-
ment gleiche offizielle Positionen innehaben. Dieses ist durchaus als Zei-
chen einer internen islamischen Auseinandersetzung um die symbolische
Ordnung zu sehen. Neo-islamische Intellektuelle reifizieren damit ihr
Konzept einer moralisch begriindeten Geschlechtersegregation, das sich
nicht auf Hierarchie, Exklusion und riumliche wie >habituelle< Trennung
griindet, sondern auf Konsens und Kooperation. Zwischengeschlechtliche
offentliche Kommunikation (zwischen Nichtverwandten beiderlei Ge-
schlechts) wird méglich im institutionellen Rahmen, im Engagement fiir
allgemeine Interessen (fiir die Muslime) und durch die Technik der indivi-
duellen Selbstdisziplinierung als Voraussetzung fiir die gegenseitige, vom
Geschlecht unabhingige Anerkennung als islamische Person. Unter der
Voraussetzung dieser »Geschlechterverhiltnisse im Rationalisierungspro-
zel« (Reese et al. 1993) finden hin und wieder von dieser Gruppe (und dhn-
lichen) initiierte 6ffentliche und private Diskussionsrunden statt, an denen
beide Geschlechter teilnehmen. An vereinzelten weiblichen Kommentaren
1Rt sich ablesen, da solche Ubungen moderner islamischer Interaktion,
die eine praktische Arbeit der symbolischen Umordnung sind (vgl. Bour-
dieu 1997), durchaus nicht einfach zu bewiltigen sind, weil immer wieder
die Grenzen ausgelotet und Konsensverfahren hergestellt werden miissen.
Moralische und habituelle Probleme tauchen auf, die sich den Frauen nicht
in anderen Feldern, wie zum Beispiel in der koedukativen Schulklasse, stel-
len.

Als Zwischenresiimee 14t sich hinsichtlich der weiblichen Partizipati-
on in den Moscheen festhalten: Lediglich in konservativ-traditionellen,
stark zentralisierten und organisierten Gemeinschaften wie den Siiley-
mancilar, in denen wéchentliche Frauenversammlungen stattfinden und
Koranlehrerinnen bzw. »kleine Hocas« (in der eigenen Formulierung) aus-
gebildet werden, oder den, freilich anders orientierten, Ahmadis sind auf-
grund einer klaren ideologischen Geschlechterordnung und einer riumli-

43

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

chen Geschlechtertrennung Strukturen einer kontinuierlichen weiblichen
Einbindung — bei einer gleichzeitigen Hierarchie — vorhanden. In den Or-
ganisationen moderner, universal orientierter Muslime findet sich die Ten-
denz, eine Moral der Geschlechterbeziehungen, die Distanz einschliefit,
mit einer rationalisierten zwischengeschlechtlichen Kommunikation zu
verbinden. Ansonsten sind Frauen in den organisatorischen Strukturen
der westlichen islamischen Landschaft kaum vorhanden und von Entschei-
dungen und Politiken in den Moscheen ausgeschlossen. Die Strukturen
der Geschlechtertrennung schliefen einen formellen Fluf von Informatio-
nen von der minnlichen zur weiblichen Seite der Moschee, so es diese gibt,
aus.’® Vergleicht man die einzelnen Moscheen, so haben Frauen in den
iiberwiegenden Fille keine kontinuierliche Prisenz. Sie sind in den gréfe-
ren Vereinen nicht von religiosen Dienstleistungen ausgeschlossen: Sie
nehmen teil an der gemeinsam vollzogenen Pilgerfahrt nach Mekka und
deren sich tiber Wochen hinziehenden Vorbereitung. Der Imam bietet ih-
nen Beratungsstunden beziiglich religioser Fragen an. Sie veranstalten
wihrend der Ramadanzeit abendliche Ringlesungen, in denen der gesamte
Koran auf dreifig Abende verteilt rezitiert wird. Aber sie haben in der Regel
keinen regelmifigen alltiglichen Anschlufl an die Moschee, wie ihn Min-
ner durch die Arbeit in der Organisation oder durch das angebundene Café
haben kénnen.

Allerdings sind auch die Méglichkeiten zur Veranderung dieser Situati-
on nicht ausgeschlossen, wenn eine entsprechende Interessenformulie-
rung stattfindet. So haben Ende 1995/Anfang 1996 in einer Moschee jiin-
gere, teilweise deutschstimmige Muslimas mit tiirkischstimmigen
Frauen der ersten Generation durch ihr gemeinsames Interesse an einer
regelmifiigen Teilnahme am Freitagsgebet zusammengefunden. In die-
ser, seit Anfang der 19goer Jahre in einem schrittweise umgebauten Fa-
brikgebiude lokalisierten Moschee gab es zwar einen Raum fiir die Frauen,
der aber aufgrund des starken ménnlichen Andrangs an den Freitagen von
den Minnern gefiillt wurde, weil Frauen nicht regelmifig teilnahmen.
Nur war ihnen jetzt der Zugang unméglich. Nachdem die Frauen ihr Inter-
esse angezeigt hatten, wurde ein weiterer, ebenfalls separat zuginglicher
Raum ausgebaut. Die groRziigigen Riumlichkeiten und, wie zu vermuten
ist, eine Intervention des Hocas zugunsten der Frauen erméglichten diese
Losung. Hiufiger scheint es allerdings zuzutreffen, dafl Frauen sich den
Gegebenheiten fiigen, weil sie die Moschee nicht als fiir sie zentrale Insti-
tution betrachten.

In diesem Beispiel haben wir den eher seltenen Fall einer intergenera-
tionellen weiblichen Interessensbiindelung, wihrend dagegen eine inter-

44

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

generationelle Separierung die Regel zu sein scheint. Die oben angefiihr-
ten Dienste werden von den jungen Frauen nicht oder nur selten in An-
spruch genommen. »Unter Frauen« so fithrt eine der jungen unverheirate-
ten Frauen an, »macht das echt keinen Spafl«, und es macht keinen Spafg,
weil die Alteren sich anmaRen, das Verhalten der Jiingeren zu kontrollie-
ren, es auch recht indiskret allen Ohren zuginglich kritisieren, weil sie auf
Formlichkeiten und auf das Respektieren der bloflen, von jeglichen indivi-
duellen Verdiensten ledigen Altershierarchie Wert legen. Sie selber, wie
viele andere auch, sieht fiir sich keinen Anlaf fiir einen Moscheebesuch.

Allerdings zeichnen sich Veridnderungen ab. So sind wihrend der er-
sten Hilfte der 19goer Jahre Frauen- bzw. Midchengruppen entstanden.
Das sind zum einen relativ feste Gruppen, die sich zu festgesetzten Zeiten
in der Moschee (in der Regel eine jiingeren Griindungsdatums) treffen
oder auch in privaten Riumen. Zum anderen handelt es sich um Organisa-
tionen, die auflerhalb der Moscheen angesiedelt sind. Im folgenden Ab-
schnitt werden vor allem die Gruppen der ersten Form vorgestellt.

Midchengruppen in den Moscheen

In den Gemeinschaften, die, wie bei den Siilleymanli und der Ahmadi, eine
inkorporierte Prisenz von Frauen aufweisen, ist eine bestimmte Gruppe
von jungen Muslimas?, die ich hier zu Zwecken der Abgrenzung als Neo-
Muslimas bezeichne, kaum zu finden. Abgesehen von den ethnischen Affi-
liationen dieser Gruppen sind es die relativ starken organisatorischen Re-
gulierungen, die Bindung an ein Oberhaupt (Hoca, Scheich, Khalif) und
die eindeutig konservativ-hierarchischen Geschlechterbeziehungen, die ih-
rer individuumsorientierten Attitiide entgegenstehen.

Ein eher uneindeutiges Bild bieten die einzelnen lokalen Organisatio-
nen der AMGT. Der Weiblichkeitsdiskurs, der zum Bestandteil des moder-
nen Islam geworden ist und von islamischer Seite aus zu Inklusionsse-
mantiken und -praktiken gefiihrt hat, zeigt sich, bezogen auf die tiirkische
Moscheenlandschaft, am deutlichsten bei der AMGT. Im Vergleich von
vier Zweigstellen ergibt sich folgendes Bild: Ein grofler Frankfurter Verein
hat eine Art Frauenprogramm, das an Volkshochschulangebote erinnert:
neben Kursen zur Koranrezitation und -exegese stehen Nihen, Seidenma-
lerei, Sauglingspflege, Basketball, Calanetics zur Auswahl. Zur Zeit meines
Besuches lag dieses Angebot allerdings, aufgrund geringer Nachfrage und
fehlender Kursleiterinnen, weitgehend brach. Ein anderer kleiner Verein
mit nur wenigen, zumeist miteinander verwandten Mitgliedern im Frank-

45

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

furter AuRRenbezirk wurde regelmiRig am Wochenende von Frauen ge-
mischten Alters aufgesucht; Bemiithungen der Jiingeren, Gleichaltrige zu
werben, blieben weitgehend erfolglos. Ein weiterer kleiner Verein wird,
abgesehen von Koranschiilerinnen, iiberhaupt nicht von Midchen und
jungen Frauen aufgesucht. Zwar haben die jungen Minner eigene Riume
(ein separat zugingliches sogenanntes Jugendcafé), nicht aber sie. Ein
Frauenraum ist zwar vorhanden, aber der Zugang zu ihm fiithrt mitten
durch die sogenannte — von Minnern besetzte — Kantine, und dort von
minnlichen Blicken begleitet hindurch zu defilieren, wird als duf3erst pein-
lich empfunden.

Aber nicht nur die riumliche minnliche Kontrolle hilt die jungen
Frauen vom Besuch der Moschee ab. Auch das, woriiber sie sprechen wol-
len, Themen, die, wie zum Beispiel AIDS, durch ihre Verbindung mit Se-
xualitit nicht gerade dem Ort angemessen erscheinen, fiihrt sie aus der
Moschee heraus. Als Alternative initiierten junge Frauen einen rotieren-
den »Midchentreff«, der im mehrwochigen Abstand reihum in den priva-
ten Wohnzimmern stattfindet, immer gerade dort, wo der Vater Spit-
schicht hat und die restlichen Familienmitglieder woanders hingeschickt
werden kénnen. Aus den Informationen einer der Initiatorinnen ergibt
sich folgendes Bild dieser Zusammenkiinfte: Hiufig werden Video-Filme,
die aus der Schule, der Bibliothek oder der Videothek stammen, gemein-
sam angesehen und diskutiert. Das kann ein Bericht iiber AIDS sein, an-
hand dessen man — Gesundheit, Wissenschaft und islamische Weisheit
verbindend — diskutieren kann, »warum man vor der Heirat keinen Ge-
schlechtsverkehr haben sollte«, oder ein Beitrag tiber Brustkrebs und MaR-
nahmen fiir Frauen, »auf sich aufzupassen«. Auch »islamische Filme«
bzw. Filme, die den Islam thematisieren wie »Nicht ohne meine Tochter,
wo der Iran der 1980er Jahre aus der Sicht einer Amerikanerin dargestellt
wird, geben Anlaf zu Diskussionen.® Nur einige, die zu diesen Treffen
kommen, sind Kopftuchtrigerinnen, wihrend die anderen jene sind, die
»auch mal ein biffchen vom Islam mitkriegen sollen«. Aus den Informatio-
nen iiber diesen von Wohnzimmer zu Wohnzimmer wandernden Mid-
chentreff geht hervor, daf hier formale Vermittlungsformen abgelegt und
Hierarchieformen umgangen werden. Das Verstindnis vom Islam zeigt
eine Entgrenzung: In Beziehung gesetzt zu AIDS und Wissenschaft wie zu
lokalen Traditionen und Entwicklungen deutet sich eine alltagsweltliche
Zusammenschliefung von Islam und Universalismus an, die unter den il-
teren Frauen kaum zu finden sein diirfte, aber den Jiingeren erst Zugang
schafft.

Im vierten Fall, ebenfalls einer grofleren >Gemeindes, trafen sich vor

46

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

einiger Zeit junge Frauen an den Wochenenden. Geleitet wurde dieses
Treffen von einer deutschen Muslima. Aus nicht nachvollziehbaren Griin-
den hat sich dieser Kreis aufgelst. Seitdem, so die Aussage einer jungen
Frau, die diesem Kreis ihre islamische Sekundirsozialisation und Trans-
formation vom rigiden tiirkischen Verstindnis (threr Ansicht nach) zu ei-
nem mehr globalen, individuell-reflektivem verdankt, passiere dort fir
Frauen iiberhaupt nichts mehr. Diese vier Fille zeigen, daf$ bereits in ver-
schiedenen Zweigstellen der gleichen Organisation verschiedene Auspri-
gungen weiblicher Partizipation zu finden sind. Thre Gemeinsamkeiten
sind die schwache Institutionalisierung und die Abhingigkeit vom Engage-
ment einzelner Personen.

Dafl die Einrichtung sogenannter Midchengruppen, die durchaus
auch bereits verehelichte Frauen einschlieffen, nicht des Anstofses durch
Organisationen bedarf, sondern aus den Bediirfnissen der Frauen und
Midchen selbst resultiert, zeigt sich am Beispiel einer Gruppe, die sich in
einer marokkanischen Moschee zusammengefunden hat. Bedingt durch
die groRRe Streuung von relativ wenigen marokkanischen Familien besteht
bei den jungen Frauen eine Situation der Individualisierung. Insbesondere
in den Schulen und erst recht in den Betrieben sind sie in der Regel die ein-
zigen muslimischen >Auslinderinnen< und die einzigen marokkanischer
Abstammung. Spiirbar ist ein Bediirfnis nach Kommunikation mit gleich-
gesinnten Frauen der gleichen Lebenslage. Wie wichtig die Kultur der Her-
kunft trotz der Einbettung in eine durch institutionalisierte Lebensverliufe
gestaltete Universalkultur und in interethnische Freundschaftsbeziehun-
gen ist, zeigt sich im doppelten Umgang mit Elementen der ethnischen
Kultur in Situationen, die nicht durch Abruf geprigt sind, sondern durch
spontanes Zusammenspiel: Beispielsweise stiirmte wihrend des Wartens
im Hausflur einer Moschee vor der Tiir des Frauengebetsraumes, wo eine
Gruppe von Midchen und jungen Frauen das Ende des Freitagsgebetes
(khutba) erwartete, um den Raum fiir die Versammlung ihrer Midchen-
gruppe in Beschlag zu nehmen®, eine junge Frau zu ihren Bekannten und
fragte, die Pose des anpreisenden Hindlers annehmend, ob jemand heira-
ten wolle. Sie konne ihren Bruder anbieten, der sich entschlossen habe,
daf es an der Zeit sei zu heiraten. Er habe, so begann sie fiir ihn zu werben,
sehr schone Augen. Dafiir fehle es ihm leider ein wenig an Hirn, aber er-
stens sehe man das nicht und zweitens hitten das ja alle hier angesproche-
nen Frauen selber, so dafy man darauf verzichten konne. Denjenigen, die
trotzdem Wert auf Hirn legten, konne sie allerdings einen anderen Bruder
empfehlen, nur hitte der leider keine schénen Augen. Sie selber, wieder
auf den ersten Bruder zuriickkommend, wiirde die schénen Augen prife-

47

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

rieren. Die anderen, den Einsatz aufgreifend und Interessentinnen mi-
mend, spielten amiisiert mit und fithrten die Geschichte fort. Man kann
sich diese Situation und ihre Komik in einem Kreis, der sich iiberwiegend
aus Deutschen zusammensetzt, kaum vorstellen. Eigene Traditionen, die
fiir die anderen ein Tabu sind, und die selber ambivalent als Gefahr, zu-
mindest Unannehmlichkeit empfunden, aber zugleich auch in modifizier-
ter Form affirmiert werden, weil als Angehorige einer versprengten Min-
derheit und als Muslima die alleinige Partnersuche schwierig ist (vgl.
Kapitel 6), werden auf diese Weise und nur in diesem Kreis zu einem Ge-
genstand von Kommunikation, den man weder erliutern noch rechtferti-
gen mufl gegeniiber einer anderen ethischen und moralischen Orientie-
rung.

Im Falle dieser Madchengruppe, die mit 1o bis circa 30 Teilnehmerin-
nen, manchmal auch mebhr, relativ groR ist, sind private Riumlichkeiten
nicht mehr ausreichend. Die Nutzung bestehender 6ffentlicher sozialpi-
dagogischer Einrichtungen fiir Midchen ist, wie Tuchfithlungen einzelner
muslimischer Frauen gezeigt haben, wegen der dort vorherrschenden Be-
fiirchtung von kontraproduktiven Effekten auf ihre Emanzipationsarbeit
an benachteiligten Migrantenfrauen nahezu ausgeschlossen. Moscheen
mit einem separaten Zugang zum weiblichen Raum zu nutzen, ist deshalb
naheliegend. Die Beziehung der jungen muslimischen Frauen zur Mo-
schee ist und bleibt, wie ich aus teilnehmenden Beobachtungen in zwei
verschiedenen Einrichtungen, einer tiirkischen und einer marokkani-
schen, rekonstruieren kann, allerdings schwierig. Einerseits fiithlen sie sich
durchaus im Recht, die Moschee in Anspruch zu nehmen; schliefllich sind
sie Glaubige wie die Minner auch. Andererseits fithlen sie sich wie Ein-
dringliche in einem Terrain, dessen Ausgestaltung andere vollziehen. Von
seiten der Imame, in beiden Fillen jiingere, erst seit wenigen Jahren in
Deutschland lebende studierte Theologen, die vorher um Erlaubnis gefragt
wurden, die Moschee benutzen zu diirfen und zwar unter der Hinzufii-
gung, dafl man nicht nur tiber religivse Dinge im engen Rahmen reden
werde, ist die Initiative begriiit worden. Der Imam ist aber nicht die einzi-
ge Autoritit, und die Geschlechtersegregation verhindert den Austausch
mit den Mitgliedern des minnlichen, altersmifig der Vitergeneration an-
gehorenden und eher traditional eingeschitzten Vereinsvorstandes. Die
Haltung derjenigen, die tiber die organisatorische Seite bestimmen, ist so-
mit unbekannt. In einem Fall fand sich neben der von den jungen Frauen
am Schwarzen Brett im Frauenraum ausgehingten Einladung zur Teilnah-
me an der Middchengruppe eine nicht mit Namen gekennzeichnete Notiz
von »den Minnern« — vermutlich ein Angehdériger des Vorstands -, dafl

48

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

man diese Gruppe begriife und ihr Erfolg wiinsche. Die jungen Frauen
waren einerseits erleichtert, weil ihr Tun somit im Nachhinein legitimiert
war. Andererseits ist durch diese anonyme Form der Anerkennung nicht
klar, von wem die Mitteilung stammt, so daf8 sie ist trotz des wohlmeinen-
den Inhalts ein uniibersehbares Zeichen vorhandener, nicht durchschau-
barer Kontrolle ist.

Das Bestreben der jungen Muslimas nach Eigenkontrolle und das Ver-
stindnis der Islamisierung als Akt der personlichen Selbstsouverinitit bei
der gleichzeitigen Suche nach einer angemessenen, Traditionalismus tran-
szendierenden islamischen Form, fiir die die Middchengruppe ein Forum
bildet, 14Rt sich mit diesem Ungleichgewicht nur schwer vereinbaren. Das
Vermissen eines eigenen abschlieRbaren Raumes oder wenigstens eines
abschliefSbaren Schrankes zur Aufbewahrung von Unterlagen, die nicht
jeder einsehen kann, das Angewiesensein auf den Hausmeister, der den
Schliissel besitzt und um Zugang gebeten werden muR, die stindige Be-
furchtung, dafl die Zusammenkunft plotzlich durch unvorhersehbare
minnliche Prisenz gestort werden kann, weil Minner freiziigigen Zugang
zum gesamten Gebdude haben und den Frauenraum bei Bedarf kurzer-
hand mitbenutzen, aber nicht bekannt ist, wann sie ihn beanspruchen,
wihrend die Frauen sich peinlich genau auf den Frauenbereich beschrin-
ken — all dieses demonstriert deutlich ihren Status als Giste oder Bittstel-
ler. Sie verhandeln nicht auf der Ebene des Rechts, innerhalb formaler
Strukturen, die Anspriiche regeln, sondern sind abhingig von der Akzep-
tanz, der Riicksicht und Sensibilitit der Minner und deren Verstindnis
vom Einhalten der Geschlechtersegregation. Es sind in diesem Kreis insbe-
sondere die traditional eingestellten bzw. sich traditional gebenden Min-
ner, denen gegeniiber der Vorwurf mangelnden Taktgefiihls fillt und de-
ren >unzivilisiertes, auf Bildungsliicken zuriickgefiihrtes Verhalten weder
durch Konsens, formale Organisation noch durch den Imam kontrolliert
werden kann.

Auffillig ist ein Kontrast zwischen der durchaus auch nach auflen de-
monstrierten Affirmation als selbstbewufite, eigenverantwortliche islami-
sche Frau und der Scheu, sich in offene Auseinandersetzung mit traditio-
nalen muslimischen Minnern, die auf dezente Hinweise nicht reagieren,
zu begeben. Hier entstehen Spannungen zwischen einem sich mithsam
angeeigneten islamischen »modesty code« (Antoun 1968), der kleinliche
Streitereien um Ressourcen ausschliefit und auf Reziprozitit angewiesen
ist und der eingeiibten Attitiide offensiver Selbstbehauptung im nichtisla-
mischen Bereich. Beispielsweise kann man - eigentlich kein adiquates
Verhalten fiir eine Muslima, aber bei Verteidigungsbedarf verzeihbar — ei-

49

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

nem Lehrer gegeniiber »ausrasten« und ihn anschreien, wenn man sich
grob unwiirdig behandelt fiihlt, etwa wenn er eine Kopftuchtrigerin zu-
rechtweist, dafl der Sportunterricht kein Raum fiir Modeschauen sei. Ge-
geniiber einem, der sich als Muslim versteht und gar in der Moschee ist
dieses Verhalten einfach undenkbar. Der Anspruch auf Anerkennung, der
sich in den 6ffentlichen Institutionen normativ und mit einer grofRen indi-
viduellen Durchsetzungsfihigkeit hiufig auch praktisch einfordern lift,
istim strategischen Raum der Moschee mit seinem eigenen Ordnungsrah-
men nicht mit den gleichen Mitteln wie auflerhalb durchsetzbar. Die jun-
gen Frauen wiederum, deren Selbstkonstruktion universalistisch geformt
istund die das traditionell-partikulare Regime als Randbedingung verorten
und keine Kontrolle iiber es haben, wenn es im organisatorischen Rahmen
auftritt, verfiigen in diesem Raum iiber keine strategischen Potentiale. Die
daraus resultierende Spannung ist ihnen bewuft. Die einzige konsequente
Losung, die sie sehen, liegt in der Abkoppelung. Diese zeigt sich in diesem
speziellen Fall in dem Plan, demnichst einen eigenen Verein zu griinden
und eigene Riumlichkeiten zu mieten.

Exkurs: Die Frauen und der Imam

Interessant ist, um es an dieser Stelle einzuflechten, das Verhiltnis zwi-
schen dem Imam und den Frauen. Der Imam ist zumeist formal entweder
ein Angestellter des Vereins, von dem er entlohnt wird, oder er ist, falls sein
Arbeitsplatz zu einem Verein gehort, der dem tiirkischen Ministerium fiir
religiose Angelegenheiten untersteht, ein Staatsangestellter. In beiden Fil-
len ist er abhingig von den Organisatoren dieses Vereins; zumindest ist er
Gleicher unter Gleichen und hat durch seine Position keinen herausgeho-
benen Einfluf} auf Entscheidungen in organisatorischen Angelegenheiten.
Die Kontakte zu den Frauen >seiner Gemeinde« erschépfen sich weitge-
hend in den sogenannten Fragestunden, in denen es um religiése Regulie-
rungen geht; hiufig sind es Fragen zu Gebetsritual und Reinheit oder dhn-
lichen Angelegenheiten, die, wie ein Imam im Gesprich deutlich unzu-
frieden anmerkt, jeder halbwegs gewissenhafte und gebildete Muslim ei-
gentlich beherrschen sollte, sowie einfachere rechtliche Fragen. Aber auch
auflerhalb festgelegter Fragestunden kann der Imam jederzeit von jedem,
auch jedem, der >seine Moschee« nicht aufsucht, telefonisch konsultiert
werden. Zuweilen auch wird ein Imam, vor allem wenn er sich fiir soziale
Belange s>seiner Gemeindemitglieder< interessiert, mit Fragen konfron-
tiert, die den religiésen Bereich iiberschreiten und ihn zu einer Konfliktbe-

50

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

ratungsinstanz machen, etwa wenn es bei einem Ehepaar darum geht, wie
oft eine Ehefrau ihre Eltern besuchen darf.

Die jungen modernen islamischen Frauen stehen, soweit es aus den
Interviews ersichtlich wird, in eher distanzierter Position zum Imam bzw.
Hoca. Sie halten es fiir iiberfliissig, sich an ihn mit Fragen zu wenden, die
die personliche islamische Lebensfithrung betreffen. Texte — Koran und
sunna (Uberlieferungen aus dem Leben des Propheten), Exegesen — und
eigene Vernunft sind ihrer Meinung nach ausreichende Mittel zur Selbst-
vergewisserung. Autodidaktischer Erwerb von Wissen und Eigenverant-
wortung sind fiir sie die Grundkomponenten zur Erzeugung einer indivi-
duellen islamischen Lebensweise. Fiir Fragen des tiglichen Lebens, die
jeder selber beantworten kann, wenn er sich damit auseinandersetzt, einen
Experten in Anspruch nehmen zu miissen, erscheint ihnen peinlich; zeigt
das doch an, dafl es dem Fragenden an Bildung, Wissen und Eigenverant-
wortung fehlt. Einen Experten fragen zu miissen gilt, aufler wenn es sich
um kompliziertere Rechtsfragen handelt, als Zeichen von personlicher
Schwiche und Abhingigkeit von Autorititen. Es bezeugt iibermifige Be-
quemlichkeit und das Unvermdgen, mit den einschligigen Texten — allen
voran mit dem Koran, in dem »alles steht« — umzugehen und selbst nach-
zudenken, tiber Analogieschliisse zu angemessenen Lsungen zu kom-
men. Sie selber schlagen, wenn sich plétzlich Fragen ergeben, die mit dem
aktuell vorhandenen Wissen nicht zu beantworten sind, in entsprechenden
Biichern nach, diskutieren gegebenenfalls auch mit Freunden. Da das in
der Regel reicht, konsultieren sie den Imam selten. Andere Griinde, Kon-
takt mit ihm zu suchen, gibt es kaum.

In besonderen Fillen, wenn es nétig ist, Angelegenheiten mit der Mo-
scheeleitung abzukliren, dient der Imam als Mediator. Wenn zum Beispiel
junge Frauen auf die Idee kommen, ein Kinder- bzw. ein Familienfest zu
veranstalten, fragen sie zunichst den Hoca um Erlaubnis, die Moschee zu
nutzen. Dieser gibt diesen Vorschlag weiter (oder auch nicht) und fragt, wie
in einem Falle, auch nach, ob alles wie vereinbart gelaufen ist. Das war es in
diesem Falle nicht, denn der Ladenbesitzer, von dem fiir das Fest einige
Waren abgeholt worden waren, bestand entgegen vorheriger Absprachen
auf Bezahlung, die die Frauen nun aus eigener Tasche leisten mufiten. Der
Hoca intervenierte und brachte ihnen das Geld zuriick. Sie selber hitten
die Angelegenheit von sich aus nicht zur Sprache gebracht, obwohl sie
deutlich unzufrieden mit der gebrochenen Vereinbarung waren. In Fillen
wie diesen deuten sich Allianzen zwischen den jungen Frauen und dem
Imam an.

In dieser Funktion als Mediator und Vermittler von weiblichen Interes-

51

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

sen uiberschreitet er seine engen, aufs Religiose bezogenen und unbestreit-
baren Kompetenzen und erhebt konkurrierende Anspriiche auf vorhande-
ne Ressourcen und Handlungsspielriume. Méglicherweise disqualifiziert
er seine Autorititsposition, indem er von den traditionellen Ordnungsvor-
stellungen derjenigen, die im Verein das Sagen haben, abweicht. Schlief-
lich ist auch er nur ein Mann, der sich von Frauen und Midchen zu distan-
zieren hat. Andererseits kann ihm an Initiativen, die mehr Leute als ge-
wohnlich in die Moschee bringen, gelegen sein. Das prekire Verhiltnis
zwischen Amtsperson und Geschlecht kann abgefedert werden durch die
Vermittlung der eigenen Ehefrau. So hilt zum Beispiel eine ohne Gesten
der Herablassung Kopftiicher bereit fiir die jungen Médchen, die sich, eher
zufillig und unvorbereitet und anscheinend auch sonst weitgehend religi-
onsabstinent, zuweilen in der Moschee einfinden. Daf sie neben religi6-
sem Wissen ein abgeschlossenes Wirtschaftsstudium hat, wirkt auf die
Besucherinnen durchaus beeindruckend. In anderen Fillen fungiert die
Frau des Imam als Vermittlerin vor allem fiir dltere Frauen, die sich scheu-
en, sich an den Imam mit Fragen zu wenden, die Kérper und Sexualitit
betreffen.

Es scheint somit insgesamt, sehr dezent und in Ansitzen, zuweilen ei-
ne punktuelle Allianz oder zumindest eine Solidarititsbeziehung zwischen
dem Imam und den jungen islamischen Frauen zu geben. In den symboli-
schen Auseinandersetzungen um die Machtbalancen der Geschlechter
und der Generationen kann er auf der Basis der Auslegung des Textes
durchaus Schiedsfunktionen zugunsten der jungen Frauen erfiillen.

In den Midchengruppen: Auf der Suche nach Form und Inhalt

Die Formierung von Midchengruppen, ob innerhalb oder auflerhalb der
Moschee, ist ein uniibersehbares Zeichen fiir die Ausdifferenzierung nach
Altersklassen und Lebenslagen. Das Treffen in altersgleichen Gruppen
durchbricht als Forum des Wissenserwerbs und des Austausches nicht nur
die Situation der Vereinzelung, sondern ist produktiv hinsichtlich der Son-
dierung und Erzeugung eines >praktischen weiblichen Islam«. Die Schrif-
ten geben in normativen Regeln und empirischen historisch gebundenen
Beispielen zwar Anhaltspunkte fiir das Allgemeine, aber nicht fiir die un-
mittelbare praktische Umsetzung in einzelnen aktuell relevanten Situatio-
nen und sozialen Feldern. Daher haben die Akteure eine Arbeit der prakti-
schen Islamisierung zu leisten. Die folgenden Ausfithrungen gehen auf
Diskussionen in zwei verschiedenen Midchengruppen zuriick, deren Tref-

52

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

fen ich wiederholt beiwohnte, sowie auf Schilderungen in den biographi-
schen Erzdhlungen.

Aufgesucht werden die Midchengruppen von Midchen und Frauen im
Alter zwischen etwa 15 bis Mitte 20; die meisten sind nicht verheiratet, aber
trotz der Bezeichnung ist nicht der Familienstand ausschlaggebend, son-
dern das persénliche Interesse. Es gibt einen kleinen Kern von Frauen, die
bereits, wie eine wiederholte Formulierung lautet, »fest im Glauben sind«
und die als Leiterinnen oder Lehrerinnen fungieren. Sie bereiten Themen
vor, delegieren einzelne Aufgaben, zum Beispiel Referate. Sie sind diejeni-
gen, an die sich die >Islam-Anfingerinnen< mit Fragen wenden, die iiber
umfangreiche Nachschlagewerke verfiigen. Ein Hauptmotiv der Besuche-
rinnen, von denen ein Teil regelmifig, ein anderer nur gelegentlich
kommt, ist das Aufarbeiten von Wissensdefiziten iiber den Islam. Es be-
steht ein dringenden Bediirfnis zu erfahren, was »meine Religion« eigent-
lich ist. Vielfach sind die Anfangskenntnisse nicht viel gréer als bei durch-
schnittlichen Deutschen und das Auge der Leiterin erkennt bei neu
Hinzukommenden, noch bevor diese sich inhaltlich duf3ern, an Details,
zum Beispiel an der Unbeholfenheit, ein Kopftuch so zu positionieren, dal
es tatsichlich und einigermaflen dauerhaft die Haare bedeckt, sofort, da
zu Hause der Islam tiberhaupt keine Rolle spielt, daf} elementare Handlun-
gen dort nicht in urspriinglicher Weise gelernt werden kénnen. Die vor-
sichtigen Fragen, die sie an sie richten, basieren auf Erfahrungen, daf
selbst Grundlagenwissen als nicht vorhanden vorausgesetzt werden kann.
Hin und wieder haben in den >Gastarbeiter<-Haushalten die Eltern den
Kindern Koransuren beigebracht, aber der Wissensbestand beschrinkt
sich auf mechanische Instruktionen und Repetition. Von den Madchen tiir-
kischer Abstammung haben einige mehr oder weniger lange den Koranun-
terricht besucht, die maghrebinischer und arabischer Abstammung haben
hiufig aus Mangel an Gelegenheit am Wohnort keinen besucht. Der Ko-
ranunterricht ist nahezu die einzige Quelle fiir elementaren religivsen Un-
terricht, so daf er die Angelegenheit von Fachleuten und nur in Ausnah-
mefillen von Eltern ist.

Regelmifige religise Praxis scheint iiberdies in vielen Fillen an den
Alterszyklus gebunden zu sein. Werner Schiffauer (1988) und Paul Geiers-
bach (1990) beschreiben in diesem Zusammenhang eine Okonomie der
Akkumulation und Tilgung von Siinden, nach deren Logik erst im spiteren
Alter eine intensivere Auseinandersetzung mit Religion nétig wird, um
den angehiuften Berg der Siinden abzuarbeiten. In diesem Sinne berich-
ten einige Frauen, daf} die Viter, manchmal auch die Miitter, erst kurz vor
ihnen begannen, sich mit religiésen Prinzipien auseinanderzusetzen und

53

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

einen fiir sie giiltigen Lebenswandel, der zum Beispiel regelmifiges Be-
ten, gelegentliches Koranlesen sowie den Verzicht auf Alkoholgenufd und
Kartenspiel einschlieft, zu entwickeln, den sie nicht unbedingt auf die Fa-
milie zu tibertragen suchen. Ausschlaggebend an diesem Muster ist fiir die
Kinder, daf sie Religion nicht als frithzeitig inkorporiertes Kapital kennen-
lernen. Sie koénnen sich davon als »Vaters Angelegenheit< oder >Mutters
Angelegenheit« distanzieren oder, wenn sie ebenfalls beginnen, sich damit
auseinanderzusetzen, mag nun das Vorbild der Eltern eine Rolle spielen
oder nicht, dann findet das statt unter der Bedingung der Reflexion, die
durch bereits, vor allem durch das Bildungssystem und alltagsweltliche
Orient-Okzident-Imaginationen, eingepflanzte universale Rationalitits-
prinzipien geprégt ist.

AnstoRe zum Aufsuchen einer Midchengruppe bilden nicht selten Si-
tuationen, in denen sie zum Islam als ihre Kultur befragt werden, wie zum
Beispiel im Schulunterricht, und feststellen, daf3 sie nichts dazu sagen kén-
nen. Neben dem Aufarbeiten von Wissensdefiziten geht es ihnen auch dar-
um, die Wahrheit zu finden zwischen der traditionellen Imagination des
Islam (soweit sie aus der alltagweltlichen Praxis der ilteren Generation
oder von Urlaubsaufenthalten im Herkunftsland bekannt ist), den Split-
tern der modernen islamischen Imagination des Islam (bekannt durch die
mediale Vermittlung tiber 6stliche wie auch westliche Islamisierung wie
Kopftuch-Affairen sowie durch zufillige personliche Kontakte zu Méid-
chen, die sich verschleiern) und der anti-islamischen Imagination (spiirbar
zum Beispiel in der Herabsetzung der eigenen Kultur durch die Gleichset-
zung mit Terrorismus in den Medien oder mit Geschlechterdiskriminie-
rung in der Alltagskommunikation).

Betrachtet man die Midchen in der Moschee, so ist auf den ersten Blick
nicht ersichtlich, welche sich als gliubige Muslima begreifen. Alle tragen,
dem Ort angemessen, Kopftuch, viele lange Récke. Das heifdt aber nicht,
daf diese Kleider auch auflerhalb der Moschee, auf der Strafle und am Ar-
beitsplatz getragen werden. Viele wissen nicht, wie man betet und bedugen
Betende mit grofem Interesse. Eine fiir sie, auch wenn sie sich als gliubig
bezeichnen, brennende Frage ist die nach dem Wahrheitsgehalt der Schop-
fungsgeschichte, wenn es andererseits in der Schule heiflt, der Mensch
stamme vom Affen ab. Die Glaubwiirdigkeit der Schépfungsgeschichte
wird aus der konkurrierenden Sicht der Evolutionstheorie tiberpriift. Der
stindige Vergleich von Wissenssystemen, der sich auch auf andere Fragen
bezieht, und von Verhaltenssystemen zieht sich wie ein roter Faden durch
die Diskussionen und verlangt von der Leiterin und den fortgeschrittene-
ren Muslimas, permanent religiése Sitze mit wissenschaftsrationalen Er-

54

- am 14.02.2026, 0611211,



https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

kldrungen zu fiillen und sie im stetigen Vergleich zu reflektieren, sie in ein
plausibles Verhiltnis zum sikularen Schulwissen und zum >normalenc<
Verhalten zu bringen. Es ist somit nicht damit getan, mechanische Wis-
sensbestinde zu akkumulieren, sondern sie miissen sich in bestehenden,
vorformulierten Sinnzusammenhingen legitimieren und mit ihnen kon-
kurrieren kénnen. Selbst tiberzeugte Frauen kommen somit immer wieder
in die Pflicht der Argumentation und Reflexion. Dieses, so bemerkt eine
der Leiterinnen einer Midchengruppe, sei ein Merkmal der Midchen in
Deutschland. Sie selber, die iiberwiegend im islamischen Heimatland auf-
wuchs, sich dort kurz nach Beginn des Studiums islamisiert und einer stu-
dentischen Gruppierung angeschlossen hatte und somit eine vergleichen-
de Perspektive hat, stellt fest, dal dort dieser stindige Vergleich eindeutig
nicht présent sei; entweder man sei gliubig oder nicht und wenn ja, bemii-
he man sich um Wissen darum, was richtiger, von der Tradition zu schei-
dender Islam sei, aber man befinde sich nicht stindig im Kampf mit ande-
ren Weltanschauungen.

Neben den »>Anfingerinnen< finden sich in den Midchengruppen
>Fortgeschrittene, fiir die es keine Frage ist, daf} sie gliubige Muslimas
sind. Thr Wissensbestand ist bereits grofer. Eines ihrer Hauptprobleme ist
das Umsetzen religioser Praktiken in den Alltag und ihre Begriindung ge-
geniiber den anderen. So wurde kurz vor Ramadan in einer Gruppe das
Problem aufgeworfen, welches die adiquate Antwort auf die unausweich-
lich kommende Frage nach dem Grund fiir den Fastenmonat sei. Die An-
deren, nichtmuslimische Mitschiiler oder Arbeitskollegen, wiirden nach
dem Anlaf als Erklirung fragen, analog zu ihrem christlichen Horizont,
nach dem das Weihnachtsfest auf die Geburt Christi zuriickgefiihrt wird.
Da in der spontanen Diskussion kein vergleichbarer Anlafl gefunden wur-
de und auch keine eingingige Begriindung fiir das spirituelle Erlebnis,
wurde schliefllich als Losung die kurze, aber bestimmte Antwort, das Fa-
sten gehore zu den funf Sdulen des Islam und sei Pflicht fiir jeden Muslim,
vorgeschlagen. Mit einer solchen Losung wird eine Abkopplung von einer
durch die anderen auferlegten Erklirungsverpflichtung vollzogen und von
ihnen verlangt, das Gegebene zu nehmen wie es ist, ohne Kommunikati-
onszwang. Diese pragmatische und selbstbewufite Losung, die im Hori-
zont die Absage trigt, sich, sein Handeln, iberhaupt seine Existenz in
Deutschland stindig rechtfertigen zu miissen, stammt von der oben er-
wihnten Midchengruppenleiterin und verbliiffte durch die selbstbewufste
Rigorositit offensichtlich die Mddchen und Frauen mit den deutsch durch-
gefirbten Biographien, die den Erklirungszwang verinnerlicht haben. In
diesem Vorschlag deutet sich ein moglicher Akt der Selbst-Souverinitit an.

55

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

Die Erklirung des Islamwissenschaftlers Louis Gardet zum Fasten ist rela-
tiv einfach. So heift es unter anderem:

»Durch die Wahl des Monats Ramadan wird der religiose Charakter unterstrichen,
denn es ist der Monat, >in welchem der Qur’an herabgesandt ward, eine Weisung an
die Menschheit« [2, 185]. Es wird also gleichsam das Fest des Koran begangen, die 28
Fastentage sind eine einzige Gedenkfeier fiir die >Herabkunft« des Buches.« (1968:
108)

Ein klar umrissener historischer Anlafl ist damit gegeben. Warum er in der
Gesprichsrunde nicht auftaucht, li8t zwei Vermutungen zu: Er ist in die-
ser spontan entstandenen Gesprichssituation schlichtweg keinem einge-
fallen; er ist fiir Muslime selber grundsitzlich unwichtig und deshalb nicht
prisent. Dieses Beispiel zeigt eine wesentliche Komponente des Rahmens
auf, in dem junge Muslime im Westen den Islam rekonstruieren: Es ist die
Logik der nichtmuslimischen Anderen bzw. eine Rationalitit, die, ein
Aspekt der Idee der Wahl, nach plausibler Erklirung fiir bestimmte Hand-
lungen und ihre Ausformung verlangt. Plausibilitit bedeutet dabei Mef-
barkeit an den Kriterien einer dominanten Kultur, die im multikulturellen
Kontext durch ihren institutionellen Verbreitungsradius (Kindergarten,
Schule) zur universalen, den Diskurs bestimmenden wird. Nicht ohne Iro-
nie verweisen etliche der jungen Frauen darauf, daf3 sie lange Zeitim Chri-
stentum besser bewandert gewesen seien als im Islam. Aber das institutio-
nalisierte, das universale Andere hat einen zeitlichen Vorsprung und damit
einen Vorsprung in der habituellen Verankerung. Das bedeutet fiir die jun-
gen Frauen, dafl das, was als eigene, essentiell gedachte Kultur eher vage
und schattenhaft umrissen wird, in reflexiver Gestalt an die universale Kul-
tur angehingt bzw. im Vergleich zu ihr, die die Bedingungen diktiert, kon-
trastiert werden muf. Die Regeln der Anerkennung, »where transparancy
is techné« (Bhabha 1994: 110), umklammern sie und zeigen sich im alltags-
weltlichen Rahmen als das Beugen unter Erklirungszwinge und im Riick-
griff auf bestimmte Erklirungsmuster. Die multikulturelle Einbeziehung
des Anderen stellt sich somit dar als Kooperationsverpflichtung des Ande-
ren, Differenz in den bestehenden Semantiken darzulegen und zu gestal-
ten, Differenz in Diversitit umzulagern.

Zu den zentralen inhaltlichen Programmpunkten der Midchengruppe
gehdren tafsir (iibersetzt als >Erklirungs, zuweilen auch >Interpretations;
Koranexegese), Auseinandersetzung mit den ahadith und Gespriche iiber
ein jeweils interessierendes Thema aus aktuellen Lebenszusammenhin-
gen. Tafsirwissenschaft und Hadithwissenschaft (letzteres klassisch eher

56

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

im Sinne der Rekonstruktion der Uberlieferungskette) haben sich, bereits
einige Jahrzehnte nach der Hidschra (der Auszug aus Mekka im Jahre 622,
Beginn der islamischen Zeitrechnung) beginnend, iiber die Jahrhunderte
bis in die Gegenwart entwickelt (Gardet 1968: 139 ff.; Murata/Chittick
1994: xxxvii). Beides sind Arbeitsgebiete hochqualifizierter Spezialisten.
Rezitation und Memorieren hingegen gelten als Qualifikation der Glaubi-
gen. Dazu bemerken Murata und Chittick:

»In the modern West, most people think of scripture as something one reads for edi-
fication, for learning about God and right living. In the Islamic context, the Koran
was much more than that. Learning the Koran was the primary goal of traditional
education, and it normally began early in life. No one thougt it important for children
to understand the meaning of the Koran — after all, even adults, even great theologi-
ans, understand only snippets of its total significance. What was important in educa-
tion was memorization of the Word of God« (ebd.).

Dieser Gegensatz ist sicherlich holzschnittartig, aber an dieser Stelle geht
es nur um das Argument der Aufspaltung zwischen Experten- und Laien-
wissen und Experten- und Laienumgang mit der Religion. Offensichtlich
ist eine zunehmende Verschiebung vom Experten zum Laien bis — im Ge-
folge der Islamisierungsbewegung in den letzten Jahren und Jahrzehnten
— hin zum Alltagssubjekt.>* In den Moscheen »Tafsir zu machenx, sich die
Bedeutung der ahadith zu erarbeiten, ist ein Ausdruck fiir den Eintritt eines
intellektuell-reflektierenden Alltagssubjekts in die vormals exklusive Inter-
pretationsmaschine und, wie zu vermuten ist, ein Ausdruck fiir den Eintritt
sozial differenter Positionierungen innerhalb der Muslime. Nicht die
Kunst der Rezitation steht im Vordergrund, sondern der Inhalt, das Erar-
beiten von eigenen Interpretationen, vom eigenen Verstindnis des Textes.
Betont wird, dafl es sich nicht um ein starres Regelsystem handele, dem
sich die Gldubigen entgegen dem eigenen Verstindnis unterordnen muife-
ten (oder dem die weniger Gliubigen sich lieber entziehen, weil sie es nicht
verstehen); vielmehr komme es darauf an, sich (ich beziehe mich auf ein
Gedichtnisprotokoll eines Treffens)

»gemifl dem zu verhalten, was man verstanden hat und stets in bezug auf die Aus-
sagen des Propheten, dabei Freirdiume auszunutzen. Diese Freirdiume haben auch
zu den verschiedenen Rechtsschulen mit diversen Interpretationen auf dem Boden

der gleichen Prinzipien gefiihrt«.

Fiir den alltagsweltlichen Umgang gilt als Prinzip, daf alles, was nicht aus-

57

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

driicklich verboten ist, erlaubt sei. Zum Beispiel sei hinsichtlich der weibli-
chen Bekleidung festgelegt, welche Kérperteile bedeckt werden sollen, aber
nicht womit, zum Beispiel ob mit Rock oder Hose oder mit Kopftuch oder
Hut. Letztlich besteht eine Idee vom Islam und islamischen Regulierungen
als dichter Kern, der umgeben ist von einem weniger dichten, wandelbaren
und deshalb von verniinftiger individueller Gestaltung und Organisierung
abhingigen Auflenring. Dieser Auflenring bildet die Arena fiir die Kon-
struktion des modernen islamischen Individuums nach den Prinzipien
von Wahl, Effizienz und persénlichem Fortschritt. Diese Einstellung setzt
eine moglichst fleilige Auseinandersetzung mit dem Text voraus; der selb-
stindige Erwerb von Wissen und die eigenstindige Interpretation auf der
Basis der eigenen Logik stehen im Vordergrund. Expertenwissen der Ge-
lehrten, Theoretiker oder derjenigen im lokalen Kontext, die mehr wissen,
dient als Anregung; aber es bezieht seine Validitit aus der eigenen Uber-
prifung und der eigenen intellektuellen Durchdringung. In diesem Sinne
gibt es keine konkrete personelle intellektuelle Fithrerschaft, auf die sich
die einzelnen berufen, sondern lediglich geachtete Autorititen, deren An-
sichten verglichen werden. Es gibt auch keine Verpflichtung auf die lokal
giiltige Rechtsschule, in die man zufillig hineingeboren ist. Bieten andere
Rechtsschulen plausiblere, das heiflt dann zumeist praktikablere Lésungen
fiir bestimmte aktuell anstehende Probleme an, so werden sie im Hinblick
auf ihre grofRere Effizienz genutzt. Diese Technik ist nicht ungewdhnlich,
aber nicht unbedingt im Alltagssubjekt verankert und auch nicht Bestand-
teil eines Lebensstils. Was zihlt, sind der eigene Intellekt, der freilich isla-
misch, in eigener Verantwortlichkeit, geschult werden muf}, und die isla-
mischen Quellen, mit denen man sich sukzessiv in einem lingeren Pro-
zefd vertraut machen mufS. Eine solchermafen individualistische Ausrich-
tung vertrigt sich nicht mit der Idee von Gefolgschaft oder blindem Ver-
trauen. Entsprechend finden sich unter den Neo-Muslimas keine Bezie-
hungen zur um einen Scheich bzw. Meister zentrierten islamischen
Mystik.>

Die Diskussionen in den Midchengruppen und die biographischen Er-
zihlungen zeigen, dafl die jeweils personlichen Auseinandersetzungen
mit islamischen Prinzipien und Vorstellungen je nach bestehendem Wis-
sens- und Interessensstand weit auseinandergehen. Wihrend die einen
z.B. Biicher lesen iiber die Frage, was mit der Seele kurz nach dem Tod
geschieht, sind andere noch mit der Aneignung elementarer Regeln wie
den Abliufen von Gebetsritual und ritueller Waschung (wudu), — sensible
Angelegenheiten mit vielen Fehlerquellen, die ein Gebet ungiiltig, das
heiflt von Gott nicht als gute Tat anerkannt machen kénnen —, der Bedek-

58

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

kung des Kérpers oder mit Fragen wie Polygamie und weiblichen Rechten
beschiftigt. Ein Thema von zentraler Bedeutung, das sie alle verbindet, ist
in den Midchengruppen die Konstruktion islamischer Weiblichkeit. Au-
thentisch islamisch zu sein bedingt das Wissen um den islamischen Weib-
lichkeitscode und seine moglichst perfekte Umsetzung im Selbst ebenso
wie durch das Selbst in der Alltagspraxis und den spezifischen Interakti-
onsfeldern. Es stellt sich eine doppelte Aufgabe, nimlich einen authenti-
schen Weiblichkeitscode zu erarbeiten und ihn fiir sich, in den eigenen
spezifischen Interaktionskontexten und in Kohirenz mit den Universali-
sierungsbedingungen in die Praxis umzusetzen.

Die Produktion eines authentischen islamischen Weiblichkeitscodes
bildet fiir die jungen Frauen ein Kernstiick des islamischen Lebensstils.
Dieser Code rekurriert einerseits auf die als ungefiltert geltende, auf Koran
und Sunna basierende Tradition und andererseits auf die modernen Ratio-
nalititsprinzipien und deren Dynamiken. Vollbracht werden muf$ die Ver-
kniipfung divergenter historischer Weiblichkeitsimaginationen und Ge-
schlechterbeziehungen zu einer kohirenten, konkurrenzfihigen Einheit
mit faktischer, alltagsrelevanter Giiltigkeit. Relevant ist aber nicht die ko-
gnitive Herstellung einer Verbindung zwischen Ungleichzeitigem, die
Umsetzung einer Utopie (al-Azmeh 1996: 7f.), sondern der Eintritt in all-
tagspraktische soziale Felder als kreative Akteure, die sich ins Spiel bringen
und Effekte erzeugen, um ihre spezifischen Interessenslagen und Positio-
nen im Spiel zu optimieren. Die Idee einer authentischen und zugleich
modernen islamischen Weiblichkeit, die verstanden wird als dem Selbst
gemifle eigene Wahl, die sich interaktionsbedingt in alltagsweltlichen Er-
zeugungsakten reifiziert, tiberlagert drei Positionen, integriert sie. Diese
drei Positionen sind eine, in welchen Schattierungen sich auch immer pri-
sentierende, traditionelle Ordnung, eine als universal definierte Ordnung
(orientiert am ordnungsliebenden Biirger der deutschen Mittelschicht), als
deren Reproduzentinnen sie gleichermaflen auftreten sollen und schlief3-
lich eine vergangene ideale, aber unwiderruflich verlorene >original islami-
sche« Ordnung.

Die Rekonstruktion der >richtigen« islamischen Weiblichkeit wirft Pro-
bleme auf. Koran, ahadith sowie zahlreiche Kommentare offerieren einen
Korpus an Normen, teils in der Form von nicht immer eindeutigen Regeln,
die hiufig an bestimmte Bedingungen gebunden sind, teils in der Form
von, manchmal sehr knappen, Situationsbeschreibungen und Anekdoten,
die sich auf den Propheten und die Frauen um ihn beziehen. Zum Teil be-
trichtliche Interpretationsspielriume, Widerspriiche im einzelnen sowie
die Divergenz moderner Lebenswelten, die nicht umfassend aus diesem

59

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

Korpus heraus regulierbar und rationalisierbar sind, lassen keine mechani-
sche Ubertragung zu. Es obliegt dem einzelnen Akteur, sein Handeln im
Einklang mit islamischen Regeln gemif} des jeweiligen Wissensstandes,
der eigenen Intention und des jeweiligen situativen Kontextes zu definie-
ren. Bemerkbar ist ein vorsichtiges Abwigen, wie weit man gehen kann,
um das Ziel der Selbstkonstitution, nimlich Muslima zu sein und soziale
Anerkennung — vor allem im Feld der beruflichen Ambitionen — zu errei-
chen. Das setzt ein hohes Maf an Reflexivitit der eigenen Position voraus.
Es betrifft zum Beispiel Fragen des Gebetes am Arbeitsplatz bzw. in der
Schule oder den Bekleidungsmodus.

Ein Problem besteht aber auch, wie die Diskussionen in den Midchen-
gruppen zeigen, hinsichtlich des persénlichen islamischen Habitus. Hier
offenbaren sich Defizite, die mit der Disziplinierung des eigenen Selbst
zusammenhingen. Sozialisiert im Habitus der deutschen Jugendlichen
fehlen die Vorbilder oder Selbstverstindlichkeiten. Eine Ahnung ungebro-
chen islamischen Verhaltens bekommen die Midchen und jungen Frauen
in den Urlaubsaufenthalten in der >Heimat< und da in erster Linie in Form
negativer Sanktionierungen, zum Beispiel wenn ihnen die anderen zeigen,
dafl es fiir Frauen ungehdrig ist, sich auf der Strale laut zu unterhalten,
dort andere Frauen zur Begriiffung zu kiissen, oder die Schuhe im 6ffent-
lichen Raum zu schniiren, ohne in die Hocke zu gehen, erst recht sie aus-
zuziehen und barfu zu gehen, wenn sie driicken, oder zu lange und zu
sichtbar am Fenster zu stehen und das Geschehen auf der Strafe zu be-
trachten. Auch die Miitter konnen als Vorbilder oder Ratgeberinnen nicht
weiterhelfen, weil sie, zumeist Hausfrauen, nicht in dhnlichen kompetiti-
ven sozialen Zusammenhingen stehen. Hier setzt die Bedeutung der spit
migrierten, bereits im islamischen Land islamisierten Frauen ein. Sie wir-
ken als Erzieherinnen, indem sie, wohldosiert und wohlabwigend, wie
eine Frau im Interview erwihnt, »nicht alles auf einmal verlangen«, son-
dern nach und nach in einer Politik der kleinen Schritte unter Hinweis auf
rationale Begriindungen als dezente Disziplinierungsagenten daran arbei-
ten, Verhalten zu reflektieren und zu verindern. Sie sind es auch, die eine
sichere Unterscheidung zwischen positiven islamischen und negativen tra-
ditionalen Verhaltensanforderungen zu treffen vermogen.

Deutlich wird in den Diskussionen immer wieder die Rekonstruktion
eines Islam in Konnotation mit der Konstruktion des Selbst, und zwar im
Gegensatz zu einer als traditional-patriarchalisch deklarierten Deutung des
Islam. So kam wihrend eines Treffens einer Middchengruppe das Gesprich
auf Minner, die ihre Frauen und Tochter zur Verschleierung zwingen und
zwar nicht wegen Gott (allein das erscheint schon als Widerspruch), son-

6o

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

dern wegen der Nachbarn, um ihre Hausmacht zu demonstrieren und sich
als guter, respektierlicher Mann zu prisentieren. Geradezu blasphemisch
sei ein Satz wie »Sonst kannst du gehen, wie du willst, aber zusammen mit
mir gehst du mit Kopftuch«. Auch die umgekehrte Einstellung, daf nim-
lich Viter von ihren gebildeten Tochtern verlangen, sich mit ihnen zusam-
men auf der Strafle ohne Kopftuch zu zeigen, werden kritisiert. In solchen
AuRerungen kommt die Frontstellung zwischen individueller tiefer ethi-
scher Lebensfithrung und einer situationsorientierten Instrumentalisie-
rung des Islam zum Ausdruck.

Andere wichtige Stiitzen in den Midchengruppen sind die deutsch-
stimmigen Muslimas, die fiir ihre Konsequenz, sich als kulturell Abtriin-
nige den islamischen Regeln zu unterwerfen und sich aus véllig freier
Wabhl heraus als Muslima zu behaupten, bewundert werden, vor allem von
jenen, die, wie sie formulieren, »den Islam in sich habenc, aber sich scheu-
en oder scheuten, »ihn auch zu lebeng, ihn mit allen Konsequenzen prak-
tisch umzusetzen aus Angst vor den negativen Sanktionen der Anderen.
Als wichtige Ressource bringen die deutschstimmigen Muslimas ein auf
ihre Indigenitit, ihre alternativlose Lokalitit griindendes Rechtsverstind-
nis auf Differenz und Gleichbehandlung, das in offensive Anerkennungs-
strategien und Identititspolitiken gegeniiber Institutionen, einschliefllich
der Moscheen miindet, ein. Sie stecken vorbildhaft den Rahmen ab fiir das
Forderbare, fiir personliche Rechtsanspriiche, und sie sind als unbestritte-
ne deutsche Biirger selbstbewufit im Umgang mit Autorititen und Institu-
tionen. Im Effekt wirken beide, die >eigentlich originire Muslima< und die
aus der anderen Kultur konvertierte Muslima zusammen. Sie sind mobili-
sierende lokale weibliche Autorititen und Reprisentantinnen verschiede-
ner islamischer Felder — des >originalen«< Islam oder, wenn man es mit
Baudrillard (1991) formulieren will, der Simulation des originalen Islam
und eines jungen kreativen, lokalisierungsbediirftigen Islam —, die sich
aufgrund ihrer unterschiedlichen Biographien und Ressourcen erginzen.

Die Bedeutung von islamischen Midchen- und Frauengruppen, ob in
den Moscheen oder auflerhalb, liegt darin, dafé sie Arenen fir Diskurse, fiir
WissenserwerD, fiir Erfahrungsaustausch und Reflexion, fiir das Erkennen
der eigenen personlichen Situierung sind. Aber sie sind zugleich Arenen
einer Habitualisierung, einer priverbalen praktischen Vermittlung von Is-
lamizitit, in der jede anwesende Frau mit ihrem Korper, mit ihrem Verhal-
ten ein Spiegel fiir die anderen ist, mit Hilfe dessen das personliche Projekt
des islamischen Selbst iiberpriift und korrigiert werden kann. Mit anderen
Worten: es werden Richtlinien des Islamischen gesucht und in den Mid-
chengruppen gefunden, aber sie werden ins Personliche {ibersetzt.

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

Organisationen auflerhalb der Moscheen

Typisch fiir die Konstellationen der Middchengruppen in den Moscheen ist
das Vorhandensein eines gréleren Teils derjenigen, die sich iiber den Is-
lam als definierbaren Bestandteil der eigenen Kultur informieren wollen.
Einige, deren Interesse anhilt, arbeiten ihn zum kulturellen Kapital aus. In
der Regel gibt es einen kleinen, festen Kern, der regelmifig zu den Treffen
kommt, auch Teilaufgaben wie das Referieren iiber vorher abgesprochene
Themenbereiche oder spezielle organisatorische Aufgaben (z.B. als Kas-
senwart) ibernimmt, wihrend die meisten als Konsumentinnen mehr
oder weniger unregelmifig erscheinen. Insgesamt weisen diese Gruppen
eine hohe Fluktuation und durch die Abhingigkeit vom Engagement ein-
zelner eine eher labile Gestalt auf. Aus der Definition der Moschee als ei-
nerseits minnlich kontrolliertem Raum durch minnlich dominierte Ver-
einsstrukturen und andererseits als heiliger Raum, in dem die Beschifti-
gung mit profanen, weltlichen Angelegenheiten nicht angemessen ist, re-
sultiert ein unsicherer Status der Middchengruppen. Diese Statusunsicher-
heit ist ein Motiv, die Moschee zu verlassen und sich auf3erhalb organisato-
risch zu formieren. Ein anderes Motiv hingt mit der individuellen islami-
schen Biographie zusammen: Im Laufe der Zeit ist die Phase des Grundin-
formationsbedarfes abgeschlossen. Ein islamischer Habitus ist insoweit in-
korporiert, dafk er in seinen Grundprinzipien nicht mehr auseinanderset-
zungsbediirftig ist. Die islamischen Frauenfragen sind abgeklirt, ein
Instrumentarium strategischer Argumentationen ist aufgebaut, die weitere
Ausfiihrung ist die Angelegenheit der einzelnen. Sind keine pidagogi-
schen Intentionen vorhanden, macht die Anwesenheit in der Midchen-
gruppe mit den >Anfingerinnens, die zumeist jiinger sind, keinen Sinn,
>bringt nichts mehr< und man geht nicht mehr hin. Eventuell sieht man
sich nach anderen Gruppen bzw. Aktivititen um. Der Besuch von Mid-
chengruppen ist in der Regel eine voriibergehende Angelegenheit, die an
einen kurzen bestimmten personlichen Lebensabschnitt gebunden ist.
Erkennbar ist in den letzten Jahren eine Tendenz der Institutionalisie-
rung, deren Kennzeichen nicht mehr private Identititspolitiken sind, son-
dern offentliche, nach auflen gerichtete, die sich an die 6ffentlichen Dis-
kurse und Ressourcenkanile anschlielen. Ein Beispiel sind die von den
Mitgliederzahlen her gering bestiickten >Standesorganisationen< der (zu-
kiinftigen) Akademiker, wie diverse Islamische Gruppen an den Universi-
titen, die Arbeitsgruppe islamischer Piddagogen (AGIP), die Arbeitsgruppe isla-
mischer Wirtschaftswissenschaftler (AGIW), beide in der Muslim Studenten-
vereinigung in Deutschland e.V., oder der mit dem AMGT verbundene Inter-

62

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

nationale Akademikerbund Hessen e.V. (IABH e.V.). Fachvortrige und Ar-
beitsgruppen, die sich mit der islamischen Variante einzelner wissen-
schaftlicher Bereiche wie Pidagogik, Psychologie, Medizin, Jura, Wirt-
schaft auseinandersetzen, zeigen das Projekt der Herausbildung einer in-
tellektuellen islamischen Elite an. Kennzeichnend fiir diese Gruppen ist
eine Transformation der geschlechtlichen Segregation, die in gemeinsa-
men Diskussionen zum Zuge kommt. Zum einen ist die Anzahl der Mit-
glieder jeweils zu gering, um parallele Organisationen auf die Beine zu stel-
len. Zum anderen schligt hier, im Raum der Funktionalitit und des
Intellekts, das Prinzip der Geschlechtergleichheit durch.

Ein Beispiel fiir eine reine, bildungs- und sozialpidagogisch orientierte
und nach Aussagen der Initiatorinnen autonome, d.h. nicht an andere Or-
ganisationen gebundene islamische Frauenorganisation, die 6ffentliche
Ressourcen in Anspruch nimmt, ist das Kolner Begegnungs- und Fortbil-
dungszentrum Muslimischer Frauen e.V. (BFMF), das im Herbst 1996 seine
Eréffnungsfeier hatte. Zum Angebot des BEMF gehoren unter Beratung
einer islamischen Gynikologin und Hebamme durchgefiihrte Gesund-
heitskurse wie Geburtsvorbereitung, Schwangerschafts- und Riickbil-
dungsgymnastik (die Kosten tragen die Krankenkassen), die Vermittlung
von sechs Sprachen, Nihkurse, Stillgruppen, Nachbhilfe fiir Schiiler, islami-
sche Kindergruppen und Freizeitgestaltung fiir Midchen, Koran-Unter-
richt etc. sowie ein Frauen-Café. Der Verein trigt sich durch Férdermitglie-
der und hofft, wie eine Broschiire Auskunft gibt, auf die Unterstiitzung
»offentlicher Institutionen bzw. islamischer Botschaften«. Der religiose
Radius wird eindeutig tiberschritten. Die Moschee als Organisationsprin-
zip ist tiberfliissig geworden. Im Mittelpunkt steht eine kollektive weibliche
Interessenspolitik mit eigenen Expertinnen, die eigene Organisations-
strukturen im kompetitiven Raum der instititutionellen, universalen Land-
schaft entwickeln. An die Stelle der ethnisch-selbstgeniigsamen Orientie-
rung, die noch in den islamischen Kulturvereinen rund um die Moschee
dominant ist, tritt die universalistische, auf die Legitimitit der Partialinter-
essen insistierende Orientierung. Mit dem Eintritt in 6ffentliche Reprisen-
tationspolitiken als kollektive Interessensgruppe einher geht die Selbstkon-
figurierung als Staatsbiirgerin, die ihre Interessen kennt, sie im universa-
len Rahmen zu formulieren und durchzusetzen weifl. Die Konstruktion
des weiblichen islamischen Selbst findet tiber die 6ffentliche Anerkennung
und in der Auseinandersetzung um 6ffentliche Anerkennung ihre Kom-
plettierung.

Zusammenfassend kann festgestellt werden, daf die muslimische Land-

63

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SLAM

schaft in der Bundesrepublik Deutschland sich nicht nur erweitert, son-
dern auch ausdifferenziert hat. Einerseits ist, gebunden an die erste Mi-
grantengeneration, eine Etablierung eingetreten. Moscheen und islami-
sche Kulturvereine sind zum Bestandteil der lokalen Institutionenwelt ge-
worden. Andererseits hat in den 199oer Jahren Gestalt angenommen, was
Waardenburg (1988) als kiinftige Entwicklung angekiindigt hat, namlich
die intellektuell geprigte Annidherung der Folgegeneration an den Islam
tiber eine starke Orientierung am Koran. Ein wesentlicher, von Waarden-
burg nicht ins Auge gefafiter Teil dieser Entwicklung ist die aktive Involvie-
rung von Frauen der jiingeren Generation. Die Erweiterung und Ausdiffe-
renzierung der muslimischen Landschaft sowie die verstirkte Aulenrepri-
sentation des Islam wie sie sich in 6ffentlichen Veranstaltungen, darunter
auch in Kopftuchdemonstrationen im Jahre 1994 in Mainz und Frankfurt,
der Beanspruchung o6ffentlicher Ressourcen wie Schwimmbadzeiten fiir
muslimische Frauen und im islamischen Habitus der jingeren Generati-
on widerspiegelt, steht im Kontext des Prozesses der sozialen und zivilge-
sellschaftlichen Etablierung der >Gastarbeiter< im nationalstaatlich defi-
nierten Einwanderungsland. Die Islamisierung der jungen Frauen voll-
zieht sich nur zum Teil innerhalb der bestehenden Moscheestrukturen.
Diese werden, wenn mdglich, genutzt, aber ihr Konzept Islam, das von
dem in den Moscheen gepflegten Konzept abweicht und sich mit ihrer per-
sonlichen sozialen Situierung gemiflen Identititspolitiken verbindet, die
in einem Spannungsverhiltnis zur dortigen Machthierarchie stehen, tiber-
schreiten diese Strukturen. Greift man das Hybrisierungskonzept, wie es
von Homi Bhabha formuliert wird, auf, so kann man von einer doppelten
Hybridisierung sprechen. Verdoppelung durch Ubersetzung erfolgt in
zwei Richtungen. Sie bezieht sich auf die >deutsche Kultur<, in deren Struk-
turen und Ideengefiige die jungen Frauen agieren und die sie in den Islam
{ibersetzen. Und sie bezieht sich auf eine ethnische Kultur, in die sie den
>wahren« Islam iibersetzen — allerdings fiir sich und unter Vermeidung
von offenen Konflikten. Autoritit und Autorititssymbole werden nicht auf-
gelost, sondern in einer »metonomy of presence« (Bhabha 1994: 115) ent-
stellt. Als weibliche soziale Akteure finden die jungen Frauen in der Regel,
abhingig von den bestehenden mikrosozialen Bedingungen, nur begrenz-
te Entfaltungsmoglichkeiten. Die durch Geschlechtersegregation gekenn-
zeichnete soziale Formation Moschee erfihrt keine offene Kritik. Thre pid-
agogische Bedeutung als Ort der islamischen Gemeinschaft Dbleibt
unangefochten. Ersichtlich sind drei Wege einer weiblichen Zusatzstrate-
gie: innerhalb der Moscheen die Ausdehnung im weiblichen Bereich, zum
Beispiel durch sogenannte da’'wa-Aktivititen, islamische Aufklirung bzw.

64

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMiSCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

Missionierung in Madchengruppen oder temporiren Veranstaltungen und
die Ubernahme sozialarbeiterischer Funktionen, zum Beispiel durch die
Veranstaltung von Kinderfesten oder muttersprachlichen bzw. Nachhilfe-
unterricht fiir SchiilerInnen; zweitens neben der Moscheen durch die Ver-
lagerung in den privaten Bereich; und drittens, abgekoppelt von der Mo-
schee, durch zivilgesellschaftliche Organisierung.

65

- am 14.02.2026, 0611211,


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m 14.02.2026, 08:11:11.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

