
https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Susanne Schmieden
Paradoxa über Politik und Theater

Theater  |  Band 141

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Susanne Schmieden, geb. 1986, hat in Luzern im Rahmen eines SNF-Forschungs-
projekts von Christine Abbt im Fach Philosophie promoviert. Zuvor studierte sie 
in Tübingen und Zürich Germanistik, Komparatistik und Philosophie und übte 
verschiedene Tätigkeiten im Verlagswesen, beim Theater und im Wissenschafts-
management aus. Sie hat u.a. in der Zeitschrift Forum Modernes Theater und in Stu-
dia Philosophica. Schweizerische Zeitschrift für Philosophie publiziert.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Susanne Schmieden

Paradoxa über Politik und Theater
Zur Bedeutung der Gegenmeinung bei Denis Diderot und Bertolt Brecht

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Open-Access-Ausgabe wird publiziert mit Unterstützung des Schweizeri-
schen Nationalfonds zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung.

Doktortitel im Jahr 2020 vergeben von der Kultur- und Sozialwissenschaftlichen 
Fakultät der Universität Luzern.
Erstgutachterin: Prof. Dr. Christine Abbt (bis Herbstsemester 2019 SNF-Förde-
rungsprofessorin für Philosophie an der Universität Luzern, nun Professorin für 
Politische Philosophie an der Universität Graz)
Zweitgutachter: Prof. Dr. Nikolaus Müller-Schöll (Professor für Theaterwissen-
schaft an der Goethe-Universität Frankfurt a. M.)

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Natio-
nalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.
de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Susanne Schmieden

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld 
Umschlagabbildung: Foto 76929761  Tyler Olson | Dreamstime.com, Foto 75662108 
	 Tyler Olson | Dreamstime.com 
Korrektorat: Dr. Anette Nagel, CONTEXTA Lektorat   
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5963-4
PDF-ISBN 978-3-8394-5963-8
EPUB-ISBN 978-3-7328-5963-4
https://doi.org/10.14361/9783839459638
Buchreihen-ISSN: 2700-3922
Buchreihen-eISSN: 2747-3198

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

I. Vorbemerkung ................................................................ 11

II. Diderots Paradoxa ............................................................ 15

II.1 Das Paradox über den Schauspieler als Drama der Nicht-Identität ............... 18

II.1.1 Das Paradox und der Zuschauer ....................................... 26

II.1.2 Nicht-Identität als Bedingung von Gleichheit ............................31

II.1.3 Vom großen Schauspieler zum emanzipierten Zuschauer:

Großzügigkeit statt Ressentiment ...................................... 35

II.1.4 Sklavischer Charakter? Zur politischen Ambivalenz

der Analogie von Schauspieler und Sklave ............................. 52

II.2 Rameaus Neffe als Antithese zum Paradox über den Schauspieler .............. 58

II.2.1 Verkörperungen zeitgenössischer ›ökonomischer‹ Imperative? ......... 59

II.2.2 Der Neffe und seine vermeintlichen Doppelgänger ...................... 62

II.3 Wie denken Sie darüber? Diderot und die Illusionen der anderen................ 74

II.3.1 Exkurs: Walter Lippmann und die Bilder in unseren Köpfen ............. 88

II.3.2 Rousseau als Gegenspieler Diderots: Theatergegner und Bildermacher .. 97

II.4 Zwischenfazit: Apologien der Gegenmeinung .................................. 114

III. 1937: Dialektik im Stillstand.................................................. 117

III.1 Verfremdung als Historisierung und Sprachkritik als Erkenntnistheorie ........ 118

III.2 Diderot-Gesellschaft und Thaeter ............................................. 125

III.3 Exkurs: Ein kurzer Blick auf W. Lippmanns Gesellschaft freier Menschen ....... 133

IV. Brechts Widersprüche ...................................................... 139

IV.1 Mann ist Mann und das Theater (jenseits) des Politischen ..................... 144

IV.1.1 Galy Gays überhörtes Nein ............................................ 148

IV.1.2 Das (Nicht-)Nein(-Sagen-Können) als ›Dialektik im Stillstand‹

oder: Vom ›Hören der Stimme des Freundes‹ .......................... 154

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV.1.3 ›Dividuum‹ und Zitierbarkeit … ....................................... 159

IV.1.4 Notwendiges Postscriptum: Aktualität ................................. 169

IV.2 Der Messingkauf: Paradoxa ohne/über Zuschauer ............................. 173

IV.2.1 Der Schauspieler, die Einfühlung und der Widerspruch:

Ein Echo aus Diderots Paradox ....................................... 185

IV.2.2 Die ›Theatralik des Faschismus‹ als dunkelste Seite

der Einfühlung ....................................................... 195

IV.3 Ein anderes Drama der Nicht-Identität: Die Flüchtlingsgespräche.............. 202

IV.3.1 Pornographie oder die Kunst der (Selbst-)Zensur ...................... 213

IV.3.2 (K)ein Theater. Nirgends ............................................... 217

V. Schluss ..................................................................... 227

Literaturverzeichnis.............................................................. 237

Verwendete Textausgaben .................................................. 237

Literatur zu Diderot und/oder Brecht ......................................... 238

Weitere Literatur und Quellen ................................................ 242

Danksagungen ................................................................... 249

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für L. und ihre Generation

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn also der Schauspieler der alten Bühne als »Komödiant« bisweilen in die

Nachbarschaft des Pfarrers geriet, so findet er sich im epischenTheater an der Seite des

Philosophen.1

 

In welchen Begriffen sollte man die formal ungreifbare Differenz bestimmen, welche

die positive Seite von der negativen trennt, den authentischen Gesellschaftsvertrag von

einem für immer pervertierten Theater? von einer t h e a t r a l i s c h e n

Gesellschaft?2

 

O Freunde, Demokraten …3

1 Walter Benjamin: »Was ist das epische Theater? Erste Fassung«, in: ders.: Versuche über

Brecht, hg. und mit einem Nachwort von Rolf Tiedemann, S. 7-21. Hier S. 19.

2 Jacques Derrida: Grammatologie, übers. von Hans-Jörg Rheinberger und Hanns Zisch-

ler, Frankfurt a.M. 1983, S. 524. (Hervorh. i. O.)

3 Jacques Derrida: Politik der Freundschaft, übers. von Stefan Lorenzer, Frankfurt a.M.

2002, S. 409.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Vorbemerkung

Den Ausgangspunkt dieser Arbeit bilden zwei zentrale Texte: Denis Diderots

Paradox über den Schauspieler (geschrieben um 1769, erstmals erschienen 1830)

und Bertolt Brechts Lustspiel Mann ist Mann (vornehmlich in der ersten Fas-

sung von 1926).1 Beide Texte, so die Ausgangsbeobachtung, weisen eine in-

haltliche wie formale Radikalität in Bezug auf die Frage von personaler ›Iden-

tität‹ respektive ›Nicht-Identität‹ auf, die sich mit Philippe Lacoue-Labarthe

unter die Formel eines ›Subjekts ohne Subjekt‹ bringen lässt und – so die

Arbeitshypothese – trotz der verschiedenen historischen Kontexte auch und

gerade heute von nicht nur philosophischem, sondern auch politischem Inter-

esse ist. In beiden Fällen taucht dieses ›Subjekt ohne Subjekt‹ oder ›Dividuum‹

in der Sphäre des Theaters, mithin als Schauspieler (Comédien) auf. Insofern

befindet es sich immer schon im Bereich des Erscheinens, der Darstellung,

der Sprache, und nicht in dem des ›Seins‹ oder der unmittelbaren Präsenz.

Grob verkürzt befindet es sich also in einem Bühnenraum, und zwar gemein-

sam mit anderen, nicht in einem Vakuum begrifflicher Abstraktionen. Die

Frage nach der Darstellung des Materials, das dieser Arbeit zugrunde gelegt

wird, ist darum in besonderem Maße diffizil.

Der Aufbau der Arbeit folgt der Logik der Gegenstände, der Fragen, die an

diese herangetragen werden, sowie jener Fragen, die sich im Verlaufe der Ar-

beit hinzugesellen. Mit Brecht gesprochen, der 1937 eine Diderot-Gesellschaft2

1 Die vorliegende Arbeit ist als Dissertation im Rahmen der SNF-Förderungsprofessur

»Fremd-undVieltun. ZurVerwirklichungdemokratischer Freiheit in FormendesNicht-

Identischen« (2015-2019) von Prof. Dr. Christine Abbt an der Universität Luzern ent-

standen. Der ursprüngliche Titel lautete: »Para-Doxa über Theater. Erscheinungswei-

sen des Nicht-Identischen bei Denis Diderot und Bertolt Brecht«.

2 Vgl. zu diesen Plänen Reinhold Grimm: »Nachwort«, in: Denis Diderot: Paradox über den

Schauspieler, übers. von Katharina Scheinfuß und mit einem Nachwort von Reinhold

Grimm, Frankfurt a.M. 1964, S. 71-79.Wir beziehen uns im Folgenden durchgängig auf

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Paradoxa über Politik und Theater

gründen wollte, die jedoch nie verwirklicht worden ist, lässt sich das Vorge-

hen somit als ›induktiv‹ bezeichnen:

Die Gesellschaft für induktives Theater [d. i. die Diderot-Gesellschaft,

S. Sch.] ist sich bewußt (realizes), daß das Interesse an einer realistischen,

d.h. die Realität meisternden (die Realität erlaubenden) Darstellung des

gesellschaftlichen Zusammenlebens der Menschen, an einer Darstellung

des gesellschaftlichen Zusammenlebens der Menschen, welche dieses

Zusammenleben erleichtern kann, indem es dasselbe produktiv gestaltet,

kein allgemeines ist.3

In dieser Programmatik der geplanten Diderot-Gesellschaft wird ein weiterer

für diese Arbeit wichtiger Punkt genannt: Die Beschäftigung mit dem ›Sub-

jekt ohne Subjekt‹, wie es in unterschiedlicher Weise bei Diderot und Brecht

auftaucht, ist kein Selbstzweck, keine rein philosophische, philologische oder

ästhetische Fragestellung, sondern berührt unweigerlich Fragen nach dem

›gesellschaftlichen Zusammenleben der Menschen‹, wie Brecht es ausdrückt,

das heißt, sie berührt das Soziale und das Politische – wie auch immer diese

Kategorien konkret definiert werden.

Die Auswahl der zitierten, diskutierten und in die jeweiligen Fragestellun-

gen einbezogenen Texte und Autoren folgt dabei vornehmlich drei Kriterien,

nämlich erstens Relevanz (für die hier konkret verhandelten Fragen), zweitens

Qualität (in der jeweiligen Sache) und drittens Aktualität (nicht im Sinne der

neuesten Publikationen, sondern im Sinne eines tatsächlichen, möglicher-

weise auch nicht allgemeinen Interesses für unsere Gegenwart). Dies bedeu-

tet im Umkehrschluss notwendigerweise auch, dass mitunter Texte, Namen,

Theorien und Bezüge fehlen mögen, die es für ein wirklich umfassendes Bild

noch in den Blick zu nehmen gälte. So gesehen handelt es sich um einen Bau

von Lücken, dessen Umrisse jedoch trotzdem erkennbar und dessen Ergeb-

nisse keine bloße Wiederholung des anderswo schon Gesagten sein sollten,

diese Übersetzung. Eineweitere deutscheÜbersetzung liegt vor von Felix Rellstab: vgl.

Denis Diderot: Paradox über den Schauspieler, übers. und eingeführt von Felix Rellstab,

Wädenswil 1981.

3 Bertolt Brecht: »Brief an Max (Mordecai) Gorelik, Svendborg, Datierung von Margare-

te Steffin: 19. März 1937«, in: ders.:Werke. Große kommentierte Berliner und Frankfurter

Ausgabe in 30 Bänden, Briefe 2, Bd. 29, hg. vonWerner Hecht, Jan Knopf,Werner Mitten-

zwei und Klaus-DetlefMüller, Berlin/Weimar/Frankfurt a.M. 1998, S. 24. (Im Folgenden

werden alle aus dieser Werkausgabe zitierten Texte folgendermaßen nachgewiesen:

GBFA Bandnummer, Seitenzahl.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Vorbemerkung 13

sondern im besten Falle mithilfe des bereits anderweitig Erarbeiteten andere

mögliche Pfade aufzeigen sollten, die dann, vielleicht, weitergegangen wer-

den können.

Erwähnung finden muss hier auch die Tatsache, dass in der vorliegen-

den Arbeit zumeist keine gendergerechte Sprache Verwendung findet, soll

heißen, dass in aller Regel etwa von ›dem Schauspieler‹ (dieser kommt be-

sonders prominent vor) die Rede ist, und zwar aus dem einfachen Grund,

weil dies den Diskurs der behandelten Texte abbildet. Dem entspricht kei-

nerlei wie auch immer geartetes Bekenntnis, es ist lediglich der Versuch, die

Sache angemessen darzustellen. Eine durchgängige Angleichung an den heu-

te eher üblichen Sprachgebrauch käme in diesem Fall einer Verfälschung des

Gegenstandes oder doch zumindest einer nicht sachdienlichen Verwirrung

der Leserin gleich. Diese ist somit dazu aufgefordert, je nach Kontext selbst

zu entscheiden, ob im jeweiligen Fall beide Geschlechter gemeint sind oder

nicht.

Zugleich soll jedoch nicht unterschlagen werden, dass in jüngster Zeit Ju-

dith Butler eine Verbindung zwischen Benjamins Brecht-Lektüre, also insbe-

sondere der Bedeutung der ›Geste‹ und dem ›Zitat‹ im ›epischenTheater‹, und

ihrer Theorie der Genderperformativität herzustellen versucht.4 Wir werden

auf diesen Text in den Kapiteln zu Brecht explizit eingehen und unser Fazit

an ihren Überlegungen orientieren.

Zuletzt soll keineswegs verschleiert werden, dass jeder Text unweigerlich

Spuren seiner Entstehungsbedingungen mit sich führt, im Positiven wie im

Negativen. Das betrifft in erster Linie die Verfasserin selbst: Kein Text, auch

kein wissenschaftlicher, kann für sich in Anspruch nehmen, gänzlich ›neutral‹

oder ›objektiv‹ zu sein. Jedes Sprechen ist perspektivisch. In zweiter Linie be-

trifft dies, grob zusammengefasst, gesellschaftliche und institutionelle Rah-

menbedingungen oder das Dispositiv: Kein Text, auch kein philosophischer,

kann gänzlich unabhängig sein von jenen ›Sachzwängen‹, die zum Zeitpunkt

4 Vgl. Judith Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, übers. von Anna Wieder und Ser-

gej Seitz, Wien 2019, S. 39: »Meines Erachtens durchzieht die Geste, als ein zitathafter

Akt, den Bereich der Sprache und der Performanz. Darüber hinaus denke ich, dass der

Doppelsinn des Performativen nicht nur für das Verständnis der Dynamik der Gender-

performativität wichtig ist, sondern auch für das Verständnis der Geste, insofern diese

sowohl ein Zitat als auch ein Ereignis darstellt und als eine kritische Praxis konzipiert

werden kann, die sich gemeinhin akzeptierten Formen der Gewalt entgegenstellt.«

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Paradoxa über Politik und Theater

seiner Entstehung geherrscht haben und die meist erst mit einer genügenden

Distanz erkannt und angemessen beurteilt werden können.

Diese letzten Bemerkungenmögen dem einen oder der anderen trivial er-

scheinen, doch scheinen sie zum Zeitpunkt der letzten Überarbeitung dieses

Manuskripts – nämlich im Frühjahr 2021 – mehr denn je wieder notwen-

dig geworden zu sein: »Wir schließen nicht, sondern brechen ab. Sie können,

meine Damen und Herren, diese Betrachtungen mit Hilfe jeder guten Buch-

handlung fortsetzen, gründlicher aber ohne diese.«5

5 Walter Benjamin: »Bert Brecht«, in: ders.: Versuche über Brecht, S. 9-16. Hier S. 16. Es

bleibt an dieser Stelle zu hoffen, dass dies in Zukunft (wieder) uneingeschränkt mög-

lich sein wird und gute Buchhandlungen, öffentliche Bibliotheken sowie andere Räu-

meöffentlicher Bildung, insbesondere dieUniversitäten, nicht über kurz oder lang ver-

schwinden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa

Denis Diderots Paradox über den Schauspieler, das erstmals 1830 postum er-

schienen ist, steht im Kontext der Debatte um die sensibilité, also der Ein-

fühlung als Grundfrage der französischen Schauspieltheorie des 18. Jahrhun-

derts.1 Man kann es lesen »als Analyse der Arbeit des Schauspielers, als philo-

sophische Theorie der natürlichen Gefühle und ihrer theatralischen Darstel-

lung, als Vorschlag einer Theaterreform«2 und, so wäre hinzuzufügen, auch

als theory in subjection3.

Anhand paradigmatischer Texte, die entweder in direktem oder aber in

indirektem Bezug zu der im Paradox über den Schauspieler dargestellten ›Sub-

jekttheorie‹ stehen, wird Diderots Text im Folgenden zunächst einer mehr-

fachen Lektüre mit unterschiedlicher Schwerpunktsetzung unterzogen. Da-

bei – und auch in der vorliegenden Arbeit insgesamt – geht es weniger um

Vollständigkeit in Bezug auf die bereits vorhandenen Stimmen zum Paradox

(oder den anderen Texten) und den damit in Beziehung tretenden Texten als

vielmehr um eine bewusste Konzentration auf diejenigen Positionen, die für

die übergeordnete Fragestellung, nämlich für diejenige nach dem Verhält-

nis von (Nicht-)Identität, Theater und Subjektivität, von herausragender Re-

levanz sind, wobei jene Begriffe im Verlauf der Arbeit selbst erst definiert

1 Auf die Schwierigkeiten bei der Übersetzung des Begriffs sensibilité verweist Felix Rell-

stab im Vorwort zu seiner Übersetzung, die wir in dieser Arbeit jedoch nicht als Text-

grundlage verwenden: vgl. Diderot: Paradox über den Schauspieler, übers. Rellstab, S. 11f.

Dass Diderot nicht das Gefühl schlechthin bekämpfen will, wie Rellstab bemerkt, wer-

den wir in den folgenden Lektüren jedoch ebenfalls feststellen können.

2 Vgl. Gunter Gebauer, ChristophWulf:Mimesis. Kultur – Kunst – Gesellschaft, Reinbek bei

Hamburg 1992, S. 247.

3 Vgl. Judith Butler: The Psychic Life of Power. Theories in Subjection, Stanford University

Press 1997. Sowie die deutsche Übersetzung: dies.: Psyche der Macht. Das Subjekt der

Unterwerfung, übers. von Reiner Ansén, Frankfurt a.M. 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Paradoxa über Politik und Theater

werden, eben anhand der ausgewählten Texte und Lektüren, also ›induktiv‹.4

Der besondere Reiz dieser Vorgehensweise besteht nicht zuletzt darin, auch

scheinbar weit voneinander entfernte Autoren und Gedanken miteinander in

Beziehung, mithin in einen Dialog zu bringen.

Der hier im Mittelpunkt stehende und als Dialog angelegte Text, an dem

Diderot insgesamt über zehn Jahre gearbeitet hat, ist aus einer Auftragsarbeit

hervorgegangen. 1769 sollte er eine Rezension der französischen Übersetzung

des Buches Garrick ou les acteurs anglais von Antonio Sticotti verfassen. Das

Buch wiederum geht auf ein Gastspiel des englischen Schauspielers David

Garrick zurück, das dieser fünf Jahre zuvor in Paris gegeben hatte. Durch die

Auseinandersetzung mit Sticottis Buch wird Diderot zu eigenen Überlegun-

gen über den Schauspieler angeregt und schreibt schließlich am 14.November

1769 an seinen Auftraggeber und Freund Melchior Grimm:

[…] mit ein wenig Sorgfalt würde ich vielleicht noch nie etwas geschrieben

haben, in dem mehr Feinheit und Scharfblick steckt. Es ist ein schönes Pa-

radox. Ich behaupte, daß es die Empfindsamkeit ist, die die mittelmäßigen

Schauspielermacht; die extremeEmpfindsamkeit die bornierten Schauspie-

ler; der kalte Sinn und der Kopf die großartigen Schauspieler.5

4 Einen umfassenden Überblick über aktuelle philosophische Auseinandersetzungen

mit Diderots Paradox bietet die folgende Ausgabe der Schweizerischen Zeitschrift für

Philosophie: Christine Abbt, Michael G. Festl (Hg.): Politik, Schauspiel, Philosophie. Eine

Auseinandersetzungmit Denis Diderots ›Paradox über den Schauspieler‹, Studia Philosophi-

ca 77, Basel 2018. Ferner sind im Zusammenhang mit dem Forschungsprojekt, in dem

auch die vorliegende Arbeit entstanden ist, die folgenden Publikationen zu nennen:

Christine Abbt: »Neugierig, verallgemeinernd, politisch. Zum Verständnis demokrati-

scher Praxis in der Antike aus heutiger Sicht«, in: Christoph Riedweg (Hg.): Philosophie

für die Polis, Berlin 2019, S. 537-555; ChristineAbbt, Susanne Schmieden: »Simulacra and

Authenticity in Diderot’s ›Sur le Salon de 1765‹ and ›Paradoxe sur le Comédien‹«, in: Au-

rélia Gaillard, Marie-Irène Igelmann (Hg.): Diderot and 18th-Century Human Simulacra,

Lumières, Bordeaux 2018, S. 51-66; Christine Abbt,Michael G. Festl: »Diderots Politik der

Darstellung«/»La politique de la représentation chez Diderot«, in: dies.: Schauspiel, Po-

litik, Philosophie. Eine Auseinandersetzung mit Denis Diderots ›Paradox über den Schauspie-

ler‹, Studia Philosophica 77, Basel 2018, S. 11-16; Christine Abbt: »Solidarisierung ohne

Empathie? Diderots Entwurf einer politischen Kunst«/»Solidarisation sans empathie?

L’esquisse d’un art politique par Diderot«, in: ebd., S. 97-109.

5 Zur Entstehungs- undPublikationsgeschichte vgl. Gebauer,Wulf:Mimesis, S. 247; sowie

Richard Weihe: Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, München 2004, S. 169. Der

BriefDiderots anGrimmvom14.November 1769wird hier zitiert nachderÜbersetzung

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 17

Diderot bezieht hier eindeutig Stellung und identifiziert sich mit der Positi-

on des Ersten im Dialog, welcher seine Position freilich nur im Gespräch mit

dem Zweiten entfalten kann, wie wir im Folgenden sehen werden. Die These,

wenn man davon überhaupt sprechen kann, scheint zu lauten, dass die groß-

artigen Schauspieler keine großen Gefühle, sondern einen kühlen Kopf und

wenig Gefühl haben sollten. Ob es sich dabei um eine deskriptive oder eine

normative Aussage handelt, ist nicht eindeutig zu entscheiden.

Wie Richard Weihe richtig bemerkt, geht es im Paradox ganz wörtlich al-

lerdings um die »Meinung über das Schauspielerproblem – ›sur le comédien‹;

es heißt nicht: das Paradox des Schauspielers. Seine Auffassung ist nicht wi-

dersinnig, sondern eben gerade sinniger als die allgemeine Meinung.«6 Das

bedeutet, dass nicht der Schauspieler selbst paradox ist, sondern die vorherr-

schende Meinung über ihn, nämlich jene, dass er selbst äußerst gefühlvoll

sein muss, um gut spielen zu können. Da jedoch der gesamte Dialog unter

den besagten Titel fällt und nicht bloß die Meinung oder die Figur des Schau-

spielers, kann der Titel auch so gelesen werden, dass der gesamte Dialog ein

Paradox darstellt, mithin sogar kein Dialog, sondern eben ein Paradox – im

Sinne einer eigenständigen literarischen Gattung – ist.

Dass Diderot hier außerdem so deutlich als Autor hervortritt und gerade-

zu identisch zu sein scheint mit der Position des Ersten, ist in zweierlei Hin-

sicht bemerkenswert: Zum einen entspricht diese Position nicht mehr seiner

vorangehenden eigenen Theatertheorie, in der er sich dem Zeitgeist entspre-

chend für den Gefühlsschauspieler ausspricht,7 zum anderen entspricht die-

ses eindeutige Bekenntnis und die Parteinahme für eine Seite des Dialogs,

dessen Autor er ist, ganz und gar nicht dem Rollenspiel, das dem Verhältnis

von Gebauer und Wulf aus: Denis Diderot: Œuvres esthétiques, hg. von Paul Vernière,

Paris 1965, S. 292.

6 Weihe: Paradoxie der Maske, S. 169. Interessanterweise wählen Gebauer und Wulf, auf

dieWeihe sich hauptsächlich bezieht, jedochdenTitel »Paradox des Schauspielers« für

ihr Kapitel über Diderot. Vgl. Gebauer, Wulf:Mimesis, S. 247. Auch im Lexikon der Film-

begriffe der Christian-Albrechts-Universität zu Kiel ist das Lemma »Paradox des Schau-

spielers« verzeichnet, das sich in erster Linie auf Diderots Text bezieht: http://filmle

xikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816 (zuletzt aufgerufen am

3.9.2020).

7 Vgl. dazu vor allem Lessings 1760 zunächst anonym veröffentlichte Übersetzung des

Fils Naturel (1757) und dessen Einfluss auf die Entwicklung insbesondere des deut-

schen bürgerlichen Trauerspiels: Das Theater des Herrn Diderot, aus dem Franzö-

sischen übersetzt von Gotthold Ephraim Lessing, Anmerkungen und Nachwort von

Klaus-Detlef Müller, Stuttgart 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816


18 Paradoxa über Politik und Theater

eines Autors zu seinem Text, noch dazu einem Dialog, eigentlich innewohnt.

Dies ist nicht zuletzt dann besonders auffällig, wenn es inhaltlich um die Fra-

ge der Identifikation des Schauspielersmit seiner Rolle geht, die sich auch auf

das Verhältnis eines Autors zu seinen Figuren übertragen lässt. Vor diesem

Hintergrund lässt sich Diderots Aussage, es sei ein »schönes Paradox«, nicht

nur auf den Inhalt des Dialogs und die These vom kalten Schauspieler, die er

daraufhin in seinem Brief an Grimm paraphrasiert, beziehen, sondern zu-

gleich auf den ersten Teil seines Satzes, nämlich dass er selbst dies behaupte.

Im Folgenden werden wir auf die verschiedenen ›paradoxen‹ Ebenen näher

eingehen und den Text im Hinblick auf seine Auseinandersetzung mit dem

Verhältnis von (Nicht-)Identität, Theater und Subjektivität befragen.

II.1 Das Paradox über den Schauspieler als Drama
der Nicht-Identität

Obwohl das Paradox über den Schauspieler ein Text über den Beruf des Schau-

spielers und das Theater ist, über dasWie der gelungenen Darstellung einer

Rolle und die jeweilige Wirkung auf den Zuschauer, wird die Form des Textes

selbst dabei oftmals vernachlässigt und das Paradox des Titels weitgehend

auf die verschiedenen Thesen der Figur des Ersten zum Schauspieler redu-

ziert. Im Lexikon der Filmbegriffe etwa werden drei »Teilparadoxa« in Diderots

Text ausgemacht und thesenartig zusammengefasst:

(1) Das Paradox der Natürlichkeit besteht darin, dass der Eindruck von Spon-

taneität und Authentizität erst durch kaltblütige Strategie entsteht. (2) Wie

eine Maschine muss der Schauspieler die natürlichen Anzeichen einer Ge-

mütsbewegung reproduzieren, ohne innere persönliche Beteiligung, will er

das Publikumbewegen; der Scharfblick des Schauspielers ist gefordert, nicht

seine Empfindsamkeit. Erst wenn der Schauspieler nicht selbst gerührt ist,

vermag er zu rühren (Paradox der Rührung). (3) Und schließlich gelingt das

Auslösen wahrer Rührung erst dann, wenn man es nicht darauf anlegt, Wir-

kung zu erzielen (Paradox der Wirkung).8

8 Hans Jürgen Wulff: Art. »Paradox des Schauspielers«, in: Lexikon der Filmbegriffe,

Online-Lexikon der Christian-Albrechts-Universität zu Kiel, http://filmlexikon.uni-kiel

.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816 (zuletzt aufgerufen am 3.9.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816


II. Diderots Paradoxa 19

Diese Thesen sind zwar allesamt richtig und fassen die Kernpositionen gut

zusammen, erwecken jedoch den Eindruck, Diderots Text sei ein thesenar-

tig ausgearbeitetes Traktat, was offenkundig falsch ist. Dabei geht gerade die

literarische und dramatische Dimension des Textes selbst verloren, die min-

destens ebenso wichtig und komplex ist wie die darin verhandelten Positio-

nen. Es ist nämlich keinesfalls Diderot selbst als Philosoph, der diese Thesen

aufstellt, vielmehr werden sie innerhalb eines langen und komplex gestalteten

Dialogs zwischen zwei namenlosen Gesprächspartnern in unterschiedlichen

Variationen aufgegriffen und diskutiert, immer jedoch mit konkretem Bezug

zu literarischen Vorlagen, aktuellen Theateraufführungen und Personen des

zeitgenössischen gesellschaftlichen Lebens.

Die Gesprächspartner selbst bleiben dabei anonym, sie werden zu Beginn

lediglich mit Erster Sprecher und Zweiter Sprecher vorgestellt, im weiteren Ver-

lauf nur noch als Erster und Zweiter bezeichnet. Dabei verhält es sich zwar

durchaus so, dass die Position des Ersten diejenige ist, welche Diderot favori-

siert, also die, welche er auch in seinem Brief an Melchior Grimm behauptet.

Die andere Position wird jedoch nicht einfach verworfen, sie wird nicht argu-

mentativ überwunden, sondern bleibt durch den Zweiten präsent, und dieser

ist auch das Movens, welches den Ersten überhaupt zu seinen ausführlichen

und oftmals ausschweifenden Ausführungen bewegt. Auch gibt es keinerlei

Auflösung oder Synthese, keinen Konsens oder eine irgendwie geartete Ei-

nigung, vielmehr wird der Dialog zuletzt durch äußere, nämlich physisch-

konkrete Umstände abgebrochen: Man muss sich auf den Weg zum Abend-

essen machen.

Dabei beginnt der Text bereits mit einer paradoxen Situation, nämlich

mit einer Aufforderung zum Schweigen über jenes Thema, das im Folgenden

überhaupt erst ausgebreitet werden wird:

ERSTER SPRECHER. Reden wir nicht mehr davon!

ZWEITER SPRECHER. Warum?

ERSTER. Es ist die Arbeit Ihres Freundes.

ZWEITER. Was tut’s?

ERSTER. Sehr viel. Wozu Sie vor die Wahl stellen, entweder sein Talent oder

meine Urteilsfähigkeit zu verachten, und die gute Meinung herabzusetzen,

die Sie von ihm oder von mir haben?

ZWEITER. Das wird nicht geschehen, und wenn – dann würde meine

Freundschaft für beide, die sich auf ganz andere, viel wesentlichere Quali-

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Paradoxa über Politik und Theater

täten stützt, nicht darunter leiden.

ERSTER. Vielleicht.9

Die Auseinandersetzung um die Frage, ob der Schauspieler Gefühle haben

sollte oder nicht, entspinnt sich an den Aussagen eines dritten, am Gespräch

selbst nicht teilnehmenden Autors, der ein Freund des Zweiten ist und sich

in seiner Arbeit, die wiederum der Anlass des Gesprächs ist, anscheinend für

den Gefühlsschauspieler ausspricht. Der Zweite vertritt zwar im weiteren Ver-

lauf diese Position seines Freundes, doch wird durch die Ausgangslage deut-

lich, dass dies gar nicht genuin seine eigene Position ist, sondern eben jene

vom abwesenden Freund artikulierte und den Zeitgeist widerspiegelnde Auf-

fassung, mithin also lediglich der herrschende common sense, die öffentliche

Meinung zu jener Frage. Der Erste unterstellt seinem Gesprächspartner dann

auch Befangenheit in der Sache, da dieser mit beiden Kontrahenten befreun-

det sei und somit nicht unabhängig und objektiv urteilen könne. Durch seine

Parteinahme würde der Zweite jeweils eine der beiden Seiten, entweder das

Talent des besprochenen Autors oder die Urteilsfähigkeit des kritischen Ge-

sprächspartners – des Ersten im Dialog – verachten, wie dieser sagt. Dies

jedoch bestreitet der Zweitemit dem Verweis auf »viel wesentlichere Qualitä-

ten«, die beide Freundschaften bestimmten.

Nachdem der Zweite weiter insistiert, äußert sich der Erste schließlich

scheinbar widerwillig zu der thematisierten Schrift: »Also gut, wenn es sein

muß: seine Arbeit ist gekünstelt, dunkel, geschraubt, schwülstig geschrie-

ben und voller Gemeinplätze. Wenn er sie gelesen hat, wird ein großer

Schauspieler nicht besser, ein armseliger Komödiant nicht weniger schlecht

sein.«10 Zunächst kritisiert er also ausschließlich deren Stil und nicht etwa

die dort dargelegtenThesen zum Schauspieler. Der Vorwurf besteht demnach

darin, dass die Arbeit einerseits nicht gut geschrieben sei und andererseits

vollkommen wirkungslos bleiben werde, da sie weder einen bereits guten

Schauspieler besser noch einen schlechten weniger schlecht mache. Noch

bevor er sich aber zur Hauptursache der Meinungsverschiedenheit äußert,

nämlich den »Grundeigenschaften des großen Schauspielers«11, kommt er

auf die Ambiguität des kritisierten Textes selbst zu sprechen, die sich darin

zeigt,

9 Diderot: Paradox, S. 5.

10 Ebd. S. 6.

11 Ebd. S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 21

daß sich der französische und der englische Schauspieler, die sich vollkom-

men einig über die absolute Gültigkeit der Prinzipien ihres Autors sind, gar

nicht verstehen und daß in der Fachsprache des Theaters eineweite und gro-

ßeUngenauigkeit besteht, daßklugeMenschenmit ganz entgegengesetzter

Meinung darin das Licht der Wahrheit erblicken.12

Der abwesende Text, auf den Bezug genommen wird, ist also gerade deswe-

gen wirkungslos, so scheint es, weil er ambig ist, jedoch aus der jeweiligen

Perspektive der verschiedenen Schauspielertypen, aufgrund der Ungenauig-

keit der Fachsprache und nicht zuletzt wegen des schlechten Stils des Autors

allen Beteiligten eindeutig erscheint. Sowohl der englische als auch der franzö-

sische Schauspieler fühlen sich durch den Text in ihren Ansichten und Tech-

niken bestätigt, obwohl ihre Spielweisen und zugrundeliegenden Theorien

tatsächlich vollkommen gegensätzlich und unvereinbar sind. Die unkritische

Übereinstimmung der Schauspieler mit dem Gelesenen und die tatsächliche

Widersprüchlichkeit des Geschriebenen verhindern gerade eine echte Ausein-

andersetzung damit. Dem abwesenden Autor selbst, der genau wie sein Text

freilich immer jenseits des Diderot’schen Textes bleibt und somit von Anfang

an nur vermittelt, durch die Stimme eines anderen anwesend ist, scheint dies

gar nicht bewusst zu sein, zumindest wird der Effekt als nicht beabsichtigt

dargestellt. Was Diderot in Gestalt des Ersten bereits hier implizit kritisiert,

ist die nur scheinbare Eindeutigkeit eines Textes, die sich der Kontrolle des

Autors über das von ihm Geschriebene entzieht, denn, so bestätigt der Erste

seinem Gesprächspartner, »diese Zeichen enthalten so klar beide Bedeutun-

gen, daß sich ihr Freund selbst darüber getäuscht hat.«13

Bereits vor den Thesen zum eigentlichen Paradox des Schauspielers ent-

wickelt der Text demnach eine Dramaturgie, die auf Polarisierung und die

Herausstellung vonNicht-Identität,mithin auf Komplexitätssteigerung setzt.

Statt einer klaren Argumentationslinie, die auf eine Figur, eine Person, eine

Stimme zurückzuführen ist, wird ein Dialog von zweien in direkter Rede in-

szeniert, dessen Anlass wiederum der Text eines Dritten ist, der gar nicht

anwesend ist, weder als Figur noch als Stimme, nicht einmal in Form eines

wörtlichen Zitats seines Textes.

Die Form des Paradoxes lehnt sich dabei einerseits an eine gängige Form

des Theaters an, andererseits erinnert sie auch an eine Urszene der abend-

12 Ebd. S. 7.

13 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Paradoxa über Politik und Theater

ländischen Philosophie: den platonischen Dialog. Anders als Platon jedoch

verachtet Diderot weder die Schrift noch das Theater oder die Demokratie,

ganz im Gegenteil. Da es – zunächst – keinerlei indirekte Rede oder Regie-

anweisungen gibt und auch keine Strukturierung in Kapitel, Akte, Szenen

oder Ähnliches, erweckt der Text den Eindruck von Unmittelbarkeit, zumal

der Dialog in medias res beginnt, dem Text also bereits ein längeres Gespräch

vorausgegangen zu sein scheint. Gleichzeitig bewirken die unpersönlichen

Bezeichnungen Erster und Zweiter eine Distanzierung, die Sprecher bleiben

namenlos, unbestimmt, unpersönlich und gewinnen ausschließlich durch ih-

re Rede Konturen. Dabei fällt dem Ersten eindeutig die Rolle des Wortführers

zu, der Zweite dient als Stichwortgeber, Zuhörer und Stellvertreter der gängi-

gen Meinung, die wiederum der abwesende Dritte in seinem Text formuliert

hat.

Da dieser Text jedoch offenbar so undeutlich und widersprüchlich ge-

schrieben ist, dass sich jedermann darin wiederzuerkennen glaubt, findet

auch eine Kritik der gängigenMeinung auf zweiter Ebene statt. Diese bezieht

sich nicht auf den Inhalt, also auf die Tatsache, dass die Gegenseite eine an-

dere, der eigenenMeinung widersprechende Meinung hat undman diese aus

guten Gründen nicht teilt, sondern sie bezieht sich auf den Akt der fraglosen

Übereinstimmung mit der gängigen Meinung selbst. Wie Diderot in Gestalt

des Ersten gleich zu Beginn deutlich macht, ist grundsätzlich Vorsicht gebo-

ten, wenn man die eigenen Ansichten bei einem anderen widergespiegelt zu

bekommen meint, denn es ist möglich, dass man dadurch die Widersprüche

übersieht, die in den Ansichten selbst enthalten sind. Eine Darstellungswei-

se, mit der sich die Widersprüche bewusstmachen lassen, ist – das führt das

Paradox vor, anstatt es nur als These zu behaupten – der Dialog in seiner zum

Paradox gesteigerten Form.

Das Paradox lässt sich dementsprechend auch als eine äußerst lange Sze-

ne lesen, die freilich am Ende noch einmal ihre eigene Geschlossenheit und

›Identität‹ als Dialog zur Disposition stellt und somit auch auf dieser Ebene

paradox wird. Nachdem der Erste die Geschichte eines anderen Dialogs er-

zählt und zum Teil wörtlich wiedergegeben hat, beendet er seine Erzählung

mit der Frage: »Meinen Sie nicht?«, welche metaleptisch in den vermeintlich

eigentlichen Dialog zurückführt, da der Zweite die Frage nicht als Teil der Er-

zählung, sondern als direkte Frage an sich selbst auffasst, zugleich jedoch

geschlafen zu haben scheint und antwortet:

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 23

ZWEITER. Ich meine gar nichts. Ich habe Ihnen nicht zugehört.

ERSTER. Wie, haben wir nicht weiter diskutiert?

ZWEITER. Nein.

ERSTER. Was, zum Teufel, haben Sie denn getan?

ZWEITER. Ich habe geträumt.

ERSTER. Was haben Sie geträumt?14

Zum Schluss also zeigt sich sogar die Form der Kritik am Denken in Identitä-

ten als brüchig und nicht identisch mit sich selbst: Das dargestellte Zwiege-

spräch erweist sich als Selbstgespräch des einen und als Traum des anderen,

beide haben nicht miteinander gesprochen, sondern aneinander vorbei, so

scheint es, oder vielmehr beides zugleich. Insofern hat sich die anfängliche

Aufforderung, nicht mehr »davon« zu reden, bewahrheitet und der Vorwurf,

den der Erste dem Text des abwesenden Autors macht, dass sein Text nämlich

widersprüchlich und mehrdeutig sei, fällt auch auf das Paradox zurück, das

alles zugleich ist: literarisch gestaltete Theorie über den Schauspieler, Dialog,

Theaterstück, Analyse, Kritik, unzuverlässige Erzählung, Theorie der Gefühle

und noch einiges mehr.

Anders als die unfreiwilligeMehrdeutigkeit im Text des besprochenen Au-

tors werden die Ambiguität und das Paradox hier jedoch geradezu heraufbe-

schworen, auf allen Ebenen ausgespielt und immer wieder überboten. Dass

er sich darum, trotz der eingangs ausgemachten recht klaren Thesen über

den Schauspieler, nicht eindeutig festlegen lässt, macht ihn auch zu einem

politischen Text. Uneindeutigkeit und Flexibilität werden – sowohl vom fa-

vorisierten Schauspielertypus als auch durch die Form des Textes – gestaltet,

offen dargestellt und beherrscht. Beides hat seine Grenzen durch die ästhe-

tische Form, also die Rolle, das Stück oder den Text, und erkennt diese an. In

diesen Eigenschaften liegt auch das, was man schließlich die demokratische

Dimension des Paradoxes nennen kann. Es regiert sich in ästhetischer Hin-

sicht selbst und es handelt von einem »Geschöpf, das sich selbst regiert und

als Teil des Demos regiert«15, nämlich vom Schauspieler, allerdings von einem

Idealtypus desselben, welcher bei Diderot mit dem ›gerechten Menschen‹ as-

soziiert wird:

14 Ebd. S. 65.

15 Vgl. zu dieser Formulierung Wendy Brown: Die schleichende Revolution.Wie der Neolibe-

ralismus die Demokratie zerstört, übers. von Jürgen Schröder, Berlin 2015, S. 45. Sie be-

schreibt damit den homo politicus in Abgrenzung zum homo oeconomicus.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Paradoxa über Politik und Theater

Es ist mit einem Schauspiel wie mit einer wohlgeordneten Gesellschaft, wo

jeder etwas von seinen Rechten opfert für das Wohl der Gemeinschaft und

des Ganzen.Wer wird am besten dasMaß dieses Opfers abschätzen? der En-

thusiast, der Fanatiker – gewiß nicht! In der Gesellschaft ist es der gerechte

Mensch. Im Theater der Schauspieler mit kühlem Kopf.16

Diderot selbst eröffnet diesen anthropologisch-politischen Diskurs, der den

›gerechten Menschen‹ mit dem kalten Schauspieler in Beziehung setzt und

beiden ein besonderes Maß an Gesellschaftsfähigkeit zuschreibt. Die Gesell-

schaftsfähigkeit rührt dabei gerade von jener ›Selbstregierung‹ her, die mehr

ist als bloße Teilhabe am Ganzen. Wo der Enthusiast durch seine Gefühle

zwar teilnimmt, aber weder im Besitz seiner selbst ist noch einen Blick für

dasWohl der Gemeinschaft haben kann, da beherrschen der gerechteMensch

und der Schauspieler sich selbst und überblicken auch das Ganze. So jeden-

falls die Idealvorstellung.

Jacques Rancière zeigt auf, dass bei den ›Klassikern‹, also bei den grie-

chischen Philosophen, genau an diesem Unterschied, dem Unterschied von

Teilhabe und Besitz, mithin von Verstehen und Beherrschen des Logos, der

Freiheitsbegriff definiert wird:

Und zwar, weil ihre Freiheit sich in Bezug auf ein besonderes Gegenteil, die

Sklaverei, definiert. Und der Sklave ist genau derjenige, der die Fähigkeit

besitzt, den Logos zu verstehen, ohne die Fähigkeit des Logos selbst zu besit-

zen. Er ist jener besondere Übergang von der Tierheit zur Menschheit, den

Aristoteles sehr genau definiert: […] der Sklave ist derjenige, der an der Ge-

meinschaft der Sprache teilhat einzig in der Form des Verstehens (Aisthesis),

nicht aber in jener des Besitzes (Hexis).17

16 Diderot: Paradox, S. 19f. Es handelt sich bei dem Vergleich des Schauspiels mit einer

»wohlgeordneten Gesellschaft« offenkundig um eine Anspielung auf Rousseaus Cont-

rat Social. Insofern muss hier auch eine ironische Geste als Abgrenzung zu Rousseau

mit in Betracht gezogen werden.

17 Jacques Rancière: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, übers. von Richard Steurer,

Frankfurt a.M. 2002, S. 30. Die Stelle in der Politik des Aristoteles lautet folgenderma-

ßen: »Denn von Natur ist derjenige Sklave, der einem anderen gehören kann – deswe-

gen gehört er ja auch einem anderen – und der in dem Maße an der Vernunft Anteil

hat, daß er sie vernimmt, aber sie nicht (als ihn leitendesVermögen) besitzt; denn auch

die übrigen Lebewesen (besitzen) keine Vernunft, der sie gehorchen können, sondern

da sie nur Sinneswahrnehmungen haben, folgen sie den Affekten.« Hier zitiert nach:

Aristoteles: Politik, übers. und mit einer Einleitung sowie Anmerkungen hg. von Eck-

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 25

Der Sklave ist demnach derjenige, der ›nur‹ versteht, nicht aber die Sprache,

die er versteht, auch besitzt und beherrscht. Er ist darin dem Enthusiasten

nicht unähnlich, der ebenfalls, wie wir gesehen haben, zwar teilnehmend ist

und versteht, nicht aber in der Lage ist zu beherrschen,weder sich selbst noch

das Ganze. Allerdings liegt in der Kontingenz der Verteilung der von Ranciè-

re dargestellten Seiten auch eine Paradoxie, denn die Fähigkeit des Sklaven,

an der Sprache teilzuhaben, ist nur durch eine notwendig, aber implizit vor-

ausgesetzte Gleichheit möglich, die, so Rancière, von den ›Klassikern‹ nicht

explizit ausgesprochen wird:

Vor dem Logos, der über das Nützliche und Schädliche diskutiert, gibt es den

Logos, der befiehlt und Recht gibt zu befehlen. Aber dieser anfängliche Lo-

gos ist mit einem anfänglichenWiderspruch behaftet. Es gibt Ordnung, weil

die einen befehlen und die anderen gehorchen. Aber um einem Befehl zu

gehorchen, bedarf es mindestens zweier Dinge: man muss den Befehl ver-

stehen, und man muss verstehen, dass man ihm gehorchen muss. Und um

das zu tun, muss man bereits dem gleich sein, der einen befehligt.18

Um nicht nur den Befehl zu verstehen, sondern auch zu verstehen, dass man

ihm gehorchen muss, muss eine Gleichheit zwischen Befehlendem und Ge-

horchendem bestehen, anders, so die Argumentation, gäbe es keine Grundla-

ge für die Beziehung, es gäbe gar keinen gemeinsamen Logos, durch den man

in Beziehung treten könnte, es gäbe schlicht keinerlei Verbindung. Dieser

anfängliche Widerspruch, der darin besteht, dass aus einer ursprünglichen

Gleichheit eine radikale Ungleichheit abgeleitet wird, die dann eine scheinbar

naturgegebene »Ordnung« konstituiert, muss verdeckt werden, um ebendie-

se Ordnung aufrechtzuerhalten. Wäre der Widerspruch sichtbar, stünde die

Ordnung in Frage und würde zur Un-Ordnung.

Der Diderot’sche Schauspieler hingegen, so kann man mit Blick auf die

von Rancière herausgearbeitete »paradoxe Wirksamkeit der reinen Kontin-

genz jeder gesellschaftlichen Ordnung«19 sagen, verkörpert genau jene an-

fängliche Gleichheit, indem er seine eigene Unterworfenheit unter die Logik

eines anderen offen ausspielt und selbst beherrscht: Anders als der Sklave

hart Schütrumpf, Hamburg 2012, S. 11. Nachfolgend zitiert nach dieser Ausgabe in der

Form Aristoteles: Politik I,5=1254b 22.

18 Ebd. S. 29.

19 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Paradoxa über Politik und Theater

regiert er sich selbst, auch und gerade dann, wenn er sich den ›Befehlen‹ un-

terwirft, die seine Rolle mit sich bringt. In ihm verkörpert sich ein Abstand

zwischen Befehlen und Gehorchen, der gerade deutlich macht, dass jede ge-

sellschaftliche ›Ordnung‹ durch Kontingenz beherrscht und von einer grund-

legenden Gleichheit konstituiert wird – sonst wäre es keine Ordnung. Der

scheinbar natürlichen Verteilung der Positionen setzt der Schauspieler seine

Fähigkeit, scheinbar mühelos die eine oder die andere Position einnehmen zu

können, entgegen. Dafür muss er sowohl gehorchen als auch befehlen kön-

nen, insofern er sich vor allem selbst beherrschen muss.

II.1.1 Das Paradox und der Zuschauer

In der großen Komödie, der Komödie der Gesellschaft, auf die ich immer

zurückkomme, sind alle heißen Seelen auf der Bühne, alle genialen Leute

sitzen im Parkett. Die ersten heißen Verrückte, die zweiten, die sich damit

beschäftigen, ihre Verrücktheiten zu kopieren, heißen Weise.20

Der Schauspieler, somacht Diderots Paradox hier deutlich, kann nur unter der

Voraussetzung spielen, auch ein Zuschauer zu sein oder genauer: zuvor einer

gewesen zu sein. In dieser Hinsicht verhält er sich genau spiegelverkehrt zum

Normalbürger und zur Normalbürgerin: Er ist passiv und rezeptiv, wo diese

agieren und sich ausleben, nämlich in der Gesellschaft, und er ist aktiv, nötigt

die anderen in eine passive Zuschauerrolle, wo er tatsächlich auf einer Bühne

steht und die anderen im Parkett sitzen, nämlich im klar definierten Bereich

eines Theaters.

Die Zuschreibungen werden jedoch so formuliert, dass die gängige Mei-

nung gewissermaßen zitiert und variiert wird, nämlich: ›Alle heißen Seelen

befinden sich auf der Bühne.‹ Dies aber, so die Pointe, ist gerade nur als Me-

tapher richtig und nicht im buchstäblichen Sinne. In der Gesellschaft, also

überall außerhalb des Theaters, ist der Schauspieler ein Zuschauer und dieje-

nigen, welche im Theater gewöhnlich Zuschauer sind, werden von jenem be-

obachtet, studiert und später womöglich nachgeahmt. In der »Komödie der

Gesellschaft« sind sie Darsteller ihrer selbst, der Schauspieler ist ihr heimli-

ches Publikum.

Diderot macht hier also keineswegs in erster Linie eine Aussage über

Theater, sondern eine politische Aussage, in der es um das Verhältnis von

20 Diderot: Paradox, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 27

Einzelnem und Gesellschaft geht: Die Gesellschaft erscheint demnach nicht

nurwie eine Komödie, es geht nicht um einen Vergleichmit demTheater, viel-

mehr handelt es sich um die »Komödie der Gesellschaft«. Dort eben und nur

dort sind alle »heißen Seelen auf der Bühne« und bei diesen handelt es sich

gerade nicht um Schauspieler, sondern erstaunlicherweise um »Verrückte«.

Die Schauspieler hingegen sind Weise, sie sind jene »genialen Leute«, die le-

diglich die Verrücktheiten der anderen studieren und anschließend auf der

tatsächlichen Bühne des Theaters »kopieren« und darstellen.

Das so verstandene Theater ist damit weder ein Abbild der Gesellschaft

noch ein ganz anderer Raum, sondern eine genaue Umkehrung der üblichen

Rollen der Menschen in der Gesellschaft, und zwar unabhängig von der je-

weils konkreten Rolle des Einzelnen. Entscheidend ist zunächst lediglich die

Verteilung von Aktivität und Passivität, von Produktion und Rezeption, von

Reflexion und Emotion.

Wenn aber die Gesellschaft selbst bereits eine Komödie ist, deren Akteu-

re Verrückte sind, dann bedarf es eines Theaters nicht aus Gründen der Zer-

streuung, sondern aus Gründen der Konzentration, der Reflexion undmithin

der Kritik an jener »Komödie der Gesellschaft«. Dennoch geht es bei Diderot

auch darum, die Zuschauer im Theater innerlich zu bewegen, sie emotional

anzusprechen. Im räumlich und zeitlich klar definierten Bereich desTheaters

ist es dem Schauspieler möglich, die physisch passiven Zuschauer innerlich

zu bewegen, und zwar durch die Nachahmung dessen,was er durch sein eige-

nes aktives Zuschauen jener imAlltagsleben gelernt hat.Dabei ist sein eigener

Körper gleichsam das Speichermedium dessen, was er zuvor an wirklichem

Leben rezipiert hat, und seine Gesten sind Zitate:

Er hört sich zu, während er euch bewegt, und sein ganzes Talent besteht

nicht, wie ihr annehmt, im Fühlen, sondern in der Fähigkeit, die äußeren

Zeichen des Gefühls so gewissenhaft wiederzugeben, daß ihr euch täuschen

laßt. Die Schmerzensschreie hat er in seinem Ohr notiert. Die Gesten seiner

Verzweiflung kommen aus dem Gedächtnis und sind vorm Spiegel auspro-

biert worden.21

Die Täuschung besteht also nicht nur darin, dass der Schauspieler Gefühle

zeigt, die er selbst gar nicht hat, sondern auch darin, dass er die äußeren

Zeichen dieser Gefühle den Zuschauern gewissermaßen abgenommen hat

21 Ebd. S. 13. Die ›zitierbaren Gesten‹, wie sie hier von Diderot gleichsam in einer Urszene

plastisch beschrieben werden, werden uns bei Brecht wiederbegegnen.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Paradoxa über Politik und Theater

und sie ihnen nun als seine vermeintlich eigenen wieder ›verkauft‹. Er gibt

ihnen somit, was ihnen bereits gehört, jedoch so, dass sie es sich als etwas

vermeintlich Fremdes wieder aneignen, in einer veränderten, ästhetisierten,

eben ›verfremdeten‹ Form.

Die Möglichkeitsbedingung der gelungenen Täuschung ist demnach ei-

ne Gleichheit von Zuschauer und Schauspieler im Hinblick auf deren (Kör-

per-)Sprache und die äußeren Zeichen des Gefühls. Der Schauspieler muss

die konventionelle Semiotik genau beherrschen und nachahmen können, da-

her muss er sie zuvor intensiv studiert haben. Durch seine Beherrschung hat

er nicht nur Anteil an der Sprache, sondern bringt sie in seinen Besitz, kann

sie nach Belieben formen, auch verändern und gezielt einsetzen.DasTheater-

publikum hingegen versteht lediglich passiv und ›gehorcht‹ dem Rezeptions-

befehl der Zeichen im Sinne von Rancières Definition des Sklaven, der »die

Fähigkeit besitzt, den Logos zu verstehen, ohne die Fähigkeit des Logos selbst

zu besitzen.«22 Dem Schauspieler bleibt daher

weder Verwirrung, noch Schmerz, nochMelancholie, noch seelische Nieder-

geschlagenheit. Diese Gefühlseindrücke nehmt ihrmit euch fort. Der Schau-

spieler ist müde, ihr seid traurig. Es liegt daran, daß er sich bewegt hat, ohne

zu fühlen, und ihr gefühlt habt, ohne euch zu bewegen. […] die Illusion ist

euer; er weiß genau, daß er sie nicht ist.23

Die Illusion auf Seiten derTheaterzuschauer rührt demzufolge daher, dass sie

an das glauben, was sie sehen, während der Schauspieler lediglich zeigt, was

er beherrscht, nicht aber tatsächlich fühlt. Sie glauben demSchein, deuten die

Zeichen des Gefühls so,wie sie es auch imAlltag tun, undwerden dadurch von

den dargestellten Gefühlen unmittelbar affiziert. Allerdings fühlen sie nicht

mit dem Schauspieler oder mit der von ihm dargestellten Figur, sondern sie

fühlen an dessen oder deren Stelle, da der Schauspieler lediglich zeigt und

sich bewegt, ohne selbst zu fühlen, was er zeigt. Die Zuschauer sind ihrer

Zuschauerrolle also regelrecht ausgeliefert und erleiden am eigenen Leib das,

was der Schauspieler bloß darstellt.

In diesem Modell glaubt der Zuschauer an Identität, und zwar nicht un-

bedingt deshalb, weil er sich selbst mit dem, was er sieht und wahrnimmt,

identifiziert, sondern insofern er an eine Identität von Zeichen und Gefühl

22 Rancière: Das Unvernehmen, S. 29.

23 Diderot: Paradox, S. 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 29

glaubt, eine unmittelbare Einheit von Signifikant und Signifikat. Das Mit-

fühlen geschieht darum auch mit scheinbarer Notwendigkeit, es ist Teil der

Illusion, die der Schauspieler hervorbringt, ohne sie selbst zu sein. Während

sich der Schauspieler die Differenz von physischer und psychischer Bewe-

gung zunutze macht, wird diese Differenz für den Zuschauer zum Problem,

insofern die Gefühlseindrücke bei ihm fortwirken und ihn buchstäblich ›de-

primieren‹, ihn niederdrücken und affektiv überrumpeln. Dem Schauspieler

bleibt lediglich körperliche Erschöpfung, keine emotionale, während der Zu-

schauer die Gefühlseindrücke sogar unfreiwillig »mit sich fortnimmt«, von

ihnen also regelrecht verfolgt wird. Das Schauspiel ist demzufolge vor allem

für den Spieler eine Form der Katharsis, nicht jedoch für den Zuschauer.

Gleichwohl sind Zuschauer in diesem Modell absolut notwendig, um

Theater überhaupt stattfinden zu lassen, und dieser Umstand – die Notwen-

digkeit des Zuschauers – ist laut Rancière der Kern jener Kritik am Theater,

die eine lange Tradition hat und deren bekannteste Vertreter, ihm zufolge, in

Platon und Rousseau zu finden sind:

Die zahlreichen Kritiken, die das Theater im Laufe seiner Geschichte hervor-

gerufen hat, können nämlich auf eine wesentliche Formel reduziert werden.

Ichwerde sie das Paradox des Zuschauers nennen, ein Paradox, das vielleicht

grundlegender ist als das berühmte Paradox des Schauspielers. Dieses Pa-

radox lässt sich einfach formulieren: Es gibt kein Theater ohne Zuschauer

[…].24

Wenn es aber kein Theater ohne Zuschauer gibt, dann gibt es auch keinen

Schauspieler ohne Zuschauer. Das ›Paradox des Zuschauers‹ ist damit nicht

nur grundlegender, es ist vielmehr die Voraussetzung für das Paradox des

Schauspielers, und dieser Gedanke ist bei Diderot zwar nicht ausgeführt, aber

durchaus angelegt. Rancière wiederum kritisiert nicht nur die Tradition der

Kritik, die von der Prämisse ausgeht, dass das Zuschauersein grundsätzlich

etwas Schlechtes ist, sondern auch die verschiedenen Versuche der Lösung

dieses ›Problems‹, das sich in seinen Augen auch umkehren lässt:25

24 Jacques Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, übers. von Richard Steurer, Wien 2009,

S. 12.

25 Er nennt hierfür beispielhaft Bertolt Brecht und Guy Debord, die ihm zufolge beide,

jedoch auf entgegengesetzteWeise, dieDistanz zwischen Schauspieler undZuschauer

thematisieren und versuchen, diese zu durchbrechen. Dass seine Kritik an Brecht nicht

in Gänze zutreffend ist, wird im Teil über Brecht deutlich werden.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Paradoxa über Politik und Theater

Aber könnte man nicht das Problem umdrehen und sich fragen, ob nicht

gerade derWille, die Distanz abzuschaffen, erst die Distanz schafft?Was er-

laubt es, den an seinem Platz sitzenden Zuschauer für inaktiv zu erklären,

wenn nicht die vorher behauptete radikale Opposition zwischen dem Akti-

ven und dem Passiven? […] So wertet man den Zuschauer ab, weil er nichts

tut, während die Schauspieler auf der Bühne oder die Arbeiter draußen ihre

Körper handeln lassen.26

Zwar ist diese Opposition auch für die Diderot’sche Argumentation entschei-

dend, jedoch vertritt dieser im Paradox gerade nicht jene Vorstellung einer

›Emanzipation‹ des Zuschauers, die Rancière mit Skepsis betrachtet, näm-

lich »Emanzipation als Wiederaneignung eines in einem Trennungsprozess

verlorengegangenen Selbstverhältnisses.«27 Diderot vielmehr betont gerade

die Opposition und die Trennung durch das Aufzeigen der starken Bezogen-

heit von Schauspieler und Zuschauer aufeinander und durch die notwendige

›Entfremdung‹ des Schauspielers von sich selbst. Er sieht darin gerade kein

Problem, jedenfalls keines für das Theater, sondern zeigt es als Vorausset-

zung seiner Auffassung von Theater. Das ›Problem‹ des Zuschauers, nämlich

passiv und rezeptiv zu sein, ist also kein Problem des Theaters, sondern ge-

hört zu diesem notwendig hinzu. Es geht bei demVerhältnis von Schauspieler

und Zuschauer bei Diderot somit gerade nicht um eine »selbstauflösende Ver-

mittlung«28, sondern um eine reflektierende Hervorhebung der notwendigen

Vermittlung.

Hinzu kommt die räumliche und zeitliche Begrenzung der jeweiligen Po-

sition: Der Schauspieler ist auch immer schon Zuschauer, genauer muss er

Zuschauer gewesen sein, um spielen zu können, er ist es jedoch nicht im

Theater. Diese Möglichkeit eines Wechsels zwischen den beiden Positionen

und die Inanspruchnahme der Kenntnisse der einen Perspektive für die an-

dere heben die Trennung nicht auf, sondern betonen sie, machen aber auch

die Möglichkeit des Übergangs deutlich, obgleich dieser asymmetrisch ist:

Schauspieler sind immer auch Zuschauer, Zuschauer sind jedoch keine pro-

fessionellen, das heißt bewussten Schauspieler, sondern vielmehr deren ›Ver-

suchsobjekte‹ in doppelter Hinsicht, nämlich einmal als beobachtete Objekte,

sodann als affizierte Subjekte.

26 Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, S. 22f.

27 Ebd. S. 25.

28 Ebd. S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 31

Das emanzipatorische Potential des Diderot’schen Ansatzes liegt dann

auch vielmehr in der Aneignung eines Fremdverhältnisses und der Etablie-

rung eines erstmals möglichen Selbstverhältnisses als in der »Wiederaneig-

nung eines in einemTrennungsprozess verlorengegangenen Selbstverhältnis-

ses«. Die Emanzipation wird nicht durch die Ununterscheidbarkeit oder eine

Angleichung von Schauspieler und Zuschauer ermöglicht, sondern durch die

durchaus radikale, aber nicht absolute Verteilung der gleichwertigen Positio-

nen imTheater. Somit kannDiderots Paradox als die Umkehrung der von Ran-

cière formulierten Problemstellung gelesen werden: DerWille, die Distanz zu

vergrößern und aufrechtzuerhalten, schafft sie ab, und zwar insofern, als zwi-

schen den Positionen eine grundsätzliche Gleichheit besteht, die derjenigen

entspricht, die zwischen Befehlenden und Gehorchenden besteht – allerdings

mit denselben Problemen im Hinblick auf die »reine Kontingenz« der Ord-

nung, die eben nur so lange eine ist, wie die ursprüngliche Gleichheit gerade

nicht in Erscheinung tritt. Anders ausgedrückt: Gerade die zumindest tem-

porär gegebene klare Unterscheidung zwischen den Positionen weist auf die

ursprüngliche Gleichheit hin, die etwas anderes ist als Identität. Darauf soll

im folgenden Kapitel näher eingegangen werden.

II.1.2 Nicht-Identität als Bedingung von Gleichheit

Die bereits erwähnte »paradoxeWirksamkeit der reinen Kontingenz jeder ge-

sellschaftlichen Ordnung«29 basiert, wie bereits zuvor angedeutet, auf der

ursprünglichen Gleichheit derjenigen, die befehlen, und derjenigen, die ge-

horchen. Diese Gleichheit wird laut Rancière jedoch in der philosophischen

Tradition verdeckt, sodass der Sklave und der Herrscher als scheinbar radikal

Ungleiche die Identität der vermeintlich natürlichen gesellschaftlichen Ord-

nung als ganzer gewährleisten. Politik, so Rancière, unterbricht ebendiese

Ordnung:

Es gibt Politik, weil bzw. wenn die natürliche Ordnung der Hirtenkönige, der

Kriegsherren oder der Besitzenden durch eine Freiheit unterbrochen ist, die

die Gleichheit aktualisiert, auf der jede gesellschaftliche Ordnung beruht.

[…] Die Ungleichheit ist letztlich nur durch die Gleichheit möglich. Es gibt

29 Vgl. Rancière: Das Unvernehmen, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Paradoxa über Politik und Theater

Politik, wenn die als natürlich vorausgesetzte Logik der Herrschaft von dem

Effekt dieser Gleichheit durchkreuzt wird.30

Die vollständig geordnete Gesellschaft befindet sich damit immer jenseits

der Politik, insofern sie die Verteilung der Positionen naturalisiert und fest-

schreibt. Dass Ungleichheit nur durch Gleichheit möglich ist, heißt letztend-

lich, dass die Etablierung einer Ordnung, die auf Ungleichheit basiert, nur

möglich ist, wenn alle am gleichen Logos teilhaben, nämlich an jenem, der

diese Ungleichheit rechtfertigt und als natürliche oder notwendige ausgibt.

Politik ist die Erinnerung an die ursprüngliche Gleichheit und deswegen eine

Gefahr für jede bestehende Ordnung,weil sie unter dem oberflächlichen Kon-

sens und der Anerkennung der zugeordneten Positionen den Konflikt freilegt,

der sich aus der Kontingenz des Bestehenden speist.

Politik löst die Identität der Gesellschaft auf, da diese in einen Wider-

spruch mit sich selbst gerät, die etablierte Ordnung und die eindeutige Ver-

teilung der Rollen in Frage stellt. Der Übergang vom Verstehen des Befehls,

also vomVerstehen des herrschenden Logos zumBesitz des Logos und damit zu

der Fähigkeit, selbst Befehle zu erteilen, markiert den Beginn dessen, was bei

Rancière ›Politik‹ genannt wird. Die Paradoxie liegt in jener Struktur begrün-

det, die derjenigen ähnlich ist, welche auch das Verhältnis von Zuschauer und

Schauspieler kennzeichnet: Die Gleichheit kommt zum Vorschein durch das

Hervorheben der Ungleichheit, also durch die Politik, und die Ungleichheit,

welche die gesellschaftliche Ordnung kennzeichnet, ist überhaupt nur durch

diese ursprüngliche Gleichheit möglich. Diese ist gleichsam der Nullpunkt,

aus dem die spätere Ordnung hervorgeht.

Das oben skizzierte Theater hat demgegenüber die Ungleichheit zum Ur-

sprung, und zwar in doppelter Hinsicht: Zum einen basiert es, wie bereits

besprochen, auf der Trennung von Zuschauer und Schauspieler, wenn auch,

wie Rancière aufzeigt, diese Trennung als eine absolute in Frage zu stellen

ist. Zum anderen besteht ein Ungleichheitsverhältnis zwischen der Art der

Ordnung des Theaters und jener der Gesellschaft, da das Theater keine Na-

türlichkeit der Verteilung der Positionen zu behaupten versucht. Die ›Künst-

lichkeit‹ desTheaters und seiner spezifischenOrdnung entspricht damit nicht

der »reinen Kontingenz jeder gesellschaftlichen Ordnung«31, sondern ist viel-

30 Ebd. S. 29.

31 Vgl. ebd. S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 33

mehr eine Art ›zweite Natur‹, deren Ordnung zwar nicht natürlich erscheinen

soll, aber auch nicht völlig kontingent ist.

Somit zeigt dasTheater ex negativo den Zusammenhang von Identität und

Gleichheit in der Gesellschaft auf: Um als Theater definierbar zu sein, muss

dieses eine Identität aufweisen, die im Unterschied und der vordergründigen

Ungleichheit von Zuschauer und Schauspieler gründet. Diese Ungleichheit

ist jedoch eine konkrete und auf den zeitlichen und räumlichen Rahmen des

Theaters beschränkte; es ist eine artifiziell und von allen Beteiligten bewusst

hergestellte Ungleichheit, die an den Rahmen des Theaters gebunden ist und

dieses zugleich konstituiert. Indem das Theater diese offen ›künstlich‹ her-

gestellte Ordnung zeigt und zugleich andere Ordnungen, also von sich selbst

verschiedene Ordnungen repräsentiert, fungiert es zugleich als Effekt jener

Gleichheit, die Rancière zufolge jeder gesellschaftlichen Ordnung zugrunde

liegt und die notwendig ist, um den herrschenden Logos – hier den des Thea-

ters – überhaupt verstehen zu können. Auch hier also ist die Ungleichheit

nur durch die Gleichheit möglich, im Theater aber wird dieses paradoxe Ver-

hältnis nicht verschleiert, sondern ins Bewusstsein gebracht und künstlerisch

genutzt.

Dabei ist auf einer weiteren Ebene auch das Prinzip der Nicht-Identität

für das Theater konstitutiv. Der Schauspieler unterscheidet sich vom Zu-

schauer nämlich nicht allein dadurch, dass er aktiv ist, während jener passiv

bleibt und zuschaut, sondern auch dadurch, dass er nicht er selbst ist,

sondern vielmehr etwas anderes oder jemand anderen repräsentiert. Holger

Schott Syme sieht darin gar die Grundprämisse desTheaters und genau diese

in unserer Gegenwart in Gefahr:

Rather, the essence of theatre is the agreed-upon assumption that one of the

two parties in the room is not quite herself – and the only reason the other

party has shown up is because they are interested in the thing or the person

or the idea that the first party represents, in full knowledge of the fact that

that representation is in some sense profoundly untruthful.32

Das Wissen um die ›Unwahrhaftigkeit‹ der Repräsentation ist dabei der ent-

scheidende Aspekt. Der Zuschauer kommt nicht trotz der dort herrschenden

32 Holger Schott Syme: »How to Kill a Great Theatre: The Tragedy of the Volksbühne«,

in: dispositio.net, 20.5.2017. www.dispositio.net/archives/2452 (zuletzt aufgerufen am

3.9.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Paradoxa über Politik und Theater

›Unwahrhaftigkeit‹ ins Theater, sondern gerade wegen dieser. In diesemWis-

sen um die Unwahrhaftigkeit, welches in Diderots Paradox etabliert wird, be-

steht die dortige Aufklärung des Zuschauers respektive der Leserin. Das heißt

auch, dass der Unterschied zwischen dem typischen Zuschauer zu Diderots

Zeit und dem heutigen Theaterpublikum darin besteht, dass diesem grund-

sätzlich zugetraut wird, sich über die Unwahrhaftigkeit im Klaren zu sein

und genau dafür Zeit und Geld aufzuwenden. Der heutige Theaterzuschauer

erwartet also nicht oder nicht in erster Linie Unterhaltung, Belehrung oder

emotionale Ergriffenheit vom Theater, sondern er erwartet vielmehr, auf in-

telligente Weise belogen zu werden.33

Das Wissen um den Aspekt der Repräsentation auf Seiten des Schauspie-

lers und die für diesen Beruf – insofern es einer ist – konstitutive Nicht-

Identität des Subjekts machen also die ›Identität‹ des Theaters, wie es bei Di-

derot gezeigt wird, aus. Zugespitzt formuliert basiert die Identität des Thea-

ters also auf Nicht-Identität und damit ebenfalls auf einer Paradoxie. Der

Schauspieler als ein nicht mit sich selbst identisches Subjekt repräsentiert

etwas Drittes, was so wiederum nur im Theater möglich ist. Das Theater ist

nur dann Theater, wenn es über sich hinausweist und etwas außerhalb des

Theaters repräsentiert. Es bezieht seine institutionelle Identität aus der Er-

möglichung der Nicht-Identität einzelner Subjekte und umgekehrt: Nur im

Theater ist ein solches »Subjekt ohne Subjekt« denkbar, wie Philippe Lacoue-

Labarthe es in eben dieser Formel zuspitzt, denn »nur der ›Mann ohne Eigen-

schaften‹, nur ein Wesen ohne Eigen- und Besonderheiten, das Subjekt ohne

Subjekt (entfernt und abgezogen von sich selbst), ist in der Lage, überhaupt

zu zeigen [présenter] oder herzustellen.«34

Insofern der ideale Schauspieler bei Diderot ein Geschick für die un-

terschiedlichsten Charaktere hat, stellt er nicht zuletzt eine grundsätzliche

Gleichheit zwischen diesen verschiedenen Charakteren nicht einfach dar,

sondern zuallererst her. Für ihn und im Theater sind alle Rollen absolut

gleichwertig, unabhängig davon, welcher Rang der jeweiligen Rolle in der

herrschenden gesellschaftlichen Ordnung zusteht oder zugeschrieben wird.

33 Zumindest gilt dies für den idealtypisch aufgeklärten und modernen Zuschauer, als

der das aktuelle Publikum oftmals gerade nicht mehr angesprochen wird, wie Syme

in Bezug auf die Neuausrichtung der Berliner Volksbühne aufzeigt und kritisiert.

34 Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: »Paradox und Mimesis« (Vortrag, gehalten am 1. No-

vember 1979 in Berkeley, University of California), in: Die Nachahmung der Modernen.

Typographien II, übers. von Thomas Schestag, Basel 2003, S. 11-33. Hier S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 35

Der Schauspieler befindet sich selbst jenseits von Hierarchien und bricht

diese durch sein Talent, jedwede Rolle spielen zu können, auf – jedenfalls

im Moment des Spiels selbst. Gleichwohl handelt es sich dabei nicht um

ein Plädoyer für die Anarchie, also die Abschaffung oder Zerstörung jedwe-

der hierarchischen Ordnung, sondern um eine Demonstration eben jener

»reinen Kontingenz jeder gesellschaftlichen Ordnung«, in deren »paradoxer

Wirksamkeit« Rancière nichts weniger als die Voraussetzung von Politik

festmacht, insofern Politik als etwas betrachtet wird, das gerade nicht in

der reibungslosen Ausübung von Macht und der effizienten Verwaltung des

Bestehenden besteht, sondern in der bewussten Unterbrechung35 der dafür

etablierten »Maschinerien«.36 Die Unterbrechung der scheinbar reibungslos

funktionierenden Maschinerien erinnert an die bestehende Machtausübung

und an die Festschreibung von Ungleichheit vor dem Hintergrund der

zugrundeliegenden ursprünglichen Gleichheit.

II.1.3 Vom großen Schauspieler zum emanzipierten Zuschauer:

Großzügigkeit statt Ressentiment

Was Diderots Paradox zufolge den guten Schauspieler von einem schlechten

unterscheidet, ist,wie schon gesehen, die Fähigkeit, Gefühle auf der Bühne zu

simulieren, anstatt sie tatsächlich zu durchleben, undmithin denmit starken

Gefühlen einhergehenden Kontrollverlust des Selbst an andere zu delegieren,

um damit eine bestimmteWirkung zu erzielen. Dieser Vorgang setzt auf Sei-

ten des Zuschauers die Fähigkeit der Empathie respektive der Einfühlung,

also ein zunächst moralisch neutral gefasstes Mit- oder Nachfühlen voraus,

dem die dargestellten Gefühle gewissermaßen untergejubelt werden.37 Em-

35 Auch der Begriff der ›Unterbrechung‹ wird bei Brecht erneut auftauchen; er ist dort

bekanntermaßen als Technik der Kritikermöglichung in das Theater selbst integriert.

In diesem konkreten Zusammenhang, also bezogen auf Rancières Terminologie, ist es

damit buchstäblich ›politisch‹.

36 Vgl. Rancière: Das Unvernehmen, S. 29.

37 Die Begriffe ›Empathie‹ und ›Einfühlung‹ werden im Folgenden weitgehend synonym

verwendet, insofern sie zunächst einmal beschreibend in Bezug auf den jeweiligen

Text zu verstehen sind. Grob gesagt ist ›Einfühlung‹ der ältere Begriff, ›Empathie‹ ein

zeitgenössischer Begriff. Da wir uns aber nicht auf aktuelle Empathie-Diskurse ein-

lassen, sondern die bei Diderot verhandelten Positionen in den Mittelpunkt stellen

wollen, ist es sinnvoll, beide Begriffe zu verwenden und explizit darauf zu verweisen,

dass ein bestimmtes, von Diderot behandeltes Phänomen damit bezeichnet wird, das

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Paradoxa über Politik und Theater

pathie ermöglicht dann einen Selbstverlust des Zuschauers durch dessen Fo-

kussierung auf den anderen, nämlich den Schauspieler. Insofern ist auf den

ersten Blick auch bei Diderot das enthalten, was üblicherweise die Kritiker

des Theaters auf den Plan ruft, denn erstens steht der Zuschauer laut dieser

Kritik »einer Erscheinung gegenüber, von der er weder den Herstellungsvor-

gang noch die Wirklichkeit, die von der Erscheinung verdeckt wird, kennt.

Zweitens bleibt der Zuschauer unbeweglich und passiv auf seinem Platz. Zu-

schauer sein bedeutet, zugleich von der Fähigkeit zur Erkenntnis und von der

zur Handlung getrennt zu sein.«38

Der Zuschauer kann demnachweder erkennen noch handeln; er wird viel-

mehr vom Schauspiel gebannt und von seiner eigenen Empathiefähigkeit be-

herrscht. Das heißt, er verliert sogar, wenn auch nur vorübergehend, sein ei-

genes Ich und spiegelt emotional,was für den idealen Schauspieler im Paradox

konstitutiv ist: das Fehlen einer eigenen Identität. Im Moment der Rezepti-

on gilt der bei Diderot thematisierte Selbstverlust somit auch und besonders

für den Zuschauer. Anders als der Schauspieler, dessen eigene Gestalt in den

Hintergrund tritt, um die fremden Gestalten spielen zu können, ist es beim

Zuschauer allerdings das eigene Gefühl, das von den Gefühlen des anderen in

den Hintergrund gedrängt wird. Beim Schauspieler ist der Identitätsverlust

aktiv und kontrolliert, insofern die Vorstellung eines tatsächlichen ›Subjekts

ohne Subjekt‹ eine nicht realisierbare Idealvorstellung bleibenmuss,während

der Zuschauer des großen Schauspielers den eigenen Identitätsverlust passiv

erleidet und somit weder erkennen noch handeln kann – so zumindest die

gängige Kritik.

Ein scharfer Gegensatz von starkem Ich-Bewusstsein auf der einen

Seite und Empathie auf der anderen Seite ist auch für Friedrich Nietzsches

Verständnis des Ressentiments konstitutiv. Ähnlich wie Rancière in jüngerer

Zeit geht Nietzsche bereits von einer grundsätzlichen Polarisierung zwischen

›Aristokraten‹ und ›Sklaven‹ aus und konstituiert dieses Verhältnis ebenfalls

vornehmlich durch eine Beobachterperspektive, also durch eine räumlich-

visuelle Verteilung der Positionen.Während nur der Aristokrat ein tatsächlich

unabhängig fühlendes, starkes Ich ist, wendet sich der Sklave nach außen

und mithin auf dieses starke Ich des Aristokraten, aber nicht, um es als

anderes anzuerkennen, sondern um ihm nachzufühlen und es schließlich als

sich nicht ohneweiteres in heutige Empathie-Diskurse übersetzen lässt. Dies liegt, wie

gesagt, auch außerhalb unserer Fragestellung.

38 Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 37

anderes zu verneinen. Darin besteht jener ›Sklavenaufstand in der Moral‹,

den Nietzsche in der Genealogie der Moral folgendermaßen beschreibt:

Der Sklavenaufstand in der Moral beginnt damit, dass das R e s s e n t i -

m e n t selbst schöpferisch wird undWerthe gebiert: das Ressentiment sol-

cherWesen, denen die eigentliche Reaktion, die der That versagt ist, die sich

nur durch eine imaginäre Rache schadlos halten. […] Diese Umkehrung des

werthenden Blicks – diese n o t h w e n d i g e Richtung nach Aussen statt

zurück auf sich selber – gehört eben zum Ressentiment: die Sklavenmoral

bedarf, um zu entstehn, immer zuerst einer Gegen- und Aussenwelt, sie be-

darf, physiologisch gesprochen, äusserer Reize, um überhaupt zu agiren, –

ihre Aktion ist von Grund aus Reaktion.39

Der Sklave ist hier ein Beobachter des anderen und dadurch dem Ressenti-

ment, eben dem ›Nach-Fühlen‹ unterworfen, das ihn gleichsam zwanghaft an

den anderen und dessen vermeintliche Gefühle bindet, zugleich jedoch einen

Widerstand gegen diesen anderen hervorruft. Fritz Breithaupt geht in Bezug

auf Nietzsche gar so weit, Empathie mit Ressentiment gleichzusetzen, was

zwar ein interessanter Gedanke, allerdings nur bedingt nachvollziehbar ist:

Diese Beobachter, diese Wesen mit Empathie, leben in der Nachfolge der an-

deren. Sie erleben nach und fühlen, was diese vielleicht fühlen mögen. Dies

ist die wörtliche Bedeutung von »re-sentiment«, »nach-fühlen«. Der empa-

thischeMenschhat keine eigenenGefühle, zumindest keine starkenGefühle

voller Leidenschaft. Stattdessen lebt er die Gefühle andererMenschen nach.

In diesem Sinne ist Empathie für Nietzsche strukturell Ressentiment.40

Richtig ist, dass sowohl Empathie als auch Ressentiment selbst keine Gefühle,

sondern per definitionemFormen der gefühlsmäßigen Reaktion eines Individu-

ums auf ein anderes Individuum sind. Empathie und Ressentimentmiteinan-

der zu identifizieren respektive Nietzsche diese Identifikation zuzuschreiben,

erscheint vor dem Hintergrund einer genauen Differenzierung und Analyse

jedoch wenig hilfreich, bedenktman insbesondere,wie affektiv und gewisser-

maßen selbst ressentimentbehaftet auch nur der Verdacht des Ressentiments

in politischen Diskursen diskutiert wird oder Diskussionen gar verhindert.

39 Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, in: ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studi-

enausgabe in 15 Bänden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 5 (= KSA 5),

München 1999, S. 245-412. Hier S. 270. (Hervorh. i. O.)

40 Fritz Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, Berlin 2017, S. 60. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Paradoxa über Politik und Theater

Wenn darüber hinaus auch noch Empathie per se als Ressentiment betrachtet

würde – und nicht etwa als eine zwar analoge, jedoch keineswegs identische

Form der Bezugnahme –, fiele die Analyse in diesen Diskursen noch um ei-

niges schwerer.

Da sich nichtsdestotrotz das Nachfühlen als Ressentiment nicht so sehr

auf das richtet, was die anderen tatsächlich fühlen, sondern auf das, »was

diese vielleicht fühlen mögen«, handelt es sich um keine echte Beziehung zu

den anderen, keine Form der Intersubjektivität und Verbindung, sondern um

eine wie auch immer geartete Form der Projektion.41 Zeitgenössischer for-

muliert könnte man die Beziehung auch virtuell nennen, insofern sie reale

Konsequenzen hat, obwohl sie physisch nicht existiert. Darin, so lässt sich als

Gegenthese festhalten, liegt auch die Differenz von Empathie und Ressenti-

ment: Erstere bezieht sich auf eine existierende Beziehung, die freilich auch

künstlich im Sinne von ästhetisch sein kann, oder sie stellt eine Beziehung

im Sinne der Gleichheit überhaupt erst her. Ressentiment dagegen bezieht

sich auf eine rein virtuelle Beziehung, verhindert oder boykottiert eine echte

Beziehung und basiert auf radikaler Ungleichheit, die allerdings durch das

Provozieren von Ressentiments auf diese Weise auch zuallererst erzeugt wer-

den kann.

Anders als das Ressentiment und die Projektion, die bestimmte ›dunkle

Seiten‹ von Empathie darstellen, ist insbesondere die vom Schauspieler beim

Theaterzuschauer evozierte Empathie eine ästhetisierte und bewusst herge-

stellte.42 Als seinerseits ein Zuschauer des Alltags betrachtet der Schauspieler

zunächst selbst die äußere Form der Gefühle und nicht deren psychologische

Ursache, er ist also ebenfalls ein Beobachter, aber ein kalter Beobachter, der

sich nicht unmittelbar affizieren lässt, sondern die Äußerungsformen der Ge-

fühle studiert. Er lebt nicht in der Nachfolge der anderen, lebt nicht die Ge-

fühle anderer Menschen nach, sondern stellt diese lediglich dar, gibt ihnen

nachträglich eine künstlerische Form, transzendiert und ästhetisiert sie. Die-

se anderen, also dieTheaterzuschauer, werden schließlich ihrerseits zu Beob-

41 Der Begriff der ›Projektion‹ wird hier technisch beschreibend verwendet, nicht als psy-

choanalytischer Fachterminus.

42 Die Frage, inwiefern die Rede von den »dunklen Seiten der Empathie« in Bezug auf

die von Breithaupt beschriebenen Phänomene überhaupt adäquat ist und ob nicht

vielmehr einiges dafürspricht, diese als die Regel unddiemoralisch positiv konnotierte

Empathie als Ausnahmefall zu betrachten, ließe sich diskutieren, soll an dieser Stelle

aber nicht weiterverfolgt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 39

achtern, die zwar tatsächlich nachfühlen, jedoch mit einem zumindest rudi-

mentär vorhandenen Wissen um die eigene ästhetische Situation und den

fiktionalen Charakter des Dargestellten.

Der Zuschauer hingegen, der in seiner Rolle gänzlich aufginge, ohne sich

dieser Rolle bewusst zu sein, und der somit in der Nachfolge der anderen

lebte, wäre die paradigmatische Figur des Ressentiments. Er wäre ein Sklave

sowohl der Gefühle der anderen als auch der eigenen Wünsche und Projek-

tionen, die sich mit jenen Gefühlen verbinden, die nicht seine eigenen sind.

Die ästhetische und das heißt auch physisch-konkrete Situation des Theaters

aber setzt genau diesem Aufgehen in der Rolle des Zuschauers klare Gren-

zen, es ›definiert‹ sie und klärt sie buchstäblich auf. Auch eine solche Form

der Empathie beschreibt Breithaupt:

Wir können uns in die Haut des anderen versetzen, weil seine oder ihre Si-

tuation uns als klar erscheint. Oder anders formuliert: Man hat Empathie,

weilmandie Situation des anderen ästhetisieren unddamit klären kann.Die

Klarheit einer menschlichen Situation, die uns bei uns selbst meist abgeht,

verdankt sich einem Medium, nämlich einem anderen Wesen als Medium

der Erfahrung.43

Was Breithaupt hier über den idealisierten empathischen Beobachter fest-

stellt, gilt umso mehr für denTheaterzuschauer, da dieser sich von Anfang an

in einer ästhetisierten Situation befindet. Paradoxerweise verdankt sich die

aufgeklärte und das heißt auch ästhetisierte Empathie demnach einer Distan-

zierung, Begrenzung und medialen Vermittlung. Als empathischer Beobach-

ter ist der Zuschauer nur für eine begrenzte Zeit passiv und den Erscheinun-

gen hingegeben. Er ist zwar momentan von der Fähigkeit zur Handlung, aber

anders, als die Kritiker desTheaters Rancière zufolge vermuten, nicht von der

zur Erkenntnis abgeschnitten. Vielmehr ist er aufgrund seiner Erkenntnisfä-

higkeit überhaupt erst empathisch. Diese Perspektive unterscheidet sich von

der ersten oben angeführten also insofern, als sie dem Zuschauer eine Er-

kenntnisfähigkeit zuerkennt, die ihn zuallererst als empathischen Beobachter

qualifiziert, und verweist auf die im vorangegangenen Kapitel thematisierte

Verflechtung von Gleichheit und dem Erkennen der Kontingenz jeder gesell-

schaftlichen Ordnung.

Welcher Art aber ist vor dem Hintergrund von Empathie und Ressenti-

ment das Zuschauen des Diderot’schen Schauspielers, das dessen Spiel auf

43 Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Paradoxa über Politik und Theater

der Bühne vorausgeht? Tatsächlich handelt es sich dabei um eine dritte Form,

geht man davon aus, dass es eine erste Form gibt, in der ein Beobachter im

Beobachten eines anderen aufgeht und insofern von Ressentiment getragen

wird, und eine zweite Form eines empathischen Beobachters, der zwar etwas

aufgeklärter und distanzierter ist, aber ebenfalls in erster Linie von Gefühlen

geleitet wird. Beide Formen des Zuschauens basieren auf dem Nachfühlen

und damit auf dem Zugang zu den tatsächlichen oder lediglich imaginierten

Gefühlen einer anderen Person, die einmal tendenziell als gleich, nämlich im

Falle des ästhetisierten Beobachtens, und ein andermal als ungleich, nämlich

im Falle des Ressentiments, betrachtet wird. Beide Zuschauer wären für Di-

derot allerdings ›Gefühlsmenschen‹, deren Impulsivität und Unmittelbarkeit

in der Reaktion nicht nur auf der Bühne, sondern ebenso in der Gesellschaft

problematisch wäre:

Bei tausend Gelegenheiten ist das Gefühl in der Gesellschaft ebenso schäd-

lich wie auf der Bühne. […] Der Gefühlsmensch folgt den natürlichen Impul-

sen und vermag nur, den Schrei seines Herzens genau wiederzugeben – in

demAugenblick, da er diesen Aufschreimildert oder verstärkt, ist er es nicht

mehr selbst, er ist ein Schauspieler, der eine Rolle spielt.44

Hier wird nebenbei deutlich, dass bei Diderot ein Übergang möglich zu sein

scheint, dass der Gefühlsmensch seinerseits zum Schauspieler werden kann,

und zwar bereits dann, wenn er seine eigenen Reaktionen kontrolliert – was

in der Öffentlichkeit praktisch immer der Fall sein dürfte. Der große Schau-

spieler allerdings ist, wie schon gezeigt wurde, vor allem ein kalter Beobach-

ter, der allenfalls aus der Erinnerung Erscheinung und Gefühl zusammen-

bringt, also mit zeitlichem Abstand. Er »beobachtet die Erscheinungen: der

Gefühlsmensch dient ihm als Modell, er denkt über ihn nach und findet aus

der Überlegung, was er um der besseren Wirkung willen hinzufügen oder

weglassen muß. […] Nur ein Mensch, der sich ganz in der Gewalt hat, […]

kann seine Maske ab- und wieder aufsetzen.«45

Der große Schauspieler negiert also nicht die Gefühlswelt, verlässt sich in

seiner Arbeit jedoch ganz auf die Erscheinungswelt, die der Gefühlsmensch

ihm unfreiwillig darbietet. Gerade weil dieser tatsächlich und authentisch

fühlt, so scheint es, kann sich der beobachtende Schauspieler ganz auf des-

sen Äußerungen konzentrieren und diese für sein Spiel sogar verfeinern, was

44 Diderot: Paradox, S. 31f.

45 Ebd. S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 41

sie dann, paradoxerweise, noch glaubwürdiger und nachvollziehbarer macht.

Das Beobachten des Schauspielers ist somit frei sowohl von wohlwollender

Empathie als auch von Ressentiment, er ist im propagierten Idealfall tatsäch-

lich ein vollkommen kalter Beobachter, ähnlich einem idealen Wissenschaft-

ler, der sein Objekt aus reinem Erkenntnisinteresse und ohne jegliches Ei-

geninteresse beobachtet. Auch ist er weder von der Fähigkeit zur Erkenntnis

noch von der zur Handlung abgetrennt; ganz im Gegenteil ermöglicht ihm

die Konzentration auf die Erscheinungen sowohl das eine wie das andere.

Es ist allerdings bezeichnend, dass der Erste im Paradox über den Schauspie-

ler im Anschluss an seine Bemerkung über die Schädlichkeit des Gefühls eine

Szene schildert, die diesmal keine aus demTheater ist, sondern eine aus dem

gesellschaftlichen Leben, und zwar,wie er sagt, aus seinem eigenen.Diese Er-

zählung schildert geradezu paradigmatisch eine Urszene des Ressentiments,

insofern dem erzählenden Ich dort »die eigentliche Reaktion, die der That

versagt ist«46. Es handelt sich um eine klassische Dreiecksgeschichte, eine

Eifersuchtsszene, aber ohne offene Artikulation der Eifersucht:

Stellen Sie sich zwei Liebhaber vor, die beide eine Erklärungmachen wollen.

Welcher wird sich besser aus der Affäre ziehen? Ich bestimmt nicht. Ich er-

innere mich, daß ichmich dem geliebtenWesen immer nur zitternd genaht

habe – mir schlug das Herz, meine Gedanken verwirrten sich, die Stimme

erstickte, ich verdarb alles, was ich sagen wollte – ich antwortete mit nein,

wenn es ja hätte heißen sollen – ich war linkisch und ungeschickt, lächerlich

vom Scheitel bis zur Sohle, bemerkte es und wurde dadurch immer nur lä-

cherlicher. Dagegen verstand es ein heiterer, lustiger und gewandter Rivale,

der sich voll in der Gewalt und an sich selber Freude hatte, unter meinen Au-

gen keine Gelegenheit vorübergehen zu lassen, seine Verehrung auszuspre-

chen, und zwar in feiner, geistreicher Weise; er unterhielt, gefiel und hatte

Erfolg. Er bat um ein Händchen, das man ihm überließ, er ergriff es manch-

mal, ohne darum gebeten zu haben, küßte es, küßte es wieder, und ich saß

in einer Ecke und bemühte mich, die Augen von einem Schauspiel abzuwenden,

das mich in Wallung brachte, erstickte meine Seufzer, preßte meine Fäus-

te, bis die Gelenke knackten, versank in Schwermut und konnte, von kaltem

Schweiß bedeckt, meinen Kummer weder zeigen noch verbergen.47

46 Vgl. Nietzsche:Zur Genealogie der Moral, S. 270.

47 Diderot: Paradox, S. 31. (Hervorh. S. Sch.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Paradoxa über Politik und Theater

Der Rivale des erzählenden Ichs erscheint hier als der eigentliche Auslöser

und zugleich als souveräner und gleichsam stellvertretender Akteur der eige-

nen Gefühle des Erzählers »dem geliebten Wesen« gegenüber. Der Kontrast

zum eigenen »lächerlichen« Verhalten wird erst durch die Gewandtheit des

Anderen deutlich, der darüber hinaus den Ich-Erzähler zum unfreiwilligen

Zuschauer nicht nur von dessen Souveränität, sondern auch der eigenen un-

zeigbaren Gefühle macht. Gleichzeitig wird das »Schauspiel« erst dadurch zu

einem solchen, dass der Ich-Erzähler sich selbst als Zuschauer des vermeint-

lich eigens auf ihn zugeschnittenen Schauspiels begreift, sich mit der Rolle

des Zuschauers also identifiziert. Er ist seiner Situation scheinbar ausgelie-

fert, obwohl er sie selbst mitkonstituiert, indem er sich die passive Rolle zu

eigen macht. Daraus ergibt sich das eigentümliche Dilemma, den aus der Be-

obachtung resultierenden Kummer »weder zeigen noch verbergen« zu kön-

nen. Dies wird im Hinblick auf den Kontext der Anekdote zur eigentlichen

Pointe: Zeigen und Verbergen erscheinen hier nicht als Gegensätze, sondern

als Bedingung füreinander, das heißt, dass es nicht entweder Zeigen oder Ver-

bergen gibt, sondern nur Sowohl-als-auch oder Weder-noch. Während dem

Rivalen als gewissermaßen aristokratischem Anderem beides zukommt, ist

dem Beobachter und Erzähler beides verwehrt. Er ist im Moment des Beob-

achtens buchstäblich authentisch, nichts als er selbst und dadurch von jeder

Gestaltungsmöglichkeit abgeschnitten, denn, wie es zuvor heißt, »[m]an gibt

sich seinem Gefühl hin und hört auf zu gestalten./Dabei ist es mit den hefti-

gen Freuden ebenso wie mit dem tiefen Schmerz: sie sind stumm.«48

Nachträglich jedoch, mit zeitlichem und räumlichem Abstand, wird dar-

aus eine detailliert gestaltete Erzählung,welche die vorherigen Ausführungen

über die Unvereinbarkeit künstlerischer Gestaltung mit starken Gefühlen be-

stätigt:

Werden Sie in dem Augenblick, in dem Sie Ihren Freund oder Ihre Geliebte

verloren haben, ein Gedicht über ihren Todmachen?Nein.Wehe dem, der in

diesemAugenblick sein Talent brauchen kann! Erst wenn der große Schmerz

vorüber, das starke Gefühl abgestumpft ist, wenn man Abstand gewonnen

hat von der Katastrophe, die Seele ruhig ist, wennman sich des vergangenen

Glücks erinnert, fähig ist, den Verlust zu begreifen, wenn sich die Erinnerung

mit der Phantasie verbindet, die eine, um die Freuden der Vergangenheit

48 Ebd. S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 43

widerzuspiegeln, die andere, um sie zu vergrößern, dann erst hat man sich

in der Gewalt und vermag gut darüber zu sprechen.49

Wie verhält sich nun die künstlerischeGestaltung zumdargestellten Ressenti-

ment? Kurz gesagt, sie durchkreuzt es, und zwar durch die Erzählung selbst,

insofern diese sehr wohl eine ›eigentliche Reaktion‹, eine Tat ist, allerdings

eine nachträgliche. Gleichwohl wird das Ressentiment durch die Erzählung

überhaupt erst sichtbar, tritt sozusagen ins Rampenlicht. Der Akt der Erzäh-

lung imRahmen des Dialogs hebt dasWeder-zeigen-noch-verbergen-Können

imMoment des Darstellens auf.Weil sich das Ich im Erzählen nicht nur selbst

wieder in der Gewalt hat, sondern weil es auch die Gewalt über die erzählte

Geschichte hat, findet eine Trennung zwischen intradiegetischem und extra-

diegetischem Ich statt, eine Distanz zum eigenen Erleben durch Spaltung des

Ichs. Das erzählte Ich ist nicht identisch mit dem erzählenden Ich und wäh-

rend die Augen des erzählten Ichs ganz »diese nothwendige Richtung nach

Aussen« hin auf eine »Gegen- und Aussenwelt« haben und bloß reagieren,

richtet das erzählende Ich im Akt der Erzählung den Blick »zurück auf sich

selber« und kehrt damit die »Umkehrung des werthenden Blicks« abermals

um, diesmal nämlich zu seinen Gunsten.50 Die nachträgliche Erzählung ist

dabei keinesfalls eine imaginäre Rache, keine bloße Reaktion mehr, sondern

Reflexion der Zuschauerposition und Transformation in Handlung, die den

Rivalen nicht als den Anderen verneinen, sondern ihn als ebenbürtigen ›Feind‹

–ummitNietzsche zu sprechen–gelten lassen kann, der ihn umgekehrt auch

selbst als ebenbürtig auszeichnet:

Ein solcherMensch schüttelt eben viel Gewürmmit EinemRuck von sich, das

sich bei Anderen eingräbt; hier allein ist auch das möglich, gesetzt, dass es

überhaupt auf Erdenmöglich ist – die eigentliche »Liebe zu seinen Feinden«.

Wie viel Ehrfurcht vor seinen Feinden hat schon ein vornehmer Mensch! –

und eine solche Ehrfurcht ist schon eine Brücke zur Liebe… Er verlangt ja sei-

nen Feind für sich, als seine Auszeichnung, er hält ja keinen andren Feind

aus, als einen solchen, an dem Nichts zu verachten und s e h r V i e l zu

ehren ist!51

49 Ebd.

50 Vgl. Nietzsche:Zur Genealogie der Moral, S. 270.

51 Ebd. S. 273. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Paradoxa über Politik und Theater

Nun gibt es bei Diderot allerdings eine neuerliche Wendung, die gewisser-

maßen wieder in Ressentiment umschlägt, denn zuletzt wird dem Rivalen

gar der ›Verstand‹ aberkannt und echte Liebe als unvereinbar mit Verstand

vorgestellt, sodass sich aus der Anekdote die Pointe ergibt, nur entweder ehr-

lich lieben, dies aber nicht zeigen zu können oder souverän eine Liebe zeigen

zu können, die es aber gar nicht gibt:

Man sagt, die Liebe raubt denen den Verstand, die welchen haben, und gibt

ihn jenen, die keinen haben, das heißt […], sie macht die einen gefühlvoll

und albern und die anderen kalt und unternehmungslustig./Der Gefühls-

mensch folgt den natürlichen Impulsen und vermag nur, den Schrei seines

Herzens genau wiederzugeben – in dem Augenblick, da er diesen Aufschrei

mildert oder verstärkt, ist er es nicht mehr selbst, er ist ein Schauspieler, der

eine Rolle spielt.52

An dieser Stelle wird deutlich, dass jener Gefühlsmensch, von dem der Erste

spricht, kein anderer als er selbst und schließlich auch das alter ego Diderots

sein muss. Der Apologet des kalten Schauspielers identifiziert sich selbst so-

mit durchaus nicht mit dessen Rolle, sondern erweist sich als sein Gegenpart,

52 Diderot: Paradox, S. 31f. Ein Echo der hier angedeuteten notwendigen Kontrolle der ei-

genen Gefühle in der Öffentlichkeit, das heißt im Grunde des Schauspieler-Daseins

eines jeden Menschen in der Gesellschaft, findet sich in einem Gespräch von Dick Ca-

vett mit Marlon Brando aus dem Jahr 1973, das unter dem Titel »Marlon Brando on

Acting« imNetz archiviert ist: https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0 (zuletzt

aufgerufen am 3.9.2020). Vgl. Brando: »I think that we couldn’t survive a second, if we

wouldn’t be able to act… that, eh, that acting is a… it’s a survival mechanism…« (00:41-

00:51); sowie: »… that’s something that I couldn’t do. I couldn’t do what you do. And

that’s … that’s a different kind of acting, you’re playing a different kind of role …« (5:29-

5:37). (Transkription S. Sch.) Der gesamte Gesprächsausschnitt ist insofern bemerkens-

wert, als Brando gemeinhin als der herausragende Vertreter des Method Acting gilt,

also als ›Gefühlsschauspieler‹ und ›Charakterdarsteller‹, hier jedoch gleichsam ein ei-

genes und durchaus komplexes ›Paradox über den Schauspieler‹ inszeniert. »Brando’s

grimacings in The Last Tango in Paris« (der Film ist 1972 erschienen) sind dann interes-

santerweise auch Roland Barthes Beispiel dafür, dass Brandos vom Actors Studio her-

kommende Art zu spielen weit entfernt ist von Brecht sowieso, aber auch von Diderots

und Eisensteins Überlegungen zum Schauspieler. Möglicherweise treffen sie sich je-

doch an einem Punkt wieder, nämlich bezüglich der gesellschaftlichen Relevanz des

schauspielerischen Vermögens. Vgl. Roland Barthes: »Diderot, Brecht, Eisenstein«, in:

ders.: Image, music, text, Essays selected and translated by Stephen Heath, New York

1977, S. 69-78. Hier S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0


II. Diderots Paradoxa 45

als ein Gefühlsmensch, der deshalb auch seinerseits nicht gänzlich frei von

Ressentiment sein kann.

Auf diesen mehrfachen Wechsel von Identifikation und Distanzierung

macht bereits Victor Klemperer aufmerksam, wenn er das Paradox über den

Schauspieler als einen sehr persönlichen und geradezu paradigmatischen Text

Diderots erkennt, der dessen eigene Autorenposition reflektiert:

So erscheint also Diderots Natur in dieser Selbstschau umschichtig [sic!] als

eine dreifache. Er ist so völlig subjektiv, so ganz Stimmungsmensch, daß er,

zu allemBeobachten undNachahmen, zu jedemRollenspiel untauglich, nur

immer sich selber und seine wechselnden Augenblicke aussagen kann; er ist

aber auch ein Prediger, und ausdrücklich ein berechnender und schauspiele-

risch begabter Prediger; und endlich ist er auch ein wirklicher Schauspieler

und sogar ein solcher, der die Rolle eines komödiantischen Menschen über-

zeugend verkörpert.53

Bemerkenswert hierbei ist, dass Klemperer bereits im ersten Satz zwar von

einer »Natur« spricht, allerdings von einer, die »umschichtig« in einer Selbst-

schau »erscheint«, einer »Natur« also, die mannigfaltig ist und die obendrein

gänzlich vom Sehen und Gesehenwerden abhängt und somit einem ästheti-

schen Regime unterworfen ist. Der Zuschauer ist somit auch hier konstitutiv,

ohne ihn gibt es schlichtweg nichts, das erscheinen könnte, und Schauspieler

und Zuschauer sind bei Diderot mithin immer zusammenzudenken.

Die Notwendigkeit des Zuschauers für die Reflexion der eigenen Positi-

on, für die Selbstschau, ist dabei keineswegs spezifisch für Diderot und auch

nicht für das Nachdenken über ›die Natur‹ des Theaters, sondern sie betrifft

auch die Philosophie. Hannah Arendt verweist auf diesen engen Zusammen-

hang des Zuschauens mit der Philosophie und stellt die Geschichte dieser

ambivalenten Verbindung dar,

denn die Vorstellung, die Betrachtung sei der höchste Bewußtseinszustand,

ist so alt wie die abendländische Philosophie. Das Denken – nach Platon ein

stummes Selbstgespräch – dient nur dazu, die Augen des Geistes zu öffnen,

und selbst der Aristotelische nous ist ein Organ, das die Wahrheit sieht und

anschaut. Mit anderen Worten, das Denken zielt auf die Betrachtung und

53 Victor Klemperer: Geschichte der französischen Literatur im 18. Jahrhundert. Band I: Das

Jahrhundert Voltaires, Berlin 1954, S. 307.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Paradoxa über Politik und Theater

erfüllt sich in ihr, und die Betrachtung ist nicht Tätigkeit, sondern Passivität;

sie ist der Punkt, an dem die geistige Tätigkeit zur Ruhe kommt.54

Wenn das Zuschauen derart genuin mit der Philosophie verbunden ist, dann

entspringt auch die ebenfalls seit Platon bestehende Tradition der Theater-

feindlichkeit, wie sie Rancière aufgreift, nicht so sehr der Tatsache, dass Phi-

losophie und Theater grundverschieden oder unvereinbare Gegensätze wä-

ren, sondern vielmehr einer allzu großen Ähnlichkeit und Verwechselbar-

keit der verschiedenen möglichen Arten des Zuschauens und dem schwer zu

durchschauenden Wechselspiel von Aktivität und Passivität, Freiheit und Ab-

hängigkeit, Gleichheit und Ungleichheit. Das Betrachten als zentraler Modus

ist Philosophie und Theater zwar gemeinsam, doch geht die spezifische Ver-

bindung von Zuschauen und Urteilen, wie es sie innerhalb der Philosophie

einmal gegeben hat, im Laufe der Geschichte wieder verloren, wie Arendt be-

merkt:

Verlorengegangen ist nicht nur das Vorrecht des Zuschauers zum Urteilen,

wie wir es bei Kant fanden, sondern auch die noch tieferliegende Einsicht,

daß alles, was erscheint, dazu da ist, gesehen zu werden, daß der Begriff

der Erscheinung selbst den Zuschauer fordert, und daß deshalb Sehen und

Erblicken Tätigkeiten höchsten Ranges sind.55

Die enge Verbindung von Zuschauen und Urteilen löst die vermeintliche Pas-

sivität des Zuschauers wieder auf, macht das Zuschauen selbst zu einer Tä-

tigkeit und bindet den Zuschauer in besonderer Weise an die Sprache, ver-

pflichtet ihn geradezu zum Urteil. Der noch wichtigere Gedanke ist jedoch

das daraus auch umgekehrt resultierende Angewiesensein des Urteilens auf

die Positionierung als Zuschauer. Erst die Distanzierung von den Erschei-

nungen ermöglicht überhaupt eine echte Hinwendung zu ihnen, die damit

einhergehende Bezogenheit und nicht zuletzt die sprachliche Vermittlung.

Zuschauersein in diesem Sinne wäre somit die Möglichkeitsbedingung für

Urteilsfähigkeit.

Der solcherart immer schon bewusst wahrnehmende, selbstdenkende

und unabhängig urteilende Zuschauer ist schließlich dem emanzipierten

54 HannahArendt:VomLeben desGeistes.Band I: DasDenken, hg. vonMaryMcCarthy, übers.

von Hermann Vetter München 1979, S. 16.

55 Ebd. S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 47

Zuschauer, den Rancière in seiner Form der demokratischen Verallgemei-

nerung des Zuschauens vor Augen hat, sehr ähnlich. Diese demokratische

Verallgemeinerung verbindet mit dem Zuschauersein wiederum eine Form

der Gleichheit und sieht dies gerade nicht als etwas Außergewöhnliches

oder gar Kritikwürdiges an, sondern als Normalität: »Zuschauer zu sein

ist nicht der passive Zustand, den wir in Aktivität umwandeln müssten. Es

ist unsere normale Situation.«56 Die Emanzipation des Zuschauers besteht

deshalb darin, diese Gleichheit und die gemeinsame Macht anzuerkennen

und auszuüben:

Was unsere Leistungen verifiziert – ob es sich darum handelt zu unterrich-

ten oder zu spielen, zu reden, zu schreiben, Kunst zu machen oder zuzuse-

hen –, ist nicht unsere Teilhabe an einer in der Gemeinschaft verkörperten

Macht. Es ist die Fähigkeit der Namenlosen, die Fähigkeit, die jede(n) gleich

jedem/r anderen macht. Diese Fähigkeit wird durch unüberbrückbare Di-

stanzen ausgeübt, sie wird durch ein unvorhersehbares Spiel von Assozia-

tionen und Dissoziationen ausgeübt./In dieser Macht zu assoziieren und zu

dissoziieren liegt die Emanzipation des Zuschauers, das heißt die Emanzi-

pation von jedem von uns als Zuschauer.57

Die Gleichheit zielt demnach nicht auf eine Gleichförmigkeit des Ausdrucks

ab, sondern auf das genaue Gegenteil, nämlich eine größtmögliche, eine bei-

nahe unmögliche Pluralität. Jeder ist Zuschauer, alle Fähigkeiten sind gleich-

wertig, jedoch nicht identisch und auch nicht bloß Teil eines großen Ganzen,

in dem sie aufgehoben würden. Vielmehr liegt die Macht der Einzelnen ge-

rade darin, dass sie auf ganz unterschiedliche Weise ihren Ausdruck finden

und keiner in Konkurrenz zu einem anderen tritt; sie sind radikal inkom-

mensurabel. Wie bereits im vorigen Kapitel ausgeführt, bedingen auch hier

Nicht-Identität und Pluralität die Gleichheit. Allerdings, so muss man Ran-

cière vorhalten, unterschlägt diese offenkundige Idealvorstellung einer eman-

zipatorischen Gleichheit einer Menge von Zuschauerinnen und Zuschauern

die Tatsache, dass es in diesen Zusammenhängen sehr reale Machtverhältnis-

se gibt, die sich nicht einfach durch die bloße Behauptung jener Gleichheit

überwinden lassen undwohl auch nicht durch die Praxis des Assoziierens und

Dissoziierens alleine. Dennoch ist in dieser Vorstellung nicht zuletzt auch ei-

56 Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, S. 28.

57 Ebd. S. 27f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Paradoxa über Politik und Theater

ne Rezeptionstheorie begründet, die auf eine grundsätzlich offene Haltung,

das heißt auf die Freiheit aller Beteiligten setzt:

Die Künstler erzeugen wie die Forscher die Bühne, auf der die Manifestati-

on und dieWirkung ihrer Kompetenzen ausgestellt und ungewiss geworden

sind in den Begriffen des neuen Idioms, das ein neues intellektuelles Aben-

teuer übersetzt. DieWirkung des Idioms kann nicht vorweggenommenwer-

den. Es bedarf der Zuschauer, die die Rolle aktiver Interpreten spielen, die

ihre eigene Übersetzung ausarbeiten, um sich die »Geschichte« anzueignen

und daraus ihre eigene Geschichte zu machen. Eine emanzipierte Gemein-

schaft ist eine Gemeinschaft von Erzählern und Übersetzern.58

Hier wird ein weiterer Aspekt deutlich, nämlich dass die Bedeutung des

emanzipierten Zuschauers gerade in dessen Unverfügbarkeit liegt. Eben

weil er ein nicht einholbarer Anderer ist, kann und darf die Wirkung nicht

vorweggenommen werden. Wird dies doch versucht, sind sowohl Gleichheit

als auch Freiheit nicht mehr möglich und der Zuschauer wird in der Tat

zum ›bloßen‹, zum passiven Zuschauer und Konsumenten. Dieser Aspekt

ist entscheidend für die Frage, ob eine künstlerische oder wissenschaftliche

Gemeinschaft als ›emanzipiert‹ zu bezeichnen ist, und verunmöglicht zu-

gleich die dahingehende Selbstbezeichnung, denn eine Gemeinschaft, die

sich selbst als eine ›emanzipierte‹ bezeichnete, nähme ebenfalls jene Wir-

kung vorweg, die doch erst deren Zuschauer als aktive Interpreten einlösen

können.

Die Anerkennung des Unverfügbaren und der Angewiesenheit auf den

Anderen kennzeichnet auch das Paradox über den Schauspieler. Die darin the-

matisierteWirkungsästhetik scheint zwar, oberflächlich betrachtet und wenn

man versucht, es auf einzelne explizit vertretene Thesen zu reduzieren, eher

eine manipulative Lenkung des Zuschauers durch ein perfektioniertes Spiel

im Blick zu haben. Die gezielte Erzeugung einer bestimmten Wirkung, das

Evozieren von Gefühlen und das vorherige Studieren der Zuschauerseele sind

schließlich das genaue Gegenteil einer emanzipierten Gemeinschaft, denn

der Schauspieler wird auf manipulative Fähigkeiten hin trainiert. Jedoch er-

zeugt der Text selbst gerade die gegenteiligeWirkung, nämlich eine Offenheit

in der Rezeption und die Notwendigkeit des weiteren Erzählens und Über-

58 Ebd. S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 49

setzens.59 Die Art der Infragestellung der herkömmlichen Meinung erinnert

nicht zufällig an die Urform der abendländischen Philosophie, den platoni-

schen Dialog und dessen Protagonisten Sokrates. Die doxa, die herrschende

Meinung, wird auch hier immer wieder auf die Probe gestellt und gewisser-

maßen von allen Seiten beleuchtet, doch die offene und zum Teil geradezu

chaotische, zumindest unsystematische Form des Gesprächs verhindert auch

den Absolutheitsanspruch der jeweils anderen Position.

Die Manipulation des Zuschauers respektive des Lesers wird durch den

aufklärerischen Gestus des Dialogs selbst relativiert, der sein Verfahren of-

fenlegt, anstatt bloß anzuklagen, zu kritisieren oder zu verleugnen, dass es

offenkundig möglich ist, eine bestimmte Wirkung gezielt herzustellen, oder

auch dagegen zu polemisieren. Gerade durch die Thematisierung und Of-

fenlegung dieser Möglichkeit wird auch die Grenze sichtbar, die durch den

Zuschauer, Zuhörer, Leser oder allgemein durch den Rezipienten als aktiven

Interpreten markiert wird: Er kann das ihm Dargebotene immer auch zu-

rückweisen. Die Erkenntnis, dass auch er sich vor der intendierten Wirkung,

zumal der emotionalen, nicht verschließen kann, fordert ihn dazu heraus,

ein aktiver Interpret zu werden, also eine Position einzunehmen, welche die

Distanz wiederherstellt, anstatt in kritikloser Identifikation aufzugehen. Das

kann im Extremfall auch bedeuten, sich der Auseinandersetzung zu entzie-

hen.

Auch auf der Inhaltsebene des Dialogs bewahrt die Künstlichkeit des dar-

gestellten und erzeugten Gefühls imTheater vor Ressentiment, indem es viel-

mehr dessen strukturelle Bedingungen aufzeigt. Der sich aufgrund der Lek-

türe seiner Rolle bewusste Zuschauer kann zu den eigenen Gefühlen auf Di-

stanz gehen und sich dadurch nicht zuletzt selbst beobachten. Das Ressenti-

ment hingegen lässt, wie bei Nietzsche zu sehen war, den Beobachter nicht

mehr los, es fesselt ihn, bindet ihn an den anderen und verwehrt ihm die

Distanznahme. Auch das kann freilich gezielt eingesetzt werden, woraus sich

die Frage ergibt, ob Ressentiment gerade im politischen Diskurs nicht grund-

sätzlich zu einseitig als Fehler und Defizit derer betrachtet wird, denen es

zugeschrieben wird, wohingegen der Auslöser oder vielmehr die auslösende

59 Hier sei erneut daran erinnert, dass wir uns hier selbst auf eine Übersetzung stützen,

was die bekannten philologischen Schwierigkeiten mit sich bringt, jedoch speziell an

dieser Stelle auch als ein produktives Hineintreten in einen Prozess von Lektüren, Er-

zählungen, Übersetzungen begriffen werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Paradoxa über Politik und Theater

Positionierung, die notwendig eine der Ungleichheit und derMachtausübung

ist, aus dem Blick gerät.

Sogar Nietzsche selbst muss in Bezug auf die vermeintlich klare Auftei-

lung der Rollen nicht absolut verstanden werden. Noch deutlicher tritt dies

bei Diderot hervor: Die Positionierung ist temporär, nicht ontologisch, das

heißt, zu verschiedenen Zeitpunkten kann jemand die eine oder die andere

Position einnehmen. Insbesondere der perfekte Schauspieler ist ein Idealty-

pus, kein real existierender hervorragender Berufsschauspieler. Das Nach-

denken über diesen zeigt, wie auch Klemperer bereits festgestellt hat, dass

es immer schon eine Mischung aus sensibilité und kaltem Rollenspiel gibt und

diese Mischung nicht auflösbar ist. So gesehen sensibilisiert es für das In-

einandergreifen von ›Natur‹ und Kunst, Talent und Technik. ›Künstliches Ge-

fühl‹, wie es im Paradox thematisiert wird, ist obendrein eine Form der Er-

kenntnisfähigkeit, also ein Verstandesvermögen, das gleichsamwie ein Gefühl

unmittelbar reagiert, aber zugleich seine Ursachen reflektiert. Als ›sensibler

Verstand‹ besitzt es nicht zuletzt die Fähigkeit zur Selbstbeschränkung und

zur Urteilsfähigkeit hinsichtlich der Frage, wann, wie und warum sensibilité

und wann dagegen kaltes Rollenspiel gefordert ist. Dies ist letztlich die ethi-

sche Frage, die das Paradox umkreist, und wir werden ihr bei Brecht erneut

begegnen.

Was nun die emanzipatorische Rolle des Zuschauers betrifft, so lässt sich

auch diese als eine ethische Frage begreifen und auf andere Rezeptionskon-

texte übertragen, insbesondere auf die Situation von Autor und Leser, die

auch bei Diderot selbst von Bedeutung ist, insofern das Paradox in erster Li-

nie Literatur ist und keine Anleitung zum Schauspiel. Es wurde bislang zwar

immer wieder erwähnt, aber nie in den Mittelpunkt gestellt, dass das Para-

dox ein literarischer Text ist, und die Frage, an wen sich dieser Text eigentlich

richtet, ist nicht eindeutig zu beantworten. Dass es sich dabei nicht primär

um eine Anleitung für Schauspieler handeln dürfte, sollte aus den bisherigen

Ausführungen klargeworden sein. Dass es sich aber ferner auch nicht um ei-

ne einfache Widerlegung der gängigen Meinung über den Schauspieler zur

Zeit Diderots handelt, die lediglich noch einen historischen Wert hätte, ist

schon weniger selbstverständlich, aber hier auch dargelegt worden. Was sich

vielmehr zeigt, ist eine Orientierung an Rezipienten, deren Konturen nicht

ganz klar sind, an gleichsam abstrakten, aber ›emanzipierten‹ Rezipienten,

die nicht belehrt, sondern miteinbezogen werden sollen, ohne dass genau

vorgeschrieben würde, auf welche Weise das geschehen soll.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 51

Wie entscheidend die jeweilige Adressierung eines Textes für den Leser

oder die Leserin und deren eigene Emanzipationserfahrungen ist, erläutert in

jüngerer Zeit Didier Eribon in seinem autobiographischen und gesellschafts-

kritischen Essay Gesellschaft als Urteil:

Deshalbmussman, so scheintmir, auf diesemPunkt bestehen: Bei der Beur-

teilung desWerks eines Autors oder einer Autorin darfman, unabhängig von

den Kritikpunkten, die man für notwendig erachtet, niemals die Frage aus

den Augen verlieren, was sie im Moment des Schreibens erreichen wollten.

Was wollten sie den Menschen, an die sie sich richteten, sagen? Wo wollten

sie sich in den Kämpfen ihrer Zeit verorten, wenn sie sich engagierten und

Bücher schrieben, die so effizient und mächtig wie Handlungen sein soll-

ten? Welche Strategien verfolgten sie? Wem oder was wollten sie sich mit

ihren Diskursen entgegenstellen? Die Umkehrung dieser Gedanken ist nicht

weniger wahr: Die Autoren, die wir nicht mögen, sind solche, die nichts für

uns tun und uns bei nichts behilflich sein wollen, die uns demobilisieren,

paralysieren und ersticken (oder dies zumindest versuchen).60

Demobilisieren, paralysieren, ersticken – das sind andere Begriffe für die

oben diskutierte Erfahrung des Zuschauens als ›bloßem‹ Zuschauen, das mit

Ressentiment einhergeht. Was Eribon in kritischer Absicht beschreibt, ist je-

ne Erfahrung einer verabsolutierten Ungleichheit, die den jeweils anderen

auf seine untergebene Rolle festschreibt und ihm zugleich die Artikulation

und Kritik dieser Tatsache verwehrt, und genau das ist auch das Thema sei-

nes ganzen Buches. Eine Frage, die den von Eribon gestellten noch voraus-

geht, ist darüber hinaus jene, an wen sich Texte eigentlich wenden und in

welcher Weise sie das tun. Wenden sie sich ausschließlich an gegenwärtige

Leser, gar an ein bestimmtes, antizipiertes Publikum, oder wenden sie sich

auch an die Nachwelt? Wenden sie sich ferner an alle Menschen in gleicher

Weise oder wollen sie Bestätigung von den einen und Demobilisierung der

anderen? Kurz, wollen sie paralysieren oder wollen sie emanzipieren, wollen

sie Verstehen befördern oder unmittelbare Wirkung erzielen?

Eribon selbst fasst das, was jene Texte auszeichnet, an denen ihm beson-

ders viel liegt, mit dem Begriff der ›Großzügigkeit‹ und einer ›Sorge um die

60 Didier Eribon: Gesellschaft als Urteil. Identitäten, Klassen,Wege, übers. von Tobias Haber-

korn, Berlin 2017, S. 129. In eine ähnliche Kerbe schlägt (mit expliziter Bezugnahme

auf Eribon) im deutschsprachigen Raum aktuell Daniela Dröscher: Zeige deine Klasse.

Die Geschichte meiner sozialen Herkunft, Hamburg 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Paradoxa über Politik und Theater

anderen‹ zusammen.61 Darin liegt ein ethischer Anspruch, der auch auf den

Leser und das heißt auch auf ihn selbst übergreift: Er will ein ebenso groß-

zügiger Autor werden. Die großzügige Sorge um die anderen, so können wir

sagen, gibt eine bestimmte Form des Schreibens vor, die nicht darauf abzielt,

diese anderen in ihrer rein rezeptiven Rolle zu halten, sondern sie an ge-

nau dem teilhaben zu lassen, was Rancière in Bezug auf den Zuschauer eine

›emanzipierte Gemeinschaft‹ nennt: »Es bedarf der Zuschauer, die die Rol-

le aktiver Interpreten spielen, die ihre eigene Übersetzung ausarbeiten, um

sich die ›Geschichte‹ anzueignen und daraus ihre eigene Geschichte zu ma-

chen. Eine emanzipierte Gemeinschaft ist eine Gemeinschaft von Erzählern

und von Übersetzern.«62

Ein schlechter Text, ein schlechtes Theater und eine schlechte Gemein-

schaft wären nach diesen ethischen Kriterien dann solche, die sich selbst als

abschließend setzen, als etwas, zu demman lediglich ein Verhältnis der Sub-

ordination, der kritiklosen Zustimmung und der sklavischen Nachahmung

haben kann, und die somit Ressentiment erzeugen, anstatt Emanzipation

und Großzügigkeit zu ermöglichen.

II.1.4 Sklavischer Charakter? Zur politischen Ambivalenz der Analogie

von Schauspieler und Sklave

Nun bleibt es für den Schauspieler, wie er sich uns bislang darstellte, aller-

dings konstitutiv, dass er von ›sklavischer‹ Nachahmung und Subordination –

nämlich seiner selbst unter die Rolle, die er darstellt – geleitet wird. Tatsäch-

lich gibt es darüber hinaus einen historischen Zusammenhang, in dem der

Schauspieler nicht bloß im metaphorischen Sinne ein Sklave war oder sich

lediglich ›sklavisch‹ verhalten hätte, sondern in dem er tatsächlich ein solcher

gewesen ist. Iris Därmann erinnert in einem Aufsatz, der sich mit der Fi-

gur des Schauspielers bei Diderot und Rousseau befasst, an den Unterschied

zwischen klassischem Griechenland, »wo Agon und Theater – der platoni-

schen Verurteilung zum Trotz – angesehene Konkurrenz- und Prestigeforen

für Freie und Gebildete darstellten,«63 und dem Rom der Gladiatorenkämpfe.

Dort nämlich, so Därmann,

61 Vgl. Eribon: Gesellschaft als Urteil, S. 128-130.

62 Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, S. 33.

63 Iris Därmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers: Rousseau, Diderot und

die Gladiatur«, in: Archiv für Mediengeschichte 12 (2012), S. 39-49. Hier S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 53

waren die römischen Schauspieler Verfemte, Sklaven. Der Sklave ist Nie-

mand, ohne Namen, ohne Rechte, ohne Eigentum, ohne Familie und Nach-

kommen, kurz: ohne Selbst und Identität. Daher ist er geschickt für die un-

terschiedlichsten Rollen und Charaktere: Er kann »sich selbst« spielen und

Sklave bleiben, in theatralischem Spiel und rituellem Zweikampf aber auch

alles werden […].64

Vom Gladiatoren-Schauspieler wurde erwartet, so zeigt Därmann mit Rück-

griff auf Cicero weiter, dass er, »sollte er Schmerzen oder Todesangst ver-

spüren, sich in der Gewalt haben muss und als unterlegener Kämpfer unge-

rührt das Urteil der Menge über missio oder Tod entgegennehmen und, wenn

es sein muss, klaglos in den Tod gehen muss.«65 Dieser Sklave, dessen Spiel

ein erzwungenes ist, kann sich zwar durch sein ›Talent‹ seine Freilassung er-

kaufen, aber aufgrund einer mangelhaften Vorführung oder des Missfallens

beim Publikum auch zum Tode verurteilt werden. Er spielt buchstäblich um

sein Leben und das bedeutet, dass seine Kälte und Erhabenheit auf eine Un-

terdrückung von Angst und Schmerz sowie einen größtmöglichen äußeren

Druck zurückzuführen sind, nicht auf eine immodernen Sinne herausragen-

de künstlerische Begabung.

Die Analogie, die Därmann im Folgenden zwischen dem römischen Gla-

diator und Diderots Paradox herauszustellen versucht, ist daher nicht ad-

äquat. Zwar ist es richtig, dass sich Diderot – oder richtiger gesagt, der Erste

des Paradox – an einer Stelle des Dialogs auf den antiken Gladiator als Refe-

renzfigur bezieht, doch tut er dies in Form eines doppelten Vergleichs bei-

der Figuren miteinander: »Der antike Gladiator ebenso wie der große Schau-

spieler, und der große Schauspieler genau wie der antike Gladiator sterben

nicht, wie man im Bett stirbt, sondern sind gehalten, uns einen anderen Tod

vorzuspielen, um uns zu gefallen.«66 Die chiastische Struktur des doppelten

Vergleichs beider Figuren sowie die inhaltliche Redundanz, die das zunächst

einmal bedeuten würde, verweisen dagegen auf etwas, das Därmann später

selbst als »produktive und erfinderische Imitatio« im Unterschied zur ledig-

lich nachahmenden imitatio bezeichnet und welche sie als Fähigkeit zwar dem

virtuosen Schauspieler, nicht aber dem Gladiator zuerkennt.67 Dabei ist be-

reits das Verhältnis der beiden Figuren selbst durch die imitatio bestimmt und

64 Ebd.

65 Ebd. S. 43.

66 Diderot: Paradox, S. 18.

67 Vgl. Därmann:»Zum sklavischen Charakter des Schauspielers«, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Paradoxa über Politik und Theater

nicht etwa nur ihrer beider Fähigkeit, etwas Drittes zu spielen. Diderots Be-

merkung hebt einerseits die gegenseitige imitatio hervor und andererseits das

Ziel des Spiels, das darin besteht, dem Publikum und das heißt ›uns‹ zu ge-

fallen. Er zählt sowohl die beiden Dialogpartner als auch uns, nämlich seine

Leserinnen und Leser, zu den Zuschauern und mithin Richtern der Darbie-

tung.

Gerade der durch den Vergleich herausgestellte offensichtliche Kontrast

zwischen einem Spiel auf Leben und Tod und dem existenziell risikolosen

Spiel des berufsmäßigen Schauspielers lässt die Freiheit des Letzteren be-

sonders stark hervortreten. Anders als der Gladiator befindet sich der Schau-

spieler des 18. Jahrhunderts keineswegs in einer unmittelbar lebensbedroh-

lichen Situation und seine Kälte resultiert auch nicht aus der erzwungenen

Unterdrückung vonGefühlen, sondern aus der souveränen Fähigkeit, diese zu

kontrollieren und einen Abstand herzustellen. Dazu ist er nur deshalb in der

Lage, weil er Distanz einnehmen kann und seine Existenz nicht unmittelbar

von seinen Fähigkeiten abhängt. Er darf spielen, er soll auch gefallen undWir-

kung erzielen, doch er muss es nicht. Scheitert er, so hat er schlimmstenfalls

einen schlechten Abend, erhält negative Kritiken oder möglicherweise auch

kein Engagement mehr. Nicht so der römische Gladiator: Er hat unmittelbar

den Tod zu fürchten.

Der doppelte Vergleich Diderots verweist darüber hinaus auf eine dritte

Form der imitatio, die an eine zeitliche Inversion gekoppelt ist. Nicht der rö-

mische Gladiator ist der »Prototyp des ›kalten‹ und daher ›großen Schauspie-

lers‹«68, wie Därmann meint, sondern der von Diderot vorgestellte Schau-

spieler des 18. Jahrhunderts ist in seinem Vergleich umgekehrt das Idealbild

des antiken Gladiators. Erst dem großen Schauspieler ist die Freiheit zu je-

ner produktiven imitatiomöglich, die ein solches Ideal – insbesondere das des

Gladiators – überhaupt darstellbar werden lässt. Die Freiheit von existenziel-

ler Not und zu produktiver imitatio bringt zum Erscheinen, was der Gladiator

idealerweise hätte sein und zeigen sollen, aber vermutlich nie hat einlösen

können, nämlich jener »Prototyp« des kalten Schauspielers zu sein, der sich

ganz in der Gewalt hat.

Was beide freilich eint, das ist ihr Erscheinen im öffentlichen Raum. Sie

»sterben nicht, wie man im Bett stirbt, sondern sind gehalten, uns einen an-

deren Tod vorzuspielen, um uns zu gefallen.«69 Beide befinden sich in der Tat

68 Vgl. ebd. S. 44.

69 Diderot: Paradox, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 55

auf einer Bühne und in Abhängigkeit vom Gefallen der jeweils Zusehenden.

Im Falle des Gladiators geht es für diesen allerdings, wie schon gezeigt, um

die physische Existenz, buchstäblich um ›das nackte Leben‹70, während sich

der moderne Schauspieler und dessen Zuschauer souverän in der Sphäre des

Als-ob bewegen, in der es per definitionem nicht umLeben und Tod gehen kann.

Das bloße Spiel des großen Schauspielers, ohne unmittelbare Konsequenzen

für das eigene Leben, ist das, was einen Zivilisationsfortschritt markiert. Ob

er nun ein grandioser oder ein miserabler Schauspieler ist, ob er dem Publi-

kum gefällt oder nicht – den Tod braucht er nicht zu fürchten.

Därmanns Konklusion besteht darin, dass Diderot »den Sklaven auf die

Bühne geholt und ihm eine politisch-ästhetische Szene bereitet« habe.71 An-

ders als Rousseau72, der die Schauspielkunst als eine betrügerische und po-

litisch gefährliche erachtete und gleichzeitig die reale Sklaverei nicht für ver-

urteilungswürdig hielt, ist es Diderot demnach

um eine Nobilitierung der historischen Figur des Sklaven als Schauspieler

der Gladiatur und der des zeitgenössischen Schauspielers zu tun, sofern der,

wie der Sklave, über keine soziale Identität verfügt. Die artistische Fähigkeit

zu berechnendem Rollenspiel und kühler Verstellung eröffnet für Diderot

Möglichkeiten des sozialen Aufstiegs auf der lebenspraktisch bedeutsamen

Bahn einer professionellen Befreiung.73

Die Nobilitierung einer zwar historischen, aber realen Sklavenfigur wäre

demnach analog zur Nobilitierung des modernen Schauspielers zu be-

trachten. Dies ist vor dem Hintergrund des gerade Ausgeführten mehr als

70 Vgl. dazu Giorgio Agambens mittlerweile paradigmatische Figur des homo sacer und

dessen Definition in: Giorgio Agamben: Homo sacer. Die Souveränität der Macht und das

nackte Leben, übers. von Hubert Thüring, Frankfurt a.M. 2002, S. 18: »Der Protagonist

dieses Buches ist das nackte Leben, das heißt das Leben des homo sacer, der getötet

werden kann, aber nicht geopfert werden darf, und dessen bedeutende Funktion in der

modernen Politik wir zu erweisen beabsichtigen.« (Hervorh. i. O.) Der Vergleich hinkt

insofern, als der Gladiator Teil eines kulturellen Rituals ist, sich insofern also funda-

mental von jener ›modernen‹ Figur unterscheidet, um die es Agamben geht. Darum

werden wir diese Spur auch nicht weiterverfolgen. Entscheidend für unseren Zusam-

menhang ist die Tatsache, dass es jeweils gerade nicht um ein Als-ob, nicht um ein

›bloßes‹ Spiel geht, sondern umdie eigene physische Existenz, die auf dem Spiel steht.

71 Därmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers«, S. 49.

72 Auf Rousseau und dessen Ausführungen zum Theater werden wir in einem der folgen-

den Kapitel noch ausführlicher eingehen.

73 Därmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers«, S. 48f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Paradoxa über Politik und Theater

fraglich. Diderot geht es, wie gezeigt, nämlich weniger um die Ähnlichkeit

von Gladiator und modernem Schauspieler, sondern vielmehr um die mar-

kante Differenz zwischen beiden, die der direkte und noch dazu verdoppelte

Vergleich zum Vorschein bringt. Die Abwesenheit einer sozialen Identität ist

für den Gladiator konstitutiv, sie bestimmt sein gesamtes Dasein, für den

Schauspieler ist sie jedoch ein postuliertes Merkmal seines Berufs, der ihm

wiederum eine bestimmte soziale Identität und ein Leben auch jenseits der

Theaterbühne ermöglicht. Die Befreiung wird für ihn nicht erst durch das

Spiel möglich, sondern ist bereits dessen Voraussetzung, bei aller sozialen

Randständigkeit freilich, die dieser Beruf historisch trotz allem mit sich

brachte und mitunter immer noch mit sich bringt. Doch das ist hier nicht

das Thema.

Darüber hinaus ist jene Idee, die Därmann Diderot unterstellt, eine äu-

ßerst zeitgenössische, nämlich die, dass jeder, der sich zu Genüge anstrengt,

es aus eigener Kraft zu etwas bringen und seinen eigenen sozialen Aufstieg

bewerkstelligen könne. Abgesehen davon, dass diese Vorstellungwohl eher als

moderner Mythos, Ideologie oder Narrativ zu bezeichnen wäre, ist es Diderot

ganz offenkundig um etwas jener Idee geradezu Entgegengesetztes zu tun,

nämlich um das Aufzeigen der Angewiesenheit auf gesellschaftliche Rahmen-

bedingungen, die ein Abstrahieren von und das zeitweise Ablegen der eige-

nen Identität überhaupt erst möglich machen. Der ideale Schauspieler, den

er skizziert, wäre unter den von Därmann skizzierten römischen Bedingun-

gen gar nicht denkbar gewesen, so sehr er sich selbst auch bemüht hätte.Wer

unmittelbar vom Tode bedroht ist oder permanent um seine soziale Existenz

fürchten muss, kann kein souveräner Darsteller sein, ihm fehlen schlicht der

nötige Handlungsspielraum und die Zeit, um eine echte Distanz einnehmen

zu können.

»Die artistische Fähigkeit zu berechnendem Rollenspiel und kühler Ver-

stellung eröffnet« allenfalls in einem anderen von Diderots Texten die »Mög-

lichkeiten des sozialen Aufstiegs auf der lebenspraktisch bedeutsamen Bahn

einer professionellen Befreiung«74, nämlich in Rameaus Neffe. Dort aber ist

der Schauspieler eher durch triviale und in der Tat sklavische Nachahmung

gekennzeichnet, die noch dazu im Leben außerhalb des Theaters praktiziert

wird und von einem Zynismus der Anpassung getragen wird.75 In der Tat

74 Ebd.

75 Der Dialog RameausNeffe, in Ansätzen seine Rezeption und das Verhältnis zum Paradox

werden im folgenden Kapitel ausführlicher diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 57

haben wir es hier mit einem dritten Fall zu tun, denn der Neffe ist selbstver-

ständlich kein echter Sklave, aber eben auch kein souveräner Schauspieler,

insofern er sich seine soziale Existenz dadurch erkaufen muss, dass er der

Gesellschaft das vorspielt, was diese sehen möchte und goutiert. Er ist al-

so abhängig und rächt sich gewissermaßen an jenen, von denen er abhängt,

durch sein herausragendes, aber gleichwohl betrügerisches Talent.

In jedem Fall ist bereits der Versuch eines wie auch immer gearteten so-

zialen Aufstiegs die Anerkennung einer Aufteilung in ein Oben und ein Unten,

und zwar unabhängig vom Gelingen des einzelnen Versuchs.76 Die Nobilitie-

rung des realen Sklaven der Antike als Schauspieler und als eine Figur des

sozialen Aufstiegs wäre insofern eine Legitimierung der Sklaverei und keine

Kritik daran. Dies würde nicht mit Diderots eindeutig ablehnender Haltung

zur Sklaverei übereinstimmen.

Was im Hinblick auf Diderot als sicher gelten kann, ist dessen Bewusst-

sein der Komplexität gesellschaftlicher Verstrickungen. Insofern bietet er in

diesem Punkt auch kein in erster Linie antagonistisches Programm zu Rous-

seau an, wie Därmann im Hinblick auf beider Position zur real existieren-

den Sklaverei in den damaligen Kolonien meint, sondern eher eines, das die

gesellschaftliche Komplexität zu berücksichtigen und darzustellen versucht.

Es ist daher auch folgerichtig, dass er in der Geschichte beider Indien sowohl

»die vollständige Freilassung der Sklaven« in den Kolonien fordert, als auch

gleichzeitig diese »zum bewaffneten Widerstand und die Kolonien zur politi-

schen Ablösung von denMutterländern« aufruft.77Würde er hingegen unein-

geschränkt an die Idee eines sozialen Aufstiegs durch ein Talent zum Rollen-

spiel glauben, das noch dazu im Rom der Gladiatur, beim Schauspieler in der

französischen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts und bei der zu jener Zeit real

existierenden Sklaverei Ähnliches bewirken können müsste, wäre der direkte

Aufruf zum politischen und schließlich auch revolutionären Handeln kaum

nötig. Dies jedoch wäre eine äußerst zynische Position. Noch während man

76 Die Bedeutung dieses Umstandes für den Einzelnen und die Schwierigkeiten, diese

überhaupt zu thematisieren, diskutiert in jüngerer Zeit der bereits erwähnte Didier

Eribon. Was dessen Bücher und Essays zumeist auszeichnet, ist die gelungene Verbin-

dung von autobiographischem Material und theoretischer Reflexion. Er spricht zwar

von sich selbst, aber nur insofern dies auch für andere von Belang ist, weil sich dort

im Einzelnen die gesellschaftlichen Widersprüche manifestieren. Der Idee, dass sie

dort womöglich auch zu lösen sind, werden wir später bei Benjamins Brecht-Lektüre

wiederbegegnen.

77 Vgl. Därmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers«, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Paradoxa über Politik und Theater

sie versklavte, würde man die Menschen in den Kolonien damit für ihr eige-

nes Schicksal verantwortlich machen, man riefe sie gleichsam dazu auf, sich

in einer unmöglichen Weise gegen das an ihnen begangene Unrecht ›aufzu-

lehnen‹, nämlich durch Schauspiel. Kurz, man riefe ihnen damit zu: ›Spielen

macht frei‹.

II.2 Rameaus Neffe als Antithese zum Paradox
über den Schauspieler

Ein verwandtes, jedoch nicht deckungsgleiches Konzept eines sklavischen

Charakters findet sich indes in Diderots ungleich stärker rezipiertem Dialog

Rameaus Neffe, der durch Goethes Übersetzung auch Hegels Phänomenologie

des Geistes entscheidend beeinflusst hat und später von Michel Foucault in

seinem Werk aufgegriffen worden ist.78

Rameaus Neffe, dies lässt sichmit Sicherheit sagen, ist in jedem Fall eben-

falls ein Schauspieler, dessen Talent zum Rollenspiel jedoch weniger ästheti-

schen als vielmehr strategischen Zwecken dient, und zwar genau jenen, die

Iris Därmann im Zusammenhang mit der Gladiatur beschreibt: Es geht um

gesellschaftlichen Aufstieg oder zumindest umdie soziale Existenzsicherung,

damit aber gleichwohl auch um eine Festschreibung der bestehenden Verhält-

nisse, denn das Konzept ›Aufstieg‹ ist nur unter den Bedingungen einer von

vertikaler Ungleichheit geprägten Gesellschaftsordnung überhaupt sinnvoll,

möglich und erstrebenswert. So gesehen ist Rameaus Neffe gerade kein idea-

ler Schauspieler, denn sein Spiel ist nicht souverän, sondern eine permanente

Reaktion auf die herrschenden Verhältnisse zum Zwecke des eigenen Überle-

bens und dabei zugleich ein Sich-Verlieren im Anderen und im Außen.

Auf die Differenzen zwischen Rameaus Neffen und dem Schauspieler im

Paradox verweist auch Ralph-Rainer Wuthenow und deutet zudem an, dass

bereits im Paradox der de facto und nicht lediglich strategisch ›charakterlose‹

Schauspieler als Problem des Theaters und damit auch als gesellschaftliches

Problem zumindest gestreift wird:

Viele Schauspieler sind nicht etwa durch ihr Spiel, also durch die damit ein-

hergehendeVerstellung um ihren individuellen Charakter gebrachtworden;

78 Diese ›große‹ Einfluss- undRezeptionsgeschichte kannhier allenfalls gestreiftwerden;

entscheidend für den von uns verhandelten Zusammenhang sind die Differenzen zum

Paradox.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 59

sie gingen vielmehr zur Bühne, umdort zu spielen, weil sie keinen Charakter

besaßen. Aber das Resultat davon war keineswegs eine bedeutende Schau-

spielkunst, sondern eben nur der Verfall des Bühnenwesens.

Als »Neveu de Rameau« begegnet Diderot ein Mensch, den eine geniale mi-

mische Begabung und eine faszinierende Charakterlosigkeit auszeichnet. Er

hatte den Blick dafür.79

Die Verstellung des Neffen wird dabei von der Gesellschaft nicht nur tole-

riert, sondern implizit gar gefordert und weist damit eine strukturelle Ähn-

lichkeit zu zeitgenössischen Diskussionen um das Phantasma eines flexiblen

und anpassungsfähigen – und das heißt decodiert in aller Regel des maximal

ausbeutbaren – ›Individuums‹ auf. Während es dem Schauspieler im Paradox

um ästhetische Darstellung und das Erlebbarmachen von Differenzen und

Begrenzungen zu tun ist, verhält sich der Neffe scheinbar genauso, wie es

auch zeitgenössische Imperative verlangen: Als endlos flexibles Subjekt wird

er dissoziativ, verliert sein eigenes Zentrum und funktioniert – vermeint-

lich – gerade deswegen in jeder beliebigen Situation so, wie es von außen

gerade gefordert wird. Diese Ähnlichkeit gilt es im Folgenden genauer zu un-

tersuchen.

II.2.1 Verkörperungen zeitgenössischer ›ökonomischer‹ Imperative?

In einem Aufsatz aus dem Jahr 2014 zeigt die Kulturwissenschaftlerin Rose-

marie Brucher auf, dass, wie sie sagt, im Zuge der Etablierung bestimmter

›postmoderner‹ Positionen, die multiple Identitäten grundsätzlich als positiv

betrachten, auch die Diagnose der sogenannten ›dissoziativen Identitätsstö-

rung‹ signifikant gehäuft auftritt.80 Paradigmatisch nimmt sie dabei auf die

Positionen des Philosophen Wolfgang Welsch, auf Ulrich Bröcklings Konzept

79 Ralph-RainerWuthenow: »Diderots Paradoxe sur le Comédien oder die Künstlichkeit der

Kunst«, in: Carolina Romahn, Gerold Schipper-Hönicke (Hg.): Das Paradoxe. Literatur

zwischen Logik und Rhetorik. Festschrift für Ralph-Rainer Wuthenow zum 70. Geburtstag,

Würzburg 1999, S. 93-102. Hier S. 99.

80 Vgl. Rosemarie Brucher: »Das Narrativ der dissoziativen Identitätsstörung im Kontext

ökonomischer Imperative«, in: Leviathan 42/2 (2014), S. 191-218. Hier gilt es zu betonen,

dass sich Brucher in erster Linie auf Studien und Fälle aus den USA bezieht und dies

auch selbst kritisch und einschränkend anmerkt. In unserem Zusammenhang geht es

jedoch vor allem um die Argumentationsweisen des Artikels, sodass dieser Umstand

für uns keine große Rolle spielt.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Paradoxa über Politik und Theater

und Kritik des ›unternehmerischen Selbst‹ und auf Richard Sennetts Kon-

zept des ›flexiblen Menschen‹ Bezug.81 Dabei ist zu beachten, dass lediglich

Welsch tatsächlich affirmativ argumentiert, Bröckling und Sennett ihre Be-

griffe und Zeitdiagnosen hingegen in kritischer Absicht entwickeln. Fraglich

ist jedoch –und dies soll hier imweiteren Verlauf ebenfalls diskutiert werden,

und zwar bezüglich Bruchers eigener Position –, inwiefern auch eine vorder-

gründig kritische Behandlung eines Themas die kritisierten Symptome und

Phänomene (unabsichtlich) noch weiter befördern kann.

Die »Dynamik der Ökonomisierung des vormals Devianten«, so Brucher

über die grundlegende These ihres Aufsatzes, »betrifft im hohen Maße das

Narrativ dermultiplen Persönlichkeit, und es lässt sich folglich fragen, ob des-

sen Popularität nicht gerade darauf basiert, dass das dissoziative Subjekt als

eine mögliche zeitgerechte Form des Homo oeconomicus betrachtet werden

kann.«82 Im Folgenden geht sie weiterhin durchaus kritisch auf verschiede-

ne »Strategien der Ökonomisierung«83 ein, verfällt jedoch schließlich selbst

einem ›ökonomischen‹ und darüber hinaus polarisierenden Vokabular, wenn

sie schließlich das zentrale Anliegen ihres Aufsatzes formuliert:

Es lässt sich also fragen, ob die Dissoziation als Störung im Zusammenhang

mit potenziell schädigenden Wirtschaftsstrukturen oder aber als optimierte

Anpassung und damit als Leitbild zu bewerten ist, das heißt, ob angesichts der

Ökonomisierung alternativer Subjektivitäten hinsichtlich der dissoziativen

Identitätsstörung überhaupt noch von der Notwendigkeit der Behebung ei-

ner Devianz auszugehen ist oder ob nicht sogar, um es provokant zu formu-

lieren, eine »kulturrevolutionäre« Überlegenheit vorliegt.84

81 Es handelt sich konkret um folgende Texte: Ulrich Bröckling: Das unternehmerische

Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform, Frankfurt a.M. 2007; Richard Sennett: Der

flexibleMensch.Die Kultur des neuen Kapitalismus, übers. vonMartin Richter, Berlin 2006;

Wolfgang Welsch: »Identität im Übergang. Philosophische Überlegungen zur aktuel-

len Affinität von Kunst, Psychiatrie und Gesellschaft«, in: Ästhetisches Denken, hg. von

Wolfgang Welsch, Stuttgart 1991, S. 168-200; Wolfgang Welsch: »Subjektsein heute.

ZumZusammenhang von Subjektivität, Pluralität und Transversalität«, in: Vernunftnä-

he,Vernunftferne, hg. vonHelmutHolzheyund JeanPierre Leyvraz, Bern 1993, S. 153-182.

Eine genaue Auseinandersetzung mit den Referenztexten Bruchers würde den Rah-

men dieser Arbeit sprengen; wichtig für unseren Zusammenhang ist die Argumenta-

tionslinie im Aufsatz selbst.

82 Brucher: »Das Narrativ der dissoziativen Identitätsstörung«, S. 192.

83 Ebd. S. 201.

84 Ebd. S. 208. (Hervorh. S. Sch.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 61

Dass eine »optimierte Anpassung« an bestehende Wirtschafts- und mithin

Gesellschaftsstrukturen offenbar auch nach Bruchers Auffassung ein positives

»Leitbild« darstellt, entspricht exakt jenem zeitgenössischen Menschenbild,

das eine Auseinandersetzung mit diesemThemenkomplex eigentlich kritisch

zu hinterfragen hätte. Dies wiederum leistet etwa Jochen Krautz bezüglich

der sogenannten ›Kompetenzorientierung‹ im Bildungsbereich, die genau ein

solches Menschenbild zur Voraussetzung hat:

Die Illusion, dass es sich beim Kompetenz-Konzept um einen dem alten

gleichwertigen neuen Bildungsbegriff handeln könnte, zerstört aber auch

die OECD selbst gründlich, wenn sie definiert, Schlüsselkompetenzen

sollten dazu befähigen, »sich an eine durchWandel, Komplexität und wech-

selseitige Abhängigkeit gekennzeichnete Welt anzupassen.« »Welche anpas-

sungsfähigen Eigenschaften werden benötigt, um mit dem technologischen

Wandel Schritt zu halten?« Bildung ist hier also eine Anpassungsleistung an

ökonomische Erfordernisse bzw. an das, was dieOECDdafür hält. Anpassung

war jedoch gerade nicht das Ziel eines humanistischen Bildungskonzepts,

sondern Mitmenschlichkeit, Vernunftfähigkeit, Kritikfähigkeit. Kompeten-

zen zielen dagegen gerade nicht auf einen kritisch-reflexiven Weltbezug,

sondern fördern die Affirmation der gegebenen Umstände.85

Exakt eine derartige Affirmation der gegebenen Umstände wird indes von

Bruchers Aufsatz befördert, auch wenn dieser gleichwohl eine Rhetorik der

Kritik aufweist und innerhalb eines bestimmten Rahmens diesen kritischen

Anspruch auch durchaus einlöst. Der Begriff der ›Kompetenz‹ wird dort

erstaunlicherweise nicht erwähnt, obgleich er sich geradezu aufdrängt,

beschreibt sie doch exakt jene Idee der ›Anpassungsfähigkeit‹, die auch der

Idee von ›Kompetenzen‹ zugrunde liegt. Es werde schließlich deutlich, so

lautet Bruchers Konklusion,

dass selbst die äusserste Konsequenz der dissoziativen Identitätsstörung,

nämlich der radikale Verlust der eigenen Biografie und damit Identität, in

Anbetracht der von Sennett und Bröckling hervorgehobenen Aspekte des

85 Jochen Krautz: »Bildung als Anpassung? Das Kompetenz-Konzept im Kontext einer

ökonomisierten Bildung«, in: Fromm Forum 13 (2009), S. 87-100. Hier S. 93. http://h-

u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf (zuletzt auf-

gerufen am3.9.2020). (Hervorh. i. O.) Die Zitate sind entnommen:OECD:Definition und

Auswahl von Schlüsselkompetenzen. Zusammenfassung, 2005, www.oecd.org, S. 8/9.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf


62 Paradoxa über Politik und Theater

flexiblen Kapitalismus einen Vorteil imWettbewerb um ökonomische Überlegen-

heit verspricht. Dieses Versprechen trägt maßgeblich, das galt es aufzuzeigen,

zur sukzessiven Entpathologisierung multipler Identitäten bei.86

Dieses Schlusswort ist merkwürdig diffus und es bleibt weit hinter dem zu-

rück, was sich angesichts der zuvor herausgearbeiteten Zusammenhänge er-

warten ließe, nämlich unter anderem die Frage, inwiefern es überhaupt mög-

lich ist, dass das bloße Versprechen, »einen Vorteil im Wettbewerb um öko-

nomische Überlegenheit« zu erhalten, unhinterfragt als etwas Wünschens-

wertes oder auch nur als Rechtfertigung betrachtet werden kann.Wie bereits

an anderer Stelle deutlich wurde, schlägt die vordergründig kritisch angeleg-

te Betrachtung Bruchers hier in eine Affirmation des ›ökonomischen‹ Deu-

tungsrahmens um, da die festgestellte ›Entpathologisierung‹ in diesem Zu-

sammenhang als etwas Begrüßenswertes erscheinenmuss und eine über die-

sen Deutungsrahmen hinausgehende Infragestellung der Vorannahmen be-

züglich der Bewertung des Festgestellten buchstäblich abschneidet.

Wir wollen es jedoch zunächst bei diesem kurzen Schlaglicht auf eine zeit-

genössische Auseinandersetzungmit ›dissoziativen Identitäten‹ belassen und

uns wieder Diderot und Rameaus Neffen zuwenden. Dieser verrät uns mögli-

cherweise andere interessante Aspekte über den Zusammenhang von ›disso-

ziativer‹ Identität, Gesellschaft und Ökonomie.

II.2.2 Der Neffe und seine vermeintlichen Doppelgänger

Im Folgenden soll daher Rameaus Neffe vor dem Hintergrund von Bruchers

Auseinandersetzung mit ›dissoziativen Identitäten‹ in der Gegenwart gelesen

werden. Dabei kann Diderots Text als ein Beispiel der Kritik am Bestehenden

durch vermeintliche situative Affirmation gelesen werden, während Bruchers

Aufsatz, im Gegensatz dazu und wie bereits angedeutet, als Affirmation des

Faktischen durch vordergründige Kritik daran betrachtet werden kann.

Die Hauptfigur und zugleich der Gesprächspartner des nicht näher be-

stimmten, aber als Philosoph gekennzeichneten ›Ichs‹ in Diderots Dialog ist

der Neffe Rameaus. Doch wer ist dieser Neffe genau? Diese Frage stellt auch

Julia Kristeva in ihrer Auseinandersetzung mit der Figur des Fremden:

Wer ist der Neffe? Der Gegner des Philosophen oder sein verborgenes Ant-

litz? Der konträre Andere oder der in Erscheinung getretene nächtliche Dop-

86 Brucher: »Das Narrativ der dissoziativen Identitätsstörung«, S. 215. (Hervorh. S. Sch.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 63

pelgänger? Eine klare Antwort auf diese Frage würde der Pantomime ein

Ende machen und die »Gedanken – Dirnen« verraten, die Diderot in einem

unerhörten polyphonen Gedankenflug gerade durch die Konfrontation zwi-

schen Ich-Philosoph und Er-Fremder in Szene setzt. Als Verschiedene und

Komplizen, Andere und Gleiche stehen sich Ich und Er gegenüber, verstehen

sich, tauschen sogar ihre Plätze (unversehens preist Er dreist die Tugend…).

Diderots Neffe will sich nicht einordnen – er ist der spielerische Geist, der

nicht haltmachen, nicht paktieren will, er will nur provozieren, verlagern,

verkehren, schockieren, widersprechen.87

In jedem Fall, so wird in Kristevas einleitendenWorten zu ihrer Auseinander-

setzung mit Diderots Neffen deutlich, ist dieser ebenfalls hochgradig ›disso-

ziativ‹; er will sich und er lässt sich nicht einordnen.Der Verweis Kristevas auf

dessen eigenes Wollen markiert jedoch bereits einen Unterschied zum zuvor

betrachteten zeitgenössischen Diskurs über dissoziative Identitäten und fle-

xibel-kompetente Anpassung, denn diese geschehen gleichsam unwillkürlich

und unbewusst und sollen dies auch. Dissoziative Identitäten sind eine bloße

Reaktion auf suboptimale Umstände, kein freier Willensakt, wie ihn der Nef-

fe, wenn wir Kristeva folgen, doch noch aufbringen kann. Nichtsdestotrotz

passt sich auch der Neffe an und er spiegelt in der Auflösung seiner eigenen

Identität gleichsam die Widersprüche der Gesellschaft, in der er lebt. Seine

Dissoziation ist so gesehen nicht etwa Widerstand, sondern ebenfalls eine

Form der Anpassung. Diese betreibt der Neffe jedoch im vollen Bewusstsein

dessen, was er tut. Zwar reagiert er spontan und in vielerlei Abhängigkeiten

befangen, aber nicht unwillkürlich.

Zunächst also gilt es, die hier vorgestellte Form der Identitätsauflösung

genauer zu bestimmen, um den Neffen dann vom idealen Schauspieler einer-

seits und vom durchweg angepassten, dissoziativen Subjekt, wie etwa Bru-

cher es darstellt, andererseits abzugrenzen. Der Neffe, so scheint es, befindet

sich genau zwischen diesen beiden Subjektformen: einerseits zu wenig sei-

ner selbst bewusst und in nicht genügender Distanz zu den Rollen, die er

einnimmt, zu spontan mithin, um ein Schauspieler zu sein, andererseits zu

wenig berechnend und berechenbar, um ein tatsächlich ›ökonomisch‹ den-

kendes, aber gleichwohl reibungslos fremdverwertbares Subjekt zu sein.

87 Julia Kristeva: Fremde sindwir uns selbst, übers. vonXenia Rajewsky, Frankfurt a.M. 1990,

S. 146f. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Paradoxa über Politik und Theater

Seine Skepsis und Abneigung gegenüber den ›fleißigen‹ und pflichtbe-

wussten Leuten äußert er freimütig und eindeutig: »Und alles würde gut ge-

hen, wenn es nicht eine Anzahl Leute gäbe, die man fleißig nennt, genau,

streng ihre Pflichten erfüllend, ernst, oder was auf eins hinauskommt, im-

mer in ihren Werkstätten, ihre Handwerke treibend von Morgen bis auf den

Abend, und nichts als das. Auch sind sie die einzigen, die reich werden und

die man schätzt.«88 Er bezeichnet es ferner als »allgemeine[n] Idiotism […],

sich so viel Kunden zu verschaffen als möglich; eine gemeinsame Albernheit

ist’s, zu glauben, daß der Geschickteste die meisten habe. Das sind zwei Aus-

nahmen vom allgemeinen Gewissen, denen man eben nachgeben muß, eine

Art Kredit, nichts an sich, aber die Meinung macht es zu was.«89

Bemerkenswert an dieser Aussage des Neffen sind vor allem die beiden

Begriffe ›allgemeiner Idiotism‹ und ›Kredit‹. Ein ›allgemeiner Idiotismus‹ ist

zunächst einmal ein Oxymoron, insofern ein Idiotismus gerade ein »kenn-

zeichnender, eigentümlicher Ausdruck eines Idioms«, eine »Spracheigenheit«

ist, mithin also gerade nicht allgemein.90 Der Begriff crédit wiederum ist im

Französischen noch deutlicher mit seiner Etymologie verbunden als imDeut-

schen der ›Kredit‹, nämlich mit der Bedeutung »Glauben schenken, für wahr

halten, vertrauen« vom lateinischen credere.91

Der Neffe, lässt sich demnach sagen, spottet hier über den allgemeinen

Glauben an die Bedeutung eines Arbeitsethos, das darin besteht, »sich so viel

Kunden zu verschaffen als möglich«, und – um heutige Begrifflichkeiten zu

verwenden – an die kapitalistische Logik, die Quantität mit Qualität verwech-

selt, denn »eine gemeinsame Albernheit ist’s, zu glauben, daß der Geschick-

88 Denis Diderot: Rameaus Neffe. Ein Dialog, aus dem Manuskript übersetzt und mit An-

merkungen begleitet von Johann Wolfgang Goethe, Stuttgart 1984, S. 32.

89 Ebd.

90 Vgl. die aktuell im Duden verzeichnete Definition: https://www.duden.de/rechtschrei

bung/Idiotismus (zuletzt aufgerufen am 1.5.2018). Das Digitale Wörterbuch der deut-

schen Sprache (DWDS) wiederum gibt zusätzlich die näherliegende Bedeutung »typi-

sche Äußerung der Idiotie« an: https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1 (zuletzt aufge-

rufen am3.9.2020). Im Le Petit Robert de la langue françaisefindet sich zumBegriff idiotis-

me lediglich die Definition als Spracheigenheit, wobei der Fokus hier auf der Übersetz-

barkeit in andere Sprachen liegt: »Forme ou locution propre à une langue, impossible

à traduire littéralement dans une autre langue de structure analogue (gallicisme, an-

glicisme, germanisme, hispanisme, latinisme…).« https://pr.bvdep.com/robert.asp (zu-

letzt aufgerufen am 3.9.2020).

91 Vgl. https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere (zuletzt aufgerufen am

3.9.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere


II. Diderots Paradoxa 65

teste die meisten habe.«92 Der ›Idiotismus‹ der quantitativen Steigerung ist

deshalb allgemein, weil die allermeisten danach handeln; ein Idiotismus im

Wortsinne wiederum ist er, weil jeder sich darin einzig glaubt und den ande-

ren überlegen zu werden bemüht, sich aber gerade in dieser Bemühung den

anderen angleicht und mit ihnen konkurriert.

Dennoch bemüht sich auch der nicht nur an dieser Stelle polemisierende

Neffe um wirtschaftlichen Erfolg, jedoch auf andere Weise. Er bemüht sich

darum, den Schein seines Erfolgs den gesellschaftlichen Erwartungen genü-

gen zu lassen, ist faktisch jedoch weder fleißig im landläufigen Sinne noch

hat er tatsächlich immer viele Kunden. Geschickt jedoch ist er dennoch, und

zwar genau deshalb,weil er keine Pflichten erfüllt, so wie es die Fleißigen tun,

»immer in ihren Werkstätten, ihre Handwerke treibend von Morgen bis auf

den Abend, und nichts als das.«93 Vielmehr, so können wir sagen, ist er ein

›Fremd- und Vieltuer‹ und steht somit in einer bis in die Antike zurückrei-

chenden Tradition randständiger, aber gleichwohl schillernder Figuren, die

alle eines gemeinsam haben, nämlich eine Nähe zu hyperaktiven, mitunter

durchaus auch dissoziativen undmeistens zudem als ›demokratisch‹ gekenn-

zeichneten Existenzweisen, sei dies von den Autoren, Kommentatoren und

Interpreten nun positiv oder negativ konnotiert worden.94

Darüber hinaus ist der Neffe jedoch zweifellos ein äußerst geschickter

Blender, denn er schafft es, die Leute glauben zu machen, dass er viele Kun-

den habe,mit anderenWorten, er schafft es, einen Schein aufrechtzuerhalten

und dadurch Macht über jene auszuüben, die ihm diesen Schein als authen-

tisches Sein oder einfach als Realität abkaufen, ihm also buchstäblich ›Kre-

dit‹ geben. Damit lässt er sich in eine Verbindung bringen mit Machiavellis

Fürst. Dessen wohlgemerkt nicht normativ, sondern deskriptiv zu verstehen-

des Kernargument lautet, dass sich Macht am effizientesten aufrechterhal-

ten lässt, wenn Schein – also das, was ›das Volk‹ zu sehen bekommt – und

92 Diderot: Rameaus Neffe, S. 32.

93 Ebd.

94 Zu Begriff und Geschichte des ›Fremd- und Vieltuers‹ vgl. die Aufsätze im folgenden

Sammelband: ChristineAbbt,NahyanNiazi (Hg.):DerVieltuer unddieDemokratie.Politi-

sche und philosophische Aspekte von Allotrio- und Polypragmosyne, Basel 2017. Zum Aspekt

der demokratischen Existenzweise und den spezifischen Eigenschaften des ›demokra-

tischen Subjekts‹ vgl. Juliane Rebentisch: Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokrati-

scher Existenz, Berlin 2012, S. 74f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Paradoxa über Politik und Theater

Sein – also der ›wahre‹ Charakter des Fürsten – auseinanderfallen.95 Ähn-

liches lässt sich auch beim Neffen beobachten, der dieses Verhalten jedoch

geradezu ›demokratisiert‹, wenn auch unter ambivalenten Vorzeichen: Kein

Alleinherrscher vollzieht hier eine strategische Spaltung von Schein und Sein,

sondern ein am Rande der bürgerlichen Gesellschaft stehender Künstler und

Taugenichts.

Die Macht dieses Verwandlungskünstlers ist und kann daher auch keine

absolute sein, sie ist temporär und lokal begrenzt, immer auf den jeweiligen

konkreten Zusammenhang, die aktuelle Situation bezogen. Er ist keineswegs

frei und souverän, sondern den gesellschaftlichen Zwängen sogar mehr als

andere unterworfen, da er die unterschiedlichsten Interessen bedienen und

Bedürfnisse befriedigen muss, um sein wirtschaftliches und soziales Überle-

ben zu sichern. Trotz seines artikulierten und gelebten Unwillens, sich wirk-

lich einzuordnen, verkauft er gleichwohl sich und sein Talent.

DieterThomä stellt richtig fest, »dass er unter dem Zwang der Verhältnis-

se virtuos die Rollen wechselt und damit seine Gönner beeindruckt.«96 Aller-

dings entsteht der vornehmlich gute Eindruck bei jenen Gönnern dadurch,

dass sie das Rollenspiel gerade nicht als solches bemerken und das jeweili-

ge Verhalten für des Neffen ›Identität‹ oder Talent halten. Die Fähigkeit zu

beeindrucken ist beim Neffen also mit der Fähigkeit, sich zu verstellen, ver-

bunden. Dies tut er im Bewusstsein der Tatsache, dass der ›gute Ruf‹ zwar

nicht zwangsläufig zu Reichtum führt, dieser aber umgekehrt jenen begüns-

tigt:

Sonst sagte man: Guter Ruf ist goldnen Gürtel wert. Indessen nicht immer

hat der einen goldnen Gürtel, der guten Ruf hat. Aber das ist heutzutage

gewiß, wer den goldnen Gürtel hat, dem fehlt der gute Ruf nicht. Man muß,

wenn’smöglich ist, den Ruf und den Gürtel haben. Das istmein Zweck, wenn

ichmich geltenmache, und zwar durch das, was Ihr unwürdige, niederträch-

tige, kleine Kunstgriffe scheltet. Ich gebemeine Stunde, gebe sie gut, das ist

95 Vgl. Niccolò Machiavelli: Il Principe/Der Fürst, übers. und hg. von Philipp Rippel, Stutt-

gart 1986, S. 139: »Für einen Fürsten ist es also nicht erforderlich, alle obengenannten

guten Eigenschaften wirklich zu besitzen, wohl aber den Anschein zu erwecken, sie

zu besitzen. Ich wage gar zu behaupten, daß sie schädlich sind, wenn man sie besitzt

und ihnen stets treu bleibt; daß sie aber nützlich sind, wenn man sie nur zu besitzen

scheint […].«

96 Dieter Thomä: Puer robustus. Eine Philosophie des Störenfrieds, Berlin 2016, S. 140.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 67

die allgemeine Regel. Ich mache die Leute glauben, daß ich deren mehr zu

geben habe, als der Tag Stunden hat; das gehört zu den Idiotismen.97

Der Neffe versucht durch die Simulation eines Reichtums an Kunden seinen

guten Ruf zu befördern, um somit wiederum tatsächlich zu mindestens leid-

lichem Reichtum zu gelangen, jedenfalls zu einem Einkommen und gesell-

schaftlichem Zuspruch, die ihm das soziale Überleben sichern. »Dieser Zu-

sammenhang zwischen Selbsterhaltung und Rollenspiel ist nicht neu«98, so

Thomä weiter, er trete vielmehr bereits bei Thomas Hobbes auf und kehre

schließlich bei Nietzsche wieder. Rollenspiel ist demnach nicht in erster Li-

nie mit einem künstlerischen Talent verbunden, sondern mit einem gesell-

schaftlichen Zwang, der auf den Einzelnen ausgeübt wird und dem er sich

notgedrungen beugen muss. Beim Neffen jedoch, so Thomä weiter, komme

eine weitere Dimension hinzu, eine Art Überschuss in der notwendigen, aber

temporären Anpassung:

Die gerade angeführte genealogische Erklärung, wonach das Rollenspiel

dem Bedürfnis nach Selbsterhaltung entspringt, ist aber nur die halbe

Wahrheit. Denn wenn der Neffe spielt, dann passiert etwas Besonderes

mit ihm: Er verliert dieses Bedürfnis aus den Augen – und er verliert sich im Spiel.

Keineswegs begnügt er sich damit, anderen nach dem Munde zu reden.

Der Neffe lässt den Schauspieler in sich gewissermaßen von der Leine,

er setzt ihn – oder sich selbst – frei. Mit dieser Bewegung distanziert er

sich von natürlichen Vorgaben und gesellschaftlicher Anpassung. Er setzt

eine eigentümliche Fähigkeit zur Reflexion ein, die zwischen Vernunft und

Wahnsinn schillert.99

Der Selbstverlust im Spiel lässt sich mit Thomä tatsächlich als eine Form der

Befreiung deuten, unterscheidet den Neffen jedoch immer noch fundamental

vom souveränen Schauspieler aus dem Paradox, weshalb Thomäs Terminolo-

gie hier irreführend ist. Der Neffe ist gerade kein Schauspieler oder allenfalls

ein schlechter, denn er gibt sich gerade dadurch, dass er »den Schauspieler in

sich gewissermaßen von der Leine« lässt, seinen momentanen Leidenschaf-

ten hin – er macht also gerade das, was der Schauspieler des Paradox in jedem

Fall vermeiden sollte. Dessen herausragende Fähigkeit besteht, wie in den

97 Diderot: Rameaus Neffe, S. 32.

98 Thomä: Puer robustus, S. 140.

99 Ebd. S. 141. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Paradoxa über Politik und Theater

vorigen Kapiteln herausgearbeitet worden ist, in der vollkommenen Selbst-

beherrschung, nicht im Exzess. Insofern es sich dabei klarerweise um eine

Idealvorstellung und nicht um eine empirische oder normative Beschreibung

handelt, kann beim Neffen allerdings von einer Verwandtschaft mit diesem

idealen Typus gesprochen werden. Sein ›Makel‹ besteht in der Entgrenzung

seines Spiels und in seiner sozialen Abhängigkeit. Sowohl die Motivation der

Selbsterhaltung als auch der Selbstverlust im Spiel stehen dem eigentlich sou-

veränen Spiel, wie es auf der Bühne – und nach Diderots Paradox wohl nur

dort – stattfinden kann, im Wege. Der Schauspieler im Paradox, das ist die

Differenz zu Rameaus Neffen, befreit sich nicht, in welcher Form auch immer,

durch sein Spiel, sondern seine Freiheit ist vielmehr Bedingung der Möglich-

keit des souveränen Schauspiels.

So gesehen besteht die Ähnlichkeit, die Därmann zwischen antikem Gla-

diator und Schauspieler aufzuzeigen versucht und die in einem der vorigen

Kapitel kritisiert worden ist, eher in Bezug zum Neffen Rameaus. Dieser hat

im Hinblick auf die Nutzung seines Talents als Überlebensstrategie tatsäch-

lich einen ›sklavischen Charakter‹, den er geschickt und wirkungsvoll ein-

zusetzen weiß. Gleichwohl transzendiert er diese Abhängigkeit und bestä-

tigt damit die von Därmann betonte Möglichkeit der Befreiung, denn – hier

ist diese Deutung Därmanns durchaus zutreffend, wenn auch weiterhin zy-

nisch – »[d]ie artistische Fähigkeit zu berechnendem Rollenspiel und kühler

Verstellung eröffnet für Diderot Möglichkeiten des sozialen Aufstiegs auf der

lebenspraktisch bedeutsamen Bahn einer professionellen Befreiung.«100Wo-

bei hinzuzufügen ist, dass dies im einen wie im anderen Fall selbstverständ-

lich nicht »für Diderot« gilt, sondern zunächst einmal für die Figur in dem

von ihm skizzierten, jeweils fiktiven Szenario.

Jene Möglichkeiten des sozialen Aufstiegs bestehen, wie bereits gesagt,

für den Neffen viel deutlicher als für den Schauspieler, der es im von Diderot

entworfenen Idealfall gar nicht nötig hat, sich zu befreien, denn er ist bereits

autonom. Der – wie Thomä es ausdrückt – in Gestalt des Neffen »von der

Leine gelassene« und »freigesetzte« Schauspieler ist schließlich nichts ande-

res als ein Symptom von dessen gesellschaftlicher Bedingtheit und erwarte-

ter Anpassungsleistung, nicht etwa deren souveräne Überwindung oder auch

nur kritische Infragestellung. Die diffuse Wechselbewegung des Neffen, sein

Schwanken zwischen Unterwerfung und Aufbegehren, bleibt somit hinter der

absoluten Ästhetisierung des Schauspielers auf der Bühne zurück, er bleibt

100 Därmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers«, S. 48f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 69

Subjekt jener Gesellschaft, in der er sich bewegt, und ist keinesfalls ein ›Sub-

jekt ohne Subjekt‹. Des Neffen Verhältnis zu gesellschaftlichen Pflichten und

Erwartungen ist dann auch von einem radikalen und zynischen Realismus

geprägt: »Seine Pflichten erfüllen, wohin kann das führen? Zur Eifersucht,

zur Unruhe, zur Verfolgung. Kommt man auf solche Weise vorwärts? Seine

Aufwartung machen, die Großen sehen, ihren Geschmack ausforschen, ihren

Phantasien nachhelfen, ihren Lastern dienen, ihre Ungerechtigkeiten billi-

gen, das ist das Geheimnis.«101

Die Strategien des Neffen sind demnach – und das heißt, wenn wir ihm

selbst Glauben schenken – ausgesprochen profan: Es gilt, den Mächtigen zu

gefallen, um vorwärtszukommen, oder übersetzt: Man muss sich anpassen,

ein Opportunist sein, Konformismus leben. Dabei ist es wichtig, dass die Dif-

ferenz zwischen Sein und Schein gewahrt bleibt, ganz so wie Machiavelli es

dem Fürsten als Bedingung des Machterhalts rät, was in beiden Fällen durch

die jeweils unverblümt argumentierenden Texte selbst konterkariert wird, soll

heißen: Sowohl der Fürst als auch Rameaus Neffe sind bereits durch ihre bloße

literarische Existenz nicht identischmit den Positionen, die dort vordergrün-

dig vertreten werden, da sie diese einem Publikum, einer Leserschaft offen-

legen.

Der Neffe selbst nutzt indes nach eigenem Bekunden auch seinerseits ›die

klassische Literatur‹, allen voran Molière, zum Studium nützlicher Verhal-

tensweisen und nicht etwa zur ›moralischen Besserung‹. Seine durchaus er-

folgreiche Strategie besteht also in einer radikalen Trennung von Innen und

Außen, von Charakter und Verhaltensweisen:

Lese ich den Tartuffe, so sage ich mir, sei ein Heuchler, wenn du willst, aber

sprich nicht wie ein Heuchler. Behalte die Laster, die dir nützlich sind, aber

bewahre dich vor dem Ton, vor den Äußerungen, die dich lächerlichmachen

würden. Und dich vor diesem Ton, diesen Äußerungen zu bewahren, mußt

du sie kennen. Nun haben sie dir diese Autoren vortrefflich geschildert. Ich

bleibe, was ich bin, aber ich handle und rede, wie sich’s geziemt.102

Diese Aussage ist insofern bemerkenswert, als sie der häufig vorgebrachten

Interpretation des Neffen als eines im Grunde auch ›subjektlosen Subjekts‹ –

um die von Lacoue-Labarthe ins Spiel gebrachte Bezeichnung des Schauspie-

lers des Paradox zu gebrauchen – und der Verwischung der Grenzen von Ich

101 Diderot: Rameaus Neffe, S. 35.

102 Ebd. S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Paradoxa über Politik und Theater

und Du respektive Ich und Er geradezu zuwiderläuft. Sowohl bei Kristeva als

auch bei Thomä klingt diese Vorstellung an, wenn es einmal heißt: »er ist

der spielerische Geist, der nicht haltmachen, nicht paktieren will, er will nur

provozieren, verlagern, verkehren, schockieren, widersprechen.«103 Und das

andere Mal: »[…] er verliert sich im Spiel.«104 Auch Konstanze Baron konstatiert

in ihrer Studie über Diderots Erzählungen:

Der Neffe wird beschrieben als ein merkwürdiges ›Compositum‹ von Eigen-

schaften, das über keine eigene Substanz, keine eigene Identität verfügt,

sondern sich einzig und allein durch seine mimetischen Fähigkeiten hervor-

tut. Das einzige, wasmanmit Sicherheit über Rameau sagen kann ist, dass er

niemals mit sich selbst übereinstimmt, sondern sich seiner Umgebung per-

fekt anzupassen vermag.Wenn daher im Laufe des Dialogswiederholt seine

›Originalität‹ beschworenwird, so ist damit wohl in erster Linie die schillern-

de Wandelbarkeit seines Charakters gemeint.105

Nehmenwir jedoch zunächst einmal die Selbstaussage des Neffen ernst, dann

ist es keineswegs so, dass er sich in spielerischer und entgrenzender Weise

entsubjektiviert, ganz im Gegenteil, denn, so sagt er deutlich: »Ich bleibe,

was ich bin […].«106 Was dieses ›Ich‹ dann genau ausmacht, kann vage blei-

ben, entscheidend ist die Behauptung einer festen Identität über die Zeit und

die unterschiedlichen in Reden, Handlungen und Verhaltensweisen sich ma-

nifestierenden Rollen hinweg.

Darüber hinaus erinnert diese Stelle an den Mephisto in Goethes Faust.

Dieser nämlich sagt jenen Satz, freilich gewendet in die zweite Person Sin-

gular, in der Studierzimmer-Szene in gleich zwei Varianten zu Faust:

Du bist am Ende – was du bist.

Setz dir Perücken auf von Millionen Locken,

Setz deinen Fuß auf ellenhohe Socken,

Du bleibst doch immer, was du bist.107

103 Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 147.

104 Thomä: Puer robustus, S. 141. (Hervorh. i. O.)

105 Konstanze Baron: Diderots Erzählungen. Die Charaktergeschichte als Medium der Aufklä-

rung, Paderborn 2014, S. 137.

106 Diderot: Rameaus Neffe, S. 52.

107 Zitiert nach Johann Wolfgang Goethe: »Faust. Eine Tragödie«, in: ders.: Faust-Dichtun-

gen, Band I, hg. von Ulrich Gaier, Stuttgart 1999, S. 7-489. Hier S. 81 (=Der Tragödie Erster

Teil, Studierzimmer II, V. 1806-1809).

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 71

Dabei sei daran erinnert, dass der deutsche Text von Rameaus Neffe ebenfalls

von Goethe stammt und beide Werke kurz hintereinander erschienen sind,

nämlich 1805 die Diderot-Übersetzung und 1808 der erste Teil des Faust,

wenngleich sich Goethes Bearbeitung des Faust-Stoffes bekanntlich über

Jahrzehnte hinzog. Was Mephisto Faust als fatalistische Selbsterkenntnis

anbietet – nämlich die Vergeblichkeit seines perfektionistischen irdischen

Strebens –, das hat der Neffe bereits verinnerlicht. Seine Bemühungen

richten sich dann auch weniger auf Wissensdrang und Selbsttransformation

als vielmehr auf den kurzfristigen gesellschaftlichen Erfolg, das soziale

Überleben sowie die Verfeinerung seiner nützlichen artistischen Fähigkeiten

und der »unwürdige[n], niederträchtige[n], kleine[n] Kunstgriffe«108, wie er

selbst sagt.

Hinter diesen Kunstgriffen verbirgt sich, so die hier vorgeschlagene Les-

art, gleichwohl eine konstante Identität. Der Neffe mag sich – anders als der

Schauspieler – zwar zuweilen im Spiel verlieren, doch ist er offenkundig dazu

in der Lage, diese Zustände zumindest imNachhinein zu reflektieren und sich

selbst als Einheit, als ein ›Ich‹ zu begreifen, das jene Kunstgriffe willentlich

ausführt. Was ihm indes offenkundig fehlt, das ist die Fähigkeit zur Distanz

im Spiel selbst – und genau darum bleibt er tatsächlich immer, was er ist,

denn er ist auch im Spiel mit sich identisch, das heißt, er zeigt nicht, son-

dern ›ist‹ in jenen Momenten das, was er zeigt. Seine Anpassung kennt keine

›Abständigkeit‹, keine Verdopplung, keine Gleichzeitigkeit von Spiel und Be-

urteilung, wie sie dem Schauspieler eigen sind: »Er hört und er sieht sich, er

kann seine Wirkung beurteilen; er ist nicht hingerissen, sondern – abstän-

dig – bei sich. Er verdoppelt sich gewissermaßen, ist zugleich er selbst und

die Figur, die er darstellt, die er verkörpert, er ist es, indem er sie verkör-

pert.«109

Der Neffe ist, wie gesagt, all dies nicht und insofern ist er zwar immer er

selbst, gleichzeitig jedoch darauf angewiesen, über sich selbst zu sprechen,

denn genau das ist der Motor des Dialogs: die Thematisierung des eigenen

Selbst, das sich durch diese Thematisierung zuallererst konstituiert. In die-

sem Sinne ist der Neffe ein Selbstdarsteller, kein Schauspieler.

Wenden wir uns nun von der Figur des Neffen ab und der Form des Dia-

logs zu. Es gibt eine weitere Uneindeutigkeit, die Rameaus Neffen auszeichnet,

nämlich jene bezüglich der Frage, ob es sich bei Diderots Text um Literatur

108 Diderot: Rameaus Neffe, S. 32.

109 Wuthenow: »Diderots Paradoxe sur le Comédien«, S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Paradoxa über Politik und Theater

oder um Philosophie handelt. Dieser Frage hat sich jüngst Alexander Becker

gewidmet und hält im Anschluss an seine generellen Vorüberlegungen zu die-

ser Unterscheidung fest:

Diderot ist nicht nur eine der prominentesten Figuren der europäischen

Geistesgeschichte, die gleichermaßen literarisch und philosophisch tätig

waren; in seinem philosophischen Werk selbst finden sich kaum Texte, die

dem in seinem Umfeld durchaus gepflegten Muster klassischen philoso-

phischen Schreibens, der Form der Abhandlung, gehorchen. Generell kann

man in seinen philosophischen Texten ein Experimentieren mit Formen

ausmachen, dem eine experimentelle, erprobende Haltung zu den ver-

handelten Inhalten entspricht. Der Dialog Rameaus Neffe nimmt in diesem

Kontext nochmals eine herausgehobene Stellung ein, weil der Autor sich

hier auf eine besondere Weise zu exponieren scheint.110

Dass sich diese Exponiertheit auch im Paradox beobachten lässt, ist hier be-

reits herausgearbeitet worden. Für Becker ist Diderot deshalb eine so wichti-

ge Figur, weil sich in seinem Werk das generell diffizile Verhältnis von Philo-

sophie und Literatur in exemplarischer Weise darstellt. Er schlägt aufgrund

einer sehr präzisen und einleuchtenden Rekapitulation und Analyse der bis-

herigenDiskussion dieses Verhältnisses, auf diewir hier nicht näher eingehen

können, vor,

sich von der Alternative zu lösen, Philosophie und Literatur seien entweder

strikt zu trennen oder ihre Differenz sei zu einer bloß stilistischen Varianz

herabzustufen. Statt dessen könnten beide durch ein gemeinsames Ziel ver-

bunden sein, mit dem sie auf unterschiedliche Weise umgehen, und zwar

derart, dass sich die Bemühung um dieses Ziel in zwei einander gegenüber-

liegende Pole artikuliert, die gerade in ihrer Differenz aufeinander angewie-

sen sind.

Das Ziel, das ich meine, ist eine Ordnungs- und Orientierungsleistung, die

das Subjekt – sei es als Autor, sei es als Leser – selbst betrifft.111

Diese Ordnungs- und Orientierungsleistung kann keiner der beiden Pole al-

leine leisten. Was schon beim Paradox thematisiert worden ist, insbesondere

110 Alexander Becker: »Philosophie und Textform. Überlegungen anlässlich von Diderots

Rameaus Neffe«, in: Marcus Andreas Born, Claus Zittel (Hg.): Literarische Denkformen,

Paderborn 2018, S. 111-127. Hier S. 121.

111 Ebd. S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 73

mit Rückgriff auf Victor Klemperers Ausführungen zu Diderot, wird durch

Beckers Perspektive auf Rameaus Neffen bekräftigt: Es handelt sich bei beiden

Dialogen Diderots (sofern wir das Paradox noch als solchen und nicht etwa als

eine eigene Textsorte betrachten wollen) doch zumindest auch um Reflexio-

nen über die eigene Zerrissenheit als Autor, und zwar insbesondere als phi-

losophischer Autor. An dieser Stelle kommt Diderot noch eine dritte Gattung

zu Hilfe, die Becker leider nicht explizit erwähnt, die er aber selbst sprachlich

einführt. Es handelt sich dabei –wie könnte es anders sein? – um das Drama.

Dieses liefert nämlich in beiden Fällen, das erkennt auch Becker in Bezug auf

Rameaus Neffen, den Modus der Textgestaltung: »Nun zerfällt der Text aber

nicht in zwei Figuren und ihre Äußerungen; er ist immer noch ein Gespräch

zwischen beiden, und hat darum eine eigene Einheit. Dadurch entsteht eine

Ebene oberhalb dieser beiden Pole: Der Text inszeniert das Wechselverhältnis der

beiden Pole.«112

Daher, so lässt sich abschließend sagen, stehen zwar die Figuren oder

Sprecher beider Texte wie auch deren vermeintliche Doppelgängerfiguren

jeweils in einem Spannungsverhältnis. Der Neffe lässt sich nämlich gerade

nicht als Schauspieler identifizieren. Was aber beide Dialoge Diderots ver-

bindet, ist deren Orientierung an einem dramatischen Modus der Textgestal-

tung, und zwar spezifisch im Sinne jenes Wechselverhältnisses zweier Pole,

das Becker beschreibt. EineOrdnungs- undOrientierungsleistung können die

Texte daher auch nur insofern bieten, als sie jeweils als Gesamterscheinung

betrachtet werden und nicht bloß im Hinblick auf die einzelnen Figuren, die

dort auftreten, oder die inhaltlichen Positionen, die verhandelt werden.Mehr

noch: Die Ordnungs- und Orientierungsleistung, von der Becker spricht, be-

trifft womöglich kein feststehendes ›Subjekt‹, sondern sorgt vielmehr impli-

zit für dessen Infragestellung und auf einer zweiten Ebene dann für dessen

Konstitution, das heißt: Die Formsprache der Texte (und auch deren verhan-

delter Inhalt) sorgt zunächst einmal für Irritation und Dezentrierung; als äs-

thetische Einheit und Artefakt, die sie aber nun einmal auch sind, haben sie,

da liegt Becker richtig, wiederum eine Orientierungsfunktion, indem sie ein

Ganzes (wieder)herstellen.

112 Ebd. S. 124. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Paradoxa über Politik und Theater

II.3 Wie denken Sie darüber? Diderot und die Illusionen
der anderen

Der Fremde wußte nicht, was er davon denken sollte, daß offensichtlich kluge

Männer – zumindest nach ihremWesen, ihremAlter und der ihnen von allen

Seiten bezeugten Hochachtung zu urteilen – kaltblütig derartigen Unsinn

äußerten.113

In einer äußerst bemerkenswerten, da in vielerlei Hinsicht die Literatur der

Moderne antizipierenden kurzen Erzählung, die ebenfalls weitgehend als

Dialog gestaltet ist, verbindet Diderot virtuos Reisebericht, Fremdheitser-

fahrung und Autoritätskritik zu einer Parabel, die sich liest, als sei sie ein

Vorläufer der Romane von Franz Kafka.

Der Text endetmit der titelgebenden und gleichsam an die Leserin gerich-

teten Frage: »Wie denken Sie darüber?«114 Diese überraschendeWendung am

Schluss ist es, die eine ›dekonstruktive‹ Lektüre des Textes, wie sie etwa Mar-

co Baschera zum Paradox vorgelegt hat, geradezu heraufbeschwört. Dort wie-

derum heißt es in Bezug auf das rhetorische Mittel der Apostrophe115: »Der

Leser wird durch diese Anrede zu einer Figur des Textes, zu einem Zuschau-

er. […] Das erzählende ›Ich‹ bildet mit dem Leser zusammen eine Gemein-

schaft, vor deren Augen die erzählte Szene sich abspielt. […] Es fordert den

113 Denis Diderot:Wie denken Sie darüber?, in: ders.: Erzählungen und Gespräche, übers. von

Katharina Scheinfuß und mit einer Einführung von Victor Klemperer, Leipzig 1953,

S. 39-44. Hier S. 41. (Hervorh. S. Sch.)

114 Ebd. S. 44. In einer früheren deutschen Ausgabe lautet der Titel »Was halten Sie da-

von?«. Vgl. Denis Diderot:Was halten Sie davon?, in: ders.: Die Romane und Erzählungen,

Band II, übertragen von Hans Jacob und Else Hollander, mit einer Einführung von Otto

Flake, Potsdam/Berlin 1920, S. 1-6.

115 Dass die Anrede des Lesers streng genommenkeine oder nicht immer eineApostrophe

ist, sondern nur als solche ›empfunden‹ wird, vernachlässigen wir hier, da der ›Überra-

schungseffekt‹ an der hier behandelten Stelle offenkundig ist. Vgl. Gerd Ueding, Bernd

Steinbrink (Hg.): Grundriss der Rhetorik: Geschichte – Technik – Methode, Stuttgart 2005,

S. 323: »In der Literatur ist die direkte Anrede des Lesers an sich keine apostrophe; sie

wird jedoch als apostrophe empfunden, weil es überraschend (nicht gewöhnlich, nicht

normal) ist, wenn sich der Autor vom größeren, allgemeineren Publikum abzuwenden

scheint, um den Lesenden persönlich anzusprechen.«

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 75

›Leser-Zuschauer‹ auf, seinen aktiven Beitrag an der Entstehung von Sinn zu

leisten.«116

Diese Grenzüberschreitung erfolgt in der vorliegenden Erzählung noch

deutlicher als im Paradox, insofern der Text von der an die Leserin gerich-

teten Frage buchstäblich eingeklammert wird. Das Nachdenken und Urtei-

len über den erzählten Sachverhalt wird in Diderots Erzählung explizit der

Leserin überantwortet, doch wird dies erst am Ende deutlich, da die gleich-

lautende Überschrift zunächst auch auf eine Figurenrede verweisen könnte.

Jedoch, so heißt es in der Geschichte von dem Mann, der sich »an das Ufer

einer fremden Welt verschlagen«117 sieht: »Der Fremde wußte nicht, was er

davon denken sollte […].«118 Er wusste nicht, was er denken sollte, der Lese-

rin hingegen wird die Frage nach dem Wie des Denkens gestellt und damit

das Augenmerk vom nicht definierten Inhalt des Gedachten hin zu dessen –

ebenfalls undefinierter – Form gelenkt. Darüber hinaus wird die Verwirrung

des Fremden von einem von ihm wahrgenommenen, jedoch nicht benennba-

ren gesellschaftlichen Imperativ, einem von ihm gleichsam intuitiv erfassten

›Dispositiv‹119 hervorgerufen, denn »er wusste nicht, was er denken sollte«120.

Damit wird nicht zuletzt auf die mögliche Diskrepanz zwischen dem,was ge-

dacht werden soll, und dem, was eine konkrete Person, hier unser Fremder,

tatsächlich denkt, verwiesen.

Der von den Bewohnern der fremden Welt geäußerte ›Unsinn‹ zeichnet

sich dann auch vor allem deshalb als solcher aus, weil er der Leserin durch

die Augen des Fremden präsentiert wird. Dieser wundert sich darüber, dass

sich die Männer, die ihm begegnen, auf einen Geist als höchste Autorität be-

rufen und damit eine Metaphysik und religiöse Unterwerfung etablieren, die

er als Fremder offenbar nicht nachzuvollziehen in der Lage ist. Warum, das

erfahren wir nicht, doch sehen wir die ihm gänzlich fremde Welt aus sei-

ner von Verwirrung und Verwunderung geprägten Perspektive, in welche sich

zugleich Angst und Spott mischen. Erst am Ende wird die Leserin auch von

dieser vermittelnden Perspektive distanziert und von einem sich nun in den

116 Marco Baschera: Das dramatische Denken. Studien zur Beziehung von Theorie und Theater

anhand von I. Kants »Kritik der reinen Vernunft« und D. Diderots »Paradoxe sur le comédien«,

Heidelberg 1989, S. 50.

117 Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 39.

118 Ebd. S. 41.

119 Vgl. zu diesemBegriff Michel Foucault:Dispositive derMacht.Über Sexualität,Wissen und

Wahrheit, Berlin 1978.

120 Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 41. (Hervorh. S. Sch.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Paradoxa über Politik und Theater

Vordergrund drängenden Erzähler auf sich selbst zurückgeworfen:Wie denken

Sie darüber?

Der von Baschera in Bezug auf Diderots Paradox ins Spiel gebrachte

›Leser-Zuschauer‹ ist nicht bloß aufgefordert, einen aktiven Beitrag zur

Entstehung von Sinn zu leisten, sondern wird, wenn wir ihn uns auch für

diese Erzählung leihen, hier explizit damit konfrontiert, dass er selbst für

die Sinnentstehung sogar absolut notwendig ist. Rancières emanzipierter

Zuschauer, so lässt sich folgern, findet sich bei Diderot bereits als emanzi-

pierter Leser respektive emanzipierte Leserin und wird hier als solche von

ihm auch explizit thematisiert und favorisiert. Ob ein Text ›Sinn‹ hat, so lässt

sich Diderots Textstrategie rezeptionsästhetisch theoretisieren, entscheidet

letztlich die Leserin. Sie ist somit keine bloße Konsumentin, die dem Darge-

botenen ausgeliefert ist, sondern übt eine nicht zu unterschätzende Macht

aus, ist in dieser Hinsicht frei, sich ihres eigenen Verstandes zu bedienen,

das Sinnangebot mitunter auch zurückzuweisen.

Die drei Greise in Diderots Erzählung, auf welche der Fremde trifft, ver-

suchen gleichwohl, diesen vom Gegenteil zu überzeugen, nämlich von seiner

eigenen Unfreiheit:

»Sie sind nicht frei«, fuhr der Greis fort, »welch entsetzliche Lästerung! Be-

mühen Sie sich, diesen Irrtum rasch zu überwinden …« – »Lassen Sie ihn

reden«, raunte ihm sein Kollege zu, »und hüten Sie sich, an die Freiheit zu

glauben, denn damit würden Sie an der großen Güte des Geistes Zweifel äu-

ßern …«

»Im übrigen«, fuhr der erste mit bescheidener und schmeichlerischer Miene

fort, »bevor wir weiter gehen, sollen Sie wissen, daß man mich Hochwür-

den nennt. So hat es der gütige Geist befohlen, der mich eingesetzt hat,

die Durchführung seiner Gesetze zu überwachen. Im ganzen Land ist nur

ein Mann über uns drei gesetzt, deshalb hat ihn der höchste Geist den Die-

ner der Diener genannt, denn der höchste Geist ist voller Gerechtigkeit und

Weisheit und ist unfehlbar in seinem Urteil.«121

Auf diese Passage folgt die Verwirrung und Unschlüssigkeit des Fremden, die

der Erzähler mit der Beurteilung des Gesagten als ›Unsinn‹ erklärt. Wir er-

lauben uns hier als gedankliche Parenthese, diese Passage in die Gegenwart

zu übersetzen: Der ›gütige Geist‹ wäre dann nicht etwa mit einem Gott oder

121 Ebd. S. 40f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 77

einer anderen tatsächlich religiösen Autoritätsinstanz zu substituieren, son-

dern mit dem allgegenwärtigen sogenannten ›freien Markt‹, mithin – noch

immer – mit Adam Smiths ›unsichtbarer Hand des Marktes‹.122

An der Passage aus Diderots Erzählung ist jedoch die explizite Verneinung

der Freiheit bemerkenswert. Die drei Greise erteilen der Vorstellung der Frei-

heit eine klare Absage und zeigen ihre autoritäre Haltung dadurch ganz offen,

obgleich sie den Fremden sehr höflich und zuvorkommend behandeln. Die-

sem bleibt schließlich keine andereWahl, als sich vordergründig, wie er selbst

behauptet, an seine neue Umgebung anzupassen, denn »[d]ie Unmöglichkeit,

die Insel zu verlassen, brachte ihn zu dem Entschluß, im großen ganzen so

zu handeln wie die anderen, obgleich er sich im Grunde nicht entschließen

konnte, ein Wort von all dem zu glauben, was man ihm als Glaubensregeln

erzählt hatte.«123

122 Es sei an dieser Stelle auch ausdrücklich auf die für unseren Zusammenhang recht auf-

schlussreiche Tatsache hingewiesen, dass das Bild der ›unsichtbaren Hand‹ in Smith‹

Werk an zwei prominenten Stellen auftritt, nämlich in der Theory of Moral Sentiments

und in An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations. Vgl. Adam Smith:

Theorie der ethischen Gefühle, auf der Grundlage der Übersetzung vonWalther Eckstein

neu hg. vonHorst D. Brandt, Hamburg 2010, S. 296: »Von einer unsichtbarenHandwer-

den sie [d.h. die Reichen, S. Sch.] dahin geführt, beinahedie gleicheVerteilungder zum

Leben notwendigen Güter zu verwirklichen, die zustandegekommen wäre, wenn die

Erde zu gleichen Teilen unter alle ihre Bewohner verteilt worden wäre; und so fördern

sie, ohne es zu beabsichtigen, ja ohne es zu wissen, das Interesse der Gesellschaft und

gewähren die Mittel zur Vermehrung der Gattung.« Sowie Adam Smith: Untersuchung

über Wesen und Ursachen des Reichtums der Völker, übers. von Monika Streissler, hg. und

eingel. von ErichW. Streissler, Tübingen 2012, S. 467: »Wenn er [d. i. der Unternehmer,

S. Sch.] die heimische Erwerbstätigkeit der ausländischen vorzieht, denkt er nur an sei-

ne eigene Sicherheit; undwenn er diese Erwerbstätigkeit so ausrichtet, daß die größte

Wertschöpfung erfolgt, denkt er nur an seinen eigenen Vorteil, und dabei wird er, wie

in vielen anderen Fällen auch, von einer unsichtbaren Hand geleitet, einem Zweck zu

dienen, der nicht in seiner Absicht lag.« Bezüglich einer Kritik des heutigen ökonomi-

schen Mainstreams, der sich noch immer auf dieses Bild beruft, und bezüglich dessen

weitreichendem Einfluss sei ferner auf Silja Graupes einschlägige Studie zum ideo-

logischen und manipulativen Gehalt ökonomischer Standard-Lehrbücher verwiesen:

Silja Graupe: Beeinflussung und Manipulation in der ökonomischen Bildung. Hintergründe

und Beispiele, hg. vom FGW – Forschungsinstitut für gesellschaftliche Weiterentwick-

lung e. V., Düsseldorf 2017.www.fgw-nrw.de/fileadmin/user_upload/NOED-Studie-05-

Graupe-A1-komplett-Web.pdf (zuletzt aufgerufen am 3.9.2020).

123 Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Paradoxa über Politik und Theater

Genau an diesem Punkt, also im Moment der scheinbaren gelungenen

Assimilation, wird er allerdings im Zustand eines »träumerischen Nachden-

kens« an das gegenüberliegende Ufer getrieben, wo er – »vielleicht«, wie es

heißt – doch noch jenen höchsten Geist trifft, an den er eigentlich gar nicht

glaubt. An dieser Stelle gibt sich der Erzähler nun selbst als ein unzuverläs-

siger zu erkennen, »[d]enn trotz all meiner genauen Kenntnis der Geschichte

der Entdeckungsreisen muß ich sagen, daß ich nichts Genaues darüber be-

richten kann.«124 Der Rest, nämlich das Gespräch zwischen dem Fremden

und dem Geist, ist demnach Spekulation des Erzählers und verstärkt die Ver-

unsicherung der Leserin, an die zuletzt die ganze Verantwortung derDeutung

der Geschehnisse übertragen wird. Zuvor allerdings kommt noch einmal der

Fremde zuWort, der zu sich selbst sagt oder vielmehr gesagt habenmag: »Ich

habe es doch gewußt: wenn an diesem Ufer ein Geist lebte, dann mußte er

gut und nachsichtig sein, und wir würden nichts miteinander auszufechten

haben. Auf jeden Fall gibt es nichts Besseres, sich vor Täuschung und Irrtum

zu bewahren, als immer wahr zu sein gegen sich selbst.«125

Vor diesem Hintergrund gewinnt die einrahmende Frage eine andere

Konnotation, nämlich eine konkrete: Als Leserin ist jede Einzelne aufge-

fordert, sich zu fragen, inwiefern Selbsttäuschung und Fremdtäuschung

untrennbar zusammengehören und ob es denn überhaupt möglich ist, sich

vom eigenen Verhalten zu distanzieren. Dies nämlich tut der Fremde, wenn

er – wie der Erzähler uns nahelegt – sich nur scheinbar dem Verhalten

der anderen anpasst. Ist es aber überhaupt möglich, so fragt uns Diderot

mittelbar, sich nur scheinbar anzupassen? Oder ist es nicht vielmehr so,

dass der Schein zum Sein wird, auch ohne dass man selbst daran glaubt?

Ist es möglich, sich selbst auf die radikale Trennung von Sein und Schein zu

berufen, den anderen jedoch echten Glauben zu unterstellen?

Was Konstanze Baron in Bezug auf das Paradox als ›paradoxe Kommuni-

kation‹ bezeichnet, nämlich die »Nicht-Identität von Ursache und Wirkung,

Produktion und Rezeption«126, wie sie in den vorangegangenen Kapiteln be-

reits sichtbar geworden ist, führt die Frage nach der Rolle der Rezipientin im

Falle der Erzählung Wie denken Sie darüber? noch einen Schritt weiter. Wäh-

rend nämlich im Paradox, zumindest auf der inhaltlichen Ebene, noch für ei-

ne affektive Manipulation des Zuschauers plädiert wird, wirft die vorliegende

124 Ebd.

125 Ebd. S. 44.

126 Baron: Diderots Erzählungen, S. 360.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 79

Erzählung die Leserin auf sich selbst und ihr eigenes Denken zurück, indem

sie diese nämlich direkt danach fragt, wie sie selbst über das zuvor Erzählte

denke. Es geht Diderot hier offenbar nicht um eine affektive Manipulation

der Leserin, sondern um deren Aufklärung durch – der Begriff drängt sich

geradezu auf – ›Verfremdung‹, und zwar mehrfach. Diese besteht hier in der

Erinnerung daran, dass der Sinn eines Textes nicht unabhängig vorhanden

ist, sondern von derjenigen, die ihn liest und darüber nachdenkt, mitgestal-

tet oder überhaupt erst hergestellt wird. Voraussetzung dafür ist wiederum,

dass die Leserin vom Text angesprochen wird, wie es in der hier vorliegen-

den Apostrophe sogar buchstäblich der Fall ist. Das heißt mithin auch, dass

diese Ansprache auch ignoriert werden kann, sich die Leserin der Beteiligung

an der Herstellung von Sinn auch verweigern kann. Konstanze Baron konsta-

tiert, dass sich die Einsichten aus dem Paradox auf das restliche Erzählwerk

Diderots übertragen lassen: »Die Erzählungen performieren ein Modell von

Aufklärung, das auf einer dramatisch-dialektischen Form von Interaktion be-

ruht: […] Aus der Heteronomie des Anstoßes, dem passiv leidenden Leser,

entsteht somit die Autonomie des Rezipienten, aus der Mystification des Tex-

tes geht das Subjekt der Aufklärung hervor.«127

Dies zeigt sich auch in der hier diskutierten Erzählung, die bei Baron in

diesem Zusammenhang jedoch keine Erwähnung findet. Zudem wäre hinter

den Terminus ›Subjekt der Aufklärung‹ ein Fragezeichen zu setzen, da es bei

Diderot – wie gezeigt worden ist – mithin auch um die Infragestellung von

Identitätskonzepten und eines derart klar definierbaren ›Subjekts‹ geht. Was

sie ebenfalls nicht erwähnt, ist die oben diskutierte Möglichkeit der Verwei-

gerung der Rezeption, die über die ›Autonomie des Rezipienten‹ hinausweist,

da in diesem Fall die Rolle des Rezipienten gar nicht erst eingenommen wird.

Das ›Subjekt der Aufklärung‹, wie Baron es sich vorstellt und bei Diderot vor-

zufinden meint, bleibt der unmittelbaren Interaktion verhaftet, auch dann,

wenn es scheinbar Autonomie erlangt. Die Verweigerung einer Rezeptions-

haltung wäre hingegen eher eine dekonstruktive Geste, eine, die sich auch

noch der Indienstnahme für ›die Aufklärung‹ entzieht. Dass die Möglichkeit

einer solch dekonstruktiven Lesart bereits bei Diderot selbst angelegt ist, zeigt

Marco Baschera in seiner bereits erwähnten Studie zu Kant und Diderots Pa-

radox.128

127 Ebd. S. 360f. (Hervorh. i. O.)

128 Baschera: Das dramatische Denken.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Paradoxa über Politik und Theater

An dieser Stelle lohnt sich ein nochmaliger Blick auf Alexander Beckers

Überlegungen zum Verhältnis von Literatur und Philosophie. Bezüglich der

Philosophie, die im Gegensatz zur Literatur ›der Wahrheit‹ verpflichtet sei

und damit einem formalen Transparenzgebot unterliege, stellt Becker fest,

dass die für sich selbst in Anspruch genommene und behauptete Klarheit

des philosophischen Schreibens häufig an entscheidender Stelle durchbro-

chen wird:

Philosophie kann ja nicht auf durchgängige Begründungen setzen, sondern

appelliert bekanntlich an entscheidenden Punkten immer wieder an soge-

nannte »Intuitionen«. Das geschieht oft durch den Versuch, an vertraute Er-

fahrungen zu erinnern – und sei es nur die Erfahrung, wie ein bestimmtes

Wort gebraucht wird –; manchmal auch durch die Präsentation von Szena-

rien, in die sich die Leserin hineinversetzen möge. Spätestens an solchen

Punkten wird klar, dass Philosophie literarische Mittel in epistemischer Ab-

sicht einsetzt. (Und schaut man sich die Szenarien an, die Philosophen üb-

licherweise verwenden, wird recht schnell auch klar, dass die Philosophie

gut daran täte, sich die literarischen Möglichkeiten, komplexe Situationen

darzustellen, zum Vorbild zu nehmen.)129

Was Becker hier mehr andeutet als tatsächlich benennt, ist die mitunter ver-

störende Tatsache, dass sich die von ihm kritisierte Form philosophischen

Schreibens auf das Mittel der Einfühlung und damit auf emotionale Identifi-

kation stützt. Dies sind jedoch nicht einfach »literarische« Mittel, zumal die

komplexere Literatur immer schon mit Distanzierungen und Verfremdungen

arbeitet, sondern es sind vor allem manipulative Mittel und diese sind inso-

fern gerade in philosophischen Texten, die ihrem (heutigen) Selbstverständ-

nis nach vor allem wissenschaftlich sein möchten, als besonders heikel zu be-

werten. Beckers treffende Beobachtungen werden dann auch nicht zufällig in

einem Text artikuliert, der sich in erster Linie mit Diderot beschäftigt. Nicht

nur trifft die Kritik hinsichtlich der mangelnden Vorstellungs- und Sprach-

kraft mancher Philosophen auf Diderot gerade nicht zu, vielmehr scheint er

sich dieser Problematik bereits selbst in hohem Maße bewusst gewesen zu

sein –davon zeugen jedenfalls seine Texte.Was sich dort zeigt – und dies soll-

te an den hier exemplarisch besprochenen Stellen deutlich geworden sein –,

ist eine hohe Sensibilität für dasWechselverhältnis von Literatur und Philoso-

phie und mehr noch:Wie denken Sie darüber? kann gar als Gegenentwurf zum

129 Becker: »Philosophie und Textform«, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 81

von Becker zu Recht kritisierten Appell an »Intuitionen« und vermeintlich

»vertraute Erfahrungen«, mithin gegen eine Verführung zu Einfühlung und

Identifikation gelesen werden. Inhaltlich geht es in der Erzählung um Erfah-

rungen mit Fremdem und gerade nicht Vertrautem, formal wird die Leserin

nicht zu einem Konsens, einer Übereinstimmung oder gar zu einer empa-

thischen Haltung angehalten, sondern mit einem verstörenden Szenario und

einer offenen Frage zurückgelassen. Das Denken wird ihr nicht abgenom-

men, sondern wird ihr selbst überlassen, während das geschilderte Szenario

in seiner ganzen Ambivalenz und Komplexität dargestellt sowie ein simples

Hineinversetzen und schlichte Affirmation geradezu verunmöglicht werden.

Mit Blick auf Beckers Beschreibung des (heute) üblichen Gebrauchs (meist

eher primitiver und manipulativer) literarischer Mittel für die eigene philo-

sophische Argumentation lässt sich schlussfolgern: Der von Becker kritisierte

Gebrauch zielt auf Zustimmung, und zwar mit Mitteln, die sich der vorder-

gründig sachlichen Argumentation entziehen und vielmehr auf Identifikation

und Einfühlung setzen.Der virtuose Gebrauch literarischerMittel, wie er sich

in exemplarischer Weise bei Diderot findet, zielt demgegenüber nicht auf ei-

nen Konsens ab, sondern bewirkt ganz im Gegenteil eine Irritation der Rezi-

pientin und eine Komplexitätssteigerung. Im ersten Fall werden also Illusio-

nen erzeugt und bedient, wo eigentlich, und das heißt dem eigenen Anspruch

nach, Klarheit herrschen sollte, im zweiten Fall findet eine Desillusionierung

und gesteigerte Wahrnehmung der Wirklichkeit statt, obwohl es auf den ers-

ten Blick ›nur‹ um Fiktionen in Gestalt zunächst reichlich verwirrender Sze-

narien geht. Vereinfacht gesagt und auf die Gefahr hin, einen Gemeinplatz

zu bedienen, der hier jedoch treffend ist, lässt sich sagen: Die Fiktion wird

als Fiktion nicht verschleiert, sondern als solche gezeigt.

Es wäre vermutlich eine erhellende Arbeit, sich jene philosophischen Bei-

spiele, die Becker kritisiert, unter diesemGesichtspunkt noch einmal genauer

anzusehen. Dies kann hier nicht geleistet werden, jedoch lässt sich – wenn

Beckers Diagnose zutrifft, wovon wir hier ausgehen – die These aufstellen,

dass die Verwendung jener eher unterkomplexen Beispiele auf eine Stereo-

typisierung des Denkens und auch der Wahrnehmung hinausläuft. Ob dies

bewusst oder unbewusst geschieht, ob es von den jeweiligen Autoren inten-

diert ist, spielt dabei zunächst keine Rolle. Entscheidend ist die hohe norma-

tive Wirkungsmacht, die erzeugt wird, wenn ein scheinbar allen Menschen

zugängliches Beispiel oder Bild als Beleg oder gar Ausgangspunkt einer phi-

losophischen Argumentation verwendet wird. Insofern diese Beispiele in der

Regel ferner selbst nicht weiter thematisiert werden, erzeugen sie die Illusi-

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Paradoxa über Politik und Theater

on eines gemeinsamen Referenzrahmens, der aber möglicherweise durch das

Beispiel überhaupt erst hergestellt wird. Das wiederum berührt die in die-

ser Arbeit bereits mehrfach thematisierte Rolle der Rezipientin im weitesten

Sinne. Ob nun Zuschauer, Leserin von Literatur oder von Philosophie, immer

kann und muss sich eine ›emanzipierte‹ Rezipientin zu dem ihr Dargebote-

nen verhalten können –was in einem solchen Fall zumindest erschwert, wenn

nicht gar verunmöglicht wird.

Im Hinblick auf die zentrale Bedeutung von Illusionen und Einbildungen

sowie der Formen des Glaubens, die mit diesen einhergehen, kann Diderots

Erzählung jedoch noch aus einer weiteren Perspektive zugänglich gemacht

werden, nämlich aus jener, die einer Selbstkritik und Selbstbeschränkung ›der

Aufklärung‹ gleichkäme. Aus dieser Perspektive ist die Zuteilung der Positio-

nen dann keineswegs mehr so klar, wie sie uns bislang erschienen ist. Nach

der bisherigen Lesart befinden sich die Inselbewohner auf der Seite des Aber-

glaubens und der Unterwerfung unter offenbar sinnlose Autorität, während

der Fremde nicht an deren Vorstellungen glauben mag und sich daher zu-

mindest innerlich von diesen distanziert.

Mit Robert Pfallers kulturtheoretischer Untersuchung über Die Illusionen

der anderen lässt sich die Perspektive jedoch auch umkehren, und dies soll im

Folgenden dargelegt werden: »Kann es also sein,« so lautet eine der zentralen

Fragen von Pfallers Untersuchung, »daß es Einbildungen gibt, die durch besseres

Wissen nicht nur nicht aufgehoben, sondern überhaupt erst installiert werden?«130 Be-

reits diese Frage lässt die zu Beginn dieses Kapitels zitierte Passage aus Dide-

rots Erzählung in einem anderen Licht erscheinen. Die Antwort auf die Frage,

wie es sein kann, »daß offensichtlich kluge Männer – zumindest nach ihrem

Wesen, ihremAlter und der ihnen von allen Seiten bezeugtenHochachtung zu

urteilen – kaltblütig derartigen Unsinn äußerten«131, wäre mit Pfallers Über-

legungen so zu beantworten, dass es sich bei dem geäußerten ›Unsinn‹ gerade

nicht um echte Überzeugungen der Inselbewohner handelt, sondern auch für

diese selbst um eine Einbildung von anderen: »Die Einbildung der anderen,

die sich bisweilen nur durch das Kennzeichen des Zwanges bemerkbarmacht,

ist sehr oft eine Einbildung ohne Bild.«132 Und in der Tat handelt es sich bei der

130 Robert Pfaller:Die Illusionen der anderen.Über das Lustprinzip in der Kultur, Frankfurt a.M.

2002, S. 12. (Hervorh. i. O.)

131 Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 41.

132 Pfaller: Die Illusionen der anderen, S. 14. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 83

von den drei Greisen erläuterten Vorstellung eines »wohltätigen Geistes«133

um eine eigentümlich abstrakte Vorstellung, eben eine Einbildung ohne kon-

kretes Bild. Bezeichnenderweise lebt der Geist den drei Greisen zufolge auch

nicht auf der Insel selbst, sondern an einem anderen Ufer und sie selbst sind

lediglich dessen Sprachrohr, die Vollstrecker seines Willens und der von ihm

gegebenen Gesetze. Dem Fremden sind diese Erläuterungen nicht geheuer

und er fragt nach den Gründen für die Abwesenheit des Geistes:

»Wenn das Land aber schön ist, warum lebt er nicht unter seinen Schützlin-

gen? Was tut er auf dem anderen Ufer?«

»Was wir für ihn aussagen«, antwortete der Greis, »befreit ihn von der Not-

wendigkeit, sich zu zeigen, da wir von ihm inspiriert sind… Aber wir müssen

Sie mit den Bedingungen vertraut machen, die der Geist gesetzt hat, um

glücklich in seinem Lande zu leben…«134

Die Verwirrung und Ratlosigkeit ob der Ernsthaftigkeit, mit der ihm dieser

Glaube mit den dazugehörigen Regeln unterbreitet wird, können allerdings

auch ein Hinweis darauf sein, dass dem Fremden selbst ein Fehler unterläuft:

Der Fehler besteht nicht darin, die eigene Kultur für gerechtfertigt und die

andere für absurd zu halten; er kann vielmehr auch darin bestehen, der

fremden Kultur mehr Plausibilität zuzubilligen und ihr weniger Skepsis

entgegenzubringen, als sie selbst es getan hatte. Der Gelehrte betreibt eine

übertriebene Aneignung. Er trägt an die fremde Kultur eine Form des Glau-

bens heran, die dieser völlig fremdwar. Ermacht sich Einbildungen zueigen,

die für die Kultur, die sie hervorbrachte, möglicherweise nur Einbildungen

ohne Eigentümer gewesen waren.135

Dass es sich tatsächlich um einen derartigen Fehler handelt, dafür spricht

die Wendung, die gegen Ende der Erzählung eintritt. Obwohl es nämlich zu-

nächst heißt, der Fremde – den man hier durchaus mit dem Gelehrten in

Pfallers Beschreibung identifizieren kann – habe sich dazu entschlossen, »im

großen ganzen so zu handeln wie die anderen, obgleich er sich im Grunde

nicht entschließen konnte, einWort von all dem zu glauben, was man ihm als

Glaubensregeln erzählt hatte«136, stellt sich in der darauffolgenden Passage

133 Vgl. Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 39.

134 Ebd. S. 40.

135 Pfaller: Die Illusionen der anderen, S. 17.

136 Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Paradoxa über Politik und Theater

heraus, dass er insgeheim doch an die Existenz des Geistes geglaubt haben

muss, denn »er machte sich auf den Weg, ihn zu suchen«137. Bezeichnender-

weise gibt sich der Erzähler genau an dieser Stelle als nicht zuverlässig zu

erkennen, denn, so lässt er uns wissen,

trotz all meiner genauen Kenntnis der Geschichte der Entdeckungsreisen

muß ich sagen, daß ich nichts Genaues darüber berichten kann. Aber wenn

er ihn gefunden hat, dann sagte er ihm sicherlich: »Großer Geist, wenn Sie

wüßten, was man von Ihnen am anderen Ufer erzählt, würden Sie, glaube

ich, von Herzen lachen. Im übrigen ist es nicht meine Schuld, wenn ich nicht

ein Wort von all dem habe glauben wollen, was Sie für mich getan haben

sollen, und sogar so weit gegangen bin, an Ihrer Existenz zu zweifeln. Man

erzählte mir nämlich alles in einer so lächerlichen Weise, daß es wirklich

unmöglich war, dem Glauben zu schenken.«138

Hier wird deutlich, dass es bei dem Fremden so etwas wie eine geheime Sehn-

sucht nach dem,woran er aus Vernunftgründen nicht glauben kann, gibt, und

gerade sein Versuch, der Sache auf den Grund zu gehen, also seine konkre-

te Suche nach dem Geist, zeichnet ihn als Vertreter jenes Glaubens aus, zu

demman sich bekennenmuss. Diderots Erzählung lässt sich vor diesemHin-

tergrund als Gründungsmythos der ›eigenen Einbildungen‹ lesen, wie Pfaller

diese Form des Glaubens nennt:

An einem bestimmten Punkt der Geschichte verliert die skeptische, distan-

zierte Einbildung der anderen ihre Vorherrschaft als alleinige Form gesell-

schaftlicher Einbildung. Eine neue Form – die uns vertraute Form der eigenen

Einbildungen, zu denenman steht – beginnt über die Einbildung der anderen

zu dominieren, Wahrheits-Effekte zu produzieren. Wenn die Träger anfan-

gen, zu ihren Einbildungen zu stehen, anstatt sie sich durch besseres Wis-

sen vom Hals zu halten, werden ihre Einbildungen ihnen zu ihren Wahrhei-

ten.139

Genau dies geschieht am Ende mit dem Fremden in Diderots Erzählung: Die

zunächst buchstäblich auf Distanz gehaltene Einbildung von einem wohltäti-

gen Geist – dass er am gegenüberliegenden Ufer lebt, ist mithin die erste und

einzige Charakterisierung, die wir von ihm erhalten – kommt dem Fremden

137 Ebd.

138 Ebd.

139 Pfaller: Die Illusionen der anderen, S. 18f. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 85

immer näher, je mehr er sich selbst davon zu überzeugen versucht, dass es

sich dabei um Unsinn handele, bis er schließlich sogar zu dem anderen Ufer

hinübergetragen wird. Diese intensive Beschäftigung aber macht die distan-

zierte Einbildung der anderen, die von diesen an ihn herangetragen wird,

zu seiner eigenen Einbildung respektive seiner eigenen Einbildung über die

Einbildung der anderen. Zum weiteren Verständnis von Diderots Erzählung

bietet sich zudem ein anderer, und zwar der zentrale Begriff aus Pfallers Ana-

lyse an. Es ist jener der ›Interpassivität‹:

Während Interaktivität darin besteht, einen Teil der künstlerischen Pro-

duktion (»Aktivität«) vom Kunstwerk zu den Betrachtern zu verlagern,

findet hier das Umgekehrte statt: Die Betrachtung (»Passivität«) wird von

den Betrachtern zum Kunstwerk verlagert. Wir haben beschlossen, diesen

Verlagerungs-Typ als »Interpassivität« zu bezeichnen.140

Welche Form, so stellt sich in diesem Zusammenhang die Frage, liegt nun bei

Diderots Erzählung vor? Vordergründig handelt es sich, und das Indiz dafür

ist die an die Leserin gerichtete Frage, um Interaktivität. Wie bereits gezeigt,

wird die Leserin dazu animiert, geradezu dazu aufgefordert, sich ihr eigenes

Urteil zu bilden. Dennoch werden auch Fragen der Interpassivität behandelt,

und zwar insofern der Leserin zunächst die Interpretationen des Fremden als

Evidenz angeboten werden. Die distanzierte Haltung des Fremden und seine

buchstäbliche Befremdung gegenüber den Glaubenssätzen der Greise laden

die Leserin zunächst nämlich nicht zu eigener Distanznahme ein, sondern zu

Affirmation und Identifizierung. Die sich bereits aufgeklärt und distanziert

wähnende Leserin wird zum interpassiven Konsum einer kritischen Haltung

–nämlich der des Fremden–verführt, amEnde jedochmit ebenjener eigenen

Interpassivität konfrontiert. Insofern dem Fremden seine Überlegenheit ge-

genüber der Greisen zunächst ›abgekauft‹ wird, erweist sich die Affirmation

als symbolische Ersatzhandlung zumwirklichen Lesen und eigenen Interpre-

tieren.

Pfaller selbst spricht von »Ersatzhandlungen«, die kennzeichnend sind

für die Interpassivität: »Der vergleichsweise kurze Akt des Kaufens ersetzt

den langwierigen Vorgang des Lesens. Die Methode der Interpassivität be-

steht also im Ersetzen bestimmter Handlungen durch andere und im Voll-

ziehen von Ersatzhandlungen.«141 Das Ersetzen ursprünglich geplanter oder

140 Ebd. S. 27. (Hervorh. i. O.)

141 Ebd. S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Paradoxa über Politik und Theater

gewollter Handlungen durch andere wird auch dem Fremden auf der Insel

zugeschrieben, und zwar im Zusammenhang mit einem äußeren Zwang ei-

nerseits, nämlich mit der »Unmöglichkeit, die Insel zu verlassen«, und mit

seinem nicht vorhandenen eigenen Glauben, den er gleichwohl den Inselbe-

wohnern zuschreibt, andererseits:

Die Unmöglichkeit, die Insel zu verlassen, brachte ihn zu dem Entschluß, im

großen ganzen so zu handeln wie die anderen, obgleich er sich im Grunde

nicht entschließen konnte, ein Wort von all dem zu glauben, was man ihm

als Glaubensregeln erzählt hatte. Eines Tages setzte er sich, ermüdet von ei-

nem langen Weg, auf ein Brett am Strande und versank in träumerisches

Nachdenken. Er bemerkte nicht, daß es ihn unmerklich an das gegenüber-

liegende Ufer entführte, bis er dort angelangt war.142

Der Vorgang des »unmerklichen« und das heißt passiven Übersetzens zum

anderen Ufer lässt sich als Inszenierung des Begriffs der ›Interpassivität‹ le-

sen. Das »träumerische Nachdenken« wäre dann der Vorgang, mit dem sich

der Fremde respektive der Interpassive zunächst selbst und damit aktiv in

den Zustand der Passivität versetzt. Der Abstand zum anderen Ufer wird da-

bei immer kleiner, bis er schließlich dort ankommt und – vielleicht – auf den

Geist trifft, an den er angeblich nicht glaubt. »Es gibt«, so Pfaller, »immer zwei

Ebenen von Delegation – nämlich Delegation von Genuß und Delegation von

Glauben (an die gespielte Darstellung des Genusses).«143 Beide Ebenen wer-

den bei Diderot durch den Erzähler vermittelt, der als Medium genau in dem

Moment in Erscheinung tritt, in dem der Geist für den Fremden an Realität

gewinnt.

Mit derThese von den zwei Ebenen der Delegation, welche die Interpassi-

vität auszeichnen, lassen sich allerdings wiederummehrere Lesarten vorstel-

len. Dies deshalb, weil der literarische Text offenlässt, wer oder was jeweils

Beobachtungsinstanz und wer oder was Konsumtionsmedium ist:

Delegiertes Genießen besteht also immer darin, daß einer Beobachtungsin-

stanz mit Hilfe eines Konsumtionsmediums Genießen vorgespielt wird und

daß zugleich der Glaube an diese gespielte Fiktion dieser Beobachtungsin-

stanz überlassen wird. In jedem Akt delegierten Genießens gibt es sowohl

delegierten Genuß als auch eine delegierte Einbildung. Der Genuß wird an

142 Diderot:Wie denken Sie darüber?, S. 43.

143 Pfaller: Die Illusionen der anderen, S. 41. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 87

ein Konsumtionsmedium, die Einbildung an eine Beobachtungsinstanz de-

legiert.144

Die Greise, der Fremde und der Geist auf der textimmanenten Ebene sowie

darüber hinaus der Erzähler, die Leserin und nicht zuletzt auch der Autor,

also Diderot selbst, lassen sich diesen Positionen und Funktionen auf unter-

schiedliche Weise zuordnen. Zum Beispiel delegiert der Fremde ganz offen-

sichtlich den bekenntnishaften Glauben an die Greise, während er sich selbst

darüber erhaben wähnt. Gleichzeitig lässt sich der Fremde jedoch auch als

eben jene fiktive Beobachtungsinstanz deuten, die der Erzähler benötigt, um

den offensichtlichen Genuss der Greise an ihren eigenen Erzählungen zu the-

matisieren. Diese Greise wären dann das Konsumtionsmedium. Verkompli-

zierend kommt allerdings hinzu, dass auch die Leserin eine Beobachtungsin-

stanz darstellt und der Text selbst wiederum ein Konsumtionsmedium.

Dabei ist für unseren Zusammenhang weniger die genaue Aufschlüsse-

lung der verschiedenen Möglichkeiten von Ebenen der Zuordnung von Inter-

esse, sondern vielmehr die Tatsache der Ambiguität, die sich darin zeigt, dass

sich die Theorie Pfallers nicht exakt auf den Text Diderots ›anwenden‹ lässt.

Das spricht weder gegen den einen noch gegen den anderen, sondern ver-

deutlicht einerseits das bereits mit Becker thematisierte besondere Potential

von Literatur gegenüber Philosophie oderTheorie und lässt uns zum anderen

genauer über unsere eigene Verstrickung mit der Bedeutung eines literari-

schen Textes auf der einen und der Relevanz einer Theorie auf der anderen

Seite nachdenken. Beides ist immer auch mit Einbildungen, die den jewei-

ligen Rezipienten eigen sind, verbunden. Es ist diese allgemeine »Frage nach

der Form, in der Einbildungen in einer Gesellschaft existieren können«145, die Pfaller

explizit stellt und die durch Diderots Text implizit schon wesentlich früher

aufgeworfen wird:

Dennwir haben an den Interpassiven beobachtet, daß es Leute gibt, die, ob-

wohl sie bestimmte Illusionen nicht teilen, dennoch eine Beschäftigungmit

diesen Illusionen pflegen. So sehr sie selbst intellektuell über die jeweili-

ge Illusion erhaben scheinen, sind sie ihr andererseits geradezu anhänglich

verbunden. Sie glauben nicht an Zauberei, und sie bemerken nicht, daß sie

144 Ebd. S. 41f.

145 Ebd. S. 44. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Paradoxa über Politik und Theater

Zauberei betreiben, aber dennoch tun sie es, und zwar sogar mit einem auf-

fälligen Zwang: […].146

II.3.1 Exkurs: Walter Lippmann und die Bilder in unseren Köpfen

Die Frage nach der Form, in der Einbildungen in einer Gesellschaft existieren

können, hat in anderer Weise auch einen in der Wissenschaft weitgehend in

Vergessenheit geratenen Autor beschäftigt, um den es im folgenden Exkurs

gehen soll. Statt um die ›Illusionen der anderen‹ geht es bei ihm vornehmlich

um die ›Bilder in unseren Köpfen‹ und deren Wirkungsmacht. Diese Bilder

lassen sich im zuvor dargestellten Kontext zwar (auch) als ›eigene Einbildun-

gen‹ charakterisieren, weisen jedoch die Besonderheit auf, dass sie von ande-

ren mehr oder weniger gezielt initiiert worden sein können und nicht (nur)

das Ergebnis historisch kontingenter Entwicklungen sind.

Die Rede ist von Walter Lippmann. Vor nunmehr hundert Jahren hat er

den Zusammenhang von solchen Einbildungen, nämlich den ›Bildern in unse-

ren Köpfen‹, und der Beeinflussung unseres alltäglichen und politischen Ver-

haltens herausgearbeitet. In ihrer Einführung zur aktuellen deutschen Neu-

auflage von Lippmanns Buch über Die öffentliche Meinung schreiben die Öko-

nomin und Philosophin Silja Graupe und der Ökonom Walter Ötsch:

Lippmann ist kein Wissenschaftler, sondern Journalist, wenngleich er durch

seine Studien in Harvard über eine Bildung in den in seinem Werk ange-

sprochenen Fragen verfügt. Lippmann verarbeitet in seinem Text eher asso-

ziativ und narrativ eine Vielzahl von Themen, die weder klar voneinander

abgegrenzt sind, noch klare Formen eines linearen Bezugs aufweisen. Zu-

demwerden diese Themen häufig in damals aktuelle Kontexte eingebettet,

die heutzutage oftmals verloren scheinen. Der Leser oder die Leserin heute

ist deswegen verleitet, die vielen Assoziationen und Gedankengänge Lipp-

manns eher auszublenden, als sie für ein besseres Verständnis fruchtbar zu

machen. Wie in unserer Einführung – so hoffen wir – deutlich werden wird,

sind es aber gerade diese Assoziationen und Gedankengänge, die äußerst

lebendige Bilder der von Lippmann behandelten Probleme zu geben ver-

mögen: Bilder, die unsere produktive Einbildungskraft und unsere schöpfe-

rische Imagination anregen und gerade deswegen kaum geeignet sind, zu

146 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 89

fixen, unreflektierten Stereotypen zu mutieren, die Lippmann als das zen-

trale Element einer von selektiver Wahrnehmung geprägten und prinzipiell

durch Bilder steuerbaren Gesellschaft sieht. Anders: Der Stil, in dem Lipp-

mann schreibt, mag nicht gerade einfach sein. Unserer Lesart zufolge aber

trägt er wesentlich dazu bei, dass Lippmann zwar über Stereotype schreibt,

doch zumeist ohne selbstmit und in Stereotypen zu argumentieren.147

Es handelt sich bei Lippmanns Werk nicht bloß um ein Schlüsselwerk zum

Verständnis von Manipulation und Propaganda, sondern, so wird in Grau-

pes und Ötschs Ausführungen deutlich, auch um ein historisch höchst in-

teressantes Beispiel für ein Schreiben, das gerade durch die Nicht-Identität

von Gegenstand und Stil aufklärerisch wirken kann. Stereotype als zentra-

les Merkmal einer steuerbaren Gesellschaft sind zwar der Gegenstand von

Lippmanns Überlegungen, doch verfällt er ihnen selbst gerade nicht. Die Be-

schreibung dieses Stils erinnert dabei an das von Becker herausgearbeitete

Wechselverhältnis von Philosophie und Literatur, das sich gerade dann als

gelungen bezeichnen lässt, wenn die Übergänge und Brüche sichtbar und be-

wusst gemacht werden – so wie es Becker selbst anhand von Diderots Text

aufzeigt. Die besondere Art des Misslingens, die Becker dort anführt, also

der »Versuch, an vertraute Erfahrungen zu erinnern«148, wo es dem erklärten

Selbstverständnis nach Argumente bräuchte, wäre mit Lippmann dann auch

als Stereotypenbildung beschreibbar.

Das heißt weiterhin, dass Lippmanns Ausführungen nicht lediglich in der

Politik, imMarketing und derWerbung bis heute relevant sind, sondern auch

in der Praxis der Wissenschaft und der akademischen Philosophie, und zwar

auf höchst brisante Weise. Wenn es stimmt, dass Menschen und sogar gan-

ze Gesellschaften durch Bilder steuerbar sind, dann ist die philosophische

Argumentationsstrategie, an entscheidender Stelle Bilder – und eben keine

Begriffe, Argumente oder Konzepte – zu bemühen, keinesfalls eine harmlo-

se rhetorische Verlegenheitsgeste. Wenn gar die Philosophie, von der man zu

Recht stärker als von jeder anderen Disziplin erwartet, dass sie auch über das

Denken und die Begriffe selbst aufklärt, manipulative Strategien verwendet,

dann ist sie mitnichten eine aufklärerische, kritische Disziplin, unabhängig

davon, mit welchen Inhalten sie sich jeweils konkret beschäftigt.

147 Walter Lippmann: Die öffentliche Meinung.Wie sie entsteht und manipuliert wird, hg. von

Walter Otto Ötsch und Silja Graupe, übers. von Christian Deppe und Simon Lübeck,

Frankfurt a.M. 2018, S. 18f. (Hervorh. i. O.)

148 Becker: »Philosophie und Textform«, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Paradoxa über Politik und Theater

Jene Bilder, von denen bei Lippmann so oft die Rede ist und die für sei-

ne Ausführungen eine zentrale Rolle spielen, bilden eine Art Mittlerfunktion

zwischen denMenschen und ihrer unmittelbaren Erfahrung, sie sind ein Me-

dium der eigenen Erfahrung, oftmals sogar ein Surrogat eigener Erfahrung.

Nachdem er in seiner Einleitung eine Reihe von Beispielen für Formen mit-

telbarer Reaktionen anführt, stellt er deren gemeinsames Element heraus,

nämlich

die Einfügung einer Pseudoumwelt zwischen Mensch und Umwelt. Sein

Verhalten ist die Reaktion auf diese Pseudoumwelt. Gerade weil es sich um

eine Verhaltensweise handelt, zeigen sich die Folgen, sofern es sich um

Handlungen handelt, nicht in der Pseudoumwelt, von der das Verhalten

angeregt wird, sondern die Handlung vollzieht sich in der realen Umwelt.

Ist das Verhalten nicht eine konkrete Handlung, sondern das, was wir grob

Gedanken und Empfindungen nennen, so kann es lange dauern, bis im

Gewebe der Phantasiewelt ein Riss erkennbar wird. Wenn jedoch der An-

reiz der Pseudo-Tatsache zu Handlungen führt, die auf Dinge oder andere

Personen einwirken, erhebt sich bald Widerspruch. Dann nimmt der Kopf

wahr, dass er gegen eine Mauer stößt, dass er aus Erfahrung lernt, und

erlebt an Herbert Spencers Tragödie von der Ermordung einer schönen

Theorie durch eine Bande brutaler Fakten den Schmerz der Fehlanpassung.

Zweifellos erfolgt die Anpassung des Menschen an seine Umwelt auf der

Ebene gesellschaftlichen Lebens durch das Medium der Fiktionen.149

Lippmann geht ferner davon aus, dass jene Fiktionen, welche die Pseudoum-

welt konstituieren, notwendig sind, damit der Mensch die Mannigfaltigkeit

seiner Umwelt überhaupt bewältigen kann. Insofern sind sie nicht per defi-

nitionem etwas, das zu bekämpfen wäre, im Gegenteil: Die Fiktionen bieten

nach Lippmann Orientierung in der Welt. Die Art der so geschaffenen Pseu-

doumwelt kann jedoch stark variieren und ob sie dem Einzelnen vorgesetzt

oder von diesem bewusst mitgestaltet wird, macht einen erheblichen Unter-

schied.

Das Bild, das Lippmann selbst an dieser Stelle verwendet, ist das der

Landkarte, die als Modell Orientierung für die Realität liefert, aber nur dann,

wenn sie nicht bereits verfälscht worden ist: »Um die Welt zu durchwandern,

müssen die Menschen Karten von dieserWelt haben. Ihre beständige Schwie-

rigkeit besteht darin, dass sie sich Karten beschaffen müssen, die nicht be-

149 Lippmann: Die öffentliche Meinung, S. 64. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 91

reits durch ihre eigenen Bedürfnisse oder die Bedürfnisse irgendeines ande-

ren verfälscht worden sind.«150

Das Bild der Karte macht deutlich, dass es sich dabei um eine bewusste

und geteilte Fiktion handelt. Jeder, der eine Landkarte verwendet, weiß, dass

es sich dabei um ein Modell handelt und nicht um die Wirklichkeit selbst.

Gleichwohl bietet sie Orientierung, denn sie steht in einem direkten Analo-

gieverhältnis zu dieser Wirklichkeit. Da nach Lippmann auch wissenschaft-

liche Modelle und Theorien zu jenen notwendigen Fiktionen zu zählen sind,

sollten im Umkehrschluss vor jeder Anwendung oder Rezeption einerTheorie

deren Entstehungsbedingungen und Vorannahmen genau geprüft und in die

Analyse miteinbezogen werden. Nur so kann verhindert werden, dass sich die

jeweilige, möglicherweise von einem anderen aus Eigeninteresse etablierte

Pseudoumwelt als eigentliche Umwelt darstellt, die dann nicht mehr als zwar

notwendige, aber veränderbare Fiktion begriffen wird, sondern als alterna-

tivlose Landkarte mit dem Anspruch, die Welt exakt wiederzugeben.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang erneut Lippmanns eigene

Bildsprache, die sich in Bezug auf die Analyse der jeweils konkreten öffentli-

chen Meinung nämlich – und das ist im Kontext dieser Arbeit von besonde-

rem Interesse – am Theater und der Figur des Schauspielers orientiert:

Werdie öffentlicheMeinunganalysierenwill,muss dahermit der Erkenntnis

der Dreiecksbeziehung zwischen dem Schauplatz, dem Bild des Menschen

von diesem Schauplatz und der Reaktion des Menschen auf dieses Bild, die

sich wiederum selbst auf diesem Schauplatz ereignet, beginnen. Es ist wie

ein Theaterstück, zu dem die Schauspieler durch ihre eigene Erfahrung angeregt

werden und in dem die Handlung nicht nur Auswirkungen auf deren Bühnenrollen,

sondern auch auf das reale Leben der Schauspieler hat.151

Dieses Bild eines entgrenztenTheaters entspricht demGegenmodell des idea-

len Schauspielers nach Diderot: Während dieser im vollen Bewusstsein der

Grenze zwischen seinem Selbst und der Rolle, die er spielt, agiert, verhält es

sich beimMenschen in der ihm vollkommen unbewussten Pseudoumwelt an-

ders, denn hier verwischt die Grenze zwischen Fiktion und realem Leben, die

Inszenierung wird übergriffig und hat Folgen für das reale Leben der offen-

kundig unbewussten ›Schauspieler‹. Die Pseudoumwelt ist dabei in ähnlicher

150 Ebd. S. 65.

151 Ebd. S. 65f. (Hervorh. S. Sch.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Paradoxa über Politik und Theater

Weise fiktiv wie der Bühnenraum einerTheateraufführung, nicht zuletzt dar-

um ist das Bild sehr treffend: DieMaterialität des Raumes und der Kulissen ist

echt, die Bedeutungszuschreibung ist jedoch eine kollektiv geteilte interpre-

tatorische Leistung, die im Falle des Theaters Spielcharakter hat, im Falle der

Pseudoumwelt aber auf manipulativen Absichten beruht, sofern es im Voraus

keine egalitäre Absprache und Aufklärung über die Form der Pseudoumwelt

gegeben hat und die Markierungen der Grenzen, die das institutionalisier-

te Theater bietet, verwischt sind oder gar nicht existieren. Die genaue und

für alle sichtbare Markierung der Pseudoumwelt wäre Kennzeichen einer De-

mokratie, insofern sie allen Menschen Aufklärung und Auseinandersetzung

über die herrschenden Stereotype ermöglichte, doch sowohl Lippmann als

auch Graupe und Ötsch konstatieren für ihre jeweilige Zeit das genaue Ge-

genteil, und zwar insbesondere deshalb, weil es kein tatsächlich »unabhängi-

ges Expertentum« gäbe, das diese Aufklärungsarbeit in Gang bringen könnte.

Diejenigen, die dafür zuständig wären – nach Lippmann in erster Linie So-

zialwissenschaftler –, bedienen ganz im Gegenteil ihrerseits nur die Affekte

der Menschen, was uns erneut an Beckers Überlegungen zu den Argumenta-

tionsstrategien mancher Philosophen erinnert:

[Es] gibt […] für Lippmann auf demGebiet der Sozialwissenschaften kein un-

abhängiges Expertentum, dem ein Kampf gegen schädliche Stereotype an-

vertrautwerden könnte. ImGegenteil: Auf diesemGebiet findet nach ihmei-

ne Stereotypenbildung statt, die statt Aufklärungsarbeit zu leisten, selbst nur

Gefühle befeuert. Als Beispiel dafür nennt Lippmann explizit dieWirtschafts-

wissenschaften. Diese, so meint er, dienen etwa dazu, nachträglich positive

Eigenschaften wie Erfolg vor allem in Unternehmer und Kapitalisten hinzu-

lesen [sic!], weil sie in Stereotypen immer schon vorausgesetzt werden.152

Es handelt sich bei den so agierenden Sozialwissenschaften und insbesondere

bei denWirtschaftswissenschaften demnach nicht um Disziplinen, die echte,

das heißt ergebnisoffene Forschung betreiben, sondern vielmehr um Recht-

fertigungsideologien, die, so stellt Lippmann ganz explizit klar, Stereotype

dadurch etablieren, dass sie den jeweils positiv betrachteten Personen nach-

träglich positive Eigenschaften zuschreiben. Um im vorigen Bild zu bleiben:

Anders als im Theater besteht hier ein offensichtliches, aber für die Beteilig-

ten verdecktes Machtgefälle imWissen um den Charakter der Pseudoumwelt

und der Art der Gefühle und Interpretationen, die damit ausgelöst werden.

152 Ebd. S. 42. (Hervorh. S. Sch.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 93

DerTheaterzuschauer kann die Bühne und dieWelt draußen voneinander un-

terscheiden, der Mensch in einer Pseudoumwelt, die ihm vorgesetzt worden

ist, kann genau dies nicht. Mehr noch: Wird die jeweilige Pseudoumwelt von

den Experten, die idealerweise für die Aufklärung über diese Umwelt zustän-

dig wären, noch absichtsvoll als solche verschleiert, dann besteht auch eine

immense Abhängigkeit von deren Interpretationen, die tatsächlich auf eige-

nen, interessegeleiteten Erfindungen und gerade nicht auf einer echten und

unvoreingenommenen Auseinandersetzung mit der realen Umwelt basieren.

Vielmehr stellen sich jene Experten auch noch zwischen den einzelnen Men-

schen und dessen eigene Wahrnehmung seiner jeweiligen Umwelt, indem sie

ihm Stereotype liefern, mit denen er diese Umwelt zu interpretieren hat und

dies oft genug auch tut.

Als paradigmatisches Beispiel einer Stereotype führt Lippmann Aristote-

les und dessen Apologie der Sklaverei an, auf die wir im Rahmen dieser Arbeit

bereits bei Rancière gestoßen sind. Lippmann äußert sich dazu folgenderma-

ßen:

Wenn wir uns fragen, was an des Aristoteles Beweisführung dran ist, so

stellen wir fest, dass er damit beginnt, eine große Schranke zwischen sich

und den Tatsachen zu errichten. Durch die Behauptung, dass diejenigen,

die Sklaven sind, von Natur aus dazu bestimmt sind, schloss er mit einem

Streich die unvermeidliche Frage aus, ob die einzelnen Menschen, die

zufällig Sklaven waren, genau die besonderen Menschen waren, die von

Natur aus zu Sklaven bestimmt waren. Denn diese Frage hätte jeden Fall

von Sklaverei in Zweifel gezogen. Und da die Tatsache, dass jemand Sklave

war, noch kein Beweis dafür war, dass ein Mann auch dazu vorbestimmt

war, Sklave zu sein, wäre kein sicheres Kriterium übriggeblieben. Aristoteles

schloss daher diesen schädlichen Zweifel völlig aus.153

Bemerkenswert an diesem Beispiel ist in erster Linie, dass sein Gegenstand –

nämlich die Verteidigung der Sklaverei – in einem Wechselverhältnis zu

seiner Stereotypenform steht, sofern man eine Analogie zwischen dem Ver-

hältnis von Sklavenhalter und Sklave bei Aristoteles und Lippmanns eigener,

gleichwohl empirisch begründeter Einteilung der Menschen in Experten und

einfache Bürger herstellen kann. Konsequenterweise sagt Lippmann dann

auch selbst, die bei Aristoteles anzutreffende Verteidigung der Sklaverei sei

153 Lippmann: Die öffentliche Meinung, S. 122. Vgl. dazu die bereits thematisierte Stelle bei

Aristoteles: Politik I,5=1254b 22.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Paradoxa über Politik und Theater

die perfekte Stereotype. Es ist ihr Merkmal, dass sie dem Gebrauch der Ver-

nunft vorausgeht; sie ist eine FormderWahrnehmung und drängt denGege-

benheiten, die unsere Sinne aufnehmen, gewisseMerkmale auf, bevor diese

Gegebenheiten den Verstand erreichen. Die Stereotype gleicht den laven-

delfarbenen Fensterscheiben in Beacon Street oder dem Türsteher bei ei-

nem Maskenball, der beurteilt, ob der Gast eine angemessene Verkleidung

trägt.154

Wenn wir nun die oben gezogene Analogie ernst nehmen und das unbewuss-

te Denken in Stereotypen ein Merkmal der Nicht-Experten, damit also der

»Sklaven« ist, dann werden die Experten von Lippmann hier implizit selbst

als Sklaven entlarvt, insofern sie diejenigen sind, die an die gewissermaßen

ursprüngliche Stereotype von Aristoteles gebunden sind, nämlich an die Vor-

stellung, dass Sklaven »vonNatur aus« Sklaven sind. Zwar stellen die Experten

selbst Stereotype her, die sie den anderen, den ›Nicht-Experten‹ vorsetzen,

doch ist dies nur deshalb möglich, weil die Zweiteilung selbst auf einer Ste-

reotype beruht, nämlich einer Abwandlung jener perfekten Stereotype von

Aristoteles. Dies führt freilich auch zu einer Aporie in Lippmanns eigenen

Überlegungen: Seine Hoffnung in ein »unabhängiges Expertentum« ist selbst

noch jener Dichotomie von Experten und einfachen Bürgern oder eben Skla-

venhaltern und Sklaven geschuldet, die er bei Aristoteles angelegt findet und

die er selbst kritisiert.

Abschließend findet sich bei Lippmann zudem noch eine Feststellung, die

Diderots zuvor behandeltem Reisebericht eine weitere Dimension hinzufügt,

nämlich die Überlegung, dass insbesondere auch der Reisende Stereotypemit

sich herumträgt, die oft gerade erst in der Konfrontation mit dem vermeint-

lich Fremden zum Vorschein kommen:

Nichts verhält sich der Erziehung oder der Kritik gegenüber so unnachgiebig

wie die Stereotype. Sie bestimmt dieWertung eines Gegenstands bereits im

Moment seiner Wahrnehmung. Hierin liegt der Grund, warum die Berichte

heimkehrender Reisender oft eine interessante Geschichte dessen sind, was

sie auf ihrer Reise mit sich herumgetragen haben.155

Das bedeutet ferner nichts weniger als die Unmöglichkeit, sich vom eige-

nen perspektivischen Sehen zu distanzieren, und lässt darüber hinaus auch

154 Lippmann: Die öffentliche Meinung, S. 123.

155 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 95

den hehren Anspruch an die eigene Fähigkeit, ›die Perspektive eines ande-

ren einzunehmen‹, als eine zumindest mögliche Form des Selbstbetrugs und

der narzisstischen Befriedigung der eigenen ›Aufgeklärtheit‹ erscheinen.156

Dass sich dieses Problem heute eher verschärft als gelöst hat, lässt sich vor

dem Hintergrund von Lippmanns Überlegungen insbesondere im Hinblick

auf Prozesse der ›Standardisierung‹ aller möglichen Lebensbereiche feststel-

len.Wenn es für die Fähigkeit zur Kritik essentiell ist, dass sich so wenige In-

stanzen wie möglich zwischen den einzelnen Menschen und seine Wahrneh-

mung schalten, dann sind etwa Prozesse der ›Digitalisierung‹ sämtlicher Le-

bensbereiche und der Virtualisierung verschiedenster, im Kern sozialer Pro-

zesse in der Tat per se problematisch und nicht erst dann, wenn sie offenkun-

dig fragwürdigen Zielen unterworfen werden.

Gegen Ende seines Buches plädiert Lippmann dann auch für eine radika-

le Objektivierung von allen Fragen und Ideen, die von öffentlicher Bedeutung

sind. Stereotype Wahrnehmungsmuster und daraus abgeleitete Deutungen

lassen sich demnach nur dadurch beherrschen, dass wieder eine klare und

konkrete Sprache gebraucht wird, die Dinge also beim Namen genannt wer-

den:

Die Wirkung des Benennens […] ist von entscheidender Bedeutung. Wahr-

nehmungen nehmen ihre Identität wieder an, und die Empfindung, die sie

wecken, ist spezifischer Natur, da sie nicht länger durch weitläufige und zu-

fällige Beziehungen […] verstärkt wird. Die entwirrte Idee, die eine eigene

Bezeichnung trägt, und einer Empfindung, die untersucht wurde, ist deut-

lich offener für Verbesserung durch neue, auf das Problem zielende Daten.

Sie war in die ganze Persönlichkeit eingebettet gewesen, war Beziehungen

verschiedener Art mit dem ganzen Ego eingegangen: Eine Herausforderung

würde die ganze Seele erbeben lassen. Nachdem sie gründlich kritisiert wor-

den ist, ist die Idee nicht länger ich, sondern es. Sie ist objektiviert, sie ist auf

Armlänge abgerückt. Ihr Schicksal ist nichtmit demmeinen verbunden, son-

dern mit dem der äußeren Welt, auf die ich einwirke.157

156 Zum Phänomen des Perspektivismus insbesondere auch in Auseinandersetzung mit

Diderots Paradox vgl. den Aufsatz von Christine Abbt: »Mit anderen Augen sehen. Zum

Verhältnis von Perspektivität und Pluralismus aus differenzanalytischer Sicht«, in: Per-

spektivismus.NeueBeiträge aus der Erkenntnistheorie,HermeneutikundEthik, hg. vonHart-

mut von Sass, Hamburg 2019, S. 243-261.

157 Lippmann: Die öffentliche Meinung, S. 339f. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Paradoxa über Politik und Theater

Die notwendige Kritik betrifft hier also nicht in erster Linie die Ideen ande-

rer, sondern vor allem die eigenen Ideen, jene, mit denen sich der Einzelne

sogar identisch glaubt.Wie Diderots Schauspieler, der darauf angewiesen ist,

gerade jene Rollen, die er selbst spielen muss, zu objektivieren, ist die Objek-

tivierung der vermeintlich eigenen Ideen laut Lippmann die Voraussetzung,

um sich von stereotypem Denken zu befreien. Gleichwohl sollte die neue,

angemessene Benennung dann nicht ihrerseits erneut objektiviert werden,

sondern im besten Falle zu einer tatsächlichen Annäherung an die wirkliche

Umwelt führen:

Wiedererziehung dieser Art wird dazu beitragen, unsere öffentlichen Mei-

nungen in Berührung mit der Umwelt zu bringen. Das ist der Weg, auf dem

der gewaltige zensierende, stereotypisierende und dramatisierende Appa-

rat liquidiert werden kann. Wo es keine Schwierigkeit bereitet zu erkennen,

was die sinnvolle Umwelt ist, können die Kritik, der Lehrer und der Arzt den

Geist enträtseln. Wo jedoch die Umwelt dem Analytiker genauso dunkel er-

scheint wie seinem Schüler, genügt keine analytische Technik. Es wird Infor-

mationsarbeit gefordert.158

Die stereotypen Bilder in unseren Köpfen können demnach nicht durch Ana-

lyse oder oberflächliche ›Kritik‹ aufgelöst werden, sondern einzig und allein

durch den Kontakt mit der tatsächlichen und das heißt mit der nicht bereits

standardisierten oder vorinterpretierten Umwelt. Ein ganz ähnlicher Gedan-

ke wird uns bei Brecht und seiner Auseinandersetzung mit der ›Theatralik

des Faschismus‹ wieder begegnen, was als Hinweis darauf verstanden wer-

den kann, wie politisch brisant diese Überlegungen noch immer sind. Dide-

rots zuvor besprochene Erzählung liefert bereits eine anschauliche und viel-

gestaltige Darstellung dessen, was geschehen kann, wenn die eigenen Vorur-

teile mit einer befremdlichen (Pseudo-)Umwelt konfrontiert werden, die sich

nicht mit der tatsächlichen Umwelt respektive mit der bisherigen Pseudoum-

welt deckt. Lippmann formuliert dies folgendermaßen:

Die Zerstörung eines Vorurteils, obwohl wegen seiner Verbindung mit un-

serer Selbstachtung anfänglich schmerzhaft, verschafft eine ungeheure Er-

leichterungundmacht einen sehr stolz,wennwir siemit Erfolg vollzogenha-

ben. Sie bewirkt eine radikale Erweiterung des Aufmerksamkeitsbereiches.

158 Ebd. S. 340.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 97

In demMaße, wie die geläufigen Kategorien sich auflösen, bricht eine harte,

einfache Version der Welt hervor. Die Szene wird lebendig und füllt sich.159

Die Auflösung der Vorurteile, so wird deutlich,wird von Lippmann erneutmit

der Bildsprache des Theaters bedacht. Die ›lebendige Szene‹ der wirklichen

Welt und der eigenen Erfahrungen darin ist es, die das Vorurteil vertreibt

und denjenigen, dessen verengter Blick von diesem Vorurteil hervorgerufen

war, wieder mit der Welt verbindet. Dass nun die Szene im Theater ihrer-

seits nicht unwillkürlich, sondern gleichfalls artifiziell ist, schwächt das Ar-

gument keineswegs, denn sie setzt dem unbewussten und stereotypen Bild

eben ein bewusstes und durch gemeinschaftliche Kreativität hervorgebrach-

tes Bild entgegen. In diesem Sinne geht es auch weder Lippmann noch den

Autoren der Einleitung der aktuellen Übersetzung um die Eliminierung jegli-

cher ›Pseudoumwelt‹, ganz im Gegenteil. Vielmehr geht es ihnen um die be-

wusste, egalitäre und kreative Gestaltung der Bilder in unseren Köpfen, die

auch immer wieder verändert werden können.

II.3.2 Rousseau als Gegenspieler Diderots:

Theatergegner und Bildermacher

Wienun kanndie Regierung die Sitten in denGriff bekommen? Ich antworte:

durch die öffentliche Meinung. Wenn unsere Sitten in der Zurückgezogen-

heit unseren eigenen Gefühlen entspringen, so entspringen sie in der Ge-

sellschaft der Meinung der anderen.Wennman nicht in sich selbst, sondern

in den anderen lebt, dann sind es ihre Urteile, die alles bestimmen; nichts er-

scheint den einzelnen gut und begehrenswert, als was die Öffentlichkeit da-

für hält, und das einzige Glück, welches die Mehrzahl der Menschen kennt,

ist, für glücklich gehalten zu werden.160

Mit der Frage, wie sich die öffentliche Meinung steuern lässt, hat sich lange

vor Lippmann bereits der wichtigste Zeitgenosse, Freund und bisweilen Geg-

ner Diderots, nämlich Jean-Jacques Rousseau, befasst. In seinem 1758 erst-

mals erschienenen Brief an d’Alembert über das Schauspiel, in dem er dessen Ar-

tikel über die Stadt Genf in der Encyclopédie kritisiert und sich gegen die Idee

159 Ebd. S. 342.

160 Jean-Jacques Rousseau: Brief an d’Alembert über das Schauspiel, in: ders.: Schriften, Band

I, hg. von Henning Ritter, München/Wien 1978, S. 333-474. Hier S. 401.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Paradoxa über Politik und Theater

der Errichtung eines Theaters in Genf ausspricht, nimmt der Begriff der ›öf-

fentlichen Meinung‹ in seiner Argumentation eine zentrale Stellung ein, und

zwar in doppelter Weise.

Zunächst argumentiert Rousseau ausführlich, warum ein Theater zu ei-

nem Sittenverfall führen muss, in Genf noch mehr als etwa in Paris, und

kommt zu dem Schluss, dass es vor allem dessen Wirkungen auf die Gefühle

der Zuschauerinnen und Zuschauer sind, die zu Veränderungen im Verhal-

ten, nämlich insbesondere zu größerer Passivität und zu Willensschwäche

führen:

Es ist nun eine Folge seiner Nutzlosigkeit, daß das Theater, das die Sitten

nicht verbessern kann, sie gleichwohl zu verändern vermag. Indem es alle

unsere Neigungen begünstigt, gibt es denen, die uns beherrschen, einen

Vorrang. Die dauernden Gefühlsaufwallungen, denen man im Theater un-

terworfen ist, entnerven und schwächen uns undmachen uns unfähiger, un-

seren Leidenschaften zu widerstehen, und das unfruchtbare Interesse, das

wir an der Tugend nehmen, dient nur dazu, unsere Eigenliebe zu befriedi-

gen, statt uns zu zwingen, tugendhaft zu handeln. Diejenigen meiner Mit-

bürger, die das Schauspiel nicht an sich mißbilligen, haben also Unrecht.161

Die Wirksamkeit auf die Leidenschaften der Menschen als solche ist dem-

nach das Problem, nicht so sehr die konkreten Wirkungen des Theaters. Im

weiteren Verlauf wird dieses recht pauschale Urteil von Rousseau dennoch

differenziert:

Selbst wenn das Theater keine andere Wirkung hätte, als zu bestimmten

Stunden den Lauf der bürgerlichen und häuslichen Geschäfte zu unterbre-

chen und dem Müßiggang ein sicheres Mittel anzubieten, so wäre es doch

unmöglich, daß die Bequemlichkeit, alle Tage denselben Ort aufzusuchen,

sich selbst zu vergessen und sichmit fremdenDingen zu befassen, demBür-

ger nicht andere Gewohnheiten und neue Sitten geben würde.Werden aber

diese Veränderungen vorteilhaft oder schädlich sein? Die Beantwortung die-

ser Frage hängt weniger von der Untersuchung des Schauspiels als von der

der Zuschauer ab. Gewiß bringen derartige Veränderungen die Zuschauer

mehr oder minder alle an denselben Punkt. Die Unterschiede müssen des-

161 Ebd. S. 391.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 99

halb von dem Zustand her geschätzt werden, in dem sich ein jeder zuvor

befand.162

Nach einer langen Abschweifung über die in seinen Augen lobenswerte Le-

bensweise der Schweizer Bergbauern kommt Rousseau schließlich zu dem

Schluss, dass man zunächst die Sitten in einer Stadt kennen müsse, bevor

man entscheiden könne, ob man dort ein Theater errichten kann. Das Schau-

spiel, so bemerkt Rousseau fatalistisch,werde nur dann nicht schaden, »wenn

uns nichts mehr schaden kann.«163

Die Wirkung auf die Zuschauer und damit auf die gesamte Lebensweise

der Stadt schätzt Rousseau derart hoch ein, dass es kaum eine Möglichkeit zu

geben scheint, dieserWirkung zu entrinnen oder sie auch nur zu reflektieren.

Anders als Diderot traut er weder dem Schauspieler noch den Zuschauern die

Fähigkeit der Reflexion zu und fürchtet daher die große Verführungsmacht,

die seiner Ansicht nach vom Theater ausgeht. Doch nicht allein das: Ohne es

an dieser Stelle explizit zu sagen, fürchtet er nicht nur die politische Macht

desTheaters, sondern mindestens ebenso sehr die Aufdeckung der Macht des

Theatralischen im Bereich der Politik.

Die eingangs zitierte Stelle, an der er die öffentliche Meinung zum ersten

Mal erwähnt, bezieht sich jedoch auf die spezifische Frage, wie die öffentliche

Meinung über das Theater aussieht. Zuvor heißt es nämlich: »Hätten wir die

Grundsätze Spartas, so könnte man ohne jede Gefahr ein Schauspiel in Genf

errichten, denn kein Bürger würde je einen Fuß hineinsetzen.«164 Die öffent-

liche Meinung Spartas, so Rousseaus Annahme, heißt das Theater aufgrund

der dort herrschenden Sitten nicht gut und insofern hätte es keinen Erfolg bei

den Bürgern. Möchte die Regierung nun diese Sitten in ihrem Sinne beein-

flussen, so muss sie dies über die öffentliche Meinung tun. Dann aber stellt

sich die Frage, wie sich die öffentliche Meinung konkret lenken lässt, und ge-

nau dieser Frage verwehrt sich Rousseau explizit, was gleichwohl dazu führt,

dass die Frage im Raum steht: »Was die Wahl der geeigneten Mittel betrifft,

um die öffentliche Meinung zu lenken, so ist das eine andere Frage, die Ih-

nen zu beantworten nicht nötig und der Menge zu beantworten hier nicht der

Ort ist.«165 Es scheint, als habe Rousseau hier zwar eine genaue Vorstellung

davon, welche Mittel dafür nötig sind, doch will er diese nicht preisgeben,

162 Ebd. S. 391f.

163 Ebd. S. 400.

164 Ebd. S. 401.

165 Ebd. S. 402.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Paradoxa über Politik und Theater

zumindest nicht öffentlich. Dem Adressaten unterstellt er indes, dass dieser

ohnehin wisse, welche Mittel gemeint seien. Diese rhetorische Strategie ist

insofern konsequent, als das Wissen um die Mittel der Beeinflussung der öf-

fentlichen Meinung nur dann zum Erfolg führen kann, wenn es nicht jedem

zugänglich ist, das heißt, wenn das Wissen nicht demokratisiert ist. Rousse-

au, so lässt sich schlussfolgern, nimmt hiermithin für sich selbst in Anspruch,

was er in seinen Schriften ablehnt, nämlich Intransparenz und Verstellung.

Gleichwohl verrät er an anderer Stelle indirekt, was seiner Ansicht nach die

wirksamste Methode ist, die öffentliche Meinung zu verändern. Es ist natür-

lich, das kann uns kaum noch verwundern, das Theater:

Eine der unfehlbaren Wirkungen eines Theaters, das in einer so kleinen

Stadt wie der unseren eröffnet wird, ist die Änderung unserer Grundsätze

oder, wenn man will, unserer Vorurteile und unserer öffentlichen Meinung.

Dadurch werden notwendig unsere Sitten gegen andere, bessere oder

schlechtere, darüber sage ich noch nichts, ausgetauscht, die aber sicherlich

unserer Verfassung weniger entsprechen.166

Der öffentlichenMeinung über dasTheater versucht Rousseau in seinemBrief

Herr zu werden, weil er befürchtet, dass das zu errichtende Theater künftig

über die öffentliche Meinung herrschen könnte. Was er dabei unterschlägt,

aber gleichwohl indirekt behauptet, ist die Tatsache, dass die öffentliche Mei-

nung immer schon das Ergebnis von Beeinflussungen gewesen ist und das

Theater, über die direkte Beeinflussung hinaus, diesen Umstand ins Bewusst-

sein zu rücken zumindest in der Lage wäre.Mit anderenWorten: DasTheater

würde gerade zur Reflexion über die öffentliche Meinung anregen und deren

unmittelbare Evidenz hinterfragen. Obwohl Rousseau selbst genau darüber

nachdenkt, will er der Masse der Menschen diese Reflexionsmöglichkeit of-

fenbar vorenthalten.

An dieser Stelle lohnt ein Blick auf die Geschichte der Genese des Begriffs

der ›öffentlichen Meinung‹ und Rousseaus Bedeutung darin. In seiner erst-

mals 1962 erschienenen Habilitationsschrift über den Strukturwandel der Öf-

fentlichkeit widmet Jürgen Habermas dem Begriff in seiner englischen, fran-

zösischen und deutschen Verwendung einen ganzen Paragraphen.167 Er er-

wähnt die französischen Enzyklopädisten, die von dem Philosophen Pierre

166 Ebd. S. 408.

167 Vgl. Jürgen Habermas: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kate-

gorie der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1990, S. 161-177. Bemerkenswerterwei-

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 101

Bayle zunächst den Einzelbegriff der opinion übernehmen, also noch nicht

den ganzen Terminus der ›öffentlichen Meinung‹:

Die Enzyklopädisten, die sich ja auf Bayle nicht nur dessen enzyklopädi-

schen Unternehmens wegen als ihren Vorgänger berufen, übernehmen opi-

nion in der polemischen Bedeutung eines Geisteszustandes der Ungewiß-

heit und der Leere. Wer die raison zu handhaben weiß, wer sich auf critique

versteht, ist sich bewußt, wie man »le joug de la scolastique, de l’opinion, de

l’autorité, en un mot des préjuges et de la barbarie« abschüttelt; der deut-

sche Herausgeber übersetzt etwas voreilig: »das Joch der Scholastik, der öf-

fentlichenMeinung, der Autorität«.168

Habermas zufolge verwenden die Enzyklopädisten, darunter vor allem auch

Diderot, den Begriff opinion ohne Zusatz und in abwertender Absicht, der

deutscheÜbersetzer fügt jedoch offenbar das Attribut ›öffentlich‹ hinzu.Dies,

so Habermas weiter, könnte damit zusammenhängen, dass kurz zuvor Rous-

seau den Begriff in dieser Weise verwendet hatte, jedoch mit umgedrehter

Wertung:

Tatsächlich hatte, ein Jahr zuvor, zum ersten Mal ein Autor von opinion pu-

blique gesprochen, nämlich Rousseau in seinem berühmten Diskurs über

Kunst und Wissenschaft. Er verwendet die neue Zusammenstellung noch

im alten Sinn von opinion; das Attribut publique verrät allenfalls den Sei-

tenwechsel der Polemik. Die Kritiker, heißt es jetzt, untergraben die Grund-

lagen des Glaubens und vernichten die Tugend, widmen ihr Talent und ihre

Philosophie der Zerstörung und Unterhöhlung dessen, was dem Menschen

heilig ist; sie richten sich gegen die öffentliche Meinung (c’est de l’opinion

publique qu’ils sont ennemis).169

Die Verteidigung der öffentlichenMeinung gegen ihre Kritiker entspricht der

Haltung, die sich auch in Rousseaus Brief an d’Alembert zeigt, denHabermas an

dieser Stelle jedoch nicht erwähnt. Rousseau, das lässt sich festhalten, prägt

den Begriff der ›öffentlichen Meinung‹ als einen positiven und politisch rele-

vanten. Die öffentliche Meinung ist demnach von hohem moralischemWert,

se setzt sich Habermas nicht oder zumindest nicht ausführlich mit Walter Lippmann

auseinander, obgleich er im Literaturverzeichnis auftaucht.

168 Ebd. S. 165. (Hervorh. i. O.)

169 Ebd. S. 165f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Paradoxa über Politik und Theater

da sie die Sitten widerspiegelt und diese stützt. Gleichwohl besteht die Ge-

fahr, dass sie korrumpiert wird, und zwar in erster Linie vom Theater und

dessen Protagonisten, nämlich den Schauspielern und Schauspielerinnen, auf

die es Rousseau in seiner Polemik wiederum besonders abgesehen hat. Zu-

nächst ist da das Talent des Schauspielers, dem er misstraut, da es seiner

Ansicht nach vor allem in ›Selbstvergessenheit‹ und der Fähigkeit, »anders zu

erscheinen, als man ist«, besteht:

Was ist das Talent des Schauspielers? Die Kunst, sich zu verstellen, einen

anderen als den eigenen Charakter anzunehmen, anders zu erscheinen, als

man ist, kaltblütig sich zu erregen, etwas anderes zu sagen, als man denkt,

und das so natürlich, als ob man es wirklich dächte, und endlich seine eigene

Lage dadurch zu vergessen, daß man sich in die eines anderen versetzt.170

Wäre dem tatsächlich so, dann hätte man es bei besagtem Talent mit einer

Form des Eskapismus zu tun, die frappant an Nietzsches Überlegungen zum

Ressentiment in der Sklavenmoral und an Breithaupts Interpretation dieses

Phänomens als Form der Empathie erinnert, denn, wir erinnern uns, »diese

Wesen mit Empathie leben in der Nachfolge der anderen. Sie erleben nach und

fühlen, was diese vielleicht fühlen mögen. Dies ist die wörtliche Bedeutung

von ›re-sentiment‹, ›nach-fühlen‹.«171

Rousseaus Vorstellung vom Schauspieler ist an dieser entscheidenden

Stelle derjenigen Diderots diametral entgegengesetzt, denn dieser betont,

wie bereits ausführlich gezeigt worden ist, gerade die Selbstbeherrschung

und das Selbstbewusstsein als absolut notwendige Eigenschaften des guten

Schauspielers. Was Rousseau als problematische Eigenschaft ausmacht, ist

dem Schauspieler, Diderot zufolge, gar nicht eigen und kann es auch gar

nicht sein. Insofern ist Rousseau zwar ein Theatergegner, wenn es um die

Stadt Genf geht, jedoch kein direkter Gegner Diderots, denn sie argumen-

tieren mit unterschiedlichen Prämissen und auch jeweils in Reaktion auf

verschiedene Ausgangslagen.

170 Rousseau: Brief an d’Alembert, S. 414. (Hervorh. S. Sch.)

171 Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, S. 60. (Hervorh. i. O.) Der Diskurs des 18.

Jahrhunderts verwendet den Begriff der ›Sympathie‹, nicht den der ›Empathie‹; dies

kann hier jedoch nicht im Detail diskutiert werden. Worum es an der vorliegenden

Stelle geht, ist die Strukturähnlichkeit auf der Ebene der Beschreibung, auch auf die

Gefahr hin, eine anachronistische Analogie herzustellen.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 103

Neben dem Talent des einzelnen Schauspielers sieht Rousseau auch eine

Gefahr im Beruf des Schauspielers und, wie er später sehr ausführlich dis-

kutiert, insbesondere in dem der Schauspielerin. Auch in diesem Punkt unter-

scheiden sich beide Autoren, insofern Diderot sehr abstrakt vom Schauspieler

in der maskulinen Form spricht, aber, so wird an seinen Beispielen deutlich,

darunter durchaus auch weibliche Darstellerinnen subsumiert. Dass er den-

noch konsequent vom Schauspieler in der maskulinen Form spricht, ist inso-

fern konsequent, als seineÜberlegungen in dem radikalenDenken eines ›Sub-

jekts ohne Subjekt‹ münden und ein solches notwendig auch geschlechtslos

zu denken wäre. Dagegen spitzt sich Rousseaus Kritik am Schauspielerbe-

ruf zu einem misogynen Diskurs zu, wenn es um die Frauen geht, die diesen

Beruf ausüben. Zunächst aber spricht er vom Beruf ›des Schauspielers‹, also

dezidiert eines Männerberufs:

Was ist der Beruf des Schauspielers? Ein Gewerbe, bei dem er sich für Geld

selbst zur Schau stellt, bei dem er sich der Schande und den Beleidigungen

aussetzt, die auszusprechenman sich das Recht erkauft, und bei dem er sei-

ne Person öffentlich zum Verkauf anbietet. Ich bitte jeden ehrlichen Mann

zu sagen, ob er nicht auf dem Grunde seiner Seele spürt, daß dieser Handel

mit sich selbst etwas Kriecherisches und Gemeines hat. Ihr übrigen Philoso-

phen, die ihr so hoch über den Vorurteilen zu schweben vorgebt, würdet ihr

nicht alle vor Scham sterben, wenn ihr, feige als Könige verkleidet, vor den

Augen der Öffentlichkeit eine andere als eure eigene Rolle spielen und eure

Majestät dem Geheul des Pöbels aussetzen müßtet?172

Der männliche Leser oder die männliche Leserschaft wird von Rousseau di-

rekt angesprochen, und zwar einerseits in Gestalt eines »ehrlichen Mannes«

und andererseits im Plural als »Philosophen«. Der Schauspieler wird dem Le-

ser, der sich entweder mit dem »ehrlichen Mann« oder mit einem »Philoso-

phen« identifizieren kann, damit suggestiv entrückt, denn der Schauspieler

ist das, was der »ehrliche Mann« nicht ist und der Leser nicht sein zu wol-

len hat. Ferner verweist das Hauptargument bereits auf den später folgenden

Diskurs, der die Frauen in besonderer Weise anklagt, da es nach Rousseau

ein weibliches Talent und Metier ist, »seine Person öffentlich zum Verkauf«

anzubieten. Er rückt den Schauspielerberuf also in die Nähe der Prostitution

und diese ist das maximal mögliche Gegenbild zu seinem Bild der ›anstän-

digen Frau‹, deren Platz das Haus und niemals die Öffentlichkeit ist: »Eine

172 Rousseau: Brief an d’Alembert, S. 414.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Paradoxa über Politik und Theater

Frau außerhalb des Hauses verliert ihren schönsten Schmelz, und ihres wah-

ren Schmuckes beraubt, ist ihr Auftreten unschicklich.«173 Die Schauspielerin

aber befindet sich nicht nur in der Öffentlichkeit, sondern, so meint Rousse-

au, von ihrer Zurschaustellung ihrer selbst für Geld ist es nur ein kurzer Weg

zum Verkauf auch des eigenen Körpers und der ganzen Person:

Ich kehre jetzt zu unseren Schauspielerinnen zurück und frage: Wie kann

ein Stand, dessen einzige Beschäftigung es ist, sich öffentlich und, was noch

schlimmer ist, gegen Geld zu zeigen, sich für ehrbare Frauen schicken und

sich mit ihrer Bescheidenheit und ihren guten Sitten vertragen? Muß man

sich noch über die sittlichen Unterschiede der Geschlechter streiten, damit

deutlicher wird, wie unwahrscheinlich es ist, daß eine Frau, die sich für Geld

zur Schau stellt, sich nicht auch bald für Geld zur Verfügung stellt und sich

nicht versuchen läßt, das Verlangen, das sie mit so viel Mühe erregt, auch zu

befriedigen?174

Rousseaus Aversion gegen das Theater hat demnach Gründe, die vermutlich

sowohl mit seinem Menschen- und insbesondere mit seinem Frauenbild als

auch mit seinem Selbstverständnis als Autor in Zusammenhang stehen, was

für sich genommen jedoch erst einmal trivial wäre. Die konkreten Gründe

allerdings macht er nicht explizit deutlich, sondern verschleiert sie vielmehr,

was ihn wiederum selbst zu einer Art Schauspieler oder genauer zu einem

Verstellungskünstler macht, und erst dies ist für unseren Zusammenhang ei-

gentlich interessant. Insbesondere in seiner direkten Ansprache des – offen-

kundig männlichen – Lesers und seiner Beschreibung der Schauspielerinnen

wird er ›theatralisch‹, insofern gerade die Apostrophe den Leser mit seiner

passiven Konsumhaltung konfrontiert und ihn so gleichwohl zum ›nachfüh-

lenden‹ Zuschauer der Rousseau’schen Gedanken macht. Dessen Ansprachen

sind offenkundig rhetorischer und strategischer Natur, zumal es sich vorder-

gründig um einen Brief an ein konkretes Gegenüber handelt, und sollen den

einzelnen Leser insofern persönlich ansprechen, als sie ihn auf Rousseaus Sei-

te ziehen, ihn zu einer affirmativen Haltung hinführen sollen,mithin also das

Gegenteil dessen bewirken, was wir formal bei Diderot vorgefunden haben.

In seiner Analyse von Rousseaus Brief an d’Alembert hat DavidMarshall her-

ausgearbeitet, dass jener vor allem eine Gefahr darin sieht, dass das Thea-

ter expandiert und auf das gesamte Leben der Stadt übergreift. Sogar Philo-

173 Ebd. S. 423.

174 Ebd. S. 425f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 105

sophie und Vernunft stehen demnach unter Verdacht, weil sie selbst bereits

›theatralisch‹ und das heißt in erster Linie distanzfördernd seien:

We saw that Rousseau condemns philosophy and reason for teaching a the-

atrical perspective that (in effect) promoted distance, indifference, and iso-

lation. Theater is especially dangerous, according to Rousseau, because its

business is to present and represent this theatrical perspective. It teaches

people how to become spectators, how to act like spectators.175

Das Theater macht die Bürger demnach zu Zuschauern und auf lange Sicht

gewöhnen sie sich an diese Rolle, verhalten sich auch im alltäglichen und po-

litischen Leben wie Zuschauer. »To act like« ist in Bezug auf die Zuschauer

somit streng genommen eine widersprüchliche Formulierung, jedenfalls in-

sofern dies mehr als ein Verhalten impliziert, eben eine Aktivität. Dies räumt

dann auch Marshall etwas später ein: »The problem is not merely that spec-

tators are powerless to act or that they are not called upon to act. Rousseau

claims that theater teaches them how not to act.«176 Die Passivität des Zu-

schauers, die Rousseau fürchtet, ist eine von jenem Theater, das ihm vor-

schwebt, aktiv und intentional herbeigeführte Passivität.

Zuschauer, die sich passiv verhalten, so der Gedanke dahinter, sind ferner

besonders anfällig für Beeinflussungsversuche aller Art. Noch einmal Rousse-

au: »Es ist nun eine Folge seiner Nutzlosigkeit, daß dasTheater, das die Sitten

nicht verbessern kann, sie gleichwohl zu verändern vermag.«177 Er weiß um die

Macht nicht nur des Theaters, sondern insbesondere auch um die Macht der

theatralischen Formen der Beeinflussung der öffentlichenMeinung.Die Stadt

Genf, die ganze Gesellschaft ist bereits ›theatralisch‹ und gerade deswegen

ist das Theater eine Gefahr. Ein Theater in der Stadt würde das theatralische

Element auch des bisherigen Lebens ins Bewusstsein der Leute bringen, das

heißt, »theater is rejected because it would rival the surveillance, policing,

and manipulation of amour-propre that serve the state.«178

175 David Marshall: »Rousseau and the State of Theater«, in: Representations 13 (1986),

S. 84-114. Hier S. 88. Dieser Artikel kann hier nicht in allen Einzelheiten besprochen

werden, liefert aber – neben seiner stringenten Argumentation – eine Vielzahl wert-

voller Hinweise und Zusammenhänge, die unsere Argumentation weitgehend unter-

stützen.

176 Ebd. S. 89.

177 Rousseau:Brief an d’Alembert, S. 391. (Hervorh. S. Sch.)

178 Marshall: »Rousseau and the State of Theater«, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Paradoxa über Politik und Theater

Die Institution des Theaters würde mit dem Machtmonopol des Staates

rivalisieren und die öffentliche Meinung beeinflussen, jedoch würde das

theatralische Element, das die ganze Stadt durchdringt, auch Rousseau

selbst in Verlegenheit bringen, da es die ›Theatralik‹, die er bereits eigen-

nützig einsetzt, demokratisieren und öffentlich sichtbar werden ließe. Bei

Marshall heißt es richtig: »The state cannot tolerate the theater because it

needs theater for its own ends.«179 Darüber hinaus macht auch er deutlich,

dass dies ebenso für Rousseau selbst gilt, wie sich insbesondere an seinen

Confessions aufzeigen lässt, die in besonders hohem Maße jene ›theatrali-

sche‹, das heißt eine auf Einfühlung und Affirmation abzielende rhetorische

Strategie aufweisen.180

Dennoch ist Rousseau nicht einfach ein rückwärtsgewandter, theater-

feindlicher Gegner jener Auffassung Diderots im Paradox, die eine progressive

und durchaus auch emanzipatorische Kraft im Theater erkennt, insofern

es für Differenz und Distanz sensibilisiert. Rousseaus Anliegen ist erklär-

termaßen eben auch Emanzipation und Demokratisierung, das macht die

Einordnung wesentlich schwieriger. Rousseaus eigenes aufklärerisches An-

liegen ist mithin besonders augenfällig, wenn man seine pädagogischen

Schriften und das darin vertretene Menschenbild mit Aristoteles’ Auffassung

zur Sklaverei und dessen Anthropologie kontrastiert.

Diesen Vergleich unternimmt der Erziehungswissenschaftler Volker La-

denthin in einemBeitrag über Rousseau als »Klassiker der Pädagogik für heu-

te«. Die Stelle in Aristoteles’ Politik, auf die Ladenthin zunächst Bezug nimmt,

spricht davon, dass Kenntnisse in vielerlei Dingen Sache des Sklaven seien,

Sache des Herren hingegen sei es, den Sklaven selbst zu gebrauchen.181 Wir

erinnern uns an Lippmanns ›perfekte Stereotype‹, an Rancières Auseinan-

dersetzung mit Aristoteles und an die Unterscheidung von Teilhabe am und

Besitz des Logos sowie an den vermeintlich ›sklavischen Charakter‹ des Schau-

spielers bei Diderot. Die Figur des Sklaven, so wird deutlich, tritt in den un-

terschiedlichsten Kontexten im Zusammenhang von Theater und Politik auf

und führt uns immer wieder zurück zu Aristoteles. Ladenthins Kommentie-

rung der Stelle bei Aristoteles schlägt außerdem eine unmittelbare Brücke in

die Gegenwart, indem er heutige Schlagworte aus dem politischen Diskurs

179 Ebd. S. 101.

180 Vgl. ebd. S. 102-110.

181 Vgl. Aristoteles: Politik I,7=1255b: »Die Kenntnis des Herrn besteht dagegen darin, die

Sklaven zu gebrauchen.«

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 107

um ›Bildung‹ aufgreift, diese polemisch zuspitzt und damit gleichzeitig de-

ren Geltungsanspruch angreift:

Für die Sklaven gibt es Qualifikation; für die Herren der Polis, die »Elite«

gibt es Bildung, antik: Klugheit (sie besteht aus Entscheidungsfähigkeit,

Führungskompetenz, Leadership). […] Die Elite wird »Elite« nicht durch

besondere Leistungen. Vielmehr ist sie von Natur aus Elite. […] Die von der

Natur zu Sklaven bestimmten Menschen bildet man zu Sklaven aus, die

von der Natur bestimmten Herren bildet man zu Herren. […] Emanzipation

ist unerwünscht, Emanzipationsabsichten sind nur Ausdruck von fehlender

Einsicht, Mangel an Klugheit, Zeichen von Irrsinn oder schlicht kriminell.182

Völlig konträr zu dieser Auffassung steht Ladenthin zufolge dann in der Tat

Rousseaus Postulat im Contrat Social:

Unfreiheit ist nicht angeboren – sondern anerzogen. […] Damit postuliert

Rousseau eine einheitliche Natur des Menschen, d.h. er setzt sie gedank-

lich voraus – empirisch nachweisen kann er sie nicht. Sie ist die Vorausset-

zung aller erzieherischen Bemühungen, aber an dieser Voraussetzung kann

es keinen begründbaren, d.h. objektiven Zweifel geben – denn der Zweifeln-

de nimmt für sich die Voraussetzung in Anspruch, deren Existenz er bezwei-

felt: Die Freiheit. Aus dieser Freiheit entspringt nun die Geschichte, d.h. die

Möglichkeit,Handlungsoptionen zuentwickeln. Freiheit ist kein Erziehungs-

ziel – aber sie muss bei allen pädagogischen Prozessen beachtet werden –

bei den Zielangaben und bei der Gestaltung der Prozesse selbst.183

Vor diesemHintergrund erscheinen Rousseaus Bedenken hinsichtlich der Er-

richtung eines Theaters in Genf als eine gleichzeitige Furcht um die und eine

Furcht vor der Freiheit. Durch sein Postulat, das allen seinen Überlegungen

zugrunde liegt, nämlich dass der Mensch von Natur aus frei ist, bringt ihn

das Theater und insbesondere ein neu zu errichtendes Theater in Genf in Be-

drängnis. Er weiß um die Beeinflussbarkeit der Menschen – die ja gerade mit

182 Volker Ladenthin: »Jean-Jacques Rousseau: Ein Klassiker der Pädagogik für heute«, in:

ders., Jörn Schützenmeister (Hg.): Rousseau als Klassiker für die pädagogische Bildung, Di-

dactica Nova 24, Baltmannsweiler 2015, S. 15-212. Hier S. 111. (Hervorh. i. O.)

183 Ebd. S. 116.Hier bezieht sich Ladenthin auf jene Stelle im Contrat Social, in derRousseau

Aristoteles für dessenAuffassung zur Sklaverei als eines naturgegebenenZustands kri-

tisiert. Vgl. Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des Staats-

rechts, in: ders.: Sozialphilosophische undPolitische Schriften, hg. vonDietrich Leube,Mün-

chen 1981, S. 269-391. Hier S. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Paradoxa über Politik und Theater

seiner Freiheit zusammenhängt – und ebenso um die Tatsache, dass ein Zu-

stand jenseits allerManipulation eine Idealvorstellung bleibenmuss. Er selbst

erliegt auf unterschiedliche Weise immer wieder jener Schizophrenie, insbe-

sondere in seinem Verhältnis von Schreiben und Leben. Es ist ferner richtig,

dass das Theater nicht nur die Macht des Staates, sondern, wie Marshall auf-

zeigt, auch die Macht seines eigenen ›theatralischen‹ Schreibens gefährden

könnte. Nichtsdestotrotz hat seine Skepsis auch ihre Berechtigung und spie-

gelt die frühe Erkenntnis über ein Phänomenwider, das heute ganz offenkun-

dig eher die Massenmedien betrifft als die klassischenTheaterhäuser und das

in dem weitgehend in Vergessenheit geratenen Werk von Walter Lippmann

in den Zwanzigerjahren des letzten Jahrhunderts eine konkrete Ausarbeitung

findet.

Ebenfalls zu Beginn des 20. Jahrhunderts, im Jahr 1932, beschreibt Ernst

Cassirer die Grundprobleme, die sich in Rousseaus Werk und Person zeigen

und die damals – und ebenso heute, müsste man hinzufügen – noch immer

von Belang sind. Rousseaus Kritik insbesondere an den Intellektuellen und

Philosophen seiner Zeit paraphrasiert Cassirer in einer Weise, die auf Lipp-

manns Ausführungen über die öffentliche Meinung hinzuweisen scheint:

Denn die Philosophie hat seit langem verlernt, ihre eigene urwüchsige Spra-

che, die Sprache der Weisheitslehre, zu sprechen – sie spricht nur noch die

Sprache der Zeit; und sie fügt sich ihren Gedanken und ihren Interessen ein.

Der schlimmste und härteste Zwang der Gesellschaft liegt in dieser Macht,

die sie nicht nur über unsere äußeren Handlungen, sondern auch über alle

unsere inneren Regungen, über unsere Gedanken und Urteile, gewinnt. Je-

de Selbständigkeit, jede Freiheit und Ursprünglichkeit des Urteils wird vor

dieser Macht zuschanden. Nichtwir sind es mehr, die denken und urteilen;

die Gesellschaft denkt in uns und für uns. Wir brauchen nicht länger nach

der Wahrheit zu forschen; sie wird uns als geprägte Münze in die Hand ge-

geben.184

Bemerkenswert an dieser Analyse ist die Betonung der Tatsache, dass sogar

die Philosophie kein Korrektiv der öffentlichenMeinung bilden kann, sondern

ebenfalls von dieser usurpiert werde. Das Bild von der ›geprägten Münze‹

lässt sich dabei zu Lippmanns Stereotypen-Begriff in Beziehung setzen, und

184 Ernst Cassirer: »Das Problem Jean Jacques Rousseau«, in: ders.: Über Rousseau, hg. und

mit einem Nachwort von Guido Kreis, Berlin 2012, S. 7-90. Hier S. 16. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 109

zwar nicht in dem Sinne, dass es selbst eine Stereotype wäre, sondern inso-

fern es seinerseits ein konkretes Bild für den abstrakten Stereotypen-Begriff

darstellt. Beides, also Stereotypen und ›geprägte Münzen‹, sind vorgefertigte

Tauschmittel, die sich eher benutzen, konsumieren und eben vor allem aus-

und eintauschen lassen, als dass sie selbst einen Eigenwert hätten. Insofern

sie jeweils bloßes Mittel sind, entziehen sie sich auch einem bewussten Nach-

denken.

Allerdings drängt sich bei dieser Beschreibung eine weitere – womög-

lich nur scheinbare – Ähnlichkeit auf, die uns in den Kapiteln zu Brecht

noch beschäftigen wird, diejenige nämlich zum Zitat und der Zitierbarkeit

nicht nur von Literatur, sondern auch von Gesten, insbesondere jenen des

(Brecht’schen) Schauspielers.185 Auch Zitate sind nichts anderes als ›geprägte

Münzen‹, die sich in beliebigen Kontexten einsetzen lassen und die dadurch

ihren Sinn nicht etwa verlieren, sondern oftmals zuallererst herstellen.

Darüber hinaus wird hier ›dieMacht der Sprache‹ – um einen etwas abge-

griffenen Terminus zu verwenden – insgesamt deutlich, insofern diese ganz

konkret zu einer Sprache der Macht, genauer: zu einer der Definitionsmacht

wird. Dieser Gedanke verbindet nicht nur Rousseau (respektive Cassirers In-

terpretation von Rousseau) und Lippmann, sondern auch jene beiden mit

dem schon mehrfach erwähnten Romanisten Viktor Klemperer. Dessen be-

rühmte Aufzeichnungen zur LTI, der ›Sprache des Dritten Reichs‹, zeigen

nämlich die verheerenden Auswirkungen der Verwirklichung und Totalisie-

rung einer stereotypisierten Sprache in allen Lebensbereichen, wie sie insbe-

sondere zur Zeit des Nationalsozialismus stattgefunden hat:

Was war das stärkste Propagandamittel der Hitlerei? Waren es Hitlers und

Goebbels’ Einzelreden, ihre Ausführungen zu dem und jenem Gegenstand,

ihre Hetze gegen das Judentum, gegen den Bolschewismus? […]

Nein, die stärkste Wirkung wurde nicht durch Einzelreden ausgeübt, auch

nicht durch Artikel oder Flugblätter, durch Plakate oder Fahnen, sie wurde

durch nichts erzielt, was man mit bewußtem Denken oder bewußtem Füh-

len in sich aufnehmen mußte.

185 Vgl. insb. Walter Benjamins virtuosen eigenen Umgang mit Zitaten über genau jene

›Zitierbarkeit‹ bei Brecht, die er selbst mitkonstituiert und geradezu ›heraufbeschwo-

ren‹ hat: »›Gesten zitierbar zu machen‹, ist die wichtigste Leistung des Schauspielers;

seine Gebärden muß er sperren können wie ein Setzer dieWorte.« Benjamin: »Was ist

das epische Theater?«, S. 19. Auf diesen Komplex werden wir noch ausführlicher ein-

gehen.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Paradoxa über Politik und Theater

SondernderNazismus glitt in Fleisch undBlut derMengeüber durch die Ein-

zelworte, die Redewendungen, die Satzformen, die er ihr inmillionenfachen

Wiederholungen aufzwang, und die mechanisch und unbewußt übernom-

men wurden.186

Diese aufgezwungene Sprache ist, wie Klemperer aufzeigt, vor allem eine

›Sprache der Armut‹187 und zudem eine, in der sich auf höchst widersprüchli-

che Weise das Totalitär-Technokratische mit dem Mythisch-Naturwüchsigen

verbindet. Klemperers paradigmatisches Beispiel hierfür ist der Begriff der

›Organisation‹, in dem das Organische einerseits und das technische Planen

andererseits zusammenkommen. Dieser Begriff erfährt – wie alle anderen

Begriffe, die Klemperer behandelt – in der Zeit des Nationalsozialismus eine

inflationäre Verwendung und damit einhergehend eine Deutungsverschie-

bung; er ersetzt, so kann man dort nachlesen, als Verb etwa Begriffe wie ›ar-

beiten‹, ›erledigen‹ oder ›verrichten‹.188Wie sehr die herrschende Sprache als

Sprache der Herrschenden sogar den kritischen und darüber hinaus verfolg-

ten Viktor Klemperer selbst beherrscht, zeigt seine Eintragung am Ende des

Abschnitts zum Begriff ›Organisation‹, in dem er gleichsam in ein Selbstge-

spräch übertritt, denn

»organisieren« war ein gutartiges, überall in Schwang befindliches Wort,

war die selbstverständliche Bezeichnung eines selbstverständlich geworde-

nen Tuns…

Ich schreibe nun schon eine ganze Weile: es war… es war. Aber wer hat denn

186 Vgl. Victor Klemperer: LTI. Notizbuch eines Philologen, hg. und kommentiert von Elke

Fröhlich, Stuttgart 2010, S. 25. Ganz ähnliche Beobachtungen werden uns bei Brecht

und seiner Analyse der ›Theatralik des Faschismus‹ wiederbegegnen.

187 Vgl. Klemperer: LTI, S. 33: »Sie war nicht nur deshalb arm, weil sich jedermann zwangs-

weise nach dem gleichen Vorbild zu richten hatte, sondern vor allem deshalb, weil sie

in selbstgewählter Beschränkung durchweg nur eine Seite des menschlichen Wesens

zum Ausdruck brachte.« Auch hier gibt es eine unheimliche und irritierende Verbin-

dung zu Benjamin/Brecht, insofern jener bereits 1930 über diesen schrieb: »Sein Ge-

genstand ist die Armut. […] – diese Brechtsche Armut ist vielmehr eine Uniform und

ganz geeignet, dem, der sie mit Bewußtsein trägt, eine hohe Charge zu geben.« Vgl.

Benjamin: »Bert Brecht«, S. 15. Bereits an diesen zwei kurzen Zitaten wird jedoch auch

deutlich, dass es sich um zwei grundverschiedene Formen der sprachlichen ›Armut‹

handelt: aufgezwungene Massenbetäubung auf der einen Seite, eine bewusst herge-

stellte sprachliche Maske auf der anderen Seite.

188 Vgl. Klemperer: LTI, S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 111

gestern erst gesagt: »Ich muß mir ein bißchen Tabak organisieren?« Ich

fürchte, das bin ich selbst gewesen.189

Eine stereotypisierte Sprache, so zeigt dieser Eintrag in exemplarischer Wei-

se, macht auch vor jenen nicht Halt, die versuchen, diese Sprache zu kritisie-

ren und sich ihr und denen, die sie sprechen und verordnen, zu widersetzen.

Bezogen auf Cassirers Paraphrasierung von Rousseaus Kernkonflikt be-

deutet dies einerseits, dass auch er nicht in der Lage war und gewesen sein

kann, sich gänzlich der Sprache seiner Zeit zu entziehen. Dies ist eine weit-

gehend triviale Einsicht. Es heißt aber andererseits, dass es auch möglich

ist – und das hat mitunter auch Rousseau erkannt –, mit und in der Spra-

che der Zeit eine Änderung zu bewirken, das heißt aber tatsächlich, dass die

Philosophie ihre ›eigene urwüchsige‹ Sprache – was immer das sein mag –

verlassen muss und gewissermaßen in die ›Falschheit‹ des Faktischen und

der ›öffentlichen Meinung‹ eintreten muss. Vor diesem Hintergrund ist dann

auch Rousseaus Aversion dem Theater gegenüber zu verstehen.

Victor Klemperers direktes Urteil über Rousseau war indes, zumindest in

einem Tagebucheintrag vom 19. Juli 1937, brutal: »Die postume Entlarvung

Rousseaus heißt Hitler«190, heißt es dort. Daran und an die vielen unter-

schiedlichen Positionen in der Rezeptionsgeschichte, die in der Zuschreibung

zwischen ›revolutionär‹ und ›konservativ‹ alle Nuancen aufweisen und quer

durch alle politischen Lager verlaufen, erinnert Hermann Klenner.191 Aller-

dings bildet hier jeweils vor allem der Contrat Social den Bezugspunkt. Klem-

perer hat sein Urteil später relativiert, wie Klenner anmerkt, doch wird daran

deutlich, wie groß das Spektrum an Positionen ist, die sich berechtigterweise

gegenüber Rousseau einnehmen lassen. Der Kontext des oben zitierten Sat-

zes sollte indes auch nicht außer Acht gelassen werden, denn daraus wird

ersichtlich, dass Klemperer eher von der Vulgarisierung der Rousseau’schen

Ideen als von Rousseau selbst entsetzt war:

189 Ebd.

190 Victor Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten. Tagebücher 1933-1941, hg. von

Walter Nowojski unter Mitarbeit von Hadwig Klemperer, Berlin 2015, S. 302.

191 Vgl. HermannKlenner: »DiemodernenVölker haben keine Sklaven, sie sind selbstwel-

che.« (C, 231; G, 123), in: Jean-Jacques Rousseau zwischen Aufklärung undModerne, hg. von

Hans-Otto Dill, Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietät der Wissenschaften zu Berlin,

Bd. 117, Berlin 2013, S. 51-77. Hier S. 60f. Als wichtige Rousseau-Kommentatoren wer-

den bei Klenner unter anderem Bertrand Russell, Ernst Bloch und Jean Starobinski ge-

nannt.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Paradoxa über Politik und Theater

WennPolitiker die Landarbeit idealisieren, heucheln sie immer. Niemals hat

Rousseau derart triumphiert und niemals ist er derart ad absurdum geführt

worden wie heute.

Die postume Entlarvung Rousseaus heißt Hitler.

Wir haben das Kino am Freiberger Platz neu entdeckt: Es hat das naivste

(wahrhaft proletarische und begeisterte) Publikum, es ist billiger als die an-

dern Kinos […], es hat gutes Programm, gute Vorführung und den bequems-

ten Parkplatz, einen wirklichen Hafen. Wir sahen dort in einer Wiederauf-

nahme den frühesten und berühmtesten Film der Wessely: »Maskerade«.

[…] Im Vorprogramm die Eröffnung der Autobahn Dresden – Merane und

ein Stück Hitlerrede.192

Der Tagebucheintrag macht die ganze Ambivalenz deutlich, die Klemperer

1937 in Auseinandersetzung mit Rousseau einerseits (er schreibt zu diesem

Zeitpunkt an seiner umfangreichen Geschichte der französischen Literatur im 18.

Jahrhundert)193 und der politischen Realität andererseits erlebt. Folgerichtig

ist es dann ausgerechnet das Kino, das für ihn und seine Frau zu jener Zeit

zu einem »Hafen« wird, wie an zahlreichen Eintragungen in diesem Zeitraum

deutlich wird – obwohl sie beide unweigerlich auch dort von der allgegen-

wärtigen ›Maskerade‹ des Faschismus und zugleich von dessen Selbst-›Ent-

larvung‹ heimgesucht werden.

Doch kommenwir zurück zu Rousseau: Eine weitere ausführliche Ausein-

andersetzung mit dem Brief an d’Alembert findet sich in Derridas 1967 erstmals

erschienener Grammatologie, auf die wir in den Kapiteln zu Bertolt Brecht er-

neut eingehen werden. Derrida bemerkt zu Recht, dass die im Brief an d’Alem-

bert formulierte Kritik sowohl auf die Schauspieler, also die Subjekte desThea-

ters, als auch auf ›das Theater‹ selbst, also auf die Inszenierung abzielt: »In-

dem er die Fehler des Theaters, gemessen an seinem inszenierten, das heißt

dargestellten Gehalt aufdeckt, klagt der Brief an d’Alembert die Darsteller und die

Darstellung an.«194 Rousseaus Kritik zielt somit auf das, was Derrida selbst

verteidigt und in seiner Grammatologie aufzuzeigen versucht, nämlich die un-

einholbare Trennung von Signifikant und Signifikat, die Abwesenheit eines

transzendenten Moments, einer ›Realität‹ hinter den Zeichen. Jedoch bewegt

sich Rousseau bereits selbst in einer Aporie, denn sein Gegenentwurf zum

192 Vgl. Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten, S. 302.

193 Vgl. Klemperer: Geschichte der französischen Literatur im 18. Jahrhundert.

194 Derrida: Grammatologie, S. 522. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 113

Theater respektive zur ›theatralischen Gesellschaft‹, den er in Form eines ge-

meinschaftlichen, geradezu idyllischen Festes darstellt, ist einer Theaterin-

szenierung zum Verwechseln ähnlich, ja, in seinem phänomenologischen Ge-

halt geradezu deckungsgleich mit einer solchen. Darauf verweist auch Jean

Starobinski, wenn er über den Brief an d’Alembert schreibt:

Das Theater und das Fest stehen einander gegenüber wie eineWelt von Un-

durchsichtigkeit und eine Welt von Transparenz. […] Aber nachdem er das

Bild des Theaters in einemMaße verdüstert hat, daß es dem grausigen Tem-

pel des Morceau allégorique gleicht, kommt das Lob des gemeinschaftlichen

Fests auf Bilder zurück, die denen täuschend ähneln, die Rousseau am En-

de des Mythos der verschleierten Statuen hatte auftauchen lassen. […] Ein

ganzes Volk gibt sich das Schauspiel seines Glücks.195

So sehr Rousseau dem Theater misstraut, so sehr ist er dennoch an dessen

Erscheinungsformen und an dessen Formsemantik gebunden, ja, geradezu

abhängig und besessen davon. Diese bis zur Ununterscheidbarkeit gehende

Ähnlichkeit in der Erscheinungsweise und Formsprache interessiert Derrida

daher in besonderem Maße: »In welchen Begriffen«, so fragt er seinerseits

rhetorisch, »sollte man die formal ungreifbare Differenz bestimmen, welche

die positive Seite von der negativen trennt, den authentischen Gesellschafts-

vertrag von einem für immer pervertierten Theater? von einer theatralischen

Gesellschaft?«196

Es handelt sich tatsächlich um eine schwer fassbare, eine geradezu un-

mögliche Differenz und Derridas Pointe liegt schließlich darin, eine Diffe-

renz der Differenz einzuführen, das heißt, der Unterschied der beiden ähn-

lichen Formen theatraler Darstellung liegt Derrida zufolge darin, dass das

Theater die Differenz in sich enthält und sie so – paradoxerweise – transpa-

rent macht, während die beschriebene Festszene ein völliges Identisch-Sein

propagiert, das aber – ebenso paradox – die gleichwohl vorhandene Diffe-

renz verschleiert, und zwar gerade durch nahezu vollständige Transparenz,

Indifferenz und Distanzlosigkeit:

Was werden aber schließlich die Gegenstände dieses Schauspiels sein? Was

wird es zeigen? Nichts, wenn man will. Mit der Freiheit herrscht überall, wo

195 Jean Starobinski: Rousseau. Eine Welt von Widerständen, übers. von Ulrich Raulff, Mün-

chen/Wien 1988, S. 143-145.

196 Derrida: Grammatologie, S. 524. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Paradoxa über Politik und Theater

viele Menschen zusammenkommen, auch die Freude. Pflanzt in der Mitte

eines Platzes einen mit Blumen bekränzten Baum auf, versammelt dort das

Volk, und ihr werdet ein Fest haben. Oder noch besser: stellt die Zuschauer

zur Schau, macht sie selbst zu Darstellern, sorgt dafür, daß ein jeder sich im

andern erkennt und liebt, daß alle besser miteinander verbunden sind.197

An dieser von Rousseau ins Spiel gebrachten idealen Szenerie zeigt sich sehr

deutlich, dass es gerade auch für die von ihm heraufbeschworene Eintracht

einer Instanz bedarf, die diesen Zustand erst herstellt. Es bedarf, anders ge-

sagt, eines ›Regisseurs‹ oder eines gleichsam auktorialen Erzählers, der zwar

die Zuschauer ›demokratisch‹ integriert und zu Darstellern macht, selbst je-

doch eine herausgehobene Position beibehält oder sie dadurch vielmehr erst

erhält.

Die Ambivalenz lässt sich nicht auflösen, zeigt jedoch erneut, dass Di-

derot und Rousseau keine Gegner sind, wenn es um die Frage der politi-

schen Funktion und Bedeutung von Schauspiel und Theater geht, sondern

dass sie vielmehr unterschiedliche Perspektiven einnehmen und Meinungen

abbilden, die einander nicht nur widersprechen, sondern – sofern man sich

nicht vollkommen mit einer der beiden Positionen identifiziert – einander

auch ergänzen.

II.4 Zwischenfazit: Apologien der Gegenmeinung

In der Gegenüberstellung der beiden paradigmatischen ›Positionen‹, Darstel-

lungsweisen und Formsprachen Diderots und Rousseaus zur Thematik des

Theaters im Allgemeinen und des Schauspielers im Besonderen lässt sich dar-

über hinaus eine These zum Umgang mit buchstäblichen Paradoxa, also mit

›Gegenmeinungen‹ gewinnen. Insofern Paradoxa tatsächlich wörtlich als ›Ge-

genmeinungen‹ verstanden werden, also als äußerer Widerspruch eines An-

deren und nicht etwa als innere Widersprüchlichkeit in der Sache, stellen

sie ein politisches und kein logisches Problem dar.198 Paradoxa als Gegen-

meinungen können somit zur Entwirrung und zur Kritik von vermeintlich

allgemeingültigen Ideen und unhinterfragten Schlussfolgerungen beitragen.

Aufgrund der Scharfstellung der eigenen Position durch die jeweils andere

197 Rousseau: Brief an d’Alembert, S. 462f.

198 Vgl. dazu auch Weihe: Paradoxie der Maske, S. 169.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Diderots Paradoxa 115

Position sowie durch die dadurch notwendige Begrenzung vollzieht sich das,

was im Anschluss an Lippmanns Ausführungen über die öffentliche Meinung

als ›Objektivierung‹ bezeichnet werden kann:

Die entwirrte Idee, die eine eigeneBezeichnung trägt, und eine Empfindung,

die untersucht wurde, ist deutlich offener für Verbesserung durch neue, auf

das Problem zielende Daten. Sie war in die ganze Persönlichkeit eingebet-

tet gewesen,war Beziehungen verschiedener Artmit demganzen Ego einge-

gangen: EineHerausforderungwürde die ganze Seele erbeben lassen. Nach-

dem sie gründlich kritisiert worden ist, ist die Idee nicht länger ich, sondern

es. Sie ist objektiviert, sie ist auf Armlänge abgerückt. Ihr Schicksal ist nicht

mit demmeinen verbunden, sondernmit dem der äußerenWelt, auf die ich

einwirke.199

In der gleichen historischen Ausgangslage, mit ähnlichen Vorannahmen über

die Wirksamkeit von Theater auf die Menschen und mit jeweils ›aufkläre-

rischen‹ Absichten kommen Diderot und Rousseau – jedenfalls in den hier

paradigmatisch untersuchten Texten – zu gegensätzlichen Urteilen über das,

was für sie jeweilsTheater ist. Durch den jeweils anderen oder vielmehr durch

die Ideen des jeweils anderen werden die gegensätzlichen Urteile relativiert

und begrenzt, sofern sie aus einer dritten, ›objektivierten‹, gleichsam aus ei-

ner Zuschauer-Perspektive betrachtet werden können. Darüber hinaus wird

deutlich, dass beide Autoren mitnichten mit ihren eigenen Positionen iden-

tisch sind, sondern ganz im Gegenteil: Sie haben ihre Ideen auch selbst ›ob-

jektiviert‹ und ihr eigenes Schicksal ist nicht mit dem ihrer Ideen verbunden.

Vor diesem Hintergrund sind sie Gegenspieler, keine Feinde, also eher frères

enemies als enemies and avengers, um abschließend und nur en passant zwei be-

kannte Bezeichnungen des Verhältnisses der beiden Philosophen zueinander

aufzugreifen.200

199 Lippmann: Die öffentliche Meinung, S. 339f. (Hervorh. i. O.)

200 Vgl. Jean Fabre: »Deux frères enemies: Diderot et Jean-Jacques Rousseau«, in: Diderot

Studies (1961), S. 155-213; Shane Agin: »Diderot, Rousseau and the Historiography of

Virtue«, in: Diderot Studies 32 (2012), S. 119-137. Hier S. 131. Im letztgenannten Artikel

werden noch weitere Quellen angeführt und besprochen, die das Verhältnis der bei-

den Autoren zum Gegenstand haben und auf die an dieser Stelle nicht im Einzelnen

eingegangen werden kann. Die beiden genannten Bezeichnungen des Verhältnisses

scheinen für den hier verhandelten Zusammenhang jedoch nach wie vor paradigma-

tisch zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand

Wir zu Recht Vertriebenen, was hatten wir getan?1

Für das Verhältnis von Denis Diderot und Bertolt Brecht einerseits und das

von Theater und Politik andererseits ist das Jahr 1937 ein bedeutender his-

torischer Kulminationspunkt.2 In diesem Jahr wollte Brecht seine Diderot-

Gesellschaft gründen, womit er sich explizit auf den französischen Aufklärer

beruft; gleichzeitig spitzt sich in Deutschland und ganz Europa die politi-

sche Lage zu und damit auch die persönliche und berufliche Situation vie-

ler Intellektueller und Künstlerinnen.3 Auch auf die noch sehr junge Diszi-

plin der Theaterwissenschaft trifft dies zu, insofern sich deren Protagonisten

sehr rasch der neuen Ideologie unterordnen.4 Die herrschende Stimmung

1 GBFA 26, S. 307.

2 Für die Idee, eine Jahreszahl zum Ausgangspunkt der Betrachtung verschiedener, syn-

chroner undmitunter widersprüchlicher Ereignisse zu machen, gibt es zwei Vorbilder,

die ebenfalls ein an Ereignissen und Ideen jeweils hochverdichtetes Jahr in der ersten

Hälfte des 20. Jahrhunderts zum Gegenstand haben, nämlich 1913 und 1926. Es han-

delt sich um die folgenden beiden Bücher: Hans Ulrich Gumbrecht: 1926: Ein Jahr am

Rand der Zeit, übers. von Joachim Schulte, Frankfurt a.M. 2003; sowie Florian Illies: 1913.

Der Sommer des Jahrhunderts, Frankfurt a.M. 2014.

3 Auf die geplante Gründung der Diderot-Gesellschaft gehen u.a. ein: Theo Buck: Brecht

und Diderot oder Über Schwierigkeiten der Rationalität in Deutschland, Tübingen 1971,

S. 11f.; Grimm: »Nachwort«, in: Diderot: Paradox, S. 71-79. Eine ausführliche Ausein-

andersetzung mit den möglichen politischen Implikationen dieser Namensgebung

habe ich bereits in einem Aufsatz unternommen. Vgl. Susanne Schmieden: »Brechts

Diderot-Gesellschaft oder Von derMöglichkeit einer anderen ›theatralischen‹Wissen-

schaft«, in: Christine Abbt, Peter Schnyder (Hg.): Formen des Politischen. Diderots Vir-

tuosität und ihre Rezeption im deutschsprachigen Raum (1750-2000), Freiburg i.Br. 2019,

S. 183-197.

4 Vgl. zur institutionellenGeschichte der Theaterwissenschaft umdiese Zeit StefanCors-

sen: »Max Herrmann und die Anfänge der Theaterwissenschaft. Mit teilweise unveröf-

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Paradoxa über Politik und Theater

aus Bedrohung, Angst und Verzweiflung, die den Alltag vieler Menschen in

dieser Zeit kennzeichnet, beschreibt der schon mehrfach erwähnte Roma-

nist Victor Klemperer in seinen Tagebüchern und ahnt das Kommende mit

geradezu prophetischer Klarheit. In den Vereinigten Staaten von Amerika er-

scheint derweil Walter Lippmanns WerkThe Good Society, das in einem engen

Zusammenhang mit der Entstehung des Begriffs und der Idee des ›Neolibe-

ralismus‹ steht.5 Kurz zuvor, nämlich 1936, hat zudem Klaus Mann seinen

Mephisto veröffentlicht, dessen Hauptfigur ein Schauspieler ist, der im Na-

tionalsozialismus Karriere macht, mit seiner diabolischen Rolle verschmilzt

und im Zuge dessen schließlich auch über Leichen geht.6 Wiederum ins Jahr

1937 fällt Brechts Auseinandersetzung mit Hegels Wissenschaft der Logik, die

auch Auswirkungen auf seine sich über einen längeren Zeitraum erstrecken-

de Auseinandersetzung mit dem Turandot- und dem Tui-Stoff hat, also seiner

literarischen Kritik am Typus des der Macht angepassten und sich verkaufen-

den Intellektuellen.7

III.1 Verfremdung als Historisierung und Sprachkritik
als Erkenntnistheorie

Betrachtet man die genannten Ereignisse und Entwicklungen dieser Zeit, so

lassen sich diese am besten unter dem Aspekt einer Abkopplung von Sprache

und politischer Wirklichkeit zusammenfassen, von öffentlicher Rhetorik und

Lebensrealität eines großen Teils der Bevölkerung. Victor Klemperer nennt

die Sprache jener Zeit, wie bereits kurz aufgegriffen worden ist, LTI, also Lin-

gua Tertii Imperii. Das Kürzel ist als Parodie auf die inflationär gebrauchten

Abkürzungen der nationalsozialistischen Propaganda zu verstehen, und in

fentlichtenMaterialien«, in: Theatron.Studien zurGeschichte undTheorie der dramatischen

Künste, Bd. 24, hg. vonHans-Peter Bayerdörfer, Dieter Borchmeyer undAndreasHöfele,

Tübingen 1998.

5 Vgl. Walter Lippmann: Die Gesellschaft freier Menschen, Einführung vonWilhelm Röpke,

übers. von Dr. E. Schneider, Bern 1945.

6 Vgl. Klaus Mann:Mephisto. Roman einer Karriere, Reinbek bei Hamburg 1981.

7 Vgl. Frank Dietrich Wagner: »Brecht zeichnet Hegel«, in: Über Brechts Romane, hg. von

ChristianHippe imAuftrag des Literaturforums imBrecht-Haus, Berlin 2015, S. 147-174.

Hier S. 160; Art. »Turandot oder Der Kongreß der Weißwäscher«, in: Jan Knopf: Brecht-

Handbuch, Bd. I: Theater. Eine Ästhetik der Widersprüche, Stuttgart 1980, S. 328-342. Hier

S. 328.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand 119

jener Abkürzungsvorliebe liegt, worauf in jüngster Zeit bereits von verschie-

denen Autoren in mehreren Publikationen hingewiesen worden ist, auch eine

irritierende Gemeinsamkeit zu unserer Gegenwart.8 In jener Sensibilität für

sprachliche Veränderungen, insbesondere für Vereinfachungen und bedeu-

tungsverkehrende Umbenennungen, liegt daher auch die spezifische Aktua-

lität des hier Verhandelten.

Brecht selbst ist ebenfalls ein Sprachkritiker ebenso wie ein Sprachvirtuo-

se und er hat die Sprachkritik explizit in Verbindung mit Erkenntnistheorie

gebracht, denn, so schreibt er einmal Anfang der Dreißigerjahre: »Erkennt-

nistheorie muß vor allem Sprachkritik sein.«9 Darüber hinaus fällt die erst-

malige Erwähnung des wohl bekanntesten seiner theatertheoretischen Be-

griffe, nämlich jener der ›Verfremdung‹, der durchaus auch sprachkritisch

verstanden werden kann, ebenfalls in exakt jene Zeit um 1937. Jan Knopf er-

läutert die mögliche Herkunftsgeschichte des Begriffs in seinem Handbuch

von 1980 wie folgt:

Während der Begriff »Entfremdung« eine lange – schon ins Lateinische zu-

rückgreifende – Tradition hat (»abalienare« = sich einer Sache entäußern,

verkaufen), ist der Terminus »Verfremdung« relativ jung: nach dem Grimm-

schenWörterbuch kommt er erstmals in verbaler Form in Berthold Auerbachs

Roman Neues Leben (1842) vor: dort fühlen sich die Eltern verfremdet, ver-

letzt, weil sie von der auf Französisch geführten Unterhaltung ihrer Kinder

nichts verstehen (vgl. Bloch, 82). Der Begriff bleibt jedoch in dieser Form oh-

ne bemerkenswerte Nachfolge – bis Brecht ihn, ab Ende 1936, zuerst in Be-

schreibung der Kopenhagener Uraufführung vonDie Rundköpfe und die Spitzköpfe

(17, 1082-1096) sowohl als Substantiv als auch verbal benutzt hat, um damit

ein bestimmtes Verfahren seines Theaters zu kennzeichnen. Als »V-Effekt«

ging der Begriff in die Theatergeschichte ein.10

8 Vgl. PierangeloMaset:Wörterbuch des technokratischenUnmenschen, Stuttgart 2013.Ma-

set bezeichnet sein Buch in direkter Bezugnahmeauf Klemperers LTI auch alsWTU. Als

eine weitere Sprachkritik der Gegenwart, die sich explizit auf Klemperer bezieht, ist zu

nennen: Robert Pfaller: Erwachsenensprache: Über ihr Verschwinden aus Politik und Kultur,

Frankfurt a.M. 2017. Bereits etwas älter, aber in diesem Zusammenhang ebenfalls re-

levant und immer noch aktuell ist das Glossar der Gegenwart, hg. von Ulrich Bröckling,

Susanne Krasmann und Thomas Lemke, Frankfurt a.M. 2004.

9 GBFA 21, S. 413.

10 Art. »Verfremdung«, in: Jan Knopf: Brecht-Handbuch, S. 378-402. Hier S. 378. Siehe zu-

dem: Ernst Bloch: »Entfremdung, Verfremdung«, in: ders.: Verfremdungen I, Frankfurt

a.M. 1962, S. 81-90.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Paradoxa über Politik und Theater

Insofern der Begriff in seiner hier erwähnten erstmaligen Verwendung einen

dezidiert durch Sprache hervorgerufenen Effekt beschreibt, kann von einer

Irritation aufgrund eines Auseinanderfallens von Anspruch und Wirklichkeit

oder, zeichentheoretisch ausgedrückt, von Signifikant und Signifikat gespro-

chen werden. In der von Knopf angeführten ›Ursprungserzählung‹ des Be-

griffs ›Verfremdung‹ wäre der Anspruch der, dass die Eltern ihre Kinder ver-

stehen könnten; diese jedoch sprechen eine ihren Eltern fremde Sprache, so-

dass die sprachliche Wirklichkeit der eigenen Kinder eine »Verfremdung« bei

den Eltern erzeugt.

Eine von Brechts eigenen Definitionen der ›Verfremdung‹ aus der Zeit um

1937, die in dezidierter Absetzung zum Konzept der ›Einfühlung‹ formuliert

ist, lautet indes folgendermaßen:

Die neuere Dramatik benutzt, besonders wenn sie es mit großen Gegen-

ständen zu tun hat, die vom Standpunkt des einzelnen aus nicht mehr über-

blickbar wären, anstelle der Einfühlung als Basis des »Kunsterlebnisses« die

Verfremdung. Den Situationen, Charakteren, Äußerungen undAktionenwird

durch eine bestimmte Art der Darstellung der Anschein des Selbstverständ-

lichen, der natürlichen Gegebenheit, des »so ist es und kann nicht anders

sein« weggenommen, sie werden »auffällig«, strittig, historisch gemacht,

und zwar dem Gefühl nicht weniger als dem Verstand.11

›Verfremden‹ bedeutet demnach nicht primär, etwas unkenntlich zu machen

oder fremdartig erscheinen zu lassen, sondern vielmehr, es als spezifisch und

geradezu prototypisch für einen bestimmten zeitlichen Kontext darzustellen,

es gewissermaßen zugleich zu konkretisieren und zu typisieren. Verfrem-

dung, so ließe sich sagen, hebt die übergroße Anpassung an die herrschenden

Verhältnisse hervor, und zwar durch Historisierung. Das Historisieren be-

trifft nicht nur das ohnehin historisch Entfernte, sondern insbesondere auch

die Zeitgenossen. Gerade das aktuell Selbstverständliche und Unhinterfragte

soll erstaunlich werden und somit veränderbar.

In der jüngsten und ausführlichsten Studie zum Verhältnis der Autoren

Diderot und Brecht zueinander nimmt die Verfremdung dann auch bereits

im Titel eine zentrale Stellung ein. Allerdings beschreibt die Autorin Phoebe

vonHeld ihr Vorgehen als dezidiert »ahistorisch« und transformiert dies auch

in die Form ihrer Arbeit, in der sie zuerst Brecht und dann Diderot – durch

11 GBFA 22.1, S. 270. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand 121

eine verfremdende Brecht’sche Brille, wie sie selbst sagt – betrachtet: »Ins-

tead of establishing a historical line from Diderot to Brecht, I am using their

different historical contexts to distil from their theoretical intersections con-

ceptual divergences between them. My approach, in this particular sense, is

thus deliberately ahistorical.«12

Demgegenüber wollen wir nicht nur die Chronologie bewahren, ohne die-

se jedoch als Determinismus oder Kausalzusammenhang zu missverstehen,

sondern auch die ähnlichen und doch divergierenden Konzepte Diderots und

Brechts mit der Gegenwart in Beziehung setzen. Die Beibehaltung des tat-

sächlichen historischen Nacheinanders trägt damit zu einer Rekontextuali-

sierung der jeweiligen Ideen bei, die es wiederum ermöglicht, ahistorische

Bezüge zur Gegenwart und zunächst ungewöhnliche Bezüge zumKontext der

jeweiligen Zeit deutlicher hervortreten zu lassen. So gesehen geht es uns al-

so weniger um »an alternative conception of alienation through Diderot after

Brecht«13, sondern um die Anregung eines alternativen und mitunter ver-

fremdenden Blicks auf die Gegenwart durch die Ideen beider Autoren, Dide-

rot und Brecht. Verfremdung und Sprachkritik sind in dieserHinsicht Schlüs-

selkonzepte, sowohl als Gegenstand als auch als Methode, jedoch keineswegs

dogmatisch ›anzuwendende‹ Patentrezepte.

Eine ausführliche Auseinandersetzung mit »Wesen und Ursprung« des

Brecht’schen Begriffs der ›Verfremdung‹ hat Reinhold Grimmbereits 1961 vor-

genommen und er betont: »Die Frage nachWesen undUrsprung der Verfrem-

dung, die im folgenden behandelt wird, führt freilich weit über Brechts Werk

hinaus in allgemeine weltliterarische Zusammenhänge.«14 Noch vor Wesen

und Begriff der Verfremdung behandelt Grimm unter dem Punkt Wirkungswei-

se der Verfremdung jedoch ganz konkret die angewandte Brecht’sche Verfrem-

dung.15 Sein Ausgangspunkt ist die Parabel des Arturo Ui, die den Aufstieg

Hitlers mit dem kapitalistischenWirtschaftssystem und dem Gangstermilieu

der Vereinigten Staaten in Verbindung bringt: »Ein gutes Beispiel für ange-

wandte Verfremdung«, so Grimm,

12 Phoebe vonHeld: Alienation and Theatricality. Diderot after Brecht (= Legenda. Studies in

Comparative Literature 17), London 2011, S. 7.

13 Ebd.

14 Reinhold Grimm: »Verfremdung. Beiträge zu Wesen und Ursprung eines Begriffs«, in:

Revue de Littérature comparée 35 (1961), S. 207-236. Hier S. 207.

15 Vgl. ebd. S. 207 u. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Paradoxa über Politik und Theater

bietet das Stück Der aufhaltsame Aufstieg des Arturo Ui. Es entstand 1941 im

finnischen Exil und soll, wie der Dichter sagt, »den üblichen gefahrvollen

Respekt vor den grossen Tötern« (IX, 374) zerstören. […] Brechts Absicht im

Arturo Uiwar es, »der kapitalistischenWelt den Aufstieg Hitlers […] zu erklä-

ren« (IX, 369). Als politisch und ideologisch engagierter Dichter sah er sich

einer gängigen öffentlichen Meinung gegenüber, die nach seiner Überzeu-

gung auf mangelhafter Erkenntnis beruhte und daher falsch und schädlich

war.16

Auch Brecht war die Bedeutung und politische Wirkungsmacht der ›öffent-

lichen Meinung‹, mit der wir uns an anderer Stelle bereits ausführlicher be-

schäftigt haben, also bewusst. Das Theater in seinem Sinne ist für Brecht je-

doch in erster Linie ein Mittel, mit dem sich über falsche Meinungen aufklä-

ren lässt, und keine Gefahr für die Sitten und den Staat, wie dies für Rousseau

der Fall gewesen ist. Dennoch, so werden wir noch ausführlich sehen, erkennt

er überaus präzise die theatralischen Mittel, die – ganz konkret – vom Fa-

schismus zur Massensuggestion und Machtstabilisierung eingesetzt werden.

Umsomehr muss dasTheater dem etwas entgegensetzen und zur Aufklärung

darüber beitragen, nicht bloß den vermittelten Inhalten nach, sondern ins-

besondere durch seine Formsemantik.

Grimm verweist schließlich auf die beiden unabhängigen Herkunftslini-

en des Brecht’schen Verfremdungsbegriffs, nämlich zum einen auf Hegel und

Marx und zum anderen auf die russischen Formalisten.17 Unter dem Stich-

wort »Spielweise« zeigt er die konkreten Einflüsse auf, die Brecht im Hin-

blick auf die Praxis der Verfremdung geprägt haben. Neben der chinesischen

Schauspielkunst sei dies laut Grimm kein anderer als Denis Diderot und ins-

besondere dessen Paradox über den Schauspieler gewesen:

Wir haben dafür zwei Zeugnisse. In den Svendborger Gedichten, die 1939 in

London herauskamen, findet sich die Bemerkung: »Dieses Buch ist heraus-

gegeben unter dem Patronat der Diderot-Gesellschaft und der American

Guild for German Cultural Freedom.« Aber nicht genug damit, dass Brecht

die theaterwissenschaftliche Gesellschaft, die er im dänischen Exil plante,

nach dem Franzosen benennen wollte. In dem Vortrag Über experimentelles

Theater, der ja ebenfalls 1939 entstand, beruft Brecht sich eindeutig auf die

16 Ebd. S. 207f.

17 Vgl. ebd. S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand 123

»grossen Aufklärer« Diderot und Lessing. Von jenem stammt der glanzvolle

Dialog Paradoxe sur le comédien […],18

zu dessen deutscher Übersetzung Grimm selbst wiederum drei Jahre nach

seinem Aufsatz über den Verfremdungsbegriff ein auf Brecht verweisen-

des Nachwort schreibt.19 Die Bemerkung in den Svendborger Gedichten, die

Grimm zitiert, nennt jedoch noch eine weitere Organisation, nämlich die

American Guild for German Cultural Freedom. Diese Organisation unterstützte

aus Nazi-Deutschland geflohene Intellektuelle und Wissenschaftler, und

sogar der aktuelle deutsche Wikipedia-Eintrag zu dieser Organisation zitiert

den Brecht’schen Passus aus den Svendborger Gedichten: »Die Stipendiaten

wurden angehalten, die Unterstützung durch die Guild in ihren Werken zu

erwähnen. Bertolt Brecht war einer der Wenigen, die sich daran hielten, so

in seinen Svendborger Gedichten: ›Das Buch ist herausgegeben unter dem Pa-

tronat der Diderot-Gesellschaft und der American Guild for German Cultural

Freedom.‹«20

Dass ausgerechnet der bekanntermaßen ›marxistisch‹ geprägte und po-

litischen Autoritäten gegenüber mehr als skeptisch eingestellte Brecht einer

der wenigen gewesen sein soll, die sich an die Forderung der ausdrücklichen

Erwähnung gehalten haben, erscheint zunächst widersprüchlich. Zwei spe-

kulative Erklärungen bieten sich dafür an: Entweder handelt es sich um eine

Art Überbetonung der eigenen ideologischen Verlässlichkeit auch und ins-

besondere im amerikanischen Exil, da vor allem dort die eigene Existenz

von dieser Verlässlichkeit abhing, oder aber respektive zugleich – und ge-

nau darauf deuten die Nennung der faktisch inexistenten Diderot-Gesellschaft

im selben Atemzug und auch der Begriff ›Patronat‹ hin – um eine ironische

Distanznahme zu ideologischen Vereinnahmungen jeglicher Art durch Ge-

brauch dessen, was Victor Klemperer in seinen Tagebüchern in direkter Be-

zugnahme auf Diderot ironischerweise als ›enzyklopädischen Stil‹ bezeich-

net, nämlich das Umgehen von möglicher Zensur und Repression durch For-

18 Ebd. S. 217.

19 Vgl. die hier zugrundegelegte deutsche Ausgabe von Diderot: Paradox über den Schau-

spieler (1964).

20 Vgl.https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom (zu-

letzt aufgerufen am 3.9.2020.) Dass hier ein Wikipedia-Artikel zitiert wird, dient –

das sei explizit betont – demonstrativen, nicht inhaltlich-argumentativen Zwecken.

Es sollte an diesem Beispiel nebenbei auch deutlich werden, wie unzureichend die

Kontextualisierung des Brecht’schen Zitats an dieser Stelle ist.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom


124 Paradoxa über Politik und Theater

men des uneigentlichen, codierten Sprechens oder anders gesagt: durch Ver-

fremdung.

So schreibt Klemperer etwa am 13. Januar 1934: »Ich habe der Zensur ge-

genüber schon oft empfunden, wie die Umgehungskünste der Enzyklopädis-

ten etc. wieder aufleben. Auch ihre Satire lebt wieder auf.«21 Es ist nicht ganz

ausgeschlossen, vielmehr sogar wahrscheinlich, dass auch Brecht seine ei-

genen, möglicherweise ebenfalls an den Enzyklopädisten geschulten Umge-

hungskünstemit ins Exil genommen und auch dort verwendet hat. Einen ein-

schlägigen Beleg für diese Annahme liefern die Fünf Schwierigkeiten beimSchrei-

ben der Wahrheit.22 Diese fünf Schwierigkeiten sind laut Brecht 1. Der Mut, die

Wahrheit zu schreiben, 2. die Klugheit, die Wahrheit zu erkennen, 3. die Kunst, die

Wahrheit als Waffe handhabbar zu machen als eine Waffe, 4. das Urteil, jene auszu-

wählen, in deren Händen die Wahrheit wirksam wird, sowie 5. die List, die Wahr-

heit unter vielen zu verbreiten.23 Diese nimmt im Text mit Abstand den meisten

Raum ein, da er sich hier auf zahlreiche historische Beispiele stützt.24 Ganz

ähnlich wie Klemperer und zudem exakt zur selben Zeit, nämlich um 1934/35,

beschäftigt sich Brecht also ebenfalls mit einer Form der Sprachkritik, die

zugleich ›Umgehungskunst‹ und Aufklärung ist: »Zu allen Zeiten wurde zur

Verbreitung der Wahrheit, wenn sie unterdrückt und verhüllt wurde, List an-

gewandt. Konfutse fälschte einen alten, patriotischen Geschichtskalender. Er

veränderte nur gewisse Wörter. […] Dadurch brach Konfutse einer neuen Be-

urteilung der Geschichte Bahn.«25

Wir werden auf den Aspekt der notwendigen ›List‹ bei der Verbreitung

der Wahrheit und die Methode der paradigmatischen Substitution von Be-

griffen, wie sie Brecht anhand des Beispiels von Konfutse beschreibt und die

natürlich auch eine Form der Verfremdung ist, bei unserer Lektüre der Flücht-

lingsgespräche zurückkommen.

Hören wir zum Aspekt der Funktion der Verfremdung selbst noch einmal

Grimm, der betont, dass die Verfremdung bei Brecht kein selbstgefälliges äs-

21 Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten, S. 66. Die Tagebücher belegen auch,

dass sich Klemperer zur selben Zeit, also insbesondere in den Jahren 1934-37, sowohl

mit der Sprachedes drittenReichs, der LTI, als auchmit seinerGeschichte des 18. Jahrhun-

derts und somit insbesondere eingehendmit Diderot, Rousseau und der Enzyklopädie

beschäftigt hat.

22 Vgl. GBFA 22.1, S. 74-89.

23 Vgl. ebd.

24 Vgl. ebd.

25 Ebd. S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand 125

thetisches Spiel, sondern immer politisch und gesellschaftskritisch motiviert

ist:

Nicht allein im Schaffen von Distanz, wie man gemeinhin glaubt, sondern

zugleich und erst recht in ihrer Wiederaufhebung auf einer höheren Ebene

besteht die Verfremdung. Das Distanzieren selber bedeutet nur den ersten

Schritt. Alle zunächst so nachdrücklich distanzierenden Mittel, die Brecht

verwendet, zielen ausschliesslich darauf ab, den Zuschauer zum Vollzug des

zweiten Schrittes zu veranlassen – zur Aufhebung der Distanz.26

III.2 Diderot-Gesellschaft und Thaeter

Das Theater, das Brecht in den Dreißigerjahren vorschwebt, soll eines des

»wissenschaftlichen Zeitalters«27 sein. Warum, das wird in einer Notiz über

»Theater undWissenschaft« deutlich. Es ist demDichter nämlich nicht (mehr)

möglich, sich ohne die Hilfe und Kenntnis verschiedener moderner Wissen-

schaften ein Urteil über die Menschen zu bilden und dies in Kunst umzuset-

zen:

Ich kann in mir selber nicht mehr die Gründe finden, die, wie man aus

Zeitungs- oder wissenschaftlichen Berichten ersieht, bei Mördern festge-

stellt werden. So wie der gewöhnliche Richter bei der Aburteilung, kann

auch ich mir nicht ohne weiteres ein ausreichendes Bild von dem see-

lischen Zustand eines Mörders machen. Die moderne Psychologie, von

der Psychoanalyse bis zum Behaviorismus, verschafft mir Kenntnisse, die

mir zu einer ganz anderen Beurteilung des Falles verhelfen, besonders

wenn ich die Ergebnisse der Soziologie berücksichtige und die Ökonomie

sowie die Geschichte nicht außer acht lasse. Man wird sagen: das wird

aber kompliziert. Ich muß antworten: das ist kompliziert. Vielleicht wird

man sich überzeugen lassen und mit mir darin übereinstimmen, daß ein

ganzer Haufen Literatur reichlich primitiv ist, aber doch mit schwerer Sorge

fragen: wird da nicht solch ein Theaterabend eine ganz beängstigende

Angelegenheit? Die Antwort darauf ist: nein.28

26 Grimm: »Verfremdung«, S. 210.

27 Vgl. u.a. GBFA 26, S. 407.

28 GBFA 22.1, S. 114. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Paradoxa über Politik und Theater

So wenig Brechts Theater selbst ›psychologisierend‹ ist – sofern man dar-

unter einen Gegenbegriff zum ›politisierenden‹ Theater verstehen kann –,

so sehr ist er gleichwohl auf die Erkenntnisse aus dieser und vieler ande-

rer Disziplinen angewiesen. Die anderen genannten Disziplinen sind indes

all jene, die wir heute unter den Begriff ›Sozialwissenschaften‹ fassen wür-

den, also Wissenschaften, die sich gerade nicht mit dem ›seelischen‹ Zustand

von Individuen, sondern mit dem Zusammenleben der Menschen beschäfti-

gen. Insofern steht die erstgenannte Wissenschaft, die Psychologie, in einem

Spannungsverhältnis zu den übrigen. Brechts Ausführungen selbst sind inso-

fern gar nicht allzu kompliziert, denn sie besagen im Grunde, dass einerseits

Kunst nur dann auf der Höhe der Zeit sein kann, wenn sie von den Erkennt-

nissen der Wissenschaft nicht unberührt bleibt, und andererseits, dass auch

die verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen einander beachten sollten.

Dies gilt, so wird aus der Formulierung unmissverständlich klar, gerade für

die Psychologie. Ohne den ständigen Einbezug der gesellschaftlichen Rah-

menbedingungen, so teilt uns Brecht hier subtil mit, kann es keine adäquate

Beurteilung des vermeintlich Individuellen, besonders nicht des ›Kriminellen‹

geben. Das kann durchaus bereits als eine Kritik an der Psychologie verstan-

den werden.

Weniger bekannt als die Rede von einem ›Theater für das wissenschaftli-

che Zeitalter‹ sind hingegen Brechts Pläne zur Gründung einer ›wissenschaft-

lichen‹ Gesellschaft für »induktivesTheater«29, die er Diderot-Gesellschaft nen-

nen will und zu der vor allem Künstler undTheaterleute gehören sollen, nicht

jedoch tatsächliche Wissenschaftler. Die Zeugnisse zu diesen Plänen sind aus

dem Jahr 1937. Anfang März spricht er in einem Brief an Max Gorelik von

einer ›Gesellschaft‹, die einen Gegenentwurf darstellen soll zur Entwicklung

des Theaters, wie er es in Russland und den Vereinigten Staaten beobachtet:

Es ist eine reichlich trübe Welle und das einzige Fortschrittliche daran ist

wohl, daß es überhaupt so etwas wie ein System ist, immerhin einige Ver-

haltensmaßregeln, ein bißchen Technik. Aber was für ein Vokabular! […] Das

Publikum muß hypnotisiert werden, »wie gebannt« auf die Bühne starren.

Und die Menschen haben eine »Seele«. Von Klassen nichts, von Gesellschaft

nichts, von Ökonomie nichts und die Revolution hat überhaupt nicht statt-

gefunden.30

29 Vgl. GBFA 29, S. 24.

30 GBFA 29, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand 127

Die »Gesellschaft«, die Brecht zu gründen beabsichtigt, soll dementsprechend

insbesondere auch auf die Einführung eines neuen »terminus technicus« set-

zen und »klein« anfangen, nämlich »mit dem Konkreten«:

Ich freuemich sehr über die Verbindungen, die du wegen der »Gesellschaft«

aufgenommen hast. Das kann wichtig werden. Wir müßten übrigens klar-

stellen, daß wir nicht nur auf große, durchgearbeitete, repräsentative Ar-

beiten Wert legen, sonst bekommen wir keine einzige. […] Gerade in der

Pionierzeit, in der wir uns befinden, am allerersten Anfang, brauchen wir

die kleinen, unbelasteten, freimütigen Berichte über einige Versuche, einige

aufgetauchte Probleme, Teilversuche, Teilprobleme, einen kurzen Vorschlag

für einen neuen terminus technicus […]. Das würde unsere Arbeit lebendig

machen und spezifizieren und die Wissenschaftlichkeit einer Wissenschaft

beginnt ja immer gerademit der Einteilung in Teilgebiete, mit dem Konkre-

ten.31

In der folgenden Zeit schreibt er noch weitere Theatermacher an, um ihnen

seine Pläne darzulegen und sie für sein Projekt zu gewinnen, und zwar aus-

schließlich »produzierende Leute«32, wie er wiederum Erwin Piscator mit-

teilt. In einem Brief vom 19. März 1937 macht er Gorelik schließlich den Vor-

schlag, die zu gründende Gesellschaft ›Diderot-Gesellschaft‹ zu nennen, und

zwar mit der folgenden Begründung:

Dieser große Enzyklopädist hat über Theater sehr philosophisch und ma-

terialistisch-philosophisch geschrieben. Natürlich vom bürgerlichen Stand-

punkt aus, aber doch von einem revolutionär-bürgerlichen. Wenn du dage-

gen Einwendungen hast, schreibe es mir gleich. Ich habe einfach einen Na-

men gesucht, da jede Beschreibung im Titel entweder banal oder preziös

klingt.33

Bemerkenswerterweise bezieht sich Brecht in seiner Begründung der Na-

menswahl nicht etwa auf den Theatermacher und Stückeschreiber, sondern

auf den »Enzyklopädisten« Diderot. Der Grund dafür mag darin liegen, dass

sich dieNamenswahl weniger an den Inhalten der SchriftenDiderots über das

Theater orientiert, sondern an dessen ›enzyklopädischem Stil‹, jener Umge-

hungskunst, die –wir erinnern uns – auch Victor Klemperer beschrieben und

31 Ebd. S. 18.

32 Ebd. S. 22.

33 Ebd. S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Paradoxa über Politik und Theater

schon einige Jahre zuvor als Zeitdiagnose formuliert hat: »Ich habe der Zen-

sur gegenüber schon oft empfunden, wie die Umgehungskünste der Enzy-

klopädisten etc. wieder aufleben. Auch ihre Satire lebt wieder auf.«34 Brechts

Namenswahl mag – auch wenn es dafür keinen eindeutigen ›Beleg‹ gibt – al-

so vor allem mit der bei Diderot vorgefundenen Technik des Subtilen zu tun

haben. Insofern wäre dann auch die Koketterie mit der vermeintlich rein zu-

fälligen Namensgebung bereits als angewandte ›Umgehungskunst‹ zu lesen.

Die Diderot-Gesellschaft ist jedoch nie entstanden, da Brecht von keinem der

angeschriebenen Theatermacher, mit Ausnahme von Gorelik, eine Antwort

erhalten hat.35

Möglicherweise aber denkt Brecht zu jener Zeit auch bereits an jenes

›Thaeter‹, welches der Philosoph aus dem Messingkauf gründen möchte. In

einem knapp zwei Jahre später verfassten Eintrag im Arbeitsjournal, datiert

vom 12.2.39, werden die Ansprüche jenes Philosophen aus dem Messingkauf

an das Theater erläutert, und diese Ansprüche werden nicht etwa als bloß

eine von mehreren Meinungen relativiert, denn es handelt sich ja um ei-

nen Dialog, also eine Auseinandersetzung mehrerer Meinungen über das

Theater, sondern dessen Ansprüche werden buchstäblich im ›neuen‹ Theater

›aufgehoben‹. So jedenfalls Brechts Kommentar zum Messingkauf :

viel theorie in dialogform DER MESSINGKAUF (angestiftet zu dieser form

von galileis DIALOGEN). vier nächte. der philosoph besteht auf dem p-typ

(planetariumtyp, statt k-typ, karusseltyp), theater nur für lehrzwecke, ein-

fach die bewegungen der menschen (auch der gemüter der menschen) zum

studium modelliert, das funktionieren der gesellschaftlichen beziehungen

gezeigt, damit die gesellschaft eingreifen kann. seine wünsche lösen sich

auf in theater, da sie vom theater verwirklicht werden. aus einer kritik des

theaters wird neues theater.36

Auf den Messingkauf werden wir später in einem gesonderten Kapitel noch

ausführlich eingehen,wollen hier jedoch bereits darauf aufmerksammachen,

dass sich dort Form und Inhalt, Gegenstand und Methode, Darstellungswei-

se und Thematik unaufhebbar ineinander verstricken. Wie, so wäre die dort

aufgeworfene Frage zu konkretisieren, ließe sich eine ›kritische‹ Theorie des

34 Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten, S. 66.

35 Vgl. Grimm: »Nachwort«, in: Diderot: Paradox.

36 Bertolt Brecht: Arbeitsjournal. Erster Band 1938 bis 1942, hg. von Werner Hecht, Frank-

furt a.M. 1973, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand 129

Theaters formulieren? Die implizite Antwort lautet schlicht: als Theater. So

wählt Brecht in dem Eintrag konsequenterweise die ambige Formulierung

»kritik des theaters«, die – genau wie alle anderen ›Kritiken‹ seit Kant – so-

wohl als genitivus objectivus als auch als genitivus subjectivus zu verstehen ist,

also als eine Kritik am Theater durch das Theater selbst.

Darüber hinaus erinnert die zitierte Passage aus Brechts Arbeitsjournal

nicht von ungefähr an jenes Problem, das uns bereits in Rousseaus Brief an

d’Alembert begegnet ist und das von Derrida in seinerGrammatologie aufgegrif-

fen wird, denn auch bei Rousseau wird, wie wir gesehen haben, aus einer Kri-

tik des Theaters neues Theater – allerdings gegen dessen Willen. Rousseaus

›Problem‹ ist nämlich eines, das dem Theater selbst eigen ist und von Rous-

seau lediglich explizit gemacht wird, aus einer bestimmten, nämlich ›thea-

terkritischen‹ Perspektive, die sich, wie wir gesehen haben, in performative

Widersprüche respektive in Aporien verstrickt. Brecht hingegen scheint sich

über die unhintergehbare Theatralität auch der Kritik nicht nur im Klaren zu

sein, sondern will diese gerade befördern, auch und gerade als Widerstand

gegenüber dem zu jener Zeit um sich greifenden politischen Missbrauch der

›alten‹ theatralischen Mittel, insbesondere dem der ›Einfühlung‹ durch die

Faschisten. Insofern endet der oben zitierte Eintrag dann konsequenterweise

auch mit den Worten: »in der mitte der v-effekt.«37

Nur die Mittel der Verfremdung und die Möglichkeit der Distanzierung

vom Inszenierten können einen Keil schlagen in das vermeintlich Selbstver-

ständliche und die unkritische Identifikation des Zuschauers, Zuhörers, Le-

sers mit dem ihm Dargebotenen. Zwar lässt sich die Theatralität noch der

Sprache38 selbst und insbesondere die der Kritik nicht hintergehen, wie dies

noch Rousseau geglaubt hat und was von Derrida schließlich dekonstruiert

wird, doch lässt sich dazu ein buchstäblich ›kritisches Verhältnis‹ gewinnen.

Nicht bloß der Schauspieler kann und muss sich von der Rolle distanzieren,

wie dies schon Diderot thematisiert hat, sondern auch und vor allem der Zu-

schauer. Darin, so lässt sich sagen, besteht das demokratische, emanzipato-

rische und die Macht des Faktischen zerschlagende Moment des V-Effekts:

Es ruft Staunen bei all jenen hervor, die im ›Einfühlungstheater‹ ihre eigenen

Lebensbedingungen vergessen und sichmit demDargebotenen identifizieren

würden. Der V-Effekt ist, das ist hinreichend bekannt, technisch betrachtet

37 Ebd.

38 Vgl. zu diesem Aspekt Butler:Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Paradoxa über Politik und Theater

vor allem eine Unterbrechung.39 Daraus ergibt sich dieMöglichkeit einer »be-

wussten Inszenierungsarbeit«40, eines technischen Arrangements, das auch

als solches erkennbar ist. Gleichwohl bleibt das Problem der Instrumentali-

sierbarkeit theatralischer Mittel bestehen.

Auch Brecht steht demnach vor jenem brisanten Problem, das Derrida

Rousseau zuschreibt: »In welchen Begriffen«, so fragt dieser in der Gramma-

tologie und so zitierenwir erneut, »sollteman die formal ungreifbareDifferenz

bestimmen, welche die positive Seite von der negativen trennt, den authen-

tischen Gesellschaftsvertrag von einem für immer pervertierten Theater? von

einer theatralischen Gesellschaft?«41 Die Antwort des Philosophen im Messing-

kauf ist, ganz im Gegensatz zu Rousseaus und Derridas pathetischem Ton, so

komisch wie hintersinnig: »Wir können ja, was dann entstünde, anders nen-

nen, sagen wir: Thaeter. Alle lachen.«42 Gemeint ist dasjenige, was entstünde,

wenn sich die Nachahmungen des Theaters – man höre und staune – vom

Philosophen ›verzwecken‹ ließen. Nicht die Freiheit der Kunst wird hier al-

so gefordert, sondern ein Dienen der ›guten‹ Sache. »Was sind denn das für

geheimnisvolle Zwecke?«, fragt der Dramaturg zu Recht skeptisch und der

Philosoph antwortet, ebenfalls

lachend:Oh, ich wage es kaum zu sagen. Sie werden euch vielleicht recht ba-

nal und prosaisch vorkommen. Ich dachtemir, man könnte die Nachahmun-

gen zu ganz praktischen Zwecken verwenden, einfach, umdie beste Art, sich

zu benehmen, herauszufinden. Ihr versteht, man könnte aus ihnen so etwas

machen, wie die Physik es ist (die es mit mechanischen Körpern zu tun hat),

und daraus eine Technik entwickeln.43

Der Dramaturg bemerkt daraufhin richtig, dass es sich also offenbar um

wissenschaftliche Zwecke handele, und stellt fest: »Das hat allerdings mit

Kunst nichts zu tun.«, worauf der Philosoph entgegnet, und zwar »hastig:

Äh, natürlich nicht. Darum hieße ich es ja auch nur Thaeter.«44 Das ›Thae-

ter‹, das Brecht – vermittelt durch den Philosophen als sein alter ego – im

39 Vgl. Benjamin: »Was ist das epische Theater?« Wir werden auf Walter Benjamins Aus-

einandersetzung mit dem epischen Theater noch ausführlich zu sprechen kommen.

40 Vgl. Butler:Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 61. Auch auf Butlers Ausführungen wer-

den wir noch ausführlicher eingehen.

41 Derrida: Grammatologie, S. 524. (Hervorh. i. O.)

42 GBFA 22.2, S. 779.

43 Ebd.

44 Ebd. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand 131

Messingkauf vorschwebt, wäre demnach eine theoretische und eine prakti-

sche ›Wissenschaft‹ zugleich, gewissermaßen Physik und Ingenieurswissen-

schaft, gleichsam auch: Sozialtechnik. Dass dies nicht vollkommen ernst ge-

meint sein kann, also nicht im Sinne eines Programms zu verstehen ist, das es

umzusetzen gälte, wird indes nicht bloß daraus ersichtlich, dass es zunächst

einmal eine fiktive Figur eines dialogischen (und darüber hinaus fragmenta-

risch gebliebenen) Textes ist, welche dies äußert, sondern auch aus dem we-

nig subtilen Augenzwinkern, das mit diesen Aussagen einhergeht. Da wäre

zunächst das bereits zitierte Lachen aller Beteiligten, ferner noch die verba-

le Verlegenheitsgeste des Philosophen (»Äh«) und nicht zuletzt der Hinweis,

dass es »nur Thaeter« hieße, zu nennen. Dieses ›nur‹ dient nicht lediglich der

Einschränkung und Markierung der eigenen Bescheidenheit, sondern ver-

weist vielmehr auf den beibehaltenen Abstand zum Begriff und zu dem, was

dieser bezeichnen mag, selbst.

Wenn aber das ›Thaeter nur‹ eine Art Entwurf, ein zunächst einmal

sprachliches Experiment darstellt, dann mag dies – im Umkehrschluss –

auch auf ›das Theater‹ zutreffen. Warum, so scheinen uns die Überlegungen

des Philosophen anzudeuten, sollte nicht auch das Theater veränderbar sein,

zumal auch gar kein Konsens darüber besteht, was Theater nun eigentlich

ist, und warum sollte es nicht selbst auch wiederum Veränderungen in der

Gesellschaft hervorbringen können, also ganz gezielt genau das zustande

bringen, was Rousseau mitunter verhindern wollte? Um sich vom bisherigen,

vermeintlich bekannten Theater abzugrenzen, braucht es jedoch zunächst

einmal einen anderen Begriff, der diese Differenz markiert, und zwar einen

solchen, der nicht gänzlich anders ist, sondern lediglich eine kleine Verschie-

bung vornimmt, das Bekannte also mit dem Befremdlichen assoziiert: eben

dasThaeter. Die Vertauschung der Vokale ist nichts anderes als ein V-Effekt.

Dennoch, so wird im nachtrag zur theorie des MESSINGKAUFS vom 3.8.40

deutlich, handelt es sich beim neuen Theater um keine Institutionalisierung

und auch keine Verwissenschaftlichung desTheaters, jedenfalls »noch nicht«:

das theater, das mit seinem v-effekt eine solche staunende, erfinderische

und kritische haltung des zuschauers bewirkt, ist, indem es eine haltung

bewirkt, die auch in den wissenschaften eingenommen werden muß, noch

keinwissenschaftliches institut. es ist lediglich ein theater deswissenschaft-

lichen zeitalters. es verwendet die haltung, die sein zuschauer im leben ein-

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Paradoxa über Politik und Theater

nimmt, für das theatererlebnis. anders ausgedrückt: die einfühlung ist nicht

die einzige der kunst zur verfügung stehende quelle der gefühle.45

Dies ist insofern eine bemerkenswerte Feststellung, als hier deutlich wird,

dass es Brecht keineswegs um die völlige Verbannung von Gefühlen aus dem

Theater, also von der Bühne und aus dem Zuschauerraum geht, sondern um

die Frage, wie und warum diese Gefühle jeweils zustande kommen, was ihre

Herkunft und was ihr Zweck ist. Statt Einfühlung, also statt einer Anglei-

chung der Gefühlszustände soll das »theater des wissenschaftlichen zeital-

ters« eine »staunende, erfinderische und kritische haltung des zuschauers«

bewirken, diese aber ist mithin auch mit Gefühlen verbunden. Sie bringt,

so lässt sich schlussfolgern, den Zuschauer wieder in Verbindung mit sei-

nen eigenen Gefühlen, anstatt ihn sich mit denen identifizieren zu lassen,

die ihm vorgegeben oder vorgespielt werden. Erinnern wir uns noch einmal

an Grimms Überlegungen zur Brecht’schen ›Verfremdung‹: »Das Distanzie-

ren selber bedeutet nur den ersten Schritt. Alle zunächst so nachdrücklich

distanzierenden Mittel, die Brecht verwendet, zielen ausschliesslich darauf

ab, den Zuschauer zum Vollzug des zweiten Schrittes zu veranlassen – zur

Aufhebung der Distanz.«46

Die Aufhebung der Distanz des Zuschauers wäre, bezogen auf die Ge-

fühlszustände, eine zwar direkte, also nicht ›distanzierte‹ Haltung gegenüber

demGeschehen, aber eine, die auf Differenz statt auf Angleichung setzt, kurz:

eine, die den Zuschauer nicht von sich selbst entfernt, sondern ihn zu einem

tatsächlich ›emanzipierten‹ Zuschauer mit eigenen Gedanken und Gefühlen

macht.

Der Hintergrund für die Überlegungen zu einem Theater des wissen-

schaftlichen Zeitalters ist sowohl zeithistorisch und biographisch bedingt wie

auch universalisierbar: »Wenn ich bedenke«, so Brecht 1938 in seiner letzten

Notiz vor Beginn des Arbeitsjournals, »wozu mich das begeisterte Mitgehen

geführt hat und was mir das oftmalige Prüfen genützt hat, so rate ich zum

zweiten.Hätte ichmich der erstenHaltung überlassen, dann lebte ich noch in

meinem Vaterland, da ich aber die zweite Haltung nicht eingenommen hätte,

wäre ich kein ehrlicher Mensch mehr.«47

45 Brecht: Arbeitsjournal, S. 141.

46 Grimm: »Verfremdung«, S. 210.

47 GBFA 26, S. 308.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand 133

III.3 Exkurs: Ein kurzer Blick auf W. Lippmanns
Gesellschaft freier Menschen

Ebenfalls über das Zusammenleben der Menschen, nämlich in Gestalt einer

sogenannten Gesellschaft freier Menschen, denkt zu jener Zeit der im vorigen

Exkurs bereits erwähnte Walter Lippmann nach. Sein im Original The Good

Society betiteltes Werk steht in einem merklichen Kontrast zu seiner eigenen

Position im früheren und hier bereits diskutierten Werk über Die öffentliche

Meinung und – sowird deutlich werden – auch imGegensatz zu Brechts Über-

legungen über eine ›Gesellschaft‹ im doppeltenWortsinn. Brechts Vorstellun-

gen, so viel lässt sich bereits sagen, wären nach Lippmann’scher Terminologie

wohl eindeutig »kollektivistisch« und damit zu bekämpfen.48

An dieser Stelle sei zunächst an die Doppelbedeutung des Begriffs ›Ge-

sellschaft‹ beziehungsweise ›Society‹ erinnert. Sowohl im Englischen als auch

im Deutschen kann der Begriff die Gesamtheit einer heterogenen, lediglich

zeitlich und räumlich definierten Gruppe von Menschen bedeuten oder aber

einen bestimmten und exklusiven Kreis von Menschen, die durch bestimmte

gemeinsame Eigenschaften, Interessen, Ideen, Talente oder auch Leistungen

verbunden sind. Es liegt die Vermutung nahe, dass der Titel des Buches von

Lippmann mit genau dieser Ambiguität kalkuliert, und zwar deshalb, weil es

sich inhaltlich gegen jede Form von »Kollektivismus« wendet, damit also be-

reits die Idee einer Gesellschaft im Ganzen als solche verwirft. Die Gesellschaft

freier Menschen oder die »gute Gesellschaft« kann vor diesem Hintergrund da-

her nur exklusiv gedacht werden.

In der Einführung Wilhelm Röpkes zur deutschen Ausgabe von Lipp-

manns Gesellschaft freier Menschen werden die ideologische Ausrichtung und

auch der politische Wirkungsanspruch deutlich herausgestellt. Es handelt

sich demnach um den Gründungstext des eigentlichen, das heißt des sich

selbst so bezeichnenden ›Neoliberalismus‹, der, so Röpke,

weder alter Liberalismus noch Kollektivismus, auch nicht etwas halbwegs

Dazwischenliegendes, sondern etwas grundsätzlich anderes ist, eine Revisi-

on des Liberalismus, die, an den letzten Grundlagen einer Gesellschaft frei-

er Menschen festhaltend, die Ursachen des unleugbaren Zusammenbruchs

des Liberalismus blosslegt, um an die Stelle des Falschen das Richtige zu set-

zen.

48 Vgl. Lippmann: Die Gesellschaft freier Menschen, S. 43-47.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Paradoxa über Politik und Theater

Als eines der wichtigsten und frühesten Bücher, die diesen geistigen Reife-

prozess einem breiteren Publikum darlegten, erschien im Jahre 1937 in Bos-

ton Walter Lippmanns »An Inquiry into the Principles of the Good Society«,

einBuch, das nunmehrnachder imwesentlichenunverändertenAuflagedes

Jahres 1943 in deutscher Übersetzung vorgelegt wird. Es rief eine gewalti-

ge, durch Übersetzungen verstärkteWirkung jenseits und diesseits des Oze-

ans hervor und gab der Diskussion über die Möglichkeiten und Formen des

»Neoliberalismus« die mannigfaltigsten und fruchtbarsten Anregungen.49

Bemerkenswert ist der wenig bescheidene Anspruch, das »Falsche« vom

»Richtigen« unterscheiden zu können und »das Richtige« darüber hinaus

auch umsetzen zu wollen und zu können. Tatsächlich erinnert dieser An-

spruch in gewisser Hinsicht auch an Brecht. Dazu noch einmal Grimm:

»Als politisch und ideologisch engagierter Dichter sah er sich einer gän-

gigen öffentlichen Meinung gegenüber, die nach seiner Überzeugung auf

mangelhafter Erkenntnis beruhte und daher falsch und schädlich war.«50

Sowohl das Motiv der ›öffentlichen Meinung‹ als auch die Überzeugung, die-

se sei falsch und man selbst müsse diese ändern, sind auch für Lippmanns

Denken zentral. Während Brecht sich jedoch in erster Linie der theater-

ästhetischen Mittel der Verfremdung und der Distanzierung bedient und

damit vermeintlich »wohlerprobte Wahrheiten« in Frage stellt und mitunter

auch zerstört, setzt Lippmann in seinem Werk von 1937 in erster Linie auf

rhetorische Überzeugung und damit auf die Identifikation der Rezipienten

mit seinen Ansichten, die er nach eigener Aussage wiederum auf »wohler-

probte Wahrheiten« in Gestalt althergebrachter Autoritäten stützt: »Da ich

mein Argument ja auf alte und wohlerprobte Wahrheiten stütze, mache ich

mich keines geistigen Hochmutes schuldig, wenn ich feststelle, dass meine

Überzeugung, dieses Buch enthalte mehr Wahrheit als Irrtum, durch die

Erfahrungen seit seinem Erscheinen nicht erschüttert werden konnte.«51

Die Technik, die hier zum Einsatz kommt, ist jene, die Brecht als Gefahr

betrachtet und überwinden will: das Erzeugen von kritikloser Zustimmung

durch ›Einfühlung‹, denn die bloße Behauptung »alter und wohlerprobter

Wahrheiten« muss zunächst einmal geglaubt und damit affirmativ bestätigt

49 WilhelmRöpke: Einführung, in: Lippmann:Die Gesellschaft freierMenschen, S. 27-33. Hier

S. 27f.

50 Grimm: »Verfremdung«, 207f.

51 Lippmann: Die Gesellschaft freier Menschen, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand 135

werden. Für Kritik bleibt wenig bis gar kein Raum. Bereits in dieser Ankündi-

gung ist dann auch das zu erkennen, was Bernhard Walpen »Verkündigungs-

und Frohlockungston« nennt und in Verbindung mit dem grundsätzlich di-

chotomen Weltbild, das im gesamten Buch zum Tragen kommt, bringt:

In The Good Societymischten sich zwei dominierende Diskurse, ein apokalyp-

tischer und ein eschatologischer. Diskursiv wurden christliche Themen und

religiöse Topoi aufgegriffen und intradiskursiv eingeflochten. Lippmann

selbst war sich der Zweiteilung seines Buches bewusst, wobei er diese aller-

dings thematisch festgemacht hat. […] Im apokalyptischen Diskurs wurden

die Gefahren des »Kollektivismus« und das dabei als offensichtlich artiku-

lierte Zuwiderhandeln gegen die menschliche Natur entfaltet. Dagegen

verkündete er im eschatologischen Diskurs die Freiheit des Liberalismus

[…]. Insgesamt behält der Verkündigungs- und Frohlockungston im Buch

die Oberhand und ist auch argumentativ wie diskursiv verankert.52

Walpen verweist ferner auch auf den Gesinnungswandel Lippmanns, der sich

in diesem Buch manifestiert, und zeichnet die Einflüsse auf und die Ge-

mengelage um Lippmannminutiös nach.Wie bereits erwähnt handelt es sich

um einen Grundlagentext des sich selbst so bezeichnenden ›Neoliberalismus‹:

»Inhaltlich und strategisch legte er in seinem Buch die Grundlage für den auf

Hegemoniegewinnung orientierten Neoliberalismus, dessen wohl berühm-

tester Vertreter später Friedrich August von Hayek sein wird.«53

Es ist wohl kein Zufall, dass sich in Walpens Studie, die bei Lippmanns

TheGood Society ihren Ausgang nimmt, an zentralen Stellen immer wieder Be-

zugnahmen auf Bertolt Brecht finden lassen, der eben nicht nur den Faschis-

mus seiner Zeit, sondern vielmehr die grundlegenden Aporien des Politischen

52 BernhardWalpen:Die offenen Feinde und ihre Gesellschaft. Eine hegemonietheoretische Stu-

die zur Mont Pèlerin Society, Hamburg 2004, S. 53f. Der Titel von Walpens Studie ist un-

schwer als Parodie und somit auch als Form der Verfremdung zu erkennen, und zwar

von: Karl Popper: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Band 1: Der Zauber Platons, Band

2: Falsche Propheten: Hegel, Marx und die Folgen, Stuttgart 1992. Im englischen Original

erschien The Open Society and its Enemies erstmals 1945; Popper selbst war außerdem

Gründungsmitglied der Mont Pèlerin Society. Betrachtet man die beiden Titel neben-

einander, also Poppers Original undWalpens parodistische Umkehrung, wird auch die

Doppelbedeutung des Begriffs ›Gesellschaft‹ evident, nämlich einmal als (vermeint-

lich) ›offene‹ Gesellschaft, zu der prinzipiell alle als freie und gleiche gehören, und

einmal als exklusiver Kreis weniger Auserwählter.

53 Ebd. S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Paradoxa über Politik und Theater

überhaupt und insbesondere das Umkippen in faschistische Verhältnisse –

wir wagen hier zu behaupten: wie kein anderer – erkannt und sich daran ab-

gearbeitet hat. So ist dann auchWalpens Kritik an den heutigen Kritikern des

Neoliberalismus, die es sich ausführlich zu zitieren lohnt, offenkundig und

nach eigenem Bekunden an Brecht’schen Verfahren der Kritik geschult, die

den politischen Verhältnissen weitaus besser Rechnung tragen, als dies bei

heutigen Kritikern der Fall ist, so jedenfalls Walpens durchaus bedenkens-

werte Auffassung:

Die oft sehr saloppe linke »Kritik« neoliberalen Denkens unterschätzt dieses

nicht nur, sondern äußert sie aus einer Position, die sich als unzweifelhaf-

tes Wissen präsentiert. Jedes Problem ist darin lös- und erklärbar, die Frage

findet eine Antwort. Dadurch pflegt die Linke ihren eigenen Elitediskurs. In-

nerhalb des linken Spektrums wären zudem – auch wenn sich in den letzten

Jahren einiges verbessert hat – neue Diskussions- und Kritikformen zu ent-

wickeln. Kritiken und Diskussionen wären als Praxen zu verstehen und zu nutzen,

die verändern (können).Daswürde aber erfordern, zu kritisierende Positionen

oder Haltungen nicht als solche zu nehmen, die zu erledigen sind, sondern

als solche, die durch Argumente und Diskussionen zu überzeugen sind. Die

Form der Kritik ist ebensowichtigwie das zu Kritisierende. Das gilt auch oder erst

recht für Debattenmit konträren Positionen. […]Was zahlreiche neoliberale

Intellektuelle auszeichnet, ist die Überzeugung, dass auch sozialistische In-

tellektuelle durch ihre Argumente überzeugt werden können. Das Denken

des Marktes wird im Neoliberalismus als eine ernsthafte wissenschaftliche

Herausforderung artikuliert, die auf vielfältige Weise angegangen werden

kann. Um gerade auch junge Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler zu

gewinnen, wäre die Anregung von Brecht aufzugreifen, nicht mehr ein ge-

schlossenes System zu präsentieren, weil das viele abschreckt […]. Es gibt

keine kontextlosen und ahistorischen Gewissheiten, die vomNeoliberalismus abzu-

kupfern wären, soviel auch aus dessen Geschichte gelernt werden kann. […] In ei-

nem auf Autonomie und Emanzipation basierenden Ringen umHegemonie

alternativer Kräfte sind Debatten und Diskussionen grundlegend, um kol-

lektive Überzeugungsarbeit zu praktizieren.54

54 Ebd. S. 295f. (Hervorh. S. Sch.) Eine beispiellose historische Aufarbeitung und Analyse

der konkreten politischen und sozialen Folgen ›neoliberaler‹ respektive marktradika-

ler Machtübernahme liefert Naomi Klein mit ihrem hochaktuellen, auf Deutsch lan-

ge vergriffenen und soeben (bei Hoffmann und Campe) erfreulicherweise wieder neu

aufgelegten Werk Die Schock-Strategie. Auch liefert sie wichtige Hinweise auf Gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. 1937: Dialektik im Stillstand 137

Sowohl Lippmanns Buch selbst als auch Walpens Studie zu Geschichte und

Kontext des neoliberalen Denkens, die hier beide nur sehr kurz und gleich-

sam schlaglichtartig beleuchtet werden können, bestätigen die These, dass

sich Brecht, auch und gerade weil bei ihm ähnliche Fragen, nämlich über-

aus drängende Fragen hinsichtlich des gesellschaftlichen Zusammenlebens

auftauchen, damals wie heute als Vertreter eines völlig anderen Denkens er-

weist, und zwar eines solchen, das historische Kontexte und Details im Blick

behält, sie mitunter auch umgruppiert und den Widersprüchen, Paradoxien

und Aporien nicht ausweicht, sondern sie, ganz im Gegenteil, mit ästheti-

schen Mitteln und in äußerst komplexer Weise aufzeigt, bearbeitet und mit-

unter fast alles, was ›alternativlos‹ erscheinen mag, in Stücke schlägt.

strategien, die ebenfalls auf Empirie und akribischer Recherche basieren. Vgl. Naomi

Klein: Die Schock-Strategie. Der Aufstieg des Katastrophen-Kapitalismus, übers. von Hart-

mut Schickert, Michael Bischoff und Karl H. Siber, Frankfurt a.M. 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche

Was wird durch solche Mittel erreicht? Was bewirken sie? Eine finstere

Gangsterstory, aber in Stil und Versform des hohen Dramas, dargeboten als

Gleichnis für Geschehnisse von leider welthistorischem Ausmass: das sind

offensichtlich krasse Widersprüche.1

Dass sich Brecht nicht nur an eigenen und gesellschaftlichen Widersprüchen

abgearbeitet hat, sondern bis heute Widerspruch hervorruft und zu gänzlich

widersprüchlichen Urteilen reizt, zeigt sich exemplarisch an zwei der jüngs-

ten Monographien über den ›politischen‹ Dichter, die – bezeichnenderweise

und dem heutigen Zeitgeist entsprechend – zugleich auch autobiographische

Züge der jeweiligen Autoren tragen. Beide reflektieren anhand von Brechts

Leben und Werk über das eigene künstlerische respektive wissenschaftliche

Leben, doch ihr Urteil könnte unterschiedlicher kaum sein, obgleich sie sich

in der jeweiligen Selbstbezüglichkeit auch wieder ähneln:

Der Brecht-Forscher Jost Hermand weist schon im Titel seiner aktuellen

Brecht-Studien auf sein Anliegen hin, nämlich: Die aufhaltsame Wirkungslo-

sigkeit eines Klassikers. Es geht ihm darum, Brecht für die Gegenwart wieder-

zuentdecken, und der Titel provoziert nicht allein wegen der Verfremdung

des Arturo-Ui-Titels, sondern vor allem aufgrund der behaupteten bisherigen

»Wirkungslosigkeit«2, die der andere Brecht-Monograph, dem wir uns hier

kurz zuwenden wollen, nämlich der Schriftsteller Uwe Kolbe, vehement in

Zweifel ziehen würde. »Brecht«, so zunächst Hermand,

1 Grimm: »Verfremdung«, S. 209.

2 Die Formulierung ist darüber hinaus auch ein Zitat von Max Frischs 1964 geäußerter

Feststellung, Brecht habe »die durchschlagende Wirkungslosigkeit eines Klassikers«.

Vgl. Max Frisch: »Der Autor und das Theater«, in: ders.: Öffentlichkeit als Partner, Frank-

furt a.M. 1967, S. 68-89. Hier S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Paradoxa über Politik und Theater

war kein Egoist, der nur dem Lustprinzip huldigte, sondern bekannte sich

in seinen mittleren und späteren Jahren zu einer ideologischen Identität,

die auf einer überindividuellen »Haltung« beruhte. Mit anderen Worten: er

wollte ein Lehrer sein, der in der Kunst wesentlich mehr als bloße Unterhal-

tung sah. Er gehörte noch zu jenen, die daran glaubten, dass die Mäßigung

der eigenen Habgier zugunsten einer sozialgerechteren Gesellschaftsord-

nung stärker sein müsse als der infantile Egoismus. Wehe uns, wenn dies

eine Täuschung war und sich die skrupellose Marktwirtschaft als die dem

menschlichen Wesen gemäßere Verhaltensnorm entpuppen sollte, das

heißt, wenn der Egozentrismus das einzige soziale Leitbild bliebe, während

alle »höheren« Engagementsformen als Überbeanspruchungen abgewertet

würden.3

Hermand betrachtet Brechts ›Haltung‹ als eine der heutigen Vorstellung vom

Menschen als eines bloßen homo oeconomicus diametral entgegengesetzte, und

das zu Recht. Dennoch bleibt dieser Aspekt noch en detail in den Blick zu neh-

men, denn gar so eindeutig ist Brechts ›Haltung‹ dann doch nicht, wie wir

später noch sehen werden.

Uwe Kolbe dagegen geht vor allem den Widersprüchen in Brechts Leben

und Schreiben nach und tut dies, wie er selbst sagt, als »Betroffener«, nicht

als Wissenschaftler oder Interpret: »Ich werde nicht in die Archive vordrin-

gen. Diese Rede ist die eines Betroffenen, eines von Brecht Betroffenen.«4

Kolbe schätzt Brecht als Dichter und ist von ihm nach eigenem Bekunden

zutiefst geprägt, doch rechnet er vor allem mit Brecht als politischem und

engagiertem Intellektuellen ab. In seiner Polemik unterscheidet Kolbe – der

immerhin selbst Dichter ist und demnach die Sensibilität für derlei Differen-

zen besitzen sollte – dabei nicht zwischen Person und etwa lyrischem Ich der

Gedichte, obwohl er in Brecht, wie schon der Titel sagt, geradezu das »Rol-

lenmodell eines Dichters« erkennt. Diese Zuschreibung ist jedoch durchaus

abwertend gemeint, wie etwa die folgende Passage deutlich macht:

Was er dem akklamierenden Publikum in der offenen Gesellschaft zurief,

war und ist nicht wirklich neu: »Und die Wahrheiten werden gehandelt auf

dem Lügenmarkt« imWesten, jaja. Darunter litt schon Brecht, dem es in Ka-

lifornien alles viel zu hübsch war, nachdem er durch Stalins Reich ohne Auf-

3 Jost Hermand: Die aufhaltsame Wirkungslosigkeit eines Klassikers. Brecht-Studien (= Re-

cherchen 137), Berlin 2018, S. 137.

4 Uwe Kolbe: Brecht. Rollenmodell eines Dichters, Frankfurt a.M. 2016, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 141

enthalt hindurchgehuschtwar: »JedenMorgen,mein Brot zu verdienen/Fah-

re ich zum Markt, wo Lügen gekauft werden.« […] Hier nun, im Alltag Hol-

lywoods, muss und will er mit Drehbüchern Geld verdienen. Es geht um die

Ausübung des Berufs eines Schriftstellers unter den gewöhnlichsten Bedin-

gungen des Marktes. Schon die Troubadoure zum Beispiel oder der Thea-

termann Shakespeare waren selbständige Unternehmer. Brecht ist es doch

auch, und zwar erfolgreich auch unter den Bedingungen des Exils. In einer

feinen kleinen Volte des Mannes, der »die Wahrheit« auf den Fahnen trug,

benannte er in dem Zusammenhang einmal genau, was der Schreiber tut,

wenn er seinen Beruf ausübt: »Hoffnungsvoll/Reihe ich mich ein unter die

Verkäufer« der Lügen.5

Kolbe spricht hier offenbar von genau jener »offenen Gesellschaft«, die dem

Begriff nach auf Karl Popper zurückgeht und heute so sehr in die Alltags-

sprache eingedrungen ist, dass dieser Hintergrund meist kaum noch ins Be-

wusstsein dringt. Gemeint ist damit, so wird in dem Zitat deutlich, nicht

in erster Linie Westdeutschland, sondern Hollywood, das Brecht in dem an-

zitierten Gedicht sowie in den anderen Hollywood-Elegien von 1942 themati-

siert. Wie erfolgreich Brecht unter den Bedingungen des Exils in Hollywood

tatsächlich gewesen ist, zeigt zum einen die Tatsache, dass nur sehr wenige

seiner Drehbücher realisiert worden sind, darunter dasjenige zu Fritz Langs

Film Hangmen also Die von 1942, und zum anderen sein Status als ›feindlicher

Ausländer‹. Was Kolbe Brecht mit offensichtlich moralisch überlegener Arro-

ganz vorwirft, ist im Grunde dessen mehr oder weniger erfolgreicher Ver-

such, auch unter fragwürdigen und von ihm nicht goutierten Bedingungen

seinen Beruf auszuüben und diese Bedingungen, nämlich den »Lügenmarkt«

Hollywood, gleichwohl zu kritisieren. Warum, so müsste umgekehrt der sich

als liberal inszenierende Dichter Kolbe gefragt werden, sollte das in einer ›of-

fenen Gesellschaft‹ nicht möglich sein, warum sollte dies moralisch oder äs-

thetisch verwerflich sein?

Er wirft Brecht mithin das vor, was sich dieser zeitlebens zur Aufgabe

gemacht hat, nämlich gesellschaftliche Widersprüche und Paradoxien aller

Art aufzuzeigen und künstlerisch zu verarbeiten – und das weitgehend oh-

ne Rücksicht auf Übereinstimmung mit der jeweils herrschenden Ideologie.

Dass dies auch und gerade dann geschieht, wenn jemand selbst ein ›Betroffe-

ner‹ ist – den Begriff verwendet Kolbe schließlich selbst, um sein Verhältnis

5 Ebd. S. 132f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Paradoxa über Politik und Theater

zu Brecht zu beschreiben –, wenn jemand von den Widersprüchen also per-

sönlich und unmittelbar affiziert ist, das scheint Kolbe auszublenden. Dabei

nimmt er jedoch seine eigene Betroffenheit zum Anlass, ein ganzes Buch zu

schreiben, das ausschließlich von ebendieser eigenen Betroffenheit handelt.

Auch dies ist ein offenkundiger Widerspruch, an dem Brecht selbst sich ver-

mutlich gar nicht gestört hätte, den Kolbe aber ebenfalls ausblendet, da er

seine eigene Kritik an Brecht in Frage stellen würde. Die Enttäuschung Kol-

bes rührt indes daher, dass Brecht nicht jenerHeld ist, zu demKolbe in jungen

Jahren und andere mit ihm ihn gemacht haben, doch verrät dies mehr über

den Enttäuschten als über Werk und Leben Brechts.

Dass es Brecht insbesondere in den frühen Stücken, und dort noch in

radikalerer Weise als später, um die Frage nach der ›Axiomatik des Politi-

schen‹ geht, darauf verweist Nikolaus Müller-Schöll im Zusammenhang mit

dem häufig auftauchenden Begriff des ›Einverständnisses‹: »Wo Brecht das

Wort ›Einverständnis‹ verwendet, untersucht er […] die Axiomatik des Politi-

schen, die Frage, wie ein gerechtes Gemeinwesen begründet und durch wel-

ches Band es zusammengehalten werden kann.«6Wennwir dem folgen, dann

geht es Brecht somit weniger um eine konkrete politische Ideologie, sondern

vielmehr um die »Erfahrung des Verstricktseins in Sprache«7, die den Ein-

zelnen permanent daran erinnert, dass er immer in einer Gesellschaft lebt,

mithin also gar nicht anders als ›politisch‹ existieren kann: »Dem Einzelnen

wird die Tatsache, daß er in der Gesellschaft ist, zunächst dadurch erfahr-

bar, daß sein Denken ein Denken in Sprache ist. Die Erfahrung, die er dabei

macht, ist die einer Grenze seines Individualismus […]. Er existiert in einer

paradoxalen Verschiedenheit zu ›sich selbst‹ […].«8

Diese apriorische paradoxale Verschiedenheit jedes und jeder Einzelnen

zu sich selbst erinnert nicht nur entfernt an Diderots Konzeption des idealen

Schauspielers, die, so haben wir gesehen, auch eine politische und die Ge-

samtgesellschaft betreffende Dimension enthält, insofern hier wie dort die

radikale Differenz des ›Individuums‹ zu sich selbst problematisiert und da-

durch ins Bewusstsein gerückt wird –wodurch aus dem ›Individuum‹ in letz-

ter Konsequenz dann ein ›Dividuum‹ wird, wie wir noch sehen werden. Bei

6 Nikolaus Müller-Schöll: »›Wichtig zu lernen vor allem ist Einverständnis‹. Brecht zwi-

schen Kafka und Carl Schmitt«, in: MLN 119, 3 (2004), S. 506-524. Hier S. 507.

7 Ebd. S. 513.

8 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 143

Brecht tritt diese Auffassung vom Menschen in paradigmatischer Weise in

seinem frühen Lustspiel Mann ist Mann zutage:9

Der erste, dem diese Auffassung des Menschen bei Brecht auffiel, war ver-

mutlich Walter Benjamin, der zurecht Galy Gay aus »Mann ist Mann« als

solchenMassenmenschen begreift, als »Schauplatz vonWidersprüchen uns-

rer Gesellschaftsordnung«, als einen, der weise ist, weil er »nicht nein sagen

kann (…) Denn damit läßt er dieWiderstände [sic!] des Daseins da ein, wo sie

zuletzt allein zu überwunden sind: im Menschen. Nur der ›Einverstandene‹

hat Chancen dieWelt zu ändern.« […] Was Galy Gay […] auszeichnet, ist, daß

er über kein »Sein« hinter den Rollen verfügt, über keinen Charakter hinter

den verschiedenen Haltungen, die er im Lauf des Stückes zur Schau trägt:

Seinem Dasein fehlt das »s«.10

Das klingt nun in der Tat wie eine Beschreibung des Schauspielers aus Di-

derots Paradox, jedoch mit dem feinen Unterschied, dass die Figur Galy Gay

zwar in einemTheaterstück vorkommt und später gar an einem Spiel im Spiel

beteiligt ist, er jedoch selbst kein Schauspieler ist – zumindest nicht vor dem

Spiel im Spiel. Anders gesagt, er spielt nicht freiwillig und bewusst die Rolle

eines anderen, sondern vollzieht in erster Linie eine Anpassungsleistung an

die gegebenen Umstände, nämlich in diesem Fall an einen Krieg und dessen

Vorbereitung, indem er einen abhandengekommenen Soldaten ›ersetzt‹. Kein

Rollenspiel findet hier statt, sondern die paradigmatische Substitution eines

›Individuums‹ durch ein anderes – zumindest auf den ersten Blick. Galy Gay

wird zu jenem Soldaten gemacht, jedoch auch zu einem paradoxen, weil sich

bis zu einem gewissen Grade entziehenden Subjekt, eben jenem »Schauplatz

von Widersprüchen«, von dem bereits Benjamin spricht.

Freilich, und darauf werden wir noch zurückkommen, kann Galy Gays

›Ummontierung‹ auch als Gründungsszene dessen gelesen werden, was bei

9 Der Frage, inwiefern es sich bei Galy Gay um ein ›kritisches‹ Subjekt handelt, bin ich

bereits in einem auf einemVortrag basierenden Artikel nachgegangen, den ich imNo-

vember 2016 auf demKongress der Gesellschaft für Theaterwissenschaftmit demTitel

Theater als Kritik in Frankfurt a.M. undGießen gehalten habe. Vgl. Susanne Schmieden:

»›perhaps/I am the Both which has just come about‹. (Non-)Identity as Critique in

Brecht’s Man equals Man«, in: ForumModernes Theater, Bd. 29, Nr. 1+2 (2014): Theatre as

Critique, hg. vonNikolausMüller-Schöll undGerald Siegmund, Tübingen 2018, S. 28-36.

10 Vgl. Müller-Schöll: »Wichtig zu lernen vor allem ist Einverständnis«, S. 513f. Vgl. auch

Benjamin: »Was ist das epische Theater?«, S. 16.Wir werden darauf noch ausführlicher

zu sprechen kommen.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Paradoxa über Politik und Theater

Diderot der ideale Schauspieler ist. Das ›Subjekt ohne Subjekt‹, wie Lacoue-

Labarthe es in Diderots Paradox über den Schauspieler vorfindet, hätte somit

eine paradoxe, weil anachronistische ›Geschichte‹ und ›Genealogie‹, mithin

also doch eine ›Identität‹ und einen Namen. Den idealen Schauspieler, den

Diderot in seinem Paradox entwirft, kann erst das Brecht’sche Theater in Ver-

bindung mit Benjamins ›Ummontierung‹ desselben als konkrete Figur her-

vorbringen. Galy Gay wäre damit Konkretisierung und Abstraktion zugleich,

Chiffre eines Alles-und-Nichts, reines Zitat oder genauer: Zitierbarkeit. Doch

der Reihe nach.

IV.1 Mann ist Mann und das Theater (jenseits) des Politischen

Galy GaysWiderstandslosigkeit gegenüber der Vereinnahmung durch die Sol-

daten, die einen vierten Mann benötigen, macht ihn überhaupt erst tauglich

für den Krieg, in den sie alle am Ende des Stückes ziehen werden. Zuletzt

hat er seine Rolle als »menschliche Kampfmaschine« gar so sehr verinner-

licht, dass er als Anführer der übrigen Soldaten in Erscheinung tritt und den

an ihn gerichteten »Auftrag« als seinen eigenen, gleichsam ›ursprünglichen‹

Wunsch empfindet:

Und schon fühle ich in mir

Den Wunsch, meine Zähne zu graben

In den Hals des Feinds

Urtrieb, den Familien

Abzuschlachten den Ernährer

Auszuführen den Auftrag

Der Eroberer.11

Die Verbindung von absoluter Flexibilität und Kriegstauglichkeit ist insofern

bemerkenswert, als –wir erinnern uns – das Fehlen eines eigenen Charakters

und die Tauglichkeit für alle möglichen Rollen bei Diderot noch die Haupt-

merkmale eines guten Schauspielers gewesen sind. Sind aber der Schauspie-

ler und der Soldat nicht geradezu einander wechselseitig ausschließende Fi-

11 Akademie der Künste [AdK], Berlin, Bertolt-Brecht-Archiv [BBA] 1729/75. Hier und im

Folgendenwird aus der Vorlage für dieNeuausgabe der Erstausgabe vonMann istMann

von 1926 zitiert. Materialien zur Textgenese und den verschiedenen Fassungen finden

sich in: Carl Wege (Hg.): Brechts »Mann ist Mann«, Frankfurt a.M. 1982.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 145

guren und Subjektformen?Während der eine nur eine Rolle spielt, kämpft der

andere auf Leben und Tod.Die scheinbare Analogie zwischen einemKämpfer,

nämlich dem Gladiator, und einem Schauspieler ist jedoch, wir erinnern uns,

bereits an anderer Stelle aufgetaucht und dort als unhaltbar zurückgewiesen

worden.12

Bei Galy Gay haben wir es nun mit einem Subjekt zu tun, das grenzenlos

anpassungsfähig, flexibel und mobil ist; es lässt sich in eine beliebige Gruppe

von Soldaten einfügen und funktioniert – vermeintlich – im Sinne der Herr-

schenden, die es selbst kaum je zuGesicht bekommt.Wer führt hier eigentlich

Krieg gegen wen und warum? Das scheint keinerlei Rolle zu spielen.

Die Figur Galy Gay spielt nicht wie ein Schauspieler eine Rolle, sondern er

wird »ummontiert«,wie es im Stück heißt, obgleich dessen Formdie ›Realität‹

dieser Behauptung auf vielfältige Weise in Frage stellt, am deutlichsten in

dem metafiktionalen Zwischenspruch der Witwe Begbick:

Herr Bertolt Brecht behauptet: Mann ist Mann.

Und das ist etwas, was jeder behaupten kann.

Aber Herr Bertolt Brecht beweist auch dann,

Daß man mit einemMenschen beliebig viel machen kann.

Hier wird heute abend ein Mensch wie ein Auto ummontiert

Ohne daß er irgend etwas dabei verliert.

DemMann wird menschlich nähergetreten

Er wird mit Nachdruck, ohne Verdruß gebeten

Sich dem Laufe der Welt schon anzupassen

Und seinen Privatfisch schwimmen zu lassen.

Herr Bertolt Brecht hofft, Sie werden den Boden, auf dem Sie stehen

Wie Schnee unter sich vergehen sehen

Und werden schon merken bei dem Packer Galy Gay

Daß das Leben auf Erden gefährlich sei.13

Was Brecht in seinem Stück zeigt, ist keineswegs die Affirmation eines be-

havioristischen Menschenbildes, wonach der Mensch beliebig konditionier-

bar wäre, sondern vielmehr dessen ästhetische und durchaus auch komische

Befragung.14 Mann ist Mann ist nämlich ein Lustspiel, und zwar das einzige

12 Vgl. Därmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers«.

13 BBA 1729/35.

14 Vgl. zu diesem Aspekt die Studie von Hansjürgen Rosenbauer: Brecht und der Behavio-

rismus, Bad Homburg v. d. H./Berlin/Zürich 1970, in der Brecht weitgehend unkritisch

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Paradoxa über Politik und Theater

explizit so genannte ›Lustspiel‹ Brechts, wie schon Reinhold Grimm bemerkt

hat.15 Wie oftmals die Komödie, so ist hier Galy Gay selbst ein ›Schauplatz

von Widersprüchen‹ und damit per se ungeeignet zur vollständigen Konditio-

nierung und Instrumentalisierung, da dies Eindeutigkeit und Eindimensio-

nalität erfordern würde. Wer Widersprüche spiegelt, wer gar ein ›Schauplatz

von Widersprüchen‹ ist, legt letztlich auch Widerspruch ein, wenn auch bloß

implizit, insofern er jene Widersprüche nicht auflöst, sondern darstellt und

offen zur Schau trägt. Um das leisten zu können, muss in der Tat ein ge-

wisses Maß an ›Einverständnis‹ vorhanden sein oder genauer: ein Verständnis

dessen, was mit einem geschieht – kurz: ein minimaler kritischer Abstand zu

sich selbst. Diese Haltung verbindet Galy Gay, dessen für eben diese Haltung

wichtigen Monolog wir uns später noch ansehen werden, dann allerdings

doch mit dem idealen Schauspieler, insofern beide eine radikale Zerrissen-

heit, eine Spaltung des vermeintlich individuellen ›Ichs‹ darzustellen in der

Lage sind – vermittelt über das jeweilige Konzept von Theater.

Die Haltung des Einverständnisses setzt sich außerdem in anderen

Stücken Brechts fort: »In der Haltung des ›Einverständnisses‹«, so Ni-

kolaus Müller-Schöll, »vermitteln Brechts Lehrstücke die Erfahrung der

theatralischen oder literarischen Verfaßtheit des Politischen […].«16 Der

Zusammenhang von Theater und Politik begegnete uns hier bereits bei

Rousseau, jedoch unter umgekehrten Vorzeichen, denn Rousseau misstraut

dem Theater aus politischen Motiven, bedient sich seiner und auch der

theatralischen Rhetorik gleichwohl selbst. Auch taucht, wie gezeigt worden

ist, das theatralische Moment der Politik selbst bereits bei ihm auf, da er

indirekt zugibt, dass der Staat auf Inszenierungen angewiesen ist.17 Diese

Aporie erstreckt sich jedoch weiter auf alle menschlichen Äußerungen: »Die

eine ›behavioristische‹ Haltung zugeschrieben wird. Der Grund für uns, diese offen-

sichtlich eindimensionale und überholte Studie wieder auszugraben, ist, dem Miss-

verständnis zuvorzukommen, man könne Brechts durchaus radikales Denken für heu-

te tatsächlich wieder affirmativ rezipierte, wenn auch häufig nicht direkt so benannte,

behavioristische Konzepte instrumentalisieren. Als Stichwort mag an dieser Stelle die

sogenannte ›Digitalisierung‹ im Bildungsbereich genügen. Vgl. dazu paradigmatisch

Krautz: »Bildung als Anpassung?«.

15 Vgl. Grimm: »Verfremdung«, S. 234.

16 Müller-Schöll: »Wichtig zu lernen vor allem ist Einverständnis«, S. 508.

17 Vgl. Rousseau:Brief an d’Alembert; sowieMarshall: »Rousseau and the State of Theater«.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 147

Reduktion des Theaters läßt die irreduzible Theatralität jeder menschlichen

Äußerung hervortreten.«18

Die Haltung des ›Einverständnisses‹, die Galy Gay auszeichnet, ist dann

auch keineswegs ein Beleg für eine behavioristische Haltung Brechts, wie dies

Hansjürgen Rosenbauer unkritisch und ohne jegliches Bewusstsein für die

Metafiktionalität der titelgebenden »These« herauszulesen meint:

Nichtmarxistisch, wohl behavioristisch istMann istMann. […] Die drei Solda-

ten – Gefühlsingenieure – beobachten Galy Gays Verhalten, finden heraus,

wie er funktioniert: er kann nicht nein sagen. […] Er wird zur menschlichen

Kampfmaschine. Aus Mann ist Mann geworden, Packer und Soldat sind aus

gleichemMaterial, nur die Verwendunghat sich geändert. […]Nicht nurHerr

Brecht, auchHerrWatson behauptet: Mann ist Mann, und das Stück ist Illus-

trierung der These.19

In der Tat handelt es sich hierbei um eine Paraphrasierung des eindimen-

sionalen behavioristischen Menschenbildes, das Rosenbauer selbst anhand

von Originalquellen nachzeichnet und zusammenfasst.20 Genauer gesagt

entspricht seine Beschreibung wohl dem Wunschdenken so manches Apo-

logeten des Behaviorismus.21 Allerdings gerät Rosenbauer dabei völlig aus

dem Blick, dass es sich bei Brechts Stück – dies zu betonen ist im Grunde

trivial, hier jedoch nötig – eben um Literatur respektive um ein Lustspiel

handelt. Es ist also mitnichten so, dass »Herr Watson« das Gleiche behauptet

wie »Herr Brecht«, vielmehr dient Brechts allzu offensichtliche Parodierung

jener simplen ›wissenschaftlichen‹ Behauptungspraxis mit anschließendem

»Beweis« eher dem, was er später mit dem Verfremdungsbegriff zu syste-

18 Müller-Schöll: »Wichtig zu lernen vor allem ist Einverständnis«, S. 521. Eine Verbin-

dung zwischenRousseau undBrecht besteht auch über Carl Schmitt, dessenRousseau-

Lektüre Brecht in seinen Lehrstücken rezipiert, und zwar insbesondere in Auseinander-

setzung mit jenem Begriff des ›Einverständnisses‹. Vgl. ebd. S. 508-511.

19 Rosenbauer: Brecht und der Behaviorismus, S. 30-32.

20 Vgl. ebd. Rosenbauer bezieht sich unter anderem auf die folgenden Texte, auf die hier

nicht im Einzelnen eingegangen werden kann: John B. Watson: Behaviorism, Chicago

1962; ders.: Psychology from the Standpoint of a Behaviorist, Philadelphia 1924.

21 Vgl. insbesondere Krautz’ Kritik an der Etablierung eines derart gearteten Menschen-

bildes imZusammenhangmit der sogenannten ›Kompetenzorientierung‹ imheutigen

Bildungssystem in: Krautz: »Bildung als Anpassung?«.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Paradoxa über Politik und Theater

matisieren versucht, nämlich einer kritischen Distanznahme zu dem, was

vermeintlich illustriert und wissenschaftlich bewiesen werden kann.22

Das Stück zeigt dann auch etwas ganz anderes, nämlich dass Theater

nicht der bloßen Illustrierung wissenschaftlicher oder sonstiger Thesen die-

nen kann, sondern, insofern es ein kritisches ist, vielmehr deren Grenzen und

Aporien ins Bewusstsein ruft, die – wie auch im Bereich der Politik – mit de-

ren gleichfalls theatralischer Verfasstheit zusammenhängen. Anders gesagt:

Nicht nur die Politik und das Politische, auch ›dieWissenschaft‹ kann sich der

irreduziblen theatralischen Dimension ihrer eigenen Äußerungen nicht ent-

ziehen. Das heißt umgekehrt gleichwohl nicht, dass Politik undWissenschaft

›nur‹ Theater im Sinne einer Inszenierung wären. Es heißt aber, dass die Fra-

ge der Darstellung auch in Politik undWissenschaft eine entscheidende Rolle

spielt.

IV.1.1 Galy Gays überhörtes Nein

Dass es sich bei Galy Gay ferner um eine paradoxe Figur handelt, die sich – so-

wohl im Stück selbst als auch auf der Metaebene theoretischen Nachdenkens

und wissenschaftlicher Analyse – gerade nicht politisch instrumentalisieren

lässt, umschreibt Marc Silberman in jüngerer Zeit mit dem Begriff der ›class

mobility‹, was insofern bemerkenswert ist, als dies zwar einer explizit politi-

schen, jedoch recht harmlosen Lesart des Stücks gleichkommt und nebenbei

bemerkt stark an Thomäs Darstellung von Rameaus Neffen erinnert:

Suchfigures do not represent class positions but rathermove between them,

and hence they are able to undermine both class solidarity and social hier-

archies. […] Galy Gay inMan Equals Man is the most extreme example of this

class mobility. He has no individual personality but conforms to the chang-

ing circumstances around him because he simply cannot say no.23

Sowohl die Solidarität innerhalb einer gesellschaftlichen Klasse als auch so-

ziale Hierarchien werden demnach durch eine Figur, die sich widerstands-

22 Zur distanzlosen und geradezu ihrerseits ins Komische kippenden Übernahme des

innerhalb der Fiktion Behaupteten von Seiten der frühen Kommentatoren vgl. Niko-

lausMüller-Schöll:Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Lektüren zur Theorie eines

Theaters der A-Identität bei Walter Benjamin, Bertolt Brecht und Heiner Müller, Frankfurt

a.M./Basel 2002, S. 207.

23 Marc Silberman: »Bertolt Brecht, Politics, and Comedy«, in: Social Research: An Inter-

national Quarterly 79 (1) (2012), S. 169-188. Hier S. 178.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 149

los über soziale Grenzen hinwegsetzt, unterminiert. Als »the most extreme

example of this class mobility« verweist Galy Gay damit auf die hier bereits

geführte Diskussion um den ›sklavischen Charakter‹ des Schauspielers bei

Diderot. Die Beschreibung passt indes weniger zum idealen Schauspieler des

Paradox als vielmehr zu Rameaus Neffen, handelt es sich doch in beiden Fällen

um eine konkrete, aber buchstäblich substanzlose Figur, die vor allem durch

ihre jeweilige soziale Umwelt definiert wird und sich dieser chamäleonartig

anpasst. Der Schauspieler hingegen muss seine Fähigkeiten unabhängig von

kontingenten äußeren Einflüssen entwickeln, um souverän spielen zu kön-

nen.Darüber hinaus spielen soziale Klassen undHierarchien inMann istMann

höchstens implizit eine Rolle, und zwar aus dem einfachen Grund, weil dort

nämlich Krieg herrscht. Das bedeutet, dass wir uns dort bereits mitten in

einem Auflösungsstadium stabiler sozialer Verhältnisse, mitten in einer all-

umfassenden Krise befinden,mithin also in einem gesellschaftlichen Ausnah-

mezustand, in dem ›class mobility‹ insofern keine Rolle mehr spielt.

Es ist ferner nicht nur die Abwesenheit einer sozialen Identität, sondern

auch die behauptete Abwesenheit irgendeines Könnens, die Galy Gay aus-

zeichnet, denn er kann vermeintlich vor allem etwas nicht, nämlich Nein sa-

gen. Der Mangel ist genau genommen ein doppelter: Nicht nur kann Galy

Gay nicht Nein sagen, also etwas ablehnen, er kann – aufgrund der Abwesen-

heit einer festen Identität – auch nicht Ja sagen. Seine Stimme zählt nicht,

er wird vom Lauf der Dinge mitgerissen. Darin ähnelt er in der Tat dem Nef-

fen und dessen tatsächlich ›sklavischem Charakter‹. Anders gesagt: Galy Gay

passt sich zwar scheinbar mühelos an, jedoch ohne große eigene Aktivität,

er ist also mehr Objekt als Subjekt und insofern noch ›charakterloser‹ als der

Neffe.

Das Stück ist indes bereits einen Schritt weiter als der Versuch seiner

nachträglichen Theoretisierung. Der sehr kurze Auftritt von Galy Gays Frau

im 8.Aufzug, die ihm jeneNicht-Eigenschaft, nämlich dasNicht-Nein-sagen-

Können, zuschreibt, erweist sich bei genauerem Hinsehen als die Demons-

tration eines performativen Widerspruchs oder eben einer Paradoxie, die in

der im Folgenden zu zeigenden sprachlichen Brisanz nicht einmal Benjamin

erkannt zu haben scheint, obgleich es wohl ihm zuzuschreiben ist, dass Galy

Gay immer wieder als ›der Mann, der nicht nein sagen kann‹, beschrieben

und zitiert worden ist.24

24 Vgl. Benjamin: »Was ist das epische Theater?«, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Paradoxa über Politik und Theater

Benjamin zitiert zunächst die Bezeichnung aus dem Stück selbst, und

zwar im Kontext derjenigen Stelle, die, wie bereits Müller-Schöll feststellt,

auf Heideggers ›Dasein‹ verweist.25 Galy Gay, so Benjamin, werde »als ein

Mann vorgestellt, ›der nicht nein sagen kann‹. Und auch das ist weise. Denn

damit läßt er die Widersprüche des Daseins da ein, wo sie zuletzt zu über-

winden sind: im Menschen. Nur der ›Einverstandene‹ hat Chancen, die Welt

zu ändern.«26 Hier wahrt Benjamin noch Distanz, spricht davon, dass Galy

Gay »vorgestellt« werde. Einige Zeilen später wird Galy Gay jedoch gänzlich

mit dieser Rolle identifiziert, wenn auch aus der Perspektive der drei Sol-

daten. Aus dem Zitat einer Aussage innerhalb des Stücks ist in Benjamins

Lektüre nun ein ›Sein‹, eine (Nicht-)‹Identität‹ geworden: »Galy Gay ist [jetzt,

S. Sch.] der Mann, der nicht nein sagen kann.«27 Schließlich erwähnt Ben-

jamin, noch immer auf derselben Seite, die Begegnung Galy Gays mit seiner

Frau als Zeitpunkt, an dem die ›Ummontage‹ bereits abgeschlossen sei, denn

er »wird seine Frau, die ihn ausfindig gemacht hat, gar nicht mehr anerken-

nen […].«28

Die Szene selbst indessen spielt sich folgendermaßen ab:

BLODY Treten Sie ein, Frau Gray29 [sic!]! Hier ist ein Mann, der Ihren Mann

kennt.

(Uria stößt einen schrecklichen Fluch aus. Die drei stellen sich schnell an die

Wand)

GALY GAY Verlassen Sie sich auf mich! Jetzt hat Galy Gay Blut geleckt.

(Blody, seinen Johnny summend, herein mit Galy Gays Frau)

25 Vgl. zuletztNikolausMüller-Schöll: »Theater der Flucht – Theaterflucht. Brecht unddie

Krise der Menschenrechte«, in: Flucht und Szene. Perspektiven und Formen eines Theaters

der Fliehenden, hg. von Bettine Menke und Juliane Vogel, Berlin 2018, S. 240-257. Hier

S. 249.

26 Benjamin: »Was ist das epische Theater?«, S. 16.

27 Ebd.

28 Ebd.

29 Die Namensverwechslung ›Gray/Gay‹ ist inhaltlicher Bestandteil des Stücks und kein

Druckfehler. Dies geht bereits aus dem Archiv-Material hervor. Naheliegenderweise

denkt die philosophisch und philologisch geschulte Leserin hier an Derridas différan-

ce, allerdings ist das zusätzliche ›r‹ im Namen nicht nur sichtbar, sondern insbesonde-

re im Bühnendeutsch auch signifikant hörbar. Die Differenz wird hier also vor allem

im Sprechen (auf der Bühne) markiert, während sich die geschriebenen Wörter zum

Verwechseln ähnlich sehen. So gesehen würde es sich um einen die différance umkeh-

renden Fall von différance handeln.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 151

FRAUGALYGAYEntschuldigen Sie eine niedrige Person,meineHerren, auch

meinen Aufzug, ich war sehr in Eile. Ach, da bist du ja, Galy Gay, aber bist du

es wirklich in dem Soldatenrock?

GALY GAY Nein.30

Gerade in jenem Moment, in dem er nach seiner sozialen Identität gefragt

und mit seinem Namen angesprochen wird, und dies gerade von der Person,

die ihn am besten kennen müsste, nämlich von seiner Frau, ›kann‹ Galy Gay

durchaus Nein sagen. Jedenfalls tut er es. Dieser Akt der Selbstdurchstrei-

chung ist somit zugleich ein Akt der Selbstermächtigung, insofern er dem

Urteil der anderen und insbesondere dem seiner Frau – gleichsam vorausei-

lend – performativ widerspricht. Sie ist es dann auch, die nicht in der Lage

ist, sein gerade geäußertes Nein anzuerkennen, und zwar in doppelterWeise:

FRAU GALY GAY Ich verstehe dich nicht. Wie bist du in den Soldatenrock

gekommen? Du siehst gut aus in ihm, das würden dir alle Leute sagen. Du

bist ein eigentümlicher Mann, Galy Gay.

URIA Sie ist im Kopf nicht in Ordnung.

FRAU GALY GAY Es ist nicht leicht, einen solchen Mann zu haben, der nicht

nein sagen kann.31

Nicht nur übergeht seine Frau durch ihr erklärtes Nichtverstehen Galy Gays

Nein, sie negiert es durch dessen Charakterisierung als »einen solchen Mann

[…], der nicht nein sagen kann« schließlich auch und verstrickt sich damit

nicht nur in der Sprache, sondern auch in deren ›dramatischem‹ und zugleich

›demokratischem‹ Modus: dem Miteinandersprechen. Insofern sie Galy Gay

die Anerkennung seines Neins verweigert, entzieht sie sich selbst dem Dia-

log – und markiert zugleich den Beginn einer langen Reihe von gescheiterten

Dialogen mit dem Text selbst seitens der Kommentatoren. Es fehlt hier, so

lässt sich sagen, das Einverständnis ihrerseits und Galy Gay spiegelt dieses

fehlende Einverständnis, wenn er uns daraufhin, ebenfalls in der dritten Per-

30 BBA 1729/32. In den gängigen Druckfassungen wird Blody ›Fairchild‹ genannt.

31 BBA 1729/32. In den späteren Druckfassungen wird der Satz verneint: »Du siehst gar

nicht gut aus in ihm, das würden dir alle Leute sagen.« Vgl. Bertolt Brecht: Mann ist

Mann. Die Verwandlung des Packers Galy Gay in den Militärbaracken von Kilkoa im Jahre

neunzehnhundertfünfundzwanzig. Lustspiel, Frankfurt a.M. 1968, S. 42. Interessanterwei-

se ändert das wenig an der Logik der Szene.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Paradoxa über Politik und Theater

son über seine Frau sprechend, mitteilt: »Ich möchte wissen, mit wem sie

spricht.«32

Seine Weigerung, dem Bild und Urteil seiner Frau zu entsprechen, führt

dann gleichwohl in eine Paradoxie:Weil er zu den Soldaten und deren ›kriege-

rischem‹ Identitätsangebot – das gleichwohl keines ist, denn ›Mann ist Mann‹

und somit ist er als Individuum vollkommen austauschbar – nicht Nein sagen

kann, muss er die Frage seiner Frau verneinen. Er ist, kurz gesagt, genötigt,

ein konkretes Nein zu äußern, weil er nicht in der Lage ist, zu entscheiden,

wann ein Nein geboten und als performativer Sprechakt auch wirksam ist.

Betrachtet man den Satz im Hinblick auf seine Modalität in seiner Buchstäb-

lichkeit, lässt sich die Paradoxie jedoch wieder auflösen: Weil er nicht kann,

muss er. Statt einer Fähigkeit und damit einer Möglichkeit entsteht eine Not-

wendigkeit, gar ein Zwang. Er sagt dieses eine Mal also tatsächlich Nein, und

zwar gerade, weil er es nicht ›kann‹ – sondern muss. Das Nein ist insofern

aber kein wirksamer Sprechakt, als es lediglich jene Faktizität wiederholt, die

durch die ›Ummontierung‹ bereits hergestellt worden ist. Nicht Galy Gay hat

diese sprachliche Macht, die aus Worten Taten werden lässt, sondern er ›zi-

tiert‹ lediglich das, was von ihm oder vielmehr von seiner neuen Identität er-

wartet wird. Gleichwohl bleibt es paradox, da es als ein ausgesprochenes Nein

jener Charakterisierung Galy Gays widerspricht, die ihn zu einem Mann, der

nicht Nein sagen kann, macht.

Das Nein ist ferner auch in anderer Weise ein doppeltes und bleibt pa-

radox. Es wendet sich nicht nur gegen das Ausgesagte, sondern auch gegen

die Aussagende, die sich gleichwohl ihrerseits dem Miteinandersprechen be-

reits entzogen hat, indem sie ein Urteil gesprochen und eine Entscheidung

getroffen hat. Mit Werner Hamachers Begriff der ›Sprachgerechtigkeit‹ lässt

sich hier argumentieren, dass beide Seiten, also Galy Gay und seine Frau, der

jeweils anderen nicht ›gerecht‹ werden und an den Versuchen der Vereindeu-

tigung, dem Identisch-Machen und der Entscheidung über Galy Gays Identi-

tät scheitern, denn »[d]ie Entscheidung spricht nichtmit Anderen; sie spricht

über sie und von ihnen so, dass deren Antwort nicht eigens verwehrt werden

muss, umwirkungslos zu bleiben. Entscheidungen, so ist damit gesagt, legen

Stummzonen in das Miteinanderreden und um es.«33

32 BBA 1729/32.

33 Werner Hamacher: »Dike – Sprachgerechtigkeit«, in: ders.: Sprachgerechtigkeit, Frank-

furt a.M. 2018, S. 7-49. Hier S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 153

Im weiteren Verlauf der Szene entziehen sich auch die anderen Figuren

dem Miteinandersprechen, sei es durch den Wechsel auf eine metasprachli-

che Ebene oder den in die dritte Person, also in jenes ›Über‹ oder ›Von‹ anstelle

eines ›Mit‹. Auch ist jeweils nicht klar, an welche der anderen anwesenden Fi-

guren sich die jeweilige Rede genau richtet. So kommentiert Uria die Aussage

von Galy Gays Frau, und zwar ohne auf die Inhalte des Gesagten einzugehen,

folgendermaßen:

URIA Ich möchte wissen, mit wem sie spricht? Es sind sicherlich Beschimp-

fungen.

BLODY Ich glaube, daß Frau Gray sehr klar im Kopfe ist. Bitte, sprechen Sie

weiter, Frau Gray. Ich höre Ihre Stimme lieber als die einer Sängerin.

FRAU GALY GAY Ich weiß nicht, was du da wieder treibst in deiner Großspu-

rigkeit, aber du wirst noch schlimm enden. Komm jetzt mit! Aber rede doch

etwas! Bist du heiser?

GALY GAY Ich glaube, du sprichst das alles zu mir her. Ich sage dir, du ver-

wechselst mich mit einem anderen, und was du über den daherredest, ist

dumm und schickt sich nicht.

FRAU GALY GAYWas sagst du? Ich verwechsle dich? Hast du getrunken? Das

verträgt er nämlich nicht.

GALY GAY Ich bin so wenig dein Galy Gay, wie ich der Kommandant dieses

Kamp bin.34

Die Figuren, so wird deutlich, sprechen an keiner Stellemiteinander und über

die gleiche Sache. In der letzten hier zitierten Replik vonGaly Gays Frauwech-

selt diese sogar während ihrer Rede den Adressaten. Stellt sie zunächst Galy

Gay direkte Fragen, so ist die letzte Aussage an einen Dritten gerichtet, oh-

ne dass jedoch klar wäre, wer dieser Dritte ist. Sind es Uria und Fairchild

oder handelt es sich um eine Ansprache des Publikums? Fast scheint es, als

wende sie sich hier bereits an ein noch imaginäres Publikum, bestehend aus

Kommentatoren, um diesen zu erklären, wer dieser Galy Gay denn nun sei –

anstatt im direkten Gespräch, im ›Miteinandersprechen‹ zu bleiben.

Auffällig ist ferner auch die ›phonozentristische‹ Perspektive der Figuren,

die sich in einer expliziten und andauerndenThematisierung des ›Sprechens‹,

der ›Stimme‹, des ›(Daher-)Redens‹, des ›Sagens‹ niederschlägt. Die geradezu

zwanghafte Beschäftigung mit gesprochener Sprache führt gleichwohl zu ei-

nem ›Über-Hören‹ im doppelten Sinne: Durch die permanente Beschäftigung

34 BBA 1729/33.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Paradoxa über Politik und Theater

mit derMetaebene, also dembloßen Akt des Sprechens als solchem,unabhän-

gig von dem, was gesagt wird, sind die Figuren in gesteigertem Maße eben

darauf fixiert, und trotzdem oder gerade deswegen bleibt weder Raum noch

Zeit, um auf die Inhalte des Gesagten einzugehen, also miteinander über eine

konkrete Sache zu sprechen.

Einzig Galy Gay antwortet zu Beginn direkt auf die an ihn gerichtete Frage

seiner Frau, und zwar mit jenem Nein, das nicht nur seine Frau, sondern

auch die Kommentatoren des Stücks – auch und sogar Walter Benjamin –

weitgehend ›überhört‹ haben:35 »Dennoch wird er als ein Mann vorgestellt,

der ›nicht nein sagen kann‹. Und auch das ist weise.«36

IV.1.2 Das (Nicht-)Nein(-Sagen-Können) als ›Dialektik im Stillstand‹

oder: Vom ›Hören der Stimme des Freundes‹

Insofern bleibt die Feststellung Benjamins, Galy Gay sei »nichts als ein Schau-

platz von Widersprüchen unsrer Gesellschaftsordnung«37, nicht nur weiter-

hin gültig und zitierbar, sondern gewinnt durch jenes ›überhörte‹ Nein eine

zusätzliche Dimension. Mit seinem gleichwohl geäußerten Nein nämlich legt

Galy Gay selbst Widerspruch ein und ist insofern und in jenem Moment der

Schauplatz eines konkreten Widerspruchs, mithin also das, was ihm von al-

len Seiten abgesprochen wird: ein widerständiges, ein gleichsam widerspre-

chendes und widersprüchliches Subjekt. Er ist an dieser Stelle einer, der Nein

sagt – wie im Übrigen auch schon an einer vorigen Stelle, an der die Witwe

Begbick ihn fragt, ob er nicht ›Galy Gay‹ heiße.38 In beiden Fällen handelt es

sich um eine Verleugnung des eigenen Namens, das Durchstreichen der ei-

35 Klaus-Detlef Müller erwähnt die Stelle und den offenkundigen Widerspruch, der sich

dort artikuliert, zwar, geht dann aber nur insofern darauf ein, als es sich dabei gleich-

wohl um eine Bestätigung der scheinbar kontinuierlichen ›Verwandlung‹ handele:

»Zum zweiten Mal verleugnet er jetzt seinen Namen, dieses Mal gegenüber seiner

Frau, die ihn identifizieren soll, und diese Selbstverleugnung ist schon ein Identitäts-

verlust: der Mann, der nicht nein sagen kann, sagt nein zu seinem Namen. Seine Ver-

wandlung hat damit bereits begonnen, so daß seine Frau ihn nicht mehr eindeutig

wiedererkennt.« Vgl. Klaus-Detlef Müller: »Mann ist Mann«, in: Brechts Dramen. Neue

Interpretationen, hg. von Walter Hinderer, Stuttgart 1984, S. 89-105. Hier S. 95.

36 Benjamin: »Was ist das epische Theater?«, S. 16.

37 Ebd. S. 15.

38 Vgl. Brecht:Mann ist Mann, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 155

genen Identität, aber dennoch um ein wörtliches Nein. Anders lässt sich die

Verleugnung gar nicht artikulieren.

Dass aber insbesondere derMoment der Verleugnung seiner Frau und sei-

ner selbst als Galy Gay ein zentraler ist, hat neben Benjamin sehr früh bereits

Bernhard Reich erkannt, der einen direkten Zusammenhang zum aufziehen-

den Faschismus und Brechts späterer eigener Bezugnahme darauf herstellt:

Es brauchte eine ungeheure geistige Kraft, zu einer Zeit, da derHitlerfaschis-

mus als eine Sekte betrachtet wurde und sich durchmißglückte prahlerische

Aktionen unsterblich lächerlich machte, eine unselige historische Entwick-

lung vorauszusehen. Brecht wurde aufgebracht, wenn jemand sagte, Galy

Gay entwickle sich aus einem Zivilisten zu einem Soldaten: Man montiert

ihn, und er läßt sich montieren, das ist es. Übrigens zeigt das Werk selbst,

daß Brecht erst im Verlauf der Arbeit an diesem Lustspiel die große Entde-

ckung des Nicht-Nein-Sager machte. Nach der Szene, in der Gay seine Frau

verleugnet, setzt Brecht zu einem Sprung ins Neue an. Bis dahin wächst von

Szene zu Szene die Fabel schön zur Kulmination; nachher bricht der Stücke-

schreiber aus demGehäuse der strengen Story aus und erzählt einige Kapitel

aus der Ummontierung des Zivilisten Gay, aus der Geschichte seiner großen

Kapitulation.39

Erst das konkrete Nein seiner Frau gegenüber ermöglicht die Ummontierung

und nicht etwa Verwandlung nicht nur zum Soldaten, sondern auch zum

›Nicht-Nein-Sager‹, der er fortan sein wird. Möglicherweise ist es auch ge-

rade dieser im Kontext des gesamten Stückes zunächst recht unscheinbare

Moment, der Benjamins Begriff der ›Dialektik im Stillstand‹ in besonderer

Klarheit zeigt, denn das geäußerte Nein kann auch als Geste verstanden wer-

den, zumal es dort bereits eine Wiederholung ist, mithin ein Zitat. Zitierbare

Gesten sind indes das, was – laut Benjamin – das epischeTheater kennzeich-

net, und zwar insofern die ›Geste‹, so wie er sie versteht, geradezu »die Mut-

ter der Dialektik« ist, wobei, wie Samuel Weber feststellt, bereits die einzelne

Geste selbst bei Benjamin »eine zusammengesetzte Abfolge von Bewegungen

ist« und die ›Dialektik im Stillstand‹, welche eine »unsichtbare, virtuelle Be-

39 Zitiert nach: Bernhard Reich: »Erinnerungen an Brecht«, in: Brechts »Mann ist Mann«,

hg. von Carl Wege, Frankfurt a.M. 1982, S. 289-293. Hier S. 291.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Paradoxa über Politik und Theater

wegung« in sich birgt, somit »mehr kierkegaardisch als hegelianisch« sei:40

»Denn wie bei Hegel der Zeitverlauf nicht etwa die Mutter der Dialektik ist,

sondern nur das Medium, in dem sie sich darstellt, so ist im epischenTheater

nicht der widersprüchliche Verlauf der Äußerungen oder der Verhaltungswei-

sen die Mutter der Dialektik, sondern die Geste selbst.«41

Anstatt einer ›Vermittlung‹, wie sie die hegelsche Dialektik vorsieht,

kommt es hier zu einer Wiederholung respektive zu einem Zitat. Das kon-

kret geäußerte, aber mehrfach überhörte Nein Galy Gays als (zitierbare)

Geste zu begreifen, die dann bereits an dieser Stelle dessen Existenz als

›Dividuum‹42 markiert, hieße zugleich, anzuerkennen, dass sich der Ge-

genstand – hier Brechts Stück und konkret die Figur Galy Gay – seiner

eigenen Theoretisierung vorauseilend entzieht, aber noch in jener Geste des

Entzugs diese Geste selbst erst hervorbringt. Mit Benjamin gesprochen: »Der

Zustand, den das epische Theater aufdeckt, ist die Dialektik im Stillstand.«43

Benjamins Zitat über Galy Gay »als ein Mann […], der ›nicht nein sagen

kann‹«44, welches zugleich eine Setzung und ›Definition‹ ist und diesen über-

haupt erst zu jenem ›Mann, der nicht nein sagen kann‹, mithin selbst zu ei-

nem Zitat macht (worauf noch zurückzukommen sein wird), verbindet Ben-

jamin selbst mit dem Stück auf – so müssen wir wohl sagen – unerhörte

Weise. Und das ebenfalls ganz wörtlich. Der bereits erwähnte Phonozentris-

mus der Figuren an just jener Stelle, an der eben doch ein Nein Galy Gays

ertönt, durchkreuzt, so scheint es, die Logik der Benjamin’schen Zitierbar-

keit. Als zwar ausgesprochenes, aber buchstäblich überhörtes Nein kann es

nicht im emphatischen Sinne zitiert, sondern lediglich wiederholt werden,

es ist, so gesehen, eine Geste, die sich selbst verneint, denn die Gesten sind

es ja, die Benjamins Brecht-Lektüre zufolge im epischen Theater zitierbar zu

sein haben: » ›Gesten zitierbar zu machen‹, ist die wichtigste Leistung des

Schauspielers […].«45 Dabei gilt es zu beachten, dass ›die Geste‹ bei Brecht

40 Vgl. Samuel Weber: »Die denkende Bühne«, übers. von Jonas Rosenbrück, in: Das Den-

ken der Bühne. Szenen zwischen Theater und Philosophie, hg. von Leon Gabriel und Niko-

laus Müller-Schöll, Bielefeld 2019, S. 249-272. Hier S. 260.

41 Benjamin: »Was ist das epische Theater?«, S. 20.

42 Vgl. u.a. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S. 211-230.

43 Benjamin: »Was ist das epische Theater?«, S. 16.

44 Vgl. ebd.

45 Ebd. S. 19. Zum ›gestischen Prinzip‹ bei Brecht aus einer Perspektive des Theaterma-

chens vgl. die ausführliche Studie von Hans Martin Ritter: Das gestische Prinzip bei Ber-

tolt Brecht, Köln 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 157

von Anfang an »als Kind zweier Väter« gesehen werden muss, das heißt, dass

Benjamin diesen Begriff – genau wie auch die Figur Galy Gay – in erhebli-

chem Maße mitprägt.46

Es ist darüber hinaus nicht allein Brechts Freund Benjamin, sondern noch

ein weiterer Zeitgenosse beider, der sich insbesondere im Kontext des ›Über-

hörens‹ indirekt vernehmen lässt, nämlich Martin Heidegger. Dieser »evo-

ziere«, so schreibt wiederum Jacques Derrida, an genau einer einzigen Stelle

seines zeitgleich mit Mann ist Mann erschienenen Werks Sein und Zeit ›den

Freund‹, nämlich an jener Stelle, die vom Hören handelt.47 Hören wir also

zunächst Heidegger selbst:

Das Hören ist für das Reden konstitutiv. Und wie die sprachliche Verlautba-

rung in der Rede gründet, so das akustische Vernehmen im Hören. Das Hö-

ren auf … ist das existenziale Offensein des Daseins als Mitsein für den An-

deren. Das Hören konstituiert sogar die primäre und eigentliche Offenheit

des Daseins für sein eigenstes Seinkönnen, als Hören der Stimme des Freundes,

den jedes Dasein bei sich trägt.48

Der letzte Halbsatz, also die Spezifizierung des abstrakten Vermögens des

Hörens »als Hören der Stimme des Freundes, den jedes Dasein bei sich trägt«,

ist es, den Derrida seinem ursprünglich als Vortrag gehaltenen Text als Motto

voranstellt und an dem er seine Überlegungen zum Verhältnis von ›Dasein‹,

›Freund‹, ›Stimme‹ und ›Hören‹ bei Heidegger entwickelt. Der Versuch einer

Beschreibung des ›Freundes‹, wie er bei Heidegger auftaucht, erinnert dabei

stark an das hier an ganz anderer Stelle bereits aufgetauchte ›Subjekt ohne

Subjekt‹49, das sich in Diderots Paradox findet, sowie nicht zuletzt an jenen

Galy Gay, dessen ›Identität‹ vollends paradox wird, wenn er seine eigene Lei-

chenrede hält. Dazu gleich mehr.

»Alles sieht danach aus«, so zunächst noch einmal Derrida in Bezug auf

das singuläre Erscheinen des ›Freundes‹ in Heideggers Sein und Zeit,

46 Vgl. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S. 297.

47 Vgl. Jacques Derrida: »Heideggers Ohr. Philopolemologie (Geschlecht IV)«, in: ders.:

Politik der Freundschaft, S. 411-492. Hier S. 416.

48 Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tübingen 2006 (19. Auflage), S. 163. (Hervorh. S. Sch.)

Den hervorgehobenen Teil stellt Derrida als Motto seinem Text voran. Vgl. Derrida:

»Heideggers Ohr«, S. 411.

49 Vgl. Lacoue-Labarthe: »Paradox und Mimesis«, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Paradoxa über Politik und Theater

als sei der Freundmehr als eine Figur, eine Gestalt unter anderen und daher

geeignet eine exemplarische Rolle spielen [sic!] – weil er der sans-figure, der

Gestaltlose und Gesichtslose oder, wie man im Französischen auch sagt, der

figurant ist, der Statist, der niemand ist, umwer auch immer sein zu können:

die exemplarische, also zugleich einzigartige und allgemeineKon-figuration

jedes möglichen anderen, jeder möglichen Figur, jeder möglichen Gestalt,

jedesmöglichen Gesichts oder vielmehr jedermöglichen Stimme des Ande-

ren. Jede Stimme des anderen ist in gewisser Weise Stimme des Freundes,

vertreten durch die Figur jeder Stimme des anderen, durch die Stimme des

Freundes desDaseins*. Denn nur dasDasein* kann undmuß einen Freund ha-

ben, der spricht. Nur das Dasein* hat ein Ohr für den Freund, der spricht.50

›Der Freund, der spricht‹, so lässt sich Derridas Pointe zu Heidegger noch

deutlicher in unseren Zusammenhang überführen, ist einer, der »gerade, weil

er absolut nichts ist, […] alles so vorzüglich sein [kann]«51. Hören wir also an

dieser Stelle auch noch einmal Galy Gay, wenn er seine eigene Leichenrede

hält:

Ich könnt nicht ansehen ohne sofortigen Tod

In einer Kist ein entleertes Gesicht

Eines gewissen, mir einst bekannt, von Wasserfläch her,

In die einer sah, der, wie ich weiß, verstarb.

Drum kann ich nicht aufmachen diese Kist.

Weil diese Furcht da ist in mir beiden, denn vielleicht

Bin ich der Beide, der eben erst entstand

Auf der Erde veränderlicher Oberfläch52

Auch hier erscheint, wie in Derridas Heidegger-Lektüre, ein »entleertes Ge-

sicht«, ein »Gesichtsloser«, jedoch nicht als Anderer, als Freund, sondern als

das eigene, aber zugleich andere Ich, als gleichsam unmögliche Repräsen-

tation des eigenen Todes. Derrida indes kann diesen Zusammenhang noch

weiter zuspitzen, wenn auch nur unter der Bedingung, dass dafür ein Zitat

aus seinem Zusammenhang gerissen werden muss: »Der Freund ist derjeni-

ge und er ist in gewisser Hinsicht der einzige, der meinen eigenen Tod trägt,

50 Derrida: »Heideggers Ohr«, S. 430f. (Hervorh. i. O.)

51 Vgl. Diderot: Paradox, S. 36.

52 BBA 1729/53.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 159

der schwanger geht mit diesem meinen eigenen und so im voraus ent-eigne-

ten, mir im voraus genommenen Tod.«53 Nur der Freund kann ›meinen‹ Tod

tatsächlich erleben, insofern ist ›mein‹ Tod ›mir‹ enteignet und gehört dem

Freundmehr als ›mir‹ selbst. ›Ich‹ trage damit den eigenen Tod nur vermittelt

über den Freund bei mir.

Galy Gays Doppelexistenz als ›der Beide‹, als »der eine ich und der andere

ich«54, als sein eigener Grabredner lässt sich vor diesem Hintergrund auch

als Auseinandersetzung mit der absoluten Abwesenheit des ›Freundes‹ lesen,

wie er laut Heidegger das ›Dasein‹ in Gestalt einer Stimme begleitet und wie

er an der oben zitierten Stelle bei Derrida den eigenen Tod als Möglichkeit

bei sich trägt. Insofern Galy Gay ein ›Dasein‹ in statu nascendi ist, »der Beide,

der eben erst entstand«, ein »abgenabelt fledermäusig Ding, hangend/Zwi-

schen Gummibäumen und Hütt«55, insofern er also ein ›Dividuum‹ ist, hat er

(noch) kein Gegenüber, keinen Freund, keine Stimme, die ihn begleitet, und er

erkennt dieses Dilemma selbst, wenn er jene gleichsam leitmotivischen und

apodiktischen Sätze wiederholt, die sich durch das gesamte Stück verfolgen

lassen: »Einer ist keiner. Es muß ihn einer anrufen.«56

Dieser Anruf, die Apostrophe des Einen durch einen Anderen erfolgt

dann, so können wir jetzt sagen, auf der Ebene der Kritik und Rezeption,

nämlich durch Walter Benjamin, der Galy Gay als ›Dividuum‹ insofern mit-

konstituiert, als er dessen Nein gleichsam ›über-hört‹ und in einer ›Dialektik

im Stillstand‹ aufhebt, allerdings – und dieser Unterschied markiert ebenso

die Differenz zwischen Heidegger und Derrida – als Schrift und als Zitat.

Insofern diese Konstitution Galy Gays immer wieder aufgegriffen worden ist,

sind Stück und Rezeption, Figur und Kommentar, der Eine und der Andere

gleichsam ununterscheidbar geworden.

IV.1.3 ›Dividuum‹ und Zitierbarkeit …

Nicht von ungefähr sind es das LustspielMann ist Mann (in seiner ersten Fas-

sung von 1926) und dessen Hauptfigur Galy Gay, an denen Benjamin seine

Überlegungen zum epischen Theater entwickelt, die, so die hier zu verfol-

gende Hypothese, nichts weniger als eine Theorie des Zitats und der Zitier-

53 Derrida: Politik der Freundschaft, S. 35.

54 Vgl. BBA 1729/53.

55 BBA 1729/53.

56 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Paradoxa über Politik und Theater

barkeit darstellen.57 Dass es ferner gerade Zitate und der Akt des Zitierens

sind, die zentrale Elemente dessen darstellen, was Brecht unter ›Verfrem-

dung‹ versteht,möglicherweise sogar das paradigmatische Verfahren der Ver-

fremdung, darauf weist in jüngerer Zeit Georges Didi-Huberman hin:

Verfremdenhieße so: Zeigen, indemman zeigt, dassman zeigt, unddadurch

das, was man zeigt, abtrennt – um seine komplexe dialektische Natur umso

besser aufzeigen zu können. In diesem Sinne gilt also: Verfremden heißtMon-

tieren, was wiederum bedeutet, die Evidenzen auseinanderzunehmen, um

so die Differenzen visuell und zeitlich besser nebeneinanderstellen zu kön-

nen. In der Verfremdung rücken die Einfachheit und die Einheit der Dinge in

die Ferne, während ihre Komplexität und ihre dissoziierte Natur in den Vor-

dergrund treten. Ebendies bezeichnet Brecht als eineKunst derHistorisierung:

eine Kunst, die die Kontinuität derNarrationen unterbricht, ihreDifferenzen

aus ihnenherausholt unddurchdie komponierendeZusammenstellungdie-

ser Differenzen den wesentlich »kritischen« Charakter aller Historizität wie-

derherstellt. Verfremden heißt, sich darauf zu verstehen, sein visuelles oder

narratives Material als eineMontage von Zitaten zu behandeln […].58

Diese »Montage von Zitaten« ist, wie schon erwähnt worden ist, in direkter

und vielfacher Weise mit Benjamin verbunden. Brechts Entwurf eines an-

deren ›Subjekts‹, nämlich des ›Dividuums‹ einerseits und Benjamins kriti-

sche Zitierpraxis respektive seine zitierende Kritik andererseits können gar

nicht getrennt voneinander betrachtet werden. Die Texte beider Autoren sind

57 Vgl. die detaillierten Lektüren zu Benjamins Auseinandersetzung mit Brecht in:

Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S. 19-184. Spätestens an die-

ser Stelle scheint der Hinweis nötig, dass der wichtigste Referenztext dieser Arbeit,

wenn es um Brecht und Benjamin geht, der eben erwähnte ist. Aus zweierlei Gründen

wird hier nur ab und zu direkt darauf verwiesen: 1. Aufgrund der zu großen, zuweilen

unheimlichen Ähnlichkeit der Fragen, die beiden Arbeiten zugrunde liegen. Eine zu

große Nähe verunmöglicht das eigene Herantasten an den Gegenstand, auch und ge-

rade mit dem zeitlichen Abstand, der zwischen beiden Arbeiten liegt. 2. Es erscheint

uns kaummöglich, an dieMaterialfülle anzuschließen, die sich dort findet, weshalb es

aus pragmatischen Gründen geboten scheint, sich erst recht auf – hoffentlich paradig-

matische – Einzelaspekte zu beschränken. Die Frage, wie unter diesen Umständen zu

zitieren sei, ist mithin keine leichte. Das heißt jedoch nicht, dass wir in allen Punkten

zu denselben Ergebnissen kommen. Die Diskussion von Galy Gays Nein mag dafür ein

Beispiel sein.

58 Georges Didi-Huberman: Wenn die Bilder Position beziehen. Das Auge der Geschichte I,

übers. von Markus Sedlaczek, Paderborn 2011, S. 80. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 161

in derart hohem Maße aufeinander verwiesen und selbst in geradezu un-

erschöpflicher Weise zitierbar, dass sie ferner als paradigmatisches Beispiel

und Zeugnis einer radikalen ›Politik der Freundschaft‹ betrachtet werden kön-

nen.59 Wie das?

In seiner Politik der Freundschaft zeichnet Jacques Derrida, den wir auch

hier befragen wollen, die ›Geschichte‹ einer Philosophie respektive Politik der

Freundschaft nach, die, so seine radikale Pointe, aus nichts anderem als Zita-

ten besteht, und entwickelt daran zugleich den Entwurf einer anderen, einer

kommenden Demokratietheorie und, in Abgrenzung zu Carl Schmitt, eines

anderen Begriffs des ›Politischen‹. Im letzten Kapitel seiner Arbeit formuliert

Derrida dort diejenige Frage, welche seiner Ansicht nach übrig bleibt, nach-

dem alle bisherigen Kategorien zur Definition der Freundschaft (von ihm)

dekonstruiert worden sind:

Die Frage, die bleibt und von der man sich fragen kann, was von ihr bleibt,

nachdem die gerade genannten Stimmen ertönt sind, ist eine Frage, deren

Neuheit wir die Form erhalten [sic!], die Platon ihr in dem Augenblick, da

er die Konsequenzen aus einem Scheitern zieht, im Lysis gegeben hat. Nicht

»Was ist die Freundschaft«, sondern:Was ist der Freund?Wer ist der Freund?

Wer ist es? Wer ist er? Wer ist sie? Wer, da doch, wie man sehen wird, alle

Kategorien und Axiome, die den Freundschaftsbegriff in seiner Geschichte

konstituiert haben, sich alsmorsch erwiesen haben: das Subjekt, die Person,

das Ich, die Anwesenheit, die Familie und die Vertrautheit, die Wesensver-

wandtschaft, die Zugehörigkeit (oikeiotes) oder dieNähe, also eine bestimm-

teWahrheit und ein bestimmtes Gedächtnis, der Verwandte, der Bürger und

die Politik (polites und politeia), selbst der Mensch – und, natürlich, der Bru-

der, der all das kapitalisiert.60

Nicht die allgemeine, die ›essentialistische‹ Frage nach der Freundschaft, son-

dern die konkrete Frage nach ›dem Freund‹ als einer Singularität bleibt also

übrig. Derrida, so viel sei noch gesagt, geht es im Folgenden um die Denk-

möglichkeit eines »Überschreitens des menschlichenMaßes«, um »die Erfah-

rung einer gewissen Unmenschlichkeit«.61 Beides ist uns bereits in Gestalt

59 UmfangreichesMaterial und eine ausführliche Darstellung der Freundschaft zwischen

Benjamin und Brecht finden sich in: ErdmutWizisla: Benjamin undBrecht.Die Geschichte

einer Freundschaft, Frankfurt a.M. 2004.

60 Derrida: Politik der Freundschaft, S. 392. (Hervorh. i. O.)

61 Vgl. ebd. S. 393.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Paradoxa über Politik und Theater

von Heideggers ›Dasein‹ und Brechts ›Dividuum‹ Galy Gay begegnet. Dar-

über hinaus jedoch ist jene ›Politik der Freundschaft‹ Derridas zugleich eine

Theorie der Zitierbarkeit, das heißt, sie manifestiert sich nicht so sehr im

Logos, in der physischen Präsenz und der ›Abstammung‹, wie er selbst sagt,

sondern – wie könnte es bei Derrida anders sein? – in der Schrift und damit

einhergehend in der (radikalen) Differenz. (Es ließe sich imAnschluss an Ben-

jamin auch sagen: im Gestischen und im Zitat.) In jedem Fall zeigt sie sich in

der ›Zitierbarkeit‹ als unendlichem und damit radikal offenem Potential der

Anknüpfung an bereits Geschriebenes und Gegebenes.

Dass Brechts episches Theater von jenen ›zitierbaren Gesten‹ getragen

wird, die Benjamin seinerseits fleißig zitiert, heißt dann auch, dass es ei-

nes ist, das sich dem ›Logozentrismus‹ und dem ›Schematismus der Abstam-

mung‹, um avant la lettremit Derrida zu sprechen, entgegensetzt:62

»Gesten zitierbar zu machen«, ist die wichtigste Leistung des Schauspielers;

seine Gebärden muß er sperren können, wie ein Setzer die Worte. […] Es ist

das oberste Gebot dieses Theaters, daß ›der Zeigende‹ – das ist der Schau-

spieler als solcher – ›gezeigt werde‹.63

Das epische Theater, wie es sich insbesondere in Brechts frühen Stücken und

exemplarisch in Mann ist Mann manifestiert und von Benjamin dargestellt,

ja, geradezu durch ihn ›definiert‹ und miterfunden wird, wäre damit eine

frühe Formder Dekonstruktion (als Zitierbarkeit) und zugleich deren Praxis –

allerdings nur unter Einbezug jenes Benjamin, dessen Brecht-Lektüre bereits

eine ›zitierende‹, ›über-setzende‹ und damit distanzierende, mithin eine das

Nicht-Identische und die Differenz um jeden Preis verteidigende ist:

Benjamin setzt sich, kaummerklichmanchmal, kaum zu übersehen in ande-

ren Fällen,mit Brecht auseinander. Keineswegs kritiklos, keineswegs Brecht-

fürchtig oder mit ihm um die radikalere Position wettstreitend, entwickelt

er vielmehr in der Auseinandersetzung mit Brecht eine der komplexesten

Theorien eines Theaters der Nicht- oder A-Identität. Im Moment einer zu-

nehmenden Polarisierung und Konfrontation hält er […] in der Theorie an

der Möglichkeit von Differenz fest, liefert mit der Kritik des Brechtschen

62 Vgl. die entsprechenden Begriffe Derridas in der Grammatologie sowie in der Politik der

Freundschaft.

63 Benjamin: »Was ist das epische Theater?«, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 163

Theaters dasModell einer anderenKritik – und vielleicht auch eines anderen

Theaters.64

Der Freund, so lässt sich im Hinblick auf die von Derrida aufgeworfene Frage

und unter Einbezug der Benjamin’schen Praxis einemögliche Antwort formu-

lieren, ist derjenige, der in solcher Weise an der Möglichkeit von Differenz,

von Kritik gar noch der Kritik selbst festhält, auch und gerade im Modus des

verfremdenden Zitats und im Offenhalten weiterer, insbesondere auch kriti-

scher Zitierbarkeit.

Dass es darüber hinaus einen inneren Zusammenhang im Denken Ben-

jamins und Brechts einerseits sowie Derridas andererseits gibt, welcher sich

gerade im Konzept des ›Zitats‹ zeigt, darauf hat in jüngster Zeit auch Judith

Butler aufmerksam gemacht. In ihrem Vortrag mit dem Titel Wenn die Geste

zum Ereignis wird (der seinerseits ein Zitat ist) interessiert sie sich im Kern

für Fragen der politischen Handlungsfähigkeit unter den Bedingungen des

Wegfalls aller »Stützen«, wie sie sagt, und stützt sich in ihren Überlegungen,

die auch Fragen der Genderperformativität miteinbeziehen, selbst auf genau

diejenigen Autoren, welche uns auch hier vornehmlich beschäftigen, nämlich

Walter Benjamin und Bertolt Brecht sowie Jacques Derrida, ferner auch Franz

Kafka und Hannah Arendt. Die zentralen Fragen und ihre Herangehensweise

an diese formuliert sie folgendermaßen:

Kommen wir also erneut auf jenes dringliche theoretische Problem zurück:

Was geschieht mit dem Handeln, wenn die Bedingungen seiner Autorisie-

rung und seine Stützen wegfallen? Welche Form nimmt das Handeln an,

wenn es radikal ungestützt bzw. ent-autorisiert ist? Und was hat dies mit

dem Verhältnis von Performanz und sozialer Verkörperung zu tun?

Ummich diesen Fragen zu nähern, möchte ich das Verhältnis zwischen dem

Zitat und der Geste in Walter Benjamins Auseinandersetzung mit Brechts

epischem Theater in Betracht ziehen. Dies mag weit hergeholt erscheinen;

aber erinnern wir uns daran, dass Derridas eigene Kritik an Austin auf einer

Vorstellung vonZitathaftigkeit beruht, die inBenjamins auf dasMoment des

Zitats fokussierenden Lektüren vonBrecht undKafka ihrenWiderhall findet.

Der Begriff des Zitats ist in Benjamins Überlegungen nicht so sehr mit dem

Sprechakt als vielmehr mit der Geste verbunden.65

64 Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S. 43.

65 Butler:Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 49f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Paradoxa über Politik und Theater

Weiter vermutet Butler, dass auch Derridas Überlegungen zur Zitathaftig-

keit von Sprechakten und deren Bruch mit dem Kontext tatsächlich direkt

von Benjamins Beschreibung des epischen Theaters beeinflusst worden ist.

Ob sich dafür konkrete Belege finden lassen, interessiert uns hier weniger

als die Tatsache, dass der von uns herausgestellte Bezug zwischen Benjamins

Überlegungen zu Brecht einerseits und Derrida andererseits von Butlers Aus-

führungen bestätigt wird und eine aktuelle Dimension gewinnt.

Wir wollen an dieser Stelle noch einmal explizit daran erinnern, wer der

wohl wichtigste philosophische Vorläufer der Dekonstruktion ist, auf den sich

diese gleichwohl in kritischer Absicht bezieht, nämlichMartin Heidegger. Zur

selben Zeit, in der Brechts Galy Gay die Theaterbühne betritt, betritt das Hei-

degger’sche ›Dasein‹ die Bühne der Philosophiegeschichte:66 Sein und Zeit er-

scheint 1927 und ebenso Heideggers Marburger Vorlesung über die Grundpro-

bleme der Phänomenologie.67 Ohne hier auch nur annähernd eine hinreichende

Heidegger-Auseinandersetzung leisten zu können, sei daran erinnert, dass

das Heidegger’sche ›Dasein‹ ein von Grund auf unbestimmtes und dezen-

triertes, dabei aber paradoxerweise zugleich ›es selbst‹, genauer es selbst »als

In-der-Welt-sein, das erkennt«, ist.68 Bereits Heidegger selbst erweist sich

bei der Beschreibung seines ›Daseins‹ im § 13 von Sein und Zeit über das ›Welt-

erkennen‹ (und auch schon zu Beginn von Sein und Zeit) darüber hinaus als ein

›Grammatologe‹, wenn er gleich zu Anfang statt eines Objekts im Satz eine

Leerstelle setzt und diese in Form desjenigen Satzzeichens markiert, welches

wie kein anderes Unbestimmtheit, Offenheit und Flüchtigkeit darstellt – der

drei Punkte, den »Spuren subversiven Denkens«69:

Im Sichrichten auf … und Erfassen geht das Dasein nicht etwa erst aus sei-

ner Innensphäre hinaus, in die es zunächst verkapselt ist, sondern es ist sei-

ner primären Seinsart nach immer schon »draußen« bei einem begegnen-

66 Vgl. Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S. 196-199.

67 Vgl. Martin Heidegger: Die Grundprobleme der Phänomenologie, Frankfurt a.M. 1975.

68 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 62.

69 Vgl. dazu Christine Abbt: »Die Auslassungspunkte. Spuren subversiven Denkens«, in:

dies., Tim Kammasch (Hg.): Punkt, Punkt, Komma, Strich? Geste, Gestalt und Bedeutung

philosophischer Zeichensetzung, Bielefeld 2009, S. 101-116. Hier insb. S. 102: »Während

HeideggersWerk Sein und Zeitmit ihnen beginnt und Derridas Grammatologie die zen-

trale Frage nach dem Ursprungmit ihnen enden lässt, sucht man in vielen philosophi-

schen Texten vergebens nach ihnen.« Zu ergänzenwäre hier noch die Politik der Freund-

schaft, die ebenfalls mit Auslassungspunkten endet. Vgl. Derrida: Politik der Freund-

schaft, S. 409: »O Freunde, Demokraten …«.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 165

den Seienden der je schon entdecktenWelt. Und das bestimmende Sichauf-

halten bei dem zu erkennenden Seienden ist nicht etwa ein Verlassen der

inneren Sphäre, sondern auch in diesem »Draußen-sein« beim Gegenstand

ist das Dasein im rechtverstandenen Sinne »drinnen«, d.h. es selbst ist es als

In-der-Welt-sein, das erkennt.70

Wir verlassen Heidegger an dieser Stelle wieder und behalten im Blick, dass

das ›Dasein‹, wie es sich hier zeigt, in seiner Struktur paradox ist: drinnen

und draußen, dezentriert und bei sich, beim anderen und es selbst. Wir wer-

den darauf zurückkommen.

Die Besonderheit der Freundschaft zwischen Benjamin und Brecht hat

unter vielen anderen sehr früh bereits Hannah Arendt erkannt und auch die

Bedeutung der ›Zitierbarkeit‹ für diese Konstellation.71 In ihren zwei Essays

über Brecht und Benjamin bezeichnet sie diesen als ›Meister‹ im Umgangmit

der Vergangenheit, denn, so Arendt:

Sofern Vergangenheit als Tradition überliefert ist, hat sie Autorität; sofern

Autorität sich geschichtlich darstellt, wird sie zur Tradition. Walter Benja-

min wußte, daß Traditionsbruch und Autoritätsverlust irreparabel waren,

und zog daraus den Schluß, neueWege für den Umgangmit der Vergangen-

heit zu suchen. In diesemUmgangwurde er einMeister, als er entdeckte, daß

an die Stelle der Tradierbarkeit der Vergangenheit ihre Zitierbarkeit getre-

ten war, an die Stelle ihrer Autorität die gespenstische Kraft, sich stückweise

in der Gegenwart anzusiedeln und ihr den falschen Frieden der gedankenlo-

sen Selbstzufriedenheit zu rauben.72

Dies kann mitunter ebenfalls als Formulierung einer radikalen Theorie der

Zitierbarkeit, eben einer frühen Form der ›Dekonstruktion‹ gelesen werden,

die dann – wie bereits gesagt – auch eine komplexeTheorie der Freundschaft

(und womöglich deren Unmöglichkeit) und damit einhergehend, Derrida fol-

gend, unweigerlich auch eine radikale (und daher womöglich auch unmög-

liche) Demokratietheorie wäre. ›Wäre‹ deshalb, weil es sich gerade um kei-

ne ausformulierten Theorien handelt, sondern um konkrete, mithin singu-

läre Beschreibungen und eine reflektierende Praxis, die jedoch Elemente ei-

70 Heidegger: Sein und Zeit, S. 62.

71 Vgl. noch einmal Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Hier wer-

den wir uns jedoch vornehmlich auf den Begriff der ›Zitierbarkeit‹ konzentrieren, der

dort weniger prominent auftritt.

72 Hannah Arendt: Benjamin, Brecht. Zwei Essays, München 1971, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Paradoxa über Politik und Theater

ner Theorie enthalten. Arendt spricht nämlich nicht davon, dass Benjamin

Traditionsbruch, Autoritätsverlust und Zitierbarkeit der Vergangenheit pos-

tuliere, sondern davon, dass er davon gewusst habe und jene entdeckt habe.

Das heißt, dass es sich, wenn man Arendt in ihrer Deutung folgt, bei Benja-

mins Praxis um verallgemeinerbare, theoriefähige Entdeckungen und keine

bloß ›subjektive‹ Auseinandersetzung handelt. Gleichwohl bleibt die Theorie

implizit, sie wird als Theorie nicht ausformuliert.

Wenn nun aber die ›Dekonstruktion‹ alsTheorie und Verfahren – in unse-

remZusammenhang hier bislang vor allem vertreten durchDerridasGramma-

tologie und die Politik der Freundschaft – diejenige denkerische Praxis darstellt,

welche jenen radikalen Entwürfen (von Brecht und Benjamin) am nächsten

kommt, sie aber nolens volens aufHeidegger ›zurückgeht‹ (dessen Verstrickung

in den Nationalsozialismus hinlänglich bekannt ist und hier nicht weiter er-

örtert zu werden braucht), wenn auch in kritischer Weise, dann stellt sich die

grundsätzliche Frage nach den ideengeschichtlichen Verstrickungen in jenen

Jahren der Zwischenkriegszeit, in denen die Ansätze zu den oben schlaglicht-

artig beleuchteten Ideen und Konstellationen nahezu zeitgleich aufgetaucht

sind.73 Ihre konkreten Versuche der ›Destruktion‹ der Autorität der Vergan-

genheit eint – so lautet hier zunächst die irritierende Feststellung – Brecht,

Benjamin und Heidegger mehr, als dass diese sie trennen würden.

Es ist dann auch keineswegs überraschend, dass sich gerade in einem

Text Hannah Arendts über die Freunde Brecht und Benjamin diese unheimli-

che Ähnlichkeit sogar sprachlich manifestiert, denn liest man nur den ersten

Satz des oben zitierten Abschnitts, so könnte es auch um den Einstieg zum

Heidegger’schen Verfahren der ›Destruktion‹ gehen:

73 Es bliebe noch in den Blick zu nehmen, wer darüber hinaus explizit oder implizit

zu diesen ideengeschichtlichen ›Verstrickungen‹ gehört. Zu nennen wären unter vie-

len anderen mit Sicherheit Franz Kafka und Robert Musil einerseits, außerdem Carl

Schmitt andererseits. Eine These zur Bedeutung Carl Schmitts in diesem Zusammen-

hang lässt sich ausführlich nachlesen in: Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven

Defaitismus«. Eine Gegenthese in Bezug auf das Verhältnis Schmitt/Brecht entwickelt

wiederum Dong-Min Choi: Die Literatur des Ausnahmezustandes bei Bertolt Brecht (1929-

32), in: Brecht – Werk und Kontext, hg. von Jürgen Hillesheim, Bd. 5, Würzburg 2018.

Einen originären Versuch, ein einzelnes Jahr dieser hochverdichteten Zeit – nämlich

dasjenige der Uraufführung vonMann ist Mann, der Entstehung von Sein und Zeit sowie

auch der postumen Publikation von Kafkas Schloß-Roman durch Max Brod – in seiner

ganzen Breite zu erfassen, unternimmt Hans Ulrich Gumbrecht: 1926: Ein Jahr am Rand

der Zeit, übers. von Joachim Schulte, Frankfurt a.M. 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 167

Negierend verhält sich die Destruktion nicht zur Vergangenheit, ihre Kri-

tik trifft das »Heute« und die herrschende Behandlungsart der Geschichte

der Ontologie, mag sie doxographisch, geistesgeschichtlich oder problem-

geschichtlich angelegt sein. Die Destruktion will aber nicht die Vergangen-

heit in Nichtigkeit begraben, sie hat positive Absichten; ihre negative Funk-

tion bleibt unausdrücklich und indirekt.74

Zum Vergleich noch einmal der erste Satz Arendts, an den sich der Heideg-

ger’sche Abschnitt nahtlos anfügen ließe: »Sofern Vergangenheit als Tradition

überliefert ist, hat sie Autorität; sofern Autorität sich geschichtlich darstellt,

wird sie zur Tradition.«75 Arendt jedoch spricht hier, wir haben es oben be-

reits gesehen, nicht über Martin Heidegger, sondern über Walter Benjamin,

und zwar insbesondere über den Brecht nahestehenden Benjamin. Gleich-

wohl bleibt die von uns hier angedeutete ›Ummontierung‹ der Zitate als Mög-

lichkeit bestehen und unterstreicht einmal mehr die unheimliche Nähe von

Brecht und Benjamin zu Heidegger.76

Bereits in seinem ersten Versuch über Brecht 1930 hatte wiederum Benja-

min, auch hier bezüglich der ›Ummontierung‹ Galy Gays aus Mann ist Mann,

geschrieben:

Die Ummontierung, von der hier die Rede ist – wir hörten schon, wie Brecht

sie als literarische Form proklamiert. Das Geschriebene ist ihm nicht Werk,

sondernApparat, Instrument. Es ist, je höher es steht, destomehr der Umfor-

mung, der Demontierung und Verwandlung fähig. Die Betrachtung der gro-

ßen kanonischen Literaturen, vor allem der chinesischen, hat ihm gezeigt,

daß der oberste Anspruch, der dort an Geschriebenes gestellt wird, seine Zi-

tierbarkeit ist. Es sei angedeutet, daß hier eine Theorie des Plagiats gründet,

bei der den Witzbolden sehr schnell der Atem ausgehen wird.77

Benjamin bringt nicht nur Galy Gays ›Ummontierung‹ in einen direkten Zu-

sammenhang mit der Praxis des Zitierens als einer eigenständigen literari-

74 Heidegger: Sein und Zeit, S. 22f. (Hervorh. i. O.)

75 Arendt: Benjamin, Brecht, S. 49.

76 Vgl. dazuMüller-Schöll:Das Theater des »konstruktivenDefaitismus«, S. 196f. Die dort von

Derrida zitierte Überlegung, dass der Faschismus als Möglichkeit bereits in der Demo-

kratie selbst angelegt sein könnte, und die Frage danach, welche Schlüsse daraus zu

ziehen sind, ist womöglich der Fluchtpunkt, auf den die hier herausgestellte Nähe hin-

ausläuft.

77 Benjamin: »Bert Brecht«, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Paradoxa über Politik und Theater

schen Form, sondern äußert selbst die These, dass es sich dabei gar um die

Begründung einer Theorie handele – jedoch keine des Zitats, sondern eine

des Plagiats.78 Dass dabei »den Witzbolden sehr schnell der Atem ausge-

hen wird«, ist vor dem Hintergrund jener Radikalität der Zertrümmerung

des ›Subjekts‹ und der ›Person‹ im und als Zitat, wie sie sich insbesondere in

Mann ist Mann und der davon kaum zu trennenden Lektüre Benjamins zeigt,

dahingehend zu lesen, dass es in jener ›Theorie‹ keinen Unterschied mehr

zwischen Zitat und Plagiat, zwischen Ummontierung und Verwandlung,mit-

hin in letzter Konsequenz auch keinen zwischen Theorie und Praxis geben

dürfte – weshalb wir den Begriff gerade oben veruneigentlicht und in einfa-

che Anführungszeichen gesetzt haben. Was Benjamin hier nur ›anzudeuten‹

vorgibt, dies aber durch den unvermittelten Wechsel des Begriffs vom ›Zitat‹

zum ›Plagiat‹ zugleich theoretisch radikalisiert, das sind die Engführung und

das Aufeinanderverwiesensein von Subjekt und Schrift respektive von ›Divi-

duum‹ und Zitat als deren, wenn man so will, gleichursprüngliche Derivate.

Damit lässt sich sagen: »[D]en Witzbolden [wird] sehr schnell der Atem

ausgehen«79, weil jene »Theorie des Plagiats«, die Benjamin heraufbeschwört,

konsequenterweise weder eineTheorie sein würde noch Plagiate zum Gegen-

stand hätte, insofern diese auf klassische Subjekte, mithin ›Individuen‹ und

eindeutige geistige Eigentumsverhältnisse angewiesen sind. Gibt es jedoch

nur noch ›Dividuuen‹ und Zitate, ist alles zum Sprachmaterial geworden,

sind diese Unterscheidungen hinfällig, auch, wie bereits gesagt, jene zwi-

schen Theorie und Praxis, und zuletzt auch jene zwischen Metasprache und

Objektsprache.

»Das Geschriebene«, von dem Benjamin an dieser Stelle konkret spricht,

ist schließlich nichts anderes als die Figur Galy Gay, die damit – durch Ver-

mittlung und Bearbeitung Benjamins – zum Sprachmaterial, gar selbst zu

einer Geste und eben zum Zitat und dessen Potentialität: der Zitierbarkeit

geworden ist.80 So gesehen ist ›Galy Gay‹ nichts anderes als eine Chiffre für

78 Zur in diesem Zusammenhang nicht uninteressanten Geschichte des Plagiats, in der

auch Brecht eine Rolle spielt, vgl. Philipp Theisohn: Plagiat: Eine unoriginelle Literatur-

geschichte, Stuttgart 2009, insb. S. 446-459.

79 Vgl. Benjamin: »Bert Brecht«, S. 15.

80 Vgl. dazu auch die damit korrespondierenden Überlegungen zur Geste von Giorgio

Agamben: »Die Geste ist eine Potenz, die nicht in den Akt übergeht, um sich in ihm

zu erschöpfen, sondern als Potenz im Akt verbleibt und in ihm tanzt.« Giorgio Agam-

ben: »Noten zur Geste«, übers. von Elisabetta Fontana-Hentschel, in: Postmoderne und

Politik, hg. von Jutta Georg-Lauer, Tübinger Beiträge zu Philosophie und Gesellschafts-

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 169

jene Potentialität der Sprache, in die er selbst verstrickt ist, auch und gerade

dann, wenn er Nein sagt: die Zitierbarkeit.81

Dass sich Brecht, wenig überraschend, in sehr viel pragmatischererWeise

dieses Verhältnisses auch selbst bewusst war und es auf paradoxe Weise pro-

duktiv gemacht hat, darauf verweist Philipp Theisohn in seiner Geschichte

des Plagiats:

Der Kapitalismus vernichtet das Kunstwerk als individuelle Ausdrucksform,

während er zugleich ausgerechnet an dieser Ausdrucksform festhält. Der

Autor, der Eigentümer, der Rechteinhaber, das Urheberrecht überhaupt –

das sind alles notwendigeMaskierungen eines Systems, das amallerwenigs-

ten ander Persönlichkeit vonKunst interessiert ist, denndiese Persönlichkeit

ist nicht marktfähig. Marktfähig aber ist allein das, was (wir lernen dazu)

technisch reproduzierbar ist, das, was keine ›Echtheit‹ an sich trägt, die sich

gegen die Vermassung sperrt – und das dennoch eine individuelle Erschei-

nungsform annehmen kann. Gefragt ist also der Schein der Authentizität –

das ist derWiderspruch und nach Brecht die Realität der bürgerlichen Kunst.

Der Anspruch des revolutionären Künstlersmuss es somit sein, diese Schein-

realität aufzuheben, zu sagen, was ist.82

IV.1.4 Notwendiges Postscriptum: Aktualität

Dass es sich bei Brechts in jeder Hinsicht radikalem Entwurf eines ›neuen‹,

›ummontierten‹ Subjekts nicht um ein normatives, sondern ein deskriptives

(und damit zugleich kritisches) Konzept respektive eine experimentelle äs-

thetische Auseinandersetzung handelt und jener somit von einer ausgepräg-

kritik, Bd. 4, Tübingen 1992, S. 97-107. Hier S. 106. DieMetapher des Tanzes ist insofern

passend gewählt, als sich insbesondere die Tanzelemente improvisierter Tänze – zu

denken wäre an den Tango Argentino – als Gesten verstehen lassen, die schon deshalb

eine Potenz aufrechterhalten müssen, weil die Ausführung der jeweiligen Elemente

von der gelungenen Kommunikation und Verbindung der beiden Tänzer abhängt; die

Bewegungen sind zwar frei improvisiert, folgen aber dennoch einer körpersprachli-

chen Grammatik und einem Vokabular. Jene Gesten, die für das Gegenüber den Im-

puls zur Ausführung geben, müssen verstehbar und mithin ›zitierbar‹ sein, gleichzei-

tig – und das ist das Entscheidende – tanzt im Tanz selbst immer auch dieMöglichkeit,

etwas anders zu machen.

81 Vgl. auch Samuel Webers Rede von der Bühne des epischen Theaters als einer »scene

of citability« in: Samuel Weber: Theatricality as Medium, New York 2004, S. 45.

82 Theisohn: Plagiat, S. 454f. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Paradoxa über Politik und Theater

ten Sensibilität für die Tendenzen seiner Zeit zeugt, sollte eigentlich selbst-

verständlich sein, wird hier jedoch noch einmal explizit betont. Die Ähnlich-

keit Galy Gays als ›Dividuum‹ mit dem nicht erst seit kurzem affirmativ pro-

pagierten ›neoliberalen‹ Subjekt, dessen ›Identität‹ gleichsam nur noch aus

einzelnen ›Kompetenzen‹ und Konsumentscheidungen besteht, liegt auf der

Hand: Keine feste Persönlichkeit, keine eigene Geschichte, schwache soziale

Bindungen, Entwurzelung, grenzenlose Flexibilität und Fremdverwertbarkeit

(sprich: ›Zitierbarkeit‹, nicht zuletzt auch im juridischen Sinne) sowie die An-

passungsfähigkeit an permanent wechselnde äußere Verhältnisse legen den

Schluss nahe, dass wir es bei Galy Gay mit einer sehr frühen Figuration des-

sen zu tun haben, was heute mitunter – ebenfalls in der Regel affirmativ und

keineswegs kritisch – als ›Humankapital‹ bezeichnet wird.83

Auch die soziale und politische Situation, in der sich die Figur im Stück

bewegt, passt ausgesprochen konsequent zu diesem Kontext: Es herrscht

Krieg (und damit ein dauerhafter und der denkbar radikalste Ausnahme-

zustand); die ›Logik‹ von Mann ist Mann ist notabene die des Krieges und die

der Ökonomie84 (in heutiger Terminologie: die des ›Marktes‹), und das nicht

etwa nur in kontingenter Weise, sondern weil die Logik des Krieges und

die Logik des Marktes per se dieselbe sind: Mann ist Mann, der Einzelne ist

absolut austauschbar, seine Singularität ist ohne Bedeutung. Was zählt, ist

allein seine Verwertbarkeit (im Krieg/auf dem Markt) als Einzelner, als Indi-

viduum.85 Darin allerdings liegt jedoch zugleich das Widerstandspotential

83 Die Literatur zum Themenkomplex ›Neoliberalismus‹ und dem damit einhergehen-

denMenschenbild, das engmit demhier bereits durch die Forschungsliteratur thema-

tisierten ›Behaviorismus‹ zusammenhängt, ist mittlerweile derart umfangreich, dass

hier nicht en detaildarauf eingegangenwerden kann. Exemplarisch seien drei einschlä-

gige Titel genannt, die in vielfacher Weise auf historische und systematische Zusam-

menhänge eingehen: Brown: Die schleichende Revolution; Philip Mirowski: Untote leben

länger.WarumderNeoliberalismusnachderKrise noch stärker ist, übers. von Felix Kurz, Ber-

lin 2015; sowie der für unseren Zusammenhang sehr aufschlussreiche Aufsatz von Jo-

chen Krautz: »Bildung als Anpassung?« Krautz thematisiert explizit die Tatsache, dass

eine ökonomisierte Bildung, wie sie der real existierende ›Neoliberalismus‹ (über den

Begriff lässt sich freilich ausführlich streiten, wozu hier jedoch nicht der Ort ist) propa-

giert und durchsetzt, letztlich eine militarisierte Bildung ist: Grenzenlos anpassungs-

fähig zu sein heißt, kriegstauglich zu sein. ›Humankapital‹ lässt sich auf dem ›Markt‹

ebenso gut verwerten wie im Krieg. Für diejenigen, die davon profitieren, ist dies im

Wortsinne gleichgültig – und sogar zu begrüßen.

84 Vgl. dazu auch Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S. 204f.

85 Vgl. noch einmal Krautz: »Bildung als Anpassung?«

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 171

Galy Gays, denn als ›Dividuum‹ ist er bereits das Derivat dessen, was wir seit

Margaret Thatchers berühmter Aussage aus dem Jahr 1987 als Mantra des

›Neoliberalismus‹ kennen: »[…] who is society? There is no such thing! There

are individual men and women and there are families […].«86 Wenn es keine

Gesellschaft gibt, sondern nur Individuen, die sich maximal zu Familien

zusammenschließen können, wo ist dann das ›Dividuum‹ zu verorten? Ist

Galy Gay nicht gerade deshalb ein solches, weil es eben doch eine Gesellschaft

gibt oder vielmehr sogar mehrere, einander womöglich widersprechende

Gesellschaften?

Dass Brecht sein Stück mehrfach umgearbeitet hat und den Bezug zum

seinerzeit aufziehenden Faschismus später selbst thematisiert hat, zeugt

indes gerade von dessen gleichsam vorauseilender Wahrnehmung zentraler

und weitreichender gesellschaftlicher Entwicklungen. 1936, also zehn Jahre

nach der ersten Fassung und als er sich selbst bereits seit drei Jahren im

Exil befindet, stellt er fest: »Die Verwandlung des Kleinbürgers Galy Gay

in eine ›menschliche Kampfmaschine‹ kann statt in Indien in Deutschland

spielen. Die Sammlung der Armee zu Kilkoa kann in den Parteitag der

NSDAP zu Nürnberg verwandelt werden.«87 In welchen Kontext, so drängt

sich außerdem die Frage auf, müsste das Stück heute gestellt werden?

Brechts Feststellungen sind dann auch keineswegs eine Revision oder eine

Umdeutung des eigenen Stücks, wie dies etwa noch Ralf Simon herauszule-

sen meint, und das noch dazu aufgrund der geradezu grotesken Unterstel-

lung, die erste Fassung des Stücks sei von Brecht als »marxistisches Heroen-

stück« (was auch immer das sein mag) konzipiert worden, was aus der von

ihm als Beleg angeführten Textstelle aus Brechts Vorrede von 1927 nicht ein-

mal mit viel Phantasie abzuleiten ist.88 Vielmehr ist Brechts oben zitierter

86 Vgl. Margaret Thatcher: »Interview forWoman’s Own (›no such thing as society‹)«, in: h

ttps://www.margaretthatcher.org/document/106689 (zuletzt aufgerufen am 3.9.2020).

87 Hier zitiert nach der ›alten‹ Gesamtausgabe der Werke Brechts: Gesammelte Werke in

20 Bänden, Bd. 17, hg. vom Suhrkamp Verlag in Zusammenarbeit mit Elisabeth Haupt-

mann, Frankfurt a.M. 1967, S. 987. (Im Folgenden werden alle aus dieser Ausgabe zi-

tierten Texte folgendermaßen nachgewiesen: BBGW Bandnummer, Seitenzahl.)

88 Vgl. Ralf Simon: »Zur poetischen Anthropologie der Komödie in Brechts Messingkauf «,

in: Brecht 100 < = > 2000, hg. von John Rouse, Marc Silberman und Florian Vaßen, Das

Brecht-Jahrbuch/The Brecht Yearbook 24 (1999), S. 277-290. Hier S. 286: »Wenn Brecht

in seinem StückMann ist Mann die Ummontierung von Galy Gay in Jeraiah Jip als mar-

xistisches Heroenstück versteht und ein paar Jahre später am selben Stück die Identi-

tätmit der faschistischenGehirnwäsche entdeckt, danndürfenwir uns vielleicht erlau-

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689


172 Paradoxa über Politik und Theater

Kommentar zu seinem eigenen Stück die Konsequenz aus der Tatsache, dass

das Stück von Beginn an eine »sehr frühe, überraschend genaue Auseinan-

dersetzung mit einem zentralen Mechanismus des Faschismus«89 ist, und es

zeugt von,man kann sagen, sehr viel Mut und Haltung, dass er dies 1936 auch

offen formuliert. Es gilt für Mann ist Mann also vielmehr: »Gezeigt wird der

zerstörerische ›Immanentismus‹, der sich aus selbst nicht mehr hinterfrag-

ten Totalitätsbehauptungen ergibt, wo diese zum Gesetz erhoben werden.«90

Eben: ›Mann ist Mann‹, der Satz der Identität und mithin eine Tautologie als

Totalität.

Anders gesagt: Es geht dort nicht ausschließlich um den konkreten Fa-

schismus der Dreißigerjahre, sondern um die grundlegenden Strukturen fa-

schistischer Ideologien und Bewegungen, die sich durch nicht mehr hinter-

fragte und nicht mehr hinterfragbare Totalitätsbehauptungen auszeichnen

und in ganz unterschiedlichem Gewand auftreten können. Genau aus diesem

Grund – also nicht als historisches Dokument, sondern als präzise Auseinan-

dersetzung mit faschistischen Strukturen, in welcher Gestalt oder Zeit auch

immer – ist das Stück gerade heute wieder von herausragendem Interesse.91

ben, beide Gestalten in das Verlachen zu verabschieden: das Problem, den Faschismus

und die Lösung, den Marxismus.«

89 Müller-Schöll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S. 203f.

90 Ebd.

91 Wie brisant das Thema des ›Umbaus‹ von Menschen gerade heute wieder ist, macht

auch der folgendeAufsatz von Silja Graupe deutlich, der die historischen und ideologi-

schen Grundlagen des sogenannten ›Change-Managements‹ aufzeigt, das, so zeigt sie

auf, strukturell und methodologisch und damit ganz unabhängig von den konkreten

Implikationen nichts anderes als ›Gehirnwäsche‹ darstellt (wobei dieser Begriff seiner-

seits als problematisch zu betrachten ist): Silja Graupe: »DermanipulierbareGeist. Das

Menschenbild hinter dem Change-Management – und wie man sich dagegen weh-

ren kann«, in: Jochen Krautz und Matthias Burchardt (Hg.): Time for Change? Schule

zwischen demokratischem Bildungsauftrag und manipulativer Steuerung, München 2018,

S. 155-178. https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-

manipulierbare-Geist_2018.pdf (zuletzt aufgerufen am 3.9.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf


IV. Brechts Widersprüche 173

IV.2 Der Messingkauf: Paradoxa ohne/über Zuschauer

Brechts vermutlich 193792 und damit ebenfalls im Exil begonnenes, auf jeden

Fall jedoch seit 193993 in Arbeit befindliches FragmentDerMessingkauf ist eine

nicht vollendete, radikale und disparate Theorie eines Theaters, das es noch

nicht gibt, respektive deren Versuch, zugleich jedoch auch selbst ein in weiten

Teilen dramatischer, nämlich dialogischer oder vielmehr polylogischer Text.

In der ›Lesefassung‹ der Sechzigerjahre beginnt er mit einer Szenerie der

Geselligkeit und verrät damit notabene mehr über die Intentionen der Her-

ausgeber als über diejenigen Brechts. Es handelt sich bei der Szene, Brechts

eigenen Aufzeichnungen und dem im Folgenden zitierten Manuskript zufol-

ge, auf jeden Fall um »DIE ERSTE NACHT«:

AUF EINER BUEHNE, DEREN DEKORATION VON EINEM BUEHNEN-

ARBEITER LANGSAM ABGEBAUT WIRD, SITZEN AUF STUEHLEN ODER

VERSATZSTUECKEN EIN SCHAUSPIELER, EIN DRAMATURG, UND EIN

PHILOSOPH. AUS EINEM KLEINEN KORB, DEN DER BUEHNENARBEITER

HINGESTELLT HAT, NIMMT DER DRAMATURG FLASCHEN UND ENTKORKT

92 Vgl. die Datierung in der ›alten‹ Gesamtausgabe der Werke Brechts: Bertolt Brecht:

»Der Messingkauf 1937-1951«, in: ders.: Schriften zum Theater 2, Gesammelte Werke in

20 Bänden, Bd. 16, hg. vomSuhrkampVerlag in Zusammenarbeitmit ElisabethHaupt-

mann, Frankfurt a.M. 1967, 499-657. Hier S. 499 (= BBGW 16, S. 499).

93 Vgl. dieDatierung inGBFA22.2, S. 695-869.Hier S. 695. ImFolgendenwird, soweit nicht

anders angegeben, aus den im Brecht-Archiv einsehbaren Original-Manuskripten zi-

tiert (abgekürzt mit der Sigle BBA sowie der jeweiligen Manuskript- und Blattnum-

mer), da die in den beiden Gesamtausgaben abgedruckten Fassungen bereits eine In-

terpretation der jeweiligen Herausgeber darstellen. Diese gleichermaßen ›geglättete‹

Interpretation wird in erster Linie an der Standardisierung der Typographie durch die

Herausgeber, nämlich weg von der charakteristischen Kleinschreibung und – wie an

dieser Stelle – der pointierenden Schreibung in Majuskeln durch Brecht, hin zur zeit-

typischen ›Rechtschreibung‹ deutlich. Dass Brecht »seit Anfang 1939 und mit Unter-

brechungen und mit unterschiedlicher Intensität bis 1955« am Messingkauf arbeitete,

ist auch im Brecht-Handbuch zu lesen: Klaus-Dieter Krabiel: Art. »Der Messingkauf«,

in: Brecht-Handbuch in fünf Bänden, Bd. 4: Schriften, Journale, Briefe, hg. von Jan Knopf,

Stuttgart 2003, S. 192-220. Hier S. 192. Auch Hinweise zur älteren Forschungsliteratur,

die hier nicht im Einzelnen besprochenwerden kann, finden sich dort. Die jüngste und

ausführlichste Forschungsarbeit zum Messingkauf ist die kürzlich erschienene Disser-

tation von Lydia J.White: Theater des Exils: Bertolt Brechts »DerMessingkauf«,Berlin 2019.

Zum Zeitpunkt der Fertigstellung der vorliegenden Arbeit lag jene Arbeit noch nicht

vor, sodass sie hier keine weitere Berücksichtigung findet.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Paradoxa über Politik und Theater

SIE UND DER SCHAUSPIELER GIESST DEN WEIN IN GLAESER UND BIETET

SIE DEN FREUNDEN DAR.94

Bemerkenswert ist daran zunächst einmal die Tatsache, dass hier die fünf-

te der im Personenverzeichnis aufgeführten Figuren fehlt: die Schauspiele-

rin, das heißt die einzige überhaupt auftauchende Frau. Es sind, so heißt

es, »Freunde«, die hier zusammensitzen, und sie spielen kein Theater, stellen

nichts anderes dar als sich selbst. Vielmehr scheinen sie gemeinsam etwas zu

feiern, doch ist nicht klar, was genau das sein sollte. Anders gesagt, es scheint

sich um eine Art Symposion zu handeln, das jedoch in einem Zwischenbereich

von privatem und öffentlichem Raum, nämlich auf einer im Abbau befind-

lichen Bühne stattfindet. Zuschauer scheint es (noch) keine (mehr) zu geben

und insofern wird auch nichts respektive für keinen Dritten etwas dargestellt,

jeder ist er selbst. Die Stühle dagegen sind zum Teil gar keine Stühle, sondern

lediglich »Versatzstücke«, da ja bereits »langsam abgebaut wird«.Da aber,wie

gesagt, die Schauspielerin fehlt, stellt sich die Frage, ob sie vielleicht die ein-

zige Zuschauerin ist oder ob sie diese vielmehr spielt. Damit wäre sie auch

die einzige Figur, die nicht nur sie selbst ist, sondern auch etwas anderes, hier

Zuschauerin und damit ihr eigenes ›Anderes‹, insofern jedenfalls, als Schau-

spielerin und Zuschauerin als aufeinander angewiesene Positionen gedacht

werden. Dass die Schauspielerin hier aber tatsächlich die Zuschauerin ist,

dafür gibt es keine konkreten Hinweise im Text. Insofern haben wir es mit

zwei Abwesenheiten zu tun, einer konkreten und einer abstrakten. Konkret

fehlt die Schauspielerin, deren Abwesenheit jedoch nur auffällt, insofern sie

im Paratext zuvor angekündigt worden ist. Abstrakt, weil unspezifisch, fehlen

Zuschauer überhaupt.

Der sich vollziehende Abbau ist ferner keiner der gesamten Bühne oder

gar des Theaters selbst, sondern ein Abbau der »Dekoration«, anders gesagt:

des scheinbar Überflüssigen, der Patina oder eben: des ›Messings‹, worauf

wir gleich noch näher eingehen werden. Nicht abgebaut wird die nackte Sub-

stanz desTheaters, das Gerüst, die Bühne selbst. Der Bühnenarbeiter, der für

diesen Abbau zuständig ist, hat außerdem auch etwas hinzugefügt, nämlich

den nützlichen »kleinen Korb«, der denWein enthält, welchen sich die Freun-

de gegenseitig »darbieten«. Auch diese Wortwahl ist bemerkenswert, ist eine

›Darbietung‹ und deren Verbform doch gemeinhin nicht mit ausgeschenktem

Wein assoziiert, sondern eher mit künstlerischen ›Darbietungen‹. Die Ebene

94 BBA 126, 13.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 175

der Darstellung, lässt sich daher sagen, ist von den Menschen zu den Din-

gen übergegangen. Dargeboten wird auf der Bühne keine Kunst (mehr), kein

Als-ob, sondern Dingliches, Reales, Sinnliches, das in einem unmittelbaren

Lebenszusammenhang der Menschen steht, etwas, das sie konsumieren kön-

nen: Wein.

Eine andere mögliche Deutungsebene der Darbietung ist das offensicht-

lich rituelle Element dieser Handlung: Wird etwas ›dargeboten‹ anstatt bloß

›angeboten‹ oder ›gereicht‹, wird gleichsam auch sprachlich das Gestische der

Handlung betont, die minimale Unterbrechung der Bewegung, die auch ri-

tuellen Handlungen, etwa in der kirchlichen Liturgie, eigen ist. Da es ausge-

rechnet Wein ist, der dargeboten wird, drängt sich somit das Bild des letzten

Abendmahls Jesu auf, was auch die Abwesenheit der einzigen Frau erklären

würde, hier aber nicht weiter verfolgt werden soll.

In jedem Fall handelt es sich bei dem ›Darbieten des Weins‹ um die

sprachliche Inszenierung einer Geste, die über sich selbst hinausweist, inso-

fern sie ein kulturelles Archiv an semantischen Zuschreibungen beinhaltet.

Mit Agamben gesprochen: »Die Geste ist eine Potenz, die nicht in den Akt

übergeht, um sich in ihm zu erschöpfen, sondern als Potenz im Akt verbleibt

und in ihm tanzt.«95 An dieser Stelle wird deutlich, dass die so verstandene

Geste immer schon eine doppelte ist, nämlich körperlich ausgeführt auf

einer Bühne einerseits sowie sprachlich inszeniert oder eben bloß behauptet

andererseits. In jedem Fall muss die Geste als Geste fassbar sein und damit

minimal isoliert von ihrem Kontext stattfinden. Sie muss erkennbar und

benennbar sein.

Im Messingkauf wird dies deshalb besonders virulent, weil nicht in der

diskutierten ›Theorie‹, sondern in der Szene, in der die Diskussion stattfin-

det, die Instanz des Zuschauers fehlt oder zu fehlen scheint und die Geste

des Wein-Darbietens somit auf die sprachliche Verfasstheit angewiesen ist,

um überhaupt als ›Geste‹ erscheinen zu können. Anders gesagt: Die Theorie

ist hier selbst Theater, das aber nur in der Sprache, genauer in der Schrift

stattfindet; die Geste bleibt Potenz.

Die Sprache hält somit fest, was außerhalb von ihr gar nicht existieren

würde, und wird somit selbst zum Zuschauer ihres eigenen gestischen Po-

tentials. Der Zuschauer, wie er uns bereits bei Diderot und Rancière begegnet

ist, ist ferner jene Instanz, die das Dargebotene in irgendeiner Weise, sei es

95 Agamben: »Noten zur Geste«, S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Paradoxa über Politik und Theater

affirmativ oder kritisch, affektiv oder kognitiv, synthetisiert und in dem Dar-

gebotenen ein ›Ganzes‹ erkennt, somit also selbst zur Institution desTheaters

dazugehört.

Im Messingkauf stellt sich diese Art der Synthese auch deshalb als Pro-

blem dar, weil es sich dabei nicht nur um eine große Menge von fragmen-

tarischen Schriften handelt, sondern auch, weil sich diese nicht durchgängig

einer bestimmten Textgattung zuordnen lassen, wenn auch weite Teile in ei-

nem dialogischen respektive dramatischen Modus verfasst sind.96 Was also

kennzeichnet die Schriften, die unter dem Titel Der Messingkauf zusammen-

gefasst sind? Die im Folgenden zu begründende These lautet, dass es gera-

de keine Motive, Ideen, Theorien oder Formen sind, auch kein Zuschauer als

Adressat und Instanz der Synthese, sondern vielmehr der Titel selbst, mithin

also eine nolens volens ›auktoriale‹, aber subjektlose Instanz. Es handelt sich

somit um einen Versuch, verschiedene Elemente zu einem (neuen) Ganzen

zusammenzufügen, kurz: um eine Montage, die auch als solche sichtbar ist,

obgleich auch der Unterschied zwischen dem unauflösbar Vermischten und

der technischen Montage reflektiert wird.

Die zunächst scheinbar willkürlich für den Titel gewählte Anekdote ent-

hält nicht bloß eine autopoetologische Komponente, sondern zugleich eine

dekonstruktive Geste. Jene kurze Geschichte vom Messingkauf wird in einer

der längeren dramatischen Passagen vom Philosophen erzählt, und zwar in

einem thematischen Zusammenhang, der ihn mit Diderots Paradox über den

Schauspieler vergleichbar macht. Es geht in dem Gespräch um nichts anderes

als die Gefühle des Schauspielers während der Darstellung auf der Bühne und

dessenWirkung auf den Zuschauer,wobei sich der Schauspieler selbst für den

›Gefühlsschauspieler‹ ausspricht, der Philosoph hingegen an den »Dingen an

sich«, wie er sagt, und am »wirklichen Leben« interessiert ist und sich da-

her Sorgen darüber macht, dass die Gefühle während der Nachahmungen die

Erkenntnis verstellen, obgleich er Gefühle im Zusammenhang mit Theater –

und das ist wichtig – nicht grundsätzlich ablehnt. Zunächst also fragt der

96 Wie in den Original-Manuskripten deutlich wird, handelt es sich jedoch zugleich um

einen permanent unterbrochenen, gewissermaßen modular, in sprachlichen Einzel-

gesten aufgebauten Dialog, bei dem sehr häufig einzelne Bausteine auf einem eige-

nen Blatt stehen und größere Abschnitte zu Mappen zusammengefasst sind. Nicht

zuletzt aufgrund dieser Erscheinungsweise ist es problematisch, den Messingkauf als

fortlaufenden, in sich geschlossenen Text oder gar als ›Theorie‹ zu betrachten.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 177

Schauspieler die anderen Anwesenden rhetorisch, wie Nachahmungen ohne

Gefühle denn überhaupt eine Wirkung entfalten könnten:

DER SCHAUSPIELER […] aber wie sollen wir ihm die vorfälle nachahmen,

wenn wir nicht unsere gefühle und leidenschaften mobilisieren? bei einer

kalten darstellungwürde er selber einfach davonlaufen. übrigens gibt es kei-

ne kalte darstellung. jeder vorfall erregt uns, es sei denn, wir seien gefühllos.

DER PHILOSOPH Oh, ich habe nichts gegen gefühle. Ich stimme zu, dass

gefühle nötig sind, damit darstellungen, nachahmungen von vorfällen aus

demmenschlichen zusammenleben zustande kommenkönnenunddass die

nachahmungen gefühle erregenmüssen. was ichmich frage, ist nur, wie eu-

re gefühle und besonders die bemühung, besondere gefühle zu erregen,

den nachahmungen bekommen, denn ich muss leider dabei bleiben, dass

es die vorfälle aus dem wirklichen leben sind, die mich besonders interes-

sieren. ich möchte also noch einmal betonen, dass ich mich als eindringling

und aussenseiter hier fühle in diesem haus voll von tüchtigen und unheim-

lichen apparaten, als jemand, der hereingekommen ist, nicht um behagen

zu empfinden, ja sogar ohne furcht unbehagen erzeugen würde, da er mit

einem ganz besonderen interesse gekommen ist, dessen besonderheit man

gar nicht genug unterstreichen kann.97

Der Philosoph, so wird hier deutlich, bezieht also keineswegs kategorisch Po-

sition gegen Gefühle oder die ›Einfühlung‹. Er betont vielmehr sein eigenes,

subjektives, »ganz besonderes« Interesse amTheater,welches er im Folgenden

anhand der Anekdote über jenen Messingkauf zu spezifizieren versucht, der

dem gesamten Textkonvolut seinen Namen gibt. Dabei fällt auf, dass er die

›Besonderheit‹ seines Interesses zwar dramatisierend wiederholt und nach-

haltig betont, dieses jedoch nicht philosophisch und damit argumentativ be-

gründet, sondern vielmehr zu einer Geschichte, einem Mythos greift, dessen

Verbindung zu ihm selbst ebenfalls über ein ›Fühlen‹ besteht – also über das,

was ihm doch eigentlich Unbehagen bereitet:

ich fühle diese besonderheit meines interesses so stark, dass ich mir wie ein

mensch vorkomme, der, sagen wir, als messinghändler zu einer musikka-

pelle kommt und nicht etwa eine trompete, sondern bloss messing kaufen

möchte. die trompete des trompeters besteht aus messing, aber er wird sie

97 BBA 126, 15/16.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Paradoxa über Politik und Theater

kaum als messing verkaufen wollen, nach dem wert des messings, als so-

undso viele pfund messing. so aber suche ich hier nach meinen vorfällen

unter menschen, welche ihr hier irgendwie nachahmt, wenn eure nachah-

mungen freilich einen ganz anderen zweck haben, als den, mich zu befrie-

digen. klipp und klar: ich suche ein mittel, vorgänge unter menschen zu be-

stimmten zwecken nachgeahmt zu bekommen, höre, ihr verfertigt solche

nachahmungen, und möchte nun feststellen, ob ich diese art nachahmun-

gen brauchen kann.98

Das Material, um das es in der kurzen Geschichte geht, nämlich Messing, ist,

rein technisch gesehen, eine Kupferlegierung und es lässt sich damit unter

anderem nichts Geringeres als »Gold simulieren. Messing ist, anders gesagt,

Theatergold.«99 Somit ist es aber nicht nur ein Mittel der Täuschung, mithin

ein genuin »theaterhaftes«100 Material, da es den Schein als Sein ›verkauft‹

(wir erinnern uns an den paradoxen, aber notwendigen »Schein der Authenti-

zität«101 des Kunstwerks im Kapitalismus), sondern es ist darüber hinaus ein

Sinnbild für die speziell in diesem Text Brechts sich zeigende unauflösbare

Mischung der Gattungen.102 Eine Legierung (von lateinisch ligare: »binden,

anbinden, vereinigen«)103 nämlich ist zwar ein spezifisches, homogenes Ma-

terial, doch sie besteht aus mehreren chemischen Elementen. Anders gesagt,

eine Legierung ist eine Mischung, die mehr und anderes ist als die Summe

ihrer Teile – hier eben ›Messing‹, gleichwohl muss sie auf technischem Wege

gewonnen werden.

Das Theaterhafte des Theaters zeichnet sich damit nicht nur durch den

täuschenden Charakter, den »Schein der Authentizität«, den die Legierung

98 BBA 126, 16.

99 Nikolaus Müller-Schöll: »Bruchstücke eines (immer noch) kommenden Theaters (oh-

ne Zuschauer). Brechts inkommensurable Fragmente Fatzer und Messingkauf «, in:

The Creative Spectator/Der kreative Zuschauer, hg. von Theodore F. Rippey, Das Brecht-

Jahrbuch/The Brecht Yearbook 39 (2014), S. 30-54. Hier S. 44.

100 Ebd.

101 Vgl. Theisohn: Plagiat, S. 454.

102 Dass es sich beimMessingkauf umeine »Überschreitung und Vermischung vonGattun-

gen« handelt, bemerkt auch Christof Šubik in seiner Studie über die Beziehungen von

Brechts Theater zur Philosophie: Christof Šubik: Philosophieren als Theater. Zur Philoso-

phie Bertold Brechts, Wien 2000. Hier S. 63.

103 Vgl. https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare (zuletzt aufgerufen am

3.9.2020).

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare


IV. Brechts Widersprüche 179

erst herstellt, aus, sondern ebenso dadurch, dass es immer schon eine Mi-

schung aus verschiedenen Einzelkomponenten ist, auf die es sich jedoch nicht

reduzieren oder zurückführen lässt. Die irreduzible Vermischung einzelner

Elemente ist vielmehr sogar die Möglichkeitsbedingung für die täuschend

›authentische‹ und zugleich auf anderes verweisende Funktion des Messing-

Theaters oder des Theater-Messings. Die Auflösungserscheinungen im Mes-

singkauf, der ›Abbau‹, der uns dort vorgeführt wird, mag somit auch der un-

mögliche Versuch sein, dasTheater eben doch in seine Einzelteile zu zerlegen,

es zurückzumontieren oder kurz: zu dekonstruieren.

Hinzu kommt ferner das Element des Kaufs, denn dasMessing, sprich das

(Oberflächen-)Material des Theaters, soll ja nicht lediglich verwendet, son-

dern zunächst einmal gekauft werden. Die Legierung als Vermischung der

verschiedenen Elemente wird somit nicht selbst hergestellt, sondern käuflich

erworben, womöglich auch ›abgekauft‹ im uneigentlichen Sinne, wobei sich

dann die Frage stellt, wer hier wem etwas ›abkauft‹. In der Anekdote ist es

der Messinghändler, mit dem sich der Philosoph identifiziert und der dem

Trompeter, welcher der Analogie folgend ein Schauspieler wäre, das Materi-

al seines Instruments abkaufen möchte, ohne sich jedoch für dessen aktuelle

Form und Funktion zu interessieren. Das Interesse am bloßen Material und

dessen Kauf sprengt also die Form und reduziert ›das Theater‹ (respektive die

Trompete) auf die jeweilige Materialität oder mehr noch den Gebrauchswert

desselben. Der Trompeter allerdings möchte sein Instrument nicht als reines

Messing verkaufen, weil die aktuelle Form des Messings – hier die Trompete

– für ihn ebenmehr ist als das bloßeMaterial, aus dem sie hergestellt worden

ist. Der Philosoph ist in diesem Sinne mehr noch als ein geschäftstüchtiger

Egoist, ein Dekonstruktivist und Materialist: »klipp und klar: ich suche ein

mittel, vorgänge unter menschen zu bestimmten zwecken nachgeahmt zu

bekommen, höre, ihr verfertigt solche nachahmungen, und möchte nun fest-

stellen, ob ich diese art nachahmungen brauchen kann.«104 Wie der Händler

bloß am Messing interessiert ist, um es für seine eigenen Zwecke zu nutzen,

so ist der Philosoph nicht am Theater als solchem interessiert, sondern an

dessen einzelnen Nachahmungen, und zwar nur an jenen, die er für seine

Zwecke brauchen kann. Wenn aber auch das Messing, also – um im Bild zu

bleiben – auch die einzelnen, für den Philosophen brauchbaren Nachahmun-

gen eine mithin unauflösbare und das heißt gerade nicht dekonstruierbare

104 BBA 126, 16.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Paradoxa über Politik und Theater

Mischung verschiedener Elemente sind, dann entpuppt sich das Bild als sei-

nerseits irreduzibel, da die jeweilige Reduktion auf ein vermeintliches ›Mate-

rial‹, das sich beliebig weiterverwenden lässt, die Tatsache verschleiert, dass

auch dieses Material bereits aus Einzelteilen besteht, welche sich allerdings

nicht so ohne weiteres wiederum reduzieren oder zerlegen lassen. Anders ge-

sagt: Die ›Dekonstruktion‹ und die Möglichkeit der Weiterverarbeitung von

derart zerlegtem ›Material‹ (wir erinnern uns an das Zitat und die Zitierbar-

keit im vorigen Kapitel) scheinen eine Grenze zu haben.

›Der Messingkauf‹, so lässt sich zusammenfassen, ist eine potenzierte

Metapher, die mindestens drei Dimensionen des skizziertenTheaters, welche

ihrerseits zueinander in einem Spannungsverhältnis stehen, in sich vereinigt:

die Täuschung, die Mischung und die Möglichkeit der Instrumentalisierung

für partikulare, dem Theater selbst fremde Interessen.

Alle drei Komponenten führen uns wieder zurück zum Zuschauer, denn

der Philosoph, so wie er an der gerade besprochenen, zentralen Stelle in Er-

scheinung tritt, erweist sich durchaus als ein besonderer Typus des Zuschau-

ers, eines Zuschauers nämlich, der teilnimmt, mitdenkt, urteilt, aber auch

seine ganz eigenen, privaten Interessen im Blick hat, wie oben gezeigt wor-

den ist. Er ist nun einmal, wie er selbst sagt, als ein Fremder gekommen und

bleibt dies auch:

ichmöchte also noch einmal betonen, dass ichmich als eindringling und au-

ßenseiter hier fühle in diesemhaus voll von tüchtigen und unheimlichen ap-

paraten, als jemand, der hereingekommen ist, nicht umbehagen zu empfin-

den, ja sogar ohne furcht unbehagen erzeugen würde, da er mit einem ganz

besonderen interesse gekommen ist, dessen besonderheitman gar nicht ge-

nug unterstreichen kann.105

Sein gleichsam ethnographischer wie auch strategisch naiver Blick von au-

ßen, seine Rolle als teilnehmender Beobachter und sein Interesse am ›Ma-

terial‹ des Theaters stellen das Täuschende, die scheinbare Homogenität des

eigentlich aus heterogenen Elementen Vermischten, mithin des willkürlich

Montierten, wie auch zu guter Letzt die Instrumentalisierbarkeit des Thea-

ters heraus. Insofern ist er keineswegs einfach ein Zuschauer, sondern eine

wesentlich ambivalentere Figur. Er führt auf alle Fälle »einen Kampf gegen

das ›so und so‹ […], einen Kampf gegen Vorstellungen von der Welt als et-

was Fertiges, Vorprogrammiertes, Determiniertes und mit sich Identischem

105 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 181

[…].«106 Er evoziert, anders gesagt, die Paradoxa des Theaters im Wortsinne,

das heißt die verschiedenen und inkommensurablen Meinungen über, Vor-

stellungen von und Erfahrungen mit ›dem Theater‹, sei es als Schauspieler,

Zuschauer oder Theoretiker desselben.

Der Schauspieler imMessingkauf hat indes eine andere Meinung über den

Philosophen, wie in einem der Fragmente deutlich wird:

DER SCHAUSPIELER steht auf: Er ist kein Zuschauer.

DIE SCHAUSPIELERINWas meinst du damit?

DER SCHAUSPIELER Er hat keinen Sinn für Kunst. Er ist hier fehl amOrt. Vom

Standpunkt der Kunst aus ist er ein Krüppel, ein armer Mensch, der einen

ganz bestimmten Sinn nicht mitbekommen hat bei der Geburt, den Kunst-

sinn. […] Kunst will er nicht, sie ekelt ihn an, sie soll nicht sein. Ich durch-

schaue ihn jetzt vollkommen. Er ist der dicke Mann im Parkett, der ins Thea-

ter gekommen ist, weil er einen Geschäftsfreund treffen wollte. Wenn ich

mir oben mein Herz ausblute über Sein oder Nichtsein, sehe ich sein fischi-

ges Auge aufmeine Perücke gerichtet, wenn derWald von Dunsinan herauf-

kommt gegen mich, sehe ich ihn nachschauen, wie er gemacht wird.107

Dass sich der Schauspieler hier in die jeweiligen Titelrollen der beiden wohl

bekanntesten Tragödien Shakespeares imaginiert, nämlich Hamlet und Mac-

beth, zeugt nicht gerade von Bescheidenheit, kann jedoch auch als ironische

Zuspitzung gelesen werden. Ob der Figur des Schauspielers selbst diese iro-

nische Haltung eigen ist, wird aus dem Fragment allerdings nicht deutlich.

Einen Hinweis auf die ungebrochene Ernsthaftigkeit der Figur, die von außen

relativiert werden muss, liefert die letzte Replik der Schauspielerin, die ihren

Kollegen fragt: »Springst du jetzt mit der Kunst zusammen nicht etwas zu

hoch?«108

Bemerkenswert an der Passage ist jedoch nicht in erster Linie die durch-

aus klischeebehaftete Polemik des Schauspielers gegen den Philosophen, son-

dern die räumliche Positionierung des Schauspielers, der sich selbst nämlich

106 Lydia J. White: »Fragment, Figur, Revolution. Georg BüchnersWoyzeck und Bertolt

BrechtsDerMessingkauf «, in: TheCreative Spectator/Der kreative Zuschauer, hg. von Theo-

dore F. Rippey, Das Brecht-Jahrbuch/The Brecht Yearbook 39 (2014), S. 216-234. Hier

S. 221.

107 Hier zitiert nach GBFA 22.2, S. 787.

108 Ebd. S. 788.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Paradoxa über Politik und Theater

als Zuschauer und gleichsam ›Beleuchter‹ des Philosophen imaginiert, mit-

hin als einen Beobachter zweiter Ordnung: Er »durchschaue« ihn »vollkom-

men«, meint er, »sehe« sein »fischiges Auge« auf seine Perücke gerichtet und

»sehe« ihn »nachschauen«, wie der Wald gemacht ist. Durch diese Perspekti-

vierung verkehren sich die Rollen der beiden Antagonisten und die Aussage

des Schauspielers wird performativ, unterstrichen noch durch seine Bewe-

gung des Aufstehens: Er verlässt seinen Platz, urteilt über den Philosophen-

Zuschauer, macht diesen seinerseits zum Objekt der Beobachtung und damit

sich selbst zum urteilenden, zum ›emanzipierten‹ Zuschauer. Die Tatsache,

dass er von sich selbst behauptet, diese doppelte Konzentration – auf sein ei-

genes Spiel und auf denjenigen, der ihn beobachtet – bewerkstelligen zu kön-

nen, lässt darauf schließen, dass er in der von ihm geschilderten Situation ein

›kalter‹ Schauspieler im Sinne Diderots ist, einer, der zugleich er selbst, ganz

bei sich ist und zugleich auch ganz auf die Figur konzentriert ist, die er spielt.

Das hieße jedoch auch, dass er nicht der ungebrochene Gefühlsschauspieler

sein kann, als welchen er sich dem Philosophen in der anderen zitierten Stelle

ausgegeben hat. Wäre er ein solcher, dann könnte er jene Beobachtung zwei-

ter Ordnung gar nicht vollziehen, denn er ginge ganz in seiner Rolle auf.

Was der Schauspieler hier zeigt, ist demnach weniger, dass der Philo-

soph kein Zuschauer ist, wie er behauptet, sondern dass er selbst nicht jener

Schauspieler ist, als den er sich ausgegeben hat, zugleich jedoch ebenfalls

ein Zuschauer. Mit Rancière lässt sich hier tatsächlich von einem »Paradox

des Zuschauers« sprechen, »ein Paradox, das vielleicht grundlegender ist als

das berühmte Paradox des Schauspielers. Dieses Paradox lässt sich einfach

formulieren: Es gibt kein Theater ohne Zuschauer […].«109 Die Stoßrichtung

Brechts im Messingkauf geht freilich in genau die Richtung dieses Ranciè-

re zufolge ›unmöglichen‹, weil zuschauerlosen Theaters,110 dessen konkrete

Unmöglichkeit sich aber an genau dieser Stelle besonders bemerkbar macht:

Um ein Urteil über den Philosophen sprechen zu können, muss der Schau-

spieler sich zunächst selbst in eine Zuschauerrolle begeben oder zumindest

in eine solche imaginieren, indem er sogar räumlich eine andere Position be-

zieht. Die Pointe besteht schließlich darin, dass der Schauspieler dem Philo-

sophen genau das zum Vorwurf macht, was Kennzeichen des Theaters selbst

ist, nämlich nicht mit sich und den eigenen Bezeichnungen identisch zu sein.

109 Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, S. 12.

110 Vgl. auchMüller-Schöll: »Bruchstücke eines (immer noch) kommenden Theaters (ohne

Zuschauer)«.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 183

Was er ihm vorwirft, das ist, kein stummer, genießender Zuschauer zu sein,

der die Verteilung der Rollen als eindeutige und unveränderbare belässt: agie-

rende Schauspieler auf der Bühne und passive Zuschauer im Parkett. Um das

jedoch überhaupt zur Sprache bringen zu können, muss er selbst seine ver-

meintlich ›natürliche‹ Position verlassen – er tut dies sogar physisch, indem

er aufsteht – und seinerseits in die Rolle des urteilenden und analysierenden

Zuschauers schlüpfen, anstatt die ›Darbietung‹ des Philosophen als Philoso-

phen einfach zu ›genießen‹ – denn immerhin spielt auch der lediglich seine

Rolle.

Was den Philosophen, obwohl er dem Schauspieler zufolge ein Kunstba-

nause ist, also auszeichnet, ist, dass er zunächst unbeirrt und konsequent

seine Rolle spielt, damit jedoch gleichzeitig den Schauspieler derart aus der

Reserve lockt, dass dieser seine eigenen Vorurteile über das Theater und die

Kunst im Allgemeinen artikuliert. Dieses Einfordern fester Positionen führt

dann performativ gerade zu deren Auflösung oder zumindest einer Verschie-

bung,was wiederumKennzeichen des gesamten Textkonvoluts ist, in dem die

Positionen keineswegs so eindeutig verteilt sind, wie es aufgrund der proto-

typisch benannten Figuren zunächst den Anschein haben mag. Vielmehr ent-

wickeln sich die Positionen der Figuren immer wieder innerhalb der Dialoge,

so zum Beispiel auch beim zentralen Thema der Einfühlung, von der sich der

Schauspieler als Dogma verabschiedet, ohne sie im Folgenden jedoch in Gän-

ze abzulehnen, während der Philosoph schließlich die »Leichtigkeit«111 zum

zentralen Merkmal des Theatermachens erklärt und damit einen Ausweg aus

der nur vermeintlichen Aporie aufzeigt, nämlich ein Drittes jenseits der kon-

sequenten Einfühlung einerseits und deren völliger Verbannung andererseits

benennt:

DRAMATURG […] diese Leichtigkeit hast du verbunden mit einem großen

Ernst der Aufgabe gesellschaftlicher Art.

SCHAUSPIELER Am meisten hat mich anfangs deine Forderung, einzig und

allein mit dem Verstand zu arbeiten, verstimmt. Du verstehst, das Denken

ist etwas so Dünnes, im Grund Unmenschliches. Selbst wennman es gerade

das Menschliche nennen will, macht man hier einen Fehler, denn dann fehl-

te mir an ihm eben das Tierische.

PHILOSOPH Und wie steht es jetzt damit?

SCHAUSPIELER Oh, dieses Denken scheint mir jetzt nicht mehr so dünn. Es

111 Vgl. ebd. S. 44-46.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Paradoxa über Politik und Theater

steht in gar keinem Gegensatz zum Fühlen. Und was ich den Zuschauern er-

rege, sind nicht nur Gedanken, sondern auch Gefühle. Das Denken scheint

mir jetzt einfach eine Art Verhalten, und zwar ein gesellschaftliches Verhal-

ten. An ihm nimmt der ganze Körper mit allen Sinnen teil.112

Dem versöhnlichen Ton der Diskutanten entspricht auf inhaltlicher Ebene

die Versöhnung von Denken und Fühlen zu einem »gesellschaftlichen Ver-

halten«, jenem zuvor ausgeschlossenen Dritten also, an dem jetzt »der ganze

Körper mit allen Sinnen« teilnimmt. Das Fragment endet schließlich mit ei-

ner Notiz, die keiner der Figuren zugeordnet ist, nämlich mit der »Fähigkeit,

Impulse zu verleihen.«113 Diese Fähigkeit ist, folgt man den vorangegange-

nen Beschreibungen des Dramaturgen über die vom Philosophen ins Spiel

gebrachte ›Leichtigkeit‹, nichts anderes als deren Folge:

Das Wissen, daß dieses Etwas-Vorgeben, für das Publikum Zurechtmachen

nur in einer heiteren, gutmütigen Stimmung vor sich gehen kann, einer

Stimmung, in der man zum Beispiel auch zu Späßen geneigt ist. Du hast

den Ort der Kunst richtig bestimmt, als du uns so auf den Unterschied

zwischen der Arbeit eines Mannes, der fünf Hebel an einer Maschine be-

dient, und einemMann, der fünf Bälle auffängt, aufmerksammachtest. Und

diese Leichtigkeit hast du verbunden mit einem großen Ernst der Aufgabe

gesellschaftlicher Art.114

Die »Fähigkeit, Impulse zu verleihen«, lässt sich hier nahtlos anfügen, denn

diese ist es nicht nur, die der Mann mit den fünf Bällen benötigt, sondern

auch derjenige, der »Späße« macht oder für das Publikum etwas »zurecht-

macht«, insofern er tatsächlich etwas bewirken möchte, das auf andere Art

zustande kommt als dadurch, dass er mechanisch »fünf Hebel an einer Ma-

schine bedient«. Eben darum muss die Stimmung nicht bloß »heiter«, son-

dern auch »gutmütig« sein, sie muss von einem Wohlwollen dem Publikum

gegenüber getragen sein, und sei dieses auch nur ein imaginiertes oder ein

zukünftiges, erst noch kommendes Publikum. Zusammengefasst heißt das:

Der große Ernst der Aufgabe gesellschaftlicher Art benötigt die Fähigkeit, Im-

pulse zu verleihen, und ist daher auf Leichtigkeit angewiesen und auf Gut-

mütigkeit. Dafür braucht es dann in der Tat weniger Zuschauer als vielmehr

112 GBFA 22.2, S. 752f.

113 Ebd.

114 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 185

Mitspieler, Gesprächspartner, Freunde und Kritiker – und andere Impulsver-

leiher. Auch hier, im Theater, braucht es eine ›Politik der Freundschaft‹, um

mit Derrida zu sprechen.

In einer weiteren kurzen Passage, die ebenfalls keiner der Figuren zuge-

ordnet ist, wird schließlich die Kunst im Allgemeinen als »ein eigenes und ur-

sprüngliches Vermögen der Menschheit« bezeichnet, dessen Autonomie sich

gerade darin zeigt, Widersprüche, Paradoxa und somit auch echte Pluralität

darstellen zu können: »So ist die Kunst ein eigenes und ursprüngliches Ver-

mögen der Menschheit, welches weder verhüllte Moral, noch verschönertes

Wissen allein ist, sondern eine selbständige, die verschiedenen Disziplinen

widerspruchsvoll repräsentierende Disziplin.«115 Dies mag ein Hinweis auf

die im Messingkauf implizit enthaltene ›Theatertheorie‹ oder zumindest auf

einen, und zwar den zentralen Aspekt davon sein: Theater als eine die ver-

schiedenen Disziplinen widerspruchsvoll repräsentierende Disziplin, gewis-

sermaßen als Meta-Disziplin, die alle anderen in sich enthält, ohne dass diese

jedoch gänzlich im Theater aufgehen würden. Para-Doxa als Gegenmeinun-

gen, Gegenstimmen bleiben so erhalten, können erscheinen, werden nicht

aufgelöst oder zum Schweigen gebracht – auch in Abwesenheit eines konkre-

ten Publikums und gerade durch die eigene Unabgeschlossenheit.116

IV.2.1 Der Schauspieler, die Einfühlung und der Widerspruch:

Ein Echo aus Diderots Paradox

In der großen Komödie, der Komödie der Gesellschaft, auf die ich immer

zurückkomme, sind alle heißen Seelen auf der Bühne, alle genialen Leute

sitzen im Parkett. Die ersten heißen Verrückte, die zweiten, die sich damit

beschäftigen, ihre Verrücktheiten zu kopieren, heißen Weise.117

In Diderots Paradox über den Schauspieler gibt es eine interessante und – wie

bereits diskutiert worden ist – für das Verständnis des Gesamttextes zentrale

Umkehrung der üblichen Rollen: Nicht etwa im institutionalisierten Theater,

wie gemeinhin angenommen, sondern in der Gesellschaft, gar in der »Komö-

die der Gesellschaft«, sind die Gefühlsschauspieler, die »heißen Seelen« auf

der Bühne. Die Nachahmer, nämlich die berufsmäßigen Schauspieler, sitzen

115 Ebd. S. 755.

116 Vgl. Müller-Schöll: »Bruchstücke eines (immer noch) kommenden Theaters (ohne Zu-

schauer)«, S. 48.

117 Diderot: Paradox, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Paradoxa über Politik und Theater

dort als Zuschauer im Parkett und studieren jene. Sie sind darüber hinaus

auch »Weise« und somit nicht bloß Spieler und Zuschauer, sondern womög-

lich auch noch Dramaturg und Philosoph in einer Person. Bei Diderot nutzen

die Schauspieler ihre Erkenntnisse und ihr Talent dann freilich, um später

dieTheaterzuschauer zur Einfühlung in die von ihnen vorgespielten Rollen zu

bewegen. Sie sind, so kann man sagen, zwar selbst emanzipierte Zuschauer,

aber auch geschickte Manipulatoren, wenn es um das eigentliche Theater-

publikum geht. Das »Kopieren« der Verrücktheiten dient nicht primär der

Belehrung der Zuschauer, sondern deren Unterhaltung qua Suggestion. Dem

idealen Schauspieler nach Diderot bleibt daher, wir erinnern uns,

weder Verwirrung, noch Schmerz, nochMelancholie, noch seelische Nieder-

geschlagenheit. Diese Gefühlseindrücke nehmt ihrmit euch fort. Der Schau-

spieler ist müde, ihr seid traurig. Es liegt daran, daß er sich bewegt hat, ohne

zu fühlen, und ihr gefühlt habt, ohne euch zu bewegen. […] die Illusion ist

euer; er weiß genau, daß er sie nicht ist.118

In Brechts Messingkauf wiederum verschiebt sich die Verteilung der Rollen

auf andere, und zwar radikalere Weise, die, wie zum Teil schon gezeigt wor-

den ist und hier noch weiterverfolgt werden soll, mit einem ebenso radikalen

Nachdenken über das Verhältnis von Schauspieler und Zuschauer, Denken-

dem und Fühlendem einhergeht: Alle Figuren, sowohl diejenigen, die übli-

cherweise auf der Bühne sind (der Schauspieler und die Schauspielerin), als

auch diejenigen, die entweder hinter den Kulissen sind (der Dramaturg und

der Beleuchter) oder im Parkett sitzen (der Philosoph), befinden sich dort auf

einer im Abbau befindlichen Bühne, und zwar ohne Zuschauer. ImVerlauf der

Dialoge gibt es jedoch, wie schon gezeigt worden ist, verschiedene Änderun-

gen der Positionierungen, insbesondere was die vorübergehende Besetzung

jener Leerstelle betrifft, die durch die Abwesenheit von Zuschauern entsteht.

Diese Änderungen führen nicht zuletzt dazu, dass sich diejenigen Fragmen-

te, denen keine Figurenbezeichnung vorangestellt ist, meist auch nicht ohne

weiteres einer bestimmten Figur zuordnen lassen.

Übertragen auf Diderots Bild von der »Komödie der Gesellschaft« haben

wir es imMessingkauf also mit einer gesteigerten Unordnung zu tun, insofern

nicht nur die Zuordnung der üblichen Plätze vertauscht worden ist, denn es

sind bei Diderots Beschreibung bereits »alle heißen Seelen auf der Bühne,

alle genialen Leute sitzen im Parkett«, sondern die bipolare Verteilung der

118 Ebd. S. 13f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 187

Plätze selbst – Schauspieler und Zuschauer, Fühlende und Denkende – in

Frage steht. Anders gesagt, Brechts Messingkauf thematisiert inhaltlich wie

formal die »paradoxe Wirksamkeit der reinen Kontingenz jeder gesellschaft-

lichen Ordnung.«119 Den Begriff der ›Unordnung‹ verwendet Brecht in sei-

nem Arbeitsjournal indessen auch selbst, um denMessingkauf zu beschreiben.

Am 5.9.1943 notiert er dort: »der messingkauf liegt in unordnung.«120 Dies

kann im Hinblick auf das zuvor Diskutierte nicht nur als Hinweis auf den

bleibenden fragmentarischenCharakter verstandenwerden, sondern auch als

Beschreibung der dort entwickelten ›Theorie‹ selbst, die insofern schwer als

Theorie fassbar ist, als sie zum einen eine Antwort auf bestimmte Umstände

und daher womöglich nicht verallgemeinerbar ist und weil sie zum anderen

eine Theoretisierung des hier ›dramatisch‹, also weitgehend im Dialog Ver-

handelten dogmatisch werden und damit jene ›Leichtigkeit‹ verlieren würde,

von der an anderer Stelle ebendort die Rede gewesen ist.

Die ›Unordnung‹ hat dann auch Auswirkungen auf die ›Theorie‹ vom

Schauspieler, die implizit entwickelt wird. Diese ist aus den eben genannten

Gründen keineswegs statisch, fußt nicht auf einzelnen Lehrsätzen, sondern

besteht gerade in der ambivalenten und lebendigen Auseinandersetzung

über und von Zuschauer und Schauspieler, Bühne und Parkett, und dies

noch vermittelt über die verschiedenen einander widersprechenden Figuren

des Messingkaufs. Brechts dort formuliertes Anliegen ist zwar eindeutig

emanzipatorisch, was die Rolle der Zuschauer betrifft, jedoch steht die Form

des »verkehrs zwischen bühne und zuschauerraum« selbst zur Debatte, wie

in einem Eintrag im Arbeitsjournal vom 2.8.1940, also in einer früheren

Arbeitsphase, deutlich wird: »den MESSINGKAUF durchflogen. die theorie

ist verhältnismäßig einfach. betrachtet wird der verkehr zwischen bühne und

zuschauerraum, die art und weise, wie der zuschauer sich der vorgänge auf

der bühne zu bemächtigen hat.«121 Der Zuschauer soll sich, so viel ist klar,

»der vorgänge auf der bühne bemächtigen«, es steht jedoch zur Debatte, wie

das geschehen soll und die Debatte selbst wird ihrerseits auf einer Bühne

geführt – ohne Zuschauer.

Es ist daher auch hier naheliegend, sich zunächst den Schauspieler und

dessen ›Rolle‹ genauer anzusehen, der bipolaren Verteilung der Positionen

also zunächst einmal zu folgen. Die intensive Auseinandersetzung mit dem

119 Vgl. Rancière: Das Unvernehmen, S. 29.

120 Brecht: Arbeitsjournal, S. 617.

121 Ebd. S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Paradoxa über Politik und Theater

Schauspieler fällt in die dritte und damit vorletzte Arbeitsphase am Messing-

kauf im oder um das Jahr 1945.122 Es findet sich in den Fragmenten aus die-

ser Zeit ein Gedicht oder zumindest ein in Versen abgefasster Text über die

Nachahmung respektive »den Nachahmenden«, der bereits jene konträren

Positionen in sich vereint, welche der Schauspieler und der Philosoph an der

oben besprochenen Stelle noch gegeneinander vertreten haben, nämlich Ein-

fühlung und genaue Nachahmung des Schauspielers auf der einen Seite und

kritische Distanznahme, das Zeigen des Zeigens auf der anderen Seite. Hier

aber erscheint »der Nachahmende« vielmehr als Denkender, der sich dennoch

nicht völlig distanziert, sondern gerade als Denkender und Kommentieren-

der besonders tief in die Nachahmung eintaucht, die wiederum erst dadurch

verwirklicht wird, gewissermaßen als Hyperrealität:

der nur nachahmende, der nichts zu sagen hat

zu dem, was er da nachahmt, gleicht

einem armen schimpansen, der das rauchen seines bändigers nachahmt

und dabei nicht raucht. niemals nämlich

wird die gedankenlose nachahmung

eine wirkliche nachahmung sein.123

Zunächst einmal wirken die durchgängigen Enjambements als Unter-

brechungen und Pointierungen des jeweils Folgenden zugleich. Was hier

verworfen wird, ist offenkundig keineswegs die Einfühlung (auch wenn diese

nicht direkt erwähnt wird), sondern die ›Gedankenlosigkeit‹ und Sprachlo-

sigkeit des Nachahmenden, das gleichsam ›bloße‹ Nachahmen ohne eigenes

Zutun. Jene Defizite äußern sich wiederum darin, dass die Nachahmung

nicht konsequent genug, das heißt nicht »wirklich« genug erfolgt: Um seinen

Bändiger wirklich nachzuahmen, muss der Schimpanse, so das zentrale Bild,

»wirklich« rauchen und nicht bloß so tun, ›als ob‹ er rauche. ›Gleichen‹ und

›Nachahmen‹ stehen dabei in einem Spannungsverhältnis derart, dass sie

einander in einer mise en abyme ›aufheben‹ und auch diese selbst durchkreu-

zen. Bis zum Ende des ersten Satzes haben wir es mit einer weitgehenden

Symmetrie zu tun, deren Mitte das Verb ›gleichen‹ am Ende der zweiten Zeile

bildet und die damit die semantische Ebene, eben den Vergleich des Nach-

ahmenden mit dem Schimpansen, auch performativ darstellt. Es handelt

sich also um eine buchstäbliche ›Gleichung‹, bei der das tertium comparationis

122 Vgl. Krabiel: Art. »Der Messingkauf«, S. 210.

123 BBA 127, 49.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 189

identisch – eben ›gleich‹ – zu sein scheint mit dem zu Vergleichenden, näm-

lich mit dem Akt des Nachahmens. Ein tertium wird es jedoch erst dadurch,

dass es selbst nicht mit sich identisch ist, was wiederum durch ein zweites

tertium ausgedrückt wird, nämlich durch das Rauchen als einen konkreten

Akt der Nachahmung. Anders gesagt: Die ›wirkliche‹ Nachahmung verhält

sich zum Nachgeahmten wie das tertium zum Vergleich und wie das Zitat

zum Zitierten: Sie fügen dem ›Ursprünglichen‹, dem Original jeweils etwas

hinzu, sind mehr und nicht etwa weniger als dieses; sie sind Kommentar,

Gedanke, Bewusstmachung, Verwandlung in Kunst des ansonsten ›bloß‹

Vorhandenen.

Dabei wird das Rauchen des Schimpansen über den Vergleich den bei-

den Negationen oder vielmehr Privationen am Anfang und am Schluss ent-

gegengestellt (»nichts zu sagen […] zu dem«, »gedankenlos«). Das Rauchen als

konkreter und wirklich vollzogener Akt steht somit für den Kommentar zum

Nachgeahmten und für den Gedanken dazu gleichermaßen, und das heißt:

Gedanke, Versprachlichung und Kommentar fallen zusammen, ermöglichen

die »wirkliche« Nachahmung, die dadurch als Nachahmung erscheint, und

das heißt als Nicht-Identisches. Die Nachahmung, die als solche glückt und

als Nachahmung erscheint, ist nicht das, was sie vorgibt zu sein, nicht iden-

tisch mit dem, was sie darstellt, aber gerade deswegen eine gelungene Nach-

ahmung. Anders gesagt: Die Über-Identifikationmit demNachgeahmten (die

durchaus eine Nähe zur Einfühlung aufweist) ist zugleich die Distanzierung

davon.Weil so die Nachahmung als Nachahmung erscheinen kann, ist sie zu-

gleich ein Kommentar zum Nachgeahmten, mithin auch Kritik. Sie ist reines

Zeigen und damit nicht identisch mit dem Nachgeahmten, sondern verdop-

pelt dieses, macht es sichtbar und benennbar. In der solchermaßen verstan-

denen Nachahmung zeigen sich Gemeinsamkeiten sowohl mit dem Zitat als

auch mit der Geste. Konsequenterweise führte eine solche Nachahmung zu

›zitierbaren Gesten‹ oder umgekehrt: ›Zitierbare Gesten‹ wären die Möglich-

keitsbedingung solcher Nachahmung.

Die Ambivalenz und Doppelbewegung der Nachahmung als Angleichung

und Distanzierung versucht der Philosoph indes argumentativ zu fassen, in-

dem er zwischen »hineinversetzen« und »hinausversetzen« differenziert, zwi-

schen »vorstellung« und illusion« und schließlich zwischen »sicheinfühlen«

und »sichhineinversetzen«:

DER PHILOSOPH ihr werdet wohl immer wieder euch in die person, die ihr

darstellen sollt, in ihre lage, in ihre körperlichkeit, in ihre denkweise im geist

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Paradoxa über Politik und Theater

hineinversetzen müssen. das ist eine der operationen des aufbaus der figur.

es fördert durchaus unsere zwecke, nur ist nötig, daß ihr es versteht, euch

dann wieder hinauszuversetzen. es ist ein großer unterschied, ob jemand

eine vorstellung von etwas hat, wozu er fantasie braucht, oder eine illusion,

wozu er unverstand braucht.124

Dass der Philosoph jedoch seinerseits einer übertriebenen ›Einfühlung‹ in den

von ihm indirekt kritisierten Schauspielertypus unterliegt, deutet der Schau-

spieler in seiner Replik an und bildet damit ein Korrektiv zur Position des

Philosophen:

DER SCHAUSPIELER ich glaube, du hast eine übertriebenemeinung, fast ei-

ne illusion darüber, wie tief wir schauspieler des alten theaters uns in die

rollen einfühlen. ich kann dir sagen, wir denken an allerhand beim spielen

des lear, woran lear kaum gedacht haben dürfte.125

In der Entgegnung des Philosophen wird dann allerdings eine weitere Dif-

ferenzierung eingeführt, nämlich jene entscheidende zwischen Schauspieler

und Publikum. Erinnerte der bisherige Dialog nicht nur der Form, sondern

auch der Positionen wegen an Diderots Paradox über den Schauspieler, so wird

nun die große Differenz dazu deutlich: Es geht dem Philosophen nicht um

einen idealen, ›großen‹ Schauspieler und die Perfektionierung von dessen

Kunst, sondern vor allem anderen darum, das Publikum nicht in eine Illusion

zu versetzen:

DER PHILOSOPH ich zweifle nicht daran. […] aber das sind lauter gedanken,

die der bemühung gewidmet sind, das publikum nicht aus seiner illusion

aufwachen zu lassen. sie mögen eure einfühlung stören, aber sie vertiefen

die des publikums. und es istmir ja beiweitemwichtiger, daßdie letzte nicht

zustandekommt, als dass die eure nicht gestört wird.126

Wenn aber der Schauspieler behauptet, dass seine Einfühlung beim Spiel auf

der Bühne ohnehin nie besonders groß sei, er das Publikum durch sein Spiel

aber dennoch in eine Illusion versetzen kann, dann kann es gar nicht die Ein-

fühlung des Schauspielers sein, welche die Illusion erzeugt, mithin ist auch

124 BBA 127, 54.

125 Ebd.

126 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 191

nicht dessen Einfühlung in die Rolle das Problem. Das erkennt auch der Phi-

losoph und antwortet auf die Frage des Schauspielers, ob das »sichhinein-

versetzen« in die Person »also nur bei den proben vor sich gehen und nicht

auch beim spielen«127 geschehen soll, mit einer uneindeutigen, aber dennoch

präzisen Stellungnahme, die verrät, dass es bei der Verabschiedung der Ein-

fühlung nicht um ein Dogma geht, sondern um eine Reaktion auf spezifische

Umstände und um die Vermeidung von Einseitigkeit:

DER PHILOSOPH ich bin jetzt in einiger verlegenheit mit meiner antwort.

ich könnte einfach antworten: beim spielen sollt ihr euch nicht in die person

hineinversetzen, dazu wäre ich durchaus berechtigt, einmal, da ich einen

unterschied zwischen sicheinfühlen und sichhineinversetzen gemacht ha-

be, dann weil ich wirklich glaube, die einfühlung ist ganz unnötig, vor allem

aber, weil ich fürchte, durch eine andere antwort, wie immer sie sei, dem

ganzen alten unfug wieder ein türlein zu öffnen, nachdem ich das tor vor

ihm verschlossen habe. gleichwohl zögere ich.128

Es ist also keineswegs so, dass die Einfühlung für den Philosophen per se ge-

fährlich wäre, vielmehr, so meint er, sei sie »ganz unnötig«, es braucht sie

einfach gar nicht unbedingt. Trotz seiner Furcht öffnet er das »türlein« zu ihr

dann aber doch wieder und bekennt:

ich kann mir einfühlung als grenzfall vorstellen, ohne dass schaden ge-

schieht. durch eine reihe von vorkehrungen könnte man schaden ver-

meiden. sie müßte unterbrochen werden und nur an bestimmten stellen

stehen oder ganz, ganz schwach sein und gemischt mit kräftigen andern

operationen. […] kurz, wenn ich sicher sein könnte, dass ihr den ungeheuren

unterschied zwischen dem neuen spiel und dem alten, das auf voller ein-

fühlung beruht, als kaum weniger ungeheuer sehen könntet, wenn ich ganz

schwache einfühlung für möglich erkläre, dann würde ich es tun.129

Die Vorsicht, mit der er das »türlein« öffnet, und der fast durchgängige Kon-

junktiv verraten indes noch etwas von der zuvor geäußerten Furcht, aber auch

von dem Bedürfnis, das Andere nicht ganz auszuschließen, ihm noch Raum

zu gewähren, da die Gegensätze möglicherweise nicht so ausschließend sind,

wie sie auf den ersten Blick erscheinen mögen.

127 Ebd.

128 BBA 127, 54/55.

129 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Paradoxa über Politik und Theater

Sofern Einfühlung und Empathie synonym zu verstehen sind,130 kann vor

diesem Hintergrund ein Argument dafür gefunden werden, warum die Ein-

fühlung vom Philosophen nicht ganz verworfen wird, warum sie nicht unbe-

dingt schaden muss. Der Grund dafür liegt darin, dass es sehr feine graduel-

le Unterschiede gibt, dass »ganz schwache einfühlung für möglich«131 erklärt

werden kann, die Gefahr, die der Philosoph fürchtet, aber in der ›vollen‹ Ein-

fühlung besteht, die wohl als Identifikation und Selbstverlust zu verstehen ist.

Volle Einfühlung käme dem Ressentiment im Sinne Nietzsches132 gleich, wie

es hier, im Anschluss an Breithaupts Thesen zur Empathie, schon mehrfach

besprochen worden ist, doch wenn es Einfühlung in verschiedener Intensi-

tät gibt und sie zudem unterbrochen werden kann, dann muss sie keinen

Schaden anrichten. Als Schaden wäre dabei jene Wirkung auf den Zuschau-

er zu verstehen, welche diesen von seiner Realität entfernt, kurz: Schaden

entsteht dann, wenn Einfühlung als Herrschaftsmittel gegen den Zuschau-

er eingesetzt wird und damit die tatsächlichen Probleme in der Wirklichkeit

verschleiert und nicht etwa kritisch beleuchtet werden.133 Dass dies die Posi-

tion des Philosophen ist, hat Klaus-Detlef Müller festgestellt und zudem dar-

auf hingewiesen, »daß Brecht als den Höhepunkt und die reinste Form des

solchermaßen diffamierten Illusionstheaters das naturalistische Theater und

insbesondere das System Stanislawskis analysiert.«134 Wir werden allerdings

später sehen, dass Brecht noch ein anderes ›Illusionstheater‹ im Blick hatte,

eines, dessen affektiveWirkungsmacht noch sehr viel größer und schädlicher

gewesen ist.

Setzt man diese Differenzierungen, also die Tatsache, dass Einfühlung

nicht dogmatisch, sondern unter spezifischen Voraussetzungen abgelehnt

wird, in Bezug zu den oben besprochenen Versen über die Nachahmung im

Messingkauf, so wird außerdem klar: Der Nachahmende, von dem dort die

Rede ist, sollte womöglich sogar ein Mensch voller Leidenschaft, einer mit

130 Dass der »Begriff der Einfühlung weitgehend durch den Begriff der Empathie ersetzt

worden ist«, setzen etwa Robin Curtis und Gertrud Koch im Vorwort zu ihrem Sam-

melband zur ›Einfühlung‹ voraus. Vgl. Robin Curtis, Gertrud Koch (Hg.): Einfühlung. Zu

Geschichte und Gegenwart eines ästhetischen Konzepts, München 2009, S. 7.

131 BBA 127, 55.

132 Vgl. Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, S. 60.

133 Vgl. Klaus-Detlef Müller: »Der Philosoph auf dem Theater. Ideologiekritik und ›Links-

abweichung‹ in Bertolt Brechts ›Messingkauf‹«, in: Brechts Theorie des Theaters, hg. von

Werner Hecht, Frankfurt a.M. 1986, S. 142-182. Hier S. 154.

134 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 193

starken eigenen Gefühlen sein, und zwar, um die Nachahmung selbst kritisch

kommentieren zu können, sie ›wirklich‹ werden zu lassen als Nachahmung,

nicht als vermeintlich Identisches mit dem Nachgeahmten. Dadurch wäre

dann auch eine graduelle, eine bewusste Einfühlung möglich. Als lediglich

Einfühlender wäre die von ihm vollzogene Nachahmung jedoch keine, son-

dern der Einfühlende würde sich in der naturalistischen Abbildung verlieren,

jedoch ohne ›wirklich‹ zu rauchen, wie es dort heißt, das bedeutet, ohne

tatsächlich selbst etwas aktiv zu tun. Gelungene Nachahmung basiert hin-

gegen zunächst einmal auf Ästhetisierung, die Schauspielkunst auf »einem

unmittelbaren menschlichen Vermögen, einer Lust der Menschen in Gesell-

schaft.«135 Darum auch ist der Philosoph der Meinung, dass die Einfühlung

für das Schauspiel eigentlich »ganz unnötig« sei, wenngleich das keiner Ver-

dammung der Einfühlung als solcher gleichkommt, lediglich der Begrenzung

ihrer Wirksamkeit und Angemessenheit, denn Kritik wird dadurch wenn

nicht direkt verunmöglicht, so doch zumindest behindert. Wird Einfühlung

als Mittel eingesetzt, besteht eine Diskrepanz zwischen vordergründigen

Zwecken und den Mitteln zu deren Erreichung, wie es sie auch in Bezug auf

den Naturalismus und dessen geradezu photographische Wiedergabe von

Wirklichkeit gibt: »Wenn Gesellschaftskritik mit den Mitteln der Illusion und

der Einfühlung geleistet werden soll, so hat das zur Folge, daß die Kritik

ohnmächtig wird, denn das entscheidende kritische Vermögen, die Ratio, ist

ausgeschaltet.«136

Die Einfühlung als mitunter suggestive und irrationale Technik behindert

also das kritische Vermögen, sie hypnotisiert und paralysiert genau genom-

men. Warum gerade die Einfühlung als ›suggestive Technik‹ aber im Grunde

sogar »ganz unnötig« ist, das zeigt ein anderer kurzer Text Brechts aus etwa

der gleichen Zeit. Die Wahrheit, so die dort vertretene These, braucht keine

suggestiven Techniken, zu denen eben auch die Einfühlung zu rechnen ist,

um erkannt zu werden, sondern vielmehr eine präzise Bezeichnung, Begrif-

fe, mithin Ratio:

Wir wissen von jenen Schulen für Verkäufer, wo die Angestellten lernen,

suggestiv zu verkaufen. Alle diese Haltungen sind oft beobachtet bei Täu-

schungsabsichten (»versetzen Sie sich inmeine Lage«; »auch Sie hätten nicht

anders gehandelt«, »wenn ich Sie wäre, würde ich …«, »ich würde es nicht

135 GBFA 22.2, S. 754.

136 Müller: »Der Philosoph auf dem Theater«, S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Paradoxa über Politik und Theater

sagen, wenn ich es nicht glaubte«). Natürlich kann man einen Mann in der

Hypnose auch dazu bringen, einen Apfel als Apfel zu essen, aber sollte man

dies nicht auch ohne Hypnose erreichen können?137

Bereits der Versuch, Einfühlung zu erzeugen oder rhetorisch Zustimmung

herzustellen, ist demnach verdächtig, denn wozu sollte man jemanden ma-

nipulieren oder überreden sollen, wenn es lediglich darum geht, das für je-

dermann Offensichtliche zu erkennen? Worum es dem Philosophen im Mes-

singkauf also zu gehen scheint, das ist darüber hinaus die Verteidigung der

Schauspielkunst als etwas, das gerade nicht der Suggestion, dem ›Verkauf‹

und der Täuschung dienen soll, kurz, die Verteidigung der Schauspielkunst

als etwasNicht-Instrumentalisierbares, denn sie »kann nur als eine elementa-

re menschliche Äußerung betrachtet werden, die ihren Zweck in sich hat.«138

Damit wäre auch die Schauspielkunst selbst noch einmal gegen eine rein po-

litische Verzweckung geschützt, ob mit oder ohne Techniken der Einfühlung.

Das schließt mithin auch ein, dass Widersprüchliches in der Schauspiel-

kunst und in Bezug auf sie nicht aufgelöst werden kann und daher eine ge-

wisse Scheu besteht – beim Philosophen und bei Brecht selbst –, eine in sich

geschlossene, das heißt in aller Regel auch widerspruchsfreie Theorie zu Pa-

pier zu bringen. Der Dialog, die dramatische Form scheint dafür jedoch in

besonderem Maße geeignet zu sein und verbindet Diderot und Brecht an

diesem zentralen Punkt: Beide wenden sich in fiktiven Dialogen und sprach-

lichen Masken in unterschiedlicher Weise gegen die Einfühlung als zentrale

Technik des Theaters – aber eben nicht ganz und gar.

Insofern das Problem der Einfühlung imMessingkauf ein so zentralesThe-

ma darstellt und weil sie gerade nicht komplett verabschiedet wird, muss

auch Ralf Simons These widersprochen werden, beimMessingkauf handele es

sich im Grunde um eine Theorie der Komödie und folglich seien alle Stücke

Brechts als Komödien zu lesen. Brecht, so Simon, nehme

das gesamte Inventar der Komödientradition auf, aber nicht, um aus der ba-

salen Distanznahme Komik zu erzeugen, sondern um aus ihr Kritik entste-

hen zu lassen. Er ist also für eine Theorie der Komödie dann adaptierbar,

wenn eine solche nicht von der Komik und dem Lachen ausgeht, sondern

von den zugrundeliegenden Strukturen der Beobachtung und Reflexion.139

137 GBFA 22.1, S. 283. (Hervorh. i. O.)

138 GBFA 22.2, S. 754.

139 Simon: »Zur poetischen Anthropologie der Komödie in BrechtsMessingkauf «, S. 280.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 195

Simons These steht und fällt mit der Brecht unterstellten radikalen Verab-

schiedung der Einfühlung und der permanenten Steigerung von Distanzie-

rungsverfahren und Verfremdungseffekten, da diese die Möglichkeitsbedin-

gungen von Beobachtung und Reflexion seien. Dass diese Einseitigkeit in

der Theorie aber gerade im Messingkauf so nicht zu finden ist, sollte anhand

der vorangegangenen Lektüre in diesem Kapitel deutlich geworden sein.

Interessanterweise bemerkt Simon auch, dass die »Theorie« desMessingkaufs

selbst als »Theater« erscheint, mithin also »theatralisch ist und damit die

Pluralität in sich trägt.«140 Dies jedoch wertet er als Mangel und Wider-

spruch im Werk Brechts, der, so Simon, »in immer neu nachgeschobenen

Selbstkommentierungen dem Ästhetischen eine vereinheitlichende Theorie

aufzwingen«141 wolle. Dass gerade die Form des Messingkaufs hingegen viel-

mehr die Infragestellung einer solchen »vereinheitlichenden Theorie« sein

könnte, kommt Simon nicht in den Sinn, dabei ist genau das die Konsequenz

der nur scheinbar theoretischen Inkonsequenz, mit der die Einfühlung im

Messingkauf eben nur zum Teil, aber – und das ist wichtig – nicht endgültig

verabschiedet wird.

IV.2.2 Die ›Theatralik des Faschismus‹ als dunkelste Seite

der Einfühlung

Studieren wir unerschrocken, oder auch erschreckend, wie der, von dem wir

sprechen, das Kunstmittel der Einfühlung verwendet! Sehen wir, welche

Kunstgriffe er gebraucht!142

Einen Hinweis darauf, in welchem konkreten Kontext »das Kunstmittel der

Einfühlung« tatsächlich rigide abgelehnt wird, liefert Simon indessen auch.

Es ist der Aufsatz über dieTheatralik des Faschismus von 1939, der ursprünglich

vermutlich in denMessingkauf integriert werden sollte, in der Gesamtausgabe

jedoch davon gesondert erscheint.143 Simon liest dieTheatralik des Faschismus

140 Ebd. S. 290. Simon merkt dies lediglich in einer Fußnote an, obgleich es sich hierbei

um eine Beobachtung von zentraler Bedeutung handelt.

141 Ebd. S. 286.

142 GBFA 22.1, S. 566.

143 Vgl. ebd. S. 283 u. 289. Vgl. fernerGBFA22.2, S. 695: »ZweiteNacht: Die Poetik desAristo-

teles/das Emotionenracket/die neuen Stoffe/der Held/der K-Typus und P-Typus/Thea-

tralik des Faschismus/dieWissenschaft/Gründung des Thaeters.« Sowie ebd. der Kom-

mentar auf S. 1075, wo als Datierung der Mai 1939 angegeben ist: »Über die Theatralik

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Paradoxa über Politik und Theater

als unmittelbar zumMessingkauf gehörend, was im Kontext seinerThese zwar

plausibel ist, vor dem Hintergrund des hier bisher Erarbeiteten jedoch mehr

dafür spricht, dies nicht zu tun.

Es handelt sich bei dem kurzen Text um einen ebenfalls fiktiven Dia-

log zwischen zwei diesmal namentlich genannten Figuren,Thomas und Karl.

Während die einleitenden Worte von Thomas sehr didaktisch klingen – er

gibt einen Rückblick auf eine theaterpraktische Übung und kündigt sodann

die Beschäftigung mit der »Theatralik im Auftreten der Faschisten«144 an –,

bereitet Karl die Beschäftigung mit demTheater in dieser Zeit »Unbehagen«,

denn er fürchtet Zynismus:

Ich denke mir, daß auch diese Betrachtung eigentlich dem Theater dienen

soll, und muß gestehen, daß mir das einiges Unbehagen verursacht. Wie

soll ich an das Theater denken, wenn das Leben so schrecklich ist? Zu leben,

das heißt, am Leben zu bleiben, ist heute zu einer Kunst geworden; wer will

da noch darüber nachdenken, wie man die Kunst am Leben erhalten könn-

te? Selbst solche Sätze, wie der eben ausgesprochene, scheinen mir schon

zynisch in diesen Tagen.145

Leben, Überleben und Kunst seien demnach geradezu identisch geworden,

jedoch erscheint Karl bereits das Aussprechen dieses Satzes mit der anschlie-

ßenden rhetorischen Frage als zynisch. Er relativiert das Aussprechen einer

Wahrheit, indem er dieses Aussprechen selbst – durch den unvermittelten

Wechsel von der Objekt- zur Metasprache – als zynisch beschreibt und damit

die eigene Kritikfähigkeit gleichsam neutralisiert, den eigenen Worten nicht

mehr ganz traut. Jedoch, so macht ihm Thomas klar, ginge es doch gerade

darum, »diese Kunst zu leben«146 zu verbreiten und jene der Unterdrücker

zu studieren, und zwar gerade als Unterdrückte. Ausdrücklich geht er davon

aus, dass die Mittel des Theaters zwar aktuell missbraucht werden, deswe-

gen aber nicht zu verwerfen, sondern, ganz im Gegenteil, zurückzuerobern

und zunächst genau zu studieren seien: »Angesichts des Elends der Mensch-

heit, welches durch Menschen erzeugt wird, sprechen wir von den Diensten,

des Faschismus wird aber nicht für den Messingkauf bearbeitet.« In der alten Gesamt-

ausgabe ist der Aufsatz noch in denMessingkauf integriert: vgl. BBGW 16, S. 558-569.

144 GBFA 22.1, S. 561-569. Hier S. 562.

145 Ebd.

146 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 197

welche unsere Kunst der Vergewaltigung leisten kann.«147 Diese »Vergewal-

tigung« der Menschen geschieht, das wird von Thomas etwas später deutlich

ausgesprochen, in erster Linie durch das Mittel der Einfühlung:

Betrachten wir vor allem die Art, wie er bei den großen Reden, die seine

Schlächtereien vorbereiten oder begründen, agiert. Du verstehst, wir müs-

sen ihn da betrachten, wo er das Publikum dazu bringen will, sich in ihn

einzufühlen und zu sagen: ja, so hätten wir auch gehandelt. Kurz, wo er als

Mensch auftritt und das Publikum davon überzeugen möchte, seine Hand-

lungen als einfachmenschliche, selbstverständliche aufzufassen und ihm so

gefühlsmäßig seinen Beifall zu schenken. Das ist sehr interessantes Thea-

ter.148

Das Studienobjekt, um das es hier geht, ist kein anderer als Hitler. Die rheto-

rische Strategie Thomas’ zeigt dessen eigene Technik auf: Beobachtung zwei-

ter Ordnung (»Betrachtenwir […]«),mithinTheatralisierung zweiter Ordnung

(»[…] wir müssen ihn da betrachten, wo er das Publikum dazu bringen will

[…]«), in Brecht’scher Terminologie also: Verfremdung. Durch die Positionie-

rung an einem dritten Ort jenseits von Redner (Hitler) und Publikum (»ein-

heitlicheMasse«149) wird eine Distanz erzeugt, die der letzte Satz,welcher die

gesamte Szenerie zum Theater erklärt, auf die Spitze treibt: Hitlers rhetori-

sche Ausbrüche zum Zwecke der Massensuggestion als »interessantes Thea-

ter«.

Doch auch Thomas baut mitunter auf rhetorische Strategien der Zustim-

mung, wenn er mit einem ›Wir‹, das hier als Pluralis Auctoris zu lesen ist, Karl

und auch die Leserin zu sich und seiner Positionierung hinzuholt. Die un-

mittelbar anschließende, direkte Ansprache Karls (»Du verstehst, wir müssen

[…]«) unterbricht diesen Zustimmungsgestus jedoch und erinnert wieder an

die zugrundeliegende doppelt theatrale Situation, nämlich den Dialog über

die ›Theatralik des Faschismus‹, welche darauf beruht, das ›Volk‹ zum Publi-

kum zu machen, welches ganz und gar in der Einfühlung aufgeht: »Durch

allerlei Tricks wird zuerst die Erwartung des Publikums – denn das Volk

muss zum Publikum werden – erregt und gesteigert. […] Er ist eine Einzel-

person, ein Held im Drama, und versucht, das Volk, besser gesagt das Publi-

147 Ebd.

148 Ebd. S. 565. (Hervorh. i. O.)

149 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Paradoxa über Politik und Theater

kum, sagen zu machen, was er sagt. Genauer gesagt, fühlen zu lassen, was er

fühlt.«150

Was Thomas hier präzise beschreibt, ist eine Form induzierten Ressen-

timents, denn das ›Volk‹, das nun das Publikum eines ›Helden‹ im Drama

ist, wird zum buchstäblichen ›Nach-Fühlen‹ verleitet, geradezu »vergewal-

tigt«, wie es zu Beginn heißt. Das ist der Zweck der demTheater entliehenen

»Tricks« und die Voraussetzung dafür ist, dass »der Anstreicher«, wieThomas

Hitler dann bezeichnet, nicht als Politiker spricht, auch nicht als public man,

als öffentliche Person, sondern »als Privatmann und zu Privatmännern.«151

Erst die scheinbare Privatheit, die bizarre ›Menschlichkeit‹ des »Anstreichers«

ermöglicht die volle Einfühlung, jedoch wird der Schein der Privatheit para-

doxerweise durch »theatralische« Mittel, nämlich insbesondere durch Gesten

und »Haltungen« erreicht und »der Zuhörer nimmt teil an den Triumphen

des Redners, er adoptiert seine Haltungen.«152

Scheint diese Übernahme von Haltungen und auch Verhaltensweisen zu-

nächst an die ›zitierbaren Gesten‹ zu erinnern,markiert die genaueWortwahl

doch einen wichtigen Unterschied: Das »Adoptieren« von Haltungen verweist

auf eine sehr viel stärkere affektive und identifikatorische Bindung als ein

Zitieren von Gesten, das primär technischer Natur ist, Distanz behält oder

diese sogar erst herstellt und nicht zuletzt Kritik ermöglicht. Die Differenz

ist genau genommen doppelter Art, es ist jene zwischen Gefühlsschauspie-

ler und kaltem Schauspieler einerseits und ferner die zwischen einfühlen-

dem und emanzipiertem Zuschauer andererseits. Die Techniken, die Thomas

beim »Anstreicher« studiert hat, laufen indes auf das Gegenteil einer wie auch

immer gearteten distanzierten Haltung hinaus, nämlich darauf, dass dessen

Verhalten »als ein sozusagen naturgesetzliches Verhalten erscheint. Er ist so,

wie er ist – und alle (sich in ihn einfühlend) sind so wie er.«153

Eine der dunkelsten Seiten der Einfühlung oder, in heutiger Terminolo-

gie formuliert, der Empathie,154 das wird in Brechts kurzem Dialog deutlich,

ist die beschriebene ›Theatralik des Faschismus‹. So weit, so gut und so auch

150 Ebd. S. 566.

151 Ebd.

152 Ebd.

153 Ebd.

154 Vgl. Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie. Auf Brechts Theatralik des Faschismus

geht Breithaupt selbst, obwohl er von Haus aus Germanist ist, nicht ein, obwohl der

Text die womöglich beste literarisch-theoretische Ausarbeitung und ein einschlägiger

Beleg seiner Thesen wäre.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 199

bereits hinlänglich bekannt.155 Wichtig, weil über den zeithistorischen Kon-

text hinaus von gesellschaftlichem (möglicherweise jedoch nicht von allge-

meinem) Interesse sind daran zwei Aspekte, die beide am Schluss des Dia-

logs zur Sprache kommen und leicht zu überlesen sind. Zum einen ist das

der – zunächst paradox erscheinende – auch hier vorhandene Aspekt einer

Einschränkung der Einfühlungskritik. Es mag zunächst überraschen, ist aber

innerhalb des Dialogs nur folgerichtig, dass – bei aller Differenz zumMessing-

kauf – sogar hier ein winziges ›Türlein‹ zur Einfühlung offengelassen wird,

wie sich am Schluss zeigt, wenn Thomas erklärt: »Die großartigste Eigen-

schaft des Menschen ist die Kritik, sie hat die meisten Glücksgüter geschaf-

fen, das Leben am besten verbessert. Wer sich in einen Menschen einfühlt,

und zwar restlos, der gibt ihm gegenüber die Kritik auf und auch sich gegen-

über.«156 Der kurze Einschub in der Mitte des Satzes, das »und zwar restlos«,

inszeniert formal das genaue Gegenteil dessen, was er behauptet, denn durch

sich selbst, durch den Einschub als Selbstbeschränkung, wird die Aussage des

Satzes unterbrochen und gilt ihrerseits nicht mehr ›restlos‹, sondern nur be-

dingt.

Zum anderen verweist der letzte Satz des Dialogs auf die überzeitliche

und nicht lediglich aktuelle Brisanz des zuvor Diskutierten: »Meinst du,« so

fragtThomas Karl, »die Praxis des Anstreichers ist neu?«157 Die eindeutig rhe-

torische Frage muss dabei nicht nur als Verweis auf die lange Geschichte po-

litischer Verführungskunst gelesen werden – zu denken wäre hier insbeson-

dere an Machiavellis Fürst sowie an Rousseaus Brief an d’Alembert und die Dis-

kussion um die Manipulation der öffentlichen Meinung bei Lippmann158 –,

sondern kann auch als Hinweis auf mögliche Wiederholungen in der Zukunft

verstanden werden, sodass die ›Theatralik des Faschismus‹ dann keine Be-

zeichnung für ein bestimmtes historisches Phänomen mehr wäre, sondern

der Begriff für eine totalitäre und von Brecht sehr präzise analysierte Form

politischerManipulation schlechthin. Bereits FrankDietrichWagner bemerkt

hierzu:

155 Vgl. Frank Dietrich Wagner: Bertolt Brecht. Kritik des Faschismus, Opladen 1989, insb.

S. 199-220.

156 GBFA 22.1, S. 569.

157 Ebd.

158 Vgl. Machiavelli: Der Fürst; Rousseau: Brief an d’Alembert; Lippmann: Die öffentliche Mei-

nung.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Paradoxa über Politik und Theater

ImMassenfaschismus wird die kalte Herrschaftslogik so exekutiert, daß tat-

sächlich breite Massen ihr innerlich überzeugt zustimmen. Faschismus die-

ses Typs ist mehr als eine objektive Herrschaftsvariante. Er ist zugleich sub-

jektives Bedürfnis für viele, applaudierte Gesellschaftsordnung und bejah-

tes Wertsystem. […] In der ›Theatralik des Faschismus‹ im Messingkauf ent-

faltet Brecht diesen Politikstil an der Figur Hitler, doch auch wieder so allge-

mein, daß er von dieser einen Figur ablösbar und auf andere übertragbar

ist. Auch das Rede-Ritual wird in den wiederholbaren und übertragbaren

Grundzügen geschildert. Die Intention ›Unterstellung unter den Führer‹ ist

auch von anderen Rednern leistbar.159

Was Wagner als Herrschaftsform des Faschismus beschreibt, nämlich die

Verlagerung der Herrschaft in das beherrschte Subjekt selbst, erscheint bei

Brecht als Ergebnis gelungener Propaganda und Massensuggestion durch

einen einzelnen Redner und ›Führer‹. Die These der ›Ablösbarkeit‹ von der

konkreten historischen Situation, wie Wagner sie darlegt und der wir hier

folgen wollen, müsste jedoch dahingehend erweitert und gewissermaßen

radikalisiert werden, dass gar nicht unbedingt eine einzelne konkrete Person

notwendig ist, um »breite Massen« zu überzeugen. Das bedeutet, dass ein

Umkippen in totalitäre Verhältnisse nicht zwangsläufig durch eine Einzel-

person und deren ›Theatralik‹, also durch einen Diktator initiiert sein muss,

sondern es kann – das deuten die Formulierungen bei Wagner und auch bei

Brecht selbst bereits an – durch nahezu beliebig viele »Redner« exekutiert

werden, die dann lediglich alle dasselbe »Rede-Ritual« aufführen müssten.

Durch die »wiederholbaren und übertragbaren Grundzüge« ergibt sich die

Möglichkeit einer nahezu beliebigen Übertragung auf verschiedene Subjekte.

Dass gelungene ›Einfühlung‹ dieser extremen Art, also ein Aufgeben der

eigenen Person zugunsten einer totalen Identifikation mit einer Führungs-

instanz und deren Vorstellungen und Ansprüchen, ferner auch mit einer

sprachlichen Monotonie sowie einem Mangel an Vorstellungskraft auf Seiten

derjenigen, die sich mit ihr identifizieren, verbunden ist, beschreibt auch

Hannah Arendt in ihrem Bericht über den Prozess gegen Adolf Eichmann in

Jerusalem. Was dieser im Prozess sagte, so Arendt,

159 Wagner: Brecht. Kritik des Faschismus, S. 215. Auch Wagner liest, wie hier deutlich wird,

den Text noch als Teil des Messingkaufs; seine Monographie ist vor der Berliner und

Frankfurter Ausgabe erschienen.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 201

war stets das gleiche, und er sagte es stets mit den gleichen Worten. Je län-

ger man ihm zuhörte, desto klarer wurde einem, daß diese Unfähigkeit, sich

auszudrücken, aufs engste mit einer Unfähigkeit zu denken verknüpft war:

Das heißt hier, er war nicht imstande, vom Gesichtspunkt eines anderen

Menschen aus sich irgend etwas vorzustellen. Verständigung mit Eichmann

war unmöglich, nicht weil er log, sondern weil ihn der denkbar zuverläs-

sigste Schutzwall gegen die Worte und gegen die Gegenwart anderer, und

daher gegen die Wirklichkeit selbst umgab: absoluter Mangel an Vorstel-

lungskraft.160

Auch bei Hannah Arendt ist es demnach nicht das (Ein-)Fühlen, sondern das

Denken, welches die Voraussetzung für eine den anderen einbeziehende, den

anderen respektierende Vorstellungskraft ist. Dabei wäre es durchaus nahe-

liegend, Eichmann auch einen absoluten Mangel an Empathie (mit seinen

Opfern und mit den ihm im Prozess gegenüberstehenden Menschen) vor-

zuwerfen, doch das Entscheidende, was Eichmann fehlte, so macht Arendt

deutlich, ist der durch das Denken sich vollziehende Perspektivwechsel, die

Fähigkeit, »vom Gesichtspunkt eines anderen Menschen aus sich irgend et-

was vorzustellen«.Dabei kommt noch erschwerend hinzu, dass es für ihn sehr

viel leichter als für einen »gewöhnlichen Verbrecher« gewesen ist, sich selbst

zu betrügen, denn

er brauchte sich nur in eine nicht zu ferne Vergangenheit zurückzuverset-

zen, als zwischen ihm und seiner Umwelt vollkommene Übereinstimmung

herrschte, weil 80 Millionen Deutsche gegen die Wirklichkeit und ihre

Faktizität durch genau die gleichen Mittel abgeschirmt waren, von denen

Eichmanns Mentalität noch 16 Jahre nach dem Zusammenbruch bestimmt

war – durch die gleiche Verlogenheit und Dummheit und durch die gleichen

Selbsttäuschungen.161

Die Selbsttäuschungen waren demnach nicht etwa auf individuelle Defizite

zurückzuführen, sondern waren eine kollektive Erscheinung, und es liegt der

Schluss nahe, dass Selbsttäuschung und Aufgabe der eigenen Person durch

die von Brecht beschriebene »restlose Einfühlung« Hand in Hand gehen oder

mehr noch: Jene Einfühlung ist bereits eine Selbsttäuschung, weil sie das

160 Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen, übers. von

Brigitte Granzow, München 2006, S. 126. (Hervorh. i. O.)

161 Ebd. S. 129.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Paradoxa über Politik und Theater

Singuläre eines Anderen, einer Autorität totalisiert und dadurch sowohl das

eigene Selbst als auch die Wirklichkeit aus den Augen verliert. Das einzige

Mittel gegen einen politischen Verführer, welcher Art auch immer, und des-

sen »Vergewaltigung« durch die Herstellung von Einfühlung gibt unsThomas

aus Brechts Dialog an die Hand. Es ist etwas, das jeder und jede leisten kann,

nämlich die Wahrnehmung der »Wirklichkeit in ihrer ganzen Breite« und die

dadurch notgedrungen sich einstellende Relativierung absoluter Deutungs-

macht sowie die Pluralisierung von Perspektiven: »Die Herstellung der Ein-

fühlung mißlingt ihm bei denjenigen, deren Interessen durch ihn fortgesetzt

verletzt werden, und zwar dann, wenn sie sich immerfort die Wirklichkeit in

ihrer ganzen Breite vor Augen halten und ihn nur als einen kleinen Bestand-

teil davon sehen.«162

Dass dieserWiderstand aktives Handeln erfordert,macht Brechts Formu-

lierung ebenfalls deutlich: Kein bloßes Hinschauen ist gefragt, sondern ein

Sich-vor-Augen-Halten der gesamten Wirklichkeit. Nicht nur die scheinbar

so natürliche Einfühlung geschieht demnach technisch, als bewusst einge-

setztes Kunstmittel zum Zwecke der Massensuggestion, sondern auch deren

Misslingenmuss vom ›Zuschauer‹ aktiv herbeigeführt werden. Dafür braucht

es ebenfalls eine Technik, die vom Einzelnen beständig angewendet werden

muss, nämlich die Technik der kritischen Distanznahme auch noch gegen-

über den vermeintlich eigenen Gefühlen.

IV.3 Ein anderes Drama der Nicht-Identität:
Die Flüchtlingsgespräche

»Angestiftet von Diderot«163, so lautet der Titel eines Aufsatzes von Klaus-

Detlef Müller über Brechts Flüchtlingsgespräche, die im Jahr 1940 entstanden

sind. Der Titel von Müllers Aufsatz bezieht sich dabei nicht auf die in dieser

Arbeit verhandelten Texte Diderots, sondern auf einen weiteren bedeuten-

den Dialog. Ein Eintrag Brechts in seinem Arbeitsjournal vom 1.10.1940 gibt

Auskunft über die Art der »Anstiftung«, von der Müller spricht, und den kon-

kreten Text, um den es geht:

162 GBFA 22.1, S. 568.

163 Vgl. Klaus-DetlefMüller: »Angestiftet vonDiderot: Brechts ›Flüchtlingsgespräche‹«, in:

Literatur im Spiel der Zeichen. Festschrift für Hans Vilmar Geppert, hg. von Werner Frick,

Fabian Lampart und Bernadette Malinowski, Tübingen 2006, S. 239-254.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 203

ich las in DIDEROTS JAKOBDER FATALIST, alsmir eine neuemöglichkeit auf-

ging, den alten ZIFFEL-plan zu verwirklichen. die art, zwiegespräche einzu-

flechten, hatte mir schon bei KIWI gefallen. dazu habe ich vom PUNTILA

noch den ton im ohr. ich schrieb probeweise 2 kleine kapitel und nannte das

ganze FLÜCHTLINGSGESPRÄCHE.164

Es sind demnach in erster Linie die Form des Zwiegesprächs und der »ton«

Diderots, die Brecht interessieren, und zwar so sehr, dass er offenbar unmit-

telbar ins Schreiben kommt. Müller stellt über die Form des Dialogs zudem

einen Bezug zum unmittelbar davor entstandenen Messingkauf her, betrach-

tet diesen jedoch als »philosophische Form« des Dialogs und die Flüchtlings-

gespräche dagegen als »satirischen Roman«.165

Dass sich eine solche klare Trennung in verschiedene Gattungen bei ge-

nauerem Hinsehen jedoch als schwierig erweist, haben wir bereits beimMes-

singkauf gesehen, dessen Titel, wie gezeigt, bereits auf ein unauflösbares Mi-

schungsverhältnis verweist. In den Flüchtlingsgesprächen erweist sich das dia-

logische Formprinzip darüber hinaus als Mittel zur Auseinandersetzung mit

jener Wirklichkeit, deren Brutalität die beiden Flüchtlinge erst zu solchen ge-

macht hat, nämlich der des real existierenden Faschismus. Statt einer phi-

losophischen Abhandlung oder einer wissenschaftlichen Analyse wird hier

die Form eines fiktiven, freundschaftlichen Gesprächs zwischen einander zu-

nächst Fremden gewählt, weil, so liegt als Schlussfolgerung nahe, diese Form

der Fiktion paradoxerweise viel näher an derWirklichkeit und den Fakten ist,

als die zeitgenössische Philosophie, die Wissenschaft oder das Dokumenta-

rische es sein könnten. Der von Diderot geborgte Ton ermöglicht eine Dar-

stellung der Darstellung der Figuren selbst, die etwas gänzlich anderes ist

als eine bloße Selbstdarstellung oder eine Verobjektivierung der Flüchtlin-

ge: »Was traurig, tragisch, mitleidsheischend wirken könnte, wird durch die-

sen Tonfall seiner Lebensnähe beraubt. Erst diese komische Sprachmaske, so

scheint es, die in jedem Moment das Artistische und Artifizielle ausstellt, er-

laubt es Brecht, über Flüchtlinge zu schreiben, Flüchtlinge sich darstellen zu

lassen.«166

Darauf, dass die zeitgenössische Philosophie nicht geeignet ist, sich ad-

äquatmit derWirklichkeit zu befassen, verweist ferner ein Ausschnitt aus den

164 Brecht: Arbeitsjournal, S. 181.

165 Vgl. Müller: »Angestiftet von Diderot«, S. 243.

166 Müller-Schöll: »Theater der Flucht«, S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Paradoxa über Politik und Theater

zu den Flüchtlingsgesprächen gehörenden Texten. Ziffel, der Physiker, weist ge-

genüber Kalle, dem Arbeiter, auf jenen Mangel an Wirklichkeit hin, von dem

bereits die Rede war, denn

die augenblickliche Philosophie befaßt sich ausschließlich mit dem reinen

Denken und Fakten werden bereits als Unreinheiten angesehen.

KALLE Ich hab gehört, die Physiker haben eine eigene Philosophie aufge-

stellt.

ZIFFEL Das ist richtig, sie haben es nicht mehr ausgehalten und Gesetze er-

lassen, die bestimmt haben, was für eine Art Aussagen zulässig sind undwas

für eineArt nicht. Sie haben darauf bestanden, daßdie Aussagen Sinn haben

müssen.Daswar einwohltuender Fortschritt, aber es hat sich herausgestellt,

daß es mit der Philosophie aus ist, wenn sie sich streng an Sinn halten soll.

Mit der neuen Art von Aussagen hat man nicht viel mehr aussagen können

als, sagen wir, »die gelben Stühle kosten bei der Firma A ebensoviel wie die

grünen Stühle«.167

Ziffels Kritik richtet sich gegen die Abwendung der Philosophie von »der

Wirklichkeit in ihrer ganzen Breite«, wie sie bereits in der Theatralik des

Faschismus thematisiert worden ist und wie sie, wie bei Hannah Arendt zu

sehen war, gerade auch kennzeichnend für die Täter in diesem System gewe-

sen ist. Es ist laut Ziffel demnach notwendig, gerade nicht auf der »Reinheit«

des Denkens zu beharren, sondern die Empirie und die gesellschaftliche

Realität aus verschiedenen Perspektiven in das Denken und die Theorie

miteinzubeziehen, da durch ein zu dogmatisches Beharren auf dem »Sinn«

ebendieser verloren geht. Es liegt auf der Hand, hier von einer ›Dialektik

der Aufklärung‹168 zu sprechen, doch wollen wir auch selbst nah an der

Wirklichkeit des Textes und dessen Verfahren bleiben, ohne ihn sofort unter

167 GBFA 18, S. 312.

168 Vgl. Max Horkheimer, TheodorW. Adorno:Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag-

mente, Frankfurt a.M. 2006, insb. S. 15: »Der Mythos geht in die Aufklärung über und

die Natur in bloße Objektivität. Die Menschen bezahlen die Vermehrung ihrer Macht

mit der Entfremdung von dem, worüber sie die Macht ausüben. Die Aufklärung ver-

hält sich zu den Dingen wie der Diktator zu den Menschen. Er kennt sie, insofern er

sie manipulieren kann.« Einen direkten Bezug zwischen den Flüchtlingsgesprächen und

der Dialektik der Aufklärung stellt Frank Dietrich Wagner her: »Es sind beides Werke,

in denen sich schon die neuen Probleme der postfaschistischen Ära ankündigen. […]

Wo das Ende des Terrors absehbar ist, ist auch Schlußmit allen kurzsichtigenMeinun-

gen, die nicht mit ihm rechnen wollten oder konnten.« Vgl. Wagner: Brecht. Kritik des

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 205

einen von außen herangetragenen Begriff zu bringen, der den Blick auf das

Konkrete doch gerade wieder verstellen würde.

Die einzigen noch möglichen Aussagen in einer »reinen Philosophie«,

so zeigt Ziffels Beispiel, bestehen aus reiner Logik, aus redundanter Fakti-

zität, jedoch ohne jegliche Auseinandersetzung mit den zugrundeliegenden

Zusammenhängen und der daraus folgenden gesellschaftlichenWirklichkeit.

Der Satz ist nichts als reine Logik und läuft formal auf jene sprachliche Fi-

gur hinaus, die uns inMann ist Mann bereits im Titel begegnete, nämlich auf

den Satz der Identität: Stuhl ist Stuhl, Mann ist Mann, alles ist identisch und

austauschbar.

Gegen eine solche Entwirklichung des Denkens setzt Brecht nicht nur die

Form des Dialogs als literarische, dramatische und spielerische Form, son-

dern konkret auch den Konjunktiv, die grammatische Möglichkeitsform, die

zugleich eine Form der Distanzierung oder, mit Brecht gesprochen, der Ver-

fremdung ist:

KALLE Der Idee, daß man den Faschismus aushalten könnt, wenn er nur

friedlich wär, begegnet man öfters. Sie ist nicht besonders intelligent. […]

Genauso blöd ist es zu sagen, der Kapitalismus geht noch, aber der Faschis-

mus, das ist zu viel. Wenn der Kapitalismus ohne den Faschismus gegangen

wäre, wär der Faschismus nicht gegangen. Er soll nur ein Auswuchs sein, les

ich. […] Die Idee von einem friedlichen Kapitalismus ist wahnsinnig.169

Der Konjunktiv lässt aus unhinterfragten Behauptungen bloße Meinungen

und kritisierbare Ideen werden, die Kalle hier bloßstellt und ihnen sein eige-

nes Urteil entgegenstellt, nämlich das, dass der Kapitalismus den Krieg im-

mer schon in sich trägt und der Faschismus lediglich dessen Radikalisierung

ist, nicht etwas substanziell anderes. In diesem Fall hätten wir es hier mit

einer scheinbaren Differenz zu tun, die laut Kalle in Wahrheit eine Identi-

tät ist: Kapitalismus und Faschismus sind, so meint er, im Grunde ein und

dasselbe oder zumindest doch derart voneinander abhängig und ineinander

verstrickt, dass das eine ohne das andere nicht zu denken ist.

Dabei beginnen die Flüchtlingsgesprächemit demumgekehrten Phänomen,

nämlich der Nicht-Identität von Begriffen oder vielmehr vonWort und Sache,

Faschismus, S. 327. Dass sich dieses Ende in den Flüchtlingsgesprächen tatsächlich bereits

als absehbar darstellt, ist aus unserer Lektüre nicht zwangsläufig ersichtlich.

169 GBFA 18, S. 313.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Paradoxa über Politik und Theater

von Signifikant und Signifikat. Im »Bahnhofsrestaurant von Helsingfors«, ei-

nem Transitraum und Nicht-Ort par excellence,170 sitzen zwei Männer, geflo-

hen vor dem Krieg in Europa, und reden, »sich ab und zu vorsichtig umbli-

ckend«, wie es heißt, über Politik.171 Noch sind sie einander unbekannt und

haben daher keine Namen, Ziffel ist noch »DER GROSSE«, Kalle »DER UN-

TERSETZTE«:

DER GROSSE Das Bier ist kein Bier, was dadurch ausgeglichen wird, daß die

Zigarren keine Zigarren sind, aber der Paßmuß ein Paß sein, damit sie einen

in das Land hereinlassen.

DER UNTERSETZTE Der Paß ist der edelste Teil von einem Menschen. Er

kommt auch nicht auf so einfache Weise zustand wie ein Mensch. […]

DER GROSSE Man kann sagen, der Mensch ist nur der mechanische Halter

eines Passes. Der Paßwird ihm in die Brusttasche gesteckt wie die Aktienpa-

kete in das Safe gesteckt werden, das an und für sich keinen Wert hat, aber

Wertgegenstände enthält.

DER UNTERSETZTE Und doch könntman behaupten, daß derMensch in ge-

wisser Hinsicht für den Paß notwendig ist. Der Paß ist die Hauptsach, Hut

ab vor ihm, aber ohne dazugehörigen Menschen wär er nicht möglich oder

mindestens nicht ganz voll. […]172

170 Helmut Koopmann spricht eher harmlos von einem »Wartesaal, in dem Vertriebenen

stundenweise die Illusion einer Bleibe vermittelt wird.« Vgl. Helmut Koopmann: Art.

»Bertolt Brecht: Flüchtlingsgespräche«, in: Handbuch der deutschsprachigen Exilliteratur.

Von Heinrich Heine bis Herta Müller, hg. von Bettina Bannasch und Gerhild Rochus, Ber-

lin/Boston 2013, S. 249-256. Hier S. 250. Wie harmlos und geradezu aus der Zeit ge-

fallen sich ein solch immerhin noch halböffentlicher »Wartesaal« im Vergleich gar zu

heute üblichen, standardisierten Hotel-Architekturen ausnimmt, wird deutlich, wenn

man sich vor Augen führt, was Sebastian Freiseis anhand des Gebäudes einer Motel-

Kette in Berlin beschreibt, deren Konzept sich nicht einmal mehr die Mühe macht,

etwas anderes als bloßer Transitraum für eine ins Extrem getriebene »rastlose Exis-

tenzweise« sein zu wollen, einen gleichsam radikalen postmodernen Eskapismus: vgl.

Sebastian Freiseis: »Flucht«, in: promenade architecturale, 27.1.2019: https://promen

adearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/(zuletzt aufgerufen am 3.9.2020). Heute, so

scheint es, sind Rastlosigkeit und ›Mobilität‹ so sehr zum Normalfall geworden, dass

die Brutalität einer solchen Existenzweise kaumnoch auffällt – es sei denn,manmacht

sich die Mühe, deren zugleich in Beton und übergriffige Transparenz gegosseneMani-

festationen zu betrachten.

171 Vgl. GBFA 18, S. 197.

172 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/


IV. Brechts Widersprüche 207

Die Umkehrung des landläufigen Verständnisses im Verhältnis von Mensch

und Pass, wir können auch sagen: staatsbürgerlichem Signifikat und Signi-

fikant, gibt nicht nur bereits den heiter-melancholischen Ton des gesamten

folgendenGesprächs vor, sondern klingt auchwie ein Echo ausMann istMann.

Dort nämlich stellte bereits Uria fest: »Ein Mann kann jederzeit ersetzt wer-

den, aber es gibt nichts Heiliges mehr, wenn es nicht ein Paß ist.«173 Doch

haben wir es in den Flüchtlingsgesprächenmit anderen Subjekten als in Mann

ist Mann zu tun. War Galy Gay noch das Objekt eines Umbaus, das ihn zum

einsatzbereiten Soldaten und flexiblen ›Dividuum‹ machte, sind es hier die

Opfer jener erfolgreich umgebauten Dividuen, welche ein Krieg massenweise

hervorbringt, deren Pass zur conditio sine qua non des Überlebens geworden

ist, denn »der Paß muß ein Paß sein, damit sie einen in das Land hereinlas-

sen.«174

In beiden Fällen jedoch sind die Pässe ein Herrschaftsinstrument, und

zwar aus ähnlichen, aber jeweils paradoxen Gründen: Obwohl der Einzelne

austauschbar ist und als Einzelner nicht zählt – weder als Soldat noch als

Flüchtling –, muss er dennoch eindeutig identifiziert werden können. Die

Pässe, so Ziffel, »gibts hauptsächlich wegen der Ordnung. Sie ist in solchen

Zeiten absolut notwendig. Nehmen wir an, Sie und ich liefen herum ohne

Bescheinigung, wer wir sind, so daß man uns nicht finden kann, wenn wir

abgeschoben werden sollen, das wär keine Ordnung.«175 Die Gefahr, die für

die beiden Exilanten besteht, ob mit oder ohne Pass, ist die, erneut exiliert

zu werden und damit de facto vogelfrei, ohne jedes Asyl zu sein. Der Pass, so

wird damit deutlich, dient nicht ihnen selbst, schützt sie in keiner Weise,

sondern dient lediglich jenen, die an der Aufrechterhaltung der Illusion einer

›Ordnung‹ interessiert sind, welche es ohnehin längst nicht mehr gibt. Was

Ziffel und Kalle durch ihr heiter, aber auch bitter anmutendes Gespräch zur

Sprache bringen, ist die Situation des absoluten Exils als solchem, wie es zu

jener Zeit (und heute wieder) nicht etwa vereinzelte Gruppen von Menschen,

sondern vielmehr Massen von buchstäblich Vereinzelten betrifft:

Die gewaltigen Gruppen von staatenlosen Flüchtlingen und Displaced Per-

sons waren Exilanten ohne Exil, ohne Asyl, ohne Freistatt. Sie waren nicht

173 Hier zitiert nach Brecht:Mann ist Mann, S. 10.

174 GBFA 18, S. 197.

175 Ebd. S. 199.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Paradoxa über Politik und Theater

allein aus ihren nationalstaatlichen Verbänden, sie waren, da sie über kei-

nerlei Rechtstitel für die Zugehörigkeit zu einer territorial gebundenen Ge-

sellschaft verfügten, aus der Menschheit exiliert.176

WasWerner Hamacher hier in Auseinandersetzung mit Hannah Arendts For-

mel vom »Recht, Rechte zu haben«177 beschreibt, ist die Situation derjenigen

Menschen, an welchen sich etwas manifestiert, was potenziell jeden anderen

Menschen auch betreffen kann, nämlich die Reduktion auf einen »Zustand

ohne Gesellschaft und ohne Recht.«178 Und, so muss hinzugefügt werden,

ohne Sprache. Dies wird wiederum in einem anderen Text Arendts themati-

siert.

1943 hat sie sich gegen den Begriff ›Flüchtlinge‹ als Bezeichnung für sich

selbst und ihresgleichen ebenso vehement und zugleich formal paradox ge-

wandt wie Brecht einige Jahre zuvor, nämlich 1937, umgekehrt gegen den Be-

griff ›Emigranten‹. »Vor allem mögen wir es nicht«, so Arendt gleich zu Be-

ginn ihres EssaysWir Flüchtlinge,

wenn man uns ›Flüchtlinge‹ nennt. Wir selbst bezeichnen uns als ›Neuan-

kömmlinge‹ oder als ›Einwanderer‹. […]

Als Flüchtling hatte bislang gegolten, wer aufgrund seiner Taten oder seiner

politischen Anschauungen gezwungen war, Zuflucht zu suchen. Es stimmt,

auch wir mussten Zuflucht suchen, aber wir hatten vorher nichts begangen,

und diemeisten unter uns hegten nicht einmal im Traum irgendwelche radi-

kalen politischen Auffassungen. Mit uns hat sich die Bedeutung des Begriffs

»Flüchtling« gewandelt. »Flüchtlinge« sind heutzutage jene unter uns, die

das Pech hatten, mittellos in einem neuen Land anzukommen, und auf die

Hilfe des Flüchtlingskomitees angewiesen waren.179

Während Arendt im Folgenden den »großen Optimismus« darlegt, mit dem

sich die unfreiwillig so bezeichneten ›Flüchtlinge‹ alle Mühe gaben, den

»anderen Leuten zu beweisen, dass wir ganz gewöhnliche Einwanderer

176 Werner Hamacher: »The one right no one ever has«, in: ders.: Sprachgerechtigkeit,

Frankfurt a.M. 2018, S. 336-362. Hier S. 338.

177 Vgl. Hannah Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft: Antisemitismus, Imperia-

lismus, totale Herrschaft, München 1986, S. 614: »[…] so etwas […] wie ein Recht, Rechte

zu haben.«

178 Hamacher: »The one right no one ever has«, S. 343.

179 Hannah Arendt:Wir Flüchtlinge, übers. von Eike Geisel und mit einem Essay von Tho-

mas Meyer, Stuttgart 2018, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 209

seien«180, wendet sich Brecht einige Jahre zuvor in dem Gedicht Über die Be-

zeichnung Emigranten gerade umgekehrt gegen die sprachliche Verharmlosung

der Flucht zur scheinbar freiwilligen ›Emigration‹:

Immer fand ich den Namen falsch, den man uns gab:

Emigranten.

Das heißt doch Auswandrer. Aber wir

Wanderten doch nicht aus, nach freiem Entschluss

Wählend ein andres Land. Wanderten wir doch auch nicht

Ein in ein Land, dort zu bleiben, womöglich für immer

Sondern wir flohen. Vertriebene sind wir, Verbannte.

Und kein Heim, ein Exil soll das Land sein, das uns da

Aufnahm.181

Was beide jedoch eint, das ist die Ablehnung der jeweiligen Fremdbezeich-

nung und das Beharren auf der Diskrepanz zwischen dem eigenen Selbstver-

ständnis und den Namen, die den ›Fremden‹, zu welchen sie selbst gehören,

von anderen gegeben werden. Verloren gegangen ist den ›Eingewanderten‹

oder ›Geflohenen‹ jeweils nicht allein die territoriale Zugehörigkeit, sondern

auch die sprachliche Zugehörigkeit oder vielmehr die Zugehörigkeit zu einer

bedeutungsvollen, allgemein wirkmächtigen und wirklich eigenen Sprache:

»Wir haben unsere Sprache verloren und mit ihr die Natürlichkeit unserer

Reaktionen, die Einfachheit unserer Gebärden und den ungezwungenen Aus-

druck unserer Gefühle.«182

Vor diesem Hintergrund kann der Pass in Brechts Flüchtlingsgesprächen

als Symbol jener verlorengegangenen, nicht nur räumlichen, sondern auch

sprachlichen und damit politischen Zugehörigkeit verstanden werden, die es

aber formal nur so lange geben kann,wie der Pass als Pass, das heißt als Doku-

ment jener Zugehörigkeit seines Trägers anerkannt wird, die durch den Pass

selbst erst hergestellt wird. Die ›Identität‹ des Passes ist somit daran gebun-

den, dass er mehr und anderes ist, dass er eine eindeutige Verweisfunktion

hat. Ist er nur noch irgendein Pass, dann ist er gerade kein Pass mehr, und

das erklärt auch, warum »der Mensch in gewisser Hinsicht für den Paß not-

wendig ist«183, und nicht etwa umgekehrt der Pass für den Menschen.

180 Ebd. S. 9f.

181 GBFA 12, S. 81.

182 Arendt:Wir Flüchtlinge, S. 10.

183 GBFA 18, S. 197.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Paradoxa über Politik und Theater

Dass es für die beiden Exilierten Kalle und Ziffel in der Tat kein echtes

Asyl, keinerlei Ankommen an irgendeinem Ort geben kann, zeigt sich dar-

an, dass auch in den erwähnten Exilländern von der Schweiz bis Lappland

eine Diskrepanz zwischen Schein und Sein, zwischen Rhetorik und Realität

und nicht zuletzt auch zwischen Einheimischen und Fremden herrscht, wel-

che wiederum aufgrund ihrer randständigen, ihrer »deterritorialisierten«184

Position, der »Position der Exilierten«185 in der Lage sind, genau jene Dif-

ferenzen und Widersprüche besonders scharf wahrzunehmen. So sagt Ziffel

einmal:

Die beste Schul für Dialektik ist die Emigration. Die schärfsten Dialektiker

sind die Flüchtlinge. Sie sind Flüchtlinge infolge von Veränderungen und

sie studieren nichts als Veränderungen. Aus den kleinsten Anzeichen schlie-

ßen sie auf die größten Vorkommnisse, das heißt, wenn sie Verstand haben.

Wenn ihre Gegner siegen, rechnen sie aus, wieviel der Sieg gekostet hat, und

für die Widersprüche haben sie ein feines Auge.186

Diese extreme Positionierung führt jedoch notgedrungen in eine Aporie:

Zwar ist die Emigration gleichsam die Möglichkeitsbedingung für die kriti-

sche Auseinandersetzung sowohl mit dem Herkunftsland als auch mit den

Exilorten, doch bleibt diese Position zugleich eine immer unmögliche, da sie

sich nie festigen kann, das Ins-Verhältnis-Setzen zu den Dingen jedoch die

Bedingung für ein echtes Wissen über die Dinge wäre. »Um zu wissen«, so

Didi-Huberman in seinem Buch über Brecht, »muss man Position beziehen,

was voraussetzt, dass man sich bewegt und unablässig die Verantwortung

für diese Bewegung übernimmt.«187 Schon dies ist für die beiden Flüchtlinge

in Brechts Text und für Flüchtlinge überhaupt nahezu unmöglich, insofern

die Flucht doch gerade durch eine unfreiwillige Bewegung, einen Zwang

zur Bewegung definiert ist. Die ideale Bewegung des Position-Beziehens

hingegen »ist sowohl Annäherung als auch Abstandnehmen: Annäherung unter

Vorbehalt, Abstandnehmen voller Begehren. Sie setzt einen Kontakt voraus,

184 Vgl. zumBegriff der ›Deterritorialisierung‹ Gilles Deleuze, Félix Guattari: Kafka. Für eine

kleine Literatur, übers. von Burkhart Kroeber, Frankfurt a.M. 1976, S. 27: »Das also sind

die drei charakteristischenMerkmale einer kleinen Literatur: Deterritorialisierung der

Sprache, Koppelung des Individuellen ans unmittelbar Politische, kollektive Aussage-

verkettung.«

185 Vgl. die Formulierung von Didi-Huberman:Wenn die Bilder Position beziehen, S. 13.

186 GBFA 18, S. 264.

187 Didi-Huberman:Wenn die Bilder Position beziehen, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 211

allerdings als einen unterbrochenen, wenn nicht abgerissenen, verloren

gegangenen, bis zuletzt unmöglichen.«188 Und genau das ist dann doch,

»alles in allem, die Position des Exils«189, die sich nach Didi-Huberman an

Brechts erzwungenem und fünfzehn Jahre währendem Unterwegssein ab

1933 in exemplarischer Weise zeigt.

Dessen Exilländer entsprechen weitgehend jenen in den Flüchtlingsgesprä-

chen, allerdings in unterschiedlicher Reihenfolge.190 Dabei wird gleich im ers-

ten Land der einzige Ausweg aus der überall sich zeigenden Nicht-Identität

zwischen Ideologie und Wirklichkeit von Ziffel auf den Punkt gebracht: er-

neute Flucht. Bezeichnenderweise geht es in diesem ersten Ländergespräch

um Freiheit, also um den Kernaspekt jener Aporie der Positionierung, die wir

eben gesehen haben, denn, so lässt sich zusammenfassen, um wirklich Posi-

tion beziehen zu können, braucht es reale Freiheit, nicht deren Beschwörung:

»Wenn Sie meine Meinung wissen wollen: raus aus jedem Land, wo Sie einen

starken Freiheitsdurst finden. In einem günstiger gelegenen Land ist er über-

flüssig.«191 Gemeint ist an dieser Stelle die Schweiz, »ein Land, das berühmt

dafür ist, daß Sie dort frei sein können.«192 Soweit das Klischee. Der Haken

an der Sache folgt freilich auf dem Fuße: »Sie müssen aber Tourist sein.«193

Kalle steuert schließlich noch seine persönliche Erfahrung bei, welche die

Ideologie vollends Lügen straft: »Ich war dort und hab mich nicht sehr frei

gefühlt.«194 Im weiteren Verlauf des Gesprächs kommt man dann auf Ame-

rika zu sprechen und es spitzt sich die Diskrepanz zwischen beschworener

und tatsächlicher ›Freiheit‹ noch weiter zu, denn auch dort »ist ein besonders

starkes Gerede von der Freiheit.«195 Wie, so scheint die eigentliche Frage zu

lauten, kannman diesem Freiheitsanspruch gerecht werden, wie soll man die

Freiheitsbehauptungen verwirklichen können, die doch umso größer sind, je

weniger Freiheit es tatsächlich gibt? Dass das Verhältnis von Freiheitsrheto-

rik und verwirklichter Freiheit jeweils umgekehrt proportional zueinander zu

188 Ebd. (Hervorh. i. O.)

189 Ebd.

190 Vgl. den Kommentar zur Entstehung: GBFA 18, S. 573; sowie Koopmann: Art. »Bertolt

Brecht«, S. 250.

191 GBFA 18, S. 249.

192 Ebd. S. 248.

193 Ebd.

194 Ebd.

195 Ebd. S. 253.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Paradoxa über Politik und Theater

sein scheint und »besonders starkes Gerede« daher verdächtig ist, fasst Kalle

schließlich in ein präzises Bild:

Wie ich schon vorhin gesagt hab: es ist verdächtig. Damit einer von Freiheit

redet, muß ihn der Schuh drücken. Von Menschen, die in gutem Schuhwerk

herumgehn, werdens selten erleben, daß sie in einem fort davon reden, wie

leicht ihre Schuh sindundwie sie passenundnicht drückenunddaß sie keine

Hühneraugen haben und keine dulden würden.196

Das »Gerede« von der Freiheit, so wird deutlich, entspricht einem Surrogat

und mehr noch: Es verhindert mitunter sogar die Verwirklichung tatsäch-

licher Freiheit, da es Veränderungen in der Wirklichkeit mit Sprache nicht

etwa anstößt, sondern diese möglichen Veränderungen ersetzt. Übersetzt in

heutige Terminologie ist das, was Kalle beschreibt, somit symbolische »Pseu-

dopolitik«197, ein reines Lippenbekenntnis, und insofern nicht einfach eine

amüsante literarische Anekdote, als das Ausmaß jener symbolischen Formen

von Politik in Krisenzeiten allgemein besonders hoch zu sein scheint. Aktuell

weist unter vielen anderen etwa Robert Pfaller auf ein eklatantes Missver-

hältnis zwischen Symbolik und Realität der Politik hin und benennt auch die

damit verbundenen Gefahren:

Wenn es nicht gelingt, die pseudolinke Symbolpolitik endlich von links zu

kritisieren und sie zugunsten einer wirklichen linken, auf Gleichheit und

Wohlstand aller ausgerichteten emanzipatorischen Politik zu verabschie-

den, dann wird es in Zukunft nichts mehr geben, was den in vielen Ländern

bereits spürbar gewordenen Siegeszug der Rechten aufhalten kann. […]

Auch wir Intellektuellenmüssen endlich einsehen, was die Massen offenbar

schneller begriffen haben: Die Ideologie der Postmoderne, samt den da-

zugehörigen Pseudopolitiken, ist unrettbar bankrott. Sie ist als neoliberale

Komplizin durchschaut und wird sich davon nicht mehr erholen.198

Unabhängig davon, ob man dieser Zeitdiagnose zustimmt oder nicht, zeigt

sie die Gefahren eines zu großen Auseinanderdriftens von öffentlicher Rheto-

rik einerseits und den missachteten und bagatellisierten persönlichen Erfah-

rungen Einzelner, und zwar vieler Einzelner andererseits auf, nämlich eine

196 Ebd.

197 Vgl. Pfaller: Erwachsenensprache, S. 92.

198 Ebd. S. 94f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 213

gesamtgesellschaftliche Regression in Richtung rechter Gesinnungen einer-

seits und neofeudaler Verhältnisse andererseits, die strukturell beide auf grö-

ßere soziale und ökonomische Ungleichheit ausgerichtet sind und damit zu

einer immer weniger zu überbrückenden gesellschaftlichen Spaltung führen.

Flüchtlinge sind indes, das zeigen uns Brechts Figuren Ziffel und Kalle,

nicht nur die Opfer eklatanter gesellschaftlicher Missverhältnisse, sondern

auch deren präziseste Ankläger, »denn für die Widersprüche haben sie ein

feines Auge.«199 Sie sind diejenigen, deren Existenz von Grund auf paradox

ist, ein Schauplatz der gesellschaftlichen Widersprüche, die sie am eigenen

Leibe tragen, mitunter auch mit dem eigenen Leben austragen, und daran

gibt es nichts zu idealisieren oder zu beschönigen – und doch oder gerade

deswegen wählt Brecht dafür jenen heiteren, humoristischen Ton, den er bei

Diderot vorgefunden hat.

IV.3.1 Pornographie oder die Kunst der (Selbst-)Zensur

Diderot kommt an einer Stelle der Gespräche auch namentlich vor, und zwar

im Zusammenhang der Diskussion von Pornographie und Kunst. Für Ziffel

ist Diderot das beste Beispiel für eine »mit Kunst betriebene« und daher »tu-

gendhafte« Pornographie:

Weil wir heute gerade beir [sic!] Pornographie sind: haben Sie das bemerkt,

wie tugendhaft die wird, wenn sie mit Kunst betrieben wird? Benutzen Sie

die fotografische Methode, und was herausbringt, ist eine Schweinerei. […]

Und dann nehmen Sie Leda mit dem Schwan, ein delikat gemaltes Stück

Sodomie, an sich keine gesellschaftsfähige Gewohnheit, aber plötzlich ist

demGanzen der Stempel der Kunst aufgedrückt und Sie könnens zur Not Ih-

ren Kleinen zeigen. Und die sexuelle Wirkung ist die zehnfache, weils eben

Kunst ist! An den [sic!] Diderot, solche Stellen wie die, wo jemand zuhört,

wie die Frau beim Akt immer davon redet, wie sie ihr Ohr juckt […]. An so

was kannman sich immer nurmit Rührung erinnern. Das ist Kunst undwirkt

aufregender als eine gewöhnliche Spekulation auf die Sinnlichkeit.200

Der Kommentar lässt hier wissen, dass die von Diderot nacherzählte Stelle

eine fast wörtlich übernommene Anekdote ist, die Jacques seinem Herrn er-

199 GBFA 18, S. 264.

200 Ebd. S. 224f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Paradoxa über Politik und Theater

zählt.201 Brecht selbst benutzt insofern also seinerseits eine »fotografische«

Methode, indem er das bei Diderot vorgefundene Material nahezu unverän-

dert übernimmt, es – wir erinnern uns an die wichtigste Technik des Schau-

spielers – zitiert (oder auch plagiiert) und zugleich verfremdet. Viel interes-

santer als dieses nicht markierte Zitat ist jedoch die behauptete Verbindung

von indirekter, uneigentlicher Darstellung und potenzierter Wirkung. Zwar

argumentiert Ziffel zunächst scheinbar moralisch mit der »Tugend«, doch

geht es ihm offenkundig um etwas anderes, nämlich darum, dass die Kunst

»aufregender« wirkt als die Pornographie, das uneigentlich Erzählte also eine

weitaus größere Wirkung entfalten kann als das direkt und ›naturalistisch‹

Gezeigte.

Kalles Antwort darauf bleibt dann ihrerseits vage und vielsagend: »Ich hab

immer gedacht, man liest viel zuwenig die klassischen Schriftsteller.«202 Vor

demHintergrund von Diderots bekannten Erfahrungen mit Zensur aufgrund

seiner Schriften und Ideen einerseits sowie der Lebenssituation Brechts zur

Zeit der Niederschrift der Flüchtlingsgespräche andererseits liegt hier die Ver-

mutung nahe, dass der Begriff der ›Pornographie‹ selbst als eine kunstvolle

Form der Chiffrierung zu verstehen ist, als eine Form der Verschiebung in ei-

nen anderen, aktuell weniger gefährlichen Bereich des Diskurses. Worum es

hier eigentlich zu gehen scheint, das ist die Unmöglichkeit, unter bestimm-

ten Voraussetzungen direkt zu sprechen und damit die erwünschte Wirkung

zu erreichen, und ferner die Möglichkeiten, welche die Kunst dafür bereit-

hält. So gesehen handelt es sich bei dem Gespräch über ›Pornographie‹ um

eine autopoetologische Reflexion, denn die Flüchtlingsgespräche vollziehen ge-

nau das, was dort als Verfahren der ›Kunst‹ zugeschrieben wird: Über den Stil

Diderots, durch das Leihen von dessen Stimme wird ein Ton erzeugt, der zu

einem indirekten, uneigentlichen, eben verfremdeten Sprechen über grau-

same Realitäten befähigt. Eine direkte Thematisierung der gesellschaftlichen

Realität, die »fotografische Methode« wäre in der Tat schlicht ›Pornographie‹

und wäre von den Rezipienten vermutlich tatsächlich als »eine Schweinerei«

wahrgenommen worden.

Dass echte Pornographie zu jenem Zeitpunkt sehr viel weniger gefähr-

lich als eine direkte Anklage politischer Verhältnisse gewesen ist, zeigen dar-

über hinaus die mitunter tatsächlich pornographischen Schriften, die sich im

201 Ebd. S. 592.

202 Ebd. S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 215

Anhang der Flüchtlingsgespräche finden.203 Pornographie in diesem konkre-

ten Sinne wäre also womöglich auch eine Form der Befreiung, wo ansonsten

nicht mehr viel Freiheit existiert. In den bereits zur Sprache gekommenen

Fünf Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit erwähnt Brecht im Teil über

die notwendige List bei der Verbreitung der Wahrheit zwar nicht Diderot,

jedoch einen anderen Aufklärer, nämlich Voltaire, und dessen Methode der

›Galantisierung‹ oder ›Erotisierung‹ einer politischen, einer Autoritäts- und

Machtkritik: »Voltaire bekämpfte den Wunderglauben der Kirche, indem er

ein galantes Gedicht über die Jungfrau von Orleans schrieb. Er beschrieb die

Wunder, die zweifellos geschehen seinmußten, damit Johanna in einer Armee

und an einem Hof und unter Mönchen eine Jungfrau blieb.«204 Auch hierbei

handelt es sich um eine Verschleierung durch ›Pornographie‹ respektive um

eine gewissermaßen ›pornographische‹ Verschleierung. Das galante Gedicht

ist offenbar weit weniger gefährlich, als es die direkte politische Kritik wäre,

auch und sogar, wenn es um die Kirche als Machtzentrum und Adressat der

Kritik geht.

Darüber hinaus ist die grundsätzliche Bevorzugung einer indirekten

Darstellung auch eine Konsequenz aus der Kritik an der unmittelbaren

Einfühlung. Pornographie »als gewöhnliche Spekulation auf die Sinnlich-

keit«205 setzt auf unmittelbare Reaktion durch maximale Erregung, die

eben auch durch eine spezielle Form der ›Einfühlung‹ und Identifikation

zustande kommt. In diesem Sinne ist Pornographie das Gegenteil eines

kritischen, weil epischen Theaters. Wo das epische Theater zeigt, dass es

zeigt, da ist die Pornographie reines Zeigen, ohne Abstand. Zudem ist Por-

nographie notwendig auf einen Zuschauer angewiesen; ohne Zuschauer ist

Pornographie keine, sondern bloße Sexualität und reine Privatangelegenheit.

Dagegen ist ein Theater ohne Zuschauer, wie wir gesehen haben, für Brecht

zumindest vorstellbar. Wenn dann aber trotz maximaler Einfühlung im Falle

der Pornographie dennoch in der Kunst, also mithin auch im Theater, »die

sexuelle Wirkung […] die zehnfache [ist], weils eben Kunst ist«206, dann

kann dies nur bedeuten, dass die sexuelle Wirkung nicht durch unmittelbare

Einfühlung zustande kommt, sondern ebenfalls durch einen Abstand sogar

befördert wird. Dieser kunstvolle Abstand und die Verschiebung des bloß

203 Vgl. ebd. S. 315-327.

204 GBFA 22.1, S. 82f. (Hervorh. i. O.)

205 Vgl. GBFA 18, S. 225.

206 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Paradoxa über Politik und Theater

Sexuellen in den Bereich der Kultur und die Kunst ist natürlich das, was die

Psychoanalyse ›Sublimierung‹ nennt.

Das alles ist im Grunde nicht weiter interessant, allerdings findet die Ver-

schiebung hier, wie wir gesehen haben, in umgekehrter Weise statt. Nicht

Pornographie oder das Sexuelle wird gemieden und in einen anderen Bereich

transformiert, sondern die direkte Darstellung der politischen Realität einer-

seits sowie experimentellere, radikalere literarische Formen andererseits wer-

den umgangen. Auf diese Gesten der Vermeidung in Bezug auf das politisch

Brisante weist auch Müller-Schöll hin:

Wir begreifen hier, was die Lektüre aller nach 1933 verfasster Texte Brechts

gleichsam zur Voraussetzung hat: Es sind solche eines Geflohenen, denen

eine Rücksicht auf Darstellbarkeit im politischen Sinne eigen ist, ein kon-

stitutives Ausblenden existenzgefährdender Themen wie Formen. Sie müs-

sen deshalb durchgängig zumindest auch auf die Spuren dessen hin gelesen

werden, was in ihnen angesichts der Lage nicht geschrieben werden kann

oder darf.207

Dass es diese Spuren in den Flüchtlingsgesprächen zuhauf gibt, sollte in

den hier exemplarisch behandelten Stellen bereits deutlich geworden sein;

Hauptmerkmal ist der humoristische, verfremdende Ton, der den ganzen

Text durchzieht. Geradezu als Poetik der Flucht lässt sich jedoch das immer

wiederkehrende Motiv des Abschieds lesen, dass die einzelnen Episoden

jeweils abschließt oder vielmehr abbricht, sie damit verbindet und zugleich

auf ein Unendliches, nie Abgeschlossenes verweist: ein niemals mögliches

Ankommen der Fremden in der Fremde. Jede Begegnung, jedes Gespräch

ist buchstäblich flüchtig, weil die beiden Protagonisten selbst Flüchtige

sind und dies auch bis zuletzt bleiben, da sie sich immer wieder aufs Neue

entfernen: »Kurz darauf schieden sie voneinander und entfernten sich, jeder

an seine Statt.«208 Paradoxerweise ist es dennoch gerade diese Flüchtigkeit,

auf die im gesamten Text Verlass ist, weil sie, einem Leitmotiv gleich, immer

wiederkehrt. Die wiederkehrende Flüchtigkeit ist zugleich eine flüchtige

Wiederkehr und erinnert durch die Unterbrechung, die dadurch markiert

wird, an die Brüchigkeit und das Prekäre der Gesamtsituation, aber auch

daran, dass es sich um eine Fiktion handelt und wir es mit einem Erzähler

207 Müller-Schöll: »Theater der Flucht«, S. 247.

208 GBFA 18, S. 211. Der Satz kehrt in exakt dieser Form oder in Varianten davon immerwie-

der; somit ist er ein Zitat und wohl auch eine zitierbare Geste des Regisseur-Erzählers.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 217

zu tun haben, dessen Zuverlässigkeit wir nicht beurteilen können. Immer

jedoch verweist der das Gespräch jeweils abbrechende Satz auf Ungesagtes,

nicht Thematisiertes, das »jeder an seine Statt« mitnimmt, womöglich beim

nächsten Treffen zur Sprache bringt, vielleicht aber auch für immer ungesagt

lässt. Der Erzähler, so scheint es, schützt hier seine Figuren, indem er eine

kunstvolle Selbstzensur übt und das Gespräch jeweils abbrechen, die Szene

geradezu filmisch ›ausblenden‹ lässt.

IV.3.2 (K)ein Theater. Nirgends

Dass ein Bahnhofsrestaurant in der Fremde keine Bühne ist und Flüchtlinge

keine Schauspieler sind, wird gleich zu Beginn der Flüchtlingsgespräche klar,

denn die beiden Protagonisten reden, »sich ab und zu vorsichtig umbli-

ckend,«209 über Politik. Ein derartiges Umblicken wäre nicht nur auf einer

Bühne des ›alten‹ Theaters ein Bruch mit der Illusion, sondern zugleich

auch eine Unmöglichkeit für das epische Theater, welches das Zeigen zeigen

soll. Ein vorsichtiges Umblicken in der Öffentlichkeit ist hingegen die Geste

desjenigen, der sich verfolgt, bedroht undmisstrauisch beobachtet fühlt, und

zwar als er selbst und unabhängig davon, was er darzustellen beabsichtigt.

Unter diesen Umständen gibt es kein Zeigen irgendeines Zeigens, sondern

nur ein Da-Sein ohne Möglichkeit irgendwelcher Darstellung.

Wenn ferner die Bühne als »Fluchtort« gelten kann, »weil ihr Als-ob dort

für die Zeit der Vorstellung eine Grundlage schafft, wo anderswo keine ist,

und dadurch eine kritische Distanz und mit ihr die Möglichkeit überhaupt

von Kritik eröffnet«210, dann ist es dieses Als-ob, das in den Flüchtlingsgesprä-

chen überhaupt erst wieder hergestellt werden muss, da jene Bühne, die eine

Unterbrechung des Alltäglichen und Möglichkeitsbedingung der Kritik wäre,

als möglicher Fluchtort fehlt. Eben weil die beiden Protagonisten auf einer

realen Flucht sind und somit einem dauerhaften Ausnahmezustand ausge-

setzt sind, ist eine Unterscheidung von Alltag und Flucht daraus verunmög-

licht. Die kritische Distanz der Bühne, auch einer Bühne des öffentlichen

Raums, ist unter den Bedingungen jener ungeheuren Distanz, die sie ge-

zwungenermaßen zu ihrem bisherigen Leben einnehmenmüssen, eine verlo-

rene. Und dennoch schaffen sie sich Raum für Kritik, flüchtig zwar, aber den-

noch möglich. Das kritische Moment wird in erster Linie durch den bereits

209 Ebd. S. 197.

210 Müller-Schöll: »Theater der Flucht«, S. 251.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Paradoxa über Politik und Theater

mehrfach thematisierten Humor und die damit einhergehende Verfremdung

erzeugt, doch täuscht dies auch über die Melancholie hinweg, die sich durch

die Abwesenheit eines ›Publikums‹ oder vielmehr von Gesellschaft überhaupt

einstellt, eine Melancholie, die durch das Verwiesensein auf sich selbst ge-

kennzeichnet ist. Der Ausweg daraus ist nur der jeweils andere Gesprächs-

partner.

Was die Situation der beiden Flüchtlinge nämlich konstituiert, ist zu-

nächst der Ausschluss aus einer Gemeinschaft, den manmit Hamachers Aus-

einandersetzung mit Aristoteles’ Politik als ein Urteil der »Sprache der Ent-

scheidung«211 betrachten kann. Diese, wir haben es im Zusammenhang mit

Galy Gays Nein, also dem paradoxenNein eines ›Mannes, der nicht nein sagen

kann‹, bereits gehört,

spricht über Andere, sie spricht nichtmit ihnen. Indem sie das Ende des Mit-

einandersprechens markiert, lässt sie die Gemeinschaft an just derjenigen

Stelle verstummen, an der sie nichts als Sprache sein soll. Indem sie dasMit-

einanderleben aus Sprache für beendet erklärt, statuiert die krísis den Tod

der Gemeinschaft. Sie ist Urteil, Gewalt der Physis, Faktum, Fatum; kontrak-

tes Ereignis des Seins ohne jenen Abstand zu sich, der sie zu einem Gesche-

hen der Pluralität des politischen Seins öffnen und auf Andere und Anderes

als Sein offenhalten könnte.212

Diesem Urteil über sich, dieser sprachlichen und zugleich physischen Gewalt

begegnen die beiden Flüchtlinge mit der sprachlichen Zuwendung zum je-

weils anderen und eröffnen einander damit gleichsam wieder einen minima-

len gemeinschaftlichen Raum.Doch gehenwir zunächst einen Schritt zurück:

Hamacher entfaltet seine Überlegungen an dem Axiom, dass Gerechtigkeit

(díke) Sprache sei, aber eben in der besonderen Form der Entscheidung re-

spektive krísis, und

dass díke Entscheidung sei, lässt […] keinen Zweifel daran, dass diese Ent-

scheidung – krísis – nicht anders als sprachlich verfasst sein kann. In die-

ser definitorischen Bestimmung kulminiert die Darlegung der Identität von

Miteinanderleben und Miteinanderreden, von polis und logos, und die Cha-

rakterisierung des Lebewesens, das wesentlich als Gemeinschaftswesen, als

211 Hamacher: »Dike – Sprachgerechtigkeit«, S. 48f.

212 Ebd. S. 49. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 219

zoon politikon, existiert und sich, in eins damit, durch Sprache auszeichnet,

als zoon logon echon.213

Die Flüchtlinge, denen beides genommen worden ist, die Gemeinschaft und

die Sprache, sind damit tatsächlich »aus derMenschheit exiliert«214 undmüs-

sen sich die Grundlagen eines menschlichen Lebens wieder neu erschaffen,

auf gleichsam wankendem Grund und unter bleibender Bedrohung ihres Le-

bens. Vor diesem Hintergrund ist bereits der zunächst eher unspektakulär

erscheinende Titel von Brechts Dialog eine Form der ›Dialektik im Stillstand‹:

›Flüchtlingsgespräche‹ sind ein gleichsam Unmögliches, insofern Flüchtlin-

ge gerade durch ihren Ausschluss aus der Sprache als Objekt jener krísis ge-

kennzeichnet sind, die sie überhaupt erst zu Flüchtlingen macht, eine krísis

nämlich, die so radikal ist, dass sie Menschen »aus der Menschheit exiliert«.

Zugleich eröffnet die Möglichkeit des Gesprächs miteinander jedoch die

Aussicht auf ein anderes Miteinanderleben durch Miteinanderreden, gleich-

sam die Gründung einer neuen ›Gerechtigkeit‹ durch Sprache, die sich jen-

seits jener Entscheidung befinden würde, durch welche die beiden Männer

einander überhaupt erst begegnet sind. ›Flüchtlingsgespräche‹ wären dann

sowohl die Infragestellung jener auf Aristoteles zurückgehenden anthropo-

logischen Setzung als auch deren Bestätigung; sie beginnen gleichsam vor

dem Hintergrund des geretteten ›nackten Lebens‹215, überschreiten diesen

213 Ebd. S. 8f.

214 Vgl. Hamacher: »The one right no one ever has«, S. 338.

215 Vgl. Agamben:Homo sacer, S. 17f.: »Welcher Art ist die Beziehung von Politik und Leben,

wenn das Leben sich als das darbietet, was durch eine Ausschließung eingeschlossen

werdenmuß? […] Politik gibt es deshalb, weil derMensch das Lebewesen ist, das in der

Sprache das nackte Leben von sich abtrennt und sich entgegensetzt und zugleich in ei-

ner einschließenden Ausschließung die Beziehung zu ihm aufrechterhält.« Dass sich

Agambens Konzept des Homo sacer nur sehr bedingt eignet, um die Figur des Flücht-

lings in Brecht Text zu fassen, wird deutlich, wenn man sich die Differenz zwischen

Arendts und Agambens Überlegungen vor Augen führt, die Thomas Meyer folgender-

maßen beschreibt: »Seine Idee des ›nackten Lebens‹, die ausgehend von der Ausnah-

mesituation in den nationalsozialistischen Vernichtungslagern eine Ethik entwickeln

wollte, verblieb jedoch ganz im Stadium der Kritik am liberalen Rechtsstaat. EineWei-

terentwicklung dessen, was bei Arendt zunächst ›Avantgarde‹ und dann die Grenze

des Menschen bezeichnete, nämlich die sehr konkrete Figur des ›Flüchtlings‹, wurde

bei Agamben zum Fetisch einer Scheinradikalität.« Vgl. Thomas Meyer: »Es bedeutet

den Zusammenbruch unserer privatenWelt«, in: Arendt:Wir Flüchtlinge, S. 41-59. Hier

S. 57. Heute, das heißt im Sommer 2020, wäre allerdings darüber nachzudenken, ob

Agambens ›Scheinradikalität‹ nicht möglicherweise erst jetzt zu einer konkreten Ra-

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Paradoxa über Politik und Theater

Ausnahmezustand jedoch letztlich. Das Motto, das Brecht seinem Text vor-

anstellt, spiegelt genau diese Paradoxie wider: Der Einzelne, der gerade eben

so sein eigenes ›nacktes Leben‹ retten konnte und darüber auch seine Spra-

che – fast – verloren hat, weiß zwar, dass er noch am Leben ist, kann über

diese Tatsache hinaus aber nichts mehr sagen: »He knew that he was still ali-

ve./More he could not say. (Woodhouse)«216

Dabei setzt das erste Gespräch bezeichnenderweise mit dem Thema ein,

das den Unterschied zwischen ›bloß‹ physischem Leben und legitimiertem

Leben in einer Gesellschaft markiert, nämlich mit dem Pass. Genau an dem

Punkt, an dem die zynische Bedeutung des Passes unter den aktuellen Um-

ständen zur Sprache kommt, nämlich die Tatsache, dass die Herrschenden

genau wissen wollen, »daß man der und kein anderer ist, als obs nicht völlig

gleich wär, wens verhungern lassen«217, stellen Ziffel und Kalle einander mit

ihren Namen vor und erobern sich dadurch ihre Singularität, ihre Mensch-

lichkeit und ihr gesellschaftliches Dasein zurück: »Der Große, Dicke stand

auf, verbeugte sich und sagte: Mein Name ist Ziffel, Physiker. Der Untersetz-

te schien zu überlegen, ob er ebenfalls aufstehen sollte, ermannte sich jedoch

dann und blieb sitzen. Er brummte: Nennen Sie mich Kalle, das genügt.«218

Zugleich werden sie damit zu exemplarischen Gestalten, zu exemplarischen

Flüchtlingen, insofern sie jeweils einen bestimmten Typus des Flüchtlings

verkörpern, Ziffel als Physiker den Wissenschaftler, Kalle den Arbeiter, damit

aber zugleich die Tatsache, dass jeder zum Flüchtling werden kann, unabhän-

gig von seiner vorherigen gesellschaftlichen Position.

Das Einander-Vorstellen ist auch eine (Rück-)Eroberung des öffentlichen

Raums und eröffnet für einen kurzen Augenblick so etwaswie eine Bühne, auf

der eine Geste der Höflichkeit möglich ist, nämlich das Sich-Verbeugen. Da

die Geste respektive der Gestus, insofern es sich dabei um Formen der Kom-

munikation handelt, selbst auf Gesellschaft angewiesen ist, den Menschen

also nicht als isoliertes Individuum, sondern als zoon politikon zeigt, vollzieht

dikalität werden kann und wird. Er scheint bis dato der einzige Philosoph zu sein, der

sich öffentlich mit der Frage auseinandersetzt, ob wir (und hier sind buchstäblich alle

Menschen gemeint) nicht mittlerweile alle einem nahezu totalitären biopolitischen

Regime unterworfen sind, das uns tatsächlich auf das ›nackte Leben‹ reduziert und

somit ›Politik‹, Sprache und damit die Bedingungen der Möglichkeit von Demokratie

verunmöglicht. Wir erleben ferner: Nicht einmal Flucht ist noch eine Option.

216 GBFA 18, S. 195.

217 Ebd. S. 198.

218 Ebd. S. 198f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 221

Ziffel hier gleichsam eine Re-Vergesellschaftung sowohl seiner selbst als auch

Kalles. Dem »gestischen Prinzip«, wie es hier erscheint, steht nämlich, wie

Hans Martin Ritter herausgearbeitet hat, das »mimische Prinzip« gegenüber,

von dem sich Brecht mit seinem epischen Theater generell gelöst habe:

Die Ablösung des »mimischen Prinzips« durch das »gestische Prinzip« be-

deutet die Abkehr von der ›Kultivierung der seelischen Konflikte‹ und de-

ren unmittelbaren Ausdruck in der Mimik, im Gesicht des Schauspielers. […]

Das mimische Prinzip, das den Menschen aus seinen gesellschaftlichen Zu-

sammenhängen isoliert und ihn nur als Individuum im Griff eines undurch-

schaubaren und unbeeinflußbaren persönlichen Schicksals zeigt, führt zur

Entgesellschaftung des Gestus.219

Dem stellt Ziffel seine Verbeugung entgegen, mit der er sich und sein Gegen-

über aus der Isolation befreit und wieder einen gesellschaftlichen Zusam-

menhang herstellt. Darauf, dass der Gestus bei Brecht notwendigerweise so-

zial sein muss, verweist auch Gilles Deleuze in seinem Kino-Buch und kommt

dort zu dem Schluss, dass der Gestus »eine unmittelbareTheatralisierung der

Körper« bewirke, »eine Theatralisierung, die oftmals betont unauffällig sein

kann, da sie sich von jeglicher Rolle unabhängig macht.«220 Mit einer solch

betont unauffälligen Theatralisierung des Körpers angesichts höchst nicht-

theatralischer Umstände und mit einer Rollenunabhängigkeit der Bewegung,

insofern die Rollen hier gerade erst neu festgeschrieben werden, haben wir es

in der zitierten Eingangsszene der Flüchtlingsgespräche zu tun. Der Gestus, um

den es geht, verweist somit in doppelter Weise auf das Politische und Gesell-

schaftliche, einmal allgemein, insofern das gestische Prinzip aus dem isolier-

ten Individuum ein gesellschaftliches Wesen macht, und außerdem konkret,

219 Ritter:Das gestische Prinzip, S. 18. (Hervorh. i. O.) Vor demHintergrund der Analyse die-

ser plausiblen Gegenüberstellung erscheint – diese den Rahmen verlassende Bemer-

kung erlauben wir uns an dieser Stelle – die heute vorherrschende Ästhetik in den

Medien jeglicher Art als der krassestemögliche Gegenpol dazu, insofern jene Ästhetik

doch weitgehend davon geprägt ist, isolierte Individuen und derenMimik abzubilden,

die ihnen mittlerweile auf andere Weise genommen wird. Das jedoch wäre ein ande-

res Thema.

220 GillesDeleuze:DasZeit-Bild.Kino 2, übers. vonKlaus Englert, Frankfurt a.M. 1997, S. 248.

Deleuze setzt den Brecht’schen Gestus insbesondere mit dem Kino John Cassavetes’,

der französischen nouvelle vague und dort vor allem mit Jean-Luc Godard in Verbin-

dung, worauf wir hier aber leider nicht weiter eingehen können.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Paradoxa über Politik und Theater

insofern die Verbeugung zusammen mit der Nennung des Namens und des

Berufs das verlorene gesellschaftliche Sein der Flüchtlinge wiederbelebt.

Eine ähnliche Geste und somit ein erneutes Auftreten im öffentlichen

Raum schließt später den letzten Dialog der Flüchtlingsgespräche ab, wenn Zif-

fel sich erneut erhebt, ummit Kalle anzustoßen: »Und er erhob sichmit seiner

Tasse und machte mit ihr eine ungenaue Bewegung, die nicht leicht jemand

als einen Versuch zum Anstoßen entlarven konnte.«221 Diese Geste ist eine,

die sich selbst gleichsam als solche verschleiert; erneut betont unauffällig ist

sie eine, die nicht zeigt, dass sie zeigt, aus Rücksicht auf die prekären Rah-

menbedingungen. Genau eine solche Geste, die zeigt, was angesichts der La-

ge nicht gezeigt werden kann, hatte Kalle zuvor gefordert, als er Ziffel darum

gebeten hatte, mit ihm auf den Sozialismus anzustoßen, »aber in solch einer

Form, daß es hier im Lokal nicht auffällt.«222

Fast scheint es so, als habe Brecht mit dieser präzisen Beschreibung ei-

ner unvollständigen Geste vorweggenommen, was Judith Butler mit expli-

ziter Bezugnahme auf Benjamins Brecht-Lektüre und ›sein‹ episches Thea-

ter »als Zitat einer Handlung, die selbst zum Ereignis wird«223, beschreibt.

»Was wir also bekommen, ist ein ›Standbild‹, ein eingefrorenes Bild, d.h. ge-

rade eine Geste, die nicht in eine Handlung umgesetzt wird.«224 Anders als in

Butlers Beispiel ist es hier jedoch kein unmittelbar bevorstehender Gewaltakt

durch die jeweiligen Protagonisten selbst, der durch eine »Regiehandlung«225

verhindert werden müsste, sondern vielmehr die Möglichkeit eines solchen

gegen die beiden Figuren gerichteten Gewaltakts aufgrund einer tatsächlich

vollzogenen Handlung.

Es ist demnach nicht nur einNicht-Ort, an dem sich die Flüchtlinge befin-

den, es ist auch ein Nicht-Theater, das sie aufführen, ein paradoxer Versuch,

zu zeigen, ohne zu zeigen, oder jedenfalls betont unauffällig zu zeigen. Die

Gesten müssen daher Spuren ihrer selbst sein, können nicht ganz ausgeführt

werden, sondern müssen sich gleichsam selbst bremsen, unterbrechen, ver-

flüchtigen, um ihre Träger nicht zu verraten und in Gefahr zu bringen. Unge-

nauigkeit und Unauffälligkeit sind im Exil lebensnotwendig, ebenso wie auch

im Krieg die minimale Abweichung Leben retten kann, denn, wie Ziffel sagt,

221 GBFA 18, S. 305.

222 Ebd. S. 304.

223 Butler:Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 79.

224 Ebd.

225 Ebd. S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 223

»[d]ie Schlamperei hat schon Tausenden von Menschen das Leben gerettet.

Im Krieg hat oft die kleinste Abweichung von einem Befehl genügt, daß der

Mann mit dem Leben davongekommen ist.«226

Nicht sklavisch nachgeahmte bekannte Gesten ermöglichen den Flücht-

lingen also die zumindest zeitweise Rückeroberung des öffentlichen Raums,

sondern deren variiertes, bis zur Unkenntlichkeit verfremdendes Zitieren.

Gerade dadurch werden sie doch noch zu Schauspielern, die nicht nur eine

»komische Sprachmaske«227, sondern auch eine ›Körpersprachmaske‹ tragen,

welche sie sowohl schützt als auch den eigenen Ausdruck erst ermöglicht.

Wenn es sich aber weiterhin um eine identifizierbare Geste handeln soll, darf

die Abweichung auch nicht zu groß sein. Die Geste muss noch als solche er-

kennbar, sie darf kein individueller, gänzlich ›privater‹ Tick sein, gleichwohl

aber darf sie »nicht leicht« jemand »entlarven« können, sie darf nicht »auf-

fallen«, denn auch in den Fluchtländern drohen den Flüchtlingen weiterhin

Gefahren und sie sind immer noch auf der Suche nach einer neuen Heimat,

wie schonWagner festgestellt hat: »Die Gespräche der Flüchtlinge sind somit

nicht Einverständnisversuche über die positiven Lebensbedingungen des je-

weils vorfindlichen Exillandes. […] Als Flüchtlinge bleiben sie auf der Suche.

Als Emigranten hätten sie schon je Heimat erreicht.«228

WasWagner ebenfalls deutlich erkennt und herausstellt, ist das eigentlich

offensichtliche, geradezu triviale, aber in der heute allgegenwärtigen Alterna-

tivlosigkeitsrhetorik häufig scheinbar vergessene demokratischeMoment der

dialogischen Form: »Der Dialog wird in Brechts Hand zu einer geschmeidigen

Waffe gegen jede Art von Dogmatik. […] Die Dialogführung in den Flüchtlings-

gesprächen ist eine in der deutschen Literatur selten anzutreffende Verführung

zur Diskursivität.«229 Auch Wagner zieht – kaum verwunderlich – in die-

sem Zusammenhang einen Vergleich zu Diderot, viel wichtiger erscheint al-

lerdings die offensichtliche Entgegensetzung zu jener »rhetorischenTheatra-

lik des Faschismus,«230 die auf monologisches Gebrüll, maximale Einfühlung

und totale Identifikation setzt. Hier liegt dann auch mit ein Grund für die

vorhandenen ›theatralischen‹ Vorbehalte, die Unmöglichkeit des Theaters in

226 GBFA 18, S. 202.

227 Vgl. Müller-Schöll: »Theater der Flucht«, S. 245.

228 Wagner: Brecht. Kritik des Faschismus, S. 330.

229 Ebd. S. 335.

230 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Paradoxa über Politik und Theater

den Flüchtlingsgesprächen, die sich somit als eine doppelte erweist: Sowohl je-

ne Form desTheaters, in der in einem geteilten öffentlichen Raum ein Als-ob,

eine womöglich sogar ›epische‹ Darstellung eines Anderen möglich ist, steht

dort in Frage wie auch, aufgrund von kritischer Distanznahme, die faschisti-

sche, auf Einfühlung und Unterwerfung abzielende monologischeTheatralik.

Die FormdesDialogs ermöglicht zwar dieDarstellung einer Utopie demo-

kratischer Gleichheit, paradoxerweise aber gerade deswegen, weil die beiden

Flüchtlinge ihrer vorherigen sozialen Stellung beraubt sind. Im Bahnhofs-

restaurant von Helsingfors begegnen sie sich nicht als Arbeiter und Physi-

ker, sondern als Vertriebene und prekär lebende Flüchtlinge, als Heimatlose

und zunächst auch Sprachlose. Erst am existenziellen Nullpunkt des Exils, so

scheint es, ist ein solches Gespräch auf Augenhöhe möglich; in den ›geordne-

ten‹ Verhältnissen ihrer vormaligen Heimat wären die beiden Männer entwe-

der Gefangene ihrer sozialen Rollen gewesen oder bereits gar nicht mehr am

Leben.

Dass aus der größtmöglichen Verneinung der Demokratie, dem Faschis-

mus und seinen Folgen, ein demokratisches Moment erwächst, könnte als

Tragik betrachtet werden, wird aber hier in Humor gekleidet und insofern

auch theoretisch ›begründet‹, als das immerwiederkehrendeMotiv derNicht-

Identität auch strukturell mit Humor in Verbindung gebracht und »einem der

größten Humoristen unter den Philosophen«231 zugeschrieben wird, nämlich

Hegel. Ziffel ist es, der auf Hegel zu sprechen kommt, als sich das Gespräch

explizit um Humor dreht, und der ausgerechnet dessen zwar einflussreiche,

aber schwer zugänglicheWissenschaft der Logik als »eines der größten humoris-

tischen Werke der Weltliteratur«232 bezeichnet. Es behandele, so Ziffel, »die

Lebensweise der Begriffe, dieser schlüpfrigen, unstabilen, verantwortungslo-

sen Existenzen«, und, so meint er kalauernd weiter, die Begriffe seien wich-

tig, denn sie seien »die Griffe, mit denen man die Dinge bewegen kann«.233

Gerade das Motiv der Nicht-Identität, das sowohl den Humor als auch die

Dialektik auf den Plan ruft, ermöglicht in mehrfacher Hinsicht Gleichheit –

ein Zusammenhang, der uns bereits bei Diderot begegnet ist,wenn auch ohne

explizite ›Dialektik‹.

Die das Gespräch in Gang setzende Erkenntnis über die konkrete Nicht-

Identität von Bier und Zigarren erweist sich im Nachhinein als bereits voll-

231 Vgl. GBFA 18, S. 262.

232 GBFA 18, S. 263.

233 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Brechts Widersprüche 225

zogene dialektische Bewegung der Dinge selbst. Der dafür nötige Humor,

man kann hier auch sagen: das dialektische, mithin kritische Bewusstsein,

ist gleichsam die Möglichkeitsbedingung für das Zustandekommen des Ge-

sprächs, denn erst das Auseinanderfallen von Begriff und Wirklichkeit nötigt

überhaupt zum Denken, zur Mitteilung und zum Handeln. Weil die Emigra-

tion »die beste Schul für Dialektik«234 ist, wollen die beiden bereits an dieser

Stelle anstoßen, doch vollziehen sie das feierliche Aufstehen als öffentliche

Geste »unter diesen Umständen« dann doch lieber »nur im Geiste«235, weil es

Aufsehen erregen könnte. Erst am Schluss, als Kalle Ziffel direkt auffordert,

trauen sie sich jene feierliche Geste zu vollführen, die sich selbst als solche

verschleiert, weil es eine »ungenaue Bewegung« ist, die nicht leicht zu »ent-

larven« ist.236

Die Geste wird nun zwar vollzogen, bleibt aber in ihrer Eindeutigkeit

oder Wahrheit vage, die Desorganisation der Bewegung wird selbst zu einer

Form der Dialektik, insofern man darunter jene künstlerische und spezifisch

Brecht’sche Dialektik versteht, die, wie Didi-Huberman – Brecht zitierend –

herausgearbeitet hat, »nicht nur eine Sache der Methode sei: Es brauchtMut,

die Wahrheit zu schreiben, die Klugheit, die fruchtbarsten Situationen zu er-

kennen, dasUrteilsvermögen, zu wissen, wemman dieseWahrheit anvertrau-

en kann, die List, sie zu verbreiten, sowie schließlich die Kunst, sie als Waffe

handhabbar zu machen.«237

Die schematische Dialektik,wie sie sich bei Hegel undMarx findet,müsse

daher vom Künstler »transformiert« werden, so Didi-Huberman, und, so wä-

re zu ergänzen, behutsam der jeweiligen konkreten Situation angepasst wer-

den. In den Flüchtlingsgesprächen ist diese konkrete Situation von der Desor-

ganisation der eigenen Person angesichts eines unsicheren Status in der Welt

gekennzeichnet, was sowohl für die Figuren gilt als auch – so darf angenom-

men werden – für deren Autor. Die Antwort darauf besteht nun aber nicht

in einer begrifflichen Reorganisation der Verhältnisse oder der eigenen Per-

son, sondern darin, weitere »Heterogenitäten« zu schaffen, um die Wahrheit

nicht zu setzen, wie es die Philosophen tun, sondern »um die Wahrheit in Dys-

234 Ebd. S. 264.

235 Ebd. S. 265.

236 Ebd. S. 304.

237 Didi-Huberman:Wenn die Bilder Position beziehen, S. 109. (Hervorh. i. O.) Er bezieht sich

hier auf Brechts »Fünf Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit«, vgl. GBFA 22.1,

S. 74-89.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Paradoxa über Politik und Theater

position zu bringen« und dadurch zu exponieren.238 Einfacher gesagt geht es

um ein Zeigen statt um ein Erklären, um ein Verkomplizieren anstatt um ein

tatsächliches »Entlarven« der Geste. Die Ungenauigkeit der Bewegung Ziffels

ist daher kein Unvermögen, eine Verlegenheitsgeste oder gar durch Angst in-

duziert, sondern sie ist das notwendige dialektische und hier durchaus auch

humoristische Moment selbst: »Auf diese Weise wird die Wahrheit exponiert,

indem man die Dinge desorganisiert, also verkompliziert, während man sie

gleichzeitig impliziert – und nicht etwa expliziert oder erklärt.«239 Mit But-

ler können wir auch von einem »Ethos der Zurückhaltung«240 sprechen, das

sich in jenem »Bremsen«241 der eigenen Geste manifestiert, welches in dem

›schlampig‹ ausgeführten Anstoßen eine tatsächlicheHandlung höchstens er-

ahnen lässt.

Wo kaum ein Ort zum Verweilen ist, geschweige denn eine Bühne zum

Erscheinen, da schaffen sich die Flüchtlinge in ihren Gesprächen und durch

ihre Gesten dennoch eine flüchtige Möglichkeit der Darstellung und damit

eine minimale Gemeinschaft eines geteilten Als-ob, das sie zu Schauspielern

macht und zu praktizierenden Dialektikern. Ihre kritische Distanz entsteht

dabei aus jenem Humor, den sie angesichts der Umstände als einzige ver-

bliebene Waffe noch behalten haben und für den es wiederum das Gespräch,

also den jeweils anderen braucht, um zur Darstellung gebracht zu werden.

Sie entziehen sich damit nicht zuletzt jener Sprache der Entscheidung, de-

ren mehrfache Opfer sie doch geworden sind, und setzen dieser eine Sprache

und auch eine zurückhaltende Politik der Freundschaft entgegen – obgleich

sie eben noch einander Fremde waren.

238 Vgl. Didi-Huberman:Wenn die Bilder Position beziehen, S. 110. (Hervorh. i. O.)

239 Ebd.

240 Vgl. Butler:Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 78.

241 Vgl. ebd. S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Schluss

Wir können weder die Geschichte wiederfinden noch den Akt auf den Be-

griff bringen, wenn die Geste zum Ereignis wird. Vielleicht können manch-

mal derartige befremdliche Momente der Zitation, diese unvollständigen

Performanzen, dem Einhalt gebieten, was ganz alltäglich geworden und zu-

gleich völlig falsch ist.1

Die Schlusssätze von Judith Butlers Vortrag über die Geste zeigen eine klare

und eindeutige ethische Haltung der Autorin: Es gibt das Falsche und es liegt

in unserer Verantwortung, dieses Falsche nicht nur zu benennen, sondern

es auch zu zeigen und ihm dadurch zugleich Einhalt zu gebieten. Zwar sagt

sie hier selbst nicht, was das Falsche konkret ist, doch spricht sie an anderer

Stelle indirekt von dem, was sie in unserer Zeit für das Falsche hält, dasjenige

mithin, was durch gemeinsames Handeln geändert werden soll. Die Form des

Handelns ist dabei von entscheidender Bedeutung und steht in Frage: »Welche

Form«, so fragt sie zunächst, »nimmt das Handeln an, wenn seine überkommenen

Stützen wegfallen? Diese Frage erweist sich als dringlich, wenn etwa jene, die

den verheerenden Folgen der Prekarität ausgesetzt sind, sich versammeln,

um diesem Zustand entgegenzutreten.«2 Die von Benjamin und dessen Aus-

einandersetzung mit Brecht herkommende, in ähnlicher Weise auch bei Der-

rida auftauchende und von Butler aufgegriffene und weitergedachte Geste

als kritische Zitation, Ereignis und Handlung ist für sie dasjenige, was dem

Falschen Einhalt gebieten kann, auch und gerade dann, wenn die bisherigen

Stützen des Handelns bereits weggefallen sind.

Als Stützen erweisen sich innerhalb von Textenmitunter auch andere Tex-

te, althergebrachte Autoritäten möglicherweise, deren eigener Status umso

1 Butler:Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 81.

2 Ebd. S. 47. (Hervorh. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Paradoxa über Politik und Theater

prekärer wird, je mehr weiterer Text sich auf sie bezieht, da dies – parado-

xerweise – mitunter häufig zur Verstellung ihrer selbst im doppelten Sinne

führt. Das Zitieren selbst wird umso prekärer und anspruchsvoller, je stärker

es – jedenfalls vermeintlich – einer Selektion aus einer immer größeren Aus-

wahl gleichkommt. Wenn nicht nur das Reden, sondern ebenso das Schrei-

ben auch ein Handeln ist, dann muss sehr genau bedacht werden, was die

überkommenen Stützen sind und warum, und nicht zuletzt, wer sich statt-

dessen – zitiert und zitierend – zu versammeln hat.

Auch die Texte, die wir in dieser Arbeit versammelt haben, sind gewisser-

maßen kritische Zitationen, ein Herausgreifen von Texten aus einem konti-

nuierlichen Zusammenhang, um deren kritisches Potential für uns Nachge-

borene freizulegen, das sich möglicherweise auch und überhaupt gerade erst

dann zeigt, wenn man sie paradigmatisch und sehr genau betrachtet, unge-

achtet dessen, was gerade als zitierbar gilt und in welcher Weise. Ausschlag-

gebend für die Auswahl war die jeweilige Radikalität, mit der dort inhaltlich

und formsemantisch Fragen von (Nicht-)Identität, Widerspruch und Para-

doxa verhandelt werden. Judith Butler macht uns indes darauf aufmerksam,

was die Fluchtlinie dieser Auseinandersetzung ist, nämlich ein theoretisches

Erfassen dessen, was es heißt, zu zitieren, einerseits sowie die damit verbun-

denen politischen und ethischen Implikationen, die auf die Unterbrechung

und Veränderung dessen hinauslaufen, was völlig falsch ist.

Diderot hat uns gezeigt, dass auch falsche, exemplarisch vom Schauspie-

ler als eines dazu virtuos fähigen Subjekts zur Schau gestellte Gefühle echte

Gefühle bei dessen Publikum hervorrufen können. Ferner hat die Falschheit

des Neffen Fragen nach den gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, in de-

nen souveränes Spiel einerseits und, im Gegensatz dazu, der Zwang zur Ver-

stellung andererseits möglich oder geboten ist, aufgeworfen. Inwiefern auch

die eigene Fähigkeit zur kritischen Distanz gegenüber gegebenen und ver-

meintlich falschen Umständen noch einmal ihrerseits in Frage gestellt wer-

den muss, wenn eine radikale Gleichheit der verschiedenen involvierten Posi-

tionen ernst genommen wird, haben wir in dem dritten thematisierten Text

Diderots gesehen.

Brecht kann in der Radikalität, mit der er diese im Kern durchweg politi-

schen Fragen – (Nicht-)Identität des (In-)Dividuums, Verhältnis von Schau-

spieler und Zuschauer innerhalb und außerhalb des Theaters, das Verhältnis

von Befremdung, Verfremdung und Kritik – formal behandelt, als ein Nach-

folger Diderots betrachtet werden, und nicht nur das. Beide, so sollte in dieser

Arbeit deutlich geworden sein, haben uns hinsichtlich heutiger gesellschafts-

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Schluss 229

politischer Fragenmehr zu sagen, als es die historische Distanz zunächst ver-

muten lassen würde.

Galy Gay ist nicht nur die paradigmatische Figur eines dekonstruierten

Individuums avant la lettre, sondern zeigt in geradezu prophetischer Klarheit,

wie einfach sich Menschen zum kriegsbereiten Soldaten machen lassen. Dass

es sich dabei ausdrücklich um ein Lustspiel handelt, jene Verwandlung al-

so komisch und lustvoll vonstattengeht und dabei durchaus ein befreiendes

Moment beinhaltet, macht das Stück nur umso befremdlicher und bedeuten-

der. Wie ließe sich die erfolgreiche Mobilmachung von ansonsten friedlichen

Menschen auch anders erklären? Dies ist keineswegs eine rein historische und

auf die Anfänge des Nationalsozialismus beschränkte Frage, sondern darüber

hinaus eine allgemein politische, die gerade heute (wieder) von Relevanz ist,

und das nicht erst dann, wenn explizit und aggressiv für den ›Beruf‹ des Sol-

daten geworben wird, sondern bereits in dem Augenblick, da flächendeckend

und größtenteils unkritisch ein Diskurs über die möglichst effiziente ›Ver-

wertung‹ von sogenanntem ›Humankapital‹ geführt wird.

Was uns ferner derMessingkauf alsTheoriefragment zeigt, ist in erster Li-

nie nicht unbedingt ein Scheitern der dort implizit enthaltenenTheorie, son-

dern vielmehr ein Vorbehalt gegenüber der eindeutigen Theoretisierung von

etwas, das sich erst in dialogischer, mehrstimmiger und formal heterogener

Form annähernd angemessen darstellen lässt, kurz: in theatralischer, mit-

hin auch lebendiger Form. Was Theater in diesem Sinne von Theorie unter-

scheidet, deren Wortstamm den gleichen etymologischen Ursprung hat und

vom ›Betrachten‹ herkommt, ist die Tatsache, dass eine Theorie konsistent

und widerspruchsfrei zu sein hat, während das Theater geradezu ein Schau-

platz von Widersprüchen und buchstäblichen Paradoxa, nämlich ›Gegenmei-

nungen‹ sein kann, ohne dass dies ein Defizit darstellen würde. Anders ge-

sagt: Theorie ist notgedrungen weitgehend monologisch, muss es allerdings

auch nicht notwendigerweise sein. Paradoxa im Sinne von verschiedenen,

insbesondere von einander widersprechendenMeinungen gibt es somit nicht

lediglich über Theater als deren Gegenstand, sondern über eine bestimmte

Form von Theater als deren Medium erscheinen diese Paradoxa mithin erst.

Der fragmentarische Charakter sowie die dialogische Form desMessingkaufs

versperren sich somit nicht allein einer Dogmatisierung von Lehrsätzen über

das Theater, sondern auch einer metasprachlichen, wissenschaftlichen und

mithin hierarchischen Überhebung gegenüber theatralischen Darstellungs-

formen von ›Wahrheit‹.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Paradoxa über Politik und Theater

Brechts Flüchtlingsgespräche können und – wir erlauben uns, diese nor-

mative Aussage zu machen – sollten auch als Alternative zu aktuellen Dis-

kursen über Flüchtlinge gelesen werden. Brechts Auseinandersetzung mit der

Existenzweise des Flüchtlings ist von einem theoretischen und ethischen An-

spruch getragen, der sich dadurch auszeichnet, dass er sich sowohl von emo-

tionalisierter Effekthascherei als auch von einem kalten und ›wissenschaft-

lich‹ distanzierten Blick absetzt. Dabei erweisen sich gerade das Theater und

die Frage der Darstellbarkeit auch hier als zentral. Hannah Arendts sehr per-

sönliche, aber keineswegs bloß ›subjektive‹, weil autobiographische Ausfüh-

rungen im erst vor kurzem wieder neu aufgelegten TextWir Flüchtlinge bilden

dazu eine erhellende Ergänzung.

Es bleibt die Frage, wie sich die in dieser Arbeit behandelten Tex-

te auf einen Begriff bringen lassen. In allen Texten werden Formen von

Nicht-Identität verhandelt, und zwar auf jeweils höchst komplexe Weise.

Angefangen bei der Nicht-Identität von gezeigtem und empfundenemGefühl

über die Diskrepanz zwischen gesellschaftlichen Konventionen und dem Ver-

halten des Einzelnen bis hin zur radikalen Zerlegung des Individuums und

der Erkenntnis, dass aus der Perspektive des aus der Menschheit Exilierten

nichts mehr es selbst ist, aber gerade daraus auch eine besondere Fähigkeit

zur Kritik erwächst.

Im Zentrum, so können wir nun sagen, steht in allen Fällen die Frage

nach der Fähigkeit des Einzelnen zur Distanzierung vom unmittelbar Gege-

benen und zugleich nach den Bedingungen der Möglichkeit dieser Befrem-

dung, mithin auch der Möglichkeit von Kritik, die damit einhergehen kann,

aber nicht muss. Dabei erweist sich eine klare Zweiteilung von Wertigkeiten

hinsichtlich identifizierender Bezugnahmen und Erscheinungsweisen sowie

deren potentielles Scheitern jedoch als tückisch, denn das ›Nicht-Identische‹

kann sowohl Teil der Kritik selbst als auch dasjenige sein, was zu kritisieren

ist. Darum ist es zunächst einmal notwendig, die Erscheinungsweisen des

Nicht-Identischen differenziert zu beschreiben und das Nicht-Identische des

Nicht-Identischen selbst zu erkennen, dessen unterschiedliche Formen kaum

alle unter denselben Begriff gefasst werden können. Ohne konkrete inhaltli-

che Bezugnahme bleibt der Begriff selbst diffus, verführt gar zum Gegenteil

dessen, was er semantisch beinhaltet, nämlich zur Subsumtion von Gegen-

sätzlichem, Inkommensurablem unter ein und denselben Begriff.

Dass es unter bestimmten politischen Voraussetzungen zu einer solchen

Verwirrung der Begriffe und einem forcierten eklatanten Missverhältnis von

Sprache und Wirklichkeit kommt, hat nicht nur Brecht erkannt, sondern bil-

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Schluss 231

det auch die Ausgangslage für Victor Klemperers LTI. Bereits Diderots Ge-

genspieler Rousseau erkennt indes die Gefahren einer Theatralisierung des

politischen Raums, wie sie später Walter Lippmann beschreiben wird. Im-

mer geht es in den genannten Auseinandersetzungen um die Frage nach den

Bedingungen der Möglichkeit der insbesondere sprachlichen kritischen Di-

stanz. Ein gemeinsamer Nenner all jener Texte und Herangehensweisen wäre

also die Sprachkritik als Machtkritik.

Diderots Schauspieler als paradigmatische Figur des Nicht-Identischen

unterhält insofern ein kritisches Verhältnis zur Sprache, als er alles,was er auf

der Bühne sagt, und auch all das, was er dort tut, immer schon wiederholt, zi-

tiert, als performativen und iterativen Akt vollzieht, der zuvor von ihm einge-

übt worden ist. Zudem hat er die unwillkürlichen Äußerungen der Menschen

in der Gesellschaft so ausgiebig studiert wie Klemperer die LTI, er kann mit-

hin in der Nachahmung eine kritische Distanz dazu einnehmen.Nicht zuletzt

vollzieht der Dialog selbst jenes Prinzip der Unterbrechung, das sich später

bei Brecht als Konzept für das epische Theater findet, indem er nämlich die

beiden Dialogpartner immer wieder innehalten lässt, sie sich ihrer eigenen

Perspektive bewusstwerden lässt – und aus den Meinungen über den Schau-

spieler respektive das Schauspielerproblem keineTheorie entwickelt, sondern

daraus selbst Theater werden lässt. Die Sprache hat dadurch je schon einen

Abstand zu sich, ist das Gegenteil dessen, was Klemperer an der LTI beobach-

tet hat, denn diese war vor allem eines: totalitär.

Brechts Theoriefragment verbleibt in ähnlicher Weise zwischen Theorie

undTheater, und auch das lässt sich vor allem an der sprachlichen Form fest-

machen, auch dort haben wir es mit einem Dialog respektive einem Polylog

von fünf Figuren zu tun. Sein Theater geht indes noch einen Schritt weiter

und hält auch den Zuschauer dazu an, jene Distanz einzunehmen, die bei

Diderot vor allem dem Schauspieler vorbehalten war. Nicht so sehr dessen

Gefühle beim Spiel, sondern vielmehr jene des Zuschauers sind von Belang,

wenn dasTheater ›kritisch‹ sein soll. Die Einfühlung, und das heißt bei Brecht

in aller Regel auch die Identifikation mit jemandem, ist darum eine so große

Gefahr, weil sie jeden Abstand zunichtemacht, mithin auch den sprachlichen

Austausch und die Sprache selbstmarginalisiert.Dass dies gerade imFaschis-

mus von besonderer Bedeutung ist, liegt darin begründet, dass dieser auf die

sprachliche und gefühlsmäßige ›Vergewaltigung‹ der Massen setzt und den

Einzelnen sowohl seiner eigenen Gefühle als auch seines eigenen Denkens,

der eigenen Sprache, die zugleich mit anderen zu sprechen in der Lage ist,

beraubt. Paradigmatisch und ambivalent ist hier die Figur Galy Gay, weil sie

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Paradoxa über Politik und Theater

als ›Dividuum‹ sowohl ein Ergebnis jener Strukturen ist, als auch das Wi-

derstandspotential dagegen in sich birgt. Er ist teilbar, nicht identisch, kann

auch anders, ist nicht zu fassen.

Doch selbst das Nicht-Identische als Möglichkeitsbedingung von Kritik

wird zur Gefahr, wo dieses nicht mehr benannt werden darf, mitunter gar

die Sprache dafür fehlt, da den Begriffen neue Bedeutungen zugeschrieben

worden sind. Diese Problematik, nämlich die Entfremdung von der eigenen

Sprache und der Verlust des Vertrauens in deren Fähigkeit, die Wirklichkeit

zu beschreiben, findet sich bei Victor Klemperer. Wohin die völlige Überein-

stimmung mit der Umwelt führen kann, hat Hannah Arendt an der Figur

Eichmanns gezeigt, dessen stereotype Sprache keinerlei Spielraum für kriti-

sches Denken ließ.

Die Flüchtlinge und überlebendenOpfer jener Zeit warenwiederum in be-

sonderemMaße Formen des Nicht-Identischen ausgesetzt. Das haben Arendt

wie auch Brecht aufgezeigt. Gerade die verlorene Unbefangenheit der Gesten,

also der körpersprachlichen Ausdrucksweise, nimmt bei beider Auseinander-

setzung mit der Frage der Existenzweise der Geflohenen eine zentrale Rol-

le ein. Genau das, was für das epische Theater zentral ist, die Zitierbarkeit

von Gesten, wird in den Flüchtlingsgesprächen zum Ausweg aus einer fast un-

möglichen Situation. Die Erinnerung an die soziale Bedeutung bestimmter

Gesten und deren behutsames Andeuten verschaffen einen minimalen Raum

der Darstellung, der Gemeinschaft und zugleich doch auch des Schutzes vor

weiterer Gewalt und Willkür.

Wenn die Geste zum Ereignis wird, dann ist sie zugleich eine individu-

elle Handlung und ein zitierter, in irgendeiner Weise auf etwas anderes ver-

weisender Akt, der aber keine Affirmation darstellt und auch nicht lediglich

›kritisch‹ ist, sondern etwas Neues, sich dem Ausgangspunkt Entziehendes.

Beim Vollzug einer Geste spricht der Körper, und zwar so, dass er nicht er-

setzbar, das so Gesagte nicht übersetzbar ist, obgleich es sich dabei doch um

Zitationen handelt.Wenn die Geste als Ereignis nicht nur eine Unterbrechung

markiert, sondern gar ein Abbruch ist (wie Butler es andeutet), dannmuss sie

notwendig zugleich mehr und weniger sein als das, was sie zitiert. Weniger,

insofern die vollständig ausgeführte Geste reine Affirmation, ein Weiter-so

wäre, mehr, insofern sie über sich hinausweist, sich selbst überschreitet auf

das hin, was dem Falschen, von dem sie ausgegangen ist, entgegenzustellen

wäre.

Gerade in der unvollständig zitierten Geste als Ereignismanifestieren sich

somit jene Erscheinungsweisen des Nicht-Identischen und der Paradoxa, die

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Schluss 233

im Zentrum unserer Untersuchungen gestanden haben und dadurch sowohl

als Begriffe wie auch als Phänomene Kontur gewonnen haben sollten. Die

bevorzugten Orte und zugleich die Möglichkeitsbedingungen jener Ereignis-

Gesten sind einerseits dasTheater, andererseits der politische Raum; die Sub-

jekte, welche sie ausführen, sind entweder Schauspieler oder politische Sub-

jekte. Der im Rousseau’schen Sinne negativ konnotierten ›theatralischen Ge-

sellschaft‹ wäre somit ein ›gesellschaftliches Theater‹ entgegenzustellen, das

politische Subjekte und Ereignisse ermöglichte, die mehr wären als sklavisch

nachgeahmte Gesten und Zitate, das aber in der Tat aus Gesten bestehen

müsste, die aus ›bloßen‹ Sprechakten Ereignisse zu machen in der Lage wä-

ren.

Die Auflösung des Sprechakts zur Geste ist nicht nur ein Zeichen eines kriti-

schenVermögens, sondern auchder Trauer umdas,was aufgelöstwird,wäh-

rendwir etwas zusammensetzen; Trauer um all das, was nichtmehrmöglich

ist, Trauer um den Verlust der überkommenen Stützen – und der Tradition

selbst –, die nicht wiederhergestellt werden können. Wenn wir jedoch nicht

mehr um das wissen, was wir verloren haben, dann wird die Szene melan-

cholisch.3

Auch darum, aber nicht nur, ist es noch immer von Bedeutung, sich an die

Tradition oder vielmehr die Traditionen zu erinnern, welche immer wieder

dekonstruiert und totgesagt worden sind. Eine solche Tradition, die wir nur

flüchtig und indirekt gestreift haben, ist die der Demokratie, genauer die

der radikalen Demokratie. Butlers Auseinandersetzungmit der Geste weist in

diese Richtung, indem sie die Frage danach stellt, was von denen getan wer-

den kann und soll, die scheinbar politisch nicht mehr handlungsfähig sind.

Für uns nun wenig überraschend, sind es die Geste und das gestische Zitat,

mithin auch schauspielerische Qualitäten, die notwendig sind für die von ihr

skizzierte Repolitisierung und Ermächtigung.

Denis Diderot und Bertolt Brecht, das haben wir gesehen, haben für ein

Zusammendenken vonTheater und politischer Existenzweise Ideen und Kon-

zepte entworfen, die es heute erneut zu bedenken und weiterzudenken gilt.

Einen Anfang dafür sollen unsere Lektüren zu deren Theater bilden, das sich

auch aus jenen Para-Doxa, den Gegenmeinungen entwickelt, die anderswo

als Problem betrachtet würden, das es zu lösen gelte, mithin also aus einem

die wirkliche Demokratie notwendigerweise konstituierenden Moment.

3 Ebd. S. 80f.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Paradoxa über Politik und Theater

Notwendig dafür ist dasMiteinander anstatt eines Übereinander –ob und

wie dies tatsächlich realisiert werden kann, darüber lässt uns auch Diderots

Dialog im Unklaren, an dessen Ende es fast scheint, als haben die beiden

Gesprächspartner aneinander vorbeigeredet oder gar, als handele es sich um

die Spaltung eines Autorensubjekts in zwei Rollen, mithin ein ›Subjekt ohne

Subjekt‹:

ERSTER: Ich habe also die ganze Zeit allein geredet?

ZWEITER: Möglich, solange wie ich allein geträumt habe.4

Zuletzt werden auch bei Diderot die Machtfrage und das politisch bedeutsa-

me Problem der Verstellung aufgeworfen. Ähnlich wie in BrechtsMessingkauf

wird die vermeintliche Kernthese dabei noch einmal in Frage gestellt und die

scheinbar klaren Positionen abermals inUnordnung, inDysposition gebracht:

»Bei Gericht, in Versammlungen, überall, wo man die Menschen beherrschen

will«, so der Erste, »spielt man bald Zorn, bald Furcht, bald Mitleid, um in den

anderen alle diese Gefühle zu wecken. […] Sagt man nicht in der Gesellschaft

von manchemMenschen, daß er ein großer Komödiant ist? […] diese Rolle ist

weit schwerer als die des Schauspielers […].«5

So wie Brecht die Einfühlung nicht ganz verabschiedet, so relativiert auch

Diderot das künstlerische Geschick des Schauspielers und dessen Wirkung,

denn, so wird deutlich, es gibt einen, der noch besser, noch »eindringlicher«

als der darstellende Künstler ist – es ist jener Komödiant, der Heuchler und

›Höfling‹, wie Diderot ihn vermutlich in Rameaus Neffen gezeichnet hat. So

mag es zwar sein, dass ein idealer Schauspieler Eindruck auf das Publikum

macht, »aber glaubt man wirklich, daß der Schauspieler auf der Bühne ein-

dringlicher und geschickter Freude, Trauer, Gefühl, Bewunderung, Zärtlich-

keit heucheln kann als ein alter Höfling?«6 Insofern diese letzte und offen-

gelassene Frage als unmissverständliche Gesellschaftskritik zu verstehen ist,

bleiben bei aller Emphase für das Rollenspiel und gegen die Einfühlung den-

noch zwei ›Türlein‹ offen für das jeweilige Gegenteil, das heißt für Wahrhaf-

tigkeit und für Empathie. Beides, das wissen Diderot und Brecht sehr genau,

4 Diderot: Paradox, S. 66.

5 Ebd. S. 67. (Spätestens hier wird deutlich, dass das zu Beginn zitierte Gespräch zwi-

schen Dick Cavett und Marlon Brando um exakt dieselbe Frage kreist wie Diderots Pa-

radox. Der Schauspieler Brando sagt dort zum ›Komödianten‹ Cavett den entscheiden-

den Satz: »I couldn’t do what you do.«)

6 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Schluss 235

braucht gesellschaftliche Rahmenbedingungen, die jenseits der individuellen

Fähigkeiten eines Einzelnen liegen.Der Begriff für diese Bedingungen könnte

lauten: Demokratie.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Verwendete Textausgaben

Akademie der Künste [AdK], Berlin, Bertolt-Brecht-Archiv [BBA], 1729/001-

097 und 124-127.

Bertolt Brecht: Gesammelte Werke in 20 Bänden, hg. vom Suhrkamp Ver-

lag in Zusammenarbeit mit Elisabeth Hauptmann, Frankfurt a.M. 1967

[BBGW].

Bertolt Brecht:Werke. Große kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe in 30

Bänden, hg. vonWerner Hecht, Jan Knopf,Werner Mittenzwei und Klaus-

Detlef Müller, Berlin/Weimar/Frankfurt a.M. 1988-2000 [GBFA].

Bertolt Brecht: Arbeitsjournal. Erster und zweiter Band 1938 bis 1955, hg. von Wer-

ner Hecht, Frankfurt a.M. 1973.

Bertolt Brecht: Mann ist Mann. Die Verwandlung des Packers Galy Gay in den Mi-

litärbaracken von Kilkoa im Jahre neunzehnhundertfünfundzwanzig. Lustspiel,

Frankfurt a.M. 1968.

Denis Diderot:Œuvres esthétiques, hg. von Paul Vernière, Paris 1965.

Denis Diderot: Paradox über den Schauspieler, übers. von Katharina Scheinfuß

und mit einem Nachwort von Reinhold Grimm, Frankfurt a.M. 1964.

Denis Diderot: Paradox über den Schauspieler, übers. und eingeführt von Felix

Rellstab, Wädenswil 1981.

Denis Diderot: Rameaus Neffe. Ein Dialog, aus dem Manuskript übersetzt und

mit Anmerkungen begleitet von Johann Wolfgang Goethe, Stuttgart 1984.

Denis Diderot: »Was halten Sie davon?«, in: ders.: Die Romane und Erzählun-

gen, Band II, übertragen von Hans Jacob und Else Hollander, mit einer

Einführung von Otto Flake, Potsdam/Berlin 1920, S. 1-6.

Denis Diderot: »Wie denken Sie darüber?«, in: ders.: Erzählungen und Gesprä-

che, übers. von Katharina Scheinfuß und mit einer Einführung von Victor

Klemperer, Leipzig 1953, S. 39-44.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Paradoxa über Politik und Theater

Denis Diderot, Gotthold Ephraim Lessing: Das Theater des Herrn Diderot, aus

dem Französischen übersetzt von Gotthold Ephraim Lessing, Anmerkun-

gen und Nachwort von Klaus-Detlef Müller, Stuttgart 1986.

Literatur zu Diderot und/oder Brecht

Christine Abbt, Michael G. Festl (Hg.): Politik, Schauspiel, Philosophie. Eine Aus-

einandersetzungmitDenisDiderots ›Paradox über denSchauspieler‹, Studia Phi-

losophica 77, Basel 2018.

Christine Abbt, Michael G. Festl: »Diderots Politik der Darstellung«/»La poli-

tique de la représentation chez Diderot«, in: ebd., S. 11-16.

Christine Abbt: »Mit anderen Augen sehen. ZumVerhältnis von Perspektivität

und Pluralismus aus differenzanalytischer Sicht«, in: Perspektivismus. Neue

Beiträge aus der Erkenntnistheorie, Hermeneutik und Ethik, hg. von Hartmut

von Sass, Hamburg 2019, S. 243-261.

Christine Abbt: »Neugierig, verallgemeinernd, politisch. ZumVerständnis de-

mokratischer Praxis in der Antike aus heutiger Sicht«, in: Christoph Ried-

weg (Hg.): Philosophie für die Polis, Berlin 2019, S. 537-555.

Christine Abbt: »Solidarisierung ohne Empathie? Diderots Entwurf einer po-

litischen Kunst«/»Solidarisation sans empathie? L’esquisse d’un art poli-

tique par Diderot«, in: ebd. S. 97-109.

Christine Abbt, Susanne Schmieden: »Simulacra and Authenticity in Dide-

rot’s ›Sur le Salon de 1765‹ and ›Paradoxe sur le Comédien‹«, in: Aurélia

Gaillard, Marie-Irène Igelmann (Hg.): Diderot and 18th-Century Human Si-

mulacra, Lumières, Bordeaux 2018, S. 51-66.

Shane Agin: »Diderot, Rousseau and the Historiography of Virtue«, in: Dide-

rot Studies 32 (2012), S. 119-137.

Hannah Arendt: Benjamin, Brecht. Zwei Essays, München 1971.

Konstanze Baron: Diderots Erzählungen. Die Charaktergeschichte als Medium der

Aufklärung, Paderborn 2014.

Roland Barthes: »Diderot, Brecht, Eisenstein«, in: ders.: Image, music, text, Es-

says selected and translated by Stephen Heath, New York 1977, S. 69-78.

Marco Baschera: Das dramatische Denken. Studien zur Beziehung von Theorie und

Theater anhand von I. Kants »Kritik der reinen Vernunft« und D. Diderots »Para-

doxe sur le comédien«, Heidelberg 1989.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 239

Alexander Becker: »Philosophie und Textform. Überlegungen anlässlich von

Diderots Rameaus Neffe«, in: Marcus Andreas Born, Claus Zittel (Hg.): Li-

terarische Denkformen, Paderborn 2018, S. 111-127.

Walter Benjamin: »Bert Brecht«, in: ders.: Versuche über Brecht, hg. und mit

einem Nachwort von Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 1981, S. 9-16.

Walter Benjamin: »Was ist das epische Theater? Erste Fassung«, in: ders.: Ver-

suche über Brecht, S. 7-21.

Ernst Bloch: »Entfremdung, Verfremdung«, in: ders.: Verfremdungen I, Frank-

furt a.M. 1962, S. 81-90.

Theo Buck: Brecht undDiderot oderÜber Schwierigkeiten der Rationalität inDeutsch-

land, Tübingen 1971.

Judith Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, übers. von Anna Wieder und

Sergej Seitz, Wien 2019.

Dong-Min Choi: Die Literatur des Ausnahmezustandes bei Bertolt Brecht (1929-32),

in: Brecht – Werk und Kontext, hg. von Jürgen Hillesheim, Bd. 5, Würzburg

2018.

Iris Därmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers: Rousseau, Di-

derot und die Gladiatur«, in: Archiv für Mediengeschichte 12 (2012), S. 39-49.

Georges Didi-Huberman: Wenn die Bilder Position beziehen. Das Auge der Ge-

schichte I, übers. von Markus Sedlaczek, Paderborn 2011.

Jean Fabre: »Deux frères enemies: Diderot et Jean-Jacques Rousseau«, in: Di-

derot Studies (1961), S. 155-213.

Max Frisch: »Der Autor und das Theater«, in: ders.: Öffentlichkeit als Partner,

Frankfurt a.M. 1967, S. 68-89.

Gunter Gebauer, ChristophWulf:Mimesis. Kultur – Kunst – Gesellschaft, Reinbek

bei Hamburg 1992.

Reinhold Grimm: »Nachwort«, in: Denis Diderot: Paradox über den Schauspieler,

übers. von Katharina Scheinfuß und mit einem Nachwort von Reinhold

Grimm, Frankfurt a.M. 1964, S. 71-79.

Reinhold Grimm: »Verfremdung. Beiträge zu Wesen und Ursprung eines Be-

griffs«, in: Revue de Littérature comparée 35 (1961), S. 207-236.

Jost Hermand: Die aufhaltsame Wirkungslosigkeit eines Klassikers. Brecht-Studien

(= Recherchen 137), Berlin 2018.

Victor Klemperer: Geschichte der französischen Literatur im 18. Jahrhundert. Band

I: Das Jahrhundert Voltaires, Berlin 1954.

Victor Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten. Tagebücher 1933-1941,

hg. von Walter Nowojski unter Mitarbeit von Hadwig Klemperer, Berlin

2015.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Paradoxa über Politik und Theater

Jan Knopf: Brecht-Handbuch, Bd. I: Theater. Eine Ästhetik der Widersprüche, Stutt-

gart 1980.

Uwe Kolbe: Brecht. Rollenmodell eines Dichters, Frankfurt a.M. 2016.

Helmut Koopmann: Art. »Bertolt Brecht: Flüchtlingsgespräche«, in: Handbuch

der deutschsprachigenExilliteratur. VonHeinrichHeine bisHertaMüller, hg. von

Bettina Bannasch und Gerhild Rochus, Berlin/Boston 2013, S. 249-256.

Klaus-Dieter Krabiel: Art. »Der Messingkauf«, in: Brecht-Handbuch in fünf

Bänden, Bd. 4: Schriften, Journale, Briefe, hg. von Jan Knopf, Stuttgart 2003,

S. 192-220.

Julia Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, übers. von Xenia Rajewsky, Frankfurt

a.M. 1990.

Philippe Lacoue-Labarthe: »Paradox und Mimesis« (Vortrag, gehalten am 1.

November 1979 in Berkeley, University of California), in: Die Nachahmung

der Modernen. Typographien II, übers. von Thomas Schestag, Basel 2003,

S. 11-33.

Klaus-Detlef Müller: »Angestiftet von Diderot: Brechts ›Flüchtlingsgesprä-

che‹«, in: Literatur im Spiel der Zeichen. Festschrift für Hans Vilmar Geppert,

hg. von Werner Frick, Fabian Lampart und Bernadette Malinowski, Tü-

bingen 2006, S. 239-254.

Klaus-Detlef Müller: »Der Philosoph auf dem Theater. Ideologiekritik und

›Linksabweichung‹ in Bertolt Brechts ›Messingkauf‹«, in: BrechtsTheorie des

Theaters, hg. von Werner Hecht, Frankfurt a.M. 1986, S. 142-182.

Klaus-Detlef Müller: »Mann ist Mann«, in: Brechts Dramen. Neue Interpretatio-

nen, hg. von Walter Hinderer, Stuttgart 1984, S. 89-105.

Nikolaus Müller-Schöll: DasTheater des »konstruktiven Defaitismus«. Lektüren zur

Theorie einesTheaters der A-Identität beiWalter Benjamin, Bertolt Brecht undHei-

ner Müller, Frankfurt a.M./Basel 2002.

Nikolaus Müller-Schöll: »Bruchstücke eines (immer noch) kommenden Thea-

ters (ohne Zuschauer). Brechts inkommensurable Fragmente Fatzer und

Messingkauf «, in:TheCreative Spectator/Der kreative Zuschauer, hg. vonTheo-

dore F. Rippey, Das Brecht-Jahrbuch/The Brecht Yearbook 39 (2014),

S. 30-54.

Nikolaus Müller-Schöll: »Theater der Flucht – Theaterflucht. Brecht und die

Krise der Menschenrechte«, in: Flucht und Szene. Perspektiven und Formen ei-

nesTheaters der Fliehenden, hg. von Bettine Menke und Juliane Vogel, Berlin

2018, S. 240-257.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 241

Nikolaus Müller-Schöll: »›Wichtig zu lernen vor allem ist Einverständ-

nis‹. Brecht zwischen Kafka und Carl Schmitt«, in: MLN 119, 3 (2004),

S. 506-524.

Jacques Rancière:Der emanzipierte Zuschauer, übers. von Richard Steurer,Wien

2009.

Juliane Rebentisch: Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokratischer Existenz,

Berlin 2012.

Bernhard Reich: »Erinnerungen an Brecht«, in: Brechts »Mann ist Mann«, hg.

von Carl Wege, Frankfurt a.M. 1982, S. 289-293.

Hans Martin Ritter: Das gestische Prinzip bei Bertolt Brecht, Köln 1986.

Hansjürgen Rosenbauer: Brecht und der Behaviorismus, Bad Homburg v. d. H./

Berlin/Zürich 1970.

Susanne Schmieden: »Brechts Diderot-Gesellschaft oder Von der Möglichkeit

einer anderen ›theatralischen‹ Wissenschaft«, in: Christine Abbt, Peter

Schnyder (Hg.): Formen des Politischen. Diderots Virtuosität und ihre Rezepti-

on im deutschsprachigen Raum (1750-2000), Freiburg i.Br. 2019, S. 183-197.

Susanne Schmieden: »›perhaps/I am the Both which has just come about‹.

(Non-)Identity as Critique in Brecht’s Man equals Man«, in: Forum Mo-

dernes Theater, Bd. 29, Nr. 1+2 (2014): Theatre as Critique, hg. von Nikolaus

Müller-Schöll und Gerald Siegmund, Tübingen 2018, S. 28-36.

Marc Silberman: »Bertolt Brecht, Politics, and Comedy«, in: Social Research: An

International Quarterly 79 (1) (2012), S. 169-188.

Ralf Simon: »Zur poetischen Anthropologie der Komödie in Brechts Mes-

singkauf «, in: Brecht 100 < = > 2000, hg. von John Rouse, Marc Silberman

und Florian Vaßen, Das Brecht-Jahrbuch/The Brecht Yearbook 24 (1999),

S. 277-290.

Christof Šubik: Philosophieren als Theater. Zur Philosophie Bertold Brechts, Wien

2000.

Philipp Theisohn: Plagiat: Eine unoriginelle Literaturgeschichte, Stuttgart 2009.

Dieter Thomä: Puer robustus. Eine Philosophie des Störenfrieds, Berlin 2016.

Phoebe von Held: Alienation and Theatricality. Diderot after Brecht (= Legenda.

Studies in Comparative Literature 17), London 2011.

Frank Dietrich Wagner: Bertolt Brecht. Kritik des Faschismus, Opladen 1989.

Frank Dietrich Wagner: »Brecht zeichnet Hegel«, in: Über Brechts Romane, hg.

von Christian Hippe im Auftrag des Literaturforums im Brecht-Haus,

Berlin 2015, S. 147-174.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Paradoxa über Politik und Theater

Samuel Weber: »Die denkende Bühne«, übers. von Jonas Rosenbrück, in: Das

Denken der Bühne. Szenen zwischenTheater und Philosophie, hg. von Leon Ga-

briel und Nikolaus Müller-Schöll, Bielefeld 2019, S. 249-272.

Samuel Weber:Theatricality as Medium, New York 2004.

Carl Wege (Hg.): Brechts »Mann ist Mann«, Frankfurt a.M. 1982.

Richard Weihe: Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, München 2004.

Lydia J. White: »Fragment, Figur, Revolution. Georg Büchners Woyzeck und

Bertolt Brechts Der Messingkauf «, in: The Creative Spectator/Der kreative Zu-

schauer, hg. vonTheodore F.Rippey,Das Brecht-Jahrbuch/TheBrecht Year-

book 39 (2014), S. 216-234.

Lydia J. White:Theater des Exils: Bertolt Brechts »Der Messingkauf«, Berlin 2019.

Erdmut Wizisla: Benjamin und Brecht. Die Geschichte einer Freundschaft, Frank-

furt a.M. 2004.

Hans Jürgen Wulff: Art. »Paradox des Schauspielers«, in: Lexikon der Filmbe-

griffe, Online-Lexikon der Christian-Albrechts-Universität zu Kiel. http://

filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816

Ralph-Rainer Wuthenow: »Diderots Paradoxe sur le Comédien oder die Künst-

lichkeit der Kunst«, in: Carolina Romahn, Gerold Schipper-Hönicke (Hg.):

DasParadoxe. Literatur zwischen Logik undRhetorik. Festschrift für Ralph-Rainer

Wuthenow zum 70. Geburtstag, Würzburg 1999, S. 93-102.

Weitere Literatur und Quellen

Christine Abbt, Nahyan Niazi (Hg.): Der Vieltuer und die Demokratie. Politische

und philosophische Aspekte von Allotrio- und Polypragmosyne, Basel 2017.

Christine Abbt: »Die Auslassungspunkte. Spuren subversiven Denkens«, in:

dies., Tim Kammasch (Hg.): Punkt, Punkt, Komma, Strich? Geste, Gestalt und

Bedeutung philosophischer Zeichensetzung, Bielefeld 2009, S. 101-116.

Giorgio Agamben: Homo sacer. Die Souveränität der Macht und das nackte Leben,

übers. von Hubert Thüring, Frankfurt a.M. 2002.

Giorgio Agamben: »Noten zur Geste«, übers. von Elisabetta Fontana-

Hentschel, in: Postmoderne und Politik, hg. von Jutta Georg-Lauer, Tübin-

ger Beiträge zu Philosophie und Gesellschaftskritik, Bd. 4, Tübingen 1992,

S. 97-107.

Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen,

übers. von Brigitte Granzow, München 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816


Literaturverzeichnis 243

Hannah Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft: Antisemitismus, Impe-

rialismus, totale Herrschaft, München 1986.

Hannah Arendt: Vom Leben des Geistes. Band I: Das Denken, hg. von Mary Mc-

Carthy, übers. von Hermann Vetter, München 1979.

Hannah Arendt: Wir Flüchtlinge, übers. von Eike Geisel und mit einem Essay

von Thomas Meyer, Stuttgart 2018.

Aristoteles: Politik, übers. und mit einer Einleitung sowie Anmerkungen hg.

von Eckhart Schütrumpf, Hamburg 2012.

»Marlon Brando on Acting«, Gespräch zwischen Dick Cavett und Marlon

Brando aus dem Jahr 1973. https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9J

u0

Fritz Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, Berlin 2017.

Ulrich Bröckling: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungs-

form, Frankfurt a.M. 2007.

Ulrich Bröckling, Susanne Krasmann,Thomas Lemke (Hg.):Glossar der Gegen-

wart, Frankfurt a.M. 2004.

Wendy Brown:Die schleichende Revolution.Wie der Neoliberalismus die Demokratie

zerstört, übers. von Jürgen Schröder, Berlin 2015.

Rosemarie Brucher: »Das Narrativ der dissoziativen Identitätsstörung im

Kontext ökonomischer Imperative«, in: Leviathan 42/2 (2014), S. 191-218.

Judith Butler:The Psychic Life of Power.Theories in Subjection, Stanford University

Press 1997.

Judith Butler: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, übers. von Reiner

Ansén, Frankfurt a.M. 2001.

Ernst Cassirer: »Das Problem Jean Jacques Rousseau«, in: ders.:Über Rousseau,

hg. und mit einem Nachwort von Guido Kreis, Berlin 2012, S. 7-90.

Stefan Corssen: »Max Herrmann und die Anfänge der Theaterwissenschaft.

Mit teilweise unveröffentlichten Materialien«, in:Theatron. Studien zur Ge-

schichte undTheorie der dramatischen Künste, Bd. 24, hg. von Hans-Peter Bay-

erdörfer, Dieter Borchmeyer und Andreas Höfele, Tübingen 1998.

Robin Curtis, Gertrud Koch (Hg.): Einfühlung. Zu Geschichte und Gegenwart eines

ästhetischen Konzepts, München 2009.

Gilles Deleuze: Das Zeit-Bild. Kino 2, übers. von Klaus Englert, Frankfurt a.M.

1997.

Gilles Deleuze, Félix Guattari: Kafka. Für eine kleine Literatur, übers. von Burk-

hart Kroeber, Frankfurt a.M. 1976.

Jacques Derrida: Grammatologie, übers. von Hans-Jörg Rheinberger und

Hanns Zischler, Frankfurt a.M. 1983.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0


244 Paradoxa über Politik und Theater

Jacques Derrida: Politik der Freundschaft, übers. von Stefan Lorenzer, Frankfurt

a.M. 2002.

Jacques Derrida: »Heideggers Ohr. Philopolemologie (Geschlecht IV)«, in:

ders.: Politik der Freundschaft, S. 411-492.

Daniela Dröscher: Zeige deine Klasse. Die Geschichte meiner sozialen Herkunft,

Hamburg 2018. Duden: »Idiotismus«. https://www.duden.de/rechtschrei

bung/Idiotismus

Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache (DWDS): »Idiotismus«. https://

www.dwds.de/wb/Idiotismus#1

Didier Eribon:Gesellschaft als Urteil. Identitäten, Klassen,Wege, übers. von Tobias

Haberkorn, Berlin 2017.

Michel Foucault:Dispositive derMacht.Über Sexualität,Wissen undWahrheit, Ber-

lin 1978.

Sebastian Freiseis: »Flucht«, in: promenade architecturale, 27.1.2019. https://pro

menadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/

Johann Wolfgang Goethe: »Faust. Eine Tragödie«, in: ders.: Faust-Dichtungen,

Band I, hg. von Ulrich Gaier, Stuttgart 1999, S. 7-489.

Silja Graupe: Beeinflussung undManipulation in der ökonomischen Bildung. Hinter-

gründe und Beispiele, hg. vom FGW – Forschungsinstitut für gesellschaft-

liche Weiterentwicklung e. V., Düsseldorf 2017. www.fgw-nrw.de/filead-

min/user_upload/NOED-Studie-05-Graupe-A1-komplett-Web.pdf

Silja Graupe: »Der manipulierbare Geist. Das Menschenbild hinter dem

Change-Management – und wie man sich dagegen wehren kann«, in:

Jochen Krautz, Matthias Burchardt (Hg.): Time for Change? Schule zwi-

schen demokratischem Bildungsauftrag und manipulativer Steuerung, München

2018, S. 155-178. https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/0

7/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf

Hans Ulrich Gumbrecht: 1926: Ein Jahr am Rand der Zeit, übers. von Joachim

Schulte, Frankfurt a.M. 2003.

Jürgen Habermas: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Ka-

tegorie der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1990.

Werner Hamacher: »Dike – Sprachgerechtigkeit«, in: ders.: Sprachgerechtig-

keit, Frankfurt a.M. 2018, S. 7-49.

Werner Hamacher: »The one right no one ever has«, in: ders.: Sprachgerechtig-

keit, Frankfurt a.M. 2018, S. 336-362.

Martin Heidegger: Die Grundprobleme der Phänomenologie, Frankfurt a.M. 1975.

Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tübingen 2006 (19. Auflage).

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf


Literaturverzeichnis 245

Max Horkheimer, Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philosophische

Fragmente, Frankfurt a.M. 2006.

Florian Illies: 1913. Der Sommer des Jahrhunderts, Frankfurt a.M. 2014.

Naomi Klein: Die Schock-Strategie. Der Aufstieg des Katastrophen-Kapitalismus,

übers. von Hartmut Schickert, Michael Bischoff und Karl H. Siber, Frank-

furt a.M. 2007.

Victor Klemperer: LTI. Notizbuch eines Philologen, hg. und kommentiert von

Elke Fröhlich, Stuttgart 2010.

Hermann Klenner: »Die modernen Völker haben keine Sklaven, sie sind selbst

welche.« (C, 231; G, 123), in: Jean-Jacques Rousseau zwischen Aufklärung und

Moderne, hg. von Hans-Otto Dill, Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietät

der Wissenschaften zu Berlin, Bd. 117, Berlin 2013, S. 51-77.

Jochen Krautz: »Bildung als Anpassung? Das Kompetenz-Konzept im Kon-

text einer ökonomisierten Bildung«, in: Fromm Forum 13 (2009), S. 87-

100. http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildu

ng-als-Anpassung.pdf

Volker Ladenthin: »Jean-Jacques Rousseau: Ein Klassiker der Pädagogik für

heute«, in: ders., Jörn Schützenmeister (Hg.): Rousseau als Klassiker für

die pädagogische Bildung (= Didactica Nova 24), Baltmannsweiler 2015,

S. 15-212.

Langenscheidt Wörterbuch Latein – Deutsch: »credere«. https://de.langensc

heidt.com/latein-deutsch/credere

Langenscheidt Wörterbuch Latein – Deutsch: »ligare«. https://de.langensche

idt.com/latein-deutsch/ligare

Le Petit Robert de la langue française: »idiotisme«. https://pr.bvdep.com/rob

ert.asp

Walter Lippmann: Die Gesellschaft freier Menschen, Einführung von Wilhelm

Röpke, übers. von Dr. E. Schneider, Bern 1945.

Walter Lippmann: Die öffentliche Meinung. Wie sie entsteht und manipuliert wird,

hg. von Walter Otto Ötsch und Silja Graupe, übers. von Christian Deppe

und Simon Lübeck, Frankfurt a.M. 2018.

Niccolò Machiavelli: Il Principe/Der Fürst, übers. und hg. von Philipp Rippel,

Stuttgart 1986.

Klaus Mann: Mephisto. Roman einer Karriere, Reinbek bei Hamburg 1981.

David Marshall: »Rousseau and the State of Theater«, in: Representations 13

(1986), S. 84-114.

Pierangelo Maset:Wörterbuch des technokratischen Unmenschen, Stuttgart 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp


246 Paradoxa über Politik und Theater

ThomasMeyer: »Es bedeutet den Zusammenbruch unserer privatenWelt«, in:

Arendt:Wir Flüchtlinge, S. 41-59.

Philip Mirowski: Untote leben länger. Warum der Neoliberalismus nach der Krise

noch stärker ist, übers. von Felix Kurz, Berlin 2015.

Friedrich Nietzsche: »Zur Genealogie der Moral«, in: ders.: Sämtliche Wer-

ke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Bd. 5, hg. von Giorgio Colli und

Mazzino Montinari (= KSA 5), München 1999, S. 245-412.

OECD: Definition und Auswahl von Schlüsselkompetenzen. Zusammenfassung,

2005. www.oecd.org

Robert Pfaller: Die Illusionen der anderen. Über das Lustprinzip in der Kultur,

Frankfurt a.M. 2002.

Robert Pfaller: Erwachsenensprache: Über ihr Verschwinden aus Politik und Kultur,

Frankfurt a.M. 2017.

Karl Popper: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Band 1: Der Zauber Platons,

Band 2: Falsche Propheten: Hegel, Marx und die Folgen, Stuttgart 1992.

Jacques Rancière: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, übers. von Richard

Steurer, Frankfurt a.M. 2002.

Jean-Jacques Rousseau: Brief an d’Alembert über das Schauspiel, in: ders.:

Schriften, Band I, hg. von Henning Ritter, München/Wien 1978, S. 333-474.

Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des

Staatsrechts, in: ders.: Sozialphilosophische und Politische Schriften, hg. von

Dietrich Leube, München 1981, S. 269-391.

Adam Smith:Theorie der ethischen Gefühle, auf der Grundlage der Übersetzung

von Walther Eckstein neu hg. von Horst D. Brandt, Hamburg 2010.

Adam Smith: Untersuchung über Wesen und Ursachen des Reichtums der Völker,

übers. von Monika Streissler, hg. und eingel. von Erich W. Streissler, Tü-

bingen 2012.

Holger Schott Syme: »How to Kill a Great Theatre: The Tragedy of the Volks-

bühne«, in: dispositio.net, 20.5.2017. www.dispositio.net/archives/2452

Richard Sennett: Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus, übers.

von Martin Richter, Berlin 2006.

Jean Starobinski:Rousseau.EineWelt vonWiderständen, übers. vonUlrich Raulff,

München/Wien 1988.

Margaret Thatcher: »Interview for Woman’s Own (›no such thing as soci-

ety‹)«.https://www.margaretthatcher.org/document/106689

Gerd Ueding, Bernd Steinbrink (Hg.): Grundriss der Rhetorik: Geschichte – Tech-

nik – Methode, Stuttgart 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689


Literaturverzeichnis 247

Bernhard Walpen: Die offenen Feinde und ihre Gesellschaft. Eine hegemonietheore-

tische Studie zur Mont Pèlerin Society, Hamburg 2004.

John B. Watson: Behaviorism, Chicago 1962.

John B. Watson: Psychology from the Standpoint of a Behaviorist, Philadelphia

1924.

Wolfgang Welsch: »Identität im Übergang. Philosophische Überlegungen zur

aktuellen Affinität von Kunst, Psychiatrie und Gesellschaft«, in: Ästheti-

sches Denken, hg. von Wolfgang Welsch, Stuttgart 1991.

Wolfgang Welsch: »Subjektsein heute. Zum Zusammenhang von Subjektivi-

tät, Pluralität und Transversalität«, in: Vernunftnähe, Vernunftferne, hg. von

Helmut Holzhey und Jean Pierre Leyvraz, Bern 1993.

Wikipedia: »American Guild for German Cultural Freedom«.https://de.wikip

edia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom


https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Danksagungen

Ich danke

 

zuallererst Christine Abbt für die Ermöglichung und Unterstützung meiner

Dissertation, die mit dem vorliegenden Buch ihren Abschluss gefunden hat,

sowie für die viereinhalbjährige gute Zusammenarbeit an der Universität

Luzern und viele inspirierende Gespräche und Veranstaltungen.

 

Daniela Herzog, Nahyan Niazi und Leire Urricelqui für die kollegiale Zusam-

menarbeit und ihre Bereitschaft, ihr Fachwissen und ihre Sichtweisen mit

mir zu teilen.

 

Nikolaus Müller-Schöll für seine Unterstützung und Offenheit sowie seinen

Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern der Frankfurter Theaterwissenschaft für

die herzliche Aufnahme in ihr Kolloquium mit spannenden Einblicken in

ihre Arbeiten und viele wertvolle Hinweise.

 

Carolin Piotrowski und Sebastian Freiseis für die nunmehr eineinhalb

Jahrzehnte lange Freundschaft, die unzähligen Gespräche, die gemeinsam

verbrachte und erzählte Lebenszeit seit unserem ersten gemeinsamen Se-

mester in Tübingen.

 

Marino Ferri, Sandra Gratwohl, Rebekka Khaliefi und Andrea Zimmermann

für ihre moralische Unterstützung während unserer gemeinsamen Zeit als

Doktorandinnen an der Universität Luzern.

 

Daniel Spiesecke für all seine Unterstützung in Luzern und Berlin.

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Paradoxa über Politik und Theater

Thomas Forrer und Pascal Omlin für viele interessante Fachgespräche und ihr

offenes Ohr über den akademischen Alltag und die dortigen Rollen hinaus.

 

Bea, Dennis, Anne-Marie und D.G. für ihre Herzlichkeit, ihren Humor und

ihre menschliche Unterstützung.

 

Den Buchhandlungen Quichotte in Tübingen und Alter Ego in Luzern.

 

Nochmals Andrea sowie Annette, Daniel, Dinah, Johanna, Markus, Ronya,

Simone, Sophia und dem Rest der Luzerner Tangowelt für die gemeinsam

tanzend verbrachte Zeit.

 

Meiner Familie in Mainz für ihre Unterstützung der verrückten Entschei-

dung, in die Schweiz zu ziehen und eine philosophische Doktorarbeit zu

schreiben.

 

Johanna Mittelgöker, Johanna Tönsing und den weiteren beteiligten Mitar-

beiterinnen und Mitarbeitern vom transcript Verlag für die angenehme und

professionelle Zusammenarbeit.

 

Den Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern des Bertolt-Brecht-Archivs in Berlin

für ihre Unterstützung bei meiner abschließenden Recherche unter er-

schwerten äußeren Bedingungen im Hochsommer 2020.

 

Und außerdem vielen weiteren Weggefährten, welche die eine oder andere

Spur in dieser Arbeit hinterlassen haben.

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Theater- und Tanzwissenschaft
Gabriele Klein

Pina Bausch's Dance Theater
Company, Artistic Practices and Reception

2020, 440 p., pb., col. ill.
29,99 € (DE), 978-3-8376-5055-6
E-Book: 
PDF: 29,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5055-0

Gabriele Klein

Pina Bausch und das Tanztheater
Die Kunst des Übersetzens

2019, 448 S., Hardcover, Fadenbindung,  
71 Farbabbildungen, 28 SW-Abbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4928-4
E-Book: 
PDF: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4928-8

Gabriele Klein (Hg.)

Choreografischer Baukasten.  
Das Buch 
(2. Aufl.)

2019, 280 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4677-1
E-Book: 
PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4677-5

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Theater- und Tanzwissenschaft
Benjamin Wihstutz, Benjamin Hoesch (Hg.)

Neue Methoden der Theaterwissenschaft

2020, 278 S., kart., Dispersionsbindung, 
10 SW-Abbildungen, 5 Farbabbildungen
35,00 € (DE), 978-3-8376-5290-1
E-Book: 
PDF: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5290-5

Manfred Brauneck

Masken – Theater, Kult und Brauchtum
Strategien des Verbergens und Zeigens

2020, 136 S., kart., Dispersionsbindung, 11 SW-Abbildungen
28,00 € (DE), 978-3-8376-4795-2
E-Book: 
PDF: 24,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4795-6

Kathrin Dreckmann, Maren Butte, Elfi Vomberg (Hg.)

Technologien des Performativen
Das Theater und seine Techniken

2020, 466 S., kart., Dispersionsbindung, 34 SW-Abbildungen
45,00 € (DE), 978-3-8376-5379-3
E-Book: 
PDF: 44,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5379-7

https://doi.org/10.14361/9783839459638 - am 14.02.2026, 17:01:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	I. Vorbemerkung
	II. Diderots Paradoxa
	II.1 Das Paradox über den Schauspieler als Drama der Nicht-Identität
	II.1.1 Das Paradox und der Zuschauer
	II.1.2 Nicht-Identität als Bedingung von Gleichheit
	II.1.3 Vom großen Schauspieler zum emanzipierten Zuschauer: Großzügigkeit statt Ressentiment
	II.1.4 Sklavischer Charakter? Zur politischen Ambivalenz der Analogie von Schauspieler und Sklave

	II.2 Rameaus Neffe als Antithese zum Paradox über den Schauspieler
	II.2.1 Verkörperungen zeitgenössischer ›ökonomischer‹ Imperative?
	II.2.2 Der Neffe und seine vermeintlichen Doppelgänger

	II.3 Wie denken Sie darüber? Diderot und die Illusionen der anderen
	II.3.1 Exkurs: Walter Lippmann und die Bilder in unseren Köpfen
	II.3.2 Rousseau als Gegenspieler Diderots: Theatergegner und Bildermacher

	II.4 Zwischenfazit: Apologien der Gegenmeinung

	III. 1937: Dialektik im Stillstand
	III.1 Verfremdung als Historisierung und Sprachkritik als Erkenntnistheorie
	III.2 Diderot-Gesellschaft und Thaeter
	III.3 Exkurs: Ein kurzer Blick auf W. Lippmanns Gesellschaft freier Menschen

	IV. Brechts Widersprüche
	IV.1 Mann ist Mann und das Theater (jenseits) des Politischen
	IV.1.1 Galy Gays überhörtes Nein
	IV.1.2 Das (Nicht‑)Nein(‑Sagen‑Können) als ›Dialektik im Stillstand‹ oder: Vom ›Hören der Stimme des Freundes‹
	IV.1.3 ›Dividuum‹ und Zitierbarkeit …
	IV.1.4 Notwendiges Postscriptum: Aktualität

	IV.2 Der Messingkauf: Paradoxa ohne/über Zuschauer
	IV.2.1 Der Schauspieler, die Einfühlung und der Widerspruch: Ein Echo aus Diderots Paradox
	IV.2.2 Die ›Theatralik des Faschismus‹ als dunkelste Seite der Einfühlung

	IV.3 Ein anderes Drama der Nicht-Identität: Die Flüchtlingsgespräche
	IV.3.1 Pornographie oder die Kunst der (Selbst‑)Zensur
	IV.3.2 (K)ein Theater. Nirgends


	V. Schluss
	Literaturverzeichnis
	Verwendete Textausgaben
	Literatur zu Diderot und/oder Brecht
	Weitere Literatur und Quellen


	Danksagungen

