Susanne

“PARADOXA
UBER POLITIK
UND THEATER

Zur Bedeutung der Gegenmeinung
bei Denis Didi |



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Schmieden
Paradoxa iiber Politik und Theater

Theater | Band 141

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Schmieden, geb. 1986, hat in Luzern im Rahmen eines SNF-Forschungs-
projekts von Christine Abbt im Fach Philosophie promoviert. Zuvor studierte sie
in Tibingen und Zirich Germanistik, Komparatistik und Philosophie und iibte
verschiedene Titigkeiten im Verlagswesen, beim Theater und im Wissenschafts-
management aus. Sie hat u.a. in der Zeitschrift Forum Modernes Theater und in Stu-
dia Philosophica. Schweizerische Zeitschrift fiir Philosophie publiziert.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Schmieden

Paradoxa iiber Politik und Theater
Zur Bedeutung der Gegenmeinung bei Denis Diderot und Bertolt Brecht

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Open-Access-Ausgabe wird publiziert mit Unterstiitzung des Schweizeri-
schen Nationalfonds zur Férderung der wissenschaftlichen Forschung.

Doktortitel im Jahr 2020 vergeben von der Kultur- und Sozialwissenschaftlichen
Fakultit der Universitit Luzern.

Erstgutachterin: Prof. Dr. Christine Abbt (bis Herbstsemester 2019 SNF-Forde-
rungsprofessorin fir Philosophie an der Universitit Luzern, nun Professorin fiir
Politische Philosophie an der Universitit Graz)

Zweitgutachter: Prof. Dr. Nikolaus Milller-Schéll (Professor fiir Theaterwissen-
schaft an der Goethe-Universitit Frankfurt a. M.)

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Natio-
nalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.
de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir belie-
bige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Susanne Schmieden

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Umschlagabbildung: Foto 76929761 Tyler Olson | Dreamstime.com, Foto 75662108
Tyler Olson | Dreamstime.com

Korrektorat: Dr. Anette Nagel, CONTEXTA Lektorat

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-8376-5963-4

PDF-ISBN 978-3-8394-5963-8

EPUB-ISBN 978-3-7328-5963-4

https://doi.org/10.14361/9783839459638

Buchreihen-ISSN: 2700-3922

Buchreihen-eISSN: 2747-3198

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

1.1

1.2

1.3

1.4

Il.

.1
1.2
.3

V.1

Vorbemerkung ...........ooiiiiiii i e n
Diderots ParadoXa .............oouiiieiniiiiiii i 15
Das Paradox (ber den Schauspieler als Drama der Nicht-Identitat ............... 18
[1.1.1 Das Paradox und der ZUSChaUET ........eeeiuuieeiiiiieiiieeaaaee. 26
[11.2  Nicht-Identitat als Bedingung von Gleichheit ...............c.ccooeeaatt. 31
[11.3 Vom groBen Schauspieler zum emanzipierten Zuschauer:

GroBzlgigkeit statt Ressentiment ........ooevvieeiiieininii e, 35
[1.1.4 Sklavischer Charakter? Zur politischen Ambivalenz

der Analogie von Schauspieler und Sklave .............cooiiiiiiien.n. 52
Rameaus Neffe als Antithese zum Paradox (ber den Schauspieler .............. 58
[.2.1 Verkérperungen zeitgendssischer >6konomischer< Imperative? ......... 59
[1.2.2 Der Neffe und seine vermeintlichen Doppelganger...................... 62
Wie denken Sie dariiber? Diderot und die lllusionen der anderen................ 14
[1.3.1  Exkurs: Walter Lippmann und die Bilder in unseren Képfen ............. 88
[.3.2 Rousseau als Gegenspieler Diderots: Theatergegner und Bildermacher .. 97
Zwischenfazit: Apologien der Gegenmeinung .......coovieeeeeiiiieeiieen.n. N4
1937: Dialektik im Stillstand................ccoooiiiiiiii 7
Verfremdung als Historisierung und Sprachkritik als Erkenntnistheorie ........ 18
Diderot-Gesellschaft und Thaeter ........ooueeeeiiii it 125
Exkurs: Ein kurzer Blick auf W. Lippmanns Gesellschaft freier Menschen ....... 133
Brechts Widerspriiche ... 139
Mann ist Mann und das Theater (jenseits) des Politischen ..................... 144
V.11 Galy Gays GiberhdrteS Nein ..vvveeeeieeeeiiiiii e 148
V1.2 Das (Nicht-)Nein(-Sagen-Konnen) als >Dialektik im Stillstand«

oder: Vom >Héren der Stimme des Freundes<...........c.ooceveinnee.. 154

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V1.3 >Dividuume und Zitierbarkeit ... ..o 159

IV.1.4 Notwendiges Postscriptum: Aktualitdt ...........ccooeviiiiieinnee. 169
IV.2 Der Messingkauf: Paradoxa ohne/liber Zuschauer.....................oeeeas 173
IV.2.1 Der Schauspieler, die Einfiihlung und der Widerspruch:
Ein Echo aus Diderots Paradox .........cceveeirieieeiinneeninnennns 185
[V.2.2 Die >Theatralik des Faschismus« als dunkelste Seite
der Einflhlung ...oooeneeei 195
IV.3 Ein anderes Drama der Nicht-ldentitat: Die Flichtlingsgesprdche.............. 202
IV.3.1 Pornographie oder die Kunst der (Selbst-)Zensur ...................... 213
[V.3.2 (K)ein Theater. Nirgends .........ccoveiiiiiiiiiiieiiieeieiieenenns 217
Voo SCRIUSS .o 227
Literaturverzeichnis..............oooiiiiii e 237
Verwendete Textausgaben .......oooiiniiiiiiiiiii e 237
Literatur zu Diderot und/oder Brecht .........coooviiiiiiiiii i, 238
Weitere Literatur und Quellen ........ooviiiiiiii e 242
Danksagungen ............c.ooiiiiiiiii e 249

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiir L. und ihre Generation

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M 14.02.2026, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn also der Schauspieler der alten Biihne als »Komdodiant« bisweilen in die
Nachbarschaft des Pfarrers geriet, so findet er sich im epischen Theater an der Seite des
Philosophen.!

In welchen Begriffen sollte man die formal ungreifbare Differenz bestimmen, welche
die positive Seite von der negativen trennt, den authentischen Gesellschaftsvertrag von
einem fiir immer pervertierten Theater? von einer theatralischen
Gesellschaft?*

O Freunde, Demokraten ..3

1 Walter Benjamin: »Was ist das epische Theater? Erste Fassung, in: ders.: Versuche iiber
Brecht, hg. und mit einem Nachwort von Rolf Tiedemann, S. 7-21. Hier S.19.

2 Jacques Derrida: Grammatologie, (ibers. von Hans-Jérg Rheinberger und Hanns Zisch-
ler, Frankfurt a.M. 1983, S. 524. (Hervorh. i. 0.)

3 Jacques Derrida: Politik der Freundschaft, ibers. von Stefan Lorenzer, Frankfurt a.M.
2002, S. 409.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M 14.02.2026, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Vorbemerkung

Den Ausgangspunkt dieser Arbeit bilden zwei zentrale Texte: Denis Diderots
Paradox iiber den Schauspieler (geschrieben um 1769, erstmals erschienen 1830)
und Bertolt Brechts Lustspiel Mann ist Mann (vornehmlich in der ersten Fas-
sung von 1926)." Beide Texte, so die Ausgangsbeobachtung, weisen eine in-
haltliche wie formale Radikalitit in Bezug auf die Frage von personaler >Iden-
titdt« respektive >Nicht-Identitit« auf, die sich mit Philippe Lacoue-Labarthe
unter die Formel eines >Subjekts ohne Subjekt« bringen lisst und - so die
Arbeitshypothese — trotz der verschiedenen historischen Kontexte auch und
gerade heute von nicht nur philosophischem, sondern auch politischem Inter-
esse ist. In beiden Fillen taucht dieses >Subjekt ohne Subjekt< oder >Dividuumx«
in der Sphire des Theaters, mithin als Schauspieler (Comédien) auf. Insofern
befindet es sich immer schon im Bereich des Erscheinens, der Darstellung,
der Sprache, und nicht in dem des >Seins«< oder der unmittelbaren Prisenz.
Grob verkiirzt befindet es sich also in einem Bithnenraum, und zwar gemein-
sam mit anderen, nicht in einem Vakuum begrifflicher Abstraktionen. Die
Frage nach der Darstellung des Materials, das dieser Arbeit zugrunde gelegt
wird, ist darum in besonderem Mafie diffizil.

Der Aufbau der Arbeit folgt der Logik der Gegenstinde, der Fragen, die an
diese herangetragen werden, sowie jener Fragen, die sich im Verlaufe der Ar-
beit hinzugesellen. Mit Brecht gesprochen, der 1937 eine Diderot-Gesellschaft*

1 Die vorliegende Arbeit ist als Dissertation im Rahmen der SNF-Férderungsprofessur
»Fremd- und Vieltun. Zur Verwirklichung demokratischer Freiheitin Formen des Nicht-
Identischen« (2015-2019) von Prof. Dr. Christine Abbt an der Universitat Luzern ent-
standen. Der urspriingliche Titel lautete: »Para-Doxa (iber Theater. Erscheinungswei-
sen des Nicht-ldentischen bei Denis Diderot und Bertolt Brecht«.

2 Vgl. zu diesen Planen Reinhold Grimm: »Nachwort, in: Denis Diderot: Paradox iiber den
Schauspieler, ibers. von Katharina Scheinfufd und mit einem Nachwort von Reinhold
Grimm, Frankfurt a.M. 1964, S. 71-79. Wir beziehen uns im Folgenden durchgingig auf

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 Paradoxa iiber Politik und Theater

griinden wollte, die jedoch nie verwirklicht worden ist, lisst sich das Vorge-
hen somit als >induktiv« bezeichnen:

Die Gesellschaft fiir induktives Theater [d.i. die Diderot-Gesellschaft,
S.Sch.] ist sich bewufit (realizes), daf das Interesse an einer realistischen,
d.h. die Realitit meisternden (die Realitit erlaubenden) Darstellung des
gesellschaftlichen Zusammenlebens der Menschen, an einer Darstellung
des gesellschaftlichen Zusammenlebens der Menschen, welche dieses
Zusammenleben erleichtern kann, indem es dasselbe produktiv gestaltet,
kein allgemeines ist.3

In dieser Programmatik der geplanten Diderot-Gesellschaft wird ein weiterer
fiir diese Arbeit wichtiger Punkt genannt: Die Beschiftigung mit dem >Sub-
jekt ohne Subjekt¢, wie es in unterschiedlicher Weise bei Diderot und Brecht
auftaucht, ist kein Selbstzweck, keine rein philosophische, philologische oder
asthetische Fragestellung, sondern berithrt unweigerlich Fragen nach dem
>gesellschaftlichen Zusammenleben der Menschens, wie Brecht es ausdriicke,
das heifdt, sie beriihrt das Soziale und das Politische — wie auch immer diese
Kategorien konkret definiert werden.

Die Auswahl der zitierten, diskutierten und in die jeweiligen Fragestellun-
gen einbezogenen Texte und Autoren folgt dabei vornehmlich drei Kriterien,
nimlich erstens Relevanz (fiir die hier konkret verhandelten Fragen), zweitens
Qualitit (in der jeweiligen Sache) und drittens Aktualitdt (nicht im Sinne der
neuesten Publikationen, sondern im Sinne eines tatsichlichen, moglicher-
weise auch nicht allgemeinen Interesses fiir unsere Gegenwart). Dies bedeu-
tet im Umbkehrschluss notwendigerweise auch, dass mitunter Texte, Namen,
Theorien und Beziige fehlen mdgen, die es fir ein wirklich umfassendes Bild
noch in den Blick zu nehmen gilte. So gesehen handelt es sich um einen Bau
von Liicken, dessen Umrisse jedoch trotzdem erkennbar und dessen Ergeb-
nisse keine blof’e Wiederholung des anderswo schon Gesagten sein sollten,

diese Ubersetzung. Eine weitere deutsche Ubersetzung liegt vor von Felix Rellstab: vgl.
Denis Diderot: Paradox iiber den Schauspieler, (ibers. und eingefiihrt von Felix Rellstab,
Wadenswil 1981.

3 Bertolt Brecht: »Brief an Max (Mordecai) Gorelik, Svendborg, Datierung von Margare-
te Steffin: 19. Mdrz 1937« in: ders.: Werke. GrofSe kommentierte Berliner und Frankfurter
Ausgabe in 30 Binden, Briefe 2, Bd. 29, hg. von Werner Hecht, Jan Knopf, Werner Mitten-
zwei und Klaus-Detlef Miiller, Berlin/Weimar/Frankfurt a.M. 1998, S. 24. (Im Folgenden
werden alle aus dieser Werkausgabe zitierten Texte folgendermafen nachgewiesen:
GBFA Bandnummer, Seitenzahl.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

. Vorbemerkung

sondern im besten Falle mithilfe des bereits anderweitig Erarbeiteten andere
mogliche Pfade aufzeigen sollten, die dann, vielleicht, weitergegangen wer-
den kénnen.

Erwihnung finden muss hier auch die Tatsache, dass in der vorliegen-
den Arbeit zumeist keine gendergerechte Sprache Verwendung findet, soll
heifien, dass in aller Regel etwa von >dem Schauspieler< (dieser kommt be-
sonders prominent vor) die Rede ist, und zwar aus dem einfachen Grund,
weil dies den Diskurs der behandelten Texte abbildet. Dem entspricht kei-
nerlei wie auch immer geartetes Bekenntnis, es ist lediglich der Versuch, die
Sache angemessen darzustellen. Eine durchgingige Angleichung an den heu-
te eher tblichen Sprachgebrauch kime in diesem Fall einer Verfilschung des
Gegenstandes oder doch zumindest einer nicht sachdienlichen Verwirrung
der Leserin gleich. Diese ist somit dazu aufgefordert, je nach Kontext selbst
zu entscheiden, ob im jeweiligen Fall beide Geschlechter gemeint sind oder
nicht.

Zugleich soll jedoch nicht unterschlagen werden, dass in jiingster Zeit Ju-
dith Butler eine Verbindung zwischen Benjamins Brecht-Lektiire, also insbe-
sondere der Bedeutung der >Geste« und dem »>Zitat« im >epischen Theater<, und
ihrer Theorie der Genderperformativitit herzustellen versucht.* Wir werden
auf diesen Text in den Kapiteln zu Brecht explizit eingehen und unser Fazit
an ihren Uberlegungen orientieren.

Zuletzt soll keineswegs verschleiert werden, dass jeder Text unweigerlich
Spuren seiner Entstehungsbedingungen mit sich fiihrt, im Positiven wie im
Negativen. Das betrifft in erster Linie die Verfasserin selbst: Kein Text, auch
kein wissenschaftlicher, kann fiir sich in Anspruch nehmen, ganzlich >neutralc
oder >objektiv« zu sein. Jedes Sprechen ist perspektivisch. In zweiter Linie be-
trifft dies, grob zusammengefasst, gesellschaftliche und institutionelle Rah-
menbedingungen oder das Dispositiv: Kein Text, auch kein philosophischer,
kann ginzlich unabhingig sein von jenen >Sachzwingens, die zum Zeitpunkt

4 Vgl. Judith Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, ibers. von Anna Wieder und Ser-
gej Seitz, Wien 2019, S. 39: »Meines Erachtens durchzieht die Ceste, als ein zitathafter
Akt, den Bereich der Sprache und der Performanz. Dariiber hinaus denke ich, dass der
Doppelsinn des Performativen nicht nur fiir das Verstindnis der Dynamik der Gender-
performativitat wichtig ist, sondern auch fiir das Verstandnis der Geste, insofern diese
sowohl ein Zitat als auch ein Ereignis darstellt und als eine kritische Praxis konzipiert
werden kann, die sich gemeinhin akzeptierten Formen der Cewalt entgegenstellt.«

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paradoxa iiber Politik und Theater

seiner Entstehung geherrscht haben und die meist erst mit einer gentigenden
Distanz erkannt und angemessen beurteilt werden konnen.

Diese letzten Bemerkungen mégen dem einen oder der anderen trivial er-
scheinen, doch scheinen sie zum Zeitpunkt der letzten Uberarbeitung dieses
Manuskripts — nidmlich im Frithjahr 2021 — mehr denn je wieder notwen-
dig geworden zu sein: »Wir schliefden nicht, sondern brechen ab. Sie kénnen,
meine Damen und Herren, diese Betrachtungen mit Hilfe jeder guten Buch-
handlung fortsetzen, griindlicher aber ohne diese.«’

5 Walter Benjamin: »Bert Brecht, in: ders.: Versuche iiber Brecht, S. 9-16. Hier S.16. Es

bleibt an dieser Stelle zu hoffen, dass dies in Zukunft (wieder) uneingeschrankt még-
lich sein wird und gute Buchhandlungen, 6ffentliche Bibliotheken sowie andere Riu-
me 6ffentlicher Bildung, insbesondere die Universitaten, nicht Gber kurz oder lang ver-
schwinden werden.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Diderots Paradoxa

Denis Diderots Paradox iiber den Schauspieler, das erstmals 1830 postum er-
schienen ist, steht im Kontext der Debatte um die sensibilité, also der Ein-
fithlung als Grundfrage der franzésischen Schauspieltheorie des 18. Jahrhun-
derts.! Man kann es lesen »als Analyse der Arbeit des Schauspielers, als philo-
sophische Theorie der natiirlichen Gefiihle und ihrer theatralischen Darstel-
lung, als Vorschlag einer Theaterreform«* und, so wire hinzuzufiigen, auch
als theory in subjection®.

Anhand paradigmatischer Texte, die entweder in direktem oder aber in
indirektem Bezug zu der im Paradox iiber den Schauspieler dargestellten >Sub-
jekttheorie« stehen, wird Diderots Text im Folgenden zunichst einer mehr-
fachen Lektiire mit unterschiedlicher Schwerpunktsetzung unterzogen. Da-
bei — und auch in der vorliegenden Arbeit insgesamt — geht es weniger um
Vollstindigkeit in Bezug auf die bereits vorhandenen Stimmen zum Paradox
(oder den anderen Texten) und den damit in Beziehung tretenden Texten als
vielmehr um eine bewusste Konzentration auf diejenigen Positionen, die fiir
die iibergeordnete Fragestellung, namlich fir diejenige nach dem Verhilt-
nis von (Nicht-)Identitit, Theater und Subjektivitit, von herausragender Re-
levanz sind, wobei jene Begriffe im Verlauf der Arbeit selbst erst definiert

1 Auf die Schwierigkeiten bei der Ubersetzung des Begriffs sensibilité verweist Felix Rell-
stab im Vorwort zu seiner Ubersetzung, die wir in dieser Arbeit jedoch nicht als Text-
grundlage verwenden: vgl. Diderot: Paradox iiber den Schauspieler, iibers. Rellstab, S. 11f.
Dass Diderot nicht das Gefiihl schlechthin bekdmpfen will, wie Rellstab bemerkt, wer-
den wir in den folgenden Lektiiren jedoch ebenfalls feststellen kénnen.

2 Vgl. Gunter Gebauer, Christoph Wulf: Mimesis. Kultur— Kunst — Gesellschaft, Reinbek bei
Hamburg 1992, S. 247.

3 Vgl. Judith Butler: The Psychic Life of Power. Theories in Subjection, Stanford University
Press 1997. Sowie die deutsche Ubersetzung: dies.: Psyche der Macht. Das Subjekt der
Unterwerfung, iibers. von Reiner Ansén, Frankfurt a.M. 2001.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paradoxa iiber Politik und Theater

werden, eben anhand der ausgewihlten Texte und Lektiiren, also »induktive.*
Der besondere Reiz dieser Vorgehensweise besteht nicht zuletzt darin, auch
scheinbar weit voneinander entfernte Autoren und Gedanken miteinander in
Beziehung, mithin in einen Dialog zu bringen.

Der hier im Mittelpunkt stehende und als Dialog angelegte Text, an dem
Diderot insgesamt itber zehn Jahre gearbeitet hat, ist aus einer Auftragsarbeit
hervorgegangen. 1769 sollte er eine Rezension der franzdsischen Ubersetzung
des Buches Garrick ou les acteurs anglais von Antonio Sticotti verfassen. Das
Buch wiederum geht auf ein Gastspiel des englischen Schauspielers David
Garrick zuriick, das dieser finf Jahre zuvor in Paris gegeben hatte. Durch die
Auseinandersetzung mit Sticottis Buch wird Diderot zu eigenen Uberlegun-
gen iiber den Schauspieler angeregt und schreibt schlieflich am 14. November
1769 an seinen Auftraggeber und Freund Melchior Grimm:

[..] mit ein wenig Sorgfalt wiirde ich vielleicht noch nie etwas geschrieben
haben, in dem mehr Feinheit und Scharfblick steckt. Es ist ein schones Pa-
radox. Ich behaupte, dafi es die Empfindsambkeit ist, die die mittelmafiigen
Schauspieler macht; die extreme Empfindsamkeit die bornierten Schauspie-
ler; der kalte Sinn und der Kopf die groRartigen Schauspieler.

4 Einen umfassenden Uberblick iiber aktuelle philosophische Auseinandersetzungen
mit Diderots Paradox bietet die folgende Ausgabe der Schweizerischen Zeitschrift fir
Philosophie: Christine Abbt, Michael G. Festl (Hg.): Politik, Schauspiel, Philosophie. Eine
Auseinandersetzung mit Denis Diderots >Paradox iiber den Schauspieler<, Studia Philosophi-
ca 77, Basel 2018. Ferner sind im Zusammenhang mit dem Forschungsprojekt, in dem
auch die vorliegende Arbeit entstanden ist, die folgenden Publikationen zu nennen:
Christine Abbt: »Neugierig, verallgemeinernd, politisch. Zum Verstandnis demokrati-
scher Praxis in der Antike aus heutiger Sicht, in: Christoph Riedweg (Hg.): Philosophie
fiirdie Polis, Berlin 2019, S. 537-555; Christine Abbt, Susanne Schmieden: »Simulacraand
Authenticity in Diderot’s»>Sur le Salon de 1765¢<and >Paradoxe sur le Comédien«, in: Au-
rélia Gaillard, Marie-Iréne Igelmann (Hg.): Diderot and 18th-Century Human Simulacra,
Lumieres, Bordeaux 2018, S. 51-66; Christine Abbt, Michael G. Festl: »Diderots Politik der
Darstellung«/»La politique de la représentation chez Diderot, in: dies.: Schauspiel, Po-
litik, Philosophie. Eine Auseinandersetzung mit Denis Diderots >Paradox iiber den Schauspie-
ler<, Studia Philosophica 77, Basel 2018, S.11-16; Christine Abbt: »Solidarisierung ohne
Empathie? Diderots Entwurf einer politischen Kunst«/»Solidarisation sans empathie?
Lesquisse d’un art politique par Diderot, in: ebd., S. 97-109.

5 Zur Entstehungs- und Publikationsgeschichte vgl. Gebauer, Wulf: Mimesis, S. 247; sowie
Richard Weihe: Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, Miinchen 2004, S.169. Der
Brief Diderots an Grimm vom14. November1769 wird hier zitiert nach der Ubersetzung

- amM14.02.2028, 17:01:34.


transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Diderot bezieht hier eindeutig Stellung und identifiziert sich mit der Positi-
on des Ersten im Dialog, welcher seine Position freilich nur im Gesprach mit
dem Zweiten entfalten kann, wie wir im Folgenden sehen werden. Die These,
wenn man davon tiberhaupt sprechen kann, scheint zu lauten, dass die grof3-
artigen Schauspieler keine grofRen Gefiihle, sondern einen kithlen Kopf und
wenig Gefithl haben sollten. Ob es sich dabei um eine deskriptive oder eine
normative Aussage handelt, ist nicht eindeutig zu entscheiden.

Wie Richard Weihe richtig bemerkt, geht es im Paradox ganz wortlich al-
lerdings um die »Meinung iiber das Schauspielerproblem - >sur le comédieng;
es heifdt nicht: das Paradox des Schauspielers. Seine Auffassung ist nicht wi-
dersinnig, sondern eben gerade sinniger als die allgemeine Meinung.«® Das
bedeutet, dass nicht der Schauspieler selbst paradox ist, sondern die vorherr-
schende Meinung iiber ihn, nimlich jene, dass er selbst duflerst gefiihlvoll
sein muss, um gut spielen zu kénnen. Da jedoch der gesamte Dialog unter
den besagten Titel fillt und nicht blof die Meinung oder die Figur des Schau-
spielers, kann der Titel auch so gelesen werden, dass der gesamte Dialog ein
Paradox darstellt, mithin sogar kein Dialog, sondern eben ein Paradox — im
Sinne einer eigenstindigen literarischen Gattung — ist.

Dass Diderot hier aufierdem so deutlich als Autor hervortritt und gerade-
zu identisch zu sein scheint mit der Position des Ersten, ist in zweierlei Hin-
sicht bemerkenswert: Zum einen entspricht diese Position nicht mehr seiner
vorangehenden eigenen Theatertheorie, in der er sich dem Zeitgeist entspre-
chend fiir den Gefiihlsschauspieler ausspricht,” zum anderen entspricht die-
ses eindeutige Bekenntnis und die Parteinahme fir eine Seite des Dialogs,
dessen Autor er ist, ganz und gar nicht dem Rollenspiel, das dem Verhaltnis

von Gebauer und Wulf aus: Denis Diderot: (Euvres esthétiques, hg. von Paul Verniére,
Paris 1965, S. 292.

6 Weihe: Paradoxie der Maske, S.169. Interessanterweise wahlen Gebauer und Wulf, auf
die Weihe sich hauptsichlich bezieht, jedoch den Titel »Paradox des Schauspielers«fiir
ihr Kapitel Giber Diderot. Vgl. Gebauer, Wulf: Mimesis, S. 247. Auch im Lexikon der Film-
begriffe der Christian-Albrechts-Universitat zu Kiel ist das Lemma »Paradox des Schau-
spielers« verzeichnet, das sich in erster Linie auf Diderots Text bezieht: http://filmle
xikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816 (zuletzt aufgerufen am
3.9.2020).

7 Vgl. dazu vor allem Lessings 1760 zunichst anonym verdffentlichte Ubersetzung des
Fils Naturel (1757) und dessen Einfluss auf die Entwicklung insbesondere des deut-
schen birgerlichen Trauerspiels: Das Theater des Herrn Diderot, aus dem Franzo-
sischen Ubersetzt von Gotthold Ephraim Lessing, Anmerkungen und Nachwort von
Klaus-Detlef Miiller, Stuttgart 1986.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816

Paradoxa iiber Politik und Theater

eines Autors zu seinem Text, noch dazu einem Dialog, eigentlich innewohnt.
Dies ist nicht zuletzt dann besonders auffillig, wenn es inhaltlich um die Fra-
ge der Identifikation des Schauspielers mit seiner Rolle geht, die sich auch auf
das Verhiltnis eines Autors zu seinen Figuren iibertragen lisst. Vor diesem
Hintergrund lasst sich Diderots Aussage, es sei ein »schones Paradox«, nicht
nur auf den Inhalt des Dialogs und die These vom kalten Schauspieler, die er
daraufhin in seinem Brief an Grimm paraphrasiert, beziehen, sondern zu-
gleich auf den ersten Teil seines Satzes, nimlich dass er selbst dies behaupte.
Im Folgenden werden wir auf die verschiedenen >paradoxen< Ebenen niher
eingehen und den Text im Hinblick auf seine Auseinandersetzung mit dem
Verhaltnis von (Nicht-)Identitit, Theater und Subjektivitit befragen.

II.1 Das Paradox iiber den Schauspieler als Drama
der Nicht-ldentitat

Obwohl das Paradox iiber den Schauspieler ein Text iiber den Beruf des Schau-
spielers und das Theater ist, iiber das Wie der gelungenen Darstellung einer
Rolle und die jeweilige Wirkung auf den Zuschauer, wird die Form des Textes
selbst dabei oftmals vernachlissigt und das Paradox des Titels weitgehend
auf die verschiedenen Thesen der Figur des Ersten zum Schauspieler redu-
ziert. Im Lexikon der Filmbegriffe etwa werden drei »Teilparadoxa« in Diderots
Text ausgemacht und thesenartig zusammengefasst:

(1) Das Paradox der Natiirlichkeit besteht darin, dass der Eindruck von Spon-
taneitdt und Authentizitat erst durch kaltbliitige Strategie entsteht. (2) Wie
eine Maschine muss der Schauspieler die natirlichen Anzeichen einer Ge-
mitsbewegung reproduzieren, ohne innere personliche Beteiligung, will er
das Publikum bewegen; der Scharfblick des Schauspielers ist gefordert, nicht
seine Empfindsamkeit. Erst wenn der Schauspieler nicht selbst geriithrt ist,
vermag er zu rithren (Paradox der Rithrung). (3) Und schliefilich gelingt das
Auslosen wahrer Rithrung erst dann, wenn man es nicht darauf anlegt, Wir-
kung zu erzielen (Paradox der Wirkung).8

8 Hans Jirgen Wulff: Art. »Paradox des Schauspielers, in: Lexikon der Filmbegriffe,
Online-Lexikon der Christian-Albrechts-Universitat zu Kiel, http://filmlexikon.uni-kiel
.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816 (zuletzt aufgerufen am 3.9.2020).

- amM14.02.2028, 17:01:34.



http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816

IIl. Diderots Paradoxa

Diese Thesen sind zwar allesamt richtig und fassen die Kernpositionen gut
zusammen, erwecken jedoch den Eindruck, Diderots Text sei ein thesenar-
tig ausgearbeitetes Traktat, was offenkundig falsch ist. Dabei geht gerade die
literarische und dramatische Dimension des Textes selbst verloren, die min-
destens ebenso wichtig und komplex ist wie die darin verhandelten Positio-
nen. Es ist nimlich keinesfalls Diderot selbst als Philosoph, der diese Thesen
aufstellt, vielmehr werden sie innerhalb eines langen und komplex gestalteten
Dialogs zwischen zwei namenlosen Gesprachspartnern in unterschiedlichen
Variationen aufgegriffen und diskutiert, immer jedoch mit konkretem Bezug
zu literarischen Vorlagen, aktuellen Theaterauffihrungen und Personen des
zeitgenossischen gesellschaftlichen Lebens.

Die Gesprachspartner selbst bleiben dabei anonym, sie werden zu Beginn
lediglich mit Erster Sprecher und Zweiter Sprecher vorgestellt, im weiteren Ver-
lauf nur noch als Erster und Zweiter bezeichnet. Dabei verhilt es sich zwar
durchaus so, dass die Position des Ersten diejenige ist, welche Diderot favori-
siert, also die, welche er auch in seinem Brief an Melchior Grimm behauptet.
Die andere Position wird jedoch nicht einfach verworfen, sie wird nicht argu-
mentativ itberwunden, sondern bleibt durch den Zweiten prisent, und dieser
ist auch das Movens, welches den Ersten iiberhaupt zu seinen ausfithrlichen
und oftmals ausschweifenden Ausfithrungen bewegt. Auch gibt es keinerlei
Auflosung oder Synthese, keinen Konsens oder eine irgendwie geartete Ei-
nigung, vielmehr wird der Dialog zuletzt durch duflere, nimlich physisch-
konkrete Umstinde abgebrochen: Man muss sich auf den Weg zum Abend-
essen machen.

Dabei beginnt der Text bereits mit einer paradoxen Situation, nimlich
mit einer Aufforderung zum Schweigen iiber jenes Thema, das im Folgenden
iiberhaupt erst ausgebreitet werden wird:

ERSTER SPRECHER. Reden wir nicht mehr davon!

ZWEITER SPRECHER. Warum?

ERSTER. Es ist die Arbeit Ihres Freundes.

ZWEITER. Was tut’s?

ERSTER. Sehr viel. Wozu Sie vor die Wahl stellen, entweder sein Talent oder
meine Urteilsfahigkeit zu verachten, und die gute Meinung herabzusetzen,
die Sie von ihm oder von mir haben?

ZWEITER. Das wird nicht geschehen, und wenn — dann wiirde meine
Freundschaft fir beide, die sich auf ganz andere, viel wesentlichere Quali-

- amM14.02.2028, 17:01:34.

19


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Paradoxa iiber Politik und Theater

taten stiitzt, nicht darunter leiden.
ERSTER. Vielleicht.?

Die Auseinandersetzung um die Frage, ob der Schauspieler Gefithle haben
sollte oder nicht, entspinnt sich an den Aussagen eines dritten, am Gesprich
selbst nicht teilnehmenden Autors, der ein Freund des Zweiten ist und sich
in seiner Arbeit, die wiederum der Anlass des Gesprichs ist, anscheinend fir
den Gefiihlsschauspieler ausspricht. Der Zweite vertritt zwar im weiteren Ver-
lauf diese Position seines Freundes, doch wird durch die Ausgangslage deut-
lich, dass dies gar nicht genuin seine eigene Position ist, sondern eben jene
vom abwesenden Freund artikulierte und den Zeitgeist widerspiegelnde Auf-
fassung, mithin also lediglich der herrschende common sense, die 6ffentliche
Meinung zu jener Frage. Der Erste unterstellt seinem Gesprichspartner dann
auch Befangenheit in der Sache, da dieser mit beiden Kontrahenten befreun-
det sei und somit nicht unabhingig und objektiv urteilen kénne. Durch seine
Parteinahme wiirde der Zweite jeweils eine der beiden Seiten, entweder das
Talent des besprochenen Autors oder die Urteilsfihigkeit des kritischen Ge-
sprachspartners — des Ersten im Dialog — verachten, wie dieser sagt. Dies
jedoch bestreitet der Zweite mit dem Verweis auf »viel wesentlichere Qualiti-
teng, die beide Freundschaften bestimmten.

Nachdem der Zweite weiter insistiert, duflert sich der Erste schliefSlich
scheinbar widerwillig zu der thematisierten Schrift: »Also gut, wenn es sein
mufd: seine Arbeit ist gekiinstelt, dunkel, geschraubt, schwiilstig geschrie-
ben und voller Gemeinplitze. Wenn er sie gelesen hat, wird ein grofler
Schauspieler nicht besser, ein armseliger Komddiant nicht weniger schlecht
sein.«*® Zunichst kritisiert er also ausschliellich deren Stil und nicht etwa
die dort dargelegten Thesen zum Schauspieler. Der Vorwurf besteht demnach
darin, dass die Arbeit einerseits nicht gut geschrieben sei und andererseits
vollkommen wirkungslos bleiben werde, da sie weder einen bereits guten
Schauspieler besser noch einen schlechten weniger schlecht mache. Noch
bevor er sich aber zur Hauptursache der Meinungsverschiedenheit dufiert,
namlich den »Grundeigenschaften des grofRen Schauspielers«™*, kommt er
auf die Ambiguitit des kritisierten Textes selbst zu sprechen, die sich darin
zeigt,

9 Diderot: Paradox, S. 5.
10 Ebd.S.6.
1 Ebd. S. 8.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

daf sich der franzésische und der englische Schauspieler, die sich vollkom-
men einig iber die absolute Giltigkeit der Prinzipien ihres Autors sind, gar
nichtverstehen und dafdin der Fachsprache des Theaters eine weite und gro-
Re Ungenauigkeit besteht, dafd kluge Menschen mit ganz entgegengesetzter
Meinung darin das Licht der Wahrheit erblicken.

Der abwesende Text, auf den Bezug genommen wird, ist also gerade deswe-
gen wirkungslos, so scheint es, weil er ambig ist, jedoch aus der jeweiligen
Perspektive der verschiedenen Schauspielertypen, aufgrund der Ungenauig-
keit der Fachsprache und nicht zuletzt wegen des schlechten Stils des Autors
allen Beteiligten eindeutig erscheint. Sowohl der englische als auch der franzé-
sische Schauspieler fithlen sich durch den Text in ihren Ansichten und Tech-
niken bestitigt, obwohl ihre Spielweisen und zugrundeliegenden Theorien
tatsichlich vollkommen gegensitzlich und unvereinbar sind. Die unkritische
Ubereinstimmung der Schauspieler mit dem Gelesenen und die tatsichliche
Widerspriichlichkeit des Geschriebenen verhindern gerade eine echte Ausein-
andersetzung damit. Dem abwesenden Autor selbst, der genau wie sein Text
freilich immer jenseits des Diderot’schen Textes bleibt und somit von Anfang
an nur vermittelt, durch die Stimme eines anderen anwesend ist, scheint dies
gar nicht bewusst zu sein, zumindest wird der Effekt als nicht beabsichtigt
dargestellt. Was Diderot in Gestalt des Ersten bereits hier implizit kritisiert,
ist die nur scheinbare Eindeutigkeit eines Textes, die sich der Kontrolle des
Autors iiber das von ihm Geschriebene entzieht, denn, so bestitigt der Erste
seinem Gesprachspartner, »diese Zeichen enthalten so klar beide Bedeutun-
gen, daf sich ihr Freund selbst dariiber getiuscht hat.«*?

Bereits vor den Thesen zum eigentlichen Paradox des Schauspielers ent-
wickelt der Text demnach eine Dramaturgie, die auf Polarisierung und die
Herausstellung von Nicht-Identitit, mithin auf Komplexititssteigerung setzt.
Statt einer klaren Argumentationslinie, die auf eine Figur, eine Person, eine
Stimme zuriickzuftihren ist, wird ein Dialog von zweien in direkter Rede in-
szeniert, dessen Anlass wiederum der Text eines Dritten ist, der gar nicht
anwesend ist, weder als Figur noch als Stimme, nicht einmal in Form eines
wortlichen Zitats seines Textes.

Die Form des Paradoxes lehnt sich dabei einerseits an eine gingige Form
des Theaters an, andererseits erinnert sie auch an eine Urszene der abend-

12 Ebd.S.7.
13 Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Paradoxa iiber Politik und Theater

lindischen Philosophie: den platonischen Dialog. Anders als Platon jedoch
verachtet Diderot weder die Schrift noch das Theater oder die Demokratie,
ganz im Gegenteil. Da es — zunichst — keinerlei indirekte Rede oder Regie-
anweisungen gibt und auch keine Strukturierung in Kapitel, Akte, Szenen
oder Ahnliches, erweckt der Text den Eindruck von Unmittelbarkeit, zumal
der Dialog in medias res beginnt, dem Text also bereits ein lingeres Gesprich
vorausgegangen zu sein scheint. Gleichzeitig bewirken die unpersénlichen
Bezeichnungen Erster und Zweiter eine Distanzierung, die Sprecher bleiben
namenlos, unbestimmt, unpersénlich und gewinnen ausschliefilich durch ih-
re Rede Konturen. Dabei fillt dem Ersten eindeutig die Rolle des Wortfithrers
zu, der Zweite dient als Stichwortgeber, Zuhorer und Stellvertreter der gingi-
gen Meinung, die wiederum der abwesende Dritte in seinem Text formuliert
hat.

Da dieser Text jedoch offenbar so undeutlich und widerspriichlich ge-
schrieben ist, dass sich jedermann darin wiederzuerkennen glaubt, findet
auch eine Kritik der gingigen Meinung auf zweiter Ebene statt. Diese bezieht
sich nicht auf den Inhalt, also auf die Tatsache, dass die Gegenseite eine an-
dere, der eigenen Meinung widersprechende Meinung hat und man diese aus
guten Griinden nicht teilt, sondern sie bezieht sich auf den Akt der fraglosen
Ubereinstimmung mit der gingigen Meinung selbst. Wie Diderot in Gestalt
des Ersten gleich zu Beginn deutlich macht, ist grundsitzlich Vorsicht gebo-
ten, wenn man die eigenen Ansichten bei einem anderen widergespiegelt zu
bekommen meint, denn es ist moglich, dass man dadurch die Widerspriiche
ibersieht, die in den Ansichten selbst enthalten sind. Eine Darstellungswei-
se, mit der sich die Widerspriiche bewusstmachen lassen, ist — das fithrt das
Paradox vor, anstatt es nur als These zu behaupten — der Dialog in seiner zum
Paradox gesteigerten Form.

Das Paradox lisst sich dementsprechend auch als eine duferst lange Sze-
ne lesen, die freilich am Ende noch einmal ihre eigene Geschlossenheit und
>Identitit« als Dialog zur Disposition stellt und somit auch auf dieser Ebene
paradox wird. Nachdem der Erste die Geschichte eines anderen Dialogs er-
zdhlt und zum Teil wortlich wiedergegeben hat, beendet er seine Erzihlung
mit der Frage: »Meinen Sie nicht?«, welche metaleptisch in den vermeintlich
eigentlichen Dialog zuriickfithrt, da der Zweite die Frage nicht als Teil der Er-
zihlung, sondern als direkte Frage an sich selbst auffasst, zugleich jedoch
geschlafen zu haben scheint und antwortet:

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

ZWEITER. Ich meine gar nichts. Ich habe lhnen nicht zugehort.
ERSTER. Wie, haben wir nicht weiter diskutiert?

ZWEITER. Nein.

ERSTER. Was, zum Teufel, haben Sie denn getan?

ZWEITER. Ich habe getraumt.

ERSTER. Was haben Sie getraumt?'#

Zum Schluss also zeigt sich sogar die Form der Kritik am Denken in Identiti-
ten als briichig und nicht identisch mit sich selbst: Das dargestellte Zwiege-
sprach erweist sich als Selbstgesprich des einen und als Traum des anderen,
beide haben nicht miteinander gesprochen, sondern aneinander vorbei, so
scheint es, oder vielmehr beides zugleich. Insofern hat sich die anfingliche
Aufforderung, nicht mehr »davon« zu reden, bewahrheitet und der Vorwurf,
den der Erste dem Text des abwesenden Autors macht, dass sein Text nimlich
widerspriichlich und mehrdeutig sei, fillt auch auf das Paradox zuriick, das
alles zugleich ist: literarisch gestaltete Theorie tiber den Schauspieler, Dialog,
Theaterstiick, Analyse, Kritik, unzuverlissige Erzihlung, Theorie der Gefithle
und noch einiges mehr.

Anders als die unfreiwillige Mehrdeutigkeit im Text des besprochenen Au-
tors werden die Ambiguitit und das Paradox hier jedoch geradezu heraufbe-
schworen, auf allen Ebenen ausgespielt und immer wieder itberboten. Dass
er sich darum, trotz der eingangs ausgemachten recht klaren Thesen iiber
den Schauspieler, nicht eindeutig festlegen lisst, macht ihn auch zu einem
politischen Text. Uneindeutigkeit und Flexibilitit werden — sowohl vom fa-
vorisierten Schauspielertypus als auch durch die Form des Textes — gestaltet,
offen dargestellt und beherrscht. Beides hat seine Grenzen durch die dsthe-
tische Form, also die Rolle, das Stiick oder den Text, und erkennt diese an. In
diesen Eigenschaften liegt auch das, was man schliefilich die demokratische
Dimension des Paradoxes nennen kann. Es regiert sich in dsthetischer Hin-
sicht selbst und es handelt von einem »Geschépf, das sich selbst regiert und

als Teil des Demos regiert«’®

, namlich vom Schauspieler, allerdings von einem
Idealtypus desselben, welcher bei Diderot mit dem sgerechten Menschenc« as-

soziiert wird:

14 Ebd.S. 65

15 Vgl. zu dieser Formulierung Wendy Brown: Die schleichende Revolution. Wie der Neolibe-
ralismus die Demokratie zerstort, (ibers. von Jirgen Schroder, Berlin 2015, S. 45. Sie be-
schreibt damit den homo politicus in Abgrenzung zum homo oeconomicus.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

23


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Paradoxa iiber Politik und Theater

Es ist mit einem Schauspiel wie mit einer wohlgeordneten Gesellschaft, wo
jeder etwas von seinen Rechten opfert fiir das Wohl der Gemeinschaft und
des Ganzen. Wer wird am besten das Maf$ dieses Opfers abschiatzen? der En-
thusiast, der Fanatiker — gewif$ nicht! In der Gesellschaft ist es der gerechte

Mensch. Im Theater der Schauspieler mit kithlem Kopf.'®

Diderot selbst eréffnet diesen anthropologisch-politischen Diskurs, der den
sgerechten Menschen«< mit dem kalten Schauspieler in Beziehung setzt und
beiden ein besonderes Maf an Gesellschaftsfihigkeit zuschreibt. Die Gesell-
schaftsfihigkeit rithrt dabei gerade von jener >Selbstregierung« her, die mehr
ist als blofle Teilhabe am Ganzen. Wo der Enthusiast durch seine Gefiihle
zwar teilnimmt, aber weder im Besitz seiner selbst ist noch einen Blick fiir
das Wohl der Gemeinschaft haben kann, da beherrschen der gerechte Mensch
und der Schauspieler sich selbst und itberblicken auch das Ganze. So jeden-
falls die Idealvorstellung.

Jacques Ranciére zeigt auf, dass bei den >Klassikerns, also bei den grie-
chischen Philosophen, genau an diesem Unterschied, dem Unterschied von
Teilhabe und Besitz, mithin von Verstehen und Beherrschen des Logos, der
Freiheitsbegriff definiert wird:

Und zwar, weil ihre Freiheit sich in Bezug auf ein besonderes Gegenteil, die
Sklaverei, definiert. Und der Sklave ist genau derjenige, der die Fihigkeit
besitzt, den Logos zu verstehen, ohne die Fahigkeit des Logos selbst zu besit-
zen. Er ist jener besondere Ubergang von der Tierheit zur Menschheit, den
Aristoteles sehr genau definiert: [..] der Sklave ist derjenige, der an der Ce-
meinschaft der Sprache teilhat einzig in der Form des Verstehens (Aisthesis),

nicht aber in jener des Besitzes (Hexis)."”

16  Diderot: Paradox, S.19f. Es handelt sich bei dem Vergleich des Schauspiels mit einer
»wohlgeordneten Gesellschaft« offenkundig um eine Anspielung auf Rousseaus Cont-
rat Social. Insofern muss hier auch eine ironische Geste als Abgrenzung zu Rousseau
mit in Betracht gezogen werden.

17 Jacques Ranciere: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Gbers. von Richard Steurer,
Frankfurt a.M. 2002, S. 30. Die Stelle in der Politik des Aristoteles lautet folgenderma-
Ren:»Denn von Natur ist derjenige Sklave, der einem anderen gehéren kann —deswe-
gen gehort er ja auch einem anderen — und der in dem MaRe an der Vernunft Anteil
hat, dafd er sie vernimmt, aber sie nicht (als ihn leitendes Vermogen) besitzt; denn auch
die tibrigen Lebewesen (besitzen) keine Vernunft, der sie gehorchen kénnen, sondern
da sie nur Sinneswahrnehmungen haben, folgen sie den Affekten.« Hier zitiert nach:
Aristoteles: Politik, iibers. und mit einer Einleitung sowie Anmerkungen hg. von Eck-

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Der Sklave ist demnach derjenige, der >nur« versteht, nicht aber die Sprache,
die er versteht, auch besitzt und beherrscht. Er ist darin dem Enthusiasten
nicht unihnlich, der ebenfalls, wie wir gesehen haben, zwar teilnehmend ist
und versteht, nicht aber in der Lage ist zu beherrschen, weder sich selbst noch
das Ganze. Allerdings liegt in der Kontingenz der Verteilung der von Rancié-
re dargestellten Seiten auch eine Paradoxie, denn die Fihigkeit des Sklaven,
an der Sprache teilzuhaben, ist nur durch eine notwendig, aber implizit vor-
ausgesetzte Gleichheit maéglich, die, so Ranciére, von den >Klassikern« nicht
explizit ausgesprochen wird:

Vor dem Logos, der (iber das Niitzliche und Schadliche diskutiert, gibt es den
Logos, der befiehlt und Recht gibt zu befehlen. Aber dieser anfingliche Lo-
gos ist mit einem anfanglichen Widerspruch behaftet. Es gibt Ordnung, weil
die einen befehlen und die anderen gehorchen. Aber um einem Befehl zu
gehorchen, bedarf es mindestens zweier Dinge: man muss den Befehl ver-
stehen, und man muss verstehen, dass man ihm gehorchen muss. Und um
das zu tun, muss man bereits dem gleich sein, der einen befehligt.'®

Um nicht nur den Befehl zu verstehen, sondern auch zu verstehen, dass man
ihm gehorchen muss, muss eine Gleichheit zwischen Befehlendem und Ge-
horchendem bestehen, anders, so die Argumentation, gibe es keine Grundla-
ge fir die Beziehung, es gibe gar keinen gemeinsamen Logos, durch den man
in Beziehung treten konnte, es gibe schlicht keinerlei Verbindung. Dieser
anfingliche Widerspruch, der darin besteht, dass aus einer urspriinglichen
Gleichheit eine radikale Ungleichheit abgeleitet wird, die dann eine scheinbar
naturgegebene »Ordnung« konstituiert, muss verdeckt werden, um ebendie-
se Ordnung aufrechtzuerhalten. Wire der Widerspruch sichtbar, stiinde die
Ordnung in Frage und wiirde zur Un-Ordnung.

Der Diderot’sche Schauspieler hingegen, so kann man mit Blick auf die
von Ranciére herausgearbeitete »paradoxe Wirksambkeit der reinen Kontin-
genz jeder gesellschaftlichen Ordnung«*® sagen, verkérpert genau jene an-
fangliche Gleichheit, indem er seine eigene Unterworfenheit unter die Logik
eines anderen offen ausspielt und selbst beherrscht: Anders als der Sklave

hart Schtrumpf, Hamburg 2012, S. 11. Nachfolgend zitiert nach dieser Ausgabe in der
Form Aristoteles: Politik 1,5=1254b 22.

18 Ebd.S.29.

19  Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

25


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Paradoxa iiber Politik und Theater

regiert er sich selbst, auch und gerade dann, wenn er sich den >Befehlen< un-
terwirft, die seine Rolle mit sich bringt. In ihm verkérpert sich ein Abstand
zwischen Befehlen und Gehorchen, der gerade deutlich macht, dass jede ge-
sellschaftliche >Ordnung« durch Kontingenz beherrscht und von einer grund-
legenden Gleichheit konstituiert wird — sonst wire es keine Ordnung. Der
scheinbar natiirlichen Verteilung der Positionen setzt der Schauspieler seine
Fihigkeit, scheinbar miihelos die eine oder die andere Position einnehmen zu
konnen, entgegen. Dafiir muss er sowohl gehorchen als auch befehlen kéon-
nen, insofern er sich vor allem selbst beherrschen muss.

I1.L1.1  Das Paradox und der Zuschauer

In der groflen Komédie, der Komodie der Gesellschaft, auf die ich immer
zuriickkomme, sind alle heifRen Seelen auf der Biihne, alle genialen Leute
sitzen im Parkett. Die ersten heifSen Verriickte, die zweiten, die sich damit
beschiftigen, ihre Verriicktheiten zu kopieren, heiften Weise.?°

Der Schauspieler, so macht Diderots Paradox hier deutlich, kann nur unter der
Voraussetzung spielen, auch ein Zuschauer zu sein oder genauer: zuvor einer
gewesen zu sein. In dieser Hinsicht verhilt er sich genau spiegelverkehrt zum
Normalbiirger und zur Normalbiirgerin: Er ist passiv und rezeptiv, wo diese
agieren und sich ausleben, nimlich in der Gesellschaft, und er ist aktiv, nétigt
die anderen in eine passive Zuschauerrolle, wo er tatsichlich auf einer Bithne
steht und die anderen im Parkett sitzen, nimlich im klar definierten Bereich
eines Theaters.

Die Zuschreibungen werden jedoch so formuliert, dass die gingige Mei-
nung gewissermafien zitiert und variiert wird, nimlich: >Alle heifien Seelen
befinden sich auf der Bithne.< Dies aber, so die Pointe, ist gerade nur als Me-
tapher richtig und nicht im buchstiblichen Sinne. In der Gesellschaft, also
iiberall aufierhalb des Theaters, ist der Schauspieler ein Zuschauer und dieje-
nigen, welche im Theater gewchnlich Zuschauer sind, werden von jenem be-
obachtet, studiert und spiter womoglich nachgeahmt. In der »Komdodie der
Gesellschaft« sind sie Darsteller ihrer selbst, der Schauspieler ist ihr heimli-
ches Publikum.

Diderot macht hier also keineswegs in erster Linie eine Aussage iiber
Theater, sondern eine politische Aussage, in der es um das Verhiltnis von

20 Diderot: Paradox, S.12.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Einzelnem und Gesellschaft geht: Die Gesellschaft erscheint demnach nicht
nur wie eine Komddie, es geht nicht um einen Vergleich mit dem Theater, viel-
mehr handelt es sich um die »Komédie der Gesellschaft«. Dort eben und nur
dort sind alle »heiflen Seelen auf der Bithne« und bei diesen handelt es sich
gerade nicht um Schauspieler, sondern erstaunlicherweise um »Verriickte«.
Die Schauspieler hingegen sind Weise, sie sind jene »genialen Leute, die le-
diglich die Verriicktheiten der anderen studieren und anschlieRend auf der
tatsichlichen Bithne des Theaters »kopieren« und darstellen.

Das so verstandene Theater ist damit weder ein Abbild der Gesellschaft
noch ein ganz anderer Raum, sondern eine genaue Umkehrung der iiblichen
Rollen der Menschen in der Gesellschaft, und zwar unabhingig von der je-
weils konkreten Rolle des Einzelnen. Entscheidend ist zunichst lediglich die
Verteilung von Aktivitit und Passivitit, von Produktion und Rezeption, von
Reflexion und Emotion.

Wenn aber die Gesellschaft selbst bereits eine Komddie ist, deren Akteu-
re Verriickte sind, dann bedarf es eines Theaters nicht aus Griinden der Zer-
streuung, sondern aus Griinden der Konzentration, der Reflexion und mithin
der Kritik an jener »Komodie der Gesellschaft«. Dennoch geht es bei Diderot
auch darum, die Zuschauer im Theater innerlich zu bewegen, sie emotional
anzusprechen. Im riumlich und zeitlich klar definierten Bereich des Theaters
ist es dem Schauspieler méglich, die physisch passiven Zuschauer innerlich
zu bewegen, und zwar durch die Nachahmung dessen, was er durch sein eige-
nes aktives Zuschauen jener im Alltagsleben gelernt hat. Dabei ist sein eigener
Korper gleichsam das Speichermedium dessen, was er zuvor an wirklichem
Leben rezipiert hat, und seine Gesten sind Zitate:

Er hort sich zu, wahrend er euch bewegt, und sein ganzes Talent besteht
nicht, wie ihr annehmt, im Fiihlen, sondern in der Fihigkeit, die duferen
Zeichen des Cefiihls so gewissenhaft wiederzugeben, daR ihr euch tduschen
lafst. Die Schmerzensschreie hat er in seinem Ohr notiert. Die Gesten seiner
Verzweiflung kommen aus dem Gedachtnis und sind vorm Spiegel auspro-
biert worden.?'

Die Tiuschung besteht also nicht nur darin, dass der Schauspieler Gefiihle
zeigt, die er selbst gar nicht hat, sondern auch darin, dass er die duleren
Zeichen dieser Gefiithle den Zuschauern gewissermaflen abgenommen hat

21 Ebd.S.13. Die>zitierbaren Gestens, wie sie hier von Diderot gleichsam in einer Urszene
plastisch beschrieben werden, werden uns bei Brecht wiederbegegnen.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

27


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Paradoxa iiber Politik und Theater

und sie ihnen nun als seine vermeintlich eigenen wieder >verkauft<. Er gibt
ihnen somit, was ihnen bereits gehort, jedoch so, dass sie es sich als etwas
vermeintlich Fremdes wieder aneignen, in einer verinderten, dsthetisierten,
eben rverfremdeten< Form.

Die Moglichkeitsbedingung der gelungenen Tauschung ist demnach ei-
ne Gleichheit von Zuschauer und Schauspieler im Hinblick auf deren (Kér-
per-)Sprache und die dufleren Zeichen des Gefiihls. Der Schauspieler muss
die konventionelle Semiotik genau beherrschen und nachahmen kénnen, da-
her muss er sie zuvor intensiv studiert haben. Durch seine Beherrschung hat
er nicht nur Anteil an der Sprache, sondern bringt sie in seinen Besitz, kann
sie nach Belieben formen, auch verindern und gezielt einsetzen. Das Theater-
publikum hingegen versteht lediglich passiv und >gehorcht< dem Rezeptions-
befehl der Zeichen im Sinne von Ranciéres Definition des Sklaven, der »die
Fihigkeit besitzt, den Logos zu verstehen, ohne die Fihigkeit des Logos selbst
zu besitzen.«** Dem Schauspieler bleibt daher

weder Verwirrung, noch Schmerz, noch Melancholie, noch seelische Nieder-
geschlagenheit. Diese Geftihlseindriicke nehmtihr mit euch fort. Der Schau-
spielerist mide, ihr seid traurig. Es liegt daran, da er sich bewegt hat, ohne
zu fiihlen, und ihr gefiihlt habt, ohne euch zu bewegen. [..] die lllusion ist
euer; er weifl genau, daR er sie nicht ist.?3

Die Illusion auf Seiten der Theaterzuschauer rithrt demzufolge daher, dass sie
an das glauben, was sie sehen, wihrend der Schauspieler lediglich zeigt, was
er beherrscht, nicht aber tatsichlich fithlt. Sie glauben dem Schein, deuten die
Zeichen des Gefithls so, wie sie es auch im Alltag tun, und werden dadurch von
den dargestellten Gefiihlen unmittelbar affiziert. Allerdings fithlen sie nicht
mit dem Schauspieler oder mit der von ihm dargestellten Figur, sondern sie
fithlen an dessen oder deren Stelle, da der Schauspieler lediglich zeigt und
sich bewegt, ohne selbst zu fithlen, was er zeigt. Die Zuschauer sind ihrer
Zuschauerrolle also regelrecht ausgeliefert und erleiden am eigenen Leib das,
was der Schauspieler blof} darstellt.

In diesem Modell glaubt der Zuschauer an Identitit, und zwar nicht un-
bedingt deshalb, weil er sich selbst mit dem, was er sieht und wahrnimmt,
identifiziert, sondern insofern er an eine Identitit von Zeichen und Gefiihl

22 Ranciére: Das Unvernehmen, S. 29.
23 Diderot: Paradox, S.13f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

glaubt, eine unmittelbare Einheit von Signifikant und Signifikat. Das Mit-
fithlen geschieht darum auch mit scheinbarer Notwendigkeit, es ist Teil der
Ilusion, die der Schauspieler hervorbringt, ohne sie selbst zu sein. Wahrend
sich der Schauspieler die Differenz von physischer und psychischer Bewe-
gung zunutze macht, wird diese Differenz fiir den Zuschauer zum Problem,
insofern die Gefithlseindriicke bei ihm fortwirken und ihn buchstiblich >de-
primierens, ihn niederdriicken und affektiv iiberrumpeln. Dem Schauspieler
bleibt lediglich kérperliche Erschopfung, keine emotionale, wihrend der Zu-
schauer die Gefithlseindriicke sogar unfreiwillig »mit sich fortnimmt, von
ihnen also regelrecht verfolgt wird. Das Schauspiel ist demzufolge vor allem
fiir den Spieler eine Form der Katharsis, nicht jedoch fiir den Zuschauer.

Gleichwohl sind Zuschauer in diesem Modell absolut notwendig, um
Theater itberhaupt stattfinden zu lassen, und dieser Umstand — die Notwen-
digkeit des Zuschauers - ist laut Ranciére der Kern jener Kritik am Theater,
die eine lange Tradition hat und deren bekannteste Vertreter, ihm zufolge, in
Platon und Rousseau zu finden sind.:

Die zahlreichen Kritiken, die das Theater im Laufe seiner Geschichte hervor-
gerufen hat, kénnen nimlich auf eine wesentliche Formel reduziert werden.
Ichwerde sie das Paradox des Zuschauers nennen, ein Paradox, das vielleicht
grundlegender ist als das beriihmte Paradox des Schauspielers. Dieses Pa-
radox lasst sich einfach formulieren: Es gibt kein Theater ohne Zuschauer
[.124

Wenn es aber kein Theater ohne Zuschauer gibt, dann gibt es auch keinen
Schauspieler ohne Zuschauer. Das >Paradox des Zuschauers« ist damit nicht
nur grundlegender, es ist vielmehr die Voraussetzung fiir das Paradox des
Schauspielers, und dieser Gedanke ist bei Diderot zwar nicht ausgefiihrt, aber
durchaus angelegt. Ranciére wiederum kritisiert nicht nur die Tradition der
Kritik, die von der Pramisse ausgeht, dass das Zuschauersein grundsitzlich
etwas Schlechtes ist, sondern auch die verschiedenen Versuche der Losung

dieses >Problemss, das sich in seinen Augen auch umkehren lisst:>>

24 Jacques Ranciére: Der emanzipierte Zuschauer, (ibers. von Richard Steurer, Wien 2009,
S.12.

25  Er nennt hierfiir beispielhaft Bertolt Brecht und Guy Debord, die ihm zufolge beide,
jedoch aufentgegengesetzte Weise, die Distanz zwischen Schauspieler und Zuschauer
thematisieren und versuchen, diese zu durchbrechen. Dass seine Kritik an Brecht nicht
in Ganze zutreffend ist, wird im Teil (iber Brecht deutlich werden.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

29


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Paradoxa iiber Politik und Theater

Aber kénnte man nicht das Problem umdrehen und sich fragen, ob nicht
gerade der Wille, die Distanz abzuschaffen, erst die Distanz schafft? Was er-
laubt es, den an seinem Platz sitzenden Zuschauer fiir inaktiv zu erklaren,
wenn nicht die vorher behauptete radikale Opposition zwischen dem Akti-
ven und dem Passiven? [...] So wertet man den Zuschauer ab, weil er nichts
tut, wihrend die Schauspieler auf der Bithne oder die Arbeiter drauRen ihre

Kérper handeln lassen.28

Zwar ist diese Opposition auch fiir die Diderot’sche Argumentation entschei-
dend, jedoch vertritt dieser im Paradox gerade nicht jene Vorstellung einer
sEmanzipation« des Zuschauers, die Ranciére mit Skepsis betrachtet, nim-
lich »Emanzipation als Wiederaneignung eines in einem Trennungsprozess
verlorengegangenen Selbstverhiltnisses.«*’ Diderot vielmehr betont gerade
die Opposition und die Trennung durch das Aufzeigen der starken Bezogen-
heit von Schauspieler und Zuschauer aufeinander und durch die notwendige
sEntfremdung« des Schauspielers von sich selbst. Er sieht darin gerade kein
Problem, jedenfalls keines fiir das Theater, sondern zeigt es als Vorausset-
zung seiner Auffassung von Theater. Das >Problem« des Zuschauers, nimlich
passiv und rezeptiv zu sein, ist also kein Problem des Theaters, sondern ge-
hért zu diesem notwendig hinzu. Es geht bei dem Verhiltnis von Schauspieler
und Zuschauer bei Diderot somit gerade nicht um eine »selbstauflésende Ver-
mittlung«?®, sondern um eine reflektierende Hervorhebung der notwendigen
Vermittlung.

Hinzu kommt die rdumliche und zeitliche Begrenzung der jeweiligen Po-
sition: Der Schauspieler ist auch immer schon Zuschauer, genauer muss er
Zuschauer gewesen sein, um spielen zu konnen, er ist es jedoch nicht im
Theater. Diese Moglichkeit eines Wechsels zwischen den beiden Positionen
und die Inanspruchnahme der Kenntnisse der einen Perspektive fiir die an-
dere heben die Trennung nicht auf, sondern betonen sie, machen aber auch
die Méglichkeit des Ubergangs deutlich, obgleich dieser asymmetrisch ist:
Schauspieler sind immer auch Zuschauer, Zuschauer sind jedoch keine pro-
fessionellen, das heif3t bewussten Schauspieler, sondern vielmehr deren >Ver-
suchsobjekte«in doppelter Hinsicht, nimlich einmal als beobachtete Objekte,
sodann als affizierte Subjekte.

26  Ranciére: Der emanzipierte Zuschauer, S. 22f.
27  Ebd.S.2s.
28 Ebd.S.18.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Das emanzipatorische Potential des Diderot’schen Ansatzes liegt dann
auch vielmehr in der Aneignung eines Fremdverhiltnisses und der Etablie-
rung eines erstmals moglichen Selbstverhiltnisses als in der »Wiederaneig-
nung eines in einem Trennungsprozess verlorengegangenen Selbstverhiltnis-
ses«. Die Emanzipation wird nicht durch die Ununterscheidbarkeit oder eine
Angleichung von Schauspieler und Zuschauer erméglicht, sondern durch die
durchaus radikale, aber nicht absolute Verteilung der gleichwertigen Positio-
nen im Theater. Somit kann Diderots Paradox als die Umkehrung der von Ran-
ciére formulierten Problemstellung gelesen werden: Der Wille, die Distanz zu
vergroflern und aufrechtzuerhalten, schafft sie ab, und zwar insofern, als zwi-
schen den Positionen eine grundsitzliche Gleichheit besteht, die derjenigen
entspricht, die zwischen Befehlenden und Gehorchenden besteht - allerdings
mit denselben Problemen im Hinblick auf die »reine Kontingenz« der Ord-
nung, die eben nur so lange eine ist, wie die urspriingliche Gleichheit gerade
nicht in Erscheinung tritt. Anders ausgedriickt: Gerade die zumindest tem-
porir gegebene klare Unterscheidung zwischen den Positionen weist auf die
urspriingliche Gleichheit hin, die etwas anderes ist als Identitit. Darauf soll
im folgenden Kapitel niher eingegangen werden.

II.1.2  Nicht-ldentitat als Bedingung von Gleichheit

Die bereits erwahnte »paradoxe Wirksambkeit der reinen Kontingenz jeder ge-
sellschaftlichen Ordnung«® basiert, wie bereits zuvor angedeutet, auf der
urspriinglichen Gleichheit derjenigen, die befehlen, und derjenigen, die ge-
horchen. Diese Gleichheit wird laut Ranciére jedoch in der philosophischen
Tradition verdeckt, sodass der Sklave und der Herrscher als scheinbar radikal
Ungleiche die Identitit der vermeintlich natiirlichen gesellschaftlichen Ord-
nung als ganzer gewihrleisten. Politik, so Ranciére, unterbricht ebendiese
Ordnung:

Es gibt Politik, weil bzw. wenn die natiirliche Ordnung der Hirtenkonige, der
Kriegsherren oder der Besitzenden durch eine Freiheit unterbrochen ist, die
die Gleichheit aktualisiert, auf der jede gesellschaftliche Ordnung beruht.
[..] Die Ungleichheit ist letztlich nur durch die Gleichheit méglich. Es gibt

29  Vgl. Ranciére: Das Unvernehmen, S. 30.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

3


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Paradoxa iber Politik und Theater

Politik, wenn die als natiirlich vorausgesetzte Logik der Herrschaft von dem
Effekt dieser Gleichheit durchkreuzt wird.3°

Die vollstindig geordnete Gesellschaft befindet sich damit immer jenseits
der Politik, insofern sie die Verteilung der Positionen naturalisiert und fest-
schreibt. Dass Ungleichheit nur durch Gleichheit méglich ist, heif3t letztend-
lich, dass die Etablierung einer Ordnung, die auf Ungleichheit basiert, nur
moglich ist, wenn alle am gleichen Logos teilhaben, nimlich an jenem, der
diese Ungleichheit rechtfertigt und als natiirliche oder notwendige ausgibt.
Politik ist die Erinnerung an die urspriingliche Gleichheit und deswegen eine
Gefahr fiir jede bestehende Ordnung, weil sie unter dem oberflichlichen Kon-
sens und der Anerkennung der zugeordneten Positionen den Konflike freilegt,
der sich aus der Kontingenz des Bestehenden speist.

Politik l6st die Identitit der Gesellschaft auf, da diese in einen Wider-
spruch mit sich selbst gerit, die etablierte Ordnung und die eindeutige Ver-
teilung der Rollen in Frage stellt. Der Ubergang vom Verstehen des Befehls,
also vom Verstehen des herrschenden Logos zum Besitz des Logos und damit zu
der Fihigkeit, selbst Befehle zu erteilen, markiert den Beginn dessen, was bei
Ranciére >Politik« genannt wird. Die Paradoxie liegt in jener Struktur begriin-
det, die derjenigen dhnlich ist, welche auch das Verhiltnis von Zuschauer und
Schauspieler kennzeichnet: Die Gleichheit kommt zum Vorschein durch das
Hervorheben der Ungleichheit, also durch die Politik, und die Ungleichheit,
welche die gesellschaftliche Ordnung kennzeichnet, ist iiberhaupt nur durch
diese urspriingliche Gleichheit moglich. Diese ist gleichsam der Nullpunkt,
aus dem die spitere Ordnung hervorgeht.

Das oben skizzierte Theater hat demgegeniiber die Ungleichheit zum Ur-
sprung, und zwar in doppelter Hinsicht: Zum einen basiert es, wie bereits
besprochen, auf der Trennung von Zuschauer und Schauspieler, wenn auch,
wie Ranciére aufzeigt, diese Trennung als eine absolute in Frage zu stellen
ist. Zum anderen besteht ein Ungleichheitsverhiltnis zwischen der Art der
Ordnung des Theaters und jener der Gesellschaft, da das Theater keine Na-
tiirlichkeit der Verteilung der Positionen zu behaupten versucht. Die >Kiinst-
lichkeit« des Theaters und seiner spezifischen Ordnung entspricht damit nicht
der »reinen Kontingenz jeder gesellschaftlichen Ordnung«®, sondern ist viel-

30 Ebd.S. 29.
31 Vgl.ebd.S. 30.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

mehr eine Art >zweite Naturs, deren Ordnung zwar nicht natiirlich erscheinen
soll, aber auch nicht véllig kontingent ist.

Somit zeigt das Theater ex negativo den Zusammenhang von Identitit und
Gleichheit in der Gesellschaft auf: Um als Theater definierbar zu sein, muss
dieses eine Identitit aufweisen, die im Unterschied und der vordergriindigen
Ungleichheit von Zuschauer und Schauspieler griindet. Diese Ungleichheit
ist jedoch eine konkrete und auf den zeitlichen und raumlichen Rahmen des
Theaters beschrinkte; es ist eine artifiziell und von allen Beteiligten bewusst
hergestellte Ungleichheit, die an den Rahmen des Theaters gebunden ist und
dieses zugleich konstituiert. Indem das Theater diese offen >kiinstlich< her-
gestellte Ordnung zeigt und zugleich andere Ordnungen, also von sich selbst
verschiedene Ordnungen reprisentiert, fungiert es zugleich als Effekt jener
Gleichheit, die Ranciére zufolge jeder gesellschaftlichen Ordnung zugrunde
liegt und die notwendig ist, um den herrschenden Logos — hier den des Thea-
ters — iberhaupt verstehen zu koénnen. Auch hier also ist die Ungleichheit
nur durch die Gleichheit moglich, im Theater aber wird dieses paradoxe Ver-
hiltnis nicht verschleiert, sondern ins Bewusstsein gebracht und kiinstlerisch
genutzt.

Dabei ist auf einer weiteren Ebene auch das Prinzip der Nicht-Identitit
fiir das Theater konstitutiv. Der Schauspieler unterscheidet sich vom Zu-
schauer nimlich nicht allein dadurch, dass er aktiv ist, wihrend jener passiv
bleibt und zuschaut, sondern auch dadurch, dass er nicht er selbst ist,
sondern vielmehr etwas anderes oder jemand anderen reprisentiert. Holger
Schott Syme sieht darin gar die Grundprimisse des Theaters und genau diese
in unserer Gegenwart in Gefahr:

Rather, the essence of theatre is the agreed-upon assumption that one of the
two parties in the room is not quite herself —and the only reason the other
party has shown up is because they are interested in the thing or the person
or the idea that the first party represents, in full knowledge of the fact that

that representation is in some sense profoundly untruthful .32

Das Wissen um die >Unwahrhaftigkeit« der Reprasentation ist dabei der ent-
scheidende Aspekt. Der Zuschauer kommt nicht trotz der dort herrschenden

32 Holger Schott Syme: »How to Kill a Great Theatre: The Tragedy of the Volksbithnex,
in: dispositio.net, 20.5.2017. www.dispositio.net/archives/2452 (zuletzt aufgerufen am
3.9.2020).

- amM14.02.2028, 17:01:34.

33


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Paradoxa iber Politik und Theater

sUnwahrhaftigkeit< ins Theater, sondern gerade wegen dieser. In diesem Wis-
sen um die Unwahrhaftigkeit, welches in Diderots Paradox etabliert wird, be-
steht die dortige Aufklirung des Zuschauers respektive der Leserin. Das heift
auch, dass der Unterschied zwischen dem typischen Zuschauer zu Diderots
Zeit und dem heutigen Theaterpublikum darin besteht, dass diesem grund-
sitzlich zugetraut wird, sich tiber die Unwahrhaftigkeit im Klaren zu sein
und genau dafiir Zeit und Geld aufzuwenden. Der heutige Theaterzuschauer
erwartet also nicht oder nicht in erster Linie Unterhaltung, Belehrung oder
emotionale Ergriffenheit vom Theater, sondern er erwartet vielmehr, auf in-
telligente Weise belogen zu werden.??

Das Wissen um den Aspekt der Reprisentation auf Seiten des Schauspie-
lers und die fir diesen Beruf — insofern es einer ist — konstitutive Nicht-
Identitit des Subjekts machen also die >Identitit« des Theaters, wie es bei Di-
derot gezeigt wird, aus. Zugespitzt formuliert basiert die Identitit des Thea-
ters also auf Nicht-Identitit und damit ebenfalls auf einer Paradoxie. Der
Schauspieler als ein nicht mit sich selbst identisches Subjekt reprisentiert
etwas Drittes, was so wiederum nur im Theater moglich ist. Das Theater ist
nur dann Theater, wenn es iiber sich hinausweist und etwas auflerhalb des
Theaters reprisentiert. Es bezieht seine institutionelle Identitit aus der Er-
moglichung der Nicht-Identitit einzelner Subjekte und umgekehrt: Nur im
Theater ist ein solches »Subjekt ohne Subjekt« denkbar, wie Philippe Lacoue-
Labarthe es in eben dieser Formel zuspitzt, denn »nur der sMann ohne Eigen-
schaftens, nur ein Wesen ohne Eigen- und Besonderheiten, das Subjekt ohne
Subjekt (entfernt und abgezogen von sich selbst), ist in der Lage, iiberhaupt
zu zeigen [présenter] oder herzustellen.<3*

Insofern der ideale Schauspieler bei Diderot ein Geschick fiir die un-
terschiedlichsten Charaktere hat, stellt er nicht zuletzt eine grundsitzliche
Gleichheit zwischen diesen verschiedenen Charakteren nicht einfach dar,
sondern zuallererst her. Fiir ihn und im Theater sind alle Rollen absolut
gleichwertig, unabhingig davon, welcher Rang der jeweiligen Rolle in der
herrschenden gesellschaftlichen Ordnung zusteht oder zugeschrieben wird.

33 Zumindest gilt dies fiir den idealtypisch aufgeklarten und modernen Zuschauer, als
der das aktuelle Publikum oftmals gerade nicht mehr angesprochen wird, wie Syme
in Bezug auf die Neuausrichtung der Berliner Volksbiihne aufzeigt und kritisiert.

34  Vgl. Philippe Lacoue-Labarthe: »Paradox und Mimesis« (Vortrag, gehalten am 1. No-
vember 1979 in Berkeley, University of California), in: Die Nachahmung der Modernen.
Typographien |1, ibers. von Thomas Schestag, Basel 2003, S.11-33. Hier S. 25.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Der Schauspieler befindet sich selbst jenseits von Hierarchien und bricht
diese durch sein Talent, jedwede Rolle spielen zu kénnen, auf - jedenfalls
im Moment des Spiels selbst. Gleichwohl handelt es sich dabei nicht um
ein Plidoyer fiir die Anarchie, also die Abschaffung oder Zerstérung jedwe-
der hierarchischen Ordnung, sondern um eine Demonstration eben jener
»reinen Kontingenz jeder gesellschaftlichen Ordnungs, in deren »paradoxer
Wirksamkeit« Ranciere nichts weniger als die Voraussetzung von Politik
festmacht, insofern Politik als etwas betrachtet wird, das gerade nicht in
der reibungslosen Ausiibung von Macht und der effizienten Verwaltung des
Bestehenden besteht, sondern in der bewussten Unterbrechung® der dafiir
etablierten »Maschinerien«.3® Die Unterbrechung der scheinbar reibungslos
funktionierenden Maschinerien erinnert an die bestehende Machtausiibung
und an die Festschreibung von Ungleichheit vor dem Hintergrund der
zugrundeliegenden urspriinglichen Gleichheit.

I11.3  Vom groBen Schauspieler zum emanzipierten Zuschauer:
GroBziigigkeit statt Ressentiment

Was Diderots Paradox zufolge den guten Schauspieler von einem schlechten
unterscheidet, ist, wie schon gesehen, die Fihigkeit, Gefithle auf der Bithne zu
simulieren, anstatt sie tatsichlich zu durchleben, und mithin den mit starken
Gefiihlen einhergehenden Kontrollverlust des Selbst an andere zu delegieren,
um damit eine bestimmte Wirkung zu erzielen. Dieser Vorgang setzt auf Sei-
ten des Zuschauers die Fihigkeit der Empathie respektive der Einfithlung,
also ein zunichst moralisch neutral gefasstes Mit- oder Nachfiihlen voraus,
dem die dargestellten Gefiihle gewissermafien untergejubelt werden.?” Em-

35  Auch der Begriff der >Unterbrechung« wird bei Brecht erneut auftauchen; er ist dort
bekanntermafien als Technik der Kritikermoglichung in das Theater selbst integriert.
In diesem konkreten Zusammenhang, also bezogen auf Ranciéres Terminologie, ist es
damit buchstéblich >politischc.

36  Vgl. Ranciére: Das Unvernehmen, S. 29.

37  Die Begriffe sEmpathie<und >Einfithlung«werden im Folgenden weitgehend synonym
verwendet, insofern sie zundchst einmal beschreibend in Bezug auf den jeweiligen
Text zu verstehen sind. Grob gesagt ist>Einfiihlung< der &ltere Begriff, sEmpathiecein
zeitgendssischer Begriff. Da wir uns aber nicht auf aktuelle Empathie-Diskurse ein-
lassen, sondern die bei Diderot verhandelten Positionen in den Mittelpunkt stellen
wollen, ist es sinnvoll, beide Begriffe zu verwenden und explizit darauf zu verweisen,
dass ein bestimmtes, von Diderot behandeltes Phinomen damit bezeichnet wird, das

- amM14.02.2028, 17:01:34.

35


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Paradoxa iiber Politik und Theater

pathie ermoglicht dann einen Selbstverlust des Zuschauers durch dessen Fo-
kussierung auf den anderen, namlich den Schauspieler. Insofern ist auf den
ersten Blick auch bei Diderot das enthalten, was iiblicherweise die Kritiker
des Theaters auf den Plan ruft, denn erstens steht der Zuschauer laut dieser
Kritik »einer Erscheinung gegeniiber, von der er weder den Herstellungsvor-
gang noch die Wirklichkeit, die von der Erscheinung verdeckt wird, kennt.
Zweitens bleibt der Zuschauer unbeweglich und passiv auf seinem Platz. Zu-
schauer sein bedeutet, zugleich von der Fahigkeit zur Erkenntnis und von der
zur Handlung getrennt zu sein.«*®

Der Zuschauer kann demnach weder erkennen noch handeln; er wird viel-
mehr vom Schauspiel gebannt und von seiner eigenen Empathiefihigkeit be-
herrscht. Das heifdt, er verliert sogar, wenn auch nur voritbergehend, sein ei-
genes Ich und spiegelt emotional, was fiir den idealen Schauspieler im Paradox
konstitutiv ist: das Fehlen einer eigenen Identitit. Im Moment der Rezepti-
on gilt der bei Diderot thematisierte Selbstverlust somit auch und besonders
fiir den Zuschauer. Anders als der Schauspieler, dessen eigene Gestalt in den
Hintergrund tritt, um die fremden Gestalten spielen zu konnen, ist es beim
Zuschauer allerdings das eigene Gefiihl, das von den Gefithlen des anderen in
den Hintergrund gedrangt wird. Beim Schauspieler ist der Identitdtsverlust
aktiv und kontrolliert, insofern die Vorstellung eines tatsichlichen >Subjekts
ohne Subjekt« eine nicht realisierbare Idealvorstellung bleiben muss, wihrend
der Zuschauer des grofien Schauspielers den eigenen Identititsverlust passiv
erleidet und somit weder erkennen noch handeln kann - so zumindest die
gingige Kritik.

Ein scharfer Gegensatz von starkem Ich-Bewusstsein auf der einen
Seite und Empathie auf der anderen Seite ist auch fir Friedrich Nietzsches
Verstindnis des Ressentiments konstitutiv. Ahnlich wie Ranciére in jiingerer
Zeit geht Nietzsche bereits von einer grundsitzlichen Polarisierung zwischen
>Aristokratenc und >Sklaven« aus und konstituiert dieses Verhiltnis ebenfalls
vornehmlich durch eine Beobachterperspektive, also durch eine riumlich-
visuelle Verteilung der Positionen. Wihrend nur der Aristokrat ein tatsichlich
unabhingig fithlendes, starkes Ich ist, wendet sich der Sklave nach aufien
und mithin auf dieses starke Ich des Aristokraten, aber nicht, um es als
anderes anzuerkennen, sondern um ihm nachzufithlen und es schlieflich als

sich nicht ohne weiteres in heutige Empathie-Diskurse (ibersetzen ldsst. Dies liegt, wie
gesagt, auch auflerhalb unserer Fragestellung.
38  Ranciere: Der emanzipierte Zuschauer, S.12.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

anderes zu verneinen. Darin besteht jener >Sklavenaufstand in der Morals,
den Nietzsche in der Genealogie der Moral folgendermafien beschreibt:

Der Sklavenaufstand in der Moral beginnt damit, dass das Ressenti-
m e n t selbstschopferisch wird und Werthe gebiert: das Ressentiment sol-
cher Wesen, denen die eigentliche Reaktion, die der That versagtist, die sich
nur durch eine imaginire Rache schadlos halten. [..] Diese Umkehrung des
werthenden Blicks—diese nothwendige Richtungnach Aussen statt
zurlick auf sich selber — gehort eben zum Ressentiment: die Sklavenmoral
bedarf, um zu entstehn, immer zuerst einer Gegen- und Aussenwelt, sie be-
darf, physiologisch gesprochen, dusserer Reize, um iiberhaupt zu agiren, —

ihre Aktion ist von Grund aus Reaktion.3°

Der Sklave ist hier ein Beobachter des anderen und dadurch dem Ressenti-
ment, eben dem >Nach-Fithlen« unterworfen, das ihn gleichsam zwanghaft an
den anderen und dessen vermeintliche Gefiihle bindet, zugleich jedoch einen
Widerstand gegen diesen anderen hervorruft. Fritz Breithaupt geht in Bezug
auf Nietzsche gar so weit, Empathie mit Ressentiment gleichzusetzen, was
zwar ein interessanter Gedanke, allerdings nur bedingt nachvollziehbar ist:

Diese Beobachter, diese Wesen mit Empathie, leben in der Nachfolge der an-
deren. Sie erleben nach und fiihlen, was diese vielleicht fithlen mogen. Dies
ist die wortliche Bedeutung von »re-sentiment, »nach-fithlen«. Der empa-
thische Mensch hat keine eigenen Gefiithle, zumindest keine starken Gefiihle
voller Leidenschaft. Stattdessen lebt er die Gefithle anderer Menschen nach.
In diesem Sinne ist Empathie fiir Nietzsche strukturell Ressentiment.*°

Richtig ist, dass sowohl Empathie als auch Ressentiment selbst keine Gefiihle,
sondern per definitionem Formen der gefithlsmifigen Reaktion eines Individu-
ums auf ein anderes Individuum sind. Empathie und Ressentiment miteinan-
der zu identifizieren respektive Nietzsche diese Identifikation zuzuschreiben,
erscheint vor dem Hintergrund einer genauen Differenzierung und Analyse
jedoch wenig hilfreich, bedenkt man insbesondere, wie affektiv und gewisser-
mafien selbst ressentimentbehaftet auch nur der Verdacht des Ressentiments
in politischen Diskursen diskutiert wird oder Diskussionen gar verhindert.

39  Friedrich Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, in: ders.: Samtliche Werke. Kritische Studi-
enausgabe in 15 Binden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 5 (= KSA 5),
Minchen 1999, S. 245-412. Hier S. 270. (Hervorh. i. 0.

40  Fritz Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, Berlin 2017, S. 60. (Hervorh. i. 0.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.

37


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Paradoxa iiber Politik und Theater

Wenn dariiber hinaus auch noch Empathie per se als Ressentiment betrachtet
wiirde — und nicht etwa als eine zwar analoge, jedoch keineswegs identische
Form der Bezugnahme —, fiele die Analyse in diesen Diskursen noch um ei-
niges schwerer.

Da sich nichtsdestotrotz das Nachfiihlen als Ressentiment nicht so sehr
auf das richtet, was die anderen tatsichlich fiihlen, sondern auf das, »was
diese vielleicht fithlen mogen«, handelt es sich um keine echte Beziehung zu
den anderen, keine Form der Intersubjektivitit und Verbindung, sondern um
eine wie auch immer geartete Form der Projektion.*' Zeitgendssischer for-
muliert kénnte man die Beziehung auch virtuell nennen, insofern sie reale
Konsequenzen hat, obwohl sie physisch nicht existiert. Darin, so lasst sich als
Gegenthese festhalten, liegt auch die Differenz von Empathie und Ressenti-
ment: Erstere bezieht sich auf eine existierende Beziehung, die freilich auch
kinstlich im Sinne von isthetisch sein kann, oder sie stellt eine Beziehung
im Sinne der Gleichheit tiberhaupt erst her. Ressentiment dagegen bezieht
sich auf eine rein virtuelle Beziehung, verhindert oder boykottiert eine echte
Beziehung und basiert auf radikaler Ungleichheit, die allerdings durch das
Provozieren von Ressentiments auf diese Weise auch zuallererst erzeugt wer-
den kann.

Anders als das Ressentiment und die Projektion, die bestimmte >dunkle
Seiten< von Empathie darstellen, ist insbesondere die vom Schauspieler beim
Theaterzuschauer evozierte Empathie eine dsthetisierte und bewusst herge-
stellte.** Als seinerseits ein Zuschauer des Alltags betrachtet der Schauspieler
zunichst selbst die duflere Form der Gefiihle und nicht deren psychologische
Ursache, er ist also ebenfalls ein Beobachter, aber ein kalter Beobachter, der
sich nicht unmittelbar affizieren lisst, sondern die Auerungsformen der Ge-
fithle studiert. Er lebt nicht in der Nachfolge der anderen, lebt nicht die Ge-
fithle anderer Menschen nach, sondern stellt diese lediglich dar, gibt ihnen
nachtriglich eine kiinstlerische Form, transzendiert und 4sthetisiert sie. Die-
se anderen, also die Theaterzuschauer, werden schlieflich ihrerseits zu Beob-

41 Der Begriff der>Projektion<wird hier technisch beschreibend verwendet, nicht als psy-
choanalytischer Fachterminus.

42 Die Frage, inwiefern die Rede von den »dunklen Seiten der Empathie« in Bezug auf
die von Breithaupt beschriebenen Phinomene iiberhaupt adidquat ist und ob nicht
vielmehreiniges dafiirspricht, diese als die Regel und die moralisch positiv konnotierte
Empathie als Ausnahmefall zu betrachten, lieRRe sich diskutieren, soll an dieser Stelle
aber nicht weiterverfolgt werden.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

achtern, die zwar tatsichlich nachfiihlen, jedoch mit einem zumindest rudi-
mentir vorhandenen Wissen um die eigene isthetische Situation und den
fiktionalen Charakter des Dargestellten.

Der Zuschauer hingegen, der in seiner Rolle ginzlich aufginge, ohne sich
dieser Rolle bewusst zu sein, und der somit in der Nachfolge der anderen
lebte, wire die paradigmatische Figur des Ressentiments. Er wire ein Sklave
sowohl der Gefithle der anderen als auch der eigenen Wiinsche und Projek-
tionen, die sich mit jenen Gefithlen verbinden, die nicht seine eigenen sind.
Die isthetische und das heif3t auch physisch-konkrete Situation des Theaters
aber setzt genau diesem Aufgehen in der Rolle des Zuschauers klare Gren-
zen, es »definiert« sie und klirt sie buchstiblich auf. Auch eine solche Form
der Empathie beschreibt Breithaupt:

Wir kénnen uns in die Haut des anderen versetzen, weil seine oder ihre Si-
tuation uns als klar erscheint. Oder anders formuliert: Man hat Empathie,
weil man die Situation des anderen dsthetisieren und damit klaren kann. Die
Klarheit einer menschlichen Situation, die uns bei uns selbst meist abgeht,
verdankt sich einem Medium, namlich einem anderen Wesen als Medium
der Erfahrung 43

Was Breithaupt hier iiber den idealisierten empathischen Beobachter fest-
stellt, gilt umso mehr fiir den Theaterzuschauer, da dieser sich von Anfang an
in einer dsthetisierten Situation befindet. Paradoxerweise verdankt sich die
aufgeklarte und das heifft auch dsthetisierte Empathie demnach einer Distan-
zierung, Begrenzung und medialen Vermittlung. Als empathischer Beobach-
ter ist der Zuschauer nur fir eine begrenzte Zeit passiv und den Erscheinun-
gen hingegeben. Er ist zwar momentan von der Fahigkeit zur Handlung, aber
anders, als die Kritiker des Theaters Ranciére zufolge vermuten, nicht von der
zur Erkenntnis abgeschnitten. Vielmehr ist er aufgrund seiner Erkenntnisfi-
higkeit tiberhaupt erst empathisch. Diese Perspektive unterscheidet sich von
der ersten oben angefiihrten also insofern, als sie dem Zuschauer eine Er-
kenntnisfihigkeit zuerkennt, die ihn zuallererst als empathischen Beobachter
qualifiziert, und verweist auf die im vorangegangenen Kapitel thematisierte
Verflechtung von Gleichheit und dem Erkennen der Kontingenz jeder gesell-
schaftlichen Ordnung.

Welcher Art aber ist vor dem Hintergrund von Empathie und Ressenti-
ment das Zuschauen des Diderot’schen Schauspielers, das dessen Spiel auf

43 Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, S.17.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

39


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Paradoxa iiber Politik und Theater

der Bithne vorausgeht? Tatsdchlich handelt es sich dabei um eine dritte Form,
geht man davon aus, dass es eine erste Form gibt, in der ein Beobachter im
Beobachten eines anderen aufgeht und insofern von Ressentiment getragen
wird, und eine zweite Form eines empathischen Beobachters, der zwar etwas
aufgeklarter und distanzierter ist, aber ebenfalls in erster Linie von Gefithlen
geleitet wird. Beide Formen des Zuschauens basieren auf dem Nachfiihlen
und damit auf dem Zugang zu den tatsichlichen oder lediglich imaginierten
Gefiihlen einer anderen Person, die einmal tendenziell als gleich, nimlich im
Falle des 4sthetisierten Beobachtens, und ein andermal als ungleich, nimlich
im Falle des Ressentiments, betrachtet wird. Beide Zuschauer wiren fiir Di-
derot allerdings >Gefithlsmenschens, deren Impulsivitit und Unmittelbarkeit
in der Reaktion nicht nur auf der Bithne, sondern ebenso in der Gesellschaft
problematisch wire:

Bei tausend Gelegenheiten ist das Gefiihl in der Gesellschaft ebenso schad-
lich wie auf der Bithne. [...] Der GefithIsmensch folgt den natiirlichen Impul-
sen und vermag nur, den Schrei seines Herzens genau wiederzugeben —in
dem Augenblick, da er diesen Aufschrei mildert oder verstarkt, ist er es nicht
mehr selbst, er ist ein Schauspieler, der eine Rolle spielt.**

Hier wird nebenbei deutlich, dass bei Diderot ein Ubergang méglich zu sein
scheint, dass der Gefiithlsmensch seinerseits zum Schauspieler werden kann,
und zwar bereits dann, wenn er seine eigenen Reaktionen kontrolliert — was
in der Offentlichkeit praktisch immer der Fall sein diirfte. Der grofie Schau-
spieler allerdings ist, wie schon gezeigt wurde, vor allem ein kalter Beobach-
ter, der allenfalls aus der Erinnerung Erscheinung und Gefithl zusammen-
bringt, also mit zeitlichem Abstand. Er »beobachtet die Erscheinungen: der
Gefithlsmensch dient ihm als Modell, er denkt iiber ihn nach und findet aus
der Uberlegung, was er um der besseren Wirkung willen hinzufiigen oder
weglassen muf3. [...] Nur ein Mensch, der sich ganz in der Gewalt hat, [..]
kann seine Maske ab- und wieder aufsetzen.«*

Der grof3e Schauspieler negiert also nicht die Gefithlswelt, verlisst sich in
seiner Arbeit jedoch ganz auf die Erscheinungswelt, die der Gefithlsmensch
ihm unfreiwillig darbietet. Gerade weil dieser tatsichlich und authentisch
fihle, so scheint es, kann sich der beobachtende Schauspieler ganz auf des-
sen Aulerungen konzentrieren und diese fiir sein Spiel sogar verfeinern, was

44  Diderot: Paradox, S. 31f.
45 Ebd.S.32.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

sie dann, paradoxerweise, noch glaubwiirdiger und nachvollziehbarer macht.
Das Beobachten des Schauspielers ist somit frei sowohl von wohlwollender
Empathie als auch von Ressentiment, er ist im propagierten Idealfall tatsich-
lich ein vollkommen kalter Beobachter, dhnlich einem idealen Wissenschaft-
ler, der sein Objekt aus reinem Erkenntnisinteresse und ohne jegliches Ei-
geninteresse beobachtet. Auch ist er weder von der Fihigkeit zur Erkenntnis
noch von der zur Handlung abgetrennt; ganz im Gegenteil ermdglicht ihm
die Konzentration auf die Erscheinungen sowohl das eine wie das andere.
Esist allerdings bezeichnend, dass der Erste im Paradox iiber den Schauspie-
ler im Anschluss an seine Bemerkung iiber die Schidlichkeit des Gefiihls eine
Szene schildert, die diesmal keine aus dem Theater ist, sondern eine aus dem
gesellschaftlichen Leben, und zwar, wie er sagt, aus seinem eigenen. Diese Er-
zihlung schildert geradezu paradigmatisch eine Urszene des Ressentiments,
insofern dem erzihlenden Ich dort »die eigentliche Reaktion, die der That
versagt ist«*®. Es handelt sich um eine klassische Dreiecksgeschichte, eine
Eifersuchtsszene, aber ohne offene Artikulation der Eifersucht:

Stellen Sie sich zwei Liebhaber vor, die beide eine Erklarung machen wollen.
Welcher wird sich besser aus der Affare ziehen? Ich bestimmt nicht. Ich er-
innere mich, dafd ich mich dem geliebten Wesen immer nur zitternd genaht
habe — mir schlug das Herz, meine Gedanken verwirrten sich, die Stimme
erstickte, ich verdarb alles, was ich sagen wollte — ich antwortete mit nein,
wenn es ja hitte heifden sollen —ich war linkisch und ungeschickt, lacherlich
vom Scheitel bis zur Sohle, bemerkte es und wurde dadurch immer nur |4-
cherlicher. Dagegen verstand es ein heiterer, lustiger und gewandter Rivale,
der sich voll in der Gewalt und an sich selber Freude hatte, unter meinen Au-
gen keine Gelegenheit voriibergehen zu lassen, seine Verehrung auszuspre-
chen, und zwar in feiner, geistreicher Weise; er unterhielt, gefiel und hatte
Erfolg. Er bat um ein Hiandchen, das man ihm (iberliefs, er ergriff es manch-
mal, ohne darum gebeten zu haben, kiif3te es, kiiflte es wieder, und ich saf
in einer Ecke und bemiihte mich, die Augen von einem Schauspiel abzuwenden,
das mich in Wallung brachte, erstickte meine Seufzer, prefdte meine Fius-
te, bis die Celenke knackten, versank in Schwermut und konnte, von kaltem
Schweif} bedeckt, meinen Kummer weder zeigen noch verbergen.*’

46  Vgl. Nietzsche:Zur Cenealogie der Moral, S. 270.
47  Diderot: Paradox, S. 31. (Hervorh. S. Sch.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Paradoxa iiber Politik und Theater

Der Rivale des erzihlenden Ichs erscheint hier als der eigentliche Ausloser
und zugleich als souverdner und gleichsam stellvertretender Akteur der eige-
nen Gefiihle des Erzihlers »dem geliebten Wesen« gegeniiber. Der Kontrast
zum eigenen »lidcherlichen« Verhalten wird erst durch die Gewandtheit des
Anderen deutlich, der dariiber hinaus den Ich-Erzihler zum unfreiwilligen
Zuschauer nicht nur von dessen Souverinitit, sondern auch der eigenen un-
zeigbaren Gefiihle macht. Gleichzeitig wird das »Schauspiel« erst dadurch zu
einem solchen, dass der Ich-Erzihler sich selbst als Zuschauer des vermeint-
lich eigens auf ihn zugeschnittenen Schauspiels begreift, sich mit der Rolle
des Zuschauers also identifiziert. Er ist seiner Situation scheinbar ausgelie-
fert, obwohl er sie selbst mitkonstituiert, indem er sich die passive Rolle zu
eigen macht. Daraus ergibt sich das eigentiimliche Dilemma, den aus der Be-
obachtung resultierenden Kummer »weder zeigen noch verbergen« zu kén-
nen. Dies wird im Hinblick auf den Kontext der Anekdote zur eigentlichen
Pointe: Zeigen und Verbergen erscheinen hier nicht als Gegensitze, sondern
als Bedingung fiireinander, das heifst, dass es nicht entweder Zeigen oder Ver-
bergen gibt, sondern nur Sowohl-als-auch oder Weder-noch. Wihrend dem
Rivalen als gewissermaflen aristokratischem Anderem beides zukommt, ist
dem Beobachter und Erzihler beides verwehrt. Er ist im Moment des Beob-
achtens buchstiblich authentisch, nichts als er selbst und dadurch von jeder
Gestaltungsmoglichkeit abgeschnitten, denn, wie es zuvor heif3t, »[m]an gibt
sich seinem Gefiihl hin und hért auf zu gestalten./Dabei ist es mit den hefti-
gen Freuden ebenso wie mit dem tiefen Schmerz: sie sind stumm.«*3

Nachtraglich jedoch, mit zeitlichem und riumlichem Abstand, wird dar-
aus eine detailliert gestaltete Erzihlung, welche die vorherigen Ausfithrungen
tiber die Unvereinbarkeit kiinstlerischer Gestaltung mit starken Gefiihlen be-
statigt:

Werden Sie in dem Augenblick, in dem Sie lhren Freund oder lhre Geliebte
verloren haben, ein Gedicht iiber ihren Tod machen? Nein. Wehe dem, derin
diesem Augenblick sein Talent brauchen kann! Erst wenn der grofle Schmerz
voriiber, das starke Gefiihl abgestumpft ist, wenn man Abstand gewonnen
hatvon der Katastrophe, die Seele ruhig ist, wenn man sich des vergangenen
Gliicks erinnert, fahigist, den Verlust zu begreifen, wenn sich die Erinnerung
mit der Phantasie verbindet, die eine, um die Freuden der Vergangenheit

48 Ebd.S.30.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

widerzuspiegeln, die andere, um sie zu vergréfiern, dann erst hat man sich
in der Gewalt und vermag gut dariiber zu sprechen.*°

Wie verhalt sich nun die kiinstlerische Gestaltung zum dargestellten Ressenti-
ment? Kurz gesagt, sie durchkreuzt es, und zwar durch die Erzihlung selbst,
insofern diese sehr wohl eine seigentliche Reaktions, eine Tat ist, allerdings
eine nachtragliche. Gleichwohl wird das Ressentiment durch die Erzihlung
iiberhaupt erst sichtbar, tritt sozusagen ins Rampenlicht. Der Akt der Erzih-
lung im Rahmen des Dialogs hebt das Weder-zeigen-noch-verbergen-Kénnen
im Moment des Darstellens auf. Weil sich das Ich im Erzahlen nicht nur selbst
wieder in der Gewalt hat, sondern weil es auch die Gewalt iiber die erzihlte
Geschichte hat, findet eine Trennung zwischen intradiegetischem und extra-
diegetischem Ich statt, eine Distanz zum eigenen Erleben durch Spaltung des
Ichs. Das erzihlte Ich ist nicht identisch mit dem erzihlenden Ich und wih-
rend die Augen des erzihlten Ichs ganz »diese nothwendige Richtung nach
Aussen« hin auf eine »Gegen- und Aussenwelt« haben und blof3 reagieren,
richtet das erzdhlende Ich im Akt der Erzihlung den Blick »zuriick auf sich
selber« und kehrt damit die »Umkehrung des werthenden Blicks« abermals
um, diesmal namlich zu seinen Gunsten.>° Die nachtrigliche Erzahlung ist
dabei keinesfalls eine imaginire Rache, keine blofie Reaktion mehr, sondern
Reflexion der Zuschauerposition und Transformation in Handlung, die den
Rivalen nicht als den Anderen verneinen, sondern ihn als ebenbiirtigen sFeind«
- um mit Nietzsche zu sprechen — gelten lassen kann, der ihn umgekehrt auch
selbst als ebenbiirtig auszeichnet:

Ein solcher Mensch schiittelt eben viel Gewiirm mit Einem Ruck von sich, das
sich bei Anderen eingrabt; hier allein ist auch das moglich, gesetzt, dass es
Uberhauptauf Erden méglich ist—die eigentliche»Liebe zu seinen Feinden«.
Wie viel Ehrfurcht vor seinen Feinden hat schon ein vornehmer Mensch! —
und eine solche Ehrfurchtist schon eine Briicke zur Liebe... Er verlangt ja sei-
nen Feind fir sich, als seine Auszeichnung, er hilt ja keinen andren Feind
aus, als einen solchen, an dem Nichts zu verachtenund sehr Viel zu
ehren ist!’

49  Ebd.
50 Vgl. Nietzsche:Zur Cenealogie der Moral, S. 270.
51 Ebd. S. 273. (Hervorh.i.0.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.

43


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Paradoxa iiber Politik und Theater

Nun gibt es bei Diderot allerdings eine neuerliche Wendung, die gewisser-

maflen wieder in Ressentiment umschligt, denn zuletzt wird dem Rivalen

gar der >Verstand« aberkannt und echte Liebe als unvereinbar mit Verstand

vorgestellt, sodass sich aus der Anekdote die Pointe ergibt, nur entweder ehr-

lich lieben, dies aber nicht zeigen zu kénnen oder souverin eine Liebe zeigen

zu kénnen, die es aber gar nicht gibt:

Man sagt, die Liebe raubt denen den Verstand, die welchen haben, und gibt
ihn jenen, die keinen haben, das heifst [..], sie macht die einen gefiihlvoll
und albern und die anderen kalt und unternehmungslustig./Der Cefiihls-
mensch folgt den natirlichen Impulsen und vermag nur, den Schrei seines
Herzens genau wiederzugeben —in dem Augenblick, da er diesen Aufschrei
mildert oder verstarkt, ist er es nicht mehr selbst, er ist ein Schauspieler, der

eine Rolle spielt.>?

An dieser Stelle wird deutlich, dass jener Gefiithlsmensch, von dem der Erste

spricht, kein anderer als er selbst und schlieRlich auch das alter ego Diderots

sein muss. Der Apologet des kalten Schauspielers identifiziert sich selbst so-

mit durchaus nicht mit dessen Rolle, sondern erweist sich als sein Gegenpart,

52

Diderot: Paradox, S. 31f. Ein Echo der hier angedeuteten notwendigen Kontrolle der ei-
genen Gefiihle in der Offentlichkeit, das heift im Grunde des Schauspieler-Daseins
eines jeden Menschen in der Gesellschaft, findet sich in einem Gesprach von Dick Ca-
vett mit Marlon Brando aus dem Jahr 1973, das unter dem Titel »Marlon Brando on
Acting«im Netz archiviert ist: https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Juo (zuletzt
aufgerufen am 3.9.2020). Vgl. Brando: »| think that we couldn’t survive a second, if we
wouldn’t be able to act... that, eh, thatacting is a... it’s a survival mechanism...« (00:41-
00:51); sowie: »... that’s something that | couldn’t do. | couldn’t do what you do. And
that’s ... that’s a different kind of acting, you're playing a different kind of role ..« (5:29-
5:37). (Transkription S. Sch.) Der gesamte Gesprachsausschnitt ist insofern bemerkens-
wert, als Brando gemeinhin als der herausragende Vertreter des Method Acting gilt,
also als>Gefiihlsschauspieler< und sCharakterdarsteller<, hier jedoch gleichsam ein ei-
genes und durchaus komplexes >Paradox iiber den Schauspieler<inszeniert. »Brando’s
grimacings in The Last Tango in Paris« (der Film ist 1972 erschienen) sind dann interes-
santerweise auch Roland Barthes Beispiel dafiir, dass Brandos vom Actors Studio her-
kommende Art zu spielen weit entfernt ist von Brecht sowieso, aber auch von Diderots
und Eisensteins Uberlegungen zum Schauspieler. Méglicherweise treffen sie sich je-
doch an einem Punkt wieder, namlich beziiglich der gesellschaftlichen Relevanz des
schauspielerischen Vermégens. Vgl. Roland Barthes: »Diderot, Brecht, Eisensteing, in:
ders.: Image, music, text, Essays selected and translated by Stephen Heath, New York
1977, S. 69-78. Hier S. 75.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0

IIl. Diderots Paradoxa

als ein Gefithlsmensch, der deshalb auch seinerseits nicht ginzlich frei von
Ressentiment sein kann.

Auf diesen mehrfachen Wechsel von Identifikation und Distanzierung
macht bereits Victor Klemperer aufmerksam, wenn er das Paradox iiber den
Schauspieler als einen sehr personlichen und geradezu paradigmatischen Text
Diderots erkennt, der dessen eigene Autorenposition reflektiert:

So erscheint also Diderots Natur in dieser Selbstschau umschichtig [sic!] als
eine dreifache. Er ist so vollig subjektiv, so ganz Stimmungsmensch, dafS er,
zu allem Beobachten und Nachahmen, zujedem Rollenspiel untauglich, nur
immer sich selber und seine wechselnden Augenblicke aussagen kann; erist
aberauch ein Prediger, und ausdriicklich ein berechnender und schauspiele-
risch begabter Prediger; und endlich ist er auch ein wirklicher Schauspieler
und sogar ein solcher, der die Rolle eines komddiantischen Menschen (iber-
zeugend verkérpert.>3

Bemerkenswert hierbei ist, dass Klemperer bereits im ersten Satz zwar von
einer »Natur« spricht, allerdings von einer, die »umschichtig« in einer Selbst-
schau »erscheintg, einer »Natur« also, die mannigfaltig ist und die obendrein
ganzlich vom Sehen und Gesehenwerden abhingt und somit einem dstheti-
schen Regime unterworfen ist. Der Zuschauer ist somit auch hier konstitutiv,
ohne ihn gibt es schlichtweg nichts, das erscheinen kénnte, und Schauspieler
und Zuschauer sind bei Diderot mithin immer zusammenzudenken.

Die Notwendigkeit des Zuschauers fiir die Reflexion der eigenen Positi-
on, fur die Selbstschau, ist dabei keineswegs spezifisch fiir Diderot und auch
nicht fiir das Nachdenken iiber »die Natur« des Theaters, sondern sie betrifft
auch die Philosophie. Hannah Arendt verweist auf diesen engen Zusammen-
hang des Zuschauens mit der Philosophie und stellt die Geschichte dieser
ambivalenten Verbindung dar,

denn die Vorstellung, die Betrachtung sei der hochste Bewuftseinszustand,
ist so alt wie die abendléndische Philosophie. Das Denken —nach Platon ein
stummes Selbstgespriach —dient nur dazu, die Augen des Geistes zu 6ffnen,
und selbst der Aristotelische nous ist ein Organ, das die Wahrheit sieht und
anschaut. Mit anderen Worten, das Denken zielt auf die Betrachtung und

53  Victor Klemperer: Geschichte der franzdsischen Literatur im 18. Jahrhundert. Band |: Das
Jahrhundert Voltaires, Berlin 1954, S. 307.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

45


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Paradoxa iiber Politik und Theater

erfillt sich in ihr, und die Betrachtung ist nicht Tatigkeit, sondern Passivitit;
sie ist der Punkt, an dem die geistige Tatigkeit zur Ruhe kommt.>#

Wenn das Zuschauen derart genuin mit der Philosophie verbunden ist, dann
entspringt auch die ebenfalls seit Platon bestehende Tradition der Theater-
feindlichkeit, wie sie Ranciére aufgreift, nicht so sehr der Tatsache, dass Phi-
losophie und Theater grundverschieden oder unvereinbare Gegensitze wi-
ren, sondern vielmehr einer allzu grofien Ahnlichkeit und Verwechselbar-
keit der verschiedenen moglichen Arten des Zuschauens und dem schwer zu
durchschauenden Wechselspiel von Aktivitit und Passivitit, Freiheit und Ab-
hingigkeit, Gleichheit und Ungleichheit. Das Betrachten als zentraler Modus
ist Philosophie und Theater zwar gemeinsam, doch geht die spezifische Ver-
bindung von Zuschauen und Urteilen, wie es sie innerhalb der Philosophie
einmal gegeben hat, im Laufe der Geschichte wieder verloren, wie Arendt be-
merkt:

Verlorengegangen ist nicht nur das Vorrecht des Zuschauers zum Urteilen,
wie wir es bei Kant fanden, sondern auch die noch tieferliegende Einsicht,
dafd alles, was erscheint, dazu da ist, gesehen zu werden, daf der Begriff
der Erscheinung selbst den Zuschauer fordert, und dafd deshalb Sehen und
Erblicken Tatigkeiten héchsten Ranges sind.>®

Die enge Verbindung von Zuschauen und Urteilen 16st die vermeintliche Pas-
sivitit des Zuschauers wieder auf, macht das Zuschauen selbst zu einer Ti-
tigkeit und bindet den Zuschauer in besonderer Weise an die Sprache, ver-
pflichtet ihn geradezu zum Urteil. Der noch wichtigere Gedanke ist jedoch
das daraus auch umgekehrt resultierende Angewiesensein des Urteilens auf
die Positionierung als Zuschauer. Erst die Distanzierung von den Erschei-
nungen ermdglicht tiberhaupt eine echte Hinwendung zu ihnen, die damit
einhergehende Bezogenheit und nicht zuletzt die sprachliche Vermittlung.
Zuschauersein in diesem Sinne wire somit die Moglichkeitsbedingung fur
Urteilsfihigkeit.

Der solcherart immer schon bewusst wahrnehmende, selbstdenkende
und unabhingig urteilende Zuschauer ist schliefflich dem emanzipierten

54  Hannah Arendt: Vom Leben des Geistes. Band I: Das Denken, hg. von Mary McCarthy, Gibers.
von Hermann Vetter Miinchen 1979, S.16.
55  Ebd.S.141.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Zuschauer, den Ranciére in seiner Form der demokratischen Verallgemei-
nerung des Zuschauens vor Augen hat, sehr dhnlich. Diese demokratische
Verallgemeinerung verbindet mit dem Zuschauersein wiederum eine Form
der Gleichheit und sieht dies gerade nicht als etwas Auflergewohnliches
oder gar Kritikwiirdiges an, sondern als Normalitit: »Zuschauer zu sein
ist nicht der passive Zustand, den wir in Aktivitit umwandeln miissten. Es
ist unsere normale Situation.«*® Die Emanzipation des Zuschauers besteht
deshalb darin, diese Gleichheit und die gemeinsame Macht anzuerkennen
und auszuiiben:

Was unsere Leistungen verifiziert — ob es sich darum handelt zu unterrich-
ten oder zu spielen, zu reden, zu schreiben, Kunst zu machen oder zuzuse-
hen —, ist nicht unsere Teilhabe an einer in der Gemeinschaft verkorperten
Macht. Esist die Fahigkeit der Namenlosen, die Fahigkeit, die jede(n) gleich
jedem/r anderen macht. Diese Fahigkeit wird durch uniiberbriickbare Di-
stanzen ausgeiibt, sie wird durch ein unvorhersehbares Spiel von Assozia-
tionen und Dissoziationen ausgeiibt./In dieser Macht zu assoziieren und zu
dissoziieren liegt die Emanzipation des Zuschauers, das heifst die Emanzi-

pation von jedem von uns als Zuschauer.>’

Die Gleichheit zielt demnach nicht auf eine Gleichférmigkeit des Ausdrucks
ab, sondern auf das genaue Gegenteil, nimlich eine grofitmégliche, eine bei-
nahe unmogliche Pluralitit. Jeder ist Zuschauer, alle Fihigkeiten sind gleich-
wertig, jedoch nicht identisch und auch nicht blof Teil eines grofien Ganzen,
in dem sie aufgehoben wiirden. Vielmehr liegt die Macht der Einzelnen ge-
rade darin, dass sie auf ganz unterschiedliche Weise ihren Ausdruck finden
und keiner in Konkurrenz zu einem anderen tritt; sie sind radikal inkom-
mensurabel. Wie bereits im vorigen Kapitel ausgefiihrt, bedingen auch hier
Nicht-Identitit und Pluralitit die Gleichheit. Allerdings, so muss man Ran-
ciére vorhalten, unterschligt diese offenkundige Idealvorstellung einer eman-
zipatorischen Gleichheit einer Menge von Zuschauerinnen und Zuschauern
die Tatsache, dass es in diesen Zusammenhingen sehr reale Machtverhiltnis-
se gibt, die sich nicht einfach durch die blofie Behauptung jener Gleichheit
iiberwinden lassen und wohl auch nicht durch die Praxis des Assoziierens und
Dissoziierens alleine. Dennoch ist in dieser Vorstellung nicht zuletzt auch ei-

56  Ranciére: Der emanzipierte Zuschauer, S. 28.
57  Ebd.S.27f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

47


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 Paradoxa iiber Politik und Theater

ne Rezeptionstheorie begriindet, die auf eine grundsitzlich offene Haltung,
das heif’t auf die Freiheit aller Beteiligten setzt:

Die Kinstler erzeugen wie die Forscher die Bithne, auf der die Manifestati-
on und die Wirkung ihrer Kompetenzen ausgestellt und ungewiss geworden
sind in den Begriffen des neuen Idioms, das ein neues intellektuelles Aben-
teuer ibersetzt. Die Wirkung des Idioms kann nicht vorweggenommen wer-
den. Es bedarf der Zuschauer, die die Rolle aktiver Interpreten spielen, die
ihre eigene Ubersetzung ausarbeiten, um sich die »Geschichte« anzueignen
und daraus ihre eigene Geschichte zu machen. Eine emanzipierte Gemein-

schaft ist eine Gemeinschaft von Erzihlern und Ubersetzern.5®

Hier wird ein weiterer Aspekt deutlich, nimlich dass die Bedeutung des
emanzipierten Zuschauers gerade in dessen Unverfiigbarkeit liegt. Eben
weil er ein nicht einholbarer Anderer ist, kann und darf die Wirkung nicht
vorweggenommen werden. Wird dies doch versucht, sind sowohl Gleichheit
als auch Freiheit nicht mehr moglich und der Zuschauer wird in der Tat
zum sbloflen¢, zum passiven Zuschauer und Konsumenten. Dieser Aspekt
ist entscheidend fir die Frage, ob eine kiinstlerische oder wissenschaftliche
Gemeinschaft als semanzipiert« zu bezeichnen ist, und verunméglicht zu-
gleich die dahingehende Selbstbezeichnung, denn eine Gemeinschaft, die
sich selbst als eine remanzipierte« bezeichnete, nihme ebenfalls jene Wir-
kung vorweg, die doch erst deren Zuschauer als aktive Interpreten einlésen
konnen.

Die Anerkennung des Unverfiigbaren und der Angewiesenheit auf den
Anderen kennzeichnet auch das Paradox iiber den Schauspieler. Die darin the-
matisierte Wirkungsisthetik scheint zwar, oberflachlich betrachtet und wenn
man versucht, es auf einzelne explizit vertretene Thesen zu reduzieren, eher
eine manipulative Lenkung des Zuschauers durch ein perfektioniertes Spiel
im Blick zu haben. Die gezielte Erzeugung einer bestimmten Wirkung, das
Evozieren von Gefithlen und das vorherige Studieren der Zuschauerseele sind
schlieRlich das genaue Gegenteil einer emanzipierten Gemeinschaft, denn
der Schauspieler wird auf manipulative Fihigkeiten hin trainiert. Jedoch er-
zeugt der Text selbst gerade die gegenteilige Wirkung, nimlich eine Offenheit
in der Rezeption und die Notwendigkeit des weiteren Erzihlens und Uber-

58 Ebd.S. 32.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

setzens.” Die Art der Infragestellung der herkémmlichen Meinung erinnert
nicht zufillig an die Urform der abendlindischen Philosophie, den platoni-
schen Dialog und dessen Protagonisten Sokrates. Die doxa, die herrschende
Meinung, wird auch hier immer wieder auf die Probe gestellt und gewisser-
maflen von allen Seiten beleuchtet, doch die offene und zum Teil geradezu
chaotische, zumindest unsystematische Form des Gesprichs verhindert auch
den Absolutheitsanspruch der jeweils anderen Position.

Die Manipulation des Zuschauers respektive des Lesers wird durch den
aufklirerischen Gestus des Dialogs selbst relativiert, der sein Verfahren of-
fenlegt, anstatt blof} anzuklagen, zu kritisieren oder zu verleugnen, dass es
offenkundig méglich ist, eine bestimmte Wirkung gezielt herzustellen, oder
auch dagegen zu polemisieren. Gerade durch die Thematisierung und Of-
fenlegung dieser Moglichkeit wird auch die Grenze sichtbar, die durch den
Zuschauer, Zuhorer, Leser oder allgemein durch den Rezipienten als aktiven
Interpreten markiert wird: Er kann das ihm Dargebotene immer auch zu-
riickweisen. Die Erkenntnis, dass auch er sich vor der intendierten Wirkung,
zumal der emotionalen, nicht verschliefen kann, fordert ihn dazu heraus,
ein aktiver Interpret zu werden, also eine Position einzunehmen, welche die
Distanz wiederherstellt, anstatt in kritikloser Identifikation aufzugehen. Das
kann im Extremfall auch bedeuten, sich der Auseinandersetzung zu entzie-
hen.

Auch auf der Inhaltsebene des Dialogs bewahrt die Kiinstlichkeit des dar-
gestellten und erzeugten Gefiihls im Theater vor Ressentiment, indem es viel-
mehr dessen strukturelle Bedingungen aufzeigt. Der sich aufgrund der Lek-
tiire seiner Rolle bewusste Zuschauer kann zu den eigenen Gefithlen auf Di-
stanz gehen und sich dadurch nicht zuletzt selbst beobachten. Das Ressenti-
ment hingegen lisst, wie bei Nietzsche zu sehen war, den Beobachter nicht
mehr los, es fesselt ihn, bindet ihn an den anderen und verwehrt ihm die
Distanznahme. Auch das kann freilich gezielt eingesetzt werden, woraus sich
die Frage ergibt, ob Ressentiment gerade im politischen Diskurs nicht grund-
sitzlich zu einseitig als Fehler und Defizit derer betrachtet wird, denen es
zugeschrieben wird, wohingegen der Ausléser oder vielmehr die auslésende

59  Hiersei erneut daran erinnert, dass wir uns hier selbst auf eine Ubersetzung stiitzen,
was die bekannten philologischen Schwierigkeiten mit sich bringt, jedoch speziell an
dieser Stelle auch als ein produktives Hineintreten in einen Prozess von Lektiren, Er-
zihlungen, Ubersetzungen begriffen werden kann.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

49


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Paradoxa iiber Politik und Theater

Positionierung, die notwendig eine der Ungleichheit und der Machtausiibung
ist, aus dem Blick gerit.

Sogar Nietzsche selbst muss in Bezug auf die vermeintlich klare Auftei-
lung der Rollen nicht absolut verstanden werden. Noch deutlicher tritt dies
bei Diderot hervor: Die Positionierung ist temporir, nicht ontologisch, das
heifit, zu verschiedenen Zeitpunkten kann jemand die eine oder die andere
Position einnehmen. Insbesondere der perfekte Schauspieler ist ein Idealty-
pus, kein real existierender hervorragender Berufsschauspieler. Das Nach-
denken iiber diesen zeigt, wie auch Klemperer bereits festgestellt hat, dass
es immer schon eine Mischung aus sensibilité und kaltem Rollenspiel gibt und
diese Mischung nicht auflésbar ist. So gesehen sensibilisiert es fiir das In-
einandergreifen von >Natur« und Kunst, Talent und Technik. >Kiinstliches Ge-
fithlc, wie es im Paradox thematisiert wird, ist obendrein eine Form der Er-
kenntnisfihigkeit, also ein Verstandesvermdégen, das gleichsam wie ein Gefiihl
unmittelbar reagiert, aber zugleich seine Ursachen reflektiert. Als >sensibler
Verstand« besitzt es nicht zuletzt die Fihigkeit zur Selbstbeschrinkung und
zur Urteilsfihigkeit hinsichtlich der Frage, wann, wie und warum sensibilité
und wann dagegen kaltes Rollenspiel gefordert ist. Dies ist letztlich die ethi-
sche Frage, die das Paradox umkreist, und wir werden ihr bei Brecht erneut
begegnen.

Was nun die emanzipatorische Rolle des Zuschauers betrifft, so lisst sich
auch diese als eine ethische Frage begreifen und auf andere Rezeptionskon-
texte iibertragen, insbesondere auf die Situation von Autor und Leser, die
auch bei Diderot selbst von Bedeutung ist, insofern das Paradox in erster Li-
nie Literatur ist und keine Anleitung zum Schauspiel. Es wurde bislang zwar
immer wieder erwahnt, aber nie in den Mittelpunkt gestellt, dass das Para-
dox ein literarischer Text ist, und die Frage, an wen sich dieser Text eigentlich
richtet, ist nicht eindeutig zu beantworten. Dass es sich dabei nicht primir
um eine Anleitung fiir Schauspieler handeln diirfte, sollte aus den bisherigen
Ausfithrungen klargeworden sein. Dass es sich aber ferner auch nicht um ei-
ne einfache Widerlegung der gingigen Meinung iiber den Schauspieler zur
Zeit Diderots handelt, die lediglich noch einen historischen Wert hitte, ist
schon weniger selbstverstindlich, aber hier auch dargelegt worden. Was sich
vielmehr zeigt, ist eine Orientierung an Rezipienten, deren Konturen nicht
ganz Kklar sind, an gleichsam abstrakten, aber >emanzipierten< Rezipienten,
die nicht belehrt, sondern miteinbezogen werden sollen, ohne dass genau
vorgeschrieben wiirde, auf welche Weise das geschehen soll.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Wie entscheidend die jeweilige Adressierung eines Textes fiir den Leser
oder die Leserin und deren eigene Emanzipationserfahrungen ist, erliutert in
jungerer Zeit Didier Eribon in seinem autobiographischen und gesellschafts-
kritischen Essay Gesellschaft als Urteil:

Deshalb muss man, so scheint mir, auf diesem Punkt bestehen: Bei der Beur-
teilung des Werks eines Autors oder einer Autorin darf man, unabhangigvon
den Kritikpunkten, die man fiir notwendig erachtet, niemals die Frage aus
den Augen verlieren, was sie im Moment des Schreibens erreichen wollten.
Was wollten sie den Menschen, an die sie sich richteten, sagen? Wo wollten
sie sich in den Kdmpfen ihrer Zeit verorten, wenn sie sich engagierten und
Biicher schrieben, die so effizient und michtig wie Handlungen sein soll-
ten? Welche Strategien verfolgten sie? Wem oder was wollten sie sich mit
ihren Diskursen entgegenstellen? Die Umkehrung dieser Gedanken ist nicht
weniger wahr: Die Autoren, die wir nicht mégen, sind solche, die nichts fiir
uns tun und uns bei nichts behilflich sein wollen, die uns demobilisieren,

paralysieren und ersticken (oder dies zumindest versuchen).®°

Demobilisieren, paralysieren, ersticken — das sind andere Begriffe fiir die
oben diskutierte Erfahrung des Zuschauens als >blofRem« Zuschauen, das mit
Ressentiment einhergeht. Was Eribon in kritischer Absicht beschreibrt, ist je-
ne Erfahrung einer verabsolutierten Ungleichheit, die den jeweils anderen
auf seine untergebene Rolle festschreibt und ihm zugleich die Artikulation
und Kritik dieser Tatsache verwehrt, und genau das ist auch das Thema sei-
nes ganzen Buches. Eine Frage, die den von Eribon gestellten noch voraus-
geht, ist dariiber hinaus jene, an wen sich Texte eigentlich wenden und in
welcher Weise sie das tun. Wenden sie sich ausschliefilich an gegenwirtige
Leser, gar an ein bestimmtes, antizipiertes Publikum, oder wenden sie sich
auch an die Nachwelt? Wenden sie sich ferner an alle Menschen in gleicher
Weise oder wollen sie Bestitigung von den einen und Demobilisierung der
anderen? Kurz, wollen sie paralysieren oder wollen sie emanzipieren, wollen
sie Verstehen beférdern oder unmittelbare Wirkung erzielen?

Eribon selbst fasst das, was jene Texte auszeichnet, an denen ihm beson-
ders viel liegt, mit dem Begrift der >GrofRziigigkeit< und einer >Sorge um die

60  Didier Eribon: Gesellschaft als Urteil. Identititen, Klassen, Wege, (ibers. von Tobias Haber-
korn, Berlin 2017, S.129. In eine dhnliche Kerbe schligt (mit expliziter Bezugnahme
auf Eribon) im deutschsprachigen Raum aktuell Daniela Droscher: Zeige deine Klasse.
Die Geschichte meiner sozialen Herkunft, Hamburg 2018.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Paradoxa iiber Politik und Theater

anderen< zusammen.®* Darin liegt ein ethischer Anspruch, der auch auf den
Leser und das heiflt auch auf ihn selbst ibergreift: Er will ein ebenso gro3-
ziigiger Autor werden. Die groRziigige Sorge um die anderen, so kénnen wir
sagen, gibt eine bestimmte Form des Schreibens vor, die nicht darauf abzielt,
diese anderen in ihrer rein rezeptiven Rolle zu halten, sondern sie an ge-
nau dem teilhaben zu lassen, was Ranciére in Bezug auf den Zuschauer eine
semanzipierte Gemeinschaft« nennt: »Es bedarf der Zuschauer, die die Rol-
le aktiver Interpreten spielen, die ihre eigene Ubersetzung ausarbeiten, um
sich die >Geschichte< anzueignen und daraus ihre eigene Geschichte zu ma-
chen. Eine emanzipierte Gemeinschaft ist eine Gemeinschaft von Erzihlern
und von Ubersetzern.«*>

Ein schlechter Text, ein schlechtes Theater und eine schlechte Gemein-
schaft wiren nach diesen ethischen Kriterien dann solche, die sich selbst als
abschliefRend setzen, als etwas, zu dem man lediglich ein Verhiltnis der Sub-
ordination, der kritiklosen Zustimmung und der sklavischen Nachahmung
haben kann, und die somit Ressentiment erzeugen, anstatt Emanzipation
und Grof3ziigigkeit zu ermdglichen.

II.1.4  Sklavischer Charakter? Zur politischen Ambivalenz der Analogie
von Schauspieler und Sklave

Nun bleibt es fitr den Schauspieler, wie er sich uns bislang darstellte, aller-
dings konstitutiv, dass er von >sklavischer< Nachahmung und Subordination -
nimlich seiner selbst unter die Rolle, die er darstellt — geleitet wird. Tatsich-
lich gibt es dariiber hinaus einen historischen Zusammenhang, in dem der
Schauspieler nicht blof im metaphorischen Sinne ein Sklave war oder sich
lediglich >sklavisch« verhalten hitte, sondern in dem er tatsichlich ein solcher
gewesen ist. Iris Dirmann erinnert in einem Aufsatz, der sich mit der Fi-
gur des Schauspielers bei Diderot und Rousseau befasst, an den Unterschied
zwischen klassischem Griechenland, »wo Agon und Theater — der platoni-
schen Verurteilung zum Trotz — angesehene Konkurrenz- und Prestigeforen
fiir Freie und Gebildete darstellten,«®* und dem Rom der Gladiatorenkimpfe.
Dort nimlich, so Dirmann,

61 Vgl. Eribon: Gesellschaft als Urteil, S.128-130.

62 Ranciére: Der emanzipierte Zuschauer, S. 33.

63 Iris Darmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers: Rousseau, Diderot und
die Gladiatur, in: Archiv fiir Mediengeschichte 12 (2012), S. 39-49. Hier S. 40.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

waren die romischen Schauspieler Verfemte, Sklaven. Der Sklave ist Nie-
mand, ohne Namen, ohne Rechte, ohne Eigentum, ohne Familie und Nach-
kommen, kurz: ohne Selbst und Identitit. Daher ist er geschickt fiir die un-
terschiedlichsten Rollen und Charaktere: Er kann »sich selbst« spielen und
Sklave bleiben, in theatralischem Spiel und rituellem Zweikampf aber auch
alles werden [..].54

Vom Gladiatoren-Schauspieler wurde erwartet, so zeigt Dirmann mit Riick-
griff auf Cicero weiter, dass er, »sollte er Schmerzen oder Todesangst ver-
spiiren, sich in der Gewalt haben muss und als unterlegener Kimpfer unge-
rithrt das Urteil der Menge iiber missio oder Tod entgegennehmen und, wenn
es sein muss, klaglos in den Tod gehen muss.«® Dieser Sklave, dessen Spiel
ein erzwungenes ist, kann sich zwar durch sein >Talent« seine Freilassung er-
kaufen, aber aufgrund einer mangelhaften Vorfilhrung oder des Missfallens
beim Publikum auch zum Tode verurteilt werden. Er spielt buchstiblich um
sein Leben und das bedeutet, dass seine Kilte und Erhabenheit auf eine Un-
terdriickung von Angst und Schmerz sowie einen grofitmoglichen dufleren
Druck zuriickzufithren sind, nicht auf eine im modernen Sinne herausragen-
de kiinstlerische Begabung.

Die Analogie, die Dirmann im Folgenden zwischen dem romischen Gla-
diator und Diderots Paradox herauszustellen versucht, ist daher nicht ad-
dquat. Zwar ist es richtig, dass sich Diderot — oder richtiger gesagt, der Erste
des Paradox — an einer Stelle des Dialogs auf den antiken Gladiator als Refe-
renzfigur bezieht, doch tut er dies in Form eines doppelten Vergleichs bei-
der Figuren miteinander: »Der antike Gladiator ebenso wie der grofle Schau-
spieler, und der grofRe Schauspieler genau wie der antike Gladiator sterben
nicht, wie man im Bett stirbt, sondern sind gehalten, uns einen anderen Tod
vorzuspielen, um uns zu gefallen.«®® Die chiastische Struktur des doppelten
Vergleichs beider Figuren sowie die inhaltliche Redundanz, die das zunichst
einmal bedeuten wiirde, verweisen dagegen auf etwas, das Dirmann spiter
selbst als »produktive und erfinderische Imitatio« im Unterschied zur ledig-
lich nachahmenden imitatio bezeichnet und welche sie als Fihigkeit zwar dem
virtuosen Schauspieler, nicht aber dem Gladiator zuerkennt.®” Dabei ist be-
reits das Verhaltnis der beiden Figuren selbst durch die imitatio bestimmt und

64  Ebd.

65 Ebd.S. 43.

66  Diderot: Paradox, S.18.

67  Vgl. Darmann:»Zum sklavischen Charakter des Schauspielersc, S. 45.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

53


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b4

Paradoxa iiber Politik und Theater

nicht etwa nur ihrer beider Fihigkeit, etwas Drittes zu spielen. Diderots Be-
merkung hebt einerseits die gegenseitige imitatio hervor und andererseits das
Ziel des Spiels, das darin besteht, dem Publikum und das heifdt >uns< zu ge-
fallen. Er zihlt sowohl die beiden Dialogpartner als auch uns, nimlich seine
Leserinnen und Leser, zu den Zuschauern und mithin Richtern der Darbie-
tung.

Gerade der durch den Vergleich herausgestellte offensichtliche Kontrast
zwischen einem Spiel auf Leben und Tod und dem existenziell risikolosen
Spiel des berufsmifigen Schauspielers lisst die Freiheit des Letzteren be-
sonders stark hervortreten. Anders als der Gladiator befindet sich der Schau-
spieler des 18. Jahrhunderts keineswegs in einer unmittelbar lebensbedroh-
lichen Situation und seine Kilte resultiert auch nicht aus der erzwungenen
Unterdriickung von Gefithlen, sondern aus der souverinen Fihigkeit, diese zu
kontrollieren und einen Abstand herzustellen. Dazu ist er nur deshalb in der
Lage, weil er Distanz einnehmen kann und seine Existenz nicht unmittelbar
von seinen Fihigkeiten abhingt. Er darf spielen, er soll auch gefallen und Wir-
kung erzielen, doch er muss es nicht. Scheitert er, so hat er schlimmstenfalls
einen schlechten Abend, erhilt negative Kritiken oder moglicherweise auch
kein Engagement mehr. Nicht so der rémische Gladiator: Er hat unmittelbar
den Tod zu fiirchten.

Der doppelte Vergleich Diderots verweist dariiber hinaus auf eine dritte
Form der imitatio, die an eine zeitliche Inversion gekoppelt ist. Nicht der r6-
mische Gladiator ist der »Prototyp des >kalten< und daher sgrofRen Schauspie-

68 wie Dirmann meint, sondern der von Diderot vorgestellte Schau-

lers«
spieler des 18. Jahrhunderts ist in seinem Vergleich umgekehrt das Idealbild
des antiken Gladiators. Erst dem grofRen Schauspieler ist die Freiheit zu je-
ner produktiven imitatio moglich, die ein solches Ideal — insbesondere das des
Gladiators — tiberhaupt darstellbar werden lisst. Die Freiheit von existenziel-
ler Not und zu produktiver imitatio bringt zum Erscheinen, was der Gladiator
idealerweise hitte sein und zeigen sollen, aber vermutlich nie hat einlosen
kénnen, nimlich jener »Prototyp« des kalten Schauspielers zu sein, der sich
ganz in der Gewalt hat.

Was beide freilich eint, das ist ihr Erscheinen im éffentlichen Raum. Sie
»sterben nicht, wie man im Bett stirbt, sondern sind gehalten, uns einen an-

deren Tod vorzuspielen, um uns zu gefallen.<<69 Beide befinden sich in der Tat

68 Vgl.ebd.S. 44.
69  Diderot: Paradox, S.18.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

auf einer Bithne und in Abhingigkeit vom Gefallen der jeweils Zusehenden.
Im Falle des Gladiators geht es fiir diesen allerdings, wie schon gezeigt, um
die physische Existenz, buchstiblich um >das nackte Leben®, wihrend sich
der moderne Schauspieler und dessen Zuschauer souverin in der Sphire des
Als-ob bewegen, in der es per definitionem nicht um Leben und Tod gehen kann.
Das blofRe Spiel des grofien Schauspielers, ohne unmittelbare Konsequenzen
fiir das eigene Leben, ist das, was einen Zivilisationsfortschritt markiert. Ob
er nun ein grandioser oder ein miserabler Schauspieler ist, ob er dem Publi-
kum gefillt oder nicht — den Tod braucht er nicht zu fiirchten.

Dirmanns Konklusion besteht darin, dass Diderot »den Sklaven auf die
Bithne geholt und ihm eine politisch-asthetische Szene bereitet« habe.”" An-
ders als Rousseau’, der die Schauspielkunst als eine betriigerische und po-
litisch gefihrliche erachtete und gleichzeitig die reale Sklaverei nicht fir ver-
urteilungswiirdig hielt, ist es Diderot demnach

um eine Nobilitierung der historischen Figur des Sklaven als Schauspieler
der Gladiatur und der des zeitgendssischen Schauspielers zu tun, sofern der,
wie der Sklave, iber keine soziale Identitit verfiigt. Die artistische Fahigkeit
zu berechnendem Rollenspiel und kithler Verstellung er6ffnet fir Diderot
Moglichkeiten des sozialen Aufstiegs auf der lebenspraktisch bedeutsamen
Bahn einer professionellen Befreiung.”

Die Nobilitierung einer zwar historischen, aber realen Sklavenfigur wire
demnach analog zur Nobilitierung des modernen Schauspielers zu be-
trachten. Dies ist vor dem Hintergrund des gerade Ausgefiihrten mehr als

70  Vgl. dazu Giorgio Agambens mittlerweile paradigmatische Figur des homo sacer und
dessen Definition in: Giorgio Agamben: Homo sacer. Die Souverdinitit der Macht und das
nackte Leben, Gbers. von Hubert Thiring, Frankfurt a.M. 2002, S.18: »Der Protagonist
dieses Buches ist das nackte Leben, das heifdt das Leben des homo sacer, der getitet
werden kann, aber nicht geopfert werden darf, und dessen bedeutende Funktion in der
modernen Politik wir zu erweisen beabsichtigen.« (Hervorh. i. 0.) Der Vergleich hinkt
insofern, als der Gladiator Teil eines kulturellen Rituals ist, sich insofern also funda-
mental von jener smodernenc< Figur unterscheidet, um die es Agamben geht. Darum
werden wir diese Spur auch nicht weiterverfolgen. Entscheidend fiir unseren Zusam-
menhang ist die Tatsache, dass es jeweils gerade nicht um ein Als-ob, nicht um ein
>blofRes<Spiel geht, sondern um die eigene physische Existenz, die auf dem Spiel steht.

71 Déarmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers«, S. 49.

72 AufRousseau und dessen Ausfithrungen zum Theater werden wir in einem der folgen-
den Kapitel noch ausfiihrlicher eingehen.

73 Darmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers«, S. 48f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

55


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Paradoxa iiber Politik und Theater

fraglich. Diderot geht es, wie gezeigt, nimlich weniger um die Ahnlichkeit
von Gladiator und modernem Schauspieler, sondern vielmehr um die mar-
kante Differenz zwischen beiden, die der direkte und noch dazu verdoppelte
Vergleich zum Vorschein bringt. Die Abwesenheit einer sozialen Identitit ist
fir den Gladiator konstitutiv, sie bestimmt sein gesamtes Dasein, fiir den
Schauspieler ist sie jedoch ein postuliertes Merkmal seines Berufs, der ihm
wiederum eine bestimmte soziale Identitit und ein Leben auch jenseits der
Theaterbithne erméglicht. Die Befreiung wird fiir ihn nicht erst durch das
Spiel moglich, sondern ist bereits dessen Voraussetzung, bei aller sozialen
Randstindigkeit freilich, die dieser Beruf historisch trotz allem mit sich
brachte und mitunter immer noch mit sich bringt. Doch das ist hier nicht
das Thema.

Dariiber hinaus ist jene Idee, die Dirmann Diderot unterstellt, eine du-
erst zeitgendssische, namlich die, dass jeder, der sich zu Geniige anstrengt,
es aus eigener Kraft zu etwas bringen und seinen eigenen sozialen Aufstieg
bewerkstelligen konne. Abgesehen davon, dass diese Vorstellung wohl eher als
moderner Mythos, Ideologie oder Narrativ zu bezeichnen wire, ist es Diderot
ganz offenkundig um etwas jener Idee geradezu Entgegengesetztes zu tun,
namlich um das Aufzeigen der Angewiesenheit auf gesellschaftliche Rahmen-
bedingungen, die ein Abstrahieren von und das zeitweise Ablegen der eige-
nen Identitit iiberhaupt erst moéglich machen. Der ideale Schauspieler, den
er skizziert, wire unter den von Diarmann skizzierten rémischen Bedingun-
gen gar nicht denkbar gewesen, so sehr er sich selbst auch bemiiht hitte. Wer
unmittelbar vom Tode bedroht ist oder permanent um seine soziale Existenz
fiirchten muss, kann kein souveriner Darsteller sein, ihm fehlen schlicht der
notige Handlungsspielraum und die Zeit, um eine echte Distanz einnehmen
zu kénnen.

»Die artistische Fihigkeit zu berechnendem Rollenspiel und kithler Ver-
stellung eréffnet« allenfalls in einem anderen von Diderots Texten die »Mog-
lichkeiten des sozialen Aufstiegs auf der lebenspraktisch bedeutsamen Bahn
einer professionellen Befreiung«’*, nimlich in Rameaus Neffe. Dort aber ist
der Schauspieler eher durch triviale und in der Tat sklavische Nachahmung
gekennzeichnet, die noch dazu im Leben auflerhalb des Theaters praktiziert
wird und von einem Zynismus der Anpassung getragen wird.” In der Tat

74  Ebd.
75  Der Dialog Rameaus Neffe, in Ansitzen seine Rezeption und das Verhaltnis zum Paradox
werden im folgenden Kapitel ausfithrlicher diskutiert.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

haben wir es hier mit einem dritten Fall zu tun, denn der Neffe ist selbstver-
stindlich kein echter Sklave, aber eben auch kein souveriner Schauspieler,
insofern er sich seine soziale Existenz dadurch erkaufen muss, dass er der
Gesellschaft das vorspielt, was diese sehen méchte und goutiert. Er ist al-
so abhingig und richt sich gewissermafen an jenen, von denen er abhingt,
durch sein herausragendes, aber gleichwohl betriigerisches Talent.

In jedem Fall ist bereits der Versuch eines wie auch immer gearteten so-
zialen Aufstiegs die Anerkennung einer Aufteilung in ein Oben und ein Unten,
und zwar unabhingig vom Gelingen des einzelnen Versuchs.”® Die Nobilitie-
rung des realen Sklaven der Antike als Schauspieler und als eine Figur des
sozialen Aufstiegs wire insofern eine Legitimierung der Sklaverei und keine
Kritik daran. Dies wiirde nicht mit Diderots eindeutig ablehnender Haltung
zur Sklaverei iibereinstimmen.

Was im Hinblick auf Diderot als sicher gelten kann, ist dessen Bewusst-
sein der Komplexitit gesellschaftlicher Verstrickungen. Insofern bietet er in
diesem Punkt auch kein in erster Linie antagonistisches Programm zu Rous-
seau an, wie Dirmann im Hinblick auf beider Position zur real existieren-
den Sklaverei in den damaligen Kolonien meint, sondern eher eines, das die
gesellschaftliche Komplexitit zu beriicksichtigen und darzustellen versucht.
Es ist daher auch folgerichtig, dass er in der Geschichte beider Indien sowohl
»die vollstindige Freilassung der Sklaven« in den Kolonien fordert, als auch
gleichzeitig diese »zum bewaffneten Widerstand und die Kolonien zur politi-
schen Ablésung von den Mutterlindern«aufruft.”” Wiirde er hingegen unein-
geschrinkt an die Idee eines sozialen Aufstiegs durch ein Talent zum Rollen-
spiel glauben, das noch dazu im Rom der Gladiatur, beim Schauspieler in der
franzosischen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts und bei der zu jener Zeit real
existierenden Sklaverei Ahnliches bewirken kénnen miisste, wire der direkte
Aufruf zum politischen und schliefilich auch revolutioniren Handeln kaum
notig. Dies jedoch wire eine duflerst zynische Position. Noch wihrend man

76  Die Bedeutung dieses Umstandes fiir den Einzelnen und die Schwierigkeiten, diese
iberhaupt zu thematisieren, diskutiert in jingerer Zeit der bereits erwidhnte Didier
Eribon. Was dessen Biicher und Essays zumeist auszeichnet, ist die gelungene Verbin-
dung von autobiographischem Material und theoretischer Reflexion. Er spricht zwar
von sich selbst, aber nur insofern dies auch fiir andere von Belang ist, weil sich dort
im Einzelnen die gesellschaftlichen Widerspriiche manifestieren. Der Idee, dass sie
dort womdoglich auch zu 16sen sind, werden wir spater bei Benjamins Brecht-Lektiire
wiederbegegnen.

77 Vgl. Darmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers, S. 49.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

57


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Paradoxa iber Politik und Theater

sie versklavte, witrde man die Menschen in den Kolonien damit fiir ihr eige-
nes Schicksal verantwortlich machen, man riefe sie gleichsam dazu auf, sich
in einer unmoglichen Weise gegen das an ihnen begangene Unrecht »aufzu-
lehnens, namlich durch Schauspiel. Kurz, man riefe ihnen damit zu: >Spielen
macht freic.

1.2 Rameaus Neffe als Antithese zum Paradox
iiber den Schauspieler

Ein verwandtes, jedoch nicht deckungsgleiches Konzept eines sklavischen
Charakters findet sich indes in Diderots ungleich stirker rezipiertem Dialog
Rameaus Neffe, der durch Goethes Ubersetzung auch Hegels Phinomenologie
des Geistes entscheidend beeinflusst hat und spiter von Michel Foucault in
seinem Werk aufgegriffen worden ist.”®

Rameaus Neffe, dies lisst sich mit Sicherheit sagen, ist in jedem Fall eben-
falls ein Schauspieler, dessen Talent zum Rollenspiel jedoch weniger dstheti-
schen als vielmehr strategischen Zwecken dient, und zwar genau jenen, die
Iris Dirmann im Zusammenhang mit der Gladiatur beschreibt: Es geht um
gesellschaftlichen Aufstieg oder zumindest um die soziale Existenzsicherung,
damit aber gleichwohl auch um eine Festschreibung der bestehenden Verhilt-
nisse, denn das Konzept >Aufstieg« ist nur unter den Bedingungen einer von
vertikaler Ungleichheit geprigten Gesellschaftsordnung iiberhaupt sinnvoll,
moglich und erstrebenswert. So gesehen ist Rameaus Neffe gerade kein idea-
ler Schauspieler, denn sein Spiel ist nicht souverdn, sondern eine permanente
Reaktion auf die herrschenden Verhiltnisse zum Zwecke des eigenen Uberle-
bens und dabei zugleich ein Sich-Verlieren im Anderen und im Aufien.

Auf die Differenzen zwischen Rameaus Neffen und dem Schauspieler im
Paradox verweist auch Ralph-Rainer Wuthenow und deutet zudem an, dass
bereits im Paradox der de facto und nicht lediglich strategisch >charakterlosex
Schauspieler als Problem des Theaters und damit auch als gesellschaftliches
Problem zumindest gestreift wird:

Viele Schauspieler sind nicht etwa durch ihr Spiel, also durch die damit ein-
hergehende Verstellung um ihren individuellen Charakter gebracht worden;

78  Diesesgrofie<Einfluss- und Rezeptionsgeschichte kann hier allenfalls gestreift werden;
entscheidend fiir den von uns verhandelten Zusammenhang sind die Differenzen zum
Paradox.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

sie gingen vielmehr zur Bithne, um dort zu spielen, weil sie keinen Charakter
besafRen. Aber das Resultat davon war keineswegs eine bedeutende Schau-
spielkunst, sondern eben nur der Verfall des Biithnenwesens.

Als »Neveu de Rameau« begegnet Diderot ein Mensch, den eine geniale mi-
mische Begabung und eine faszinierende Charakterlosigkeit auszeichnet. Er
hatte den Blick dafiir.”?

Die Verstellung des Neffen wird dabei von der Gesellschaft nicht nur tole-
riert, sondern implizit gar gefordert und weist damit eine strukturelle Ahn-
lichkeit zu zeitgendssischen Diskussionen um das Phantasma eines flexiblen
und anpassungsfihigen — und das heif3t decodiert in aller Regel des maximal
ausbeutbaren - >Individuums«< auf. Wahrend es dem Schauspieler im Paradox
um isthetische Darstellung und das Erlebbarmachen von Differenzen und
Begrenzungen zu tun ist, verhilt sich der Neffe scheinbar genauso, wie es
auch zeitgendssische Imperative verlangen: Als endlos flexibles Subjekt wird
er dissoziativ, verliert sein eigenes Zentrum und funktioniert — vermeint-
lich — gerade deswegen in jeder beliebigen Situation so, wie es von auflen
gerade gefordert wird. Diese Ahnlichkeit gilt es im Folgenden genauer zu un-
tersuchen.

1.2.1 Verkérperungen zeitgendssischer >dkonomischer< Imperative?

In einem Aufsatz aus dem Jahr 2014 zeigt die Kulturwissenschaftlerin Rose-
marie Brucher auf, dass, wie sie sagt, im Zuge der Etablierung bestimmter
spostmoderner< Positionen, die multiple Identititen grundsitzlich als positiv
betrachten, auch die Diagnose der sogenannten »dissoziativen Identititssto-
rung: signifikant gehiuft auftritt.%° Paradigmatisch nimmt sie dabei auf die
Positionen des Philosophen Wolfgang Welsch, auf Ulrich Brécklings Konzept

79  Ralph-Rainer Wuthenow: »Diderots Paradoxe sur le Comédien oder die Kiinstlichkeit der
Kunsts, in: Carolina Romahn, Gerold Schipper-Honicke (Hg.): Das Paradoxe. Literatur
zwischen Logik und Rhetorik. Festschrift fiir Ralph-Rainer Wuthenow zum 70. Geburtstag,
Wiirzburg 1999, S. 93-102. Hier S. 99.

80  Vgl. Rosemarie Brucher: »Das Narrativ der dissoziativen Identitdtsstorung im Kontext
Okonomischer Imperatives, in: Leviathan 42/2 (2014), S.191-218. Hier gilt es zu betonen,
dass sich Brucher in erster Linie auf Studien und Félle aus den USA bezieht und dies
auch selbst kritisch und einschrankend anmerkt. In unserem Zusammenhang geht es
jedoch vor allem um die Argumentationsweisen des Artikels, sodass dieser Umstand
fiir uns keine grofie Rolle spielt.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

59


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Paradoxa iiber Politik und Theater

und Kritik des >unternehmerischen Selbstc und auf Richard Sennetts Kon-
zept des »flexiblen Menschen« Bezug. Dabeti ist zu beachten, dass lediglich
Welsch tatsichlich affirmativ argumentiert, Brockling und Sennett ihre Be-
griffe und Zeitdiagnosen hingegen in kritischer Absicht entwickeln. Fraglich
istjedoch — und dies soll hier im weiteren Verlauf ebenfalls diskutiert werden,
und zwar beziiglich Bruchers eigener Position —, inwiefern auch eine vorder-
griindig kritische Behandlung eines Themas die kritisierten Symptome und
Phinomene (unabsichtlich) noch weiter beférdern kann.

Die »Dynamik der Okonomisierung des vormals Deviantenc, so Brucher
iiber die grundlegende These ihres Aufsatzes, »betrifft im hohen MafRe das
Narrativ der multiplen Personlichkeit, und es ldsst sich folglich fragen, ob des-
sen Popularitit nicht gerade darauf basiert, dass das dissoziative Subjekt als
eine mogliche zeitgerechte Form des Homo oeconomicus betrachtet werden
kann.«8? Im Folgenden geht sie weiterhin durchaus kritisch auf verschiede-
ne »Strategien der Okonomisierung«®3 ein, verfillt jedoch schlieflich selbst
einem >6konomischen< und dariiber hinaus polarisierenden Vokabular, wenn
sie schlieflich das zentrale Anliegen ihres Aufsatzes formuliert:

Es ldsst sich also fragen, ob die Dissoziation als Stérung im Zusammenhang
mit potenziell schidigenden Wirtschaftsstrukturen oder aber als optimierte
Anpassung und damit als Leitbild zu bewerten ist, das heifst, ob angesichts der
Okonomisierung alternativer Subjektivititen hinsichtlich der dissoziativen
Identitatsstorung liberhaupt noch von der Notwendigkeit der Behebung ei-
ner Devianz auszugehen ist oder ob nicht sogar, um es provokant zu formu-
lieren, eine »kulturrevolutionire« Uberlegenheit vorliegt.34

81  Es handelt sich konkret um folgende Texte: Ulrich Brockling: Das unternehmerische
Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform, Frankfurt a.M. 2007; Richard Sennett: Der
flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus, Gbers. von Martin Richter, Berlin 2006;
Wolfgang Welsch: »ldentitit im Ubergang. Philosophische Uberlegungen zur aktuel-
len Affinitit von Kunst, Psychiatrie und Gesellschaftc, in: Asthetisches Denken, hg. von
Wolfgang Welsch, Stuttgart 1991, S.168-200; Wolfgang Welsch: »Subjektsein heute.
Zum Zusammenhang von Subjektivitat, Pluralitit und Transversalitatc, in: Vernunftni-
he, Vernunftferne, hg.von Helmut Holzhey und Jean Pierre Leyvraz, Bern1993, S.153-182.
Eine genaue Auseinandersetzung mit den Referenztexten Bruchers wiirde den Rah-
men dieser Arbeit sprengen; wichtig fiir unseren Zusammenhang ist die Argumenta-
tionslinie im Aufsatz selbst.

82  Brucher: »Das Narrativ der dissoziativen Identitatsstorung, S.192.

83  Ebd.S.201.

84 Ebd.S.208. (Hervorh.S.Sch))

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Dass eine »optimierte Anpassung« an bestehende Wirtschafts- und mithin
Gesellschaftsstrukturen offenbar auch nach Bruchers Auffassung ein positives
»Leitbild« darstellt, entspricht exakt jenem zeitgendssischen Menschenbild,
das eine Auseinandersetzung mit diesem Themenkomplex eigentlich kritisch
zu hinterfragen hitte. Dies wiederum leistet etwa Jochen Krautz beziiglich
der sogenannten »Kompetenzorientierung« im Bildungsbereich, die genau ein
solches Menschenbild zur Voraussetzung hat:

Die Illusion, dass es sich beim Kompetenz-Konzept um einen dem alten
gleichwertigen neuen Bildungsbegriff handeln konnte, zerstért aber auch
die OECD selbst griindlich, wenn sie definiert, Schliisselkompetenzen
sollten dazu befdhigen, »sich an eine durch Wandel, Komplexitat und wech-
selseitige Abhangigkeit gekennzeichnete Welt anzupassen.«»Welche anpas-
sungsfihigen Eigenschaften werden bendétigt, um mit dem technologischen
Wandel Schritt zu halten?« Bildung ist hier also eine Anpassungsleistung an
6konomische Erfordernisse bzw. an das, was die OECD dafiir halt. Anpassung
war jedoch gerade nicht das Ziel eines humanistischen Bildungskonzepts,
sondern Mitmenschlichkeit, Vernunftfihigkeit, Kritikfahigkeit. Kompeten-
zen zielen dagegen gerade nicht auf einen kritisch-reflexiven Weltbezug,
sondern frdern die Affirmation der gegebenen Umstinde.®

Exakt eine derartige Affirmation der gegebenen Umstinde wird indes von
Bruchers Aufsatz beférdert, auch wenn dieser gleichwohl eine Rhetorik der
Kritik aufweist und innerhalb eines bestimmten Rahmens diesen kritischen
Anspruch auch durchaus einlgst. Der Begriff der >Kompetenz« wird dort
erstaunlicherweise nicht erwihnt, obgleich er sich geradezu aufdringt,
beschreibt sie doch exakt jene Idee der >Anpassungsfihigkeit<, die auch der
Idee von >Kompetenzen« zugrunde liegt. Es werde schlieflich deutlich, so
lautet Bruchers Konklusion,

dass selbst die dusserste Konsequenz der dissoziativen Identititsstérung,
namlich der radikale Verlust der eigenen Biografie und damit Identitit, in
Anbetracht der von Sennett und Brockling hervorgehobenen Aspekte des

85 Jochen Krautz: »Bildung als Anpassung? Das Kompetenz-Konzept im Kontext einer
6konomisierten Bildung, in: Fromm Forum 13 (2009), S. 87-100. Hier S. 93. http://h-
u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf (zuletzt auf-
gerufenam3.9.2020). (Hervorh.i. 0.) Die Zitate sind entnommen: OECD: Definition und
Auswahl von Schliisselkompetenzen. Zusammenfassung, 2005, www.oecd.org, S. 8/9.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf
http://h-u-g.net/a/2009/Februar202009/krautz_-_bildung_als_anpassung_satz.pdf

62

Paradoxa iiber Politik und Theater

flexiblen Kapitalismus einen Vorteil im Wettbewerb um 6konomische Uberlegen-
heit verspricht. Dieses Versprechen tragt mafigeblich, das galt es aufzuzeigen,
zur sukzessiven Entpathologisierung multipler Identititen bei.®%

Dieses Schlusswort ist merkwiirdig diffus und es bleibt weit hinter dem zu-
riick, was sich angesichts der zuvor herausgearbeiteten Zusammenhainge er-
warten liefde, nimlich unter anderem die Frage, inwiefern es iberhaupt maog-
lich ist, dass das blof3e Versprechen, »einen Vorteil im Wettbewerb um oko-
nomische Uberlegenheit« zu erhalten, unhinterfragt als etwas Wiinschens-
wertes oder auch nur als Rechtfertigung betrachtet werden kann. Wie bereits
an anderer Stelle deutlich wurde, schligt die vordergriindig kritisch angeleg-
te Betrachtung Bruchers hier in eine Affirmation des >6konomischen«< Deu-
tungsrahmens um, da die festgestellte sEntpathologisierung« in diesem Zu-
sammenhang als etwas BegriiRenswertes erscheinen muss und eine tiber die-
sen Deutungsrahmen hinausgehende Infragestellung der Vorannahmen be-
ziiglich der Bewertung des Festgestellten buchstiblich abschneidet.

Wir wollen es jedoch zunichst bei diesem kurzen Schlaglicht auf eine zeit-
gendssische Auseinandersetzung mit >dissoziativen Identititen< belassen und
uns wieder Diderot und Rameaus Neffen zuwenden. Dieser verrat uns mogli-
cherweise andere interessante Aspekte itber den Zusammenhang von >disso-
ziativer« Identitit, Gesellschaft und Okonomie.

[.2.2 Der Neffe und seine vermeintlichen Doppelganger

Im Folgenden soll daher Rameaus Neffe vor dem Hintergrund von Bruchers
Auseinandersetzung mit »dissoziativen Identititen< in der Gegenwart gelesen
werden. Dabei kann Diderots Text als ein Beispiel der Kritik am Bestehenden
durch vermeintliche situative Affirmation gelesen werden, wihrend Bruchers
Aufsatz, im Gegensatz dazu und wie bereits angedeutet, als Affirmation des
Faktischen durch vordergriindige Kritik daran betrachtet werden kann.

Die Hauptfigur und zugleich der Gesprichspartner des nicht niher be-
stimmten, aber als Philosoph gekennzeichneten >Ichs«< in Diderots Dialog ist
der Neffe Rameaus. Doch wer ist dieser Neffe genau? Diese Frage stellt auch
Julia Kristeva in ihrer Auseinandersetzung mit der Figur des Fremden:

Wer ist der Neffe? Der Gegner des Philosophen oder sein verborgenes Ant-
litz? Der kontrare Andere oder der in Erscheinung getretene nichtliche Dop-

86  Brucher:»Das Narrativ der dissoziativen Identititsstorungs, S. 215. (Hervorh. S. Sch.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

pelganger? Eine klare Antwort auf diese Frage wiirde der Pantomime ein
Ende machen und die »Gedanken — Dirnen« verraten, die Diderot in einem
unerhorten polyphonen Gedankenflug gerade durch die Konfrontation zwi-
schen Ich-Philosoph und Er-Fremder in Szene setzt. Als Verschiedene und
Komplizen, Andere und Gleiche stehen sich Ich und Er gegenliber, verstehen
sich, tauschen sogar ihre Platze (unversehens preist Er dreist die Tugend...).
Diderots Neffe will sich nicht einordnen — er ist der spielerische Geist, der
nicht haltmachen, nicht paktieren will, er will nur provozieren, verlagern,
verkehren, schockieren, widersprechen.®7

In jedem Fall, so wird in Kristevas einleitenden Worten zu ihrer Auseinander-
setzung mit Diderots Neffen deutlich, ist dieser ebenfalls hochgradig »disso-
ziative; er will sich und er lisst sich nicht einordnen. Der Verweis Kristevas auf
dessen eigenes Wollen markiert jedoch bereits einen Unterschied zum zuvor
betrachteten zeitgendssischen Diskurs tiber dissoziative Identititen und fle-
xibel-kompetente Anpassung, denn diese geschehen gleichsam unwillkiirlich
und unbewusst und sollen dies auch. Dissoziative Identititen sind eine blof3e
Reaktion auf suboptimale Umstinde, kein freier Willensakt, wie ihn der Nef-
fe, wenn wir Kristeva folgen, doch noch aufbringen kann. Nichtsdestotrotz
passt sich auch der Neffe an und er spiegelt in der Auflésung seiner eigenen
Identitit gleichsam die Widerspriiche der Gesellschaft, in der er lebt. Seine
Dissoziation ist so gesehen nicht etwa Widerstand, sondern ebenfalls eine
Form der Anpassung. Diese betreibt der Neffe jedoch im vollen Bewusstsein
dessen, was er tut. Zwar reagiert er spontan und in vielerlei Abhingigkeiten
befangen, aber nicht unwillkirlich.

Zunichst also gilt es, die hier vorgestellte Form der Identititsauflosung
genauer zu bestimmen, um den Neffen dann vom idealen Schauspieler einer-
seits und vom durchweg angepassten, dissoziativen Subjekt, wie etwa Bru-
cher es darstellt, andererseits abzugrenzen. Der Neffe, so scheint es, befindet
sich genau zwischen diesen beiden Subjektformen: einerseits zu wenig sei-
ner selbst bewusst und in nicht geniigender Distanz zu den Rollen, die er
einnimmt, zu spontan mithin, um ein Schauspieler zu sein, andererseits zu
wenig berechnend und berechenbar, um ein tatsichlich >6konomisch« den-
kendes, aber gleichwohl reibungslos fremdverwertbares Subjekt zu sein.

87  JuliaKristeva: Fremde sind wir uns selbst, iibers. von Xenia Rajewsky, Frankfurta.M. 1990,
S.146f. (Hervorh.i. 0.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.

63


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Paradoxa iiber Politik und Theater

Seine Skepsis und Abneigung gegeniiber den >fleifigen< und pflichtbe-
wussten Leuten duflert er freimiitig und eindeutig: »Und alles wiirde gut ge-
hen, wenn es nicht eine Anzahl Leute gibe, die man fleifdig nennt, genau,
streng ihre Pflichten erfiillend, ernst, oder was auf eins hinauskommt, im-
mer in ihren Werkstitten, ihre Handwerke treibend von Morgen bis auf den
Abend, und nichts als das. Auch sind sie die einzigen, die reich werden und
die man schitzt.«®® Er bezeichnet es ferner als »allgemeine[n] Idiotism [...],
sich so viel Kunden zu verschaffen als moglich; eine gemeinsame Albernheit
ist’s, zu glauben, daf der Geschickteste die meisten habe. Das sind zwei Aus-
nahmen vom allgemeinen Gewissen, denen man eben nachgeben muf}, eine
Art Kredit, nichts an sich, aber die Meinung macht es zu was.«

Bemerkenswert an dieser Aussage des Neffen sind vor allem die beiden
Begriffe »allgemeiner Idiotism« und >Kredit«. Ein »allgemeiner Idiotismus« ist
zunichst einmal ein Oxymoron, insofern ein Idiotismus gerade ein »kenn-
zeichnender, eigentiimlicher Ausdruck eines Idioms«, eine »Spracheigenheit«
ist, mithin also gerade nicht allgemein.® Der Begriff crédit wiederum ist im
Franzosischen noch deutlicher mit seiner Etymologie verbunden als im Deut-
schen der >Kredit¢, nimlich mit der Bedeutung »Glauben schenken, fiir wahr
halten, vertrauen« vom lateinischen credere.!

Der Nefte, lisst sich demnach sagen, spottet hier iiber den allgemeinen
Glauben an die Bedeutung eines Arbeitsethos, das darin besteht, »sich so viel
Kunden zu verschaffen als méglich«, und — um heutige Begrifflichkeiten zu
verwenden — an die kapitalistische Logik, die Quantitit mit Qualitit verwech-
selt, denn »eine gemeinsame Albernheit ist’s, zu glauben, dafd der Geschick-

88  Denis Diderot: Rameaus Neffe. Ein Dialog, aus dem Manuskript (ibersetzt und mit An-
merkungen begleitet von Johann Wolfgang Goethe, Stuttgart 1984, S. 32.

89  Ebd.

90 Vgl. die aktuell im Duden verzeichnete Definition: https://www.duden.de/rechtschrei
bung/ldiotismus (zuletzt aufgerufen am 1.5.2018). Das Digitale Worterbuch der deut-
schen Sprache (DWDS) wiederum gibt zusatzlich die niherliegende Bedeutung »typi-
sche AuRRerung der Idiotie« an: https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1 (zuletzt aufge-
rufen am3.9.2020). Im Le Petit Robert de la langue frangaise findet sich zum Begriffidiotis-
me lediglich die Definition als Spracheigenheit, wobei der Fokus hier auf der Ubersetz-
barkeit in andere Sprachen liegt: »Forme ou locution propre a une langue, impossible
a traduire littéralement dans une autre langue de structure analogue (gallicisme, an-
glicisme, germanisme, hispanisme, latinisme...).« https://pr.bvdep.com/robert.asp (zu-
letzt aufgerufen am 3.9.2020).

91 Vgl. https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere (zuletzt aufgerufen am
3.9.2020).

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere

IIl. Diderots Paradoxa

teste die meisten habe.«”* Der >Idiotismus« der quantitativen Steigerung ist
deshalb allgemein, weil die allermeisten danach handeln; ein Idiotismus im
Wortsinne wiederum ist er, weil jeder sich darin einzig glaubt und den ande-
ren iiberlegen zu werden bemiiht, sich aber gerade in dieser Bemithung den
anderen angleicht und mit ihnen konkurriert.

Dennoch bemitht sich auch der nicht nur an dieser Stelle polemisierende
Neffe um wirtschaftlichen Erfolg, jedoch auf andere Weise. Er bemiiht sich
darum, den Schein seines Erfolgs den gesellschaftlichen Erwartungen genii-
gen zu lassen, ist faktisch jedoch weder fleiRig im landliufigen Sinne noch
hat er tatsichlich immer viele Kunden. Geschickt jedoch ist er dennoch, und
zwar genau deshalb, weil er keine Pflichten erfiillt, so wie es die Fleifigen tun,
»immer in ihren Werkstitten, ihre Handwerke treibend von Morgen bis auf
den Abend, und nichts als das.«*® Vielmehr, so konnen wir sagen, ist er ein
>Fremd- und Vieltuer< und steht somit in einer bis in die Antike zurtickrei-
chenden Tradition randstindiger, aber gleichwohl schillernder Figuren, die
alle eines gemeinsam haben, nimlich eine Nihe zu hyperaktiven, mitunter
durchaus auch dissoziativen und meistens zudem als >demokratisch« gekenn-
zeichneten Existenzweisen, sei dies von den Autoren, Kommentatoren und
Interpreten nun positiv oder negativ konnotiert worden.>*

Dariiber hinaus ist der Neffe jedoch zweifellos ein duflerst geschickter
Blender, denn er schafft es, die Leute glauben zu machen, dass er viele Kun-
den habe, mit anderen Worten, er schafft es, einen Schein aufrechtzuerhalten
und dadurch Macht iiber jene auszuiiben, die ihm diesen Schein als authen-
tisches Sein oder einfach als Realitit abkaufen, ihm also buchstiblich >Kre-
dit« geben. Damit lisst er sich in eine Verbindung bringen mit Machiavellis
Fiirst. Dessen wohlgemerkt nicht normativ, sondern deskriptiv zu verstehen-
des Kernargument lautet, dass sich Macht am effizientesten aufrechterhal-
ten lisst, wenn Schein - also das, was >das Volk< zu sehen bekommt - und

92  Diderot: Rameaus Neffe, S. 32.

93  Ebd.

94  Zu Begriff und Geschichte des >Fremd- und Vieltuers< vgl. die Aufsdtze im folgenden
Sammelband: Christine Abbt, Nahyan Niazi (Hg.): Der Vieltuer und die Demokratie. Politi-
sche und philosophische Aspekte von Allotrio- und Polypragmosyne, Basel 2017. Zum Aspekt
der demokratischen Existenzweise und den spezifischen Eigenschaften des>demokra-
tischen Subjekts<vgl. Juliane Rebentisch: Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokrati-
scher Existenz, Berlin 2012, S. 74f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

65


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Paradoxa iiber Politik und Theater

Sein — also der >wahre« Charakter des Fiirsten — auseinanderfallen.”> Ahn-
liches lasst sich auch beim Neffen beobachten, der dieses Verhalten jedoch
geradezu >demokratisiert, wenn auch unter ambivalenten Vorzeichen: Kein
Alleinherrscher vollzieht hier eine strategische Spaltung von Schein und Sein,
sondern ein am Rande der biirgerlichen Gesellschaft stehender Kinstler und
Taugenichts.

Die Macht dieses Verwandlungskiinstlers ist und kann daher auch keine
absolute sein, sie ist tempordr und lokal begrenzt, immer auf den jeweiligen
konkreten Zusammenhang, die aktuelle Situation bezogen. Er ist keineswegs
frei und souverin, sondern den gesellschaftlichen Zwingen sogar mehr als
andere unterworfen, da er die unterschiedlichsten Interessen bedienen und
Bediirfnisse befriedigen muss, um sein wirtschaftliches und soziales Uberle-
ben zu sichern. Trotz seines artikulierten und gelebten Unwillens, sich wirk-
lich einzuordnen, verkauft er gleichwohl sich und sein Talent.

Dieter Thomi stellt richtig fest, »dass er unter dem Zwang der Verhiltnis-
se virtuos die Rollen wechselt und damit seine Génner beeindruckt.«*® Aller-
dings entsteht der vornehmlich gute Eindruck bei jenen Génnern dadurch,
dass sie das Rollenspiel gerade nicht als solches bemerken und das jeweili-
ge Verhalten fiir des Neffen »>Identitit« oder Talent halten. Die Fihigkeit zu
beeindrucken ist beim Neffen also mit der Fihigkeit, sich zu verstellen, ver-
bunden. Dies tut er im Bewusstsein der Tatsache, dass der »gute Ruf< zwar
nicht zwangsliufig zu Reichtum fiihrt, dieser aber umgekehrt jenen begiins-
tigt:

Sonst sagte man: Guter Ruf ist goldnen Giirtel wert. Indessen nicht immer
hat der einen goldnen Giirtel, der guten Ruf hat. Aber das ist heutzutage
gewif}, wer den goldnen Glrtel hat, dem fehlt der gute Ruf nicht. Man mufs,
wenn's moglich ist, den Ruf und den Giirtel haben. Das ist mein Zweck, wenn
ich mich gelten mache, und zwar durch das, was Ihr unwiirdige, niedertrach-
tige, kleine Kunstgriffe scheltet. Ich gebe meine Stunde, gebe sie gut, das ist

95  Vgl. Niccoldo Machiavelli: Il Principe/Der Fiirst, (ibers. und hg. von Philipp Rippel, Stutt-
gart 1986, S.139: »Fiir einen Fursten ist es also nicht erforderlich, alle obengenannten
guten Eigenschaften wirklich zu besitzen, wohl aber den Anschein zu erwecken, sie
zu besitzen. Ich wage gar zu behaupten, dafS sie schadlich sind, wenn man sie besitzt
und ihnen stets treu bleibt; daf$ sie aber niitzlich sind, wenn man sie nur zu besitzen
scheint [...].«

96  Dieter Thoma: Puer robustus. Eine Philosophie des Storenfrieds, Berlin 2016, S. 140.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

die allgemeine Regel. Ich mache die Leute glauben, daf ich deren mehr zu
geben habe, als der Tag Stunden hat; das gehért zu den Idiotismen.®7

Der Neffe versucht durch die Simulation eines Reichtums an Kunden seinen
guten Ruf zu beférdern, um somit wiederum tatsichlich zu mindestens leid-
lichem Reichtum zu gelangen, jedenfalls zu einem Einkommen und gesell-
schaftlichem Zuspruch, die ihm das soziale Uberleben sichern. »Dieser Zu-

sammenhang zwischen Selbsterhaltung und Rollenspiel ist nicht neu«®®

, SO
Thomi weiter, er trete vielmehr bereits bei Thomas Hobbes auf und kehre
schlieRlich bei Nietzsche wieder. Rollenspiel ist demnach nicht in erster Li-
nie mit einem kiinstlerischen Talent verbunden, sondern mit einem gesell-
schaftlichen Zwang, der auf den Einzelnen ausgeiibt wird und dem er sich
notgedrungen beugen muss. Beim Neffen jedoch, so Thomd weiter, komme
eine weitere Dimension hinzu, eine Art Uberschuss in der notwendigen, aber

tempordren Anpassung:

Die gerade angeflihrte genealogische Erklarung, wonach das Rollenspiel
dem Bediirfnis nach Selbsterhaltung entspringt, ist aber nur die halbe
Wahrheit. Denn wenn der Neffe spielt, dann passiert etwas Besonderes
mit ihm: Er verliert dieses Bediirfnis aus den Augen —und er verliert sich im Spiel.
Keineswegs begnigt er sich damit, anderen nach dem Munde zu reden.
Der Neffe ldsst den Schauspieler in sich gewissermafien von der Leine,
er setzt ihn — oder sich selbst — frei. Mit dieser Bewegung distanziert er
sich von natiirlichen Vorgaben und gesellschaftlicher Anpassung. Er setzt
eine eigentiimliche Fahigkeit zur Reflexion ein, die zwischen Vernunft und
Wahnsinn schillert.%®

Der Selbstverlust im Spiel lisst sich mit Thomai tatsichlich als eine Form der
Befreiung deuten, unterscheidet den Neffen jedoch immer noch fundamental
vom souverdnen Schauspieler aus dem Paradox, weshalb Thomis Terminolo-
gie hier irrefithrend ist. Der Neffe ist gerade kein Schauspieler oder allenfalls
ein schlechter, denn er gibt sich gerade dadurch, dass er »den Schauspieler in
sich gewissermafien von der Leine« lisst, seinen momentanen Leidenschaf-
ten hin — er macht also gerade das, was der Schauspieler des Paradox in jedem
Fall vermeiden sollte. Dessen herausragende Fihigkeit besteht, wie in den

97  Diderot: Rameaus Neffe, S. 32.
98  Thoma: Puer robustus, S.140.
99  Ebd.S.141. (Hervorh.i. 0.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

67


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Paradoxa iber Politik und Theater

vorigen Kapiteln herausgearbeitet worden ist, in der vollkommenen Selbst-
beherrschung, nicht im Exzess. Insofern es sich dabei klarerweise um eine
Idealvorstellung und nicht um eine empirische oder normative Beschreibung
handelt, kann beim Neffen allerdings von einer Verwandtschaft mit diesem
idealen Typus gesprochen werden. Sein sMakel« besteht in der Entgrenzung
seines Spiels und in seiner sozialen Abhingigkeit. Sowohl die Motivation der
Selbsterhaltung als auch der Selbstverlust im Spiel stehen dem eigentlich sou-
verdnen Spiel, wie es auf der Bithne — und nach Diderots Paradox wohl nur
dort — stattfinden kann, im Wege. Der Schauspieler im Paradox, das ist die
Differenz zu Rameaus Neffen, befreit sich nicht, in welcher Form auch immer,
durch sein Spiel, sondern seine Freiheit ist vielmehr Bedingung der Moglich-
keit des souverdnen Schauspiels.

So gesehen besteht die Ahnlichkeit, die Dirmann zwischen antikem Gla-
diator und Schauspieler aufzuzeigen versucht und die in einem der vorigen
Kapitel kritisiert worden ist, eher in Bezug zum Neffen Rameaus. Dieser hat
im Hinblick auf die Nutzung seines Talents als Uberlebensstrategie tatsich-
lich einen ssklavischen Charakter<, den er geschickt und wirkungsvoll ein-
zusetzen weifd. Gleichwohl transzendiert er diese Abhingigkeit und besti-
tigt damit die von Dirmann betonte Moglichkeit der Befreiung, denn - hier
ist diese Deutung Dirmanns durchaus zutreffend, wenn auch weiterhin zy-
nisch - »[d]ie artistische Fihigkeit zu berechnendem Rollenspiel und kithler
Verstellung eroffnet fiir Diderot Moglichkeiten des sozialen Aufstiegs auf der
lebenspraktisch bedeutsamen Bahn einer professionellen Befreiung.«°° Wo-
bei hinzuzufigen ist, dass dies im einen wie im anderen Fall selbstverstind-
lich nicht »fiir Diderot« gilt, sondern zunichst einmal fiir die Figur in dem
von ihm skizzierten, jeweils fiktiven Szenario.

Jene Moglichkeiten des sozialen Aufstiegs bestehen, wie bereits gesagt,
fir den Neffen viel deutlicher als fiir den Schauspieler, der es im von Diderot
entworfenen Idealfall gar nicht nétig hat, sich zu befreien, denn er ist bereits
autonom. Der — wie Thomi es ausdriickt — in Gestalt des Neffen »von der
Leine gelassene« und »freigesetzte« Schauspieler ist schlieflich nichts ande-
res als ein Symptom von dessen gesellschaftlicher Bedingtheit und erwarte-
ter Anpassungsleistung, nicht etwa deren souverine Uberwindung oder auch
nur kritische Infragestellung. Die diffuse Wechselbewegung des Neffen, sein
Schwanken zwischen Unterwerfung und Aufbegehren, bleibt somit hinter der
absoluten Asthetisierung des Schauspielers auf der Bithne zuriick, er bleibt

100 Darmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielersc, S. 48f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Subjekt jener Gesellschaft, in der er sich bewegt, und ist keinesfalls ein >Sub-
jekt ohne Subjekt«. Des Neffen Verhiltnis zu gesellschaftlichen Pflichten und
Erwartungen ist dann auch von einem radikalen und zynischen Realismus
gepragt: »Seine Pflichten erfiillen, wohin kann das fithren? Zur Eifersucht,
zur Unruhe, zur Verfolgung. Kommt man auf solche Weise vorwirts? Seine
Aufwartung machen, die Grof3en sehen, ihren Geschmack ausforschen, ihren
Phantasien nachhelfen, ihren Lastern dienen, ihre Ungerechtigkeiten billi-
gen, das ist das Geheimnis.«'*

Die Strategien des Neffen sind demnach — und das heiflt, wenn wir ihm
selbst Glauben schenken - ausgesprochen profan: Es gilt, den Michtigen zu
gefallen, um vorwirtszukommen, oder iibersetzt: Man muss sich anpassen,
ein Opportunist sein, Konformismus leben. Dabei ist es wichtig, dass die Dif-
ferenz zwischen Sein und Schein gewahrt bleibt, ganz so wie Machiavelli es
dem Fiirsten als Bedingung des Machterhalts rit, was in beiden Fillen durch
die jeweils unverbliimt argumentierenden Texte selbst konterkariert wird, soll
heifien: Sowohl der Fiirst als auch Rameaus Neffe sind bereits durch ihre blofie
literarische Existenz nicht identisch mit den Positionen, die dort vordergriin-
dig vertreten werden, da sie diese einem Publikum, einer Leserschaft offen-
legen.

Der Neffe selbst nutzt indes nach eigenem Bekunden auch seinerseits »die
klassische Literatur, allen voran Moliére, zum Studium niitzlicher Verhal-
tensweisen und nicht etwa zur smoralischen Besserung«. Seine durchaus er-
folgreiche Strategie besteht also in einer radikalen Trennung von Innen und
Auflen, von Charakter und Verhaltensweisen:

Lese ich den Tartuffe, so sage ich mir, sei ein Heuchler, wenn du willst, aber
sprich nicht wie ein Heuchler. Behalte die Laster, die dir nitzlich sind, aber
bewahre dich vor dem Ton, vor den AuRerungen, die dich licherlich machen
wiirden. Und dich vor diesem Ton, diesen Auerungen zu bewahren, mufit
du sie kennen. Nun haben sie dir diese Autoren vortrefflich geschildert. Ich

bleibe, was ich bin, aber ich handle und rede, wie sich’s geziemt.'®?

Diese Aussage ist insofern bemerkenswert, als sie der haufig vorgebrachten
Interpretation des Neffen als eines im Grunde auch >subjektlosen Subjekts< —
um die von Lacoue-Labarthe ins Spiel gebrachte Bezeichnung des Schauspie-
lers des Paradox zu gebrauchen — und der Verwischung der Grenzen von Ich

101 Diderot: Rameaus Neffe, S. 35.
102 Ebd.S. 52.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

69


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Paradoxa iiber Politik und Theater

und Du respektive Ich und Er geradezu zuwiderlduft. Sowohl bei Kristeva als
auch bei Thomi klingt diese Vorstellung an, wenn es einmal heifdt: »er ist
der spielerische Geist, der nicht haltmachen, nicht paktieren will, er will nur
provozieren, verlagern, verkehren, schockieren, widersprechen.«'® Und das
andere Mal: »[...] er verliert sich im Spiel.«"°* Auch Konstanze Baron konstatiert
in ihrer Studie iiber Diderots Erzihlungen:

Der Neffe wird beschrieben als ein merkwiirdiges >=Compositum<von Eigen-
schaften, das (iber keine eigene Substanz, keine eigene Identitat verflgt,
sondern sich einzig und allein durch seine mimetischen Fahigkeiten hervor-
tut. Das einzige, was man mit Sicherheit iiber Rameau sagen kanniist, dass er
niemals mit sich selbst ibereinstimmt, sondern sich seiner Umgebung per-
fekt anzupassen vermag. Wenn daherim Laufe des Dialogs wiederholt seine
>Originalitit<beschworen wird, so ist damit wohl in erster Linie die schillern-

de Wandelbarkeit seines Charakters gemeint.'®>

Nehmen wir jedoch zunichst einmal die Selbstaussage des Neffen ernst, dann
ist es keineswegs so, dass er sich in spielerischer und entgrenzender Weise
entsubjektiviert, ganz im Gegenteil, denn, so sagt er deutlich: »Ich bleibe,
was ich bin [..].«'°® Was dieses >Ich« dann genau ausmacht, kann vage blei-
ben, entscheidend ist die Behauptung einer festen Identitit iiber die Zeit und
die unterschiedlichen in Reden, Handlungen und Verhaltensweisen sich ma-
nifestierenden Rollen hinweg.

Dariiber hinaus erinnert diese Stelle an den Mephisto in Goethes Faust.
Dieser namlich sagt jenen Satz, freilich gewendet in die zweite Person Sin-
gular, in der Studierzimmer-Szene in gleich zwei Varianten zu Faust:

Du bist am Ende — was du bist.
Setz dir Periicken auf von Millionen Locken,
Setz deinen Fufd auf ellenhohe Socken,

Du bleibst doch immer, was du bist."®?

103 Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S.147.

104 Thoma: Puer robustus, S.141. (Hervorh. i. O.)

105 Konstanze Baron: Diderots Erzihlungen. Die Charaktergeschichte als Medium der Aufkli-
rung, Paderborn 2014, S.137.

106 Diderot: Rameaus Neffe, S. 52.

107 Zitiert nach Johann Wolfgang Goethe: »Faust. Eine Tragddie, in: ders.: Faust-Dichtun-
gen, Band |, hg. von Ulrich Gaier, Stuttgart 1999, S. 7-489. Hier S. 81 (= Der Tragddie Erster
Teil, Studierzimmer |1, V. 1806-1809).

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Dabei sei daran erinnert, dass der deutsche Text von Rameaus Neffe ebenfalls
von Goethe stammt und beide Werke kurz hintereinander erschienen sind,
nimlich 1805 die Diderot-Ubersetzung und 1808 der erste Teil des Faust,
wenngleich sich Goethes Bearbeitung des Faust-Stoffes bekanntlich iber
Jahrzehnte hinzog. Was Mephisto Faust als fatalistische Selbsterkenntnis
anbietet — nimlich die Vergeblichkeit seines perfektionistischen irdischen
Strebens -, das hat der Neffe bereits verinnerlicht. Seine Bemiithungen
richten sich dann auch weniger auf Wissensdrang und Selbsttransformation
als vielmehr auf den kurzfristigen gesellschaftlichen Erfolg, das soziale
Uberleben sowie die Verfeinerung seiner niitzlichen artistischen Fihigkeiten
und der »unwiirdige[n], niedertrichtige[n], kleine[n] Kunstgriffe«'®®
selbst sagt.

, Wie er

Hinter diesen Kunstgriffen verbirgt sich, so die hier vorgeschlagene Les-
art, gleichwohl eine konstante Identitit. Der Neffe mag sich — anders als der
Schauspieler — zwar zuweilen im Spiel verlieren, doch ist er offenkundig dazu
inder Lage, diese Zustinde zumindest im Nachhinein zu reflektieren und sich
selbst als Einheit, als ein >Ich«< zu begreifen, das jene Kunstgrifte willentlich
ausfithrt. Was ihm indes offenkundig fehlt, das ist die Fahigkeit zur Distanz
im Spiel selbst — und genau darum bleibt er tatsichlich immer, was er ist,
denn er ist auch im Spiel mit sich identisch, das heift, er zeigt nicht, son-
dern ist< in jenen Momenten das, was er zeigt. Seine Anpassung kennt keine
»Abstindigkeits, keine Verdopplung, keine Gleichzeitigkeit von Spiel und Be-
urteilung, wie sie dem Schauspieler eigen sind: »Er hort und er sieht sich, er
kann seine Wirkung beurteilen; er ist nicht hingerissen, sondern — abstin-
dig — bei sich. Er verdoppelt sich gewissermafien, ist zugleich er selbst und
die Figur, die er darstellt, die er verkdrpert, er ist es, indem er sie verkor-
pert.«*

Der Neffe ist, wie gesagt, all dies nicht und insofern ist er zwar immer er
selbst, gleichzeitig jedoch darauf angewiesen, iiber sich selbst zu sprechen,
denn genau das ist der Motor des Dialogs: die Thematisierung des eigenen
Selbst, das sich durch diese Thematisierung zuallererst konstituiert. In die-
sem Sinne ist der Neffe ein Selbstdarsteller, kein Schauspieler.

Wenden wir uns nun von der Figur des Neffen ab und der Form des Dia-
logs zu. Es gibt eine weitere Uneindeutigkeit, die Rameaus Neffen auszeichnet,
namlich jene beziiglich der Frage, ob es sich bei Diderots Text um Literatur

108 Diderot: Rameaus Neffe, S. 32.
109 Wuthenow: »Diderots Paradoxe sur le Comédienc, S. 97.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Paradoxa iiber Politik und Theater

oder um Philosophie handelt. Dieser Frage hat sich jiingst Alexander Becker
gewidmet und hilt im Anschluss an seine generellen Voriiberlegungen zu die-
ser Unterscheidung fest:

Diderot ist nicht nur eine der prominentesten Figuren der europidischen
Ceistesgeschichte, die gleichermafien literarisch und philosophisch titig
waren; in seinem philosophischen Werk selbst finden sich kaum Texte, die
dem in seinem Umfeld durchaus gepflegten Muster klassischen philoso-
phischen Schreibens, der Form der Abhandlung, gehorchen. Generell kann
man in seinen philosophischen Texten ein Experimentieren mit Formen
ausmachen, dem eine experimentelle, erprobende Haltung zu den ver-
handelten Inhalten entspricht. Der Dialog Rameaus Neffe nimmt in diesem
Kontext nochmals eine herausgehobene Stellung ein, weil der Autor sich

hier auf eine besondere Weise zu exponieren scheint.™°

Dass sich diese Exponiertheit auch im Paradox beobachten lisst, ist hier be-
reits herausgearbeitet worden. Fiir Becker ist Diderot deshalb eine so wichti-
ge Figur, weil sich in seinem Werk das generell diffizile Verhiltnis von Philo-
sophie und Literatur in exemplarischer Weise darstellt. Er schligt aufgrund
einer sehr prazisen und einleuchtenden Rekapitulation und Analyse der bis-
herigen Diskussion dieses Verhaltnisses, auf die wir hier nicht ndher eingehen
kénnen, vor,

sich von der Alternative zu |6sen, Philosophie und Literatur seien entweder
strikt zu trennen oder ihre Differenz sei zu einer blof? stilistischen Varianz
herabzustufen. Statt dessen konnten beide durch ein gemeinsames Ziel ver-
bunden sein, mit dem sie auf unterschiedliche Weise umgehen, und zwar
derart, dass sich die Bemiithung um dieses Ziel in zwei einander gegeniiber-
liegende Pole artikuliert, die gerade in ihrer Differenz aufeinander angewie-
sen sind.

Das Ziel, das ich meine, ist eine Ordnungs- und Orientierungsleistung, die
das Subjekt —sei es als Autor, sei es als Leser —selbst betrifft.!

Diese Ordnungs- und Orientierungsleistung kann keiner der beiden Pole al-
leine leisten. Was schon beim Paradox thematisiert worden ist, insbesondere

110 Alexander Becker: »Philosophie und Textform. Uberlegungen anlisslich von Diderots
Rameaus Neffe«, in: Marcus Andreas Born, Claus Zittel (Hg.): Literarische Denkformen,
Paderborn 2018, S.111-127. Hier S.121.

11 Ebd. S.120.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

mit Riickgriff auf Victor Klemperers Ausfithrungen zu Diderot, wird durch
Beckers Perspektive auf Rameaus Neffen bekriftigt: Es handelt sich bei beiden
Dialogen Diderots (sofern wir das Paradox noch als solchen und nicht etwa als
eine eigene Textsorte betrachten wollen) doch zumindest auch um Reflexio-
nen iber die eigene Zerrissenheit als Autor, und zwar insbesondere als phi-
losophischer Autor. An dieser Stelle kommt Diderot noch eine dritte Gattung
zu Hilfe, die Becker leider nicht explizit erwihnt, die er aber selbst sprachlich
einfithrt. Es handelt sich dabei — wie konnte es anders sein? — um das Drama.
Dieses liefert nimlich in beiden Fillen, das erkennt auch Becker in Bezug auf
Rameaus Neffen, den Modus der Textgestaltung: »Nun zerfillt der Text aber
nicht in zwei Figuren und ihre Aulerungen; er ist immer noch ein Gesprich
zwischen beiden, und hat darum eine eigene Einheit. Dadurch entsteht eine
Ebene oberhalb dieser beiden Pole: Der Text inszeniert das Wechselverhiltnis der
beiden Pole.<'*

Dabher, so lisst sich abschliefiend sagen, stehen zwar die Figuren oder
Sprecher beider Texte wie auch deren vermeintliche Doppelgingerfiguren
jeweils in einem Spannungsverhiltnis. Der Neffe lasst sich nimlich gerade
nicht als Schauspieler identifizieren. Was aber beide Dialoge Diderots ver-
bindet, ist deren Orientierung an einem dramatischen Modus der Textgestal-
tung, und zwar spezifisch im Sinne jenes Wechselverhiltnisses zweier Pole,
das Becker beschreibt. Eine Ordnungs- und Orientierungsleistung konnen die
Texte daher auch nur insofern bieten, als sie jeweils als Gesamterscheinung
betrachtet werden und nicht blof im Hinblick auf die einzelnen Figuren, die
dort auftreten, oder die inhaltlichen Positionen, die verhandelt werden. Mehr
noch: Die Ordnungs- und Orientierungsleistung, von der Becker spricht, be-
trifft womdglich kein feststehendes >Subjekt<, sondern sorgt vielmehr impli-
zit fur dessen Infragestellung und auf einer zweiten Ebene dann fiir dessen
Konstitution, das heifdt: Die Formsprache der Texte (und auch deren verhan-
delter Inhalt) sorgt zunichst einmal fiir Irritation und Dezentrierung; als ds-
thetische Einheit und Artefakt, die sie aber nun einmal auch sind, haben sie,
da liegt Becker richtig, wiederum eine Orientierungsfunktion, indem sie ein
Ganzes (wieder)herstellen.

112 Ebd. S.124. (Hervorh.i.0.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.

73


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Paradoxa iiber Politik und Theater

.3 Wie denken Sie dariiber? Diderot und die Illusionen
der anderen

Der Fremde wuf3te nicht, was er davon denken sollte, da offensichtlich kluge
Ménner—zumindest nach ihrem Wesen, ihrem Alter und derihnen von allen
Seiten bezeugten Hochachtung zu urteilen — kaltbliitig derartigen Unsinn
juRerten."3

In einer duflerst bemerkenswerten, da in vielerlei Hinsicht die Literatur der
Moderne antizipierenden kurzen Erzihlung, die ebenfalls weitgehend als
Dialog gestaltet ist, verbindet Diderot virtuos Reisebericht, Fremdheitser-
fahrung und Autorititskritik zu einer Parabel, die sich liest, als sei sie ein
Vorliufer der Romane von Franz Kafka.

Der Text endet mit der titelgebenden und gleichsam an die Leserin gerich-
teten Frage: »Wie denken Sie dariiber?«** Diese iiberraschende Wendung am
Schluss ist es, die eine >dekonstruktive« Lektiire des Textes, wie sie etwa Mar-
co Baschera zum Paradox vorgelegt hat, geradezu heraufbeschwort. Dort wie-

15, »Der

derum heif3t es in Bezug auf das rhetorische Mittel der Apostrophe
Leser wird durch diese Anrede zu einer Figur des Textes, zu einem Zuschau-
er. [...] Das erzihlende >Ich« bildet mit dem Leser zusammen eine Gemein-

schaft, vor deren Augen die erzihlte Szene sich abspielt. [...] Es fordert den

113 Denis Diderot: Wie denken Sie dariiber?, in: ders.: Erzihlungen und Gespriche, Ubers. von
Katharina Scheinfufd und mit einer Einfihrung von Victor Klemperer, Leipzig 1953,
S.39-44. Hier S. 41. (Hervorh. S. Sch.)

114 Ebd. S. 44. In einer fritheren deutschen Ausgabe lautet der Titel »Was halten Sie da-
von?«. Vgl. Denis Diderot: Was halten Sie davon?, in: ders.: Die Romane und Erzihlungen,
Band Il, iibertragen von Hans Jacob und Else Hollander, mit einer Einfithrung von Otto
Flake, Potsdam/Berlin 1920, S. 1-6.

115 Dassdie Anrede des Lesers streng genommen keine oder nichtimmer eine Apostrophe
ist, sondern nur als solche >empfundencwird, vernachlissigen wir hier, da der>Uberra-
schungseffekt<an der hier behandelten Stelle offenkundig ist. Vgl. Gerd Ueding, Bernd
Steinbrink (Hg.): Grundriss der Rhetorik: Geschichte — Technik — Methode, Stuttgart 2005,
S.323: »In der Literatur ist die direkte Anrede des Lesers an sich keine apostrophe; sie
wird jedoch als apostrophe empfunden, weil es (iberraschend (nicht gewohnlich, nicht
normal) ist, wenn sich der Autor vom gréReren, allgemeineren Publikum abzuwenden
scheint, um den Lesenden personlich anzusprechen.«

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

sLeser-Zuschauer« auf, seinen aktiven Beitrag an der Entstehung von Sinn zu
leisten. <6

Diese Grenziiberschreitung erfolgt in der vorliegenden Erzihlung noch
deutlicher als im Paradox, insofern der Text von der an die Leserin gerich-
teten Frage buchstiblich eingeklammert wird. Das Nachdenken und Urtei-
len tiber den erzihlten Sachverhalt wird in Diderots Erzihlung explizit der
Leserin iiberantwortet, doch wird dies erst am Ende deutlich, da die gleich-
lautende Uberschrift zunichst auch auf eine Figurenrede verweisen kénnte.
Jedoch, so heifst es in der Geschichte von dem Mann, der sich »an das Ufer
einer fremden Welt verschlagen«'” sieht: »Der Fremde wufte nicht, was er
davon denken sollte [..].«<*'® Er wusste nicht, was er denken sollte, der Lese-
rin hingegen wird die Frage nach dem Wie des Denkens gestellt und damit
das Augenmerk vom nicht definierten Inhalt des Gedachten hin zu dessen -
ebenfalls undefinierter — Form gelenkt. Dariiber hinaus wird die Verwirrung
des Fremden von einem von ihm wahrgenommenen, jedoch nicht benennba-
ren gesellschaftlichen Imperativ, einem von ihm gleichsam intuitiv erfassten
>Dispositiv™ hervorgerufen, denn »er wusste nicht, was er denken sollte«**°,
Damit wird nicht zuletzt auf die mégliche Diskrepanz zwischen dem, was ge-
dacht werden soll, und dem, was eine konkrete Person, hier unser Fremder,
tatsichlich denkt, verwiesen.

Der von den Bewohnern der fremden Welt geidufierte >Unsinn« zeichnet
sich dann auch vor allem deshalb als solcher aus, weil er der Leserin durch
die Augen des Fremden prasentiert wird. Dieser wundert sich dariiber, dass
sich die Manner, die ihm begegnen, auf einen Geist als hochste Autoritit be-
rufen und damit eine Metaphysik und religiése Unterwerfung etablieren, die
er als Fremder offenbar nicht nachzuvollziehen in der Lage ist. Warum, das
erfahren wir nicht, doch sehen wir die ihm ginzlich fremde Welt aus sei-
ner von Verwirrung und Verwunderung geprigten Perspektive, in welche sich
zugleich Angst und Spott mischen. Erst am Ende wird die Leserin auch von
dieser vermittelnden Perspektive distanziert und von einem sich nun in den

116 Marco Baschera: Das dramatische Denken. Studien zur Beziehung von Theorie und Theater
anhand von I. Kants »Kritik der reinen Vernunft« und D. Diderots » Paradoxe sur le comédienc,
Heidelberg 1989, S. 50.

117  Diderot: Wie denken Sie dariiber?, S. 39.

118 Ebd.S. 41.

119 Vgl. zu diesem Begriff Michel Foucault: Dispositive der Macht. Uber Sexualitdt, Wissen und
Wahrheit, Berlin 1978.

120 Diderot: Wie denken Sie dariiber?, S. 41. (Hervorh. S. Sch.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.

75


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Paradoxa iiber Politik und Theater

Vordergrund dringenden Erzihler auf sich selbst zuriickgeworfen: Wie denken
Sie dariiber?

Der von Baschera in Bezug auf Diderots Paradox ins Spiel gebrachte
>Leser-Zuschauer« ist nicht blof3 aufgefordert, einen aktiven Beitrag zur
Entstehung von Sinn zu leisten, sondern wird, wenn wir ihn uns auch fir
diese Erzihlung leihen, hier explizit damit konfrontiert, dass er selbst fiir
die Sinnentstehung sogar absolut notwendig ist. Ranciéres emanzipierter
Zuschauer, so ldsst sich folgern, findet sich bei Diderot bereits als emanzi-
pierter Leser respektive emanzipierte Leserin und wird hier als solche von
ihm auch explizit thematisiert und favorisiert. Ob ein Text >Sinn« hat, so lisst
sich Diderots Textstrategie rezeptionsisthetisch theoretisieren, entscheidet
letztlich die Leserin. Sie ist somit keine blofe Konsumentin, die dem Darge-
botenen ausgeliefert ist, sondern iibt eine nicht zu unterschitzende Macht
aus, ist in dieser Hinsicht frei, sich ihres eigenen Verstandes zu bedienen,
das Sinnangebot mitunter auch zuriickzuweisen.

Die drei Greise in Diderots Erzihlung, auf welche der Fremde trifft, ver-
suchen gleichwohl, diesen vom Gegenteil zu tiberzeugen, nimlich von seiner
eigenen Unfreiheit:

»Sie sind nicht frei«, fuhr der Greis fort, »welch entsetzliche Listerung! Be-
mithen Sie sich, diesen Irrtum rasch zu Uberwinden ..« — »Lassen Sie ihn
reden«, raunte ihm sein Kollege zu, »und hiiten Sie sich, an die Freiheit zu
glauben, denn damit wiirden Sie an der grofden Giite des Geistes Zweifel du-
Rern ..«

»Im Ubrigen, fuhr der erste mit bescheidener und schmeichlerischer Miene
fort, »bevor wir weiter gehen, sollen Sie wissen, dafy man mich Hochwiir-
den nennt. So hat es der giitige Geist befohlen, der mich eingesetzt hat,
die Durchfihrung seiner Gesetze zu iiberwachen. Im ganzen Land ist nur
ein Mann {ber uns drei gesetzt, deshalb hat ihn der hochste Geist den Die-
ner der Diener genannt, denn der hochste Geist ist voller Gerechtigkeit und

Weisheit und ist unfehlbar in seinem Urteil.«'?’

Auf diese Passage folgt die Verwirrung und Unschliissigkeit des Fremden, die
der Erzihler mit der Beurteilung des Gesagten als >Unsinnc¢ erklirt. Wir er-
lauben uns hier als gedankliche Parenthese, diese Passage in die Gegenwart
zu libersetzen: Der »giitige Geist< wire dann nicht etwa mit einem Gott oder

121 Ebd.S. g0f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

einer anderen tatsichlich religiosen Autorititsinstanz zu substituieren, son-
dern mit dem allgegenwirtigen sogenannten >freien Markt¢, mithin — noch
immer — mit Adam Smiths >unsichtbarer Hand des Marktes<.'**

An der Passage aus Diderots Erzihlung ist jedoch die explizite Verneinung
der Freiheit bemerkenswert. Die drei Greise erteilen der Vorstellung der Frei-
heit eine klare Absage und zeigen ihre autoritire Haltung dadurch ganz offen,
obgleich sie den Fremden sehr héflich und zuvorkommend behandeln. Die-
sem bleibt schliellich keine andere Wahl, als sich vordergriindig, wie er selbst
behauptet, an seine neue Umgebung anzupassen, denn »[d]ie Unmoglichkeit,
die Insel zu verlassen, brachte ihn zu dem Entschluf, im grofien ganzen so
zu handeln wie die anderen, obgleich er sich im Grunde nicht entschlieRen
konnte, ein Wort von all dem zu glauben, was man ihm als Glaubensregeln
erzihlt hatte.«*?

122 Esseiandieser Stelle auch ausdriicklich auf die fiir unseren Zusammenhang recht auf-
schlussreiche Tatsache hingewiesen, dass das Bild der>unsichtbaren Hand<in Smith<
Werk an zwei prominenten Stellen auftritt, ndmlich in der Theory of Moral Sentiments
und in An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations. Vgl. Adam Smith:
Theorie der ethischen Gefiihle, auf der Grundlage der Ubersetzung von Walther Eckstein
neu hg.von Horst D. Brandt, Hamburg 2010, S. 296: »Von einer unsichtbaren Hand wer-
densie[d.h.die Reichen,S. Sch.] dahin gefiihrt, beinahe die gleiche Verteilung der zum
Leben notwendigen Giiter zu verwirklichen, die zustandegekommen ware, wenn die
Erde zu gleichen Teilen unter alle ihre Bewohner verteilt worden ware; und so fordern
sie, ohne es zu beabsichtigen, ja ohne es zu wissen, das Interesse der Gesellschaft und
gewihren die Mittel zur Vermehrung der Gattung.« Sowie Adam Smith: Untersuchung
iiber Wesen und Ursachen des Reichtums der Vélker, (ibers. von Monika Streissler, hg. und
eingel. von Erich W. Streissler, Titbingen 2012, S. 467: »Wenn er [d. i. der Unternehmer,
S. Sch.] die heimische Erwerbstatigkeit der auslandischen vorzieht, denkter nuran sei-
ne eigene Sicherheit; und wenn er diese Erwerbstatigkeit so ausrichtet, dafd die grofite
Wertschopfung erfolgt, denkt er nur an seinen eigenen Vorteil, und dabei wird er, wie
in vielen anderen Féllen auch, von einer unsichtbaren Hand geleitet, einem Zweck zu
dienen, der nicht in seiner Absicht lag.« Beziiglich einer Kritik des heutigen 6konomi-
schen Mainstreams, der sich noch immer auf dieses Bild beruft, und beziiglich dessen
weitreichendem Einfluss sei ferner auf Silja Graupes einschlagige Studie zum ideo-
logischen und manipulativen Gehalt 6konomischer Standard-Lehrbiicher verwiesen:
Silja Graupe: Beeinflussung und Manipulation in der konomischen Bildung. Hintergriinde
und Beispiele, hg. vom FGW — Forschungsinstitut fiir gesellschaftliche Weiterentwick-
lunge. V., Disseldorf2017. www.fgw-nrw.de/fileadmin/user_upload/NOED-Studie-05-
Graupe-A1-komplett-Web.pdf (zuletzt aufgerufen am 3.9.2020).

123 Diderot: Wie denken Sie dariiber?, S. 43.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

71


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Paradoxa iiber Politik und Theater

Genau an diesem Punkt, also im Moment der scheinbaren gelungenen
Assimilation, wird er allerdings im Zustand eines »triumerischen Nachden-
kens« an das gegeniiberliegende Ufer getrieben, wo er — »vielleicht«, wie es
heifdt — doch noch jenen héchsten Geist trifft, an den er eigentlich gar nicht
glaubt. An dieser Stelle gibt sich der Erzahler nun selbst als ein unzuverlis-
siger zu erkennen, »[d]enn trotz all meiner genauen Kenntnis der Geschichte
der Entdeckungsreisen muf ich sagen, daf ich nichts Genaues dariiber be-
richten kann.«'?* Der Rest, nimlich das Gesprich zwischen dem Fremden
und dem Geist, ist demnach Spekulation des Erzihlers und verstirkt die Ver-
unsicherung der Leserin, an die zuletzt die ganze Verantwortung der Deutung
der Geschehnisse tibertragen wird. Zuvor allerdings kommt noch einmal der
Fremde zu Wort, der zu sich selbst sagt oder vielmehr gesagt haben mag: »Ich
habe es doch gewufit: wenn an diesem Ufer ein Geist lebte, dann mufite er
gut und nachsichtig sein, und wir wiirden nichts miteinander auszufechten
haben. Auf jeden Fall gibt es nichts Besseres, sich vor Tiuschung und Irrtum
zu bewahren, als immer wahr zu sein gegen sich selbst.«!*5

Vor diesem Hintergrund gewinnt die einrahmende Frage eine andere
Konnotation, nimlich eine konkrete: Als Leserin ist jede Einzelne aufge-
fordert, sich zu fragen, inwiefern Selbsttiuschung und Fremdtiuschung
untrennbar zusammengehéren und ob es denn iberhaupt méglich ist, sich
vom eigenen Verhalten zu distanzieren. Dies nimlich tut der Fremde, wenn
er — wie der Erzahler uns nahelegt — sich nur scheinbar dem Verhalten
der anderen anpasst. Ist es aber itberhaupt moglich, so fragt uns Diderot
mittelbar, sich nur scheinbar anzupassen? Oder ist es nicht vielmehr so,
dass der Schein zum Sein wird, auch ohne dass man selbst daran glaubt?
Ist es moglich, sich selbst auf die radikale Trennung von Sein und Schein zu
berufen, den anderen jedoch echten Glauben zu unterstellen?

Was Konstanze Baron in Bezug auf das Paradox als »paradoxe Kommuni-
kation< bezeichnet, nimlich die »Nicht-Identitit von Ursache und Wirkung,

¢ wie sie in den vorangegangenen Kapiteln be-

Produktion und Rezeption«**
reits sichtbar geworden ist, fithrt die Frage nach der Rolle der Rezipientin im
Falle der Erzidhlung Wie denken Sie dariiber? noch einen Schritt weiter. Wah-
rend nimlich im Paradox, zumindest auf der inhaltlichen Ebene, noch fiir ei-

ne affektive Manipulation des Zuschauers pladiert wird, wirft die vorliegende

124 Ebd.
125 Ebd.S. 44.
126 Baron: Diderots Erzihlungen, S. 360.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Erzihlung die Leserin auf sich selbst und ihr eigenes Denken zuriick, indem
sie diese namlich direkt danach fragt, wie sie selbst iiber das zuvor Erzihlte
denke. Es geht Diderot hier offenbar nicht um eine affektive Manipulation
der Leserin, sondern um deren Aufklirung durch - der Begriff dringt sich
geradezu auf - >Verfremdungs, und zwar mehrfach. Diese besteht hier in der
Erinnerung daran, dass der Sinn eines Textes nicht unabhingig vorhanden
ist, sondern von derjenigen, die ihn liest und dariiber nachdenkt, mitgestal-
tet oder iiberhaupt erst hergestellt wird. Voraussetzung dafiir ist wiederum,
dass die Leserin vom Text angesprochen wird, wie es in der hier vorliegen-
den Apostrophe sogar buchstablich der Fall ist. Das heifdt mithin auch, dass
diese Ansprache auch ignoriert werden kann, sich die Leserin der Beteiligung
an der Herstellung von Sinn auch verweigern kann. Konstanze Baron konsta-
tiert, dass sich die Einsichten aus dem Paradox auf das restliche Erzihlwerk
Diderots iibertragen lassen: »Die Erzihlungen performieren ein Modell von
Aufklirung, das auf einer dramatisch-dialektischen Form von Interaktion be-
ruht: [...] Aus der Heteronomie des Anstofles, dem passiv leidenden Leser,
entsteht somit die Autonomie des Rezipienten, aus der Mystification des Tex-
tes geht das Subjekt der Aufklirung hervor.«*7

Dies zeigt sich auch in der hier diskutierten Erzihlung, die bei Baron in
diesem Zusammenhang jedoch keine Erwihnung findet. Zudem wire hinter
den Terminus >Subjekt der Aufklirung« ein Fragezeichen zu setzen, da es bei
Diderot — wie gezeigt worden ist — mithin auch um die Infragestellung von
Identititskonzepten und eines derart klar definierbaren >Subjekts< geht. Was
sie ebenfalls nicht erwihnt, ist die oben diskutierte Moglichkeit der Verwei-
gerung der Rezeption, die iiber die >Autonomie des Rezipienten< hinausweist,
da in diesem Fall die Rolle des Rezipienten gar nicht erst eingenommen wird.
Das >Subjekt der Aufklirungs, wie Baron es sich vorstellt und bei Diderot vor-
zufinden meint, bleibt der unmittelbaren Interaktion verhaftet, auch dann,
wenn es scheinbar Autonomie erlangt. Die Verweigerung einer Rezeptions-
haltung wire hingegen eher eine dekonstruktive Geste, eine, die sich auch
noch der Indienstnahme fiir >die Aufklirung« entzieht. Dass die Moglichkeit
einer solch dekonstruktiven Lesart bereits bei Diderot selbst angelegt ist, zeigt
Marco Baschera in seiner bereits erwdhnten Studie zu Kant und Diderots Pa-

radox.?8

127 Ebd. S.360f. (Hervorh.i.0)
128 Baschera: Das dramatische Denken.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

79


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Paradoxa iber Politik und Theater

An dieser Stelle lohnt sich ein nochmaliger Blick auf Alexander Beckers
Uberlegungen zum Verhiltnis von Literatur und Philosophie. Beziiglich der
Philosophie, die im Gegensatz zur Literatur >der Wahrheit< verpflichtet sei
und damit einem formalen Transparenzgebot unterliege, stellt Becker fest,
dass die fur sich selbst in Anspruch genommene und behauptete Klarheit
des philosophischen Schreibens hiufig an entscheidender Stelle durchbro-
chen wird:

Philosophie kann ja nicht auf durchgingige Begriindungen setzen, sondern
appelliert bekanntlich an entscheidenden Punkten immer wieder an soge-
nannte »Intuitionen«. Das geschieht oft durch den Versuch, an vertraute Er-
fahrungen zu erinnern — und sei es nur die Erfahrung, wie ein bestimmtes
Wort gebraucht wird —; manchmal auch durch die Prasentation von Szena-
rien, in die sich die Leserin hineinversetzen mdge. Spatestens an solchen
Punkten wird klar, dass Philosophie literarische Mittel in epistemischer Ab-
sicht einsetzt. (Und schaut man sich die Szenarien an, die Philosophen (ib-
licherweise verwenden, wird recht schnell auch klar, dass die Philosophie
gut daran tite, sich die literarischen Moglichkeiten, komplexe Situationen

darzustellen, zum Vorbild zu nehmen.)'?°

Was Becker hier mehr andeutet als tatsichlich benennt, ist die mitunter ver-
storende Tatsache, dass sich die von ihm kritisierte Form philosophischen
Schreibens auf das Mittel der Einfithlung und damit auf emotionale Identifi-
kation stittzt. Dies sind jedoch nicht einfach »literarische« Mittel, zumal die
komplexere Literatur immer schon mit Distanzierungen und Verfremdungen
arbeitet, sondern es sind vor allem manipulative Mittel und diese sind inso-
fern gerade in philosophischen Texten, die ihrem (heutigen) Selbstverstind-
nis nach vor allem wissenschaftlich sein méchten, als besonders heikel zu be-
werten. Beckers treffende Beobachtungen werden dann auch nicht zufillig in
einem Text artikuliert, der sich in erster Linie mit Diderot beschiftigt. Nicht
nur trifft die Kritik hinsichtlich der mangelnden Vorstellungs- und Sprach-
kraft mancher Philosophen auf Diderot gerade nicht zu, vielmehr scheint er
sich dieser Problematik bereits selbst in hohem Mafe bewusst gewesen zu
sein — davon zeugen jedenfalls seine Texte. Was sich dort zeigt — und dies soll-
te an den hier exemplarisch besprochenen Stellen deutlich geworden sein —,
ist eine hohe Sensibilitat fiir das Wechselverhiltnis von Literatur und Philoso-
phie und mehr noch: Wie denken Sie dariiber? kann gar als Gegenentwurf zum

129  Becker: »Philosophie und Textformg, S.115.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

von Becker zu Recht kritisierten Appell an »Intuitionen« und vermeintlich
»vertraute Erfahrungen«, mithin gegen eine Verfithrung zu Einfithlung und
Identifikation gelesen werden. Inhaltlich geht es in der Erzihlung um Erfah-
rungen mit Fremdem und gerade nicht Vertrautem, formal wird die Leserin
nicht zu einem Konsens, einer Ubereinstimmung oder gar zu einer empa-
thischen Haltung angehalten, sondern mit einem verstérenden Szenario und
einer offenen Frage zuriickgelassen. Das Denken wird ihr nicht abgenom-
men, sondern wird ihr selbst ttberlassen, wihrend das geschilderte Szenario
in seiner ganzen Ambivalenz und Komplexitit dargestellt sowie ein simples
Hineinversetzen und schlichte Affirmation geradezu verunmoglicht werden.

Mit Blick auf Beckers Beschreibung des (heute) iiblichen Gebrauchs (meist
eher primitiver und manipulativer) literarischer Mittel fiir die eigene philo-
sophische Argumentation lasst sich schlussfolgern: Der von Becker kritisierte
Gebrauch zielt auf Zustimmung, und zwar mit Mitteln, die sich der vorder-
griindig sachlichen Argumentation entziehen und vielmehr auf Identifikation
und Einfiithlung setzen. Der virtuose Gebrauch literarischer Mittel, wie er sich
in exemplarischer Weise bei Diderot findet, zielt demgegeniiber nicht auf ei-
nen Konsens ab, sondern bewirkt ganz im Gegenteil eine Irritation der Rezi-
pientin und eine Komplexititssteigerung. Im ersten Fall werden also Illusio-
nen erzeugt und bedient, wo eigentlich, und das heif3t dem eigenen Anspruch
nach, Klarheit herrschen sollte, im zweiten Fall findet eine Desillusionierung
und gesteigerte Wahrnehmung der Wirklichkeit statt, obwohl es auf den ers-
ten Blick >nur« um Fiktionen in Gestalt zunichst reichlich verwirrender Sze-
narien geht. Vereinfacht gesagt und auf die Gefahr hin, einen Gemeinplatz
zu bedienen, der hier jedoch treffend ist, ldsst sich sagen: Die Fiktion wird
als Fiktion nicht verschleiert, sondern als solche gezeigt.

Es wire vermutlich eine erhellende Arbeit, sich jene philosophischen Bei-
spiele, die Becker kritisiert, unter diesem Gesichtspunkt noch einmal genauer
anzusehen. Dies kann hier nicht geleistet werden, jedoch lisst sich — wenn
Beckers Diagnose zutrifft, wovon wir hier ausgehen — die These aufstellen,
dass die Verwendung jener eher unterkomplexen Beispiele auf eine Stereo-
typisierung des Denkens und auch der Wahrnehmung hinauslauft. Ob dies
bewusst oder unbewusst geschieht, ob es von den jeweiligen Autoren inten-
diert ist, spielt dabei zunichst keine Rolle. Entscheidend ist die hohe norma-
tive Wirkungsmacht, die erzeugt wird, wenn ein scheinbar allen Menschen
zugingliches Beispiel oder Bild als Beleg oder gar Ausgangspunkt einer phi-
losophischen Argumentation verwendet wird. Insofern diese Beispiele in der
Regel ferner selbst nicht weiter thematisiert werden, erzeugen sie die Illusi-

- amM14.02.2028, 17:01:34.

81


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Paradoxa iiber Politik und Theater

on eines gemeinsamen Referenzrahmens, der aber moglicherweise durch das
Beispiel iiberhaupt erst hergestellt wird. Das wiederum berithrt die in die-
ser Arbeit bereits mehrfach thematisierte Rolle der Rezipientin im weitesten
Sinne. Ob nun Zuschauer, Leserin von Literatur oder von Philosophie, immer
kann und muss sich eine remanzipierte« Rezipientin zu dem ihr Dargebote-
nen verhalten konnen — was in einem solchen Fall zumindest erschwert, wenn
nicht gar verunmoglicht wird.

Im Hinblick auf die zentrale Bedeutung von Illusionen und Einbildungen
sowie der Formen des Glaubens, die mit diesen einhergehen, kann Diderots
Erzihlung jedoch noch aus einer weiteren Perspektive zuginglich gemacht
werden, nimlich aus jener, die einer Selbstkritik und Selbstbeschrinkung>der
Aufklirung« gleichkime. Aus dieser Perspektive ist die Zuteilung der Positio-
nen dann keineswegs mehr so klar, wie sie uns bislang erschienen ist. Nach
der bisherigen Lesart befinden sich die Inselbewohner auf der Seite des Aber-
glaubens und der Unterwerfung unter offenbar sinnlose Autoritit, wihrend
der Fremde nicht an deren Vorstellungen glauben mag und sich daher zu-
mindest innerlich von diesen distanziert.

Mit Robert Pfallers kulturtheoretischer Untersuchung tiber Die Illusionen
der anderen lisst sich die Perspektive jedoch auch umkehren, und dies soll im
Folgenden dargelegt werden: »Kann es also sein,« so lautet eine der zentralen
Fragen von Pfallers Untersuchung, »daf3 es Einbildungen gibt, die durch besseres
Wissen nicht nur nicht aufgehoben, sondern iiberhaupt erst installiert werden?«>° Be-
reits diese Frage lisst die zu Beginn dieses Kapitels zitierte Passage aus Dide-
rots Erzihlung in einem anderen Licht erscheinen. Die Antwort auf die Frage,
wie es sein kann, »daf} offensichtlich kluge Minner — zumindest nach ihrem
Wesen, ihrem Alter und der ihnen von allen Seiten bezeugten Hochachtung zu
urteilen — kaltbliitig derartigen Unsinn duferten«®!, wire mit Pfallers Uber-
legungen so zu beantworten, dass es sich bei dem geiduflerten >Unsinn« gerade
nicht um echte Uberzeugungen der Inselbewohner handelt, sondern auch fiir
diese selbst um eine Einbildung von anderen: »Die Einbildung der anderen,
die sich bisweilen nur durch das Kennzeichen des Zwanges bemerkbar macht,
ist sehr oft eine Einbildung ohne Bild.«3* Und in der Tat handelt es sich bei der

130 Robert Pfaller: Die lllusionen der anderen. Uber das Lustprinzip in der Kultur, Frankfurt a.M.
2002, S.12. (Hervorh. i. 0.

131 Diderot: Wie denken Sie dariiber?, S. 41.

132 Pfaller: Die lllusionen der anderen, S.14. (Hervorh. i. O.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

von den drei Greisen erliuterten Vorstellung eines »wohltitigen Geistes«'>3

um eine eigentiimlich abstrakte Vorstellung, eben eine Einbildung ohne kon-
kretes Bild. Bezeichnenderweise lebt der Geist den drei Greisen zufolge auch
nicht auf der Insel selbst, sondern an einem anderen Ufer und sie selbst sind
lediglich dessen Sprachrohr, die Vollstrecker seines Willens und der von ihm
gegebenen Gesetze. Dem Fremden sind diese Erliuterungen nicht geheuer
und er fragt nach den Griinden fiir die Abwesenheit des Geistes:

»Wenn das Land aber schon ist, warum lebt er nicht unter seinen Schitzlin-
gen? Was tut er auf dem anderen Ufer?«

»Was wir flr ihn aussagenc, antwortete der Creis, »befreit ihn von der Not-
wendigkeit, sich zu zeigen, da wir von ihm inspiriert sind... Aber wir miissen
Sie mit den Bedingungen vertraut machen, die der Geist gesetzt hat, um

gliicklich in seinem Lande zu leben...<'3*

Die Verwirrung und Ratlosigkeit ob der Ernsthaftigkeit, mit der ihm dieser
Glaube mit den dazugehérigen Regeln unterbreitet wird, konnen allerdings
auch ein Hinweis darauf sein, dass dem Fremden selbst ein Fehler unterliuft:

Der Fehler besteht nicht darin, die eigene Kultur fiir gerechtfertigt und die
andere fiir absurd zu halten; er kann vielmehr auch darin bestehen, der
fremden Kultur mehr Plausibilitdt zuzubilligen und ihr weniger Skepsis
entgegenzubringen, als sie selbst es getan hatte. Der Gelehrte betreibt eine
Ubertriebene Aneignung. Er trigt an die fremde Kultur eine Form des Glau-
bens heran, die dieser vollig fremd war. Er macht sich Einbildungen zueigen,
die fiir die Kultur, die sie hervorbrachte, méglicherweise nur Einbildungen

ohne Eigentiimer gewesen waren.'3®

Dass es sich tatsichlich um einen derartigen Fehler handelt, dafiir spricht
die Wendung, die gegen Ende der Erzdhlung eintritt. Obwohl es ndmlich zu-
nichst heifdt, der Fremde — den man hier durchaus mit dem Gelehrten in
Pfallers Beschreibung identifizieren kann — habe sich dazu entschlossen, »im
groflen ganzen so zu handeln wie die anderen, obgleich er sich im Grunde
nicht entschliefien konnte, ein Wort von all dem zu glauben, was man ihm als
Glaubensregeln erzahlt hatte«3®, stellt sich in der darauffolgenden Passage

133 Vgl. Diderot: Wie denken Sie dariiber?, S. 39.
134 Ebd.S. 40.

135  Pfaller: Die lllusionen der anderen, S.17.

136 Diderot: Wie denken Sie dariiber?, S. 43.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

83


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Paradoxa iiber Politik und Theater

heraus, dass er insgeheim doch an die Existenz des Geistes geglaubt haben
muss, denn »er machte sich auf den Weg, ihn zu suchen«*?”. Bezeichnender-
weise gibt sich der Erzihler genau an dieser Stelle als nicht zuverlissig zu
erkennen, denn, so lisst er uns wissen,

trotz all meiner genauen Kenntnis der Geschichte der Entdeckungsreisen
mufd ich sagen, daf$ ich nichts Genaues dariiber berichten kann. Aber wenn
er ihn gefunden hat, dann sagte er ihm sicherlich: »Grofder Ceist, wenn Sie
wifdten, was man von lhnen am anderen Ufer erzéhlt, wiirden Sie, glaube
ich, von Herzen lachen. Im (ibrigen ist es nicht meine Schuld, wenn ich nicht
ein Wort von all dem habe glauben wollen, was Sie fiir mich getan haben
sollen, und sogar so weit gegangen bin, an lhrer Existenz zu zweifeln. Man
erzdhlte mir namlich alles in einer so lacherlichen Weise, daf es wirklich

unméglich war, dem Glauben zu schenken.«'38

Hier wird deutlich, dass es bei dem Fremden so etwas wie eine geheime Sehn-
sucht nach dem, woran er aus Vernunftgriinden nicht glauben kann, gibt, und
gerade sein Versuch, der Sache auf den Grund zu gehen, also seine konkre-
te Suche nach dem Geist, zeichnet ihn als Vertreter jenes Glaubens aus, zu
dem man sich bekennen muss. Diderots Erzahlung lisst sich vor diesem Hin-
tergrund als Griindungsmythos der >eigenen Einbildungen« lesen, wie Pfaller
diese Form des Glaubens nennt:

An einem bestimmten Punkt der Geschichte verliert die skeptische, distan-
zierte Einbildung der anderen ihre Vorherrschaft als alleinige Form gesell-
schaftlicher Einbildung. Eine neue Form —die uns vertraute Form der eigenen
Einbildungen, zu denen man steht—beginnt iiber die Einbildung der anderen
zu dominieren, Wahrheits-Effekte zu produzieren. Wenn die Trager anfan-
gen, zu ihren Einbildungen zu stehen, anstatt sie sich durch besseres Wis-
sen vom Hals zu halten, werden ihre Einbildungen ihnen zu ihren Wahrhei-
ten.3?

Genau dies geschieht am Ende mit dem Fremden in Diderots Erzihlung: Die
zunichst buchstiblich auf Distanz gehaltene Einbildung von einem wohltiti-
gen Geist — dass er am gegeniiberliegenden Ufer lebt, ist mithin die erste und
einzige Charakterisierung, die wir von ihm erhalten - kommt dem Fremden

137 Ebd.
138 Ebd.
139  Pfaller: Die Illusionen der anderen, S.18f. (Hervorh. i. O.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

immer niher, je mehr er sich selbst davon zu tiberzeugen versucht, dass es
sich dabei um Unsinn handele, bis er schlieflich sogar zu dem anderen Ufer
hiniibergetragen wird. Diese intensive Beschiftigung aber macht die distan-
zierte Einbildung der anderen, die von diesen an ihn herangetragen wird,
zu seiner eigenen Einbildung respektive seiner eigenen Einbildung iber die
Einbildung der anderen. Zum weiteren Verstindnis von Diderots Erzihlung
bietet sich zudem ein anderer, und zwar der zentrale Begriff aus Pfallers Ana-
lyse an. Es ist jener der >Interpassivitit«:

Wahrend Interaktivitat darin besteht, einen Teil der kiinstlerischen Pro-
duktion (»Aktivitit«) vom Kunstwerk zu den Betrachtern zu verlagern,
findet hier das Umgekehrte statt: Die Betrachtung (»Passivitat«) wird von
den Betrachtern zum Kunstwerk verlagert. Wir haben beschlossen, diesen

Verlagerungs-Typ als »Interpassivitit« zu bezeichnen.'4°

Welche Form, so stellt sich in diesem Zusammenhang die Frage, liegt nun bei
Diderots Erzihlung vor? Vordergriindig handelt es sich, und das Indiz dafiir
ist die an die Leserin gerichtete Frage, um Interaktivitit. Wie bereits gezeigt,
wird die Leserin dazu animiert, geradezu dazu aufgefordert, sich ihr eigenes
Urteil zu bilden. Dennoch werden auch Fragen der Interpassivitit behandelt,
und zwar insofern der Leserin zunichst die Interpretationen des Fremden als
Evidenz angeboten werden. Die distanzierte Haltung des Fremden und seine
buchstibliche Befremdung gegeniiber den Glaubenssitzen der Greise laden
die Leserin zunichst nimlich nicht zu eigener Distanznahme ein, sondern zu
Affirmation und Identifizierung. Die sich bereits aufgeklirt und distanziert
wihnende Leserin wird zum interpassiven Konsum einer kritischen Haltung
- ndmlich der des Fremden - verfiihrt, am Ende jedoch mit ebenjener eigenen
Interpassivitit konfrontiert. Insofern dem Fremden seine Uberlegenheit ge-
geniiber der Greisen zunichst >abgekauft« wird, erweist sich die Affirmation
als symbolische Ersatzhandlung zum wirklichen Lesen und eigenen Interpre-
tieren.

Pfaller selbst spricht von »Ersatzhandlungenc, die kennzeichnend sind
fir die Interpassivitit: »Der vergleichsweise kurze Akt des Kaufens ersetzt
den langwierigen Vorgang des Lesens. Die Methode der Interpassivitit be-
steht also im Ersetzen bestimmter Handlungen durch andere und im Voll-

141

ziehen von Ersatzhandlungen.«'*' Das Ersetzen urspriinglich geplanter oder

140 Ebd.S.27. (Hervorh.i.0.)
141 Ebd.S.37.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

85


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Paradoxa iber Politik und Theater

gewollter Handlungen durch andere wird auch dem Fremden auf der Insel
zugeschrieben, und zwar im Zusammenhang mit einem dufleren Zwang ei-
nerseits, nimlich mit der »Unmoglichkeit, die Insel zu verlassen«, und mit
seinem nicht vorhandenen eigenen Glauben, den er gleichwohl den Inselbe-
wohnern zuschreibt, andererseits:

Die Unmoglichkeit, die Insel zu verlassen, brachte ihn zu dem Entschlufs, im
grofden ganzen so zu handeln wie die anderen, obgleich er sich im Grunde
nicht entschliefRen konnte, ein Wort von all dem zu glauben, was man ihm
als Glaubensregeln erzéhlt hatte. Eines Tages setzte er sich, ermidet von ei-
nem langen Weg, auf ein Brett am Strande und versank in trdumerisches
Nachdenken. Er bemerkte nicht, dafd es ihn unmerklich an das gegeniiber-

liegende Ufer entfiihrte, bis er dort angelangt war.'4?

Der Vorgang des »unmerklichen« und das heiflt passiven Ubersetzens zum
anderen Ufer lisst sich als Inszenierung des Begriffs der >Interpassivitit« le-
sen. Das »traumerische Nachdenken« wire dann der Vorgang, mit dem sich
der Fremde respektive der Interpassive zunichst selbst und damit aktiv in
den Zustand der Passivitit versetzt. Der Abstand zum anderen Ufer wird da-
bei immer kleiner, bis er schliellich dort ankommt und - vielleicht — auf den
Geist trifft, an den er angeblich nicht glaubt. »Es gibt«, so Pfaller, »immer zwei
Ebenen von Delegation — nimlich Delegation von Genuf$ und Delegation von
Glauben (an die gespielte Darstellung des Genusses).«**> Beide Ebenen wer-
den bei Diderot durch den Erzihler vermittelt, der als Medium genau in dem
Moment in Erscheinung tritt, in dem der Geist fiir den Fremden an Realitit
gewinnt.

Mit der These von den zwei Ebenen der Delegation, welche die Interpassi-
vitit auszeichnen, lassen sich allerdings wiederum mehrere Lesarten vorstel-
len. Dies deshalb, weil der literarische Text offenlisst, wer oder was jeweils
Beobachtungsinstanz und wer oder was Konsumtionsmedium ist:

Delegiertes Geniefden besteht also immer darin, da einer Beobachtungsin-
stanz mit Hilfe eines Konsumtionsmediums Geniefden vorgespielt wird und
dafd zugleich der Glaube an diese gespielte Fiktion dieser Beobachtungsin-
stanz iberlassen wird. In jedem Akt delegierten Geniefdens gibt es sowohl
delegierten Genufd als auch eine delegierte Einbildung. Der Genufd wird an

142 Diderot: Wie denken Sie dariiber?, S. 43.
143  Pfaller: Die Illusionen der anderen, S. 41. (Hervorh. i. O.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

ein Konsumtionsmedium, die Einbildung an eine Beobachtungsinstanz de-
legiert.'44

Die Greise, der Fremde und der Geist auf der textimmanenten Ebene sowie
dariiber hinaus der Erzihler, die Leserin und nicht zuletzt auch der Autor,
also Diderot selbst, lassen sich diesen Positionen und Funktionen auf unter-
schiedliche Weise zuordnen. Zum Beispiel delegiert der Fremde ganz offen-
sichtlich den bekenntnishaften Glauben an die Greise, wihrend er sich selbst
dariiber erhaben wihnt. Gleichzeitig lisst sich der Fremde jedoch auch als
eben jene fiktive Beobachtungsinstanz deuten, die der Erzahler benétigt, um
den offensichtlichen Genuss der Greise an ihren eigenen Erzihlungen zu the-
matisieren. Diese Greise wiren dann das Konsumtionsmedium. Verkompli-
zierend kommt allerdings hinzu, dass auch die Leserin eine Beobachtungsin-
stanz darstellt und der Text selbst wiederum ein Konsumtionsmedium.

Dabei ist fiir unseren Zusammenhang weniger die genaue Aufschliisse-
lung der verschiedenen Méglichkeiten von Ebenen der Zuordnung von Inter-
esse, sondern vielmehr die Tatsache der Ambiguitit, die sich darin zeigt, dass
sich die Theorie Pfallers nicht exakt auf den Text Diderots >anwendenc« lisst.
Das spricht weder gegen den einen noch gegen den anderen, sondern ver-
deutlicht einerseits das bereits mit Becker thematisierte besondere Potential
von Literatur gegeniiber Philosophie oder Theorie und lisst uns zum anderen
genauer iber unsere eigene Verstrickung mit der Bedeutung eines literari-
schen Textes auf der einen und der Relevanz einer Theorie auf der anderen
Seite nachdenken. Beides ist immer auch mit Einbildungen, die den jewei-
ligen Rezipienten eigen sind, verbunden. Es ist diese allgemeine »Frage nach
der Form, in der Einbildungen in einer Gesellschaft existieren kinnen<*®, die Pfaller
explizit stellt und die durch Diderots Text implizit schon wesentlich frither
aufgeworfen wird:

Denn wir haben an den Interpassiven beobachtet, dafd es Leute gibt, die, ob-
wohl sie bestimmte Illusionen nicht teilen, dennoch eine Beschaftigung mit
diesen lllusionen pflegen. So sehr sie selbst intellektuell Gber die jeweili-
ge lllusion erhaben scheinen, sind sie ihr andererseits geradezu anhdnglich
verbunden. Sie glauben nicht an Zauberei, und sie bemerken nicht, daf sie

144 Ebd.S. 41f.
145 Ebd.S. 44. (Hervorh.i.0.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.

87


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Paradoxa iiber Politik und Theater

Zauberei betreiben, aber dennoch tun sie es, und zwar sogar mit einem auf-

falligen Zwang: [..].14¢

[1.3.1  Exkurs: Walter Lippmann und die Bilder in unseren Kdpfen

Die Frage nach der Form, in der Einbildungen in einer Gesellschaft existieren
konnen, hat in anderer Weise auch einen in der Wissenschaft weitgehend in
Vergessenheit geratenen Autor beschiftigt, um den es im folgenden Exkurs
gehen soll. Statt um die >Illusionen der anderenc« geht es bei ihm vornehmlich
um die >Bilder in unseren Kopfen< und deren Wirkungsmacht. Diese Bilder
lassen sich im zuvor dargestellten Kontext zwar (auch) als »eigene Einbildun-
gen« charakterisieren, weisen jedoch die Besonderheit auf, dass sie von ande-
ren mehr oder weniger gezielt initiiert worden sein konnen und nicht (nur)
das Ergebnis historisch kontingenter Entwicklungen sind.

Die Rede ist von Walter Lippmann. Vor nunmehr hundert Jahren hat er
den Zusammenhang von solchen Einbildungen, nimlich den >Bildern in unse-
ren Kopfens, und der Beeinflussung unseres alltiglichen und politischen Ver-
haltens herausgearbeitet. In ihrer Einfithrung zur aktuellen deutschen Neu-
auflage von Lippmanns Buch iiber Die dffentliche Meinung schreiben die Oko-
nomin und Philosophin Silja Graupe und der Okonom Walter Otsch:

Lippmann ist kein Wissenschaftler, sondern Journalist, wenngleich er durch
seine Studien in Harvard iber eine Bildung in den in seinem Werk ange-
sprochenen Fragen verfiigt. Lippmann verarbeitet in seinem Text eher asso-
ziativ und narrativ eine Vielzahl von Themen, die weder klar voneinander
abgegrenzt sind, noch klare Formen eines linearen Bezugs aufweisen. Zu-
dem werden diese Themen haufigin damals aktuelle Kontexte eingebettet,
die heutzutage oftmals verloren scheinen. Der Leser oder die Leserin heute
ist deswegen verleitet, die vielen Assoziationen und Gedankenginge Lipp-
manns eher auszublenden, als sie fiir ein besseres Verstandnis fruchtbar zu
machen. Wie in unserer Einflthrung — so hoffen wir — deutlich werden wird,
sind es aber gerade diese Assoziationen und Gedankenginge, die duferst
lebendige Bilder der von Lippmann behandelten Probleme zu geben ver-
mogen: Bilder, die unsere produktive Einbildungskraft und unsere schopfe-
rische Imagination anregen und gerade deswegen kaum geeignet sind, zu

146 Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

fixen, unreflektierten Stereotypen zu mutieren, die Lippmann als das zen-
trale Element einer von selektiver Wahrnehmung gepragten und prinzipiell
durch Bilder steuerbaren Gesellschaft sieht. Anders: Der Stil, in dem Lipp-
mann schreibt, mag nicht gerade einfach sein. Unserer Lesart zufolge aber
tragt er wesentlich dazu bei, dass Lippmann zwar iber Stereotype schreibt,

doch zumeist ohne selbst mit und in Stereotypen zu argumentieren.'4’

Es handelt sich bei Lippmanns Werk nicht blof um ein Schliisselwerk zum
Verstindnis von Manipulation und Propaganda, sondern, so wird in Grau-
pes und Otschs Ausfithrungen deutlich, auch um ein historisch héchst in-
teressantes Beispiel fiir ein Schreiben, das gerade durch die Nicht-Identitat
von Gegenstand und Stil aufklirerisch wirken kann. Stereotype als zentra-
les Merkmal einer steuerbaren Gesellschaft sind zwar der Gegenstand von
Lippmanns Uberlegungen, doch verfillt er ihnen selbst gerade nicht. Die Be-
schreibung dieses Stils erinnert dabei an das von Becker herausgearbeitete
Wechselverhiltnis von Philosophie und Literatur, das sich gerade dann als
gelungen bezeichnen lisst, wenn die Uberginge und Briiche sichtbar und be-
wusst gemacht werden — so wie es Becker selbst anhand von Diderots Text
aufzeigt. Die besondere Art des Misslingens, die Becker dort anfithrt, also

48 wo es dem erklirten

der »Versuch, an vertraute Erfahrungen zu erinnern«'
Selbstverstindnis nach Argumente brauchte, wire mit Lippmann dann auch
als Stereotypenbildung beschreibbar.

Das heif3t weiterhin, dass Lippmanns Ausfithrungen nicht lediglich in der
Politik, im Marketing und der Werbung bis heute relevant sind, sondern auch
in der Praxis der Wissenschaft und der akademischen Philosophie, und zwar
auf hochst brisante Weise. Wenn es stimmt, dass Menschen und sogar gan-
ze Gesellschaften durch Bilder steuerbar sind, dann ist die philosophische
Argumentationsstrategie, an entscheidender Stelle Bilder — und eben keine
Begriffe, Argumente oder Konzepte — zu bemiihen, keinesfalls eine harmlo-
se rhetorische Verlegenheitsgeste. Wenn gar die Philosophie, von der man zu
Recht stirker als von jeder anderen Disziplin erwartet, dass sie auch iiber das
Denken und die Begriffe selbst aufklirt, manipulative Strategien verwendet,
dann ist sie mitnichten eine aufklirerische, kritische Disziplin, unabhingig
davon, mit welchen Inhalten sie sich jeweils konkret beschiftigt.

147 Walter Lippmann: Die éffentliche Meinung. Wie sie entsteht und manipuliert wird, hg. von
Walter Otto Otsch und Silja Graupe, iibers. von Christian Deppe und Simon Liibeck,
Frankfurt a.M. 2018, S.18f. (Hervorh.i.0.)

148 Becker: »Philosophie und Textformg, S.115.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

89


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Paradoxa iiber Politik und Theater

Jene Bilder, von denen bei Lippmann so oft die Rede ist und die fir sei-
ne Ausfithrungen eine zentrale Rolle spielen, bilden eine Art Mittlerfunktion
zwischen den Menschen und ihrer unmittelbaren Erfahrung, sie sind ein Me-
dium der eigenen Erfahrung, oftmals sogar ein Surrogat eigener Erfahrung.
Nachdem er in seiner Einleitung eine Reihe von Beispielen fiir Formen mit-
telbarer Reaktionen anfiihrt, stellt er deren gemeinsames Element heraus,
nimlich

die Einfligung einer Pseudoumwelt zwischen Mensch und Umwelt. Sein
Verhalten ist die Reaktion auf diese Pseudoumwelt. Gerade weil es sich um
eine Verhaltensweise handelt, zeigen sich die Folgen, sofern es sich um
Handlungen handelt, nicht in der Pseudoumwelt, von der das Verhalten
angeregt wird, sondern die Handlung vollzieht sich in der realen Umwelt.
Ist das Verhalten nicht eine konkrete Handlung, sondern das, was wir grob
Gedanken und Empfindungen nennen, so kann es lange dauern, bis im
Gewebe der Phantasiewelt ein Riss erkennbar wird. Wenn jedoch der An-
reiz der Pseudo-Tatsache zu Handlungen fiihrt, die auf Dinge oder andere
Personen einwirken, erhebt sich bald Widerspruch. Dann nimmt der Kopf
wahr, dass er gegen eine Mauer stofst, dass er aus Erfahrung lernt, und
erlebt an Herbert Spencers Tragédie von der Ermordung einer schonen
Theorie durch eine Bande brutaler Fakten den Schmerz der Fehlanpassung.
Zweifellos erfolgt die Anpassung des Menschen an seine Umwelt auf der

Ebene gesellschaftlichen Lebens durch das Medium der Fiktionen.'#°

Lippmann geht ferner davon aus, dass jene Fiktionen, welche die Pseudoum-
welt konstituieren, notwendig sind, damit der Mensch die Mannigfaltigkeit
seiner Umwelt itberhaupt bewiltigen kann. Insofern sind sie nicht per defi-
nitionem etwas, das zu bekimpfen wire, im Gegenteil: Die Fiktionen bieten
nach Lippmann Orientierung in der Welt. Die Art der so geschaffenen Pseu-
doumwelt kann jedoch stark variieren und ob sie dem Einzelnen vorgesetzt
oder von diesem bewusst mitgestaltet wird, macht einen erheblichen Unter-
schied.

Das Bild, das Lippmann selbst an dieser Stelle verwendet, ist das der
Landkarte, die als Modell Orientierung fiir die Realitit liefert, aber nur dann,
wenn sie nicht bereits verfilscht worden ist: »Um die Welt zu durchwandern,
miissen die Menschen Karten von dieser Welt haben. Ihre bestindige Schwie-
rigkeit besteht darin, dass sie sich Karten beschaffen miissen, die nicht be-

149 Lippmann: Die dffentliche Meinung, S. 64. (Hervorh. i. 0.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

reits durch ihre eigenen Bediirfnisse oder die Bediirfnisse irgendeines ande-
ren verfilscht worden sind.«**°

Das Bild der Karte macht deutlich, dass es sich dabei um eine bewusste
und geteilte Fiktion handelt. Jeder, der eine Landkarte verwendet, weif3, dass
es sich dabei um ein Modell handelt und nicht um die Wirklichkeit selbst.
Gleichwohl bietet sie Orientierung, denn sie steht in einem direkten Analo-
gieverhiltnis zu dieser Wirklichkeit. Da nach Lippmann auch wissenschaft-
liche Modelle und Theorien zu jenen notwendigen Fiktionen zu zihlen sind,
sollten im Umbkehrschluss vor jeder Anwendung oder Rezeption einer Theorie
deren Entstehungsbedingungen und Vorannahmen genau gepriift und in die
Analyse miteinbezogen werden. Nur so kann verhindert werden, dass sich die
jeweilige, moglicherweise von einem anderen aus Eigeninteresse etablierte
Pseudoumwelt als eigentliche Umwelt darstellt, die dann nicht mehr als zwar
notwendige, aber verinderbare Fiktion begriffen wird, sondern als alterna-
tivlose Landkarte mit dem Anspruch, die Welt exakt wiederzugeben.

Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang erneut Lippmanns eigene
Bildsprache, die sich in Bezug auf die Analyse der jeweils konkreten 6ffentli-
chen Meinung nimlich — und das ist im Kontext dieser Arbeit von besonde-
rem Interesse — am Theater und der Figur des Schauspielers orientiert:

Wer die 6ffentliche Meinung analysieren will, muss daher mit der Erkenntnis
der Dreiecksbeziehung zwischen dem Schauplatz, dem Bild des Menschen
von diesem Schauplatz und der Reaktion des Menschen auf dieses Bild, die
sich wiederum selbst auf diesem Schauplatz ereignet, beginnen. Es ist wie
ein Theaterstiick, zu dem die Schauspieler durch ihre eigene Erfahrung angeregt
werden und in dem die Handlung nicht nur Auswirkungen auf deren Biihnenrollen,
sondern auch auf das reale Leben der Schauspieler hat.''

Dieses Bild eines entgrenzten Theaters entspricht dem Gegenmodell des idea-
len Schauspielers nach Diderot: Wihrend dieser im vollen Bewusstsein der
Grenze zwischen seinem Selbst und der Rolle, die er spielt, agiert, verhilt es
sich beim Menschen in der ihm vollkommen unbewussten Pseudoumwelt an-
ders, denn hier verwischt die Grenze zwischen Fiktion und realem Leben, die
Inszenierung wird tibergriffig und hat Folgen fiir das reale Leben der offen-
kundig unbewussten >Schauspieler«. Die Pseudoumwelt ist dabei in dhnlicher

150 Ebd.S. é65.
151 Ebd. S. 65f. (Hervorh. S. Sch))

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Paradoxa iiber Politik und Theater

Weise fiktiv wie der Bithnenraum einer Theaterauffithrung, nicht zuletzt dar-
um ist das Bild sehr treffend: Die Materialitit des Raumes und der Kulissen ist
echt, die Bedeutungszuschreibung ist jedoch eine kollektiv geteilte interpre-
tatorische Leistung, die im Falle des Theaters Spielcharakter hat, im Falle der
Pseudoumwelt aber auf manipulativen Absichten beruht, sofern es im Voraus
keine egalitire Absprache und Aufklirung iiber die Form der Pseudoumwelt
gegeben hat und die Markierungen der Grenzen, die das institutionalisier-
te Theater bietet, verwischt sind oder gar nicht existieren. Die genaue und
fiir alle sichtbare Markierung der Pseudoumwelt wire Kennzeichen einer De-
mokratie, insofern sie allen Menschen Aufklirung und Auseinandersetzung
iiber die herrschenden Stereotype ermdglichte, doch sowohl Lippmann als
auch Graupe und Otsch konstatieren fiir ihre jeweilige Zeit das genaue Ge-
genteil, und zwar insbesondere deshalb, weil es kein tatsichlich »unabhingi-
ges Expertentum« gibe, das diese Aufklirungsarbeit in Gang bringen konnte.
Diejenigen, die dafiir zustindig wiren — nach Lippmann in erster Linie So-
zialwissenschaftler —, bedienen ganz im Gegenteil ihrerseits nur die Affekte
der Menschen, was uns erneut an Beckers Uberlegungen zu den Argumenta-
tionsstrategien mancher Philosophen erinnert:

[Es] gibt [...] fiir Lippmann auf dem Gebiet der Sozialwissenschaften kein un-
abhingiges Expertentum, dem ein Kampf gegen schadliche Stereotype an-
vertraut werden konnte. Im Cegenteil: Auf diesem Gebiet findet nach ihm ei-
ne Stereotypenbildung statt, die statt Aufklarungsarbeit zu leisten, selbst nur
Gefiihle befeuert. Als Beispiel dafiir nennt Lippmann explizit die Wirtschafts-
wissenschaften. Diese, so meint er, dienen etwa dazu, nachtriglich positive
Eigenschaften wie Erfolg vor allem in Unternehmer und Kapitalisten hinzu-
lesen [sic!], weil sie in Stereotypen immer schon vorausgesetzt werden.'>?

Es handelt sich bei den so agierenden Sozialwissenschaften und insbesondere
bei den Wirtschaftswissenschaften demnach nicht um Disziplinen, die echte,
das heifdt ergebnisoffene Forschung betreiben, sondern vielmehr um Recht-
fertigungsideologien, die, so stellt Lippmann ganz explizit klar, Stereotype
dadurch etablieren, dass sie den jeweils positiv betrachteten Personen nach-
traglich positive Eigenschaften zuschreiben. Um im vorigen Bild zu bleiben:
Anders als im Theater besteht hier ein offensichtliches, aber fiir die Beteilig-
ten verdecktes Machtgefille im Wissen um den Charakter der Pseudoumwelt
und der Art der Gefiihle und Interpretationen, die damit ausgelst werden.

152 Ebd.S. 42. (Hervorh. S. Sch.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Der Theaterzuschauer kann die Bithne und die Welt draufien voneinander un-
terscheiden, der Mensch in einer Pseudoumwelt, die ihm vorgesetzt worden
ist, kann genau dies nicht. Mehr noch: Wird die jeweilige Pseudoumwelt von
den Experten, die idealerweise fiir die Aufklirung iiber diese Umwelt zustin-
dig wiren, noch absichtsvoll als solche verschleiert, dann besteht auch eine
immense Abhingigkeit von deren Interpretationen, die tatsichlich auf eige-
nen, interessegeleiteten Erfindungen und gerade nicht auf einer echten und
unvoreingenommenen Auseinandersetzung mit der realen Umwelt basieren.
Vielmehr stellen sich jene Experten auch noch zwischen den einzelnen Men-
schen und dessen eigene Wahrnehmung seiner jeweiligen Umwelt, indem sie
ihm Stereotype liefern, mit denen er diese Umwelt zu interpretieren hat und
dies oft genug auch tut.

Als paradigmatisches Beispiel einer Stereotype fithrt Lippmann Aristote-
les und dessen Apologie der Sklaverei an, auf die wir im Rahmen dieser Arbeit
bereits bei Ranciére gestofien sind. Lippmann duflert sich dazu folgenderma-

Ren:

Wenn wir uns fragen, was an des Aristoteles Beweisfithrung dran ist, so
stellen wir fest, dass er damit beginnt, eine grofe Schranke zwischen sich
und den Tatsachen zu errichten. Durch die Behauptung, dass diejenigen,
die Sklaven sind, von Natur aus dazu bestimmt sind, schloss er mit einem
Streich die unvermeidliche Frage aus, ob die einzelnen Menschen, die
zufillig Sklaven waren, genau die besonderen Menschen waren, die von
Natur aus zu Sklaven bestimmt waren. Denn diese Frage hitte jeden Fall
von Sklaverei in Zweifel gezogen. Und da die Tatsache, dass jemand Sklave
war, noch kein Beweis dafiir war, dass ein Mann auch dazu vorbestimmt
war, Sklave zu sein, ware kein sicheres Kriterium (ibriggeblieben. Aristoteles
schloss daher diesen schadlichen Zweifel véllig aus.'>

Bemerkenswert an diesem Beispiel ist in erster Linie, dass sein Gegenstand —
niamlich die Verteidigung der Sklaverei — in einem Wechselverhiltnis zu
seiner Stereotypenform steht, sofern man eine Analogie zwischen dem Ver-
hiltnis von Sklavenhalter und Sklave bei Aristoteles und Lippmanns eigener,
gleichwohl empirisch begriindeter Einteilung der Menschen in Experten und
einfache Biirger herstellen kann. Konsequenterweise sagt Lippmann dann
auch selbst, die bei Aristoteles anzutreffende Verteidigung der Sklaverei sei

153 Lippmann: Die dffentliche Meinung, S.122. Vgl. dazu die bereits thematisierte Stelle bei
Aristoteles: Politik 1,5=1254b 22.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

93


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Paradoxa iiber Politik und Theater

die perfekte Stereotype. Es ist ihr Merkmal, dass sie dem Gebrauch der Ver-
nunftvorausgeht; sie ist eine Form der Wahrnehmung und dringt den Gege-
benheiten, die unsere Sinne aufnehmen, gewisse Merkmale auf, bevor diese
Cegebenheiten den Verstand erreichen. Die Stereotype gleicht den laven-
delfarbenen Fensterscheiben in Beacon Street oder dem Tiirsteher bei ei-
nem Maskenball, der beurteilt, ob der Gast eine angemessene Verkleidung

tragt.154

Wenn wir nun die oben gezogene Analogie ernst nehmen und das unbewuss-
te Denken in Stereotypen ein Merkmal der Nicht-Experten, damit also der
»Sklaven« ist, dann werden die Experten von Lippmann hier implizit selbst
als Sklaven entlarvt, insofern sie diejenigen sind, die an die gewissermaflen
urspriingliche Stereotype von Aristoteles gebunden sind, nimlich an die Vor-
stellung, dass Sklaven »von Natur aus« Sklaven sind. Zwar stellen die Experten
selbst Stereotype her, die sie den anderen, den >Nicht-Experten« vorsetzen,
doch ist dies nur deshalb méglich, weil die Zweiteilung selbst auf einer Ste-
reotype beruht, nimlich einer Abwandlung jener perfekten Stereotype von
Aristoteles. Dies fithrt freilich auch zu einer Aporie in Lippmanns eigenen
Uberlegungen: Seine Hoffnung in ein »unabhingiges Expertentumc ist selbst
noch jener Dichotomie von Experten und einfachen Biirgern oder eben Skla-
venhaltern und Sklaven geschuldet, die er bei Aristoteles angelegt findet und
die er selbst kritisiert.

AbschliefRend findet sich bei Lippmann zudem noch eine Feststellung, die
Diderots zuvor behandeltem Reisebericht eine weitere Dimension hinzufigt,
niamlich die Uberlegung, dass insbesondere auch der Reisende Stereotype mit
sich herumtrigt, die oft gerade erst in der Konfrontation mit dem vermeint-
lich Fremden zum Vorschein kommen:

Nichts verhiltsich der Erziehung oder der Kritik gegenliber so unnachgiebig
wie die Stereotype. Sie bestimmt die Wertung eines Gegenstands bereits im
Moment seiner Wahrnehmung. Hierin liegt der Grund, warum die Berichte
heimkehrender Reisender oft eine interessante Geschichte dessen sind, was
sie auf ihrer Reise mit sich herumgetragen haben.'>®

Das bedeutet ferner nichts weniger als die Unmdoglichkeit, sich vom eige-
nen perspektivischen Sehen zu distanzieren, und lisst dariiber hinaus auch

154 Lippmann: Die dffentliche Meinung, S.123.
155 Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

den hehren Anspruch an die eigene Fihigkeit, >die Perspektive eines ande-
ren einzunehmeny, als eine zumindest maogliche Form des Selbstbetrugs und
der narzisstischen Befriedigung der eigenen >Aufgeklartheit« erscheinen.’s®
Dass sich dieses Problem heute eher verschirft als geldst hat, lisst sich vor
dem Hintergrund von Lippmanns Uberlegungen insbesondere im Hinblick
auf Prozesse der >Standardisierung« aller méglichen Lebensbereiche feststel-
len. Wenn es fiir die Fihigkeit zur Kritik essentiell ist, dass sich so wenige In-
stanzen wie moglich zwischen den einzelnen Menschen und seine Wahrneh-
mung schalten, dann sind etwa Prozesse der >Digitalisierung< simtlicher Le-
bensbereiche und der Virtualisierung verschiedenster, im Kern sozialer Pro-
zesse in der Tat per se problematisch und nicht erst dann, wenn sie offenkun-
dig fragwiirdigen Zielen unterworfen werden.

Gegen Ende seines Buches plidiert Lippmann dann auch fiir eine radika-
le Objektivierung von allen Fragen und Ideen, die von 6ffentlicher Bedeutung
sind. Stereotype Wahrnehmungsmuster und daraus abgeleitete Deutungen
lassen sich demnach nur dadurch beherrschen, dass wieder eine klare und
konkrete Sprache gebraucht wird, die Dinge also beim Namen genannt wer-
den:

Die Wirkung des Benennens [..] ist von entscheidender Bedeutung. Wahr-
nehmungen nehmen ihre Identitit wieder an, und die Empfindung, die sie
wecken, ist spezifischer Natur, da sie nicht langer durch weitlaufige und zu-
fallige Beziehungen [...] verstarkt wird. Die entwirrte Idee, die eine eigene
Bezeichnung tragt, und einer Empfindung, die untersucht wurde, ist deut-
lich offener fiir Verbesserung durch neue, auf das Problem zielende Daten.
Sie war in die ganze Personlichkeit eingebettet gewesen, war Beziehungen
verschiedener Art mit dem ganzen Ego eingegangen: Eine Herausforderung
wiirde die ganze Seele erbeben lassen. Nachdem sie griindlich kritisiert wor-
denist, ist die Idee nicht |anger ich, sondern es. Sie ist objektiviert, sie ist auf
Armlange abgeriickt. Ihr Schicksal ist nicht mit dem meinen verbunden, son-

dern mit dem der dufieren Welt, auf die ich einwirke.’

156 Zum Phanomen des Perspektivismus insbesondere auch in Auseinandersetzung mit
Diderots Paradox vgl. den Aufsatz von Christine Abbt: »Mit anderen Augen sehen. Zum
Verhiltnis von Perspektivitit und Pluralismus aus differenzanalytischer Sicht, in: Per-
spektivismus. Neue Beitrige aus der Erkenntnistheorie, Hermeneutik und Ethik, hg. von Hart-
mut von Sass, Hamburg 2019, S. 243-261.

157  Lippmann: Die dffentliche Meinung, S. 339f. (Hervorh. i. 0.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.

95


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Paradoxa iiber Politik und Theater

Die notwendige Kritik betrifft hier also nicht in erster Linie die Ideen ande-
rer, sondern vor allem die eigenen Ideen, jene, mit denen sich der Einzelne
sogar identisch glaubt. Wie Diderots Schauspieler, der darauf angewiesen ist,
gerade jene Rollen, die er selbst spielen muss, zu objektivieren, ist die Objek-
tivierung der vermeintlich eigenen Ideen laut Lippmann die Voraussetzung,
um sich von stereotypem Denken zu befreien. Gleichwohl sollte die neue,
angemessene Benennung dann nicht ihrerseits erneut objektiviert werden,
sondern im besten Falle zu einer tatsichlichen Anniherung an die wirkliche
Umwelt fithren:

Wiedererziehung dieser Art wird dazu beitragen, unsere 6ffentlichen Mei-
nungen in Berlihrung mit der Umwelt zu bringen. Das ist der Weg, auf dem
der gewaltige zensierende, stereotypisierende und dramatisierende Appa-
rat liquidiert werden kann. Wo es keine Schwierigkeit bereitet zu erkennen,
was die sinnvolle Umwelt ist, kénnen die Kritik, der Lehrer und der Arzt den
Geist entratseln. Wo jedoch die Umwelt dem Analytiker genauso dunkel er-
scheint wie seinem Schiiler, genligt keine analytische Technik. Es wird Infor-

mationsarbeit gefordert.'>®

Die stereotypen Bilder in unseren Képfen kénnen demnach nicht durch Ana-
lyse oder oberflichliche >Kritik< aufgelost werden, sondern einzig und allein
durch den Kontakt mit der tatsichlichen und das heiflt mit der nicht bereits
standardisierten oder vorinterpretierten Umwelt. Ein ganz dhnlicher Gedan-
ke wird uns bei Brecht und seiner Auseinandersetzung mit der >Theatralik
des Faschismus« wieder begegnen, was als Hinweis darauf verstanden wer-
den kann, wie politisch brisant diese Uberlegungen noch immer sind. Dide-
rots zuvor besprochene Erzihlung liefert bereits eine anschauliche und viel-
gestaltige Darstellung dessen, was geschehen kann, wenn die eigenen Vorur-
teile mit einer befremdlichen (Pseudo-)Umwelt konfrontiert werden, die sich
nicht mit der tatsichlichen Umwelt respektive mit der bisherigen Pseudoum-
welt deckt. Lippmann formuliert dies folgendermafien:

Die Zerstorung eines Vorurteils, obwohl wegen seiner Verbindung mit un-
serer Selbstachtung anfanglich schmerzhaft, verschafft eine ungeheure Er-
leichterung und machteinen sehrstolz, wenn wir sie mit Erfolg vollzogen ha-
ben. Sie bewirkt eine radikale Erweiterung des Aufmerksamkeitsbereiches.

158 Ebd. S.340.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

In dem Mafie, wie die geldufigen Kategorien sich auflésen, bricht eine harte,

einfache Version der Welt hervor. Die Szene wird lebendig und fiillt sich.’>®

Die Auflosung der Vorurteile, so wird deutlich, wird von Lippmann erneut mit
der Bildsprache des Theaters bedacht. Die >lebendige Szene« der wirklichen
Welt und der eigenen Erfahrungen darin ist es, die das Vorurteil vertreibt
und denjenigen, dessen verengter Blick von diesem Vorurteil hervorgerufen
war, wieder mit der Welt verbindet. Dass nun die Szene im Theater ihrer-
seits nicht unwillkiirlich, sondern gleichfalls artifiziell ist, schwicht das Ar-
gument keineswegs, denn sie setzt dem unbewussten und stereotypen Bild
eben ein bewusstes und durch gemeinschaftliche Kreativitit hervorgebrach-
tes Bild entgegen. In diesem Sinne geht es auch weder Lippmann noch den
Autoren der Einleitung der aktuellen Ubersetzung um die Eliminierung jegli-
cher >Pseudoumwelt<, ganz im Gegenteil. Vielmehr geht es ihnen um die be-
wusste, egalitire und kreative Gestaltung der Bilder in unseren Képfen, die
auch immer wieder verindert werden kénnen.

I1.3.2 Rousseau als Gegenspieler Diderots:
Theatergegner und Bildermacher

Wie nun kann die Regierung die Sitten in den Criff bekommen? Ich antworte:
durch die 6ffentliche Meinung. Wenn unsere Sitten in der Zuriickgezogen-
heit unseren eigenen Cefiihlen entspringen, so entspringen sie in der Ge-
sellschaft der Meinung der anderen. Wenn man nicht in sich selbst, sondern
inden anderen lebt, dannsind es ihre Urteile, die alles bestimmen; nichts er-
scheint den einzelnen gut und begehrenswert, als was die Offentlichkeit da-
fur hilt, und das einzige Gliick, welches die Mehrzahl der Menschen kennt,
ist, fiir gliicklich gehalten zu werden."°

Mit der Frage, wie sich die 6ffentliche Meinung steuern lisst, hat sich lange
vor Lippmann bereits der wichtigste Zeitgenosse, Freund und bisweilen Geg-
ner Diderots, nimlich Jean-Jacques Rousseau, befasst. In seinem 1758 erst-
mals erschienenen Brief an d’Alembert iiber das Schauspiel, in dem er dessen Ar-
tikel iiber die Stadt Genf in der Encyclopédie kritisiert und sich gegen die Idee

159 Ebd. S.342.
160 Jean-Jacques Rousseau: Brief an d’Alembert iiber das Schauspiel, in: ders.: Schriften, Band
I, hg. von Henning Ritter, Miinchen/Wien 1978, S. 333-474. Hier S. 401.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

97


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Paradoxa iiber Politik und Theater

der Errichtung eines Theaters in Genf ausspricht, nimmt der Begriff der >6f-
fentlichen Meinung« in seiner Argumentation eine zentrale Stellung ein, und
zwar in doppelter Weise.

Zunichst argumentiert Rousseau ausfihrlich, warum ein Theater zu ei-
nem Sittenverfall fithren muss, in Genf noch mehr als etwa in Paris, und
kommt zu dem Schluss, dass es vor allem dessen Wirkungen auf die Gefiihle
der Zuschauerinnen und Zuschauer sind, die zu Verinderungen im Verhal-
ten, nidmlich insbesondere zu groferer Passivitit und zu Willensschwiche
fithren:

Es ist nun eine Folge seiner Nutzlosigkeit, dafl das Theater, das die Sitten
nicht verbessern kann, sie gleichwohl zu verindern vermag. Indem es alle
unsere Neigungen begiinstigt, gibt es denen, die uns beherrschen, einen
Vorrang. Die dauernden Gefiihlsaufwallungen, denen man im Theater un-
terworfen ist, entnerven und schwéchen uns und machen uns unfihiger, un-
seren Leidenschaften zu widerstehen, und das unfruchtbare Interesse, das
wir an der Tugend nehmen, dient nur dazu, unsere Eigenliebe zu befriedi-
gen, statt uns zu zwingen, tugendhaft zu handeln. Diejenigen meiner Mit-

biirger, die das Schauspiel nicht an sich mibilligen, haben also Unrecht.'®’

Die Wirksamkeit auf die Leidenschaften der Menschen als solche ist dem-
nach das Problem, nicht so sehr die konkreten Wirkungen des Theaters. Im
weiteren Verlauf wird dieses recht pauschale Urteil von Rousseau dennoch
differenziert:

Selbst wenn das Theater keine andere Wirkung hétte, als zu bestimmten
Stunden den Lauf der biirgerlichen und hiduslichen Geschafte zu unterbre-
chen und dem Mifiggang ein sicheres Mittel anzubieten, so wire es doch
unmoglich, daR die Bequemlichkeit, alle Tage denselben Ort aufzusuchen,
sich selbst zu vergessen und sich mit fremden Dingen zu befassen, dem Biir-
ger nicht andere Gewohnheiten und neue Sitten geben wiirde. Werden aber
diese Verdnderungen vorteilhaft oder schiadlich sein? Die Beantwortung die-
ser Frage hdangt weniger von der Untersuchung des Schauspiels als von der
der Zuschauer ab. Gewif bringen derartige Veranderungen die Zuschauer
mehr oder minder alle an denselben Punkt. Die Unterschiede miissen des-

161 Ebd. S.391.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

halb von dem Zustand her geschitzt werden, in dem sich ein jeder zuvor
befand.'®?

Nach einer langen Abschweifung tiber die in seinen Augen lobenswerte Le-
bensweise der Schweizer Bergbauern kommt Rousseau schlieflich zu dem
Schluss, dass man zunichst die Sitten in einer Stadt kennen miisse, bevor
man entscheiden kdnne, ob man dort ein Theater errichten kann. Das Schau-
spiel, so bemerkt Rousseau fatalistisch, werde nur dann nicht schaden, »wenn
uns nichts mehr schaden kann.«*3

Die Wirkung auf die Zuschauer und damit auf die gesamte Lebensweise
der Stadt schitzt Rousseau derart hoch ein, dass es kaum eine Moglichkeit zu
geben scheint, dieser Wirkung zu entrinnen oder sie auch nur zu reflektieren.
Anders als Diderot traut er weder dem Schauspieler noch den Zuschauern die
Fihigkeit der Reflexion zu und fiirchtet daher die grofie Verfihrungsmacht,
die seiner Ansicht nach vom Theater ausgeht. Doch nicht allein das: Ohne es
an dieser Stelle explizit zu sagen, fiirchtet er nicht nur die politische Macht
des Theaters, sondern mindestens ebenso sehr die Aufdeckung der Macht des
Theatralischen im Bereich der Politik.

Die eingangs zitierte Stelle, an der er die 6ffentliche Meinung zum ersten
Mal erwihnt, bezieht sich jedoch auf die spezifische Frage, wie die 6ffentliche
Meinung iiber das Theater aussieht. Zuvor heifdt es ndmlich: »Hatten wir die
Grundsitze Spartas, so konnte man ohne jede Gefahr ein Schauspiel in Genf
errichten, denn kein Biirger wiirde je einen Fuf hineinsetzen.«'%* Die 6ffent-
liche Meinung Spartas, so Rousseaus Annahme, heif3t das Theater aufgrund
der dort herrschenden Sitten nicht gut und insofern hitte es keinen Erfolg bei
den Biirgern. Mochte die Regierung nun diese Sitten in ihrem Sinne beein-
flussen, so muss sie dies iiber die 6ffentliche Meinung tun. Dann aber stellt
sich die Frage, wie sich die 6ffentliche Meinung konkret lenken lisst, und ge-
nau dieser Frage verwehrt sich Rousseau explizit, was gleichwohl dazu fiihrt,
dass die Frage im Raum steht: »Was die Wahl der geeigneten Mittel betrifft,
um die 6ffentliche Meinung zu lenken, so ist das eine andere Frage, die Ih-
nen zu beantworten nicht notig und der Menge zu beantworten hier nicht der
Ort ist.«*® Es scheint, als habe Rousseau hier zwar eine genaue Vorstellung
davon, welche Mittel dafiir nétig sind, doch will er diese nicht preisgeben,

162 Ebd.S.391f.
163 Ebd.S. 400.
164 Ebd.S. 401.
165 Ebd.S.402.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

99


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Paradoxa iiber Politik und Theater

zumindest nicht 6ffentlich. Dem Adressaten unterstellt er indes, dass dieser
ohnehin wisse, welche Mittel gemeint seien. Diese rhetorische Strategie ist
insofern konsequent, als das Wissen um die Mittel der Beeinflussung der 6f-
fentlichen Meinung nur dann zum Erfolg fithren kann, wenn es nicht jedem
zuganglich ist, das heifdt, wenn das Wissen nicht demokratisiert ist. Rousse-
au, so lisst sich schlussfolgern, nimmt hier mithin fiir sich selbst in Anspruch,
was er in seinen Schriften ablehnt, nimlich Intransparenz und Verstellung.
Gleichwohl verrit er an anderer Stelle indirekt, was seiner Ansicht nach die
wirksamste Methode ist, die 6ffentliche Meinung zu verandern. Es ist natiir-
lich, das kann uns kaum noch verwundern, das Theater:

Eine der unfehlbaren Wirkungen eines Theaters, das in einer so kleinen
Stadt wie der unseren erdffnet wird, ist die Anderung unserer Grundsitze
oder, wenn man will, unserer Vorurteile und unserer 6ffentlichen Meinung.
Dadurch werden notwendig unsere Sitten gegen andere, bessere oder
schlechtere, darliber sage ich noch nichts, ausgetauscht, die aber sicherlich

unserer Verfassung weniger entsprechen.'®

Der 6ffentlichen Meinung iiber das Theater versucht Rousseau in seinem Brief
Herr zu werden, weil er befiirchtet, dass das zu errichtende Theater kiinftig
tiber die offentliche Meinung herrschen kénnte. Was er dabei unterschligt,
aber gleichwohl indirekt behauptet, ist die Tatsache, dass die 6ffentliche Mei-
nung immer schon das Ergebnis von Beeinflussungen gewesen ist und das
Theater, iiber die direkte Beeinflussung hinaus, diesen Umstand ins Bewusst-
sein zu riicken zumindest in der Lage wire. Mit anderen Worten: Das Theater
wiirde gerade zur Reflexion iiber die 6ffentliche Meinung anregen und deren
unmittelbare Evidenz hinterfragen. Obwohl Rousseau selbst genau dariiber
nachdenkt, will er der Masse der Menschen diese Reflexionsmoglichkeit of-
fenbar vorenthalten.

An dieser Stelle lohnt ein Blick auf die Geschichte der Genese des Begriffs
der »6ffentlichen Meinung« und Rousseaus Bedeutung darin. In seiner erst-
mals 1962 erschienenen Habilitationsschrift itber den Strukturwandel der Of
fentlichkeit widmet Jirgen Habermas dem Begriff in seiner englischen, fran-
zosischen und deutschen Verwendung einen ganzen Paragraphen.®” Er er-
wahnt die franzosischen Enzyklopidisten, die von dem Philosophen Pierre

166 Ebd.S. 408.
167 Vgl. Jiirgen Habermas: Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kate-
gorie der biirgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1990, S. 161-177. Bemerkenswerterwei-

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Bayle zunichst den Einzelbegriff der opinion iitbernehmen, also noch nicht
den ganzen Terminus der »6ffentlichen Meinungc:

Die Enzyklopidisten, die sich ja auf Bayle nicht nur dessen enzyklopadi-
schen Unternehmens wegen als ihren Vorginger berufen, iibernehmen opi-
nion in der polemischen Bedeutung eines Geisteszustandes der Ungewif3-
heit und der Leere. Wer die raison zu handhaben weif3, wer sich auf critique
versteht, ist sich bewuf3t, wie man»le joug de la scolastique, de I'opinion, de
I'autorité, en un mot des préjuges et de la barbarie« abschiittelt; der deut-
sche Herausgeber tibersetzt etwas voreilig: »das Joch der Scholastik, der f-

fentlichen Meinung, der Autoritit«. 68

Habermas zufolge verwenden die Enzyklopiddisten, darunter vor allem auch
Diderot, den Begriff opinion ohne Zusatz und in abwertender Absicht, der
deutsche Ubersetzer fiigt jedoch offenbar das Attribut »éffentlich< hinzu. Dies,
so Habermas weiter, kénnte damit zusammenhingen, dass kurz zuvor Rous-
seau den Begriff in dieser Weise verwendet hatte, jedoch mit umgedrehter
Wertung:

Tatséchlich hatte, ein Jahr zuvor, zum ersten Mal ein Autor von opinion pu-
blique gesprochen, nimlich Rousseau in seinem berithmten Diskurs Gber
Kunst und Wissenschaft. Er verwendet die neue Zusammenstellung noch
im alten Sinn von opinion; das Attribut publique verrat allenfalls den Sei-
tenwechsel der Polemik. Die Kritiker, heifdt es jetzt, untergraben die Grund-
lagen des Glaubens und vernichten die Tugend, widmen ihr Talent und ihre
Philosophie der Zerstérung und Unterhéhlung dessen, was dem Menschen
heilig ist; sie richten sich gegen die 6ffentliche Meinung (c’est de I'opinion

publique quils sont ennemis).’®?

Die Verteidigung der 6ffentlichen Meinung gegen ihre Kritiker entspricht der
Haltung, die sich auch in Rousseaus Briefan d’Alembert zeigt, den Habermas an
dieser Stelle jedoch nicht erwihnt. Rousseau, das lisst sich festhalten, prigt
den Begriff der >6ffentlichen Meinung« als einen positiven und politisch rele-
vanten. Die 6ffentliche Meinung ist demnach von hohem moralischem Wert,

se setzt sich Habermas nicht oder zumindest nicht ausfiihrlich mit Walter Lippmann
auseinander, obgleich er im Literaturverzeichnis auftaucht.

168 Ebd. S.165. (Hervorh.i.0))

169 Ebd. S.165f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Paradoxa iiber Politik und Theater

da sie die Sitten widerspiegelt und diese stiitzt. Gleichwohl besteht die Ge-
fahr, dass sie korrumpiert wird, und zwar in erster Linie vom Theater und
dessen Protagonisten, nimlich den Schauspielern und Schauspielerinnen, auf
die es Rousseau in seiner Polemik wiederum besonders abgesehen hat. Zu-
nichst ist da das Talent des Schauspielers, dem er misstraut, da es seiner
Ansicht nach vor allem in >Selbstvergessenheit« und der Fihigkeit, »anders zu
erscheinen, als man ist«, besteht:

Was ist das Talent des Schauspielers? Die Kunst, sich zu verstellen, einen
anderen als den eigenen Charakter anzunehmen, anders zu erscheinen, als
man ist, kaltbliitig sich zu erregen, etwas anderes zu sagen, als man denkt,
und das so natiirlich, als ob man es wirklich diachte, und endlich seine eigene

Lage dadurch zu vergessen, dafl man sich in die eines anderen versetzt.'’°

Wire dem tatsichlich so, dann hitte man es bei besagtem Talent mit einer
Form des Eskapismus zu tun, die frappant an Nietzsches Uberlegungen zum
Ressentiment in der Sklavenmoral und an Breithaupts Interpretation dieses
Phinomens als Form der Empathie erinnert, denn, wir erinnern uns, »diese
Wesen mit Empathie leben in der Nachfolge der anderen. Sie erleben nach und
fihlen, was diese vielleicht fithlen mégen. Dies ist die wortliche Bedeutung
von >re-sentiments, snach-fithlen<.«*”*

Rousseaus Vorstellung vom Schauspieler ist an dieser entscheidenden
Stelle derjenigen Diderots diametral entgegengesetzt, denn dieser betont,
wie bereits ausfithrlich gezeigt worden ist, gerade die Selbstbeherrschung
und das Selbstbewusstsein als absolut notwendige Eigenschaften des guten
Schauspielers. Was Rousseau als problematische Eigenschaft ausmacht, ist
dem Schauspieler, Diderot zufolge, gar nicht eigen und kann es auch gar
nicht sein. Insofern ist Rousseau zwar ein Theatergegner, wenn es um die
Stadt Genf geht, jedoch kein direkter Gegner Diderots, denn sie argumen-
tieren mit unterschiedlichen Primissen und auch jeweils in Reaktion auf
verschiedene Ausgangslagen.

170 Rousseau: Brief an d’Alembert, S. 414. (Hervorh. S. Sch.)

171 Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, S. 60. (Hervorh. i. O.) Der Diskurs des 18.
Jahrhunderts verwendet den Begriff der »Sympathie, nicht den der >Empathies dies
kann hier jedoch nicht im Detail diskutiert werden. Worum es an der vorliegenden
Stelle geht, ist die Strukturdhnlichkeit auf der Ebene der Beschreibung, auch auf die
Gefahr hin, eine anachronistische Analogie herzustellen.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Neben dem Talent des einzelnen Schauspielers sieht Rousseau auch eine
Gefahr im Beruf des Schauspielers und, wie er spiter sehr ausfithrlich dis-
kutiert, insbesondere in dem der Schauspielerin. Auch in diesem Punkt unter-
scheiden sich beide Autoren, insofern Diderot sehr abstrakt vom Schauspieler
in der maskulinen Form spricht, aber, so wird an seinen Beispielen deutlich,
darunter durchaus auch weibliche Darstellerinnen subsumiert. Dass er den-
noch konsequent vom Schauspieler in der maskulinen Form spricht, ist inso-
fern konsequent, als seine Uberlegungen in dem radikalen Denken eines »Sub-
jekts ohne Subjekt« miinden und ein solches notwendig auch geschlechtslos
zu denken wire. Dagegen spitzt sich Rousseaus Kritik am Schauspielerbe-
ruf zu einem misogynen Diskurs zu, wenn es um die Frauen geht, die diesen
Beruf ausiiben. Zunichst aber spricht er vom Beruf>des Schauspielerss, also
dezidiert eines Mannerberufs:

Was ist der Beruf des Schauspielers? Ein Gewerbe, bei dem er sich fiir Geld
selbst zur Schau stellt, bei dem er sich der Schande und den Beleidigungen
aussetzt, die auszusprechen man sich das Recht erkauft, und bei dem er sei-
ne Person &ffentlich zum Verkauf anbietet. Ich bitte jeden ehrlichen Mann
zu sagen, ob er nicht auf dem Grunde seiner Seele spiirt, dafd dieser Handel
mit sich selbst etwas Kriecherisches und Gemeines hat. Ihr (ibrigen Philoso-
phen, die ihr so hoch tiber den Vorurteilen zu schweben vorgebt, wiirdet ihr
nicht alle vor Scham sterben, wenn ihr, feige als Konige verkleidet, vor den
Augen der Offentlichkeit eine andere als eure eigene Rolle spielen und eure

Majestit dem Geheul des Pébels aussetzen miifitet?'’?

Der minnliche Leser oder die minnliche Leserschaft wird von Rousseau di-
rekt angesprochen, und zwar einerseits in Gestalt eines »ehrlichen Mannes«
und andererseits im Plural als »Philosophen«. Der Schauspieler wird dem Le-
ser, der sich entweder mit dem »ehrlichen Mann« oder mit einem »Philoso-
phenc« identifizieren kann, damit suggestiv entriickt, denn der Schauspieler
ist das, was der »ehrliche Mann« nicht ist und der Leser nicht sein zu wol-
len hat. Ferner verweist das Hauptargument bereits auf den spiter folgenden
Diskurs, der die Frauen in besonderer Weise anklagt, da es nach Rousseau
ein weibliches Talent und Metier ist, »seine Person 6ffentlich zum Verkauf«
anzubieten. Er riickt den Schauspielerberuf also in die Nihe der Prostitution
und diese ist das maximal mogliche Gegenbild zu seinem Bild der »anstin-
digen Fraus, deren Platz das Haus und niemals die Offentlichkeit ist: »Eine

172 Rousseau: Brief an d’Alembert, S. 414.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Paradoxa iiber Politik und Theater

Frau aufRerhalb des Hauses verliert ihren schénsten Schmelz, und ihres wah-
ren Schmuckes beraubt, ist ihr Auftreten unschicklich.«*”> Die Schauspielerin
aber befindet sich nicht nur in der Offentlichkeit, sondern, so meint Rousse-
au, von ihrer Zurschaustellung ihrer selbst fiir Geld ist es nur ein kurzer Weg
zum Verkauf auch des eigenen Kérpers und der ganzen Person:

Ich kehre jetzt zu unseren Schauspielerinnen zuriick und frage: Wie kann
ein Stand, dessen einzige Beschiftigung es ist, sich 6ffentlich und, was noch
schlimmer ist, gegen Geld zu zeigen, sich fir ehrbare Frauen schicken und
sich mit ihrer Bescheidenheit und ihren guten Sitten vertragen? Mufd man
sich noch Gber die sittlichen Unterschiede der Geschlechter streiten, damit
deutlicher wird, wie unwahrscheinlich es ist, dafd eine Frau, die sich fiir Geld
zur Schau stellt, sich nicht auch bald fiir Geld zur Verfigung stellt und sich
nicht versuchen |afRt, das Verlangen, das sie mit so viel Mithe erregt, auch zu

befriedigen?'74

Rousseaus Aversion gegen das Theater hat demnach Griinde, die vermutlich
sowohl mit seinem Menschen- und insbesondere mit seinem Frauenbild als
auch mit seinem Selbstverstindnis als Autor in Zusammenhang stehen, was
fir sich genommen jedoch erst einmal trivial wire. Die konkreten Griinde
allerdings macht er nicht explizit deutlich, sondern verschleiert sie vielmehr,
was ihn wiederum selbst zu einer Art Schauspieler oder genauer zu einem
Verstellungskiinstler macht, und erst dies ist fiir unseren Zusammenhang ei-
gentlich interessant. Insbesondere in seiner direkten Ansprache des - offen-
kundig méinnlichen — Lesers und seiner Beschreibung der Schauspielerinnen
wird er theatralisch¢, insofern gerade die Apostrophe den Leser mit seiner
passiven Konsumhaltung konfrontiert und ihn so gleichwohl zum >nachfih-
lenden< Zuschauer der Rousseawschen Gedanken macht. Dessen Ansprachen
sind offenkundig rhetorischer und strategischer Natur, zumal es sich vorder-
griindig um einen Brief an ein konkretes Gegeniiber handelt, und sollen den
einzelnen Leser insofern personlich ansprechen, als sie ihn auf Rousseaus Sei-
te ziehen, ihn zu einer affirmativen Haltung hinfithren sollen, mithin also das
Gegenteil dessen bewirken, was wir formal bei Diderot vorgefunden haben.
In seiner Analyse von Rousseaus Briefan d’Alembert hat David Marshall her-
ausgearbeitet, dass jener vor allem eine Gefahr darin sieht, dass das Thea-
ter expandiert und auf das gesamte Leben der Stadt ibergreift. Sogar Philo-

173 Ebd.S. 423.
174 Ebd.S. 425f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

sophie und Vernunft stehen demnach unter Verdacht, weil sie selbst bereits
stheatralisch« und das heifdt in erster Linie distanzfordernd seien:

We saw that Rousseau condemns philosophy and reason for teaching a the-
atrical perspective that (in effect) promoted distance, indifference, and iso-
lation. Theater is especially dangerous, according to Rousseau, because its
business is to present and represent this theatrical perspective. It teaches

people how to become spectators, how to act like spectators.'”>

Das Theater macht die Biirger demnach zu Zuschauern und auf lange Sicht
gewohnen sie sich an diese Rolle, verhalten sich auch im alltdglichen und po-
litischen Leben wie Zuschauer. »To act like« ist in Bezug auf die Zuschauer
somit streng genommen eine widerspriichliche Formulierung, jedenfalls in-
sofern dies mehr als ein Verhalten impliziert, eben eine Aktivitit. Dies riumt
dann auch Marshall etwas spiter ein: »The problem is not merely that spec-
tators are powerless to act or that they are not called upon to act. Rousseau

176 Die Passivitit des Zu-

claims that theater teaches them how not to act.«
schauers, die Rousseau firchtet, ist eine von jenem Theater, das ihm vor-
schwebt, aktiv und intentional herbeigefithrte Passivitit.

Zuschauer, die sich passiv verhalten, so der Gedanke dahinter, sind ferner
besonders anfillig fir Beeinflussungsversuche aller Art. Noch einmal Rousse-
au: »Es ist nun eine Folge seiner Nutzlosigkeit, daf’ das Theater, das die Sitten
nicht verbessern kann, sie gleichwohl zu verindern vermag.«*”” Er weify um die
Macht nicht nur des Theaters, sondern insbesondere auch um die Macht der
theatralischen Formen der Beeinflussung der 6ffentlichen Meinung. Die Stadt
Genf, die ganze Gesellschaft ist bereits >theatralisch« und gerade deswegen
ist das Theater eine Gefahr. Ein Theater in der Stadt wiirde das theatralische
Element auch des bisherigen Lebens ins Bewusstsein der Leute bringen, das
heifit, »theater is rejected because it would rival the surveillance, policing,
and manipulation of amour-propre that serve the state.«’8

175 David Marshall: »Rousseau and the State of Theater«, in: Representations 13 (1986),
S. 84-114. Hier S. 88. Dieser Artikel kann hier nicht in allen Einzelheiten besprochen
werden, liefert aber — neben seiner stringenten Argumentation — eine Vielzahl wert-
voller Hinweise und Zusammenhinge, die unsere Argumentation weitgehend unter-
stitzen.

176 Ebd.S. 89.

177 Rousseau:Brief an d’Alembert, S. 391. (Hervorh. S. Sch.)

178 Marshall: »Rousseau and the State of Theater, S.100.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Paradoxa iiber Politik und Theater

Die Institution des Theaters wiirde mit dem Machtmonopol des Staates
rivalisieren und die offentliche Meinung beeinflussen, jedoch wiirde das
theatralische Element, das die ganze Stadt durchdringt, auch Rousseau
selbst in Verlegenheit bringen, da es die >Theatralik¢, die er bereits eigen-
niitzig einsetzt, demokratisieren und offentlich sichtbar werden lief3e. Bei
Marshall heifdt es richtig: »The state cannot tolerate the theater because it
needs theater for its own ends.«'”? Dariiber hinaus macht auch er deutlich,
dass dies ebenso fiir Rousseau selbst gilt, wie sich insbesondere an seinen
Confessions aufzeigen lisst, die in besonders hohem Mafe jene stheatrali-
sche, das heift eine auf Einfithlung und Affirmation abzielende rhetorische
Strategie aufweisen.8°

Dennoch ist Rousseau nicht einfach ein riickwirtsgewandter, theater-
feindlicher Gegner jener Auffassung Diderots im Paradox, die eine progressive
und durchaus auch emanzipatorische Kraft im Theater erkennt, insofern
es fur Differenz und Distanz sensibilisiert. Rousseaus Anliegen ist erklir-
termafien eben auch Emanzipation und Demokratisierung, das macht die
Einordnung wesentlich schwieriger. Rousseaus eigenes aufklarerisches An-
liegen ist mithin besonders augenfillig, wenn man seine pidagogischen
Schriften und das darin vertretene Menschenbild mit Aristoteles’ Auffassung
zur Sklaverei und dessen Anthropologie kontrastiert.

Diesen Vergleich unternimmt der Erziehungswissenschaftler Volker La-
denthin in einem Beitrag tiber Rousseau als »Klassiker der Pidagogik fiir heu-
te«. Die Stelle in Aristoteles’ Politik, auf die Ladenthin zunichst Bezug nimmt,
spricht davon, dass Kenntnisse in vielerlei Dingen Sache des Sklaven seien,
Sache des Herren hingegen sei es, den Sklaven selbst zu gebrauchen.'8! Wir
erinnern uns an Lippmanns >perfekte Stereotype<, an Ranciéres Auseinan-
dersetzung mit Aristoteles und an die Unterscheidung von Teilhabe am und
Besitz des Logos sowie an den vermeintlich >sklavischen Charakter< des Schau-
spielers bei Diderot. Die Figur des Sklaven, so wird deutlich, tritt in den un-
terschiedlichsten Kontexten im Zusammenhang von Theater und Politik auf
und fihrt uns immer wieder zuriick zu Aristoteles. Ladenthins Kommentie-
rung der Stelle bei Aristoteles schligt aufierdem eine unmittelbare Briicke in
die Gegenwart, indem er heutige Schlagworte aus dem politischen Diskurs

179 Ebd. S.101.

180 Vgl. ebd. S.102-110.

181 Vgl. Aristoteles: Politik 1,7=1255b: »Die Kenntnis des Herrn besteht dagegen darin, die
Sklaven zu gebrauchen.«

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

um >Bildung« aufgreift, diese polemisch zuspitzt und damit gleichzeitig de-

ren Geltungsanspruch angreift:

Fur die Sklaven gibt es Qualifikation; fiir die Herren der Polis, die »Elite«
gibt es Bildung, antik: Klugheit (sie besteht aus Entscheidungsfihigkeit,
Flihrungskompetenz, Leadership). [..] Die Elite wird »Elite« nicht durch
besondere Leistungen. Vielmehr ist sie von Natur aus Elite. [...] Die von der
Natur zu Sklaven bestimmten Menschen bildet man zu Sklaven aus, die
von der Natur bestimmten Herren bildet man zu Herren. [...] Emanzipation
ist unerwiinscht, Emanzipationsabsichten sind nur Ausdruck von fehlender

Einsicht, Mangel an Klugheit, Zeichen von Irrsinn oder schlicht kriminell.'82

Vollig kontrir zu dieser Auffassung steht Ladenthin zufolge dann in der Tat

Rousseaus Postulat im Contrat Social:

Unfreiheit ist nicht angeboren — sondern anerzogen. [..] Damit postuliert
Rousseau eine einheitliche Natur des Menschen, d.h. er setzt sie gedank-
lich voraus — empirisch nachweisen kann er sie nicht. Sie ist die Vorausset-
zung aller erzieherischen Bemiihungen, aber an dieser Voraussetzung kann
es keinen begriindbaren, d.h. objektiven Zweifel geben—denn der Zweifeln-
de nimmt fiir sich die Voraussetzung in Anspruch, deren Existenz er bezwei-
felt: Die Freiheit. Aus dieser Freiheit entspringt nun die Geschichte, d.h. die
Méglichkeit, Handlungsoptionen zu entwickeln. Freiheitist kein Erziehungs-
ziel — aber sie muss bei allen padagogischen Prozessen beachtet werden —

bei den Zielangaben und bei der Gestaltung der Prozesse selbst.'®3

Vor diesem Hintergrund erscheinen Rousseaus Bedenken hinsichtlich der Er-
richtung eines Theaters in Genf als eine gleichzeitige Furcht um die und eine
Furcht vor der Freiheit. Durch sein Postulat, das allen seinen Uberlegungen

zugrunde liegt, nimlich dass der Mensch von Natur aus frei ist, bringt ihn

das Theater und insbesondere ein neu zu errichtendes Theater in Genf in Be-

dringnis. Er weifd um die Beeinflussbarkeit der Menschen — die ja gerade mit

182 Volker Ladenthin: »Jean-Jacques Rousseau: Ein Klassiker der Pidagogik fiir heutex, in:

183

ders., Jorn Schiitzenmeister (Hg.): Rousseau als Klassiker fiir die pidagogische Bildung, Di-
dactica Nova 24, Baltmannsweiler 2015, S. 15-212. Hier S.111. (Hervorh. i. O.)
Ebd.S.116. Hier bezieht sich Ladenthin aufjene Stelle im Contrat Social, in der Rousseau
Aristoteles fiir dessen Auffassung zur Sklaverei als eines naturgegebenen Zustands kri-
tisiert. Vgl. Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsitze des Staats-
rechts, in: ders.: Sozialphilosophische und Politische Schriften, hg. von Dietrich Leube, Miin-
chen 1981, S. 269-391. Hier S. 272.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

107


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Paradoxa iber Politik und Theater

seiner Freiheit zusammenhingt — und ebenso um die Tatsache, dass ein Zu-
stand jenseits aller Manipulation eine Idealvorstellung bleiben muss. Er selbst
erliegt auf unterschiedliche Weise immer wieder jener Schizophrenie, insbe-
sondere in seinem Verhiltnis von Schreiben und Leben. Es ist ferner richtig,
dass das Theater nicht nur die Macht des Staates, sondern, wie Marshall auf-
zeigt, auch die Macht seines eigenen stheatralischen< Schreibens gefihrden
konnte. Nichtsdestotrotz hat seine Skepsis auch ihre Berechtigung und spie-
gelt die frithe Erkenntnis tiber ein Phinomen wider, das heute ganz offenkun-
dig eher die Massenmedien betrifft als die klassischen Theaterhiuser und das
in dem weitgehend in Vergessenheit geratenen Werk von Walter Lippmann
in den Zwanzigerjahren des letzten Jahrhunderts eine konkrete Ausarbeitung
findet.

Ebenfalls zu Beginn des 20. Jahrhunderts, im Jahr 1932, beschreibt Ernst
Cassirer die Grundprobleme, die sich in Rousseaus Werk und Person zeigen
und die damals — und ebenso heute, miisste man hinzuftigen — noch immer
von Belang sind. Rousseaus Kritik insbesondere an den Intellektuellen und
Philosophen seiner Zeit paraphrasiert Cassirer in einer Weise, die auf Lipp-
manns Ausfithrungen tiber die 6ffentliche Meinung hinzuweisen scheint:

Denndie Philosophie hatseitlangem verlernt, ihre eigene urwiichsige Spra-
che, die Sprache der Weisheitslehre, zu sprechen — sie spricht nur noch die
Sprache der Zeit; und sie fiigt sich ihren Gedanken und ihren Interessen ein.
Der schlimmste und harteste Zwang der Gesellschaft liegt in dieser Macht,
die sie nicht nur iber unsere dufieren Handlungen, sondern auch tber alle
unsere inneren Regungen, (iber unsere Gedanken und Urteile, gewinnt. Je-
de Selbstiandigkeit, jede Freiheit und Urspriinglichkeit des Urteils wird vor
dieser Macht zuschanden. Nicht wir sind es mehr, die denken und urteilen;
die Gesellschaft denkt in uns und fiir uns. Wir brauchen nicht langer nach
der Wahrheit zu forschen; sie wird uns als gepragte Miinze in die Hand ge-

geben.'84

Bemerkenswert an dieser Analyse ist die Betonung der Tatsache, dass sogar
die Philosophie kein Korrektiv der 6ffentlichen Meinung bilden kann, sondern
ebenfalls von dieser usurpiert werde. Das Bild von der sgeprigten Miinze«
lasst sich dabei zu Lippmanns Stereotypen-Begriff in Beziehung setzen, und

184 Ernst Cassirer: »Das Problem Jean Jacques Rousseau, in: ders.: Uber Rousseau, hg. und
mit einem Nachwort von Guido Kreis, Berlin 2012, S. 7-90. Hier S.16. (Hervorh. i. 0)

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

zwar nicht in dem Sinne, dass es selbst eine Stereotype wire, sondern inso-
fern es seinerseits ein konkretes Bild fiir den abstrakten Stereotypen-Begriff
darstellt. Beides, also Stereotypen und »geprigte Miinzen, sind vorgefertigte
Tauschmittel, die sich eher benutzen, konsumieren und eben vor allem aus-
und eintauschen lassen, als dass sie selbst einen Eigenwert hitten. Insofern
sie jeweils blof8es Mittel sind, entziehen sie sich auch einem bewussten Nach-
denken.

Allerdings dringt sich bei dieser Beschreibung eine weitere — womog-
lich nur scheinbare — Ahnlichkeit auf, die uns in den Kapiteln zu Brecht
noch beschiftigen wird, diejenige nimlich zum Zitat und der Zitierbarkeit
nicht nur von Literatur, sondern auch von Gesten, insbesondere jenen des
(Brecht’schen) Schauspielers.'®> Auch Zitate sind nichts anderes als >geprigte
Miinzen, die sich in beliebigen Kontexten einsetzen lassen und die dadurch
ihren Sinn nicht etwa verlieren, sondern oftmals zuallererst herstellen.

Dariiber hinaus wird hier >die Macht der Sprache< — um einen etwas abge-
griffenen Terminus zu verwenden — insgesamt deutlich, insofern diese ganz
konkret zu einer Sprache der Macht, genauer: zu einer der Definitionsmacht
wird. Dieser Gedanke verbindet nicht nur Rousseau (respektive Cassirers In-
terpretation von Rousseau) und Lippmann, sondern auch jene beiden mit
dem schon mehrfach erwihnten Romanisten Viktor Klemperer. Dessen be-
rithmte Aufzeichnungen zur LTI, der »Sprache des Dritten Reichs<, zeigen
namlich die verheerenden Auswirkungen der Verwirklichung und Totalisie-
rung einer stereotypisierten Sprache in allen Lebensbereichen, wie sie insbe-
sondere zur Zeit des Nationalsozialismus stattgefunden hat:

Was war das starkste Propagandamittel der Hitlerei? Waren es Hitlers und
Goebbels’ Einzelreden, ihre Ausfiihrungen zu dem und jenem Gegenstand,
ihre Hetze gegen das Judentum, gegen den Bolschewismus? [...]

Nein, die stiarkste Wirkung wurde nicht durch Einzelreden ausgeiibt, auch
nicht durch Artikel oder Flugblatter, durch Plakate oder Fahnen, sie wurde
durch nichts erzielt, was man mit bewufstem Denken oder bewuftem Fiih-
len in sich aufnehmen mufite.

185 Vgl. insb. Walter Benjamins virtuosen eigenen Umgang mit Zitaten iiber genau jene
»Zitierbarkeit< bei Brecht, die er selbst mitkonstituiert und geradezu >heraufbeschwo-
ren< hat: »Gesten zitierbar zu machen, ist die wichtigste Leistung des Schauspielers;
seine Gebarden mufd er sperren konnen wie ein Setzer die Worte.« Benjamin: »Was ist
das epische Theater?«, S.19. Auf diesen Komplex werden wir noch ausfiihrlicher ein-
gehen.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Paradoxa iiber Politik und Theater

Sondernder Nazismus glittin Fleisch und Blut der Menge tiber durch die Ein-
zelworte, die Redewendungen, die Satzformen, die erihrin millionenfachen
Wiederholungen aufzwang, und die mechanisch und unbewufit iibernom-

men wurden.'®®

Diese aufgezwungene Sprache ist, wie Klemperer aufzeigt, vor allem eine

»Sprache der Armut®

und zudem eine, in der sich auf hochst widerspriichli-
che Weise das Totalitir-Technokratische mit dem Mythisch-Naturwiichsigen
verbindet. Klemperers paradigmatisches Beispiel hierfiir ist der Begriff der
»>Organisations, in dem das Organische einerseits und das technische Planen
andererseits zusammenkommen. Dieser Begriff erfihrt — wie alle anderen
Begriffe, die Klemperer behandelt - in der Zeit des Nationalsozialismus eine
inflationdre Verwendung und damit einhergehend eine Deutungsverschie-
bung; er ersetzt, so kann man dort nachlesen, als Verb etwa Begriffe wie >ar-
beiten, »erledigen« oder sverrichten<.!3® Wie sehr die herrschende Sprache als
Sprache der Herrschenden sogar den kritischen und dariiber hinaus verfolg-
ten Viktor Klemperer selbst beherrscht, zeigt seine Eintragung am Ende des
Abschnitts zum Begriff >Organisations, in dem er gleichsam in ein Selbstge-
sprich ubertritt, denn

»organisieren« war ein gutartiges, berall in Schwang befindliches Wort,
war die selbstverstindliche Bezeichnung eines selbstverstindlich geworde-
nen Tuns...

Ich schreibe nun schon eine ganze Weile: es war... es war. Aber wer hat denn

186 Vgl. Victor Klemperer: LTI. Notizbuch eines Philologen, hg. und kommentiert von Elke
Frohlich, Stuttgart 2010, S. 25. Ganz dhnliche Beobachtungen werden uns bei Brecht
und seiner Analyse der>Theatralik des Faschismus<wiederbegegnen.

187 Vgl. Klemperer: LTI, S. 33: »Sie war nicht nur deshalb arm, weil sich jedermann zwangs-
weise nach dem gleichen Vorbild zu richten hatte, sondern vor allem deshalb, weil sie
in selbstgewahlter Beschrinkung durchweg nur eine Seite des menschlichen Wesens
zum Ausdruck brachte.« Auch hier gibt es eine unheimliche und irritierende Verbin-
dung zu Benjamin/Brecht, insofern jener bereits 1930 tber diesen schrieb: »Sein Ge-
genstand ist die Armut. [..] — diese Brechtsche Armut ist vielmehr eine Uniform und
ganz geeignet, dem, der sie mit Bewuftsein trigt, eine hohe Charge zu geben.« Vgl.
Benjamin: »Bert Brecht, S. 15. Bereits an diesen zwei kurzen Zitaten wird jedoch auch
deutlich, dass es sich um zwei grundverschiedene Formen der sprachlichen sArmut<
handelt: aufgezwungene Massenbetaubung auf der einen Seite, eine bewusst herge-
stellte sprachliche Maske auf der anderen Seite.

188 Vgl. Klemperer: LTI, S.119.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

gestern erst gesagt: »lch mufd mir ein bifschen Tabak organisieren?« Ich

fiirchte, das bin ich selbst gewesen."®?

Eine stereotypisierte Sprache, so zeigt dieser Eintrag in exemplarischer Wei-
se, macht auch vor jenen nicht Halt, die versuchen, diese Sprache zu kritisie-
ren und sich ihr und denen, die sie sprechen und verordnen, zu widersetzen.

Bezogen auf Cassirers Paraphrasierung von Rousseaus Kernkonflikt be-
deutet dies einerseits, dass auch er nicht in der Lage war und gewesen sein
kann, sich ganzlich der Sprache seiner Zeit zu entziehen. Dies ist eine weit-
gehend triviale Einsicht. Es heif3t aber andererseits, dass es auch moglich
ist — und das hat mitunter auch Rousseau erkannt —, mit und in der Spra-
che der Zeit eine Anderung zu bewirken, das heifit aber tatsichlich, dass die
Philosophie ihre >eigene urwiichsige« Sprache — was immer das sein mag —
verlassen muss und gewissermafen in die >Falschheit< des Faktischen und
der >offentlichen Meinung« eintreten muss. Vor diesem Hintergrund ist dann
auch Rousseaus Aversion dem Theater gegeniiber zu verstehen.

Victor Klemperers direktes Urteil itber Rousseau war indes, zumindest in
einem Tagebucheintrag vom 19. Juli 1937, brutal: »Die postume Entlarvung
190 heifdt es dort. Daran und an die vielen unter-
schiedlichen Positionen in der Rezeptionsgeschichte, die in der Zuschreibung

Rousseaus heifdt Hitler«

zwischen srevolutionir< und >konservativ« alle Nuancen aufweisen und quer
durch alle politischen Lager verlaufen, erinnert Hermann Klenner.®* Aller-
dings bildet hier jeweils vor allem der Contrat Social den Bezugspunkt. Klem-
perer hat sein Urteil spater relativiert, wie Klenner anmerkt, doch wird daran
deutlich, wie grof? das Spektrum an Positionen ist, die sich berechtigterweise
gegeniiber Rousseau einnehmen lassen. Der Kontext des oben zitierten Sat-
zes sollte indes auch nicht auer Acht gelassen werden, denn daraus wird
ersichtlich, dass Klemperer eher von der Vulgarisierung der Rousseawschen
Ideen als von Rousseau selbst entsetzt war:

189 Ebd.

190 Victor Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten. Tagebiicher 1933-1941, hg. von
Walter Nowojski unter Mitarbeit von Hadwig Klemperer, Berlin 2015, S. 302.

191 Vgl. Hermann Klenner: »Die modernen Volker haben keine Sklaven, sie sind selbst wel-
che.«(C, 231; G, 123), in: Jean-Jacques Rousseau zwischen Aufkldrung und Moderne, hg. von
Hans-Otto Dill, Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietdt der Wissenschaften zu Berlin,
Bd. 117, Berlin 2013, S. 51-77. Hier S. 60f. Als wichtige Rousseau-Kommentatoren wer-
den bei Klenner unter anderem Bertrand Russell, Ernst Bloch und Jean Starobinski ge-
nannt.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Paradoxa iiber Politik und Theater

Wenn Politiker die Landarbeitidealisieren, heucheln sieimmer. Niemals hat
Rousseau derart triumphiert und niemals ist er derart ad absurdum gefiihrt
worden wie heute.

Die postume Entlarvung Rousseaus heifst Hitler.

Wir haben das Kino am Freiberger Platz neu entdeckt: Es hat das naivste
(wahrhaft proletarische und begeisterte) Publikum, es ist billiger als die an-
dern Kinos [...], es hat gutes Programm, gute Vorfithrung und den bequems-
ten Parkplatz, einen wirklichen Hafen. Wir sahen dort in einer Wiederauf-
nahme den frithesten und berithmtesten Film der Wessely: »Maskerade«.
[..] Im Vorprogramm die Eroffnung der Autobahn Dresden — Merane und

ein Stiick Hitlerrede.'?

Der Tagebucheintrag macht die ganze Ambivalenz deutlich, die Klemperer
1937 in Auseinandersetzung mit Rousseau einerseits (er schreibt zu diesem
Zeitpunkt an seiner umfangreichen Geschichte der franzsischen Literatur im 18.
Jahrhundert)®® und der politischen Realitit andererseits erlebt. Folgerichtig
ist es dann ausgerechnet das Kino, das fir ihn und seine Frau zu jener Zeit
zu einem »Hafen« wird, wie an zahlreichen Eintragungen in diesem Zeitraum
deutlich wird — obwohl sie beide unweigerlich auch dort von der allgegen-
wirtigen >Maskerade« des Faschismus und zugleich von dessen Selbst->Ent-
larvung< heimgesucht werden.

Doch kommen wir zuriick zu Rousseau: Eine weitere ausfiihrliche Ausein-
andersetzung mit dem Brief an d’Alembert findet sich in Derridas 1967 erstmals
erschienener Grammatologie, auf die wir in den Kapiteln zu Bertolt Brecht er-
neut eingehen werden. Derrida bemerkt zu Recht, dass die im Brief an d’Alem-
bert formulierte Kritik sowohl auf die Schauspieler, also die Subjekte des Thea-
ters, als auch auf »das Theater« selbst, also auf die Inszenierung abzielt: »In-
dem er die Fehler des Theaters, gemessen an seinem inszenierten, das heiflt
dargestellten Gehalt aufdecke, klagt der Brief an d’Alembert die Darsteller und die
Darstellung an.«'** Rousseaus Kritik zielt somit auf das, was Derrida selbst
verteidigt und in seiner Grammatologie aufzuzeigen versucht, nimlich die un-
einholbare Trennung von Signifikant und Signifikat, die Abwesenheit eines
transzendenten Moments, einer >Realitit< hinter den Zeichen. Jedoch bewegt
sich Rousseau bereits selbst in einer Aporie, denn sein Gegenentwurf zum

192 Vgl. Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten, S. 302.
193 Vgl. Klemperer: Geschichte der franzdsischen Literatur im 18. Jahrhundert.
194 Derrida: Grammatologie, S. 522. (Hervorh. i. 0.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Theater respektive zur stheatralischen Gesellschaft¢, den er in Form eines ge-
meinschaftlichen, geradezu idyllischen Festes darstellt, ist einer Theaterin-
szenierung zum Verwechseln dhnlich, ja, in seinem phinomenologischen Ge-
halt geradezu deckungsgleich mit einer solchen. Darauf verweist auch Jean
Starobinski, wenn er tiber den Brief an d’Alembert schreibt:

Das Theater und das Fest stehen einander gegeniiber wie eine Welt von Un-
durchsichtigkeit und eine Welt von Transparenz. [..] Aber nachdem er das
Bild des Theaters in einem Mafie verdiistert hat, dafd es dem grausigen Tem-
pel des Morceau allégorique gleicht, kommt das Lob des gemeinschaftlichen
Fests auf Bilder zuriick, die denen tauschend dhneln, die Rousseau am En-
de des Mythos der verschleierten Statuen hatte auftauchen lassen. [...] Ein
ganzes Volk gibt sich das Schauspiel seines Gliicks.'?

So sehr Rousseau dem Theater misstraut, so sehr ist er dennoch an dessen
Erscheinungsformen und an dessen Formsemantik gebunden, ja, geradezu
abhingig und besessen davon. Diese bis zur Ununterscheidbarkeit gehende
Ahnlichkeit in der Erscheinungsweise und Formsprache interessiert Derrida
daher in besonderem Mafie: »In welchen Begriffen«, so fragt er seinerseits
rhetorisch, »sollte man die formal ungreifbare Differenz bestimmen, welche
die positive Seite von der negativen trennt, den authentischen Gesellschafts-
vertrag von einem fir immer pervertierten Theater? von einer theatralischen
Gesellschaft?«!%°

Es handelt sich tatsichlich um eine schwer fassbare, eine geradezu un-
mogliche Differenz und Derridas Pointe liegt schliefilich darin, eine Diffe-
renz der Differenz einzufithren, das heifSt, der Unterschied der beiden dhn-
lichen Formen theatraler Darstellung liegt Derrida zufolge darin, dass das
Theater die Differenz in sich enthilt und sie so — paradoxerweise — transpa-
rent macht, wihrend die beschriebene Festszene ein volliges Identisch-Sein
propagiert, das aber — ebenso paradox - die gleichwohl vorhandene Diffe-
renz verschleiert, und zwar gerade durch nahezu vollstindige Transparenz,
Indifferenz und Distanzlosigkeit:

Was werden aber schlieflich die Gegenstinde dieses Schauspiels sein? Was
wird es zeigen? Nichts, wenn man will. Mit der Freiheit herrscht iiberall, wo

195 Jean Starobinski: Rousseau. Eine Welt von Widerstinden, (ibers. von Ulrich Raulff, Miin-
chen/Wien 1988, S.143-145.
196 Derrida: Grammatologie, S. 524. (Hervorh. i. O.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Paradoxa iiber Politik und Theater

viele Menschen zusammenkommen, auch die Freude. Pflanzt in der Mitte
eines Platzes einen mit Blumen bekrdnzten Baum auf, versammelt dort das
Volk, und ihr werdet ein Fest haben. Oder noch besser: stellt die Zuschauer
zur Schau, macht sie selbst zu Darstellern, sorgt dafiir, dafd ein jeder sich im

andern erkennt und liebt, da alle besser miteinander verbunden sind."?

An dieser von Rousseau ins Spiel gebrachten idealen Szenerie zeigt sich sehr
deutlich, dass es gerade auch fiir die von ihm heraufbeschworene Eintracht
einer Instanz bedarf, die diesen Zustand erst herstellt. Es bedarf, anders ge-
sagt, eines >Regisseurs< oder eines gleichsam auktorialen Erzihlers, der zwar
die Zuschauer >demokratischc integriert und zu Darstellern macht, selbst je-
doch eine herausgehobene Position beibehalt oder sie dadurch vielmehr erst
erhalt.

Die Ambivalenz lisst sich nicht auflosen, zeigt jedoch erneut, dass Di-
derot und Rousseau keine Gegner sind, wenn es um die Frage der politi-
schen Funktion und Bedeutung von Schauspiel und Theater geht, sondern
dass sie vielmehr unterschiedliche Perspektiven einnehmen und Meinungen
abbilden, die einander nicht nur widersprechen, sondern — sofern man sich
nicht vollkommen mit einer der beiden Positionen identifiziert — einander
auch erginzen.

Il.t  Zwischenfazit: Apologien der Gegenmeinung

In der Gegeniiberstellung der beiden paradigmatischen >Positionens, Darstel-
lungsweisen und Formsprachen Diderots und Rousseaus zur Thematik des
Theaters im Allgemeinen und des Schauspielers im Besonderen ldsst sich dar-
tiber hinaus eine These zum Umgang mit buchstiblichen Paradoxa, also mit
»>Gegenmeinungen«< gewinnen. Insofern Paradoxa tatsichlich wortlich als >Ge-
genmeinungen« verstanden werden, also als dulerer Widerspruch eines An-
deren und nicht etwa als innere Widerspriichlichkeit in der Sache, stellen

198 paradoxa als Gegen-

sie ein politisches und kein logisches Problem dar.
meinungen kénnen somit zur Entwirrung und zur Kritik von vermeintlich
allgemeingiltigen Ideen und unhinterfragten Schlussfolgerungen beitragen.

Aufgrund der Scharfstellung der eigenen Position durch die jeweils andere

197 Rousseau: Briefan d’Alembert, S. 462f.
198 Vgl. dazu auch Weihe: Paradoxie der Maske, S.169.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IIl. Diderots Paradoxa

Position sowie durch die dadurch notwendige Begrenzung vollzieht sich das,
was im Anschluss an Lippmanns Ausfithrungen tiber die 6ffentliche Meinung
als >Objektivierung« bezeichnet werden kann:

Dieentwirrte Idee, die eine eigene Bezeichnung tragt, und eine Empfindung,
die untersucht wurde, ist deutlich offener fiir Verbesserung durch neue, auf
das Problem zielende Daten. Sie war in die ganze Personlichkeit eingebet-
tet gewesen, war Beziehungen verschiedener Art mit dem ganzen Ego einge-
gangen: Eine Herausforderung wiirde die ganze Seele erbeben lassen. Nach-
dem sie griindlich kritisiert worden ist, ist die Idee nicht linger ich, sondern
es. Sie ist objektiviert, sie ist auf Armlange abgeriickt. Ihr Schicksal ist nicht
mit dem meinen verbunden, sondern mit dem der dueren Welt, auf die ich

einwirke.'??

In der gleichen historischen Ausgangslage, mit dhnlichen Vorannahmen tiber
die Wirksamkeit von Theater auf die Menschen und mit jeweils »aufklire-
rischenc Absichten kommen Diderot und Rousseau - jedenfalls in den hier
paradigmatisch untersuchten Texten - zu gegensitzlichen Urteilen iiber das,
was fiir sie jeweils Theater ist. Durch den jeweils anderen oder vielmehr durch
die Ideen des jeweils anderen werden die gegensitzlichen Urteile relativiert
und begrenzt, sofern sie aus einer dritten, sobjektiviertens, gleichsam aus ei-
ner Zuschauer-Perspektive betrachtet werden konnen. Dariiber hinaus wird
deutlich, dass beide Autoren mitnichten mit ihren eigenen Positionen iden-
tisch sind, sondern ganz im Gegenteil: Sie haben ihre Ideen auch selbst >ob-
jektiviert< und ihr eigenes Schicksal ist nicht mit dem ihrer Ideen verbunden.
Vor diesem Hintergrund sind sie Gegenspieler, keine Feinde, also eher fréres
enemies als enemies and avengers, um abschliefiend und nur en passant zwei be-
kannte Bezeichnungen des Verhiltnisses der beiden Philosophen zueinander
aufzugreifen.>°

199 Lippmann: Die dffentliche Meinung, S. 339f. (Hervorh. i. 0.)

200 Vgl.Jean Fabre: »Deux fréres enemies: Diderot et Jean-Jacques Rousseau, in: Diderot
Studies (1961), S.155-213; Shane Agin: »Diderot, Rousseau and the Historiography of
Virtue, in: Diderot Studies 32 (2012), S.119-137. Hier S.131. Im letztgenannten Artikel
werden noch weitere Quellen angefiihrt und besprochen, die das Verhiltnis der bei-
den Autoren zum Gegenstand haben und auf die an dieser Stelle nicht im Einzelnen
eingegangen werden kann. Die beiden genannten Bezeichnungen des Verhiltnisses
scheinen fiir den hier verhandelten Zusammenhang jedoch nach wie vor paradigma-
tisch zu sein.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M 14.02.2026, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lll. 1937: Dialektik im Stillstand

Wir zu Recht Vertriebenen, was hatten wir getan?'

Fiir das Verhiltnis von Denis Diderot und Bertolt Brecht einerseits und das
von Theater und Politik andererseits ist das Jahr 1937 ein bedeutender his-
torischer Kulminationspunkt.? In diesem Jahr wollte Brecht seine Diderot-
Gesellschaft griinden, womit er sich explizit auf den franzésischen Aufklirer
beruft; gleichzeitig spitzt sich in Deutschland und ganz Europa die politi-
sche Lage zu und damit auch die persdnliche und berufliche Situation vie-
ler Intellektueller und Kiinstlerinnen.? Auch auf die noch sehr junge Diszi-
plin der Theaterwissenschaft trifft dies zu, insofern sich deren Protagonisten
sehr rasch der neuen Ideologie unterordnen.* Die herrschende Stimmung

1 GBFA 26, S.307.

2 Fur die Idee, eine Jahreszahl zum Ausgangspunkt der Betrachtung verschiedener, syn-
chroner und mitunter widersprichlicher Ereignisse zu machen, gibt es zwei Vorbilder,
die ebenfalls ein an Ereignissen und Ideen jeweils hochverdichtetes Jahr in der ersten
Halfte des 20. Jahrhunderts zum Gegenstand haben, namlich 1913 und 1926. Es han-
delt sich um die folgenden beiden Biicher: Hans Ulrich Gumbrecht: 1926: Ein Jahr am
Rand der Zeit, bers. von Joachim Schulte, Frankfurt a.M. 2003; sowie Florian Illies: 1913.
Der Sommer des Jahrhunderts, Frankfurt a.M. 2014.

3 Auf die geplante Grindung der Diderot-Gesellschaft gehen u.a. ein: Theo Buck: Brecht
und Diderot oder Uber Schwierigkeiten der Rationalitit in Deutschland, Tiibingen 1971,
S.11f; Grimm: »Nachwortk, in: Diderot: Paradox, S.71-79. Eine ausfiihrliche Ausein-
andersetzung mit den moglichen politischen Implikationen dieser Namensgebung
habe ich bereits in einem Aufsatz unternommen. Vgl. Susanne Schmieden: »Brechts
Diderot-Gesellschaft oder Von der Méglichkeit einer anderenstheatralischen<Wissen-
schaftc, in: Christine Abbt, Peter Schnyder (Hg.): Formen des Politischen. Diderots Vir-
tuositit und ihre Rezeption im deutschsprachigen Raum (1750-2000), Freiburg i.Br. 2019,
S.183-197.

4 Vgl. zurinstitutionellen Geschichte der Theaterwissenschaft um diese Zeit Stefan Cors-
sen:»Max Herrmann und die Anfinge der Theaterwissenschaft. Mit teilweise unverof-

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18

Paradoxa iiber Politik und Theater

aus Bedrohung, Angst und Verzweiflung, die den Alltag vieler Menschen in
dieser Zeit kennzeichnet, beschreibt der schon mehrfach erwihnte Roma-
nist Victor Klemperer in seinen Tagebiichern und ahnt das Kommende mit
geradezu prophetischer Klarheit. In den Vereinigten Staaten von Amerika er-
scheint derweil Walter Lippmanns Werk The Good Society, das in einem engen
Zusammenhang mit der Entstehung des Begriffs und der Idee des >Neolibe-
ralismus< steht.’ Kurz zuvor, nimlich 1936, hat zudem Klaus Mann seinen
Mephisto verdffentlicht, dessen Hauptfigur ein Schauspieler ist, der im Na-
tionalsozialismus Karriere macht, mit seiner diabolischen Rolle verschmilzt
und im Zuge dessen schlieflich auch iiber Leichen geht.® Wiederum ins Jahr
1937 fillt Brechts Auseinandersetzung mit Hegels Wissenschaft der Logik, die
auch Auswirkungen auf seine sich iiber einen lingeren Zeitraum erstrecken-
de Auseinandersetzung mit dem Turandot- und dem Tui-Stoff hat, also seiner
literarischen Kritik am Typus des der Macht angepassten und sich verkaufen-
den Intellektuellen.”

lIl.1  Verfremdung als Historisierung und Sprachkritik
als Erkenntnistheorie

Betrachtet man die genannten Ereignisse und Entwicklungen dieser Zeit, so
lassen sich diese am besten unter dem Aspekt einer Abkopplung von Sprache
und politischer Wirklichkeit zusammenfassen, von 6ffentlicher Rhetorik und
Lebensrealitit eines grofRen Teils der Bevolkerung. Victor Klemperer nennt
die Sprache jener Zeit, wie bereits kurz aufgegriffen worden ist, LTI, also Lin-
gua Tertii Imperii. Das Kirzel ist als Parodie auf die inflationir gebrauchten
Abkiirzungen der nationalsozialistischen Propaganda zu verstehen, und in

fentlichten Materialienc, in: Theatron. Studien zur Geschichte und Theorie der dramatischen
Kiinste, Bd. 24, hg. von Hans-Peter Bayerdorfer, Dieter Borchmeyer und Andreas Hofele,
Tibingen 1998.

5 Vgl. Walter Lippmann: Die Gesellschaft freier Menschen, Einfithrung von Wilhelm Répke,
bers. von Dr. E. Schneider, Bern 1945.

6 Vgl. Klaus Mann: Mephisto. Roman einer Karriere, Reinbek bei Hamburg 1981.

7 Vgl. Frank Dietrich Wagner: »Brecht zeichnet Hegelc, in: Uber Brechts Romane, hg. von
Christian Hippe im Auftrag des Literaturforums im Brecht-Haus, Berlin 2015, S. 147-174.
Hier S.160; Art. »Turandot oder Der Kongref der Weiflwascher, in: Jan Knopf: Brecht-
Handbuch, Bd. I: Theater. Eine Asthetik der Widerspriiche, Stuttgart 1980, S. 328-342. Hier
S.328.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

jener Abkiirzungsvorliebe liegt, worauf in jiingster Zeit bereits von verschie-
denen Autoren in mehreren Publikationen hingewiesen worden ist, auch eine
irritierende Gemeinsamkeit zu unserer Gegenwart.® In jener Sensibilitit fiir
sprachliche Verinderungen, insbesondere fiir Vereinfachungen und bedeu-
tungsverkehrende Umbenennungen, liegt daher auch die spezifische Aktua-
litit des hier Verhandelten.

Brecht selbst ist ebenfalls ein Sprachkritiker ebenso wie ein Sprachvirtuo-
se und er hat die Sprachkritik explizit in Verbindung mit Erkenntnistheorie
gebracht, denn, so schreibt er einmal Anfang der Dreiigerjahre: »Erkennt-
nistheorie mufd vor allem Sprachkritik sein.«’ Dariiber hinaus fillt die erst-
malige Erwihnung des wohl bekanntesten seiner theatertheoretischen Be-
griffe, nimlich jener der >Verfremdungs, der durchaus auch sprachkritisch
verstanden werden kann, ebenfalls in exakt jene Zeit um 1937. Jan Knopf er-
ldutert die mogliche Herkunftsgeschichte des Begriffs in seinem Handbuch
von 1980 wie folgt:

Wihrend der Begriff »Entfremdung« eine lange — schon ins Lateinische zu-
riickgreifende — Tradition hat (»abalienare« = sich einer Sache entdufern,
verkaufen), ist der Terminus »Verfremdung« relativ jung: nach dem Grimm-
schen Worterbuch kommt er erstmals in verbaler Form in Berthold Auerbachs
Roman Neues Leben (1842) vor: dort fithlen sich die Eltern verfremdet, ver-
letzt, weil sie von der auf Franzésisch gefiihrten Unterhaltung ihrer Kinder
nichts verstehen (vgl. Bloch, 82). Der Begriff bleibt jedoch in dieser Form oh-
ne bemerkenswerte Nachfolge — bis Brecht ihn, ab Ende 1936, zuerst in Be-
schreibung der Kopenhagener Urauffiihrung von Die Rundkopfe und die Spitzkipfe
(17,1082-1096) sowohl als Substantiv als auch verbal benutzt hat, um damit
ein bestimmtes Verfahren seines Theaters zu kennzeichnen. Als »V-Effekt«
ging der Begriff in die Theatergeschichte ein.®

8 Vgl. Pierangelo Maset: Warterbuch des technokratischen Unmenschen, Stuttgart 2013. Ma-
set bezeichnetsein Buch in direkter Bezugnahme auf Klemperers LTl auch als WTU. Als
eine weitere Sprachkritik der Gegenwart, die sich explizit auf Klemperer bezieht, ist zu
nennen: Robert Pfaller: Erwachsenensprache: Uber ihr Verschwinden aus Politik und Kultur,
Frankfurt a.M. 2017. Bereits etwas alter, aber in diesem Zusammenhang ebenfalls re-
levant und immer noch aktuell ist das Glossar der Gegenwart, hg. von Ulrich Brockling,
Susanne Krasmann und Thomas Lemke, Frankfurt a.M. 2004.

9 GBFA 21, S. 413.

10 Art. »Verfremdung, in: Jan Knopf: Brecht-Handbuch, S. 378-402. Hier S. 378. Siehe zu-
dem: Ernst Bloch: »Entfremdung, Verfremdungx, in: ders.: Verfremdungen I, Frankfurt
a.M.1962, S. 81-90.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

19


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Paradoxa iiber Politik und Theater

Insofern der Begriff in seiner hier erwihnten erstmaligen Verwendung einen
dezidiert durch Sprache hervorgerufenen Effekt beschreibt, kann von einer
Irritation aufgrund eines Auseinanderfallens von Anspruch und Wirklichkeit
oder, zeichentheoretisch ausgedriickt, von Signifikant und Signifikat gespro-
chen werden. In der von Knopf angefithrten >Ursprungserzihlung< des Be-
griffs sVerfremdung« wire der Anspruch der, dass die Eltern ihre Kinder ver-
stehen kénnten; diese jedoch sprechen eine ihren Eltern fremde Sprache, so-
dass die sprachliche Wirklichkeit der eigenen Kinder eine »Verfremdung« bei
den Eltern erzeugt.

Eine von Brechts eigenen Definitionen der >Verfremdung<aus der Zeit um
1937, die in dezidierter Absetzung zum Konzept der >Einfithlung« formuliert
ist, lautet indes folgendermafien:

Die neuere Dramatik benutzt, besonders wenn sie es mit groflen Gegen-
stinden zu tun hat, die vom Standpunkt des einzelnen aus nicht mehr iiber-
blickbar waren, anstelle der Einfithlung als Basis des »Kunsterlebnisses« die
Verfremdung. Den Situationen, Charakteren, AuRerungen und Aktionen wird
durch eine bestimmte Art der Darstellung der Anschein des Selbstverstand-
lichen, der natiirlichen Gegebenheit, des »so ist es und kann nicht anders
sein« weggenommen, sie werden »auffillig«, strittig, historisch gemacht,
und zwar dem Gefiihl nicht weniger als dem Verstand."

sVerfremden< bedeutet demnach nicht primir, etwas unkenntlich zu machen
oder fremdartig erscheinen zu lassen, sondern vielmehr, es als spezifisch und
geradezu prototypisch fiir einen bestimmten zeitlichen Kontext darzustellen,
es gewissermaflen zugleich zu konkretisieren und zu typisieren. Verfrem-
dung, so lief3e sich sagen, hebt die iibergrofie Anpassung an die herrschenden
Verhaltnisse hervor, und zwar durch Historisierung. Das Historisieren be-
trifft nicht nur das ohnehin historisch Entfernte, sondern insbesondere auch
die Zeitgenossen. Gerade das aktuell Selbstverstindliche und Unhinterfragte
soll erstaunlich werden und somit verinderbar.

In der jiingsten und ausfithrlichsten Studie zum Verhiltnis der Autoren
Diderot und Brecht zueinander nimmt die Verfremdung dann auch bereits
im Titel eine zentrale Stellung ein. Allerdings beschreibt die Autorin Phoebe
von Held ihr Vorgehen als dezidiert »ahistorisch« und transformiert dies auch
in die Form ihrer Arbeit, in der sie zuerst Brecht und dann Diderot — durch

1 GBFA 22.1, S. 270. (Hervorh. i. 0.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

eine verfremdende Brecht'sche Brille, wie sie selbst sagt — betrachtet: »Ins-
tead of establishing a historical line from Diderot to Brecht, I am using their
different historical contexts to distil from their theoretical intersections con-
ceptual divergences between them. My approach, in this particular sense, is
thus deliberately ahistorical.«'

Demgegeniiber wollen wir nicht nur die Chronologie bewahren, ohne die-
se jedoch als Determinismus oder Kausalzusammenhang zu missverstehen,
sondern auch die dhnlichen und doch divergierenden Konzepte Diderots und
Brechts mit der Gegenwart in Beziehung setzen. Die Beibehaltung des tat-
sachlichen historischen Nacheinanders trigt damit zu einer Rekontextuali-
sierung der jeweiligen Ideen bei, die es wiederum ermdéglicht, ahistorische
Beziige zur Gegenwart und zunichst ungewdhnliche Beziige zum Kontext der
jeweiligen Zeit deutlicher hervortreten zu lassen. So gesehen geht es uns al-
so weniger um »an alternative conception of alienation through Diderot after
Brecht«’?, sondern um die Anregung eines alternativen und mitunter ver-
fremdenden Blicks auf die Gegenwart durch die Ideen beider Autoren, Dide-
rot und Brecht. Verfremdung und Sprachkritik sind in dieser Hinsicht Schliis-
selkonzepte, sowohl als Gegenstand als auch als Methode, jedoch keineswegs
dogmatisch >anzuwendende« Patentrezepte.

Eine ausfithrliche Auseinandersetzung mit »Wesen und Ursprung« des
Brecht'schen Begriffs der >Verfremdung« hat Reinhold Grimm bereits 1961 vor-
genommen und er betont: »Die Frage nach Wesen und Ursprung der Verfrem-
dung, die im folgenden behandelt wird, fiihrt freilich weit iiber Brechts Werk
hinaus in allgemeine weltliterarische Zusammenhinge.«* Noch vor Wesen
und Begriff der Verfremdung behandelt Grimm unter dem Punkt Wirkungswei-
se der Verfremdung jedoch ganz konkret die angewandte Brecht’sche Verfrem-
dung.” Sein Ausgangspunkt ist die Parabel des Arturo Ui, die den Aufstieg
Hitlers mit dem kapitalistischen Wirtschaftssystem und dem Gangstermilieu
der Vereinigten Staaten in Verbindung bringt: »Ein gutes Beispiel fiir ange-
wandte Verfremdung«, so Grimm,

12 Phoebe von Held: Alienation and Theatricality. Diderot after Brecht (= Legenda. Studies in
Comparative Literature 17), London 2011, S. 7.

13 Ebd.

14 Reinhold Grimm: »Verfremdung. Beitrage zu Wesen und Ursprung eines Begriffs, in:
Revue de Littérature comparée 35 (1961), S. 207-236. Hier S. 207.

15 Vgl.ebd. S.207 u. 210.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Paradoxa iiber Politik und Theater

bietet das Stiick Der aufhaltsame Aufstieg des Arturo Ui. Es entstand 1941 im
finnischen Exil und soll, wie der Dichter sagt, »den iblichen gefahrvollen
Respekt vor den grossen Totern« (IX, 374) zerstoren. [..] Brechts Absicht im
Arturo Uiwar es, »der kapitalistischen Welt den Aufstieg Hitlers [..] zu erkla-
ren« (X, 369). Als politisch und ideologisch engagierter Dichter sah er sich
einer gingigen &ffentlichen Meinung gegeniiber, die nach seiner Uberzeu-
gung auf mangelhafter Erkenntnis beruhte und daher falsch und schadlich

war.'®

Auch Brecht war die Bedeutung und politische Wirkungsmacht der >6ffent-
lichen Meinungs, mit der wir uns an anderer Stelle bereits ausfithrlicher be-
schiftigt haben, also bewusst. Das Theater in seinem Sinne ist fiir Brecht je-
doch in erster Linie ein Mittel, mit dem sich @iber falsche Meinungen aufkli-
ren lisst, und keine Gefahr fiir die Sitten und den Staat, wie dies fiir Rousseau
der Fall gewesen ist. Dennoch, so werden wir noch ausfithrlich sehen, erkennt
er iiberaus prizise die theatralischen Mittel, die — ganz konkret — vom Fa-
schismus zur Massensuggestion und Machtstabilisierung eingesetzt werden.
Umso mehr muss das Theater dem etwas entgegensetzen und zur Aufklirung
dariiber beitragen, nicht blof den vermittelten Inhalten nach, sondern ins-
besondere durch seine Formsemantik.

Grimm verweist schliefilich auf die beiden unabhingigen Herkunftslini-
en des Brecht'schen Verfremdungsbegriffs, nimlich zum einen auf Hegel und
Marx und zum anderen auf die russischen Formalisten.'” Unter dem Stich-
wort »Spielweise« zeigt er die konkreten Einfliisse auf, die Brecht im Hin-
blick auf die Praxis der Verfremdung geprigt haben. Neben der chinesischen
Schauspielkunst sei dies laut Grimm kein anderer als Denis Diderot und ins-
besondere dessen Paradox iiber den Schauspieler gewesen:

Wir haben dafiir zwei Zeugnisse. In den Svendborger Gedichten, die 1939 in
London herauskamen, findet sich die Bemerkung: »Dieses Buch ist heraus-
gegeben unter dem Patronat der Diderot-Gesellschaft und der American
Guild for German Cultural Freedom.« Aber nicht genug damit, dass Brecht
die theaterwissenschaftliche Gesellschaft, die er im dénischen Exil plante,
nach dem Franzosen benennen wollte. In dem Vortrag Uber experimentelles
Theater, der ja ebenfalls 1939 entstand, beruft Brecht sich eindeutig auf die

16 Ebd.S.207f.
17 Vgl.ebd.S. 211.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

»grossen Aufklarer« Diderot und Lessing. Von jenem stammt der glanzvolle
Dialog Paradoxe sur le comédien [..],'

zu dessen deutscher Ubersetzung Grimm selbst wiederum drei Jahre nach
seinem Aufsatz iiber den Verfremdungsbegriff ein auf Brecht verweisen-
des Nachwort schreibt.”” Die Bemerkung in den Svendborger Gedichten, die
Grimm zitiert, nennt jedoch noch eine weitere Organisation, nimlich die
American Guild for German Cultural Freedom. Diese Organisation unterstiitzte
aus Nazi-Deutschland geflohene Intellektuelle und Wissenschaftler, und
sogar der aktuelle deutsche Wikipedia-Eintrag zu dieser Organisation zitiert
den Brecht'schen Passus aus den Svendborger Gedichten: »Die Stipendiaten
wurden angehalten, die Unterstiitzung durch die Guild in ithren Werken zu
erwihnen. Bertolt Brecht war einer der Wenigen, die sich daran hielten, so
in seinen Svendborger Gedichten: »Das Buch ist herausgegeben unter dem Pa-
tronat der Diderot-Gesellschaft und der American Guild for German Cultural
Freedom.«?°

Dass ausgerechnet der bekanntermaflen >marxistisch« geprigte und po-
litischen Autorititen gegeniiber mehr als skeptisch eingestellte Brecht einer
der wenigen gewesen sein soll, die sich an die Forderung der ausdriicklichen
Erwihnung gehalten haben, erscheint zunichst widerspriichlich. Zwei spe-
kulative Erklirungen bieten sich dafiir an: Entweder handelt es sich um eine
Art Uberbetonung der eigenen ideologischen Verlisslichkeit auch und ins-
besondere im amerikanischen Exil, da vor allem dort die eigene Existenz
von dieser Verldsslichkeit abhing, oder aber respektive zugleich — und ge-
nau darauf deuten die Nennung der faktisch inexistenten Diderot-Gesellschaft
im selben Atemzug und auch der Begriff »Patronat< hin — um eine ironische
Distanznahme zu ideologischen Vereinnahmungen jeglicher Art durch Ge-
brauch dessen, was Victor Klemperer in seinen Tagebiichern in direkter Be-
zugnahme auf Diderot ironischerweise als >enzyklopidischen Stilc bezeich-
net, nimlich das Umgehen von méglicher Zensur und Repression durch For-

18 Ebd.S.217.

19 Vgl. die hier zugrundegelegte deutsche Ausgabe von Diderot: Paradox iiber den Schau-
spieler (1964).

20  Vgl.https://de wikipedia org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom (zu-
letzt aufgerufen am 3.9.2020.) Dass hier ein Wikipedia-Artikel zitiert wird, dient —
das sei explizit betont — demonstrativen, nicht inhaltlich-argumentativen Zwecken.
Es sollte an diesem Beispiel nebenbei auch deutlich werden, wie unzureichend die
Kontextualisierung des Brecht’schen Zitats an dieser Stelle ist.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

123


https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom

124

Paradoxa iiber Politik und Theater

men des uneigentlichen, codierten Sprechens oder anders gesagt: durch Ver-
fremdung.

So schreibt Klemperer etwa am 13. Januar 1934: »Ich habe der Zensur ge-
geniiber schon oft empfunden, wie die Umgehungskiinste der Enzyklopadis-
ten etc. wieder aufleben. Auch ihre Satire lebt wieder auf.«*! Es ist nicht ganz
ausgeschlossen, vielmehr sogar wahrscheinlich, dass auch Brecht seine ei-
genen, moglicherweise ebenfalls an den Enzyklopadisten geschulten Umge-
hungskiinste mit ins Exil genommen und auch dort verwendet hat. Einen ein-
schligigen Beleg fiir diese Annahme liefern die Fiinf Schwierigkeiten beim Schrei-
ben der Wahrheit.”* Diese fiinf Schwierigkeiten sind laut Brecht 1. Der Mut, die
Wahrheit zu schreiben, 2. die Klugheit, die Wahrheit zu erkennen, 3. die Kunst, die
Wahrheit als Waffe handhabbar zu machen als eine Waffe, 4. das Urteil, jene auszu-
wihlen, in deren Hinden die Wahrheit wirksam wird, sowie 5. die List, die Wahr-
heit unter vielen zu verbreiten.”® Diese nimmt im Text mit Abstand den meisten
Raum ein, da er sich hier auf zahlreiche historische Beispiele stiitzt.>* Ganz
dhnlich wie Klemperer und zudem exakt zur selben Zeit, nimlich um 1934/35,
beschiftigt sich Brecht also ebenfalls mit einer Form der Sprachkritik, die
zugleich >Umgehungskunst< und Aufklirung ist: »Zu allen Zeiten wurde zur
Verbreitung der Wahrheit, wenn sie unterdriickt und verhiillt wurde, List an-
gewandt. Konfutse filschte einen alten, patriotischen Geschichtskalender. Er
verinderte nur gewisse Worter. [...] Dadurch brach Konfutse einer neuen Be-
urteilung der Geschichte Bahn.«?

Wir werden auf den Aspekt der notwendigen >List« bei der Verbreitung
der Wahrheit und die Methode der paradigmatischen Substitution von Be-
griffen, wie sie Brecht anhand des Beispiels von Konfutse beschreibt und die
natiirlich auch eine Form der Verfremdung ist, bei unserer Lektiire der Fliicht-
lingsgespriche zuriickkommen.

Héren wir zum Aspekt der Funktion der Verfremdung selbst noch einmal
Grimm, der betont, dass die Verfremdung bei Brecht kein selbstgefilliges 4s-

21 Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten, S. 66. Die Tagebiicher belegen auch,
dass sich Klemperer zur selben Zeit, also insbesondere in den Jahren 1934-37, sowohl
mitderSprache des dritten Reichs, der LTI, als auch mitseiner Geschichte des18. Jahrhun-
derts und somit insbesondere eingehend mit Diderot, Rousseau und der Enzyklopadie

beschaftigt hat.
22 Vgl. GBFA 22.1, S. 74-89.
23 Vgl.ebd.
24 Vgl.ebd.

25 Ebd.S. 81

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

thetisches Spiel, sondern immer politisch und gesellschaftskritisch motiviert
ist:

Nicht allein im Schaffen von Distanz, wie man gemeinhin glaubt, sondern
zugleich und erst recht in ihrer Wiederaufhebung auf einer hheren Ebene
besteht die Verfremdung. Das Distanzieren selber bedeutet nur den ersten
Schritt. Alle zunichst so nachdriicklich distanzierenden Mittel, die Brecht
verwendet, zielen ausschliesslich darauf ab, den Zuschauer zum Vollzug des

zweiten Schrittes zu veranlassen — zur Aufhebung der Distanz.2

.2 Diderot-Gesellschaft und Thaeter

Das Theater, das Brecht in den Dreifligerjahren vorschwebt, soll eines des
swissenschaftlichen Zeitalters«*? sein. Warum, das wird in einer Notiz iiber
»Theater und Wissenschaft« deutlich. Es ist dem Dichter nimlich nicht (mehr)
moglich, sich ohne die Hilfe und Kenntnis verschiedener moderner Wissen-
schaften ein Urteil itber die Menschen zu bilden und dies in Kunst umzuset-
zen:

Ich kann in mir selber nicht mehr die Criinde finden, die, wie man aus
Zeitungs- oder wissenschaftlichen Berichten ersieht, bei Mordern festge-
stellt werden. So wie der gewdhnliche Richter bei der Aburteilung, kann
auch ich mir nicht ohne weiteres ein ausreichendes Bild von dem see-
lischen Zustand eines Morders machen. Die moderne Psychologie, von
der Psychoanalyse bis zum Behaviorismus, verschafft mir Kenntnisse, die
mir zu einer ganz anderen Beurteilung des Falles verhelfen, besonders
wenn ich die Ergebnisse der Soziologie beriicksichtige und die Okonomie
sowie die Geschichte nicht aufier acht lasse. Man wird sagen: das wird
aber kompliziert. Ich mufd antworten: das ist kompliziert. Vielleicht wird
man sich (iberzeugen lassen und mit mir darin ibereinstimmen, daf$ ein
ganzer Haufen Literatur reichlich primitiv ist, aber doch mit schwerer Sorge
fragen: wird da nicht solch ein Theaterabend eine ganz beangstigende

Angelegenheit? Die Antwort darauf ist: nein.28

26  Grimm:»Verfremdung, S. 210.
27  Vgl.u.a.GBFA 26, S. 407.
28 GBFA 22.1,S.114. (Hervorh.i.0)

- amM14.02.2028, 17:01:34.

125


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Paradoxa iiber Politik und Theater

So wenig Brechts Theater selbst »psychologisierend« ist — sofern man dar-
unter einen Gegenbegriftf zum spolitisierenden« Theater verstehen kann —,
so sehr ist er gleichwohl auf die Erkenntnisse aus dieser und vieler ande-
rer Disziplinen angewiesen. Die anderen genannten Disziplinen sind indes
all jene, die wir heute unter den Begriff >Sozialwissenschaften« fassen wiir-
den, also Wissenschaften, die sich gerade nicht mit dem >seelischen< Zustand
von Individuen, sondern mit dem Zusammenleben der Menschen beschifti-
gen. Insofern steht die erstgenannte Wissenschaft, die Psychologie, in einem
Spannungsverhiltnis zu den tibrigen. Brechts Ausfithrungen selbst sind inso-
fern gar nicht allzu kompliziert, denn sie besagen im Grunde, dass einerseits
Kunst nur dann auf der Héhe der Zeit sein kann, wenn sie von den Erkennt-
nissen der Wissenschaft nicht unberiihrt bleibt, und andererseits, dass auch
die verschiedenen wissenschaftlichen Disziplinen einander beachten sollten.
Dies gilt, so wird aus der Formulierung unmissverstandlich klar, gerade fir
die Psychologie. Ohne den stindigen Einbezug der gesellschaftlichen Rah-
menbedingungen, so teilt uns Brecht hier subtil mit, kann es keine addquate
Beurteilung des vermeintlich Individuellen, besonders nicht des >Kriminellen«
geben. Das kann durchaus bereits als eine Kritik an der Psychologie verstan-
den werden.

Weniger bekannt als die Rede von einem >Theater fiir das wissenschaftli-
che Zeitalter< sind hingegen Brechts Pline zur Griindung einer >wissenschaft-
lichen« Gesellschaft fiir »induktives Theater«*?, die er Diderot-Gesellschaft nen-
nen will und zu der vor allem Kiinstler und Theaterleute gehoren sollen, nicht
jedoch tatsichliche Wissenschaftler. Die Zeugnisse zu diesen Plinen sind aus
dem Jahr 1937. Anfang Mirz spricht er in einem Brief an Max Gorelik von
einer >Gesellschaft, die einen Gegenentwurf darstellen soll zur Entwicklung
des Theaters, wie er es in Russland und den Vereinigten Staaten beobachtet:

Es ist eine reichlich triibe Welle und das einzige Fortschrittliche daran ist
wohl, daR es (iberhaupt so etwas wie ein System ist, immerhin einige Ver-
haltensmafiregeln, ein bifschen Technik. Aber was fiir ein Vokabular! [...] Das
Publikum mufd hypnotisiert werden, »wie gebannt« auf die Biithne starren.
Und die Menschen haben eine »Seele«. Von Klassen nichts, von Gesellschaft
nichts, von Okonomie nichts und die Revolution hat iiberhaupt nicht statt-
gefunden.3°

29 Vgl.GBFA 29, S. 24.
30 GBFA29,S.17.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

Die »Gesellschaft«, die Brecht zu griinden beabsichtigt, soll dementsprechend
insbesondere auch auf die Einfithrung eines neuen »terminus technicus« set-
zen und »klein« anfangen, nimlich »mit dem Konkreten«:

Ich freue mich sehr iber die Verbindungen, die du wegen der »Cesellschaft«
aufgenommen hast. Das kann wichtig werden. Wir miifiten tbrigens klar-
stellen, daf wir nicht nur auf grofle, durchgearbeitete, reprasentative Ar-
beiten Wert legen, sonst bekommen wir keine einzige. [..] Gerade in der
Pionierzeit, in der wir uns befinden, am allerersten Anfang, brauchen wir
die kleinen, unbelasteten, freimutigen Berichte Giber einige Versuche, einige
aufgetauchte Probleme, Teilversuche, Teilprobleme, einen kurzen Vorschlag
flir einen neuen terminus technicus [..]. Das wiirde unsere Arbeit lebendig
machen und spezifizieren und die Wissenschaftlichkeit einer Wissenschaft
beginntjaimmer gerade mit der Einteilung in Teilgebiete, mit dem Konkre-

ten.3!

In der folgenden Zeit schreibt er noch weitere Theatermacher an, um ihnen
seine Pline darzulegen und sie fiir sein Projekt zu gewinnen, und zwar aus-
schlieflich »produzierende Leute«<®*, wie er wiederum Erwin Piscator mit-
teilt. In einem Brief vom 19. Mirz 1937 macht er Gorelik schlieflich den Vor-
schlag, die zu griitndende Gesellschaft >Diderot-Gesellschaft« zu nennen, und
zwar mit der folgenden Begriindung:

Dieser grofie Enzyklopadist hat iiber Theater sehr philosophisch und ma-
terialistisch-philosophisch geschrieben. Natiirlich vom biirgerlichen Stand-
punkt aus, aber doch von einem revolutionar-birgerlichen. Wenn du dage-
gen Einwendungen hast, schreibe es mir gleich. Ich habe einfach einen Na-
men gesucht, da jede Beschreibung im Titel entweder banal oder prezios
klingt.33

Bemerkenswerterweise bezieht sich Brecht in seiner Begriindung der Na-
menswahl nicht etwa auf den Theatermacher und Stiickeschreiber, sondern
auf den »Enzyklopidisten« Diderot. Der Grund dafiir mag darin liegen, dass
sich die Namenswahl weniger an den Inhalten der Schriften Diderots tiber das
Theater orientiert, sondern an dessen >enzyklopadischem Stil¢, jener Umge-
hungskunst, die — wir erinnern uns - auch Victor Klemperer beschrieben und

31 Ebd.S.18.
32 Ebd.S.22.
33 Ebd.S. 24.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Paradoxa iiber Politik und Theater

schon einige Jahre zuvor als Zeitdiagnose formuliert hat: »Ich habe der Zen-
sur gegeniiber schon oft empfunden, wie die Umgehungskiinste der Enzy-
klopadisten etc. wieder aufleben. Auch ihre Satire lebt wieder auf.«<** Brechts
Namenswahl mag — auch wenn es dafiir keinen eindeutigen >Beleg« gibt — al-
so vor allem mit der bei Diderot vorgefundenen Technik des Subtilen zu tun
haben. Insofern wire dann auch die Koketterie mit der vermeintlich rein zu-
falligen Namensgebung bereits als angewandte s>Umgehungskunst« zu lesen.
Die Diderot-Gesellschaft ist jedoch nie entstanden, da Brecht von keinem der
angeschriebenen Theatermacher, mit Ausnahme von Gorelik, eine Antwort
erhalten hat.?

Moglicherweise aber denkt Brecht zu jener Zeit auch bereits an jenes
sThaeter<, welches der Philosoph aus dem Messingkauf griinden mochte. In
einem knapp zwei Jahre spiter verfassten Eintrag im Arbeitsjournal, datiert
vom 12.2.39, werden die Anspriiche jenes Philosophen aus dem Messingkauf
an das Theater erliutert, und diese Anspriiche werden nicht etwa als blof3
eine von mehreren Meinungen relativiert, denn es handelt sich ja um ei-
nen Dialog, also eine Auseinandersetzung mehrerer Meinungen iiber das
Theater, sondern dessen Anspriiche werden buchstiblich im sneuen< Theater
saufgehoben«. So jedenfalls Brechts Kommentar zum Messingkauf :

viel theorie in dialogform DER MESSINGKAUF (angestiftet zu dieser form
von galileis DIALOGEN). vier nachte. der philosoph besteht auf dem p-typ
(planetariumtyp, statt k-typ, karusseltyp), theater nur fiir lehrzwecke, ein-
fach die bewegungen der menschen (auch der gemiiter der menschen) zum
studium modelliert, das funktionieren der gesellschaftlichen beziehungen
gezeigt, damit die gesellschaft eingreifen kann. seine wiinsche |6sen sich
auf in theater, da sie vom theater verwirklicht werden. aus einer kritik des
theaters wird neues theater3®

Auf den Messingkauf werden wir spiter in einem gesonderten Kapitel noch
ausfithrlich eingehen, wollen hier jedoch bereits darauf aufmerksam machen,
dass sich dort Form und Inhalt, Gegenstand und Methode, Darstellungswei-
se und Thematik unaufhebbar ineinander verstricken. Wie, so wire die dort
aufgeworfene Frage zu konkretisieren, liefe sich eine >kritische« Theorie des

34  Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten, S. 66.

35  Vgl. Grimm: »Nachwort, in: Diderot: Paradox.

36  Bertolt Brecht: Arbeitsjournal. Erster Band 1938 bis 1942, hg. von Werner Hecht, Frank-
furta.M.1973,S.37.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

Theaters formulieren? Die implizite Antwort lautet schlicht: als Theater. So
wihlt Brecht in dem Eintrag konsequenterweise die ambige Formulierung
»kritik des theaters«, die — genau wie alle anderen >Kritiken« seit Kant — so-
wohl als genitivus objectivus als auch als genitivus subjectivus zu verstehen ist,
also als eine Kritik am Theater durch das Theater selbst.

Dariiber hinaus erinnert die zitierte Passage aus Brechts Arbeitsjournal
nicht von ungefihr an jenes Problem, das uns bereits in Rousseaus Brief an
d’Alembert begegnet ist und das von Derrida in seiner Grammatologie aufgegrif-
fen wird, denn auch bei Rousseau wird, wie wir gesehen haben, aus einer Kri-
tik des Theaters neues Theater — allerdings gegen dessen Willen. Rousseaus
»Problemc ist ndmlich eines, das dem Theater selbst eigen ist und von Rous-
seau lediglich explizit gemacht wird, aus einer bestimmten, nimlich sthea-
terkritischen« Perspektive, die sich, wie wir gesehen haben, in performative
Widerspriiche respektive in Aporien verstrickt. Brecht hingegen scheint sich
iiber die unhintergehbare Theatralitit auch der Kritik nicht nur im Klaren zu
sein, sondern will diese gerade beférdern, auch und gerade als Widerstand
gegeniiber dem zu jener Zeit um sich greifenden politischen Missbrauch der
saltenc theatralischen Mittel, insbesondere dem der >Einfiithlung« durch die
Faschisten. Insofern endet der oben zitierte Eintrag dann konsequenterweise
auch mit den Worten: »in der mitte der v-effekt.«*”

Nur die Mittel der Verfremdung und die Méglichkeit der Distanzierung
vom Inszenierten kénnen einen Keil schlagen in das vermeintlich Selbstver-
stindliche und die unkritische Identifikation des Zuschauers, Zuhorers, Le-
sers mit dem ihm Dargebotenen. Zwar lisst sich die Theatralitit noch der
Sprache?® selbst und insbesondere die der Kritik nicht hintergehen, wie dies
noch Rousseau geglaubt hat und was von Derrida schlieflich dekonstruiert
wird, doch lisst sich dazu ein buchstiblich >kritisches Verhiltnis< gewinnen.
Nicht blof3 der Schauspieler kann und muss sich von der Rolle distanzieren,
wie dies schon Diderot thematisiert hat, sondern auch und vor allem der Zu-
schauer. Darin, so lsst sich sagen, besteht das demokratische, emanzipato-
rische und die Macht des Faktischen zerschlagende Moment des V-Effekts:
Es ruft Staunen bei all jenen hervor, die im >Einfithlungstheater« ihre eigenen
Lebensbedingungen vergessen und sich mit dem Dargebotenen identifizieren
wiirden. Der V-Effekt ist, das ist hinreichend bekannt, technisch betrachtet

37  Ebd.
38 Vgl zu diesem Aspekt Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 28.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

129


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Paradoxa iiber Politik und Theater

vor allem eine Unterbrechung.?® Daraus ergibt sich die Méglichkeit einer »be-
wussten Inszenierungsarbeit«*°, eines technischen Arrangements, das auch
als solches erkennbar ist. Gleichwohl bleibt das Problem der Instrumentali-
sierbarkeit theatralischer Mittel bestehen.

Auch Brecht steht demnach vor jenem brisanten Problem, das Derrida
Rousseau zuschreibt: »In welchen Begriffen«, so fragt dieser in der Gramma-
tologie und so zitieren wir erneut, »sollte man die formal ungreifbare Differenz
bestimmen, welche die positive Seite von der negativen trennt, den authen-
tischen Gesellschaftsvertrag von einem fiir immer pervertierten Theater? von
einer theatralischen Gesellschaft?«*! Die Antwort des Philosophen im Messing-
kauf ist, ganz im Gegensatz zu Rousseaus und Derridas pathetischem Ton, so
komisch wie hintersinnig: »Wir kénnen ja, was dann entstiinde, anders nen-
nen, sagen wir: Thaeter. Alle lachen.«** Gemeint ist dasjenige, was entstiinde,
wenn sich die Nachahmungen des Theaters — man hore und staune - vom
Philosophen >verzwecken« lieflen. Nicht die Freiheit der Kunst wird hier al-
so gefordert, sondern ein Dienen der >guten« Sache. »Was sind denn das fiir
geheimnisvolle Zwecke?«, fragt der Dramaturg zu Recht skeptisch und der
Philosoph antwortet, ebenfalls

lachend: Oh, ich wage es kaum zu sagen. Sie werden euch vielleicht recht ba-
nal und prosaisch vorkommen. Ich dachte mir, man kénnte die Nachahmun-
gen zu ganz praktischen Zwecken verwenden, einfach, um die beste Art, sich
zu benehmen, herauszufinden. lhr versteht, man kénnte aus ihnen so etwas
machen, wie die Physik es ist (die es mit mechanischen Kérpern zu tun hat),
und daraus eine Technik entwickeln.43

Der Dramaturg bemerkt daraufhin richtig, dass es sich also offenbar um
wissenschaftliche Zwecke handele, und stellt fest: »Das hat allerdings mit
Kunst nichts zu tun.«, worauf der Philosoph entgegnet, und zwar »hastig:
Ah, natiirlich nicht. Darum hiefe ich es ja auch nur Thaeter.<** Das >Thae-
ter¢, das Brecht — vermittelt durch den Philosophen als sein alter ego — im

39  Vgl. Benjamin: »Was ist das epische Theater?« Wir werden auf Walter Benjamins Aus-
einandersetzung mit dem epischen Theater noch ausfihrlich zu sprechen kommen.

40  Vgl. Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 61. Auch auf Butlers Ausfithrungen wer-
den wir noch ausfithrlicher eingehen.

41 Derrida: Grammatologie, S. 524. (Hervorh. i. 0.)

42 GBFA22.2,S.779.

43 Ebd.

44  Ebd. (Hervorh.i.0.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

Messingkauf vorschwebt, wire demnach eine theoretische und eine prakti-
sche >Wissenschaft« zugleich, gewissermaflen Physik und Ingenieurswissen-
schaft, gleichsam auch: Sozialtechnik. Dass dies nicht vollkommen ernst ge-
meint sein kann, also nicht im Sinne eines Programms zu verstehen ist, das es
umzusetzen gilte, wird indes nicht blof daraus ersichtlich, dass es zunichst
einmal eine fiktive Figur eines dialogischen (und dariiber hinaus fragmenta-
risch gebliebenen) Textes ist, welche dies dufiert, sondern auch aus dem we-
nig subtilen Augenzwinkern, das mit diesen Aussagen einhergeht. Da wire
zunichst das bereits zitierte Lachen aller Beteiligten, ferner noch die verba-
le Verlegenheitsgeste des Philosophen (»Ah«) und nicht zuletzt der Hinwetis,
dass es »nur Thaeter« hief3e, zu nennen. Dieses >nur« dient nicht lediglich der
Einschrinkung und Markierung der eigenen Bescheidenheit, sondern ver-
weist vielmehr auf den beibehaltenen Abstand zum Begriff und zu dem, was
dieser bezeichnen mag, selbst.

Wenn aber das >Thaeter nur< eine Art Entwurf, ein zunichst einmal
sprachliches Experiment darstellt, dann mag dies — im Umkehrschluss —
auch auf >das Theater« zutreffen. Warum, so scheinen uns die Uberlegungen
des Philosophen anzudeuten, sollte nicht auch das Theater verinderbar sein,
zumal auch gar kein Konsens dariiber besteht, was Theater nun eigentlich
ist, und warum sollte es nicht selbst auch wiederum Veridnderungen in der
Gesellschaft hervorbringen kénnen, also ganz gezielt genau das zustande
bringen, was Rousseau mitunter verhindern wollte? Um sich vom bisherigen,
vermeintlich bekannten Theater abzugrenzen, braucht es jedoch zunichst
einmal einen anderen Begriff, der diese Differenz markiert, und zwar einen
solchen, der nicht ginzlich anders ist, sondern lediglich eine kleine Verschie-
bung vornimmt, das Bekannte also mit dem Befremdlichen assoziiert: eben
das Thaeter. Die Vertauschung der Vokale ist nichts anderes als ein V-Effekt.

Dennoch, so wird im nachtrag zur theorie des MESSINGKAUFS vom 3.8.40
deutlich, handelt es sich beim neuen Theater um keine Institutionalisierung
und auch keine Verwissenschaftlichung des Theaters, jedenfalls »noch nicht:

das theater, das mit seinem v-effekt eine solche staunende, erfinderische
und kritische haltung des zuschauers bewirkt, ist, indem es eine haltung
bewirkt, die auch in den wissenschaften eingenommen werden muf, noch
kein wissenschaftliches institut. es ist lediglich ein theater des wissenschaft-
lichen zeitalters. es verwendet die haltung, die sein zuschauer im leben ein-

- amM14.02.2028, 17:01:34.

131


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Paradoxa iber Politik und Theater

nimmt, fiir das theatererlebnis. anders ausgedriickt: die einfithlung ist nicht
die einzige der kunst zur verfiigung stehende quelle der gefiihle.#?

Dies ist insofern eine bemerkenswerte Feststellung, als hier deutlich wird,
dass es Brecht keineswegs um die véllige Verbannung von Gefithlen aus dem
Theater, also von der Bithne und aus dem Zuschauerraum geht, sondern um
die Frage, wie und warum diese Gefiihle jeweils zustande kommen, was ihre
Herkunft und was ihr Zweck ist. Statt Einfithlung, also statt einer Anglei-
chung der Gefithlszustinde soll das »theater des wissenschaftlichen zeital-
ters« eine »staunende, erfinderische und kritische haltung des zuschauers«
bewirken, diese aber ist mithin auch mit Gefithlen verbunden. Sie bringt,
so lasst sich schlussfolgern, den Zuschauer wieder in Verbindung mit sei-
nen eigenen Gefithlen, anstatt ihn sich mit denen identifizieren zu lassen,
die ihm vorgegeben oder vorgespielt werden. Erinnern wir uns noch einmal
an Grimms Uberlegungen zur Brecht'schen >Verfremdung:: »Das Distanzie-
ren selber bedeutet nur den ersten Schritt. Alle zundchst so nachdriicklich
distanzierenden Mittel, die Brecht verwendet, zielen ausschliesslich darauf
ab, den Zuschauer zum Vollzug des zweiten Schrittes zu veranlassen — zur
Aufhebung der Distanz.«*¢

Die Aufhebung der Distanz des Zuschauers wire, bezogen auf die Ge-
fihlszustinde, eine zwar direkte, also nicht >distanzierte« Haltung gegeniiber
dem Geschehen, aber eine, die auf Differenz statt auf Angleichung setzt, kurz:
eine, die den Zuschauer nicht von sich selbst entfernt, sondern ihn zu einem
tatsichlich »emanzipierten< Zuschauer mit eigenen Gedanken und Gefithlen
macht.

Der Hintergrund fiir die Uberlegungen zu einem Theater des wissen-
schaftlichen Zeitalters ist sowohl zeithistorisch und biographisch bedingt wie
auch universalisierbar: »Wenn ich bedenke«, so Brecht 1938 in seiner letzten
Notiz vor Beginn des Arbeitsjournals, »wozu mich das begeisterte Mitgehen
gefithrt hat und was mir das oftmalige Priifen geniitzt hat, so rate ich zum
zweiten. Hitte ich mich der ersten Haltung iiberlassen, dann lebte ich noch in
meinem Vaterland, da ich aber die zweite Haltung nicht eingenommen hitte,
wire ich kein ehrlicher Mensch mehr.«*”

45 Brecht: Arbeitsjournal, S.141.
46  Grimm:»Verfremdung, S. 210.
47 GBFA 26, S.308.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

.3  Exkurs: Ein kurzer Blick auf W. Lippmanns
Gesellschaft freier Menschen

Ebenfalls iiber das Zusammenleben der Menschen, nimlich in Gestalt einer
sogenannten Gesellschaft freier Menschen, denkt zu jener Zeit der im vorigen
Exkurs bereits erwihnte Walter Lippmann nach. Sein im Original The Good
Society betiteltes Werk steht in einem merklichen Kontrast zu seiner eigenen
Position im fritheren und hier bereits diskutierten Werk tiber Die dffentliche
Meinung und — so wird deutlich werden — auch im Gegensatz zu Brechts Uber-
legungen iiber eine >Gesellschaft< im doppelten Wortsinn. Brechts Vorstellun-
gen, so viel lisst sich bereits sagen, wiren nach Lippmann’'scher Terminologie
wohl eindeutig »kollektivistisch« und damit zu bekimpfen.*®

An dieser Stelle sei zunichst an die Doppelbedeutung des Begriffs >Ge-
sellschaft< beziehungsweise »Society« erinnert. Sowohl im Englischen als auch
im Deutschen kann der Begriff die Gesamtheit einer heterogenen, lediglich
zeitlich und raumlich definierten Gruppe von Menschen bedeuten oder aber
einen bestimmten und exklusiven Kreis von Menschen, die durch bestimmte
gemeinsame Eigenschaften, Interessen, Ideen, Talente oder auch Leistungen
verbunden sind. Es liegt die Vermutung nahe, dass der Titel des Buches von
Lippmann mit genau dieser Ambiguitit kalkuliert, und zwar deshalb, weil es
sich inhaltlich gegen jede Form von »Kollektivismus« wendet, damit also be-
reits die Idee einer Gesellschaft im Ganzen als solche verwirft. Die Gesellschaft
freier Menschen oder die »gute Gesellschaft« kann vor diesem Hintergrund da-
her nur exklusiv gedacht werden.

In der Einfihrung Wilhelm Ropkes zur deutschen Ausgabe von Lipp-
manns Gesellschaft freier Menschen werden die ideologische Ausrichtung und
auch der politische Wirkungsanspruch deutlich herausgestellt. Es handelt
sich demnach um den Griindungstext des eigentlichen, das heifst des sich
selbst so bezeichnenden >Neoliberalismuss, der, so Ropke,

weder alter Liberalismus noch Kollektivismus, auch nicht etwas halbwegs
Dazwischenliegendes, sondern etwas grundsatzlich anderes ist, eine Revisi-
on des Liberalismus, die, an den letzten Grundlagen einer Gesellschaft frei-
er Menschen festhaltend, die Ursachen des unleugbaren Zusammenbruchs
des Liberalismus blosslegt, um an die Stelle des Falschen das Richtige zu set-
zen.

48 Vgl Lippmann: Die Gesellschaft freier Menschen, S. 43-47.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Paradoxa iiber Politik und Theater

Als eines der wichtigsten und frithesten Biicher, die diesen geistigen Reife-
prozess einem breiteren Publikum darlegten, erschien im Jahre 1937 in Bos-
ton Walter Lippmanns »An Inquiry into the Principles of the Good Societyx,
ein Buch, das nunmehrnach derim wesentlichen unverinderten Auflage des
Jahres 1943 in deutscher Ubersetzung vorgelegt wird. Es rief eine gewalti-
ge, durch Ubersetzungen verstirkte Wirkung jenseits und diesseits des Oze-
ans hervor und gab der Diskussion iiber die Moglichkeiten und Formen des

»Neoliberalismus« die mannigfaltigsten und fruchtbarsten Anregungen.*°

Bemerkenswert ist der wenig bescheidene Anspruch, das »Falsche« vom
»Richtigen« unterscheiden zu kénnen und »das Richtige« dariiber hinaus
auch umsetzen zu wollen und zu konnen. Tatsichlich erinnert dieser An-
spruch in gewisser Hinsicht auch an Brecht. Dazu noch einmal Grimm:
»Als politisch und ideologisch engagierter Dichter sah er sich einer gin-
gigen offentlichen Meinung gegeniiber, die nach seiner Uberzeugung auf
mangelhafter Erkenntnis beruhte und daher falsch und schidlich war.«*®
Sowohl das Motiv der »éffentlichen Meinung« als auch die Uberzeugung, die-
se sei falsch und man selbst miisse diese dndern, sind auch fiir Lippmanns
Denken zentral. Wihrend Brecht sich jedoch in erster Linie der theater-
asthetischen Mittel der Verfremdung und der Distanzierung bedient und
damit vermeintlich »wohlerprobte Wahrheiten« in Frage stellt und mitunter
auch zerstort, setzt Lippmann in seinem Werk von 1937 in erster Linie auf
rhetorische Uberzeugung und damit auf die Identifikation der Rezipienten
mit seinen Ansichten, die er nach eigener Aussage wiederum auf »wohler-
probte Wahrheiten« in Gestalt althergebrachter Autorititen stiitzt: »Da ich
mein Argument ja auf alte und wohlerprobte Wahrheiten stiitze, mache ich
mich keines geistigen Hochmutes schuldig, wenn ich feststelle, dass meine
Uberzeugung, dieses Buch enthalte mehr Wahrheit als Irrtum, durch die
Erfahrungen seit seinem Erscheinen nicht erschiittert werden konnte.«!
Die Technik, die hier zum Einsatz kommyt, ist jene, die Brecht als Gefahr
betrachtet und tiberwinden will: das Erzeugen von kritikloser Zustimmung
durch >Einfiihlung:, denn die blofe Behauptung »alter und wohlerprobter
Wahrheiten« muss zunichst einmal geglaubt und damit affirmativ bestatigt

49  Wilhelm Ropke: Einfiihrung, in: Lippmann: Die Gesellschaft freier Menschen, S. 27-33. Hier
S. 27f.

50  Grimm:»Verfremdungg, 207f.

51 Lippmann: Die Cesellschaft freier Menschen, S. 40.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

werden. Fiir Kritik bleibt wenig bis gar kein Raum. Bereits in dieser Ankiindi-
gung ist dann auch das zu erkennen, was Bernhard Walpen »Verkiindigungs-
und Frohlockungston« nennt und in Verbindung mit dem grundsitzlich di-
chotomen Weltbild, das im gesamten Buch zum Tragen kommt, bringt:

In The Good Society mischten sich zwei dominierende Diskurse, ein apokalyp-
tischer und ein eschatologischer. Diskursiv wurden christliche Themen und
religiose Topoi aufgegriffen und intradiskursiv eingeflochten. Lippmann
selbst war sich der Zweiteilung seines Buches bewusst, wobei er diese aller-
dings thematisch festgemacht hat. [..] Im apokalyptischen Diskurs wurden
die Cefahren des »Kollektivismus« und das dabei als offensichtlich artiku-
lierte Zuwiderhandeln gegen die menschliche Natur entfaltet. Dagegen
verkiindete er im eschatologischen Diskurs die Freiheit des Liberalismus
[..]. Insgesamt behilt der Verkiindigungs- und Frohlockungston im Buch
die Oberhand und ist auch argumentativ wie diskursiv verankert.>?

Walpen verweist ferner auch auf den Gesinnungswandel Lippmanns, der sich
in diesem Buch manifestiert, und zeichnet die Einfliisse auf und die Ge-
mengelage um Lippmann minutis nach. Wie bereits erwihnt handelt es sich
um einen Grundlagentext des sich selbst so bezeichnenden >Neoliberalismus::
»Inhaltlich und strategisch legte er in seinem Buch die Grundlage fiir den auf
Hegemoniegewinnung orientierten Neoliberalismus, dessen wohl berithm-
tester Vertreter spiter Friedrich August von Hayek sein wird.«>

Es ist wohl kein Zufall, dass sich in Walpens Studie, die bei Lippmanns
The Good Society ihren Ausgang nimmt, an zentralen Stellen immer wieder Be-
zugnahmen auf Bertolt Brecht finden lassen, der eben nicht nur den Faschis-
mus seiner Zeit, sondern vielmehr die grundlegenden Aporien des Politischen

52 Bernhard Walpen: Die offenen Feinde und ihre Cesellschaft. Eine hegemonietheoretische Stu-
die zur Mont Pelerin Society, Hamburg 2004, S. 53f. Der Titel von Walpens Studie ist un-
schwer als Parodie und somit auch als Form der Verfremdung zu erkennen, und zwar
von: Karl Popper: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Band 1: Der Zauber Platons, Band
2: Falsche Propheten: Hegel, Marx und die Folgen, Stuttgart 1992. Im englischen Original
erschien The Open Society and its Enemies erstmals 1945; Popper selbst war aufierdem
Griindungsmitglied der Mont Pelerin Society. Betrachtet man die beiden Titel neben-
einander, also Poppers Original und Walpens parodistische Umkehrung, wird auch die
Doppelbedeutung des Begriffs sGesellschaft< evident, nimlich einmal als (vermeint-
lich) soffene« Gesellschaft, zu der prinzipiell alle als freie und gleiche gehéren, und
einmal als exklusiver Kreis weniger Auserwahlter.

53 Ebd.S.54.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Paradoxa iiber Politik und Theater

iiberhaupt und insbesondere das Umbkippen in faschistische Verhiltnisse —

wir wagen hier zu behaupten: wie kein anderer — erkannt und sich daran ab-

gearbeitet hat. So ist dann auch Walpens Kritik an den heutigen Kritikern des

Neoliberalismus, die es sich ausfithrlich zu zitieren lohnt, offenkundig und

nach eigenem Bekunden an Brecht'schen Verfahren der Kritik geschult, die

den politischen Verhiltnissen weitaus besser Rechnung tragen, als dies bei

heutigen Kritikern der Fall ist, so jedenfalls Walpens durchaus bedenkens-

werte Auffassung:

Die oft sehr saloppe linke »Kritik« neoliberalen Denkens unterschitzt dieses
nicht nur, sondern dufiert sie aus einer Position, die sich als unzweifelhaf-
tes Wissen prasentiert. Jedes Problem ist darin |6s- und erklarbar, die Frage
findet eine Antwort. Dadurch pflegt die Linke ihren eigenen Elitediskurs. In-
nerhalb des linken Spektrums waren zudem —auch wenn sich in den letzten
Jahren einiges verbessert hat — neue Diskussions- und Kritikformen zu ent-
wickeln. Kritiken und Diskussionen wiren als Praxen zu verstehen und zu nutzen,
die verindern (konnen). Das wiirde aber erfordern, zu kritisierende Positionen
oder Haltungen nicht als solche zu nehmen, die zu erledigen sind, sondern
als solche, die durch Argumente und Diskussionen zu iberzeugen sind. Die
Form der Kritik ist ebenso wichtig wie das zu Kritisierende. Das gilt auch oder erst
recht fiir Debatten mit kontraren Positionen. [...] Was zahlreiche neoliberale
Intellektuelle auszeichnet, ist die Uberzeugung, dass auch sozialistische In-
tellektuelle durch ihre Argumente (iberzeugt werden kénnen. Das Denken
des Marktes wird im Neoliberalismus als eine ernsthafte wissenschaftliche
Herausforderung artikuliert, die auf vielfiltige Weise angegangen werden
kann. Um gerade auch junge Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler zu
gewinnen, ware die Anregung von Brecht aufzugreifen, nicht mehr ein ge-
schlossenes System zu prasentieren, weil das viele abschreckt [..]. Es gibt
keine kontextlosen und ahistorischen Gewissheiten, die vom Neoliberalismus abzu-
kupfern wiren, soviel auch aus dessen Geschichte gelernt werden kann. [..] In ei-
nem auf Autonomie und Emanzipation basierenden Ringen um Hegemonie
alternativer Krifte sind Debatten und Diskussionen grundlegend, um kol-

lektive Uberzeugungsarbeit zu praktizieren.>*

54

Ebd. S. 295f. (Hervorh. S. Sch.) Eine beispiellose historische Aufarbeitung und Analyse
der konkreten politischen und sozialen Folgen >neoliberaler< respektive marktradika-
ler Machtiibernahme liefert Naomi Klein mit ihrem hochaktuellen, auf Deutsch lan-
ge vergriffenen und soeben (bei Hoffmann und Campe) erfreulicherweise wieder neu
aufgelegten Werk Die Schock-Strategie. Auch liefert sie wichtige Hinweise auf Gegen-

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[1I. 1937: Dialektik im Stillstand

Sowohl Lippmanns Buch selbst als auch Walpens Studie zu Geschichte und
Kontext des neoliberalen Denkens, die hier beide nur sehr kurz und gleich-
sam schlaglichtartig beleuchtet werden kénnen, bestitigen die These, dass
sich Brecht, auch und gerade weil bei ihm dhnliche Fragen, nidmlich iber-
aus dringende Fragen hinsichtlich des gesellschaftlichen Zusammenlebens
auftauchen, damals wie heute als Vertreter eines vollig anderen Denkens er-
weist, und zwar eines solchen, das historische Kontexte und Details im Blick
behilt, sie mitunter auch umgruppiert und den Widerspriichen, Paradoxien
und Aporien nicht ausweicht, sondern sie, ganz im Gegenteil, mit dstheti-
schen Mitteln und in duflerst komplexer Weise aufzeigt, bearbeitet und mit-
unter fast alles, was »alternativlos« erscheinen mag, in Stiicke schligt.

strategien, die ebenfalls auf Empirie und akribischer Recherche basieren. Vgl. Naomi
Klein: Die Schock-Strategie. Der Aufstieg des Katastrophen-Kapitalismus, Gibers. von Hart-
mut Schickert, Michael Bischoff und Karl H. Siber, Frankfurt a.M. 2007.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

137


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M 14.02.2026, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Was wird durch solche Mittel erreicht? Was bewirken sie? Eine finstere
Gangsterstory, aber in Stil und Versform des hohen Dramas, dargeboten als
Gleichnis fiir Geschehnisse von leider welthistorischem Ausmass: das sind
offensichtlich krasse Widerspriiche.

Dass sich Brecht nicht nur an eigenen und gesellschaftlichen Widerspriichen
abgearbeitet hat, sondern bis heute Widerspruch hervorruft und zu ginzlich
widerspriichlichen Urteilen reizt, zeigt sich exemplarisch an zwei der jiings-
ten Monographien iiber den spolitischen« Dichter, die — bezeichnenderweise
und dem heutigen Zeitgeist entsprechend — zugleich auch autobiographische
Ziige der jeweiligen Autoren tragen. Beide reflektieren anhand von Brechts
Leben und Werk wiber das eigene kiinstlerische respektive wissenschaftliche
Leben, doch ihr Urteil konnte unterschiedlicher kaum sein, obgleich sie sich
in der jeweiligen Selbstbeziiglichkeit auch wieder dhneln:

Der Brecht-Forscher Jost Hermand weist schon im Titel seiner aktuellen
Brecht-Studien auf sein Anliegen hin, nidmlich: Die aufhaltsame Wirkungslo-
sigkeit eines Klassikers. Es geht ihm darum, Brecht fir die Gegenwart wieder-
zuentdecken, und der Titel provoziert nicht allein wegen der Verfremdung
des Arturo-Ui-Titels, sondern vor allem aufgrund der behaupteten bisherigen
»Wirkungslosigkeit«*, die der andere Brecht-Monograph, dem wir uns hier
kurz zuwenden wollen, nimlich der Schriftsteller Uwe Kolbe, vehement in
Zweifel ziehen wiirde. »Brecht«, so zunichst Hermand,

1 Grimm: »Verfremdung, S. 209.

2 Die Formulierung ist dariiber hinaus auch ein Zitat von Max Frischs 1964 gedufierter
Feststellung, Brecht habe »die durchschlagende Wirkungslosigkeit eines Klassikers«.
Vgl. Max Frisch: »Der Autor und das Theater, in: ders.: Offentlichkeit als Partner, Frank-
furta.M. 1967, S. 68-89. Hier S. 73.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Paradoxa iiber Politik und Theater

war kein Egoist, der nur dem Lustprinzip huldigte, sondern bekannte sich
in seinen mittleren und spateren Jahren zu einer ideologischen Identitat,
die auf einer tiberindividuellen »Haltung« beruhte. Mit anderen Worten: er
wollte ein Lehrer sein, der in der Kunst wesentlich mehr als blofie Unterhal-
tung sah. Er gehorte noch zu jenen, die daran glaubten, dass die MaRigung
der eigenen Habgier zugunsten einer sozialgerechteren Gesellschaftsord-
nung starker sein misse als der infantile Egoismus. Wehe uns, wenn dies
eine Tauschung war und sich die skrupellose Marktwirtschaft als die dem
menschlichen Wesen gemafiere Verhaltensnorm entpuppen sollte, das
heifdt, wenn der Egozentrismus das einzige soziale Leitbild bliebe, wahrend
alle »héheren« Engagementsformen als Uberbeanspruchungen abgewertet
wiirden 3

Hermand betrachtet Brechts sHaltung« als eine der heutigen Vorstellung vom
Menschen als eines blofien homo oeconomicus diametral entgegengesetzte, und
das zu Recht. Dennoch bleibt dieser Aspekt noch en detail in den Blick zu neh-
men, denn gar so eindeutig ist Brechts >Haltung« dann doch nicht, wie wir
spiter noch sehen werden.

Uwe Kolbe dagegen geht vor allem den Widerspriichen in Brechts Leben
und Schreiben nach und tut dies, wie er selbst sagt, als »Betroffener«, nicht
als Wissenschaftler oder Interpret: »Ich werde nicht in die Archive vordrin-
gen. Diese Rede ist die eines Betroffenen, eines von Brecht Betroffenen.«*
Kolbe schitzt Brecht als Dichter und ist von ihm nach eigenem Bekunden
zutiefst gepragt, doch rechnet er vor allem mit Brecht als politischem und
engagiertem Intellektuellen ab. In seiner Polemik unterscheidet Kolbe — der
immerhin selbst Dichter ist und demnach die Sensibilitit fiir derlei Differen-
zen besitzen sollte — dabei nicht zwischen Person und etwa lyrischem Ich der
Gedichte, obwohl er in Brecht, wie schon der Titel sagt, geradezu das »Rol-
lenmodell eines Dichters« erkennt. Diese Zuschreibung ist jedoch durchaus
abwertend gemeint, wie etwa die folgende Passage deutlich macht:

Was er dem akklamierenden Publikum in der offenen Gesellschaft zurief,
war und ist nicht wirklich neu: »Und die Wahrheiten werden gehandelt auf
dem Liigenmarkt«im Westen, jaja. Darunter litt schon Brecht, dem es in Ka-
lifornien alles viel zu hiitbsch war, nachdem er durch Stalins Reich ohne Auf-

3 Jost Hermand: Die aufhaltsame Wirkungslosigkeit eines Klassikers. Brecht-Studien (= Re-
cherchen 137), Berlin 2018, S.137.
4 Uwe Kolbe: Brecht. Rollenmodell eines Dichters, Frankfurt a.M. 2016, S. 13.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

enthalthindurchgehuscht war: »Jeden Morgen, mein Brot zu verdienen/Fah-
re ich zum Markt, wo Ligen gekauft werden.« [...] Hier nun, im Alltag Hol-
lywoods, muss und will er mit Drehbiichern Geld verdienen. Es geht um die
Ausiibung des Berufs eines Schriftstellers unter den gewdéhnlichsten Bedin-
gungen des Marktes. Schon die Troubadoure zum Beispiel oder der Thea-
termann Shakespeare waren selbstindige Unternehmer. Brecht ist es doch
auch, und zwar erfolgreich auch unter den Bedingungen des Exils. In einer
feinen kleinen Volte des Mannes, der »die Wahrheit« auf den Fahnen trug,
benannte er in dem Zusammenhang einmal genau, was der Schreiber tut,
wenn er seinen Beruf ausiibt: »Hoffnungsvoll/Reihe ich mich ein unter die
Verkiufer« der Liigen.>

Kolbe spricht hier offenbar von genau jener »offenen Gesellschaft«, die dem
Begriff nach auf Karl Popper zuriickgeht und heute so sehr in die Alltags-
sprache eingedrungen ist, dass dieser Hintergrund meist kaum noch ins Be-
wusstsein dringt. Gemeint ist damit, so wird in dem Zitat deutlich, nicht
in erster Linie Westdeutschland, sondern Hollywood, das Brecht in dem an-
zitierten Gedicht sowie in den anderen Hollywood-Elegien von 1942 themati-
siert. Wie erfolgreich Brecht unter den Bedingungen des Exils in Hollywood
tatsichlich gewesen ist, zeigt zum einen die Tatsache, dass nur sehr wenige
seiner Drehbiicher realisiert worden sind, darunter dasjenige zu Fritz Langs
Film Hangmen also Die von 1942, und zum anderen sein Status als >feindlicher
Auslinder<. Was Kolbe Brecht mit offensichtlich moralisch iiberlegener Arro-
ganz vorwirft, ist im Grunde dessen mehr oder weniger erfolgreicher Ver-
such, auch unter fragwiirdigen und von ihm nicht goutierten Bedingungen
seinen Beruf auszuiiben und diese Bedingungen, nimlich den »Liigenmarkt«
Hollywood, gleichwohl zu kritisieren. Warum, so miisste umgekehrt der sich
als liberal inszenierende Dichter Kolbe gefragt werden, sollte das in einer »of-
fenen Gesellschaft« nicht méglich sein, warum sollte dies moralisch oder is-
thetisch verwerflich sein?

Er wirft Brecht mithin das vor, was sich dieser zeitlebens zur Aufgabe
gemacht hat, nimlich gesellschaftliche Widerspriiche und Paradoxien aller
Art aufzuzeigen und kiinstlerisch zu verarbeiten — und das weitgehend oh-
ne Riicksicht auf Ubereinstimmung mit der jeweils herrschenden Ideologie.
Dass dies auch und gerade dann geschieht, wenn jemand selbst ein >Betroffe-
ner« ist — den Begriff verwendet Kolbe schlieRlich selbst, um sein Verhaltnis

5 Ebd. S.132f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

141


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Paradoxa iiber Politik und Theater

zu Brecht zu beschreiben —, wenn jemand von den Widerspriichen also per-
soénlich und unmittelbar affiziert ist, das scheint Kolbe auszublenden. Dabei
nimmt er jedoch seine eigene Betroffenheit zum Anlass, ein ganzes Buch zu
schreiben, das ausschliefilich von ebendieser eigenen Betroffenheit handelt.
Auch dies ist ein offenkundiger Widerspruch, an dem Brecht selbst sich ver-
mutlich gar nicht gestért hitte, den Kolbe aber ebenfalls ausblendet, da er
seine eigene Kritik an Brecht in Frage stellen wiirde. Die Enttiuschung Kol-
bes rithrt indes daher, dass Brecht nicht jener Held ist, zu dem Kolbe in jungen
Jahren und andere mit ihm ihn gemacht haben, doch verrit dies mehr tiber
den Enttiuschten als itber Werk und Leben Brechts.

Dass es Brecht insbesondere in den frithen Stiicken, und dort noch in
radikalerer Weise als spiter, um die Frage nach der >Axiomatik des Politi-
schen« geht, darauf verweist Nikolaus Milller-Schéll im Zusammenhang mit
dem hiufig auftauchenden Begrift des >Einverstindnisses«: »Wo Brecht das
Wort >Einverstindnis< verwendet, untersucht er [...] die Axiomatik des Politi-
schen, die Frage, wie ein gerechtes Gemeinwesen begriindet und durch wel-
ches Band es zusammengehalten werden kann.«® Wenn wir dem folgen, dann
geht es Brecht somit weniger um eine konkrete politische Ideologie, sondern
vielmehr um die »Erfahrung des Verstricktseins in Sprache«’, die den Ein-
zelnen permanent daran erinnert, dass er immer in einer Gesellschaft lebt,
mithin also gar nicht anders als spolitisch« existieren kann: »Dem Einzelnen
wird die Tatsache, dafd er in der Gesellschaft ist, zunichst dadurch erfahr-
bar, daR sein Denken ein Denken in Sprache ist. Die Erfahrung, die er dabei
macht, ist die einer Grenze seines Individualismus [...]. Er existiert in einer
paradoxalen Verschiedenheit zu >sich selbst« [..].<8

Diese apriorische paradoxale Verschiedenheit jedes und jeder Einzelnen
zu sich selbst erinnert nicht nur entfernt an Diderots Konzeption des idealen
Schauspielers, die, so haben wir gesehen, auch eine politische und die Ge-
samtgesellschaft betreffende Dimension enthilt, insofern hier wie dort die
radikale Differenz des >Individuums« zu sich selbst problematisiert und da-
durch ins Bewusstsein geriickt wird — wodurch aus dem >Individuumc in letz-
ter Konsequenz dann ein >Dividuum« wird, wie wir noch sehen werden. Bei

6 Nikolaus Miiller-Schéll: »Wichtig zu lernen vor allem ist Einverstandnis<. Brecht zwi-
schen Kafka und Carl Schmitte, in: MLN 119, 3 (2004), S. 506-524. Hier S. 507.

7 Ebd. S. 513.
Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Brecht tritt diese Auffassung vom Menschen in paradigmatischer Weise in
seinem frithen Lustspiel Mann ist Mann zutage:’

Der erste, dem diese Auffassung des Menschen bei Brecht auffiel, war ver-
mutlich Walter Benjamin, der zurecht Galy Gay aus »Mann ist Mann« als
solchen Massenmenschen begreift, als»Schauplatz von Widerspriichen uns-
rer Gesellschaftsordnung, als einen, der weise ist, weil er »nicht nein sagen
kann (..) DenndamitlafSterdie Widerstande [sic!] des Daseins da ein, wo sie
zuletzt allein zu Gberwunden sind: im Menschen. Nur der >Einverstandene«
hat Chancen die Welt zu dndern.«[..] Was Galy Gay [..] auszeichnet, ist, da
er liber kein »Sein« hinter den Rollen verfiigt, iiber keinen Charakter hinter
den verschiedenen Haltungen, die er im Lauf des Stiickes zur Schau tragt:
Seinem Dasein fehlt das »s«.'®

Das klingt nun in der Tat wie eine Beschreibung des Schauspielers aus Di-
derots Paradox, jedoch mit dem feinen Unterschied, dass die Figur Galy Gay
zwar in einem Theaterstiick vorkommt und spéter gar an einem Spiel im Spiel
beteiligt ist, er jedoch selbst kein Schauspieler ist — zumindest nicht vor dem
Spiel im Spiel. Anders gesagt, er spielt nicht freiwillig und bewusst die Rolle
eines anderen, sondern vollzieht in erster Linie eine Anpassungsleistung an
die gegebenen Umstinde, nimlich in diesem Fall an einen Krieg und dessen
Vorbereitung, indem er einen abhandengekommenen Soldaten »ersetzt«. Kein
Rollenspiel findet hier statt, sondern die paradigmatische Substitution eines
>Individuums< durch ein anderes — zumindest auf den ersten Blick. Galy Gay
wird zu jenem Soldaten gemacht, jedoch auch zu einem paradoxen, weil sich
bis zu einem gewissen Grade entziehenden Subjekt, eben jenem »Schauplatz
von Widerspriichen«, von dem bereits Benjamin spricht.

Freilich, und darauf werden wir noch zuriickkommen, kann Galy Gays
>Ummontierung« auch als Griindungsszene dessen gelesen werden, was bei

9 Der Frage, inwiefern es sich bei Galy Gay um ein >kritisches< Subjekt handelt, bin ich
bereits in einem auf einem Vortrag basierenden Artikel nachgegangen, denich im No-
vember 2016 auf dem Kongress der Gesellschaft fiir Theaterwissenschaft mitdem Titel
Theater als Kritik in Frankfurt a.M. und Giefien gehalten habe. Vgl. Susanne Schmieden:
mperhaps/l am the Both which has just come aboutc«. (Non-)Identity as Critique in
Brecht’s Man equals Man, in: Forum Modernes Theater, Bd. 29, Nr. 1+2 (2014): Theatre as
Critique, hg. von Nikolaus Miiller-Schéll und Gerald Siegmund, Tiibingen 2018, S. 28-36.

10 Vgl. Miiller-Scholl: »Wichtig zu lernen vor allem ist Einverstindnis, S. 513f. Vgl. auch
Benjamin: »Was ist das epische Theater?«, S. 16. Wir werden darauf noch ausfiihrlicher
zu sprechen kommen.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

143


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Paradoxa iiber Politik und Theater

Diderot der ideale Schauspieler ist. Das >Subjekt ohne Subjekt¢, wie Lacoue-
Labarthe es in Diderots Paradox iiber den Schauspieler vorfindet, hitte somit
eine paradoxe, weil anachronistische >Geschichte« und >Genealogie<, mithin
also doch eine >Identitit< und einen Namen. Den idealen Schauspieler, den
Diderot in seinem Paradox entwirft, kann erst das Brecht’'sche Theater in Ver-
bindung mit Benjamins >Ummontierung« desselben als konkrete Figur her-
vorbringen. Galy Gay wire damit Konkretisierung und Abstraktion zugleich,
Chiffre eines Alles-und-Nichts, reines Zitat oder genauer: Zitierbarkeit. Doch
der Reihe nach.

IV.1  Mann ist Mann und das Theater (jenseits) des Politischen

Galy Gays Widerstandslosigkeit gegeniiber der Vereinnahmung durch die Sol-
daten, die einen vierten Mann bendtigen, macht ihn tiberhaupt erst tauglich
fiir den Krieg, in den sie alle am Ende des Stiickes ziehen werden. Zuletzt
hat er seine Rolle als »menschliche Kampfmaschine« gar so sehr verinner-
licht, dass er als Anfiihrer der iibrigen Soldaten in Erscheinung tritt und den
an ihn gerichteten »Auftrag« als seinen eigenen, gleichsam >urspriinglichenc
Wunsch empfindet:

Und schon fithle ich in mir

Den Wunsch, meine Zahne zu graben
In den Hals des Feinds

Urtrieb, den Familien
Abzuschlachten den Erndhrer
Auszufiihren den Auftrag

Der Eroberer."

Die Verbindung von absoluter Flexibilitit und Kriegstauglichkeit ist insofern
bemerkenswert, als — wir erinnern uns — das Fehlen eines eigenen Charakters
und die Tauglichkeit fiir alle méglichen Rollen bei Diderot noch die Haupt-
merkmale eines guten Schauspielers gewesen sind. Sind aber der Schauspie-
ler und der Soldat nicht geradezu einander wechselseitig ausschlieRende Fi-

1 Akademie der Kiinste [AdK], Berlin, Bertolt-Brecht-Archiv [BBA] 1729/75. Hier und im
Folgenden wird aus der Vorlage fiir die Neuausgabe der Erstausgabe von Mann ist Mann
von 1926 zitiert. Materialien zur Textgenese und den verschiedenen Fassungen finden
sich in: Carl Wege (Hg.): Brechts »Mann ist Mann«, Frankfurt a.M. 1982.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

guren und Subjektformen? Wihrend der eine nur eine Rolle spielt, kimpft der
andere auf Leben und Tod. Die scheinbare Analogie zwischen einem Kampfer,
nimlich dem Gladiator, und einem Schauspieler ist jedoch, wir erinnern uns,
bereits an anderer Stelle aufgetaucht und dort als unhaltbar zuriickgewiesen
worden.'

Bei Galy Gay haben wir es nun mit einem Subjekt zu tun, das grenzenlos
anpassungsfihig, flexibel und mobil ist; es lisst sich in eine beliebige Gruppe
von Soldaten einfiigen und funktioniert — vermeintlich — im Sinne der Herr-
schenden, die es selbst kaum je zu Gesicht bekommt. Wer fithrt hier eigentlich
Krieg gegen wen und warum? Das scheint keinerlei Rolle zu spielen.

Die Figur Galy Gay spielt nicht wie ein Schauspieler eine Rolle, sondern er
wird »ummontiert«, wie es im Stiick heif3t, obgleich dessen Form die >Realitit<
dieser Behauptung auf vielfiltige Weise in Frage stellt, am deutlichsten in
dem metafiktionalen Zwischenspruch der Witwe Begbick:

Herr Bertolt Brecht behauptet: Mann ist Mann.

Und das ist etwas, was jeder behaupten kann.

Aber Herr Bertolt Brecht beweist auch dann,

Dafl man mit einem Menschen beliebig viel machen kann.
Hier wird heute abend ein Mensch wie ein Auto ummontiert
Ohne daR er irgend etwas dabei verliert.

Dem Mann wird menschlich nihergetreten

Er wird mit Nachdruck, ohne Verdruf gebeten

Sich dem Laufe der Welt schon anzupassen

Und seinen Privatfisch schwimmen zu lassen.

Herr Bertolt Brecht hofft, Sie werden den Boden, auf dem Sie stehen
Wie Schnee unter sich vergehen sehen

Und werden schon merken bei dem Packer Galy Gay

DaR das Leben auf Erden gefihrlich sei.”3

Was Brecht in seinem Stiick zeigt, ist keineswegs die Affirmation eines be-
havioristischen Menschenbildes, wonach der Mensch beliebig konditionier-
bar wire, sondern vielmehr dessen isthetische und durchaus auch komische
Befragung.' Mann ist Mann ist nimlich ein Lustspiel, und zwar das einzige

12 Vgl. Ddrmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers«.

13 BBA1729/35.

14 Vgl. zu diesem Aspekt die Studie von Hansjiirgen Rosenbauer: Brecht und der Behavio-
rismus, Bad Homburg v. d. H./Berlin/Ziirich 1970, in der Brecht weitgehend unkritisch

- amM14.02.2028, 17:01:34.

145


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Paradoxa iiber Politik und Theater

explizit so genannte >Lustspiel« Brechts, wie schon Reinhold Grimm bemerkt
hat.”® Wie oftmals die Komédie, so ist hier Galy Gay selbst ein >Schauplatz
von Widerspriichen< und damit per se ungeeignet zur vollstindigen Konditio-
nierung und Instrumentalisierung, da dies Eindeutigkeit und Eindimensio-
nalitit erfordern wiirde. Wer Widerspriiche spiegelt, wer gar ein >Schauplatz
von Widerspriichenc ist, legt letztlich auch Widerspruch ein, wenn auch blof3
implizit, insofern er jene Widerspriiche nicht auflést, sondern darstellt und
offen zur Schau trigt. Um das leisten zu konnen, muss in der Tat ein ge-
wisses Mafd an >Einverstindnis< vorhanden sein oder genauer: ein Verstindnis
dessen, was mit einem geschieht — kurz: ein minimaler kritischer Abstand zu
sich selbst. Diese Haltung verbindet Galy Gay, dessen fiir eben diese Haltung
wichtigen Monolog wir uns spiter noch ansehen werden, dann allerdings
doch mit dem idealen Schauspieler, insofern beide eine radikale Zerrissen-
heit, eine Spaltung des vermeintlich individuellen >Ichs< darzustellen in der
Lage sind — vermittelt iiber das jeweilige Konzept von Theater.

Die Haltung des Einverstindnisses setzt sich auflerdem in anderen
Stiicken Brechts fort: »In der Haltung des >Einverstindnisses«, so Ni-
kolaus Miiller-Scholl, »vermitteln Brechts Lehrstiicke die Erfahrung der
theatralischen oder literarischen VerfaRtheit des Politischen [..].«<!® Der
Zusammenhang von Theater und Politik begegnete uns hier bereits bei
Rousseau, jedoch unter umgekehrten Vorzeichen, denn Rousseau misstraut
dem Theater aus politischen Motiven, bedient sich seiner und auch der
theatralischen Rhetorik gleichwohl selbst. Auch taucht, wie gezeigt worden
ist, das theatralische Moment der Politik selbst bereits bei ihm auf, da er
indirekt zugibt, dass der Staat auf Inszenierungen angewiesen ist.”” Diese
Aporie erstreckt sich jedoch weiter auf alle menschlichen AuRerungen: »Die

eine >behavioristische« Haltung zugeschrieben wird. Der Grund fiir uns, diese offen-
sichtlich eindimensionale und (berholte Studie wieder auszugraben, ist, dem Miss-
verstandnis zuvorzukommen, man kdnne Brechts durchaus radikales Denken fiir heu-
te tatsachlich wieder affirmativ rezipierte, wenn auch haufig nicht direkt so benannte,
behavioristische Konzepte instrumentalisieren. Als Stichwort mag an dieser Stelle die
sogenannte >Digitalisierung«im Bildungsbereich gentgen. Vgl. dazu paradigmatisch
Krautz: »Bildung als Anpassung?«.

15 Vgl. Grimm: »Verfremdungx, S. 234.

16 Miller-Scholl: »Wichtig zu lernen vor allem ist Einverstandnisc, S. 508.

17 Vgl. Rousseau: Briefan d’Alembert; sowie Marshall: »Rousseau and the State of Theater«.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Reduktion des Theaters laf3t die irreduzible Theatralitit jeder menschlichen
AuRerung hervortreten.«*8

Die Haltung des >Einverstindnisses¢, die Galy Gay auszeichnet, ist dann
auch keineswegs ein Beleg fiir eine behavioristische Haltung Brechts, wie dies
Hansjiirgen Rosenbauer unkritisch und ohne jegliches Bewusstsein fir die

Metafiktionalitit der titelgebenden »These« herauszulesen meint:

Nicht marxistisch, wohl behavioristisch ist Mann ist Mann. [...] Die drei Solda-
ten — Gefiithlsingenieure — beobachten Galy Gays Verhalten, finden heraus,
wie er funktioniert: er kann nicht nein sagen. [..] Er wird zur menschlichen
Kampfmaschine. Aus Mann ist Mann geworden, Packer und Soldat sind aus
gleichem Material, nur die Verwendung hatsich geandert. [...] Nicht nur Herr
Brecht, auch Herr Watson behauptet: Mann ist Mann, und das Stiick ist lllus-
trierung der These.”

In der Tat handelt es sich hierbei um eine Paraphrasierung des eindimen-
sionalen behavioristischen Menschenbildes, das Rosenbauer selbst anhand
von Originalquellen nachzeichnet und zusammenfasst.>® Genauer gesagt
entspricht seine Beschreibung wohl dem Wunschdenken so manches Apo-
logeten des Behaviorismus.*" Allerdings gerit Rosenbauer dabei véllig aus
dem Blick, dass es sich bei Brechts Stiick — dies zu betonen ist im Grunde
trivial, hier jedoch nétig — eben um Literatur respektive um ein Lustspiel
handelt. Es ist also mitnichten so, dass »Herr Watson« das Gleiche behauptet
wie »Herr Brecht, vielmehr dient Brechts allzu offensichtliche Parodierung
jener simplen >wissenschaftlichen< Behauptungspraxis mit anschlieffendem
»Beweis« eher dem, was er spiter mit dem Verfremdungsbegriff zu syste-

18 Muller-Scholl: »Wichtig zu lernen vor allem ist Einverstindnis«, S.521. Eine Verbin-
dung zwischen Rousseau und Brecht besteht auch tiber Carl Schmitt, dessen Rousseau-
Lektiire Brechtin seinen Lehrstiicken rezipiert, und zwar insbesondere in Auseinander-
setzung mit jenem Begriff des>Einverstindnisses«. Vgl. ebd. S. 508-511.

19 Rosenbauer: Brecht und der Behaviorismus, S. 30-32.

20 Vgl. ebd. Rosenbauer bezieht sich unter anderem auf die folgenden Texte, auf die hier
nicht im Einzelnen eingegangen werden kann: John B. Watson: Behaviorism, Chicago
1962; ders.: Psychology from the Standpoint of a Behaviorist, Philadelphia 1924.

21 Vgl. insbesondere Krautz’ Kritik an der Etablierung eines derart gearteten Menschen-
bildesim Zusammenhang mit der sogenannten>Kompetenzorientierung<im heutigen
Bildungssystem in: Krautz: »Bildung als Anpassung?«.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Paradoxa iiber Politik und Theater

matisieren versucht, nimlich einer kritischen Distanznahme zu dem, was
vermeintlich illustriert und wissenschaftlich bewiesen werden kann.?*

Das Stiick zeigt dann auch etwas ganz anderes, nimlich dass Theater
nicht der blof3en Illustrierung wissenschaftlicher oder sonstiger Thesen die-
nen kann, sondern, insofern es ein kritisches ist, vielmehr deren Grenzen und
Aporien ins Bewusstsein ruft, die — wie auch im Bereich der Politik — mit de-
ren gleichfalls theatralischer Verfasstheit zusammenhingen. Anders gesagt:
Nicht nur die Politik und das Politische, auch »die Wissenschaft<kann sich der
irreduziblen theatralischen Dimension ihrer eigenen Auflerungen nicht ent-
ziehen. Das heift umgekehrt gleichwohl nicht, dass Politik und Wissenschaft
snur< Theater im Sinne einer Inszenierung wiren. Es heif’t aber, dass die Fra-
ge der Darstellung auch in Politik und Wissenschaft eine entscheidende Rolle
spielt.

IV.1.1  Galy Gays iberhértes Nein

Dass es sich bei Galy Gay ferner um eine paradoxe Figur handelt, die sich - so-
wohl im Stiick selbst als auch auf der Metaebene theoretischen Nachdenkens
und wissenschaftlicher Analyse — gerade nicht politisch instrumentalisieren
lasst, umschreibt Marc Silberman in jiingerer Zeit mit dem Begriff der >class
mobility<, was insofern bemerkenswert ist, als dies zwar einer explizit politi-
schen, jedoch recht harmlosen Lesart des Stiicks gleichkommt und nebenbei
bemerkt stark an Thomis Darstellung von Rameaus Neffen erinnert:

Such figures do not represent class positions but rather move between them,
and hence they are able to undermine both class solidarity and social hier-
archies. [...] Galy Gay in Man Equals Man is the most extreme example of this
class mobility. He has no individual personality but conforms to the chang-
ing circumstances around him because he simply cannot say no.??

Sowohl die Solidaritit innerhalb einer gesellschaftlichen Klasse als auch so-
ziale Hierarchien werden demnach durch eine Figur, die sich widerstands-

22 Zur distanzlosen und geradezu ihrerseits ins Komische kippenden Ubernahme des
innerhalb der Fiktion Behaupteten von Seiten der frithen Kommentatoren vgl. Niko-
laus Miiller-Scholl: Das Theater des » konstruktiven Defaitismus«. Lektiiren zur Theorie eines
Theaters der A-ldentitit bei Walter Benjamin, Bertolt Brecht und Heiner Miiller, Frankfurt
a.M./Basel 2002, S. 207.

23 Marc Silberman: »Bertolt Brecht, Politics, and Comedyx, in: Social Research: An Inter-
national Quarterly 79 (1) (2012), S.169-188. Hier S.178.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

los iiber soziale Grenzen hinwegsetzt, unterminiert. Als »the most extreme
example of this class mobility« verweist Galy Gay damit auf die hier bereits
gefiihrte Diskussion um den ssklavischen Charakter« des Schauspielers bei
Diderot. Die Beschreibung passt indes weniger zum idealen Schauspieler des
Paradox als vielmehr zu Rameaus Neffen, handelt es sich doch in beiden Fillen
um eine konkrete, aber buchstiblich substanzlose Figur, die vor allem durch
ihre jeweilige soziale Umwelt definiert wird und sich dieser chamileonartig
anpasst. Der Schauspieler hingegen muss seine Fihigkeiten unabhingig von
kontingenten dufleren Einfliissen entwickeln, um souverin spielen zu kon-
nen. Dariiber hinaus spielen soziale Klassen und Hierarchien in Mann ist Mann
hochstens implizit eine Rolle, und zwar aus dem einfachen Grund, weil dort
nimlich Krieg herrscht. Das bedeutet, dass wir uns dort bereits mitten in
einem Auflgsungsstadium stabiler sozialer Verhiltnisse, mitten in einer all-
umfassenden Krise befinden, mithin also in einem gesellschaftlichen Ausnah-
mezustand, in dem »class mobility« insofern keine Rolle mehr spielt.

Es ist ferner nicht nur die Abwesenheit einer sozialen Identitit, sondern
auch die behauptete Abwesenheit irgendeines Konnens, die Galy Gay aus-
zeichnet, denn er kann vermeintlich vor allem etwas nicht, nimlich Nein sa-
gen. Der Mangel ist genau genommen ein doppelter: Nicht nur kann Galy
Gay nicht Nein sagen, also etwas ablehnen, er kann — aufgrund der Abwesen-
heit einer festen Identitit — auch nicht Ja sagen. Seine Stimme zihlt nicht,
er wird vom Lauf der Dinge mitgerissen. Darin dhnelt er in der Tat dem Nef-
fen und dessen tatsichlich >sklavischem Charakter<. Anders gesagt: Galy Gay
passt sich zwar scheinbar mithelos an, jedoch ohne grofRe eigene Aktivitit,
er ist also mehr Objekt als Subjekt und insofern noch >charakterloser« als der
Nefte.

Das Stiick ist indes bereits einen Schritt weiter als der Versuch seiner
nachtriglichen Theoretisierung. Der sehr kurze Auftritt von Galy Gays Frau
im 8. Aufzug, die ihm jene Nicht-Eigenschaft, nimlich das Nicht-Nein-sagen-
Konnen, zuschreibt, erweist sich bei genauerem Hinsehen als die Demons-
tration eines performativen Widerspruchs oder eben einer Paradoxie, die in
der im Folgenden zu zeigenden sprachlichen Brisanz nicht einmal Benjamin
erkannt zu haben scheint, obgleich es wohl ihm zuzuschreiben ist, dass Galy
Gay immer wieder als >der Mann, der nicht nein sagen kann¢, beschrieben
und zitiert worden ist.>*

24  Vgl. Benjamin: »Was ist das epische Theater?, S.16.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

149


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Paradoxa iiber Politik und Theater

Benjamin zitiert zunidchst die Bezeichnung aus dem Stiick selbst, und
zwar im Kontext derjenigen Stelle, die, wie bereits Miiller-Scholl feststellt,
auf Heideggers >Dasein« verweist.>”> Galy Gay, so Benjamin, werde »als ein
Mann vorgestellt, >der nicht nein sagen kann«. Und auch das ist weise. Denn
damit ldf3t er die Widerspriiche des Daseins da ein, wo sie zuletzt zu iber-
winden sind: im Menschen. Nur der >Einverstandene< hat Chancen, die Welt
zu indern.«?® Hier wahrt Benjamin noch Distanz, spricht davon, dass Galy
Gay »vorgestellt« werde. Einige Zeilen spiter wird Galy Gay jedoch ginzlich
mit dieser Rolle identifiziert, wenn auch aus der Perspektive der drei Sol-
daten. Aus dem Zitat einer Aussage innerhalb des Stiicks ist in Benjamins
Lektiire nun ein »>Sein, eine (Nicht-)dentitit« geworden: »Galy Gay ist [jetzt,
S. Sch.] der Mann, der nicht nein sagen kann.«*” Schliefilich erwihnt Ben-
jamin, noch immer auf derselben Seite, die Begegnung Galy Gays mit seiner
Frau als Zeitpunkt, an dem die >Ummontage« bereits abgeschlossen sei, denn
er »wird seine Frau, die ihn ausfindig gemacht hat, gar nicht mehr anerken-
nen [...].«*®
Die Szene selbst indessen spielt sich folgendermafien ab:

BLODY Treten Sie ein, Frau Gray®® [sic!]! Hier ist ein Mann, der Ihren Mann
kennt.

(Uria stofRt einen schrecklichen Fluch aus. Die drei stellen sich schnell an die
Wand)

CALY GAY Verlassen Sie sich auf mich! Jetzt hat Galy Gay Blut geleckt.
(Blody, seinen Johnny summend, herein mit Galy Gays Frau)

25  Vgl.zuletzt Nikolaus Miiller-Scholl: »Theater der Flucht—Theaterflucht. Brecht und die
Krise der Menschenrechte, in: Flucht und Szene. Perspektiven und Formen eines Theaters
der Fliehenden, hg. von Bettine Menke und Juliane Vogel, Berlin 2018, S. 240-257. Hier

S.249.
26  Benjamin: »Was ist das epische Theater?, S.16.
27  Ebd.
28  Ebd.

29  Die Namensverwechslung >Gray/Gayx« ist inhaltlicher Bestandteil des Stiicks und kein
Druckfehler. Dies geht bereits aus dem Archiv-Material hervor. Naheliegenderweise
denkt die philosophisch und philologisch geschulte Leserin hier an Derridas différan-
ce, allerdings ist das zusatzliche >r<im Namen nicht nur sichtbar, sondern insbesonde-
re im Bithnendeutsch auch signifikant horbar. Die Differenz wird hier also vor allem
im Sprechen (auf der Bithne) markiert, wiahrend sich die geschriebenen Worter zum
Verwechseln dhnlich sehen. So gesehen wiirde es sich um einen die différance umkeh-
renden Fall von différance handeln.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

FRAU GALY GAY Entschuldigen Sie eine niedrige Person, meine Herren, auch
meinen Aufzug, ich war sehrin Eile. Ach, da bist du ja, Galy Gay, aber bist du
es wirklich in dem Soldatenrock?

GALY GAY Nein3°

Gerade in jenem Moment, in dem er nach seiner sozialen Identitit gefragt
und mit seinem Namen angesprochen wird, und dies gerade von der Person,
die ihn am besten kennen miisste, nimlich von seiner Frau, >kann«< Galy Gay
durchaus Nein sagen. Jedenfalls tut er es. Dieser Akt der Selbstdurchstrei-
chung ist somit zugleich ein Akt der Selbstermichtigung, insofern er dem
Urteil der anderen und insbesondere dem seiner Frau — gleichsam vorausei-
lend - performativ widerspricht. Sie ist es dann auch, die nicht in der Lage
ist, sein gerade gedufiertes Nein anzuerkennen, und zwar in doppelter Weise:

FRAU GALY CAY Ich verstehe dich nicht. Wie bist du in den Soldatenrock
gekommen? Du siehst gut aus in ihm, das wiirden dir alle Leute sagen. Du
bist ein eigentiimlicher Mann, Galy Gay.

URIA Sie ist im Kopf nicht in Ordnung.

FRAU GALY GAY Es ist nicht leicht, einen solchen Mann zu haben, der nicht
nein sagen kann.3’

Nicht nur tibergeht seine Frau durch ihr erklirtes Nichtverstehen Galy Gays
Nein, sie negiert es durch dessen Charakterisierung als »einen solchen Mann
[...], der nicht nein sagen kann« schlieflich auch und verstrickt sich damit
nicht nur in der Sprache, sondern auch in deren >dramatischem«und zugleich
sdemokratischem« Modus: dem Miteinandersprechen. Insofern sie Galy Gay
die Anerkennung seines Neins verweigert, entzieht sie sich selbst dem Dia-
log — und markiert zugleich den Beginn einer langen Reihe von gescheiterten
Dialogen mit dem Text selbst seitens der Kommentatoren. Es fehlt hier, so
lisst sich sagen, das Einverstindnis ihrerseits und Galy Gay spiegelt dieses
fehlende Einverstindnis, wenn er uns daraufhin, ebenfalls in der dritten Per-

30 BBA1729/32.In den gingigen Druckfassungen wird Blody >Fairchild< genannt.

31 BBA1729/32. In den spiteren Druckfassungen wird der Satz verneint: »Du siehst gar
nicht gut aus in ihm, das wiirden dir alle Leute sagen.« Vgl. Bertolt Brecht: Mann ist
Mann. Die Verwandlung des Packers Galy Gay in den Militdrbaracken von Kilkoa im Jahre
neunzehnhundertfiinfundzwanzig. Lustspiel, Frankfurt a.M. 1968, S. 42. Interessanterwei-
se andert das wenig an der Logik der Szene.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Paradoxa iiber Politik und Theater

son iber seine Frau sprechend, mitteilt: »Ich mochte wissen, mit wem sie
spricht.3?

Seine Weigerung, dem Bild und Urteil seiner Frau zu entsprechen, fithrt
dann gleichwohl in eine Paradoxie: Weil er zu den Soldaten und deren >kriege-
rischemc«Identititsangebot — das gleichwohl keines ist, denn >Mann ist Mann«
und somit ist er als Individuum vollkommen austauschbar — nicht Nein sagen
kann, muss er die Frage seiner Frau verneinen. Er ist, kurz gesagt, genotigt,
ein konkretes Nein zu duflern, weil er nicht in der Lage ist, zu entscheiden,
wann ein Nein geboten und als performativer Sprechakt auch wirksam ist.
Betrachtet man den Satz im Hinblick auf seine Modalitit in seiner Buchstib-
lichkeit, lasst sich die Paradoxie jedoch wieder auflésen: Weil er nicht kann,
muss er. Statt einer Fahigkeit und damit einer Moglichkeit entsteht eine Not-
wendigkeit, gar ein Zwang. Er sagt dieses eine Mal also tatsichlich Nein, und
zwar gerade, weil er es nicht >kann« — sondern muss. Das Nein ist insofern
aber kein wirksamer Sprechakt, als es lediglich jene Faktizitit wiederholt, die
durch die >Ummontierung« bereits hergestellt worden ist. Nicht Galy Gay hat
diese sprachliche Macht, die aus Worten Taten werden lisst, sondern er »>zi-
tiert lediglich das, was von ihm oder vielmehr von seiner neuen Identitit er-
wartet wird. Gleichwohl bleibt es paradox, da es als ein ausgesprochenes Nein
jener Charakterisierung Galy Gays widerspricht, die ihn zu einem Mann, der
nicht Nein sagen kann, macht.

Das Nein ist ferner auch in anderer Weise ein doppeltes und bleibt pa-
radox. Es wendet sich nicht nur gegen das Ausgesagte, sondern auch gegen
die Aussagende, die sich gleichwohl ihrerseits dem Miteinandersprechen be-
reits entzogen hat, indem sie ein Urteil gesprochen und eine Entscheidung
getroffen hat. Mit Werner Hamachers Begriff der >Sprachgerechtigkeit« lisst
sich hier argumentieren, dass beide Seiten, also Galy Gay und seine Frau, der
jeweils anderen nicht »gerecht« werden und an den Versuchen der Vereindeu-
tigung, dem Identisch-Machen und der Entscheidung itber Galy Gays Identi-
tit scheitern, denn »[d]ie Entscheidung spricht nicht mit Anderen; sie spricht
iiber sie und von ihnen so, dass deren Antwort nicht eigens verwehrt werden
muss, um wirkungslos zu bleiben. Entscheidungen, so ist damit gesagt, legen

Stummzonen in das Miteinanderreden und um es.«3?

32 BBA1729/32.
33 Werner Hamacher: »Dike — Sprachgerechtigkeitc, in: ders.: Sprachgerechtigkeit, Frank-
furta.M. 2018, S. 7-49. Hier S. 30.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Im weiteren Verlauf der Szene entziehen sich auch die anderen Figuren
dem Miteinandersprechen, sei es durch den Wechsel auf eine metasprachli-
che Ebene oder den in die dritte Person, also in jenes >Uber< oder >Von< anstelle
eines >Mit«. Auch ist jeweils nicht klar, an welche der anderen anwesenden Fi-
guren sich die jeweilige Rede genau richtet. So kommentiert Uria die Aussage
von Galy Gays Frau, und zwar ohne auf die Inhalte des Gesagten einzugehen,
folgendermafen:

URIA Ich mdchte wissen, mit wem sie spricht? Es sind sicherlich Beschimp-
fungen.

BLODY Ich glaube, dafd Frau Gray sehr klar im Kopfe ist. Bitte, sprechen Sie
weiter, Frau Gray. Ich hore Ihre Stimme lieber als die einer Sangerin.

FRAU GALY GAY Ich weif nicht, was du da wieder treibst in deiner Grofdspu-
rigkeit, aber du wirst noch schlimm enden. Komm jetzt mit! Aber rede doch
etwas! Bist du heiser?

GALY GAY Ich glaube, du sprichst das alles zu mir her. Ich sage dir, du ver-
wechselst mich mit einem anderen, und was du Gber den daherredest, ist
dumm und schickt sich nicht.

FRAU GALY GAY Was sagst du? Ich verwechsle dich? Hast du getrunken? Das
vertrdgt er ndmlich nicht.

GALY GAY Ich bin so wenig dein Galy Gay, wie ich der Kommandant dieses
Kamp bin.34

Die Figuren, so wird deutlich, sprechen an keiner Stelle miteinander und iiber
die gleiche Sache. In der letzten hier zitierten Replik von Galy Gays Frau wech-
selt diese sogar wihrend ihrer Rede den Adressaten. Stellt sie zunichst Galy
Gay direkte Fragen, so ist die letzte Aussage an einen Dritten gerichtet, oh-
ne dass jedoch klar wire, wer dieser Dritte ist. Sind es Uria und Fairchild
oder handelt es sich um eine Ansprache des Publikums? Fast scheint es, als
wende sie sich hier bereits an ein noch imaginires Publikum, bestehend aus
Kommentatoren, um diesen zu erkliren, wer dieser Galy Gay denn nun sei —
anstatt im direkten Gesprich, im >Miteinandersprechenc« zu bleiben.
Aufillig ist ferner auch die >phonozentristische« Perspektive der Figuren,
die sich in einer expliziten und andauernden Thematisierung des >Sprechenss,
der>Stimmes, des »(Daher-)Redenss, des »Sagens« niederschligt. Die geradezu
zwanghafte Beschiftigung mit gesprochener Sprache fiihrt gleichwohl zu ei-
nem >Uber-Héren« im doppelten Sinne: Durch die permanente Beschiftigung

34 BBA1729/33.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Paradoxa iiber Politik und Theater

mit der Metaebene, also dem blofRen Akt des Sprechens als solchem, unabhin-
gig von dem, was gesagt wird, sind die Figuren in gesteigertem Mafle eben
darauf fixiert, und trotzdem oder gerade deswegen bleibt weder Raum noch
Zeit, um auf die Inhalte des Gesagten einzugehen, also miteinander iiber eine
konkrete Sache zu sprechen.

Einzig Galy Gay antwortet zu Beginn direkt auf die an ihn gerichtete Frage
seiner Frau, und zwar mit jenem Nein, das nicht nur seine Frau, sondern
auch die Kommentatoren des Stiicks — auch und sogar Walter Benjamin —
weitgehend >iiberhort« haben:* »Dennoch wird er als ein Mann vorgestellt,
der >nicht nein sagen kann«. Und auch das ist weise.«®
IV.1.2  Das (Nicht-)Nein(-Sagen-Kdnnen) als >Dialektik im Stillstand«

oder: Vom »>Horen der Stimme des Freundes«

Insofern bleibt die Feststellung Benjamins, Galy Gay sei »nichts als ein Schau-
platz von Widerspriichen unsrer Gesellschaftsordnung«®’, nicht nur weiter-
hin gilltig und zitierbar, sondern gewinnt durch jenes >itberhérte« Nein eine
zusitzliche Dimension. Mit seinem gleichwohl gedufRerten Nein nidmlich legt
Galy Gay selbst Widerspruch ein und ist insofern und in jenem Moment der
Schauplatz eines konkreten Widerspruchs, mithin also das, was ihm von al-
len Seiten abgesprochen wird: ein widerstindiges, ein gleichsam widerspre-
chendes und widerspriichliches Subjekt. Er ist an dieser Stelle einer, der Nein
sagt — wie im Ubrigen auch schon an einer vorigen Stelle, an der die Witwe
Begbick ihn fragt, ob er nicht >Galy Gay« heifRe.?® In beiden Fillen handelt es
sich um eine Verleugnung des eigenen Namens, das Durchstreichen der ei-

35  Klaus-Detlef Miiller erwdhnt die Stelle und den offenkundigen Widerspruch, der sich
dort artikuliert, zwar, geht dann aber nur insofern darauf ein, als es sich dabei gleich-
wohl um eine Bestitigung der scheinbar kontinuierlichen >Verwandlung« handele:
»Zum zweiten Mal verleugnet er jetzt seinen Namen, dieses Mal gegeniiber seiner
Frau, die ihn identifizieren soll, und diese Selbstverleugnung ist schon ein Identitats-
verlust: der Mann, der nicht nein sagen kann, sagt nein zu seinem Namen. Seine Ver-
wandlung hat damit bereits begonnen, so daf$ seine Frau ihn nicht mehr eindeutig
wiedererkennt.« Vgl. Klaus-Detlef Miiller: »Mann ist Mann, in: Brechts Dramen. Neue
Interpretationen, hg. von Walter Hinderer, Stuttgart 1984, S. 89-105. Hier S. 95.

36  Benjamin: »Was ist das epische Theater?«, S.16.

37 Ebd.S. 15

38  Vgl. Brecht: Mann ist Mann, S. 27.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

genen Identitit, aber dennoch um ein wortliches Nein. Anders lisst sich die
Verleugnung gar nicht artikulieren.

Dass aber insbesondere der Moment der Verleugnung seiner Frau und sei-
ner selbst als Galy Gay ein zentraler ist, hat neben Benjamin sehr friih bereits
Bernhard Reich erkannt, der einen direkten Zusammenhang zum aufziehen-
den Faschismus und Brechts spiterer eigener Bezugnahme darauf herstellt:

Es brauchte eine ungeheure geistige Kraft, zu einer Zeit, da der Hitlerfaschis-
mus als eine Sekte betrachtet wurde und sich durch mifgliickte prahlerische
Aktionen unsterblich lacherlich machte, eine unselige historische Entwick-
lung vorauszusehen. Brecht wurde aufgebracht, wenn jemand sagte, Galy
Gay entwickle sich aus einem Zivilisten zu einem Soldaten: Man montiert
ihn, und er 4Rt sich montieren, das ist es. Ubrigens zeigt das Werk selbst,
daf® Brecht erst im Verlauf der Arbeit an diesem Lustspiel die grofie Entde-
ckung des Nicht-Nein-Sager machte. Nach der Szene, in der Gay seine Frau
verleugnet, setzt Brecht zu einem Sprung ins Neue an. Bis dahin wachst von
Szene zu Szene die Fabel schon zur Kulmination; nachher bricht der Stiicke-
schreiber aus dem Gehiuse der strengen Story aus und erzihlt einige Kapitel
aus der Ummontierung des Zivilisten Gay, aus der Geschichte seiner groflen
Kapitulation.3®

Erst das konkrete Nein seiner Frau gegeniiber ermdglicht die Ummontierung
und nicht etwa Verwandlung nicht nur zum Soldaten, sondern auch zum
»Nicht-Nein-Sager«, der er fortan sein wird. Méglicherweise ist es auch ge-
rade dieser im Kontext des gesamten Stiickes zunichst recht unscheinbare
Moment, der Benjamins Begriff der >Dialektik im Stillstand« in besonderer
Klarheit zeigt, denn das gedufierte Nein kann auch als Geste verstanden wer-
den, zumal es dort bereits eine Wiederholung ist, mithin ein Zitat. Zitierbare
Gesten sind indes das, was — laut Benjamin — das epische Theater kennzeich-
net, und zwar insofern die >Geste, so wie er sie versteht, geradezu »die Mut-
ter der Dialektik« ist, wobei, wie Samuel Weber feststellt, bereits die einzelne
Geste selbst bei Benjamin »eine zusammengesetzte Abfolge von Bewegungen
ist« und die >Dialektik im Stillstand<, welche eine »unsichtbare, virtuelle Be-

39  Zitiert nach: Bernhard Reich: »Erinnerungen an Brecht, in: Brechts »Mann ist Mann«,
hg. von Carl Wege, Frankfurt a.M. 1982, S. 289-293. Hier S. 291.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Paradoxa iiber Politik und Theater

wegung« in sich birgt, somit »mehr kierkegaardisch als hegelianisch« sei:*°

»Denn wie bei Hegel der Zeitverlauf nicht etwa die Mutter der Dialektik ist,
sondern nur das Medium, in dem sie sich darstellt, so ist im epischen Theater
nicht der widerspriichliche Verlauf der Aufierungen oder der Verhaltungswei-
sen die Mutter der Dialektik, sondern die Geste selbst.«*!

Anstatt einer >Vermittlung:, wie sie die hegelsche Dialektik vorsieht,
kommt es hier zu einer Wiederholung respektive zu einem Zitat. Das kon-
kret geduflerte, aber mehrfach tiberhorte Nein Galy Gays als (zitierbare)
Geste zu begreifen, die dann bereits an dieser Stelle dessen Existenz als
>Dividuum*
genstand - hier Brechts Stiick und konkret die Figur Galy Gay - seiner
eigenen Theoretisierung vorauseilend entzieht, aber noch in jener Geste des

markiert, hiefRe zugleich, anzuerkennen, dass sich der Ge-

Entzugs diese Geste selbst erst hervorbringt. Mit Benjamin gesprochen: »Der
Zustand, den das epische Theater aufdeckt, ist die Dialektik im Stillstand.«*
Benjamins Zitat iiber Galy Gay »als ein Mann [...], der >nicht nein sagen

44 welches zugleich eine Setzung und >Definition« ist und diesen iiber-

kann«
haupt erst zu jenem >Mann, der nicht nein sagen kanng, mithin selbst zu ei-
nem Zitat macht (worauf noch zuriickzukommen sein wird), verbindet Ben-
jamin selbst mit dem Stiick auf — so miissen wir wohl sagen — unerhéorte
Weise. Und das ebenfalls ganz wortlich. Der bereits erwihnte Phonozentris-
mus der Figuren an just jener Stelle, an der eben doch ein Nein Galy Gays
ertont, durchkreuzt, so scheint es, die Logik der Benjamin'schen Zitierbar-
keit. Als zwar ausgesprochenes, aber buchstiblich iiberhortes Nein kann es
nicht im emphatischen Sinne zitiert, sondern lediglich wiederholt werden,
es ist, so gesehen, eine Geste, die sich selbst verneint, denn die Gesten sind
es ja, die Benjamins Brecht-Lektiire zufolge im epischen Theater zitierbar zu
sein haben: » >Gesten zitierbar zu machens, ist die wichtigste Leistung des
Schauspielers [..].«*> Dabei gilt es zu beachten, dass >die Geste« bei Brecht

40  Vgl. Samuel Weber: »Die denkende Biithne, (ibers. von Jonas Rosenbriick, in: Das Den-
ken der Biihne. Szenen zwischen Theater und Philosophie, hg. von Leon Gabriel und Niko-
laus Miiller-Scholl, Bielefeld 2019, S. 249-272. Hier S. 260.

41 Benjamin: »Was ist das epische Theater?«, S. 20.

42 Vgl. u.a. Miiller-Scholl: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S. 211-230.

43 Benjamin: »Was ist das epische Theater?, S.16.

44 Vgl.ebd.

45  Ebd. S.19. Zum >gestischen Prinzip< bei Brecht aus einer Perspektive des Theaterma-
chens vgl. die ausfiihrliche Studie von Hans Martin Ritter: Das gestische Prinzip bei Ber-
tolt Brecht, K6In 1986.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

von Anfang an »als Kind zweier Viter« gesehen werden muss, das heifit, dass
Benjamin diesen Begriff — genau wie auch die Figur Galy Gay — in erhebli-
chem Mafde mitpragt.*®

Esist dariiber hinaus nicht allein Brechts Freund Benjamin, sondern noch
ein weiterer Zeitgenosse beider, der sich insbesondere im Kontext des »Uber-
hoérens«< indirekt vernehmen l4sst, nimlich Martin Heidegger. Dieser »evo-
zierex, so schreibt wiederum Jacques Derrida, an genau einer einzigen Stelle
seines zeitgleich mit Mann ist Mann erschienenen Werks Sein und Zeit >den
Freunds, nimlich an jener Stelle, die vom Héren handelt.*” Héren wir also
zunichst Heidegger selbst:

Das Horen ist fiir das Reden konstitutiv. Und wie die sprachliche Verlautba-
rung in der Rede griindet, so das akustische Vernehmen im Héren. Das Ho-
ren auf ... ist das existenziale Offensein des Daseins als Mitsein fiir den An-
deren. Das Horen konstituiert sogar die primire und eigentliche Offenheit
des Daseins fiir sein eigenstes Seinkénnen, als Horen der Stimme des Freundes,
den jedes Dasein bei sich trigt.*®

Der letzte Halbsatz, also die Spezifizierung des abstrakten Vermdgens des
Horens »als Horen der Stimme des Freundes, den jedes Dasein bei sich trigt«,
ist es, den Derrida seinem urspriinglich als Vortrag gehaltenen Text als Motto
voranstellt und an dem er seine Uberlegungen zum Verhiltnis von >Dasein,
»Freunds, >Stimme< und >Horen« bei Heidegger entwickelt. Der Versuch einer
Beschreibung des >Freundes<, wie er bei Heidegger auftaucht, erinnert dabei
stark an das hier an ganz anderer Stelle bereits aufgetauchte >Subjekt ohne
Subjekt*, das sich in Diderots Paradox findet, sowie nicht zuletzt an jenen
Galy Gay, dessen >Identitit« vollends paradox wird, wenn er seine eigene Lei-
chenrede hilt. Dazu gleich mehr.

»Alles sieht danach aus«, so zunichst noch einmal Derrida in Bezug auf
das singuldre Erscheinen des >Freundes«< in Heideggers Sein und Zeit,

46  Vgl. Muller-Scholl: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S. 297.

47  Vgl. Jacques Derrida: »Heideggers Ohr. Philopolemologie (Geschlecht 1V)«, in: ders.:
Politik der Freundschaft, S. 411-492. Hier S. 416.

48  Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tibingen 2006 (19. Auflage), S.163. (Hervorh. S. Sch.)
Den hervorgehobenen Teil stellt Derrida als Motto seinem Text voran. Vgl. Derrida:
»Heideggers Ohre, S. 411.

49  Vgl. Lacoue-Labarthe: »Paradox und Mimesis«, S. 25.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

157


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Paradoxa iber Politik und Theater

als sei der Freund mehr als eine Figur, eine Gestalt unter anderen und daher
geeignet eine exemplarische Rolle spielen [sic!] —weil er der sans-figure, der
Cestaltlose und Gesichtslose oder, wie man im Franzésischen auch sagt, der
figurant ist, der Statist, der niemand ist, um wer auch immer sein zu kénnen:
die exemplarische, also zugleich einzigartige und allgemeine Kon-figuration
jedes moglichen anderen, jeder moglichen Figur, jeder moglichen Gestalt,
jedes moglichen Gesichts oder vielmehrjeder moglichen Stimme des Ande-
ren. Jede Stimme des anderen ist in gewisser Weise Stimme des Freundes,
vertreten durch die Figur jeder Stimme des anderen, durch die Stimme des
Freundes des Daseins*. Denn nur das Dasein* kann und mufS einen Freund ha-
ben, der spricht. Nur das Dasein* hat ein Ohr fiir den Freund, der spricht.>®

sDer Freund, der sprichts, so lisst sich Derridas Pointe zu Heidegger noch
deutlicher in unseren Zusammenhang tiberfithren, ist einer, der »gerade, weil
er absolut nichts ist, [...] alles so vorziiglich sein [kann]«°!. Horen wir also an
dieser Stelle auch noch einmal Galy Gay, wenn er seine eigene Leichenrede
hilt:

Ich kénnt nicht ansehen ohne sofortigen Tod

In einer Kist ein entleertes Gesicht

Eines gewissen, mir einst bekannt, von Wasserflach her,
In die einer sah, der, wie ich weif3, verstarb.

Drum kann ich nicht aufmachen diese Kist.

Weil diese Furcht da ist in mir beiden, denn vielleicht
Bin ich der Beide, der eben erst entstand

Auf der Erde verinderlicher Oberflich®?

Auch hier erscheint, wie in Derridas Heidegger-Lektiire, ein »entleertes Ge-
sicht, ein »Gesichtsloser«, jedoch nicht als Anderer, als Freund, sondern als
das eigene, aber zugleich andere Ich, als gleichsam unmégliche Reprisen-
tation des eigenen Todes. Derrida indes kann diesen Zusammenhang noch
weiter zuspitzen, wenn auch nur unter der Bedingung, dass dafiir ein Zitat
aus seinem Zusammenhang gerissen werden muss: »Der Freund ist derjeni-
ge und er ist in gewisser Hinsicht der einzige, der meinen eigenen Tod tragt,

50 Derrida: »Heideggers Ohr, S. 430f. (Hervorh. i. 0.)
51 Vgl. Diderot: Paradox, S. 36.
52 BBA1729/53.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

der schwanger geht mit diesem meinen eigenen und so im voraus ent-eigne-
ten, mir im voraus genommenen Tod.«33 Nur der Freund kann smeinen< Tod
tatsichlich erleben, insofern ist >mein< Tod >mir« enteignet und gehért dem
Freund mehr als >mir« selbst. >Ich< trage damit den eigenen Tod nur vermittelt
iiber den Freund bei mir.

Galy Gays Doppelexistenz als >der Beide, als »der eine ich und der andere
ich«®*, als sein eigener Grabredner lisst sich vor diesem Hintergrund auch
als Auseinandersetzung mit der absoluten Abwesenheit des sFreundes« lesen,
wie er laut Heidegger das >Dasein< in Gestalt einer Stimme begleitet und wie
er an der oben zitierten Stelle bei Derrida den eigenen Tod als Moglichkeit
bei sich tragt. Insofern Galy Gay ein >Dasein« in statu nascendi ist, »der Beide,
der eben erst entstandc, ein »abgenabelt fledermiusig Ding, hangend/Zwi-
schen Gummibiumen und Hiitt«>®, insofern er also ein >Dividuumx ist, hat er
(noch) kein Gegeniiber, keinen Freund, keine Stimme, die ihn begleitet, und er
erkennt dieses Dilemma selbst, wenn er jene gleichsam leitmotivischen und
apodiktischen Sitze wiederholt, die sich durch das gesamte Stiick verfolgen
lassen: »Einer ist keiner. Es muf ihn einer anrufen.«*®

Dieser Anruf, die Apostrophe des Einen durch einen Anderen erfolgt
dann, so kdnnen wir jetzt sagen, auf der Ebene der Kritik und Rezeption,
niamlich durch Walter Benjamin, der Galy Gay als >Dividuumc« insofern mit-
konstituiert, als er dessen Nein gleichsam »itber-hért« und in einer >Dialektik
im Stillstand< aufhebt, allerdings — und dieser Unterschied markiert ebenso
die Differenz zwischen Heidegger und Derrida - als Schrift und als Zitat.
Insofern diese Konstitution Galy Gays immer wieder aufgegriffen worden ist,
sind Stiick und Rezeption, Figur und Kommentar, der Eine und der Andere
gleichsam ununterscheidbar geworden.

IV.1.3  >Dividuum« und Zitierbarkeit ...

Nicht von ungefihr sind es das Lustspiel Mann ist Mann (in seiner ersten Fas-
sung von 1926) und dessen Hauptfigur Galy Gay, an denen Benjamin seine
Uberlegungen zum epischen Theater entwickelt, die, so die hier zu verfol-
gende Hypothese, nichts weniger als eine Theorie des Zitats und der Zitier-

53 Derrida: Politik der Freundschaft, S. 35.
54 Vgl. BBA1729/53.

55  BBA1729/53.

56  Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Paradoxa iiber Politik und Theater

barkeit darstellen.’” Dass es ferner gerade Zitate und der Akt des Zitierens
sind, die zentrale Elemente dessen darstellen, was Brecht unter >Verfrem-
dung«versteht, moglicherweise sogar das paradigmatische Verfahren der Ver-
fremdung, darauf weist in jingerer Zeit Georges Didi-Huberman hin:

Verfremden hiee so: Zeigen, indem man zeigt, dass man zeigt, und dadurch
das, was man zeigt, abtrennt —um seine komplexe dialektische Natur umso
besser aufzeigen zu kénnen. In diesem Sinne gilt also: Verfremden heifst Mon-
tieren, was wiederum bedeutet, die Evidenzen auseinanderzunehmen, um
so die Differenzen visuell und zeitlich besser nebeneinanderstellen zu kon-
nen. In der Verfremdung riicken die Einfachheit und die Einheit der Dinge in
die Ferne, wahrend ihre Komplexitat und ihre dissoziierte Natur in den Vor-
dergrund treten. Ebendies bezeichnet Brecht als eine Kunst der Historisierung:
eine Kunst, die die Kontinuitat der Narrationen unterbricht, ihre Differenzen
ausihnen herausholtund durch die komponierende Zusammenstellung die-
ser Differenzen den wesentlich »kritischen« Charakter aller Historizitat wie-
derherstellt. Verfremden heifdt, sich darauf zu verstehen, sein visuelles oder
narratives Material als eine Montage von Zitaten zu behandeln [.158

Diese »Montage von Zitaten« ist, wie schon erwihnt worden ist, in direkter
und vielfacher Weise mit Benjamin verbunden. Brechts Entwurf eines an-
deren >Subjekts¢, nimlich des >Dividuums« einerseits und Benjamins kriti-
sche Zitierpraxis respektive seine zitierende Kritik andererseits konnen gar
nicht getrennt voneinander betrachtet werden. Die Texte beider Autoren sind

57  Vgl. die detaillierten Lektiiren zu Benjamins Auseinandersetzung mit Brecht in:
Miiller-Scholl: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S.19-184. Spatestens an die-
ser Stelle scheint der Hinweis notig, dass der wichtigste Referenztext dieser Arbeit,
wenn es um Brecht und Benjamin geht, der eben erwihnte ist. Aus zweierlei Griinden
wird hier nur ab und zu direkt darauf verwiesen: 1. Aufgrund der zu grofen, zuweilen
unheimlichen Ahnlichkeit der Fragen, die beiden Arbeiten zugrunde liegen. Eine zu
grofle Ndhe verunmoglicht das eigene Herantasten an den Gegenstand, auch und ge-
rade mit dem zeitlichen Abstand, der zwischen beiden Arbeiten liegt. 2. Es erscheint
uns kaum moglich, an die Materialftlle anzuschlieflen, die sich dort findet, weshalb es
aus pragmatischen Griinden geboten scheint, sich erst recht auf — hoffentlich paradig-
matische — Einzelaspekte zu beschranken. Die Frage, wie unter diesen Umstidnden zu
zitieren sei, ist mithin keine leichte. Das heilt jedoch nicht, dass wir in allen Punkten
zu denselben Ergebnissen kommen. Die Diskussion von Galy Gays Nein mag dafiir ein
Beispiel sein.

58  Ceorges Didi-Huberman: Wenn die Bilder Position beziehen. Das Auge der Geschichte |,
libers. von Markus Sedlaczek, Paderborn 2011, S. 80. (Hervorh. i. 0.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

in derart hohem Mafe aufeinander verwiesen und selbst in geradezu un-
erschopflicher Weise zitierbar, dass sie ferner als paradigmatisches Beispiel
und Zeugnis einer radikalen >Politik der Freundschaft< betrachtet werden kon-
nen.”® Wie das?

In seiner Politik der Freundschaft zeichnet Jacques Derrida, den wir auch
hier befragen wollen, die >Geschichte« einer Philosophie respektive Politik der
Freundschaft nach, die, so seine radikale Pointe, aus nichts anderem als Zita-
ten besteht, und entwickelt daran zugleich den Entwurf einer anderen, einer
kommenden Demokratietheorie und, in Abgrenzung zu Carl Schmitt, eines
anderen Begriffs des >Politischen<. Im letzten Kapitel seiner Arbeit formuliert
Derrida dort diejenige Frage, welche seiner Ansicht nach wbrig bleibt, nach-
dem alle bisherigen Kategorien zur Definition der Freundschaft (von ihm)
dekonstruiert worden sind:

Die Frage, die bleibt und von der man sich fragen kann, was von ihr bleibt,
nachdem die gerade genannten Stimmen ertént sind, ist eine Frage, deren
Neuheit wir die Form erhalten [sic!], die Platon ihr in dem Augenblick, da
er die Konsequenzen aus einem Scheitern zieht, im Lysis gegeben hat. Nicht
»Was ist die Freundschaft«, sondern: Was ist der Freund? Wer ist der Freund?
Wer ist es? Wer ist er? Wer ist sie? Wer, da doch, wie man sehen wird, alle
Kategorien und Axiome, die den Freundschaftsbegriff in seiner Geschichte
konstituiert haben, sich als morsch erwiesen haben: das Subjekt, die Person,
das Ich, die Anwesenheit, die Familie und die Vertrautheit, die Wesensver-
wandtschaft, die Zugehérigkeit (oikeiotes) oder die Ndhe, also eine bestimm-
te Wahrheit und ein bestimmtes Gedéchtnis, der Verwandte, der Biirger und
die Politik (polites und politeia), selbst der Mensch — und, natiirlich, der Bru-
der, der all das kapitalisiert.®®

Nicht die allgemeine, die >essentialistische« Frage nach der Freundschaft, son-
dern die konkrete Frage nach >dem Freund« als einer Singularitit bleibt also
iibrig. Derrida, so viel sei noch gesagt, geht es im Folgenden um die Denk-
méglichkeit eines »Uberschreitens des menschlichen Maes«, um »die Erfah-
rung einer gewissen Unmenschlichkeit«.®! Beides ist uns bereits in Gestalt

59  Umfangreiches Material und eine ausfiihrliche Darstellung der Freundschaft zwischen
Benjamin und Brecht finden sich in: Erdmut Wizisla: Benjamin und Brecht. Die Geschichte
einer Freundschaft, Frankfurt a.M. 2004.

60 Derrida: Politik der Freundschaft, S. 392. (Hervorh. i. O.)

61 Vgl . ebd.S.393.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Paradoxa iiber Politik und Theater

von Heideggers >Dasein< und Brechts >Dividuum« Galy Gay begegnet. Dar-
tiber hinaus jedoch ist jene »>Politik der Freundschaft< Derridas zugleich eine
Theorie der Zitierbarkeit, das heif’t, sie manifestiert sich nicht so sehr im
Logos, in der physischen Prisenz und der >Abstammungs, wie er selbst sagt,
sondern — wie konnte es bei Derrida anders sein? — in der Schrift und damit
einhergehend in der (radikalen) Differenz. (Es lieRe sich im Anschluss an Ben-
jamin auch sagen: im Gestischen und im Zitat.) In jedem Fall zeigt sie sich in
der »Zitierbarkeit< als unendlichem und damit radikal offenem Potential der
Ankniipfung an bereits Geschriebenes und Gegebenes.

Dass Brechts episches Theater von jenen szitierbaren Gestenc< getragen
wird, die Benjamin seinerseits fleifRig zitiert, heifdt dann auch, dass es ei-
nes ist, das sich dem >Logozentrismus< und dem >Schematismus der Abstam-

mung<, um avant la lettre mit Derrida zu sprechen, entgegensetzt:*?

»Gesten zitierbar zu machen, ist die wichtigste Leistung des Schauspielers;
seine Gebarden muf er sperren kénnen, wie ein Setzer die Worte. [...] Es ist
das oberste Gebot dieses Theaters, dafs >der Zeigende«— das ist der Schau-
spieler als solcher —>gezeigt werde«.%3

Das epische Theater, wie es sich insbesondere in Brechts frithen Stiicken und
exemplarisch in Mann ist Mann manifestiert und von Benjamin dargestellt,
ja, geradezu durch ihn >definiert« und miterfunden wird, wire damit eine
frithe Form der Dekonstruktion (als Zitierbarkeit) und zugleich deren Praxis —
allerdings nur unter Einbezug jenes Benjamin, dessen Brecht-Lektiire bereits
eine »zitierende, »iiber-setzende< und damit distanzierende, mithin eine das
Nicht-Identische und die Differenz um jeden Preis verteidigende ist:

Benjamin setztsich, kaum merklich manchmal, kaum zu Gibersehen in ande-
ren Fallen, mit Brecht auseinander. Keineswegs kritiklos, keineswegs Brecht-
flrchtig oder mit ihm um die radikalere Position wettstreitend, entwickelt
er vielmehr in der Auseinandersetzung mit Brecht eine der komplexesten
Theorien eines Theaters der Nicht- oder A-ldentitit. Im Moment einer zu-
nehmenden Polarisierung und Konfrontation hilt er [..] in der Theorie an
der Méglichkeit von Differenz fest, liefert mit der Kritik des Brechtschen

62  Vgl. die entsprechenden Begriffe Derridas in der Grammatologie sowie in der Politik der
Freundschaft.
63  Benjamin: »Was ist das epische Theater?, S.19.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Theaters das Modell einer anderen Kritik—und vielleicht auch eines anderen
Theaters.%4

Der Freund, so ldsst sich im Hinblick auf die von Derrida aufgeworfene Frage
und unter Einbezug der Benjamirn’schen Praxis eine moégliche Antwort formu-
lieren, ist derjenige, der in solcher Weise an der Moglichkeit von Differenz,
von Kritik gar noch der Kritik selbst festhilt, auch und gerade im Modus des
verfremdenden Zitats und im Offenhalten weiterer, insbesondere auch kriti-
scher Zitierbarkeit.

Dass es dariiber hinaus einen inneren Zusammenhang im Denken Ben-
jamins und Brechts einerseits sowie Derridas andererseits gibt, welcher sich
gerade im Konzept des >Zitats« zeigt, darauf hat in jiingster Zeit auch Judith
Butler aufmerksam gemacht. In ihrem Vortrag mit dem Titel Wenn die Geste
zum Ereignis wird (der seinerseits ein Zitat ist) interessiert sie sich im Kern
fir Fragen der politischen Handlungsfihigkeit unter den Bedingungen des
Wegfalls aller »Stiitzen«, wie sie sagt, und stiitzt sich in ihren Uberlegungen,
die auch Fragen der Genderperformativitit miteinbeziehen, selbst auf genau
diejenigen Autoren, welche uns auch hier vornehmlich beschiftigen, nimlich
Walter Benjamin und Bertolt Brecht sowie Jacques Derrida, ferner auch Franz
Kafka und Hannah Arendt. Die zentralen Fragen und ihre Herangehensweise
an diese formuliert sie folgendermafen:

Kommen wir also erneut auf jenes dringliche theoretische Problem zurtick:
Was geschieht mit dem Handeln, wenn die Bedingungen seiner Autorisie-
rung und seine Stiitzen wegfallen? Welche Form nimmt das Handeln an,
wenn es radikal ungestiitzt bzw. ent-autorisiert ist? Und was hat dies mit
dem Verhiltnis von Performanz und sozialer Verkdrperung zu tun?

Um mich diesen Fragen zu ndhern, mochte ich das Verhéltnis zwischen dem
Zitat und der Geste in Walter Benjamins Auseinandersetzung mit Brechts
epischem Theater in Betracht ziehen. Dies mag weit hergeholt erscheinen;
aber erinnern wir uns daran, dass Derridas eigene Kritik an Austin auf einer
Vorstellung von Zitathaftigkeit beruht, die in Benjamins auf das Moment des
Zitats fokussierenden Lektiiren von Brecht und Kafka ihren Widerhall findet.
Der Begriff des Zitats ist in Benjamins Uberlegungen nicht so sehr mit dem
Sprechakt als vielmehr mit der Geste verbunden.®’

64  Miller-Scholl: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S. 43.
65  Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 49f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Paradoxa iiber Politik und Theater

Weiter vermutet Butler, dass auch Derridas Uberlegungen zur Zitathaftig-
keit von Sprechakten und deren Bruch mit dem Kontext tatsichlich direkt
von Benjamins Beschreibung des epischen Theaters beeinflusst worden ist.
Ob sich daftir konkrete Belege finden lassen, interessiert uns hier weniger
als die Tatsache, dass der von uns herausgestellte Bezug zwischen Benjamins
Uberlegungen zu Brecht einerseits und Derrida andererseits von Butlers Aus-
fihrungen bestitigt wird und eine aktuelle Dimension gewinnt.

Wir wollen an dieser Stelle noch einmal explizit daran erinnern, wer der
wohl wichtigste philosophische Vorliufer der Dekonstruktion ist, auf den sich
diese gleichwohl in kritischer Absicht bezieht, namlich Martin Heidegger. Zur
selben Zeit, in der Brechts Galy Gay die Theaterbithne betritt, betritt das Hei-
degger'sche >Dasein« die Bithne der Philosophiegeschichte:®® Sein und Zeit er-
scheint 1927 und ebenso Heideggers Marburger Vorlesung iiber die Grundpro-
bleme der Phinomenologie.®” Ohne hier auch nur annihernd eine hinreichende
Heidegger-Auseinandersetzung leisten zu konnen, sei daran erinnert, dass
das Heidegger’'sche >Dasein« ein von Grund auf unbestimmtes und dezen-
triertes, dabei aber paradoxerweise zugleich ses selbst¢, genauer es selbst »als
In-der-Welt-sein, das erkenntc, ist.%® Bereits Heidegger selbst erweist sich
bei der Beschreibung seines >Daseins<im § 13 von Sein und Zeit tiber das >Welt-
erkennenc« (und auch schon zu Beginn von Sein und Zeit) dariiber hinaus als ein
>Grammatologe¢, wenn er gleich zu Anfang statt eines Objekts im Satz eine
Leerstelle setzt und diese in Form desjenigen Satzzeichens markiert, welches
wie kein anderes Unbestimmtheit, Offenheit und Fliichtigkeit darstellt — der
drei Punkte, den »Spuren subversiven Denkens«%?;

Im Sichrichten auf ... und Erfassen geht das Dasein nicht etwa erst aus sei-
ner Innensphire hinaus, in die es zunachst verkapselt ist, sondern es ist sei-
ner primdren Seinsart nach immer schon »draufRen« bei einem begegnen-

66  Vgl. Miiller-Scholl: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«, S.196-199.

67  Vgl. Martin Heidegger: Die Grundprobleme der Phdnomenologie, Frankfurt a.M. 1975.

68  Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 62.

69  Vgl. dazu Christine Abbt: »Die Auslassungspunkte. Spuren subversiven Denkensx, in:
dies., Tim Kammasch (Hg.): Punkt, Punkt, Komma, Strich? Geste, Gestalt und Bedeutung
philosophischer Zeichensetzung, Bielefeld 2009, S.101-116. Hier insb. S.102: »Wahrend
Heideggers Werk Sein und Zeit mit ihnen beginnt und Derridas Grammatologie die zen-
trale Frage nach dem Ursprung mitihnen enden lasst, sucht man in vielen philosophi-
schen Texten vergebens nach ihnen.«Zu erganzen ware hier noch die Politik der Freund-
schaft, die ebenfalls mit Auslassungspunkten endet. Vgl. Derrida: Politik der Freund-
schaft, S. 409: »0 Freunde, Demokraten ..«.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

den Seienden der je schon entdeckten Welt. Und das bestimmende Sichauf-
halten bei dem zu erkennenden Seienden ist nicht etwa ein Verlassen der
inneren Sphére, sondern auch in diesem »Draufden-sein« beim Gegenstand
ist das Dasein im rechtverstandenen Sinne »drinnenc, d.h. es selbst ist es als
In-der-Welt-sein, das erkennt.”®

Wir verlassen Heidegger an dieser Stelle wieder und behalten im Blick, dass
das »Daseins, wie es sich hier zeigt, in seiner Struktur paradox ist: drinnen
und draufien, dezentriert und bei sich, beim anderen und es selbst. Wir wer-
den darauf zuriickkommen.

Die Besonderheit der Freundschaft zwischen Benjamin und Brecht hat
unter vielen anderen sehr frith bereits Hannah Arendt erkannt und auch die
Bedeutung der >Zitierbarkeit« fiir diese Konstellation.” In ihren zwei Essays
iiber Brecht und Benjamin bezeichnet sie diesen als >Meister<im Umgang mit
der Vergangenheit, denn, so Arendt:

Sofern Vergangenheit als Tradition Gberliefert ist, hat sie Autoritat; sofern
Autoritdt sich geschichtlich darstellt, wird sie zur Tradition. Walter Benja-
min wufste, daf Traditionsbruch und Autoritdtsverlust irreparabel waren,
und zog daraus den Schlufs, neue Wege fiir den Umgang mit der Vergangen-
heitzusuchen. Indiesem Umgang wurde er ein Meister, als er entdeckte, daR
an die Stelle der Tradierbarkeit der Vergangenheit ihre Zitierbarkeit getre-
ten war, an die Stelle ihrer Autoritit die gespenstische Kraft, sich stiickweise
in der Cegenwart anzusiedeln und ihr den falschen Frieden der gedankenlo-
sen Selbstzufriedenheit zu rauben.”?

Dies kann mitunter ebenfalls als Formulierung einer radikalen Theorie der
Zitierbarkeit, eben einer frithen Form der >Dekonstruktion« gelesen werden,
die dann - wie bereits gesagt — auch eine komplexe Theorie der Freundschaft
(und woméglich deren Unmaéglichkeit) und damit einhergehend, Derrida fol-
gend, unweigerlich auch eine radikale (und daher womdglich auch unmég-
liche) Demokratietheorie wire. >Wire« deshalb, weil es sich gerade um kei-
ne ausformulierten Theorien handelt, sondern um konkrete, mithin singu-
lire Beschreibungen und eine reflektierende Praxis, die jedoch Elemente ei-

70  Heidegger: Sein und Zeit, S. 62.

71 Vgl. noch einmal Miiller-Schéll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Hier wer-
den wir uns jedoch vornehmlich auf den Begriff der»Zitierbarkeit< konzentrieren, der
dort weniger prominent auftritt.

72 Hannah Arendt: Benjamin, Brecht. Zwei Essays, Miinchen 1971, S. 49.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Paradoxa iiber Politik und Theater

ner Theorie enthalten. Arendt spricht nimlich nicht davon, dass Benjamin
Traditionsbruch, Autorititsverlust und Zitierbarkeit der Vergangenheit pos-
tuliere, sondern davon, dass er davon gewusst habe und jene entdeckt habe.
Das heifdt, dass es sich, wenn man Arendt in ihrer Deutung folgt, bei Benja-
mins Praxis um verallgemeinerbare, theoriefihige Entdeckungen und keine
blof3 >subjektive« Auseinandersetzung handelt. Gleichwohl bleibt die Theorie
implizit, sie wird als Theorie nicht ausformuliert.

Wenn nun aber die >Dekonstruktion«als Theorie und Verfahren - in unse-
rem Zusammenhang hier bislang vor allem vertreten durch Derridas Gramma-
tologie und die Politik der Freundschaft — diejenige denkerische Praxis darstellt,
welche jenen radikalen Entwiirfen (von Brecht und Benjamin) am nichsten
kommt, sie aber nolens volens auf Heidegger >zuriickgeht« (dessen Verstrickung
in den Nationalsozialismus hinldnglich bekannt ist und hier nicht weiter er-
drtert zu werden braucht), wenn auch in kritischer Weise, dann stellt sich die
grundsitzliche Frage nach den ideengeschichtlichen Verstrickungen in jenen
Jahren der Zwischenkriegszeit, in denen die Ansitze zu den oben schlaglicht-
artig beleuchteten Ideen und Konstellationen nahezu zeitgleich aufgetaucht
sind.”® Thre konkreten Versuche der >Destruktion« der Autoritit der Vergan-
genheit eint — so lautet hier zunichst die irritierende Feststellung — Brecht,
Benjamin und Heidegger mehr, als dass diese sie trennen wiirden.

Es ist dann auch keineswegs iitberraschend, dass sich gerade in einem
Text Hannah Arendts iiber die Freunde Brecht und Benjamin diese unheimli-
che Ahnlichkeit sogar sprachlich manifestiert, denn liest man nur den ersten
Satz des oben zitierten Abschnitts, so konnte es auch um den Einstieg zum
Heidegger'schen Verfahren der >Destruktion« gehen:

73 Es bliebe noch in den Blick zu nehmen, wer dariiber hinaus explizit oder implizit
zu diesen ideengeschichtlichen >Verstrickungen< gehort. Zu nennen waren unter vie-
len anderen mit Sicherheit Franz Kafka und Robert Musil einerseits, auflerdem Carl
Schmitt andererseits. Eine These zur Bedeutung Carl Schmitts in diesem Zusammen-
hang lasst sich ausfiihrlich nachlesen in: Miller-Schéll: Das Theater des »konstruktiven
Defaitismus«. Eine Gegenthese in Bezug auf das Verhiltnis Schmitt/Brecht entwickelt
wiederum Dong-Min Choi: Die Literatur des Ausnahmezustandes bei Bertolt Brecht (1929-
32), in: Brecht — Werk und Kontext, hg. von Jurgen Hillesheim, Bd. 5, Wiirzburg 2018.
Einen origindren Versuch, ein einzelnes Jahr dieser hochverdichteten Zeit — namlich
dasjenige der Urauffiihrung von Mann ist Mann, der Entstehung von Sein und Zeit sowie
auch der postumen Publikation von Kafkas Schloff-Roman durch Max Brod —in seiner
ganzen Breite zu erfassen, unternimmt Hans Ulrich Gumbrecht: 1926: Ein Jahr am Rand
der Zeit, iibers. von Joachim Schulte, Frankfurt a.M. 2003.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Negierend verhilt sich die Destruktion nicht zur Vergangenbheit, ihre Kri-
tik trifft das »Heute« und die herrschende Behandlungsart der Geschichte
der Ontologie, mag sie doxographisch, geistesgeschichtlich oder problem-
geschichtlich angelegt sein. Die Destruktion will aber nicht die Vergangen-
heit in Nichtigkeit begraben, sie hat positive Absichten; ihre negative Funk-

tion bleibt unausdriicklich und indirekt.”*

Zum Vergleich noch einmal der erste Satz Arendts, an den sich der Heideg-
ger’sche Abschnitt nahtlos anfiigen lief3e: »Sofern Vergangenheit als Tradition
iberliefert ist, hat sie Autoritit; sofern Autoritit sich geschichtlich darstellt,
wird sie zur Tradition.«”> Arendt jedoch spricht hier, wir haben es oben be-
reits gesehen, nicht tiber Martin Heidegger, sondern itber Walter Benjamin,
und zwar insbesondere tiber den Brecht nahestehenden Benjamin. Gleich-
wohl bleibt die von uns hier angedeutete >Ummontierung« der Zitate als Mog-
lichkeit bestehen und unterstreicht einmal mehr die unheimliche Nihe von
Brecht und Benjamin zu Heidegger.”®

Bereits in seinem ersten Versuch iiber Brecht 1930 hatte wiederum Benja-
min, auch hier beziiglich der -Ummontierung« Galy Gays aus Mann ist Mann,
geschrieben:

Die Ummontierung, von der hier die Rede ist — wir hérten schon, wie Brecht
sie als literarische Form proklamiert. Das Geschriebene ist ihm nicht Werk,
sondern Apparat, Instrument. Es ist, je hoher es steht, desto mehr der Umfor-
mung, der Demontierung und Verwandlung fahig. Die Betrachtung der gro-
Ren kanonischen Literaturen, vor allem der chinesischen, hat ihm gezeigt,
daf der oberste Anspruch, der dort an Geschriebenes gestellt wird, seine Zi-
tierbarkeit ist. Es sei angedeutet, daf hier eine Theorie des Plagiats griindet,
bei der den Witzbolden sehr schnell der Atem ausgehen wird.””

Benjamin bringt nicht nur Galy Gays s>Ummontierung« in einen direkten Zu-
sammenhang mit der Praxis des Zitierens als einer eigenstindigen literari-

74  Heidegger: Sein und Zeit, S. 22f. (Hervorh. i. 0.)

75  Arendt: Benjamin, Brecht, S. 49.

76  Vgl.dazu Miiller-Scholl: Das Theater des»konstruktiven Defaitismus«, S.196f. Die dort von
Derrida zitierte Uberlegung, dass der Faschismus als Méglichkeit bereits in der Demo-
kratie selbst angelegt sein konnte, und die Frage danach, welche Schlisse daraus zu
ziehen sind, ist womoglich der Fluchtpunkt, auf den die hier herausgestellte Ndhe hin-
auslauft.

77  Benjamin: »Bert Brecht, S.15.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

167


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Paradoxa iber Politik und Theater

schen Form, sondern duflert selbst die These, dass es sich dabei gar um die
Begriindung einer Theorie handele — jedoch keine des Zitats, sondern eine
des Plagiats.”® Dass dabei »den Witzbolden sehr schnell der Atem ausge-
hen wirdx, ist vor dem Hintergrund jener Radikalitit der Zertrimmerung
des >Subjekts« und der >Person< im und als Zitat, wie sie sich insbesondere in
Mann ist Mann und der davon kaum zu trennenden Lektiire Benjamins zeigt,
dahingehend zu lesen, dass es in jener >Theorie« keinen Unterschied mehr
zwischen Zitat und Plagiat, zwischen Ummontierung und Verwandlung, mit-
hin in letzter Konsequenz auch keinen zwischen Theorie und Praxis geben
diirfte — weshalb wir den Begriff gerade oben veruneigentlicht und in einfa-
che Anfithrungszeichen gesetzt haben. Was Benjamin hier nur >anzudeutenc
vorgibt, dies aber durch den unvermittelten Wechsel des Begrifts vom >Zitat<
zum >Plagiat« zugleich theoretisch radikalisiert, das sind die Engfithrung und
das Aufeinanderverwiesensein von Subjekt und Schrift respektive von >Divi-
duumc« und Zitat als deren, wenn man so will, gleichurspriingliche Derivate.

Damit lasst sich sagen: »[D]en Witzbolden [wird] sehr schnell der Atem
ausgehen«”, weil jene »Theorie des Plagiats«, die Benjamin heraufbeschwort,
konsequenterweise weder eine Theorie sein wiirde noch Plagiate zum Gegen-
stand hitte, insofern diese auf klassische Subjekte, mithin >Individuen< und
eindeutige geistige Eigentumsverhiltnisse angewiesen sind. Gibt es jedoch
nur noch >Dividuuenc und Zitate, ist alles zum Sprachmaterial geworden,
sind diese Unterscheidungen hinfillig, auch, wie bereits gesagt, jene zwi-
schen Theorie und Praxis, und zuletzt auch jene zwischen Metasprache und
Objektsprache.

»Das Geschriebene«, von dem Benjamin an dieser Stelle konkret spricht,
ist schlieRlich nichts anderes als die Figur Galy Gay, die damit — durch Ver-
mittlung und Bearbeitung Benjamins — zum Sprachmaterial, gar selbst zu
einer Geste und eben zum Zitat und dessen Potentialitit: der Zitierbarkeit
geworden ist.2° So gesehen ist »Galy Gay« nichts anderes als eine Chiffre fiir

78  Zurin diesem Zusammenhang nicht uninteressanten Geschichte des Plagiats, in der
auch Brecht eine Rolle spielt, vgl. Philipp Theisohn: Plagiat: Eine unoriginelle Literatur-
geschichte, Stuttgart 2009, insb. S. 446-459.

79  Vgl. Benjamin: »Bert Brecht, S.15.

80 Vgl. dazu auch die damit korrespondierenden Uberlegungen zur Geste von Giorgio
Agamben: »Die Geste ist eine Potenz, die nicht in den Akt iibergeht, um sich in ihm
zu erschopfen, sondern als Potenz im Akt verbleibt und in ihm tanzt.« Giorgio Agam-
ben: »Noten zur Geste, libers. von Elisabetta Fontana-Hentschel, in: Postmoderne und
Politik, hg. von Jutta Georg-Lauer, Tubinger Beitrage zu Philosophie und Cesellschafts-

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

jene Potentialitit der Sprache, in die er selbst verstrickt ist, auch und gerade
dann, wenn er Nein sagt: die Zitierbarkeit.®!

Dass sich Brecht, wenig tiberraschend, in sehr viel pragmatischerer Weise
dieses Verhiltnisses auch selbst bewusst war und es auf paradoxe Weise pro-
duktiv gemacht hat, darauf verweist Philipp Theisohn in seiner Geschichte
des Plagiats:

Der Kapitalismus vernichtet das Kunstwerk als individuelle Ausdrucksform,
wihrend er zugleich ausgerechnet an dieser Ausdrucksform festhilt. Der
Autor, der Eigentimer, der Rechteinhaber, das Urheberrecht iiberhaupt —
dassind alles notwendige Maskierungen eines Systems, das am allerwenigs-
tenander Personlichkeit von Kunstinteressiertist, denn diese Personlichkeit
ist nicht marktfahig. Marktfahig aber ist allein das, was (wir lernen dazu)
technisch reproduzierbar ist, das, was keine >Echtheitcan sich tragt, die sich
gegen die Vermassung sperrt — und das dennoch eine individuelle Erschei-
nungsform annehmen kann. Gefragt ist also der Schein der Authentizitit —
dasistder Widerspruch und nach Brecht die Realitat der biirgerlichen Kunst.
Der Anspruch des revolutionaren Kiinstlers muss es somit sein, diese Schein-

realitit aufzuheben, zu sagen, was ist.52

IV.1.4  Notwendiges Postscriptum: Aktualitat

Dass es sich bei Brechts in jeder Hinsicht radikalem Entwurf eines >neuens,
summontierten< Subjekts nicht um ein normatives, sondern ein deskriptives
(und damit zugleich kritisches) Konzept respektive eine experimentelle is-
thetische Auseinandersetzung handelt und jener somit von einer ausgeprag-

kritik, Bd. 4, Tubingen 1992, S. 97-107. Hier S.106. Die Metapher des Tanzes ist insofern
passend gewdhlt, als sich insbesondere die Tanzelemente improvisierter Tanze — zu
denken ware an den Tango Argentino —als Gesten verstehen lassen, die schon deshalb
eine Potenz aufrechterhalten miissen, weil die Ausfithrung der jeweiligen Elemente
von der gelungenen Kommunikation und Verbindung der beiden Tanzer abhingt; die
Bewegungen sind zwar frei improvisiert, folgen aber dennoch einer kérpersprachli-
chen Grammatik und einem Vokabular. Jene Cesten, die fiir das Gegeniiber den Im-
puls zur Ausfithrung geben, missen verstehbar und mithin szitierbar« sein, gleichzei-
tig—und das ist das Entscheidende — tanzt im Tanz selbstimmer auch die Moglichkeit,
etwas anders zu machen.

81 Vgl. auch Samuel Webers Rede von der Bithne des epischen Theaters als einer »scene
of citability«in: Samuel Weber: Theatricality as Medium, New York 2004, S. 45.

82  Theisohn: Plagiat, S. 454f. (Hervorh. i. O.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Paradoxa iiber Politik und Theater

ten Sensibilitit fiir die Tendenzen seiner Zeit zeugt, sollte eigentlich selbst-
verstindlich sein, wird hier jedoch noch einmal explizit betont. Die Ahnlich-
keit Galy Gays als >Dividuum«< mit dem nicht erst seit kurzem affirmativ pro-
pagierten >neoliberalen« Subjekt, dessen >Identitit« gleichsam nur noch aus
einzelnen >Kompetenzen< und Konsumentscheidungen besteht, liegt auf der
Hand: Keine feste Personlichkeit, keine eigene Geschichte, schwache soziale
Bindungen, Entwurzelung, grenzenlose Flexibilitit und Fremdverwertbarkeit
(sprich: »Zitierbarkeit<, nicht zuletzt auch im juridischen Sinne) sowie die An-
passungsfihigkeit an permanent wechselnde duflere Verhiltnisse legen den
Schluss nahe, dass wir es bei Galy Gay mit einer sehr frithen Figuration des-
sen zu tun haben, was heute mitunter — ebenfalls in der Regel affirmativ und
keineswegs kritisch — als >Humankapital< bezeichnet wird.%?

Auch die soziale und politische Situation, in der sich die Figur im Stiick
bewegt, passt ausgesprochen konsequent zu diesem Kontext: Es herrscht
Krieg (und damit ein dauerhafter und der denkbar radikalste Ausnahme-
zustand); die >Logik« von Mann ist Mann ist notabene die des Krieges und die
der Okonomie®* (in heutiger Terminologie: die des sMarktes<), und das nicht
etwa nur in kontingenter Weise, sondern weil die Logik des Krieges und
die Logik des Marktes per se dieselbe sind: Mann ist Mann, der Einzelne ist
absolut austauschbar, seine Singularitit ist ohne Bedeutung. Was zihlt, ist
allein seine Verwertbarkeit (im Krieg/auf dem Markt) als Einzelner, als Indi-
viduum.®® Darin allerdings liegt jedoch zugleich das Widerstandspotential

83  Die Literatur zum Themenkomplex >Neoliberalismus< und dem damit einhergehen-
den Menschenbild, das eng mit dem hier bereits durch die Forschungsliteratur thema-
tisierten sBehaviorismus< zusammenhingt, ist mittlerweile derart umfangreich, dass
hier nichten detail darauf eingegangen werden kann. Exemplarisch seien drei einschla-
gige Titel genannt, die in vielfacher Weise auf historische und systematische Zusam-
menhinge eingehen: Brown: Die schleichende Revolution; Philip Mirowski: Untote leben
ldnger. Warum der Neoliberalismus nach der Krise noch stirker ist, ilbers. von Felix Kurz, Ber-
lin 2015; sowie der fiir unseren Zusammenhang sehr aufschlussreiche Aufsatz von Jo-
chen Krautz: »Bildung als Anpassung?« Krautz thematisiert explizit die Tatsache, dass
eine 6konomisierte Bildung, wie sie der real existierende >Neoliberalismus« (iber den
Begriff lasst sich freilich ausfiihrlich streiten, wozu hier jedoch nicht der Ort ist) propa-
giert und durchsetzt, letztlich eine militarisierte Bildung ist: Grenzenlos anpassungs-
fahig zu sein heifdt, kriegstauglich zu sein. sHumankapital< lasst sich auf dem >sMarkt<
ebenso gut verwerten wie im Krieg. Fiir diejenigen, die davon profitieren, ist dies im
Wortsinne gleichgiiltig — und sogar zu begriifen.

84  Vgl. dazu auch Miller-Schéll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus, S. 204f.

85  Vgl. noch einmal Krautz: »Bildung als Anpassung?«

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Galy Gays, denn als >Dividuumc ist er bereits das Derivat dessen, was wir seit
Margaret Thatchers berithmter Aussage aus dem Jahr 1987 als Mantra des
>Neoliberalismus«< kennen: »[...] who is society? There is no such thing! There
are individual men and women and there are families [...].«3¢ Wenn es keine
Gesellschaft gibt, sondern nur Individuen, die sich maximal zu Familien
zusammenschliefen kénnen, wo ist dann das >Dividuum« zu verorten? Ist
Galy Gay nicht gerade deshalb ein solches, weil es eben doch eine Gesellschaft
gibt oder vielmehr sogar mehrere, einander womdglich widersprechende
Gesellschaften?

Dass Brecht sein Stiick mehrfach umgearbeitet hat und den Bezug zum
seinerzeit aufziehenden Faschismus spiter selbst thematisiert hat, zeugt
indes gerade von dessen gleichsam vorauseilender Wahrnehmung zentraler
und weitreichender gesellschaftlicher Entwicklungen. 1936, also zehn Jahre
nach der ersten Fassung und als er sich selbst bereits seit drei Jahren im
Exil befindet, stellt er fest: »Die Verwandlung des Kleinbiirgers Galy Gay
in eine >menschliche Kampfmaschine« kann statt in Indien in Deutschland
spielen. Die Sammlung der Armee zu Kilkoa kann in den Parteitag der
NSDAP zu Niirnberg verwandelt werden.«%7 In welchen Kontext, so dringt
sich auferdem die Frage auf, miisste das Stiick heute gestellt werden?

Brechts Feststellungen sind dann auch keineswegs eine Revision oder eine
Umdeutung des eigenen Stiicks, wie dies etwa noch Ralf Simon herauszule-
sen meint, und das noch dazu aufgrund der geradezu grotesken Unterstel-
lung, die erste Fassung des Stiicks sei von Brecht als »marxistisches Heroen-
stiick« (was auch immer das sein mag) konzipiert worden, was aus der von
ihm als Beleg angefiihrten Textstelle aus Brechts Vorrede von 1927 nicht ein-
mal mit viel Phantasie abzuleiten ist.®® Vielmehr ist Brechts oben zitierter

86  Vgl. Margaret Thatcher: »Interview for Woman’s Own (>no such thing as societyJ«, in: h
ttps://www.margaretthatcher.org/document/106689 (zuletzt aufgerufen am 3.9.2020).

87  Hier zitiert nach der»alten< Gesamtausgabe der Werke Brechts: Gesammelte Werke in
20 Binden, Bd. 17, hg. vom Suhrkamp Verlag in Zusammenarbeit mit Elisabeth Haupt-
mann, Frankfurt a.M. 1967, S. 987. (Im Folgenden werden alle aus dieser Ausgabe zi-
tierten Texte folgendermafien nachgewiesen: BBGW Bandnummer, Seitenzahl.)

88  Vgl. Ralf Simon: »Zur poetischen Anthropologie der Komédie in Brechts Messingkauf «,
in: Brecht 100 < => 2000, hg. von John Rouse, Marc Silberman und Florian Vaflen, Das
Brecht-Jahrbuch/The Brecht Yearbook 24 (1999), S. 277-290. Hier S. 286: »Wenn Brecht
in seinem Stiick Mann ist Mann die Ummontierung von Galy Gay in Jeraiah Jip als mar-
xistisches Heroenstiick versteht und ein paar Jahre spater am selben Stiick die Identi-
tat mitder faschistischen Gehirnwasche entdeckt, dann diirfen wir uns vielleichterlau-

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689

172

Paradoxa iiber Politik und Theater

Kommentar zu seinem eigenen Stiick die Konsequenz aus der Tatsache, dass
das Stiick von Beginn an eine »sehr frithe, itberraschend genaue Auseinan-
dersetzung mit einem zentralen Mechanismus des Faschismus«®? ist, und es
zeugt von, man kann sagen, sehr viel Mut und Haltung, dass er dies 1936 auch
offen formuliert. Es gilt fiur Mann ist Mann also vielmehr: »Gezeigt wird der
zerstorerische >Immanentismus, der sich aus selbst nicht mehr hinterfrag-
ten Totalititsbehauptungen ergibt, wo diese zum Gesetz erhoben werden.«*°
Eben:>Mann ist Manns, der Satz der Identitit und mithin eine Tautologie als
Totalitat.

Anders gesagt: Es geht dort nicht ausschliefilich um den konkreten Fa-
schismus der Dreifdigerjahre, sondern um die grundlegenden Strukturen fa-
schistischer Ideologien und Bewegungen, die sich durch nicht mehr hinter-
fragte und nicht mehr hinterfragbare Totalititsbehauptungen auszeichnen
und in ganz unterschiedlichem Gewand auftreten kénnen. Genau aus diesem
Grund - also nicht als historisches Dokument, sondern als prizise Auseinan-
dersetzung mit faschistischen Strukturen, in welcher Gestalt oder Zeit auch

immer - ist das Stiick gerade heute wieder von herausragendem Interesse.”

ben, beide Cestalten in das Verlachen zu verabschieden: das Problem, den Faschismus
und die Losung, den Marxismus.«

89  Miuller-Schéll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismusc, S. 203f.

90  Ebd.

91 Wie brisant das Thema des s>Umbaus< von Menschen gerade heute wieder ist, macht
auch der folgende Aufsatz von Silja Graupe deutlich, der die historischen und ideologi-
schen Grundlagen des sogenanntensChange-Managements<aufzeigt, das, so zeigt sie
auf, strukturell und methodologisch und damit ganz unabhéngig von den konkreten
Implikationen nichts anderes als>Gehirnwésche«darstellt (wobei dieser Begriff seiner-
seits als problematisch zu betrachten ist): Silja Graupe: »Der manipulierbare Geist. Das
Menschenbild hinter dem Change-Management — und wie man sich dagegen weh-
ren kann, in: Jochen Krautz und Matthias Burchardt (Hg.): Time for Change? Schule
zwischen demokratischem Bildungsauftrag und manipulativer Steuerung, Miinchen 2018,
S.155-178. https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-
manipulierbare-Geist_2018.pdf (zuletzt aufgerufen am 3.9.2020).

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf

IV. Brechts Widerspriiche

IV.2 Der Messingkauf: Paradoxa ohne/iiber Zuschauer

Brechts vermutlich 1937°* und damit ebenfalls im Exil begonnenes, auf jeden
Fall jedoch seit 1939%3 in Arbeit befindliches Fragment Der Messingkauf ist eine
nicht vollendete, radikale und disparate Theorie eines Theaters, das es noch
nicht gibt, respektive deren Versuch, zugleich jedoch auch selbst ein in weiten
Teilen dramatischer, namlich dialogischer oder vielmehr polylogischer Text.

In der sLesefassung« der Sechzigerjahre beginnt er mit einer Szenerie der
Geselligkeit und verrit damit notabene mehr tiber die Intentionen der Her-
ausgeber als tiber diejenigen Brechts. Es handelt sich bei der Szene, Brechts
eigenen Aufzeichnungen und dem im Folgenden zitierten Manuskript zufol-
ge, auf jeden Fall um »DIE ERSTE NACHT«:

AUF EINER BUEHNE, DEREN DEKORATION VON EINEM BUEHNEN-
ARBEITER LANGSAM ABGEBAUT WIRD, SITZEN AUF STUEHLEN ODER
VERSATZSTUECKEN EIN SCHAUSPIELER, EIN DRAMATURG, UND EIN
PHILOSOPH. AUS EINEM KLEINEN KORB, DEN DER BUEHNENARBEITER
HINGESTELLT HAT, NIMMT DER DRAMATURG FLASCHEN UND ENTKORKT

92 Vgl. die Datierung in der >alten< Gesamtausgabe der Werke Brechts: Bertolt Brecht:
»Der Messingkauf 1937-1951«, in: ders.: Schriften zum Theater 2, Gesammelte Werke in
20 Banden, Bd. 16, hg. vom Suhrkamp Verlag in Zusammenarbeit mit Elisabeth Haupt-
mann, Frankfurt a.M. 1967, 499-657. Hier S. 499 (= BBGW 16, S. 499).

93  Vgl.die Datierungin GBFA 22.2,S. 695-869. Hier S. 695. Im Folgenden wird, soweit nicht
anders angegeben, aus den im Brecht-Archiv einsehbaren Original-Manuskripten zi-
tiert (abgekiirzt mit der Sigle BBA sowie der jeweiligen Manuskript- und Blattnum-
mer), da die in den beiden Gesamtausgaben abgedruckten Fassungen bereits eine In-
terpretation derjeweiligen Herausgeber darstellen. Diese gleichermafiensgeglattete«
Interpretation wird in erster Linie an der Standardisierung der Typographie durch die
Herausgeber, naimlich weg von der charakteristischen Kleinschreibung und — wie an
dieser Stelle — der pointierenden Schreibung in Majuskeln durch Brecht, hin zur zeit-
typischen >Rechtschreibung« deutlich. Dass Brecht »seit Anfang 1939 und mit Unter-
brechungen und mit unterschiedlicher Intensitat bis 1955« am Messingkauf arbeitete,
ist auch im Brecht-Handbuch zu lesen: Klaus-Dieter Krabiel: Art. »Der Messingkauf«,
in: Brecht-Handbuch in fiinf Banden, Bd. 4: Schriften, Journale, Briefe, hg. von Jan Knopf,
Stuttgart 2003, S.192-220. Hier S.192. Auch Hinweise zur dlteren Forschungsliteratur,
die hier nichtim Einzelnen besprochen werden kann, finden sich dort. Die jiingste und
ausfiihrlichste Forschungsarbeit zum Messingkauf ist die kiirzlich erschienene Disser-
tation von Lydia). White: Theater des Exils: Bertolt Brechts»Der Messingkauf«, Berlin 2019.
Zum Zeitpunkt der Fertigstellung der vorliegenden Arbeit lag jene Arbeit noch nicht
vor, sodass sie hier keine weitere Bericksichtigung findet.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

173


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Paradoxa iiber Politik und Theater

SIE UND DER SCHAUSPIELER GIESST DEN WEIN IN GLAESER UND BIETET
SIE DEN FREUNDEN DAR.%4

Bemerkenswert ist daran zunichst einmal die Tatsache, dass hier die fiinf-
te der im Personenverzeichnis aufgefithrten Figuren fehlt: die Schauspiele-
rin, das heifit die einzige tiberhaupt auftauchende Frau. Es sind, so heif3t
es, »Freunde«, die hier zusammensitzen, und sie spielen kein Theater, stellen
nichts anderes dar als sich selbst. Vielmehr scheinen sie gemeinsam etwas zu
feiern, doch ist nicht klar, was genau das sein sollte. Anders gesagt, es scheint
sich um eine Art Symposion zu handeln, das jedoch in einem Zwischenbereich
von privatem und 6ffentlichem Raum, nimlich auf einer im Abbau befind-
lichen Bithne stattfindet. Zuschauer scheint es (noch) keine (mehr) zu geben
und insofern wird auch nichts respektive fiir keinen Dritten etwas dargestellt,
jeder ist er selbst. Die Stithle dagegen sind zum Teil gar keine Stiihle, sondern
lediglich »Versatzstiicke«, da ja bereits »langsam abgebaut wird«. Da aber, wie
gesagt, die Schauspielerin fehlt, stellt sich die Frage, ob sie vielleicht die ein-
zige Zuschauerin ist oder ob sie diese vielmehr spielt. Damit wire sie auch
die einzige Figur, die nicht nur sie selbst ist, sondern auch etwas anderes, hier
Zuschauerin und damit ihr eigenes >Anderes, insofern jedenfalls, als Schau-
spielerin und Zuschauerin als aufeinander angewiesene Positionen gedacht
werden. Dass die Schauspielerin hier aber tatsichlich die Zuschauerin ist,
dafiir gibt es keine konkreten Hinweise im Text. Insofern haben wir es mit
zwei Abwesenheiten zu tun, einer konkreten und einer abstrakten. Konkret
fehlt die Schauspielerin, deren Abwesenheit jedoch nur auffillt, insofern sie
im Paratext zuvor angekiindigt worden ist. Abstrakt, weil unspezifisch, fehlen
Zuschauer iiberhaupt.

Der sich vollziehende Abbau ist ferner keiner der gesamten Bithne oder
gar des Theaters selbst, sondern ein Abbau der »Dekorationg, anders gesagt:
des scheinbar Uberfliissigen, der Patina oder eben: des >Messings<, worauf
wir gleich noch niher eingehen werden. Nicht abgebaut wird die nackte Sub-
stanz des Theaters, das Geriist, die Bithne selbst. Der Bithnenarbeiter, der fiir
diesen Abbau zustindig ist, hat auflerdem auch etwas hinzugefiigt, nimlich
den niitzlichen »kleinen Korb«, der den Wein enthilt, welchen sich die Freun-
de gegenseitig »darbieten«. Auch diese Wortwahl ist bemerkenswert, ist eine
>Darbietung« und deren Verbform doch gemeinhin nicht mit ausgeschenktem
Wein assoziiert, sondern eher mit kiinstlerischen >Darbietungenc. Die Ebene

94 BBA126,13.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

der Darstellung, lisst sich daher sagen, ist von den Menschen zu den Din-
gen iibergegangen. Dargeboten wird auf der Bithne keine Kunst (mehr), kein
Als-ob, sondern Dingliches, Reales, Sinnliches, das in einem unmittelbaren
Lebenszusammenhang der Menschen steht, etwas, das sie konsumieren kon-
nen: Wein.

Eine andere mogliche Deutungsebene der Darbietung ist das offensicht-
lich rituelle Element dieser Handlung: Wird etwas >dargeboten« anstatt blof3
»angebotenc< oder »gereicht¢, wird gleichsam auch sprachlich das Gestische der
Handlung betont, die minimale Unterbrechung der Bewegung, die auch ri-
tuellen Handlungen, etwa in der kirchlichen Liturgie, eigen ist. Da es ausge-
rechnet Wein ist, der dargeboten wird, drangt sich somit das Bild des letzten
Abendmabhls Jesu auf, was auch die Abwesenheit der einzigen Frau erkliren
wiirde, hier aber nicht weiter verfolgt werden soll.

In jedem Fall handelt es sich bei dem >Darbieten des Weins< um die
sprachliche Inszenierung einer Geste, die iiber sich selbst hinausweist, inso-
fern sie ein kulturelles Archiv an semantischen Zuschreibungen beinhaltet.
Mit Agamben gesprochen: »Die Geste ist eine Potenz, die nicht in den Akt
iibergeht, um sich in ihm zu erschépfen, sondern als Potenz im Akt verbleibt
und in ihm tanzt.«®> An dieser Stelle wird deutlich, dass die so verstandene
Geste immer schon eine doppelte ist, nimlich kérperlich ausgefithrt auf
einer Bithne einerseits sowie sprachlich inszeniert oder eben blof3 behauptet
andererseits. In jedem Fall muss die Geste als Geste fassbar sein und damit
minimal isoliert von ihrem Kontext stattfinden. Sie muss erkennbar und
benennbar sein.

Im Messingkauf wird dies deshalb besonders virulent, weil nicht in der
diskutierten >Theorie¢, sondern in der Szene, in der die Diskussion stattfin-
det, die Instanz des Zuschauers fehlt oder zu fehlen scheint und die Geste
des Wein-Darbietens somit auf die sprachliche Verfasstheit angewiesen ist,
um {berhaupt als >Geste« erscheinen zu konnen. Anders gesagt: Die Theorie
ist hier selbst Theater, das aber nur in der Sprache, genauer in der Schrift
stattfindet; die Geste bleibt Potenz.

Die Sprache hilt somit fest, was auRerhalb von ihr gar nicht existieren
wiirde, und wird somit selbst zum Zuschauer ihres eigenen gestischen Po-
tentials. Der Zuschauer, wie er uns bereits bei Diderot und Ranciere begegnet
ist, ist ferner jene Instanz, die das Dargebotene in irgendeiner Weise, sei es

95  Agamben: »Noten zur Gestex, S.106.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

175


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Paradoxa iiber Politik und Theater

affirmativ oder kritisch, affektiv oder kognitiv, synthetisiert und in dem Dar-
gebotenen ein >Ganzes« erkennt, somit also selbst zur Institution des Theaters
dazugehort.

Im Messingkauf stellt sich diese Art der Synthese auch deshalb als Pro-
blem dar, weil es sich dabei nicht nur um eine grofle Menge von fragmen-
tarischen Schriften handelt, sondern auch, weil sich diese nicht durchgingig
einer bestimmten Textgattung zuordnen lassen, wenn auch weite Teile in ei-
nem dialogischen respektive dramatischen Modus verfasst sind.’® Was also
kennzeichnet die Schriften, die unter dem Titel Der Messingkauf zusammen-
gefasst sind? Die im Folgenden zu begriindende These lautet, dass es gera-
de keine Motive, Ideen, Theorien oder Formen sind, auch kein Zuschauer als
Adressat und Instanz der Synthese, sondern vielmehr der Titel selbst, mithin
also eine nolens volens >auktoriale¢, aber subjektlose Instanz. Es handelt sich
somit um einen Versuch, verschiedene Elemente zu einem (neuen) Ganzen
zusammenzuftigen, kurz: um eine Montage, die auch als solche sichtbar ist,
obgleich auch der Unterschied zwischen dem unauflésbar Vermischten und
der technischen Montage reflektiert wird.

Die zunichst scheinbar willkiirlich fir den Titel gewihlte Anekdote ent-
halt nicht blof} eine autopoetologische Komponente, sondern zugleich eine
dekonstruktive Geste. Jene kurze Geschichte vom Messingkauf wird in einer
der lingeren dramatischen Passagen vom Philosophen erzihlt, und zwar in
einem thematischen Zusammenhang, der ihn mit Diderots Paradox iiber den
Schauspieler vergleichbar macht. Es geht in dem Gesprich um nichts anderes
als die Gefithle des Schauspielers wihrend der Darstellung auf der Bithne und
dessen Wirkung auf den Zuschauer, wobei sich der Schauspieler selbst fiir den
>Geftihlsschauspieler< ausspricht, der Philosoph hingegen an den »Dingen an
sich«, wie er sagt, und am »wirklichen Leben« interessiert ist und sich da-
her Sorgen dariiber macht, dass die Gefiihle wihrend der Nachahmungen die
Erkenntnis verstellen, obgleich er Gefiihle im Zusammenhang mit Theater —
und das ist wichtig — nicht grundsitzlich ablehnt. Zunichst also fragt der

96  Wie in den Original-Manuskripten deutlich wird, handelt es sich jedoch zugleich um
einen permanent unterbrochenen, gewissermaflen modular, in sprachlichen Einzel-
gesten aufgebauten Dialog, bei dem sehr hdufig einzelne Bausteine auf einem eige-
nen Blatt stehen und grofiere Abschnitte zu Mappen zusammengefasst sind. Nicht
zuletzt aufgrund dieser Erscheinungsweise ist es problematisch, den Messingkauf als
fortlaufenden, in sich geschlossenen Text oder gar als>Theorie<zu betrachten.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Schauspieler die anderen Anwesenden rhetorisch, wie Nachahmungen ohne
Gefiihle denn tiberhaupt eine Wirkung entfalten konnten:

DER SCHAUSPIELER [..] aber wie sollen wir ihm die vorfille nachahmen,
wenn wir nicht unsere gefithle und leidenschaften mobilisieren? bei einer
kalten darstellung wiirde er selber einfach davonlaufen. iibrigens gibt es kei-
ne kalte darstellung. jeder vorfall erregt uns, es sei denn, wir seien gefiihllos.
DER PHILOSOPH Oh, ich habe nichts gegen gefiihle. Ich stimme zu, dass
geflihle notig sind, damit darstellungen, nachahmungen von vorfillen aus
dem menschlichenzusammenleben zustande kommen kénnen und dass die
nachahmungen gefiihle erregen miissen. was ich mich frage, ist nur, wie eu-
re gefithle und besonders die bemiithung, besondere gefiihle zu erregen,
den nachahmungen bekommen, denn ich muss leider dabei bleiben, dass
es die vorfille aus dem wirklichen leben sind, die mich besonders interes-
sieren. ich mochte also noch einmal betonen, dass ich mich als eindringling
und aussenseiter hier fihle in diesem haus voll von tichtigen und unheim-
lichen apparaten, als jemand, der hereingekommen ist, nicht um behagen
zu empfinden, ja sogar ohne furcht unbehagen erzeugen wiirde, da er mit
einem ganz besonderen interesse gekommen ist, dessen besonderheit man

gar nicht genug unterstreichen kann.®’

Der Philosoph, so wird hier deutlich, bezieht also keineswegs kategorisch Po-

sition gegen Gefiihle oder die >Einfithlung«. Er betont vielmehr sein eigenes,

subjektives, »ganz besonderes« Interesse am Theater, welches er im Folgenden

anhand der Anekdote iiber jenen Messingkauf zu spezifizieren versucht, der

dem gesamten Textkonvolut seinen Namen gibt. Dabei fillt auf, dass er die

>Besonderheit« seines Interesses zwar dramatisierend wiederholt und nach-

haltig betont, dieses jedoch nicht philosophisch und damit argumentativ be-

griindet, sondern vielmehr zu einer Geschichte, einem Mythos greift, dessen
Verbindung zu ihm selbst ebenfalls iiber ein >Fithlen« besteht — also iiber das,
was ihm doch eigentlich Unbehagen bereitet:

ich fihle diese besonderheit meines interesses so stark, dass ich mir wie ein
mensch vorkomme, der, sagen wir, als messinghiandler zu einer musikka-
pelle kommt und nicht etwa eine trompete, sondern bloss messing kaufen
mochte. die trompete des trompeters besteht aus messing, aber er wird sie

97

BBA 126, 15/16.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Paradoxa iiber Politik und Theater

kaum als messing verkaufen wollen, nach dem wert des messings, als so-
undso viele pfund messing. so aber suche ich hier nach meinen vorfillen
unter menschen, welche ihr hier irgendwie nachahmt, wenn eure nachah-
mungen freilich einen ganz anderen zweck haben, als den, mich zu befrie-
digen. klipp und klar: ich suche ein mittel, vorgange unter menschen zu be-
stimmten zwecken nachgeahmt zu bekommen, hore, ihr verfertigt solche
nachahmungen, und méchte nun feststellen, ob ich diese art nachahmun-

gen brauchen kann.%®

Das Material, um das es in der kurzen Geschichte geht, nimlich Messing, ist,
rein technisch gesehen, eine Kupferlegierung und es lisst sich damit unter
anderem nichts Geringeres als »Gold simulieren. Messing ist, anders gesagt,
Theatergold.«* Somit ist es aber nicht nur ein Mittel der Tauschung, mithin
ein genuin »theaterhaftes«°® Material, da es den Schein als Sein >verkauft«
(wir erinnern uns an den paradoxen, aber notwendigen »Schein der Authenti-
zitat«*® des Kunstwerks im Kapitalismus), sondern es ist dariiber hinaus ein
Sinnbild fiur die speziell in diesem Text Brechts sich zeigende unauflosbare
Mischung der Gattungen.'®* Eine Legierung (von lateinisch ligare: »binden,

)'°% namlich ist zwar ein spezifisches, homogenes Ma-

anbinden, vereinigenc
terial, doch sie besteht aus mehreren chemischen Elementen. Anders gesagt,
eine Legierung ist eine Mischung, die mehr und anderes ist als die Summe
ihrer Teile — hier eben sMessings, gleichwohl muss sie auf technischem Wege
gewonnen werden.

Das Theaterhafte des Theaters zeichnet sich damit nicht nur durch den

tiuschenden Charakter, den »Schein der Authentizitit«, den die Legierung

98 BBA126,16.

99  Nikolaus Miiller-Schéll: »Bruchstiicke eines (immer noch) kommenden Theaters (oh-
ne Zuschauer). Brechts inkommensurable Fragmente Fatzer und Messingkauf«, in:
The Creative Spectator/Der kreative Zuschauer, hg. von Theodore F. Rippey, Das Brecht-
Jahrbuch/The Brecht Yearbook 39 (2014), S. 30-54. Hier S. 44.

100 Ebd.

101 Vgl. Theisohn: Plagiat, S. 454.

102 Dass es sich beim Messingkauf um eine »Uberschreitung und Vermischung von Gattun-
gen«handelt, bemerkt auch Christof Subik in seiner Studie iiber die Beziehungen von
Brechts Theater zur Philosophie: Christof Subik: Philosophieren als Theater. Zur Philoso-
phie Bertold Brechts, Wien 2000. Hier S. 63.

103 Vgl. https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare (zuletzt aufgerufen am
3.9.2020).

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare

IV. Brechts Widerspriiche

erst herstellt, aus, sondern ebenso dadurch, dass es immer schon eine Mi-
schung aus verschiedenen Einzelkomponenten ist, auf die es sich jedoch nicht
reduzieren oder zuriickfithren lisst. Die irreduzible Vermischung einzelner
Elemente ist vielmehr sogar die Moglichkeitsbedingung fiir die tiuschend
»authentische« und zugleich auf anderes verweisende Funktion des Messing-
Theaters oder des Theater-Messings. Die Auflgsungserscheinungen im Mes-
singkauf, der >Abbaus, der uns dort vorgefiihrt wird, mag somit auch der un-
mogliche Versuch sein, das Theater eben doch in seine Einzelteile zu zerlegen,
es zuriickzumontieren oder kurz: zu dekonstruieren.

Hinzu kommt ferner das Element des Kaufs, denn das Messing, sprich das
(Oberflichen-)Material des Theaters, soll ja nicht lediglich verwendet, son-
dern zunichst einmal gekauft werden. Die Legierung als Vermischung der
verschiedenen Elemente wird somit nicht selbst hergestellt, sondern kiuflich
erworben, womdglich auch »abgekauft« im uneigentlichen Sinne, wobei sich
dann die Frage stellt, wer hier wem etwas >abkauft<. In der Anekdote ist es
der Messinghindler, mit dem sich der Philosoph identifiziert und der dem
Trompeter, welcher der Analogie folgend ein Schauspieler wire, das Materi-
al seines Instruments abkaufen maéchte, ohne sich jedoch fiir dessen aktuelle
Form und Funktion zu interessieren. Das Interesse am blofen Material und
dessen Kauf sprengt also die Form und reduziert >das Theater« (respektive die
Trompete) auf die jeweilige Materialitit oder mehr noch den Gebrauchswert
desselben. Der Trompeter allerdings mdochte sein Instrument nicht als reines
Messing verkaufen, weil die aktuelle Form des Messings — hier die Trompete
— fir ihn eben mehr ist als das blof3e Material, aus dem sie hergestellt worden
ist. Der Philosoph ist in diesem Sinne mehr noch als ein geschiftstiichtiger
Egoist, ein Dekonstruktivist und Materialist: »klipp und klar: ich suche ein
mittel, vorginge unter menschen zu bestimmten zwecken nachgeahmt zu
bekommen, hére, ihr verfertigt solche nachahmungen, und méchte nun fest-
stellen, ob ich diese art nachahmungen brauchen kann.«*** Wie der Hindler
blofy am Messing interessiert ist, um es fiir seine eigenen Zwecke zu nutzen,
so ist der Philosoph nicht am Theater als solchem interessiert, sondern an
dessen einzelnen Nachahmungen, und zwar nur an jenen, die er fiir seine
Zwecke brauchen kann. Wenn aber auch das Messing, also — um im Bild zu
bleiben — auch die einzelnen, fir den Philosophen brauchbaren Nachahmun-
gen eine mithin unauflgsbare und das heifdt gerade nicht dekonstruierbare

104 BBA126,16.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

179


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Paradoxa iber Politik und Theater

Mischung verschiedener Elemente sind, dann entpuppt sich das Bild als sei-
nerseits irreduzibel, da die jeweilige Reduktion auf ein vermeintliches >Mate-
rial¢, das sich beliebig weiterverwenden lisst, die Tatsache verschleiert, dass
auch dieses Material bereits aus Einzelteilen besteht, welche sich allerdings
nicht so ohne weiteres wiederum reduzieren oder zerlegen lassen. Anders ge-
sagt: Die >Dekonstruktion< und die Moglichkeit der Weiterverarbeitung von
derart zerlegtem >Material« (wir erinnern uns an das Zitat und die Zitierbar-
keit im vorigen Kapitel) scheinen eine Grenze zu haben.

>Der Messingkaufs, so lisst sich zusammenfassen, ist eine potenzierte
Metapher, die mindestens drei Dimensionen des skizzierten Theaters, welche
ihrerseits zueinander in einem Spannungsverhiltnis stehen, in sich vereinigt:
die Tiuschung, die Mischung und die Méglichkeit der Instrumentalisierung
fur partikulare, dem Theater selbst fremde Interessen.

Alle drei Komponenten fithren uns wieder zuriick zum Zuschauer, denn
der Philosoph, so wie er an der gerade besprochenen, zentralen Stelle in Er-
scheinung tritt, erweist sich durchaus als ein besonderer Typus des Zuschau-
ers, eines Zuschauers nimlich, der teilnimmt, mitdenkt, urteilt, aber auch
seine ganz eigenen, privaten Interessen im Blick hat, wie oben gezeigt wor-
den ist. Er ist nun einmal, wie er selbst sagt, als ein Fremder gekommen und

bleibt dies auch:

ich mochte also noch einmal betonen, dass ich mich als eindringling und au-
Renseiter hier fithle in diesem haus voll von tlichtigen und unheimlichen ap-
paraten, alsjemand, der hereingekommen ist, nicht um behagen zu empfin-
den, ja sogar ohne furcht unbehagen erzeugen wiirde, da er mit einem ganz
besondereninteresse gekommen ist, dessen besonderheit man gar nicht ge-

nug unterstreichen kann.'®>

Sein gleichsam ethnographischer wie auch strategisch naiver Blick von au-
Ren, seine Rolle als teilnehmender Beobachter und sein Interesse am >Ma-
terialc des Theaters stellen das Tauschende, die scheinbare Homogenitit des
eigentlich aus heterogenen Elementen Vermischten, mithin des willkiirlich
Montierten, wie auch zu guter Letzt die Instrumentalisierbarkeit des Thea-
ters heraus. Insofern ist er keineswegs einfach ein Zuschauer, sondern eine
wesentlich ambivalentere Figur. Er fithrt auf alle Fille »einen Kampf gegen
das >so und so« [...], einen Kampf gegen Vorstellungen von der Welt als et-
was Fertiges, Vorprogrammiertes, Determiniertes und mit sich Identischem

105 Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

[..].<*°% Er evoziert, anders gesagt, die Paradoxa des Theaters im Wortsinne,
das heifdt die verschiedenen und inkommensurablen Meinungen iiber, Vor-
stellungen von und Erfahrungen mit >dem Theater, sei es als Schauspieler,
Zuschauer oder Theoretiker desselben.

Der Schauspieler im Messingkauf hat indes eine andere Meinung itber den
Philosophen, wie in einem der Fragmente deutlich wird:

DER SCHAUSPIELER steht auf: Er ist kein Zuschauer.

DIE SCHAUSPIELERIN Was meinst du damit?

DER SCHAUSPIELER Er hat keinen Sinn fiir Kunst. Er ist hier fehl am Ort. Vom
Standpunkt der Kunst aus ist er ein Kriippel, ein armer Mensch, der einen
ganz bestimmten Sinn nicht mitbekommen hat bei der Geburt, den Kunst-
sinn. [..] Kunst will er nicht, sie ekelt ihn an, sie soll nicht sein. Ich durch-
schaue ihnjetzt vollkommen. Er ist der dicke Mann im Parkett, der ins Thea-
ter gekommen ist, weil er einen Geschéaftsfreund treffen wollte. Wenn ich
mir oben mein Herz ausblute iber Sein oder Nichtsein, sehe ich sein fischi-
ges Auge auf meine Periicke gerichtet, wenn der Wald von Dunsinan herauf-

kommt gegen mich, sehe ich ihn nachschauen, wie er gemacht wird.'®’

Dass sich der Schauspieler hier in die jeweiligen Titelrollen der beiden wohl
bekanntesten Tragddien Shakespeares imaginiert, nimlich Hamlet und Mac-
beth, zeugt nicht gerade von Bescheidenheit, kann jedoch auch als ironische
Zuspitzung gelesen werden. Ob der Figur des Schauspielers selbst diese iro-
nische Haltung eigen ist, wird aus dem Fragment allerdings nicht deutlich.
Einen Hinweis auf die ungebrochene Ernsthaftigkeit der Figur, die von auflen
relativiert werden muss, liefert die letzte Replik der Schauspielerin, die ihren
Kollegen fragt: »Springst du jetzt mit der Kunst zusammen nicht etwas zu
hOCh?«IO8

Bemerkenswert an der Passage ist jedoch nicht in erster Linie die durch-
aus klischeebehaftete Polemik des Schauspielers gegen den Philosophen, son-
dern die raumliche Positionierung des Schauspielers, der sich selbst nimlich

106 Llydia ]J. White: »Fragment, Figur, Revolution. Georg BiichnersWoyzeck und Bertolt
Brechts Der Messingkauf «, in: The Creative Spectator/Der kreative Zuschauer, hg. von Theo-
dore F. Rippey, Das Brecht-Jahrbuch/The Brecht Yearbook 39 (2014), S. 216-234. Hier
S.221.

107 Hier zitiert nach GBFA 22.2, S. 787.

108 Ebd.S.788.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Paradoxa iiber Politik und Theater

als Zuschauer und gleichsam >Beleuchter< des Philosophen imaginiert, mit-
hin als einen Beobachter zweiter Ordnung: Er »durchschaue« ihn »vollkom-
men«, meint er, »sehe« sein »fischiges Auge« auf seine Periicke gerichtet und
»sehe« thn »nachschauen«, wie der Wald gemacht ist. Durch diese Perspekti-
vierung verkehren sich die Rollen der beiden Antagonisten und die Aussage
des Schauspielers wird performativ, unterstrichen noch durch seine Bewe-
gung des Aufstehens: Er verlisst seinen Platz, urteilt iiber den Philosophen-
Zuschauer, macht diesen seinerseits zum Objekt der Beobachtung und damit
sich selbst zum urteilenden, zum semanzipierten«< Zuschauer. Die Tatsache,
dass er von sich selbst behauptet, diese doppelte Konzentration — auf sein ei-
genes Spiel und auf denjenigen, der ihn beobachtet — bewerkstelligen zu kon-
nen, lisst darauf schlieflen, dass er in der von ihm geschilderten Situation ein
skalter< Schauspieler im Sinne Diderots ist, einer, der zugleich er selbst, ganz
bei sich ist und zugleich auch ganz auf die Figur konzentriert ist, die er spielt.
Das hiefie jedoch auch, dass er nicht der ungebrochene Gefithlsschauspieler
sein kann, als welchen er sich dem Philosophen in der anderen zitierten Stelle
ausgegeben hat. Wire er ein solcher, dann konnte er jene Beobachtung zwei-
ter Ordnung gar nicht vollziehen, denn er ginge ganz in seiner Rolle auf.
Was der Schauspieler hier zeigt, ist demnach weniger, dass der Philo-
soph kein Zuschauer ist, wie er behauptet, sondern dass er selbst nicht jener
Schauspieler ist, als den er sich ausgegeben hat, zugleich jedoch ebenfalls
ein Zuschauer. Mit Ranciére ldsst sich hier tatsichlich von einem »Paradox
des Zuschauers« sprechen, »ein Paradox, das vielleicht grundlegender ist als
das berithmte Paradox des Schauspielers. Dieses Paradox lisst sich einfach
formulieren: Es gibt kein Theater ohne Zuschauer [...].«"°® Die Stofirichtung
Brechts im Messingkauf geht freilich in genau die Richtung dieses Rancie-
re zufolge >unméglichens, weil zuschauerlosen Theaters,”™® dessen konkrete
Unmoglichkeit sich aber an genau dieser Stelle besonders bemerkbar macht:
Um ein Urteil iiber den Philosophen sprechen zu kénnen, muss der Schau-
spieler sich zunichst selbst in eine Zuschauerrolle begeben oder zumindest
in eine solche imaginieren, indem er sogar riumlich eine andere Position be-
zieht. Die Pointe besteht schliefSlich darin, dass der Schauspieler dem Philo-
sophen genau das zum Vorwurf macht, was Kennzeichen des Theaters selbst
ist, nimlich nicht mit sich und den eigenen Bezeichnungen identisch zu sein.

109 Ranciére: Der emanzipierte Zuschauer, S.12.
110 Vgl. auch Miiller-Schéll: »Bruchstiicke eines (immer noch) kommenden Theaters (ohne
Zuschauer)«.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Was er ihm vorwirft, das ist, kein stummer, geniefender Zuschauer zu sein,
der die Verteilung der Rollen als eindeutige und unverinderbare belasst: agie-
rende Schauspieler auf der Bithne und passive Zuschauer im Parkett. Um das
jedoch tiberhaupt zur Sprache bringen zu kénnen, muss er selbst seine ver-
meintlich >natiirliche« Position verlassen — er tut dies sogar physisch, indem
er aufsteht — und seinerseits in die Rolle des urteilenden und analysierenden
Zuschauers schliipfen, anstatt die >Darbietung« des Philosophen als Philoso-
phen einfach zu >geniefien< — denn immerhin spielt auch der lediglich seine
Rolle.

Was den Philosophen, obwohl er dem Schauspieler zufolge ein Kunstba-
nause ist, also auszeichnet, ist, dass er zunichst unbeirrt und konsequent
seine Rolle spielt, damit jedoch gleichzeitig den Schauspieler derart aus der
Reserve lockt, dass dieser seine eigenen Vorurteile itber das Theater und die
Kunst im Allgemeinen artikuliert. Dieses Einfordern fester Positionen fithrt
dann performativ gerade zu deren Auflésung oder zumindest einer Verschie-
bung, was wiederum Kennzeichen des gesamten Textkonvoluts ist, in dem die
Positionen keineswegs so eindeutig verteilt sind, wie es aufgrund der proto-
typisch benannten Figuren zunichst den Anschein haben mag. Vielmehr ent-
wickeln sich die Positionen der Figuren immer wieder innerhalb der Dialoge,
so zum Beispiel auch beim zentralen Thema der Einfithlung, von der sich der
Schauspieler als Dogma verabschiedet, ohne sie im Folgenden jedoch in Gin-
ze abzulehnen, wihrend der Philosoph schliellich die »Leichtigkeit<!'* zum
zentralen Merkmal des Theatermachens erklirt und damit einen Ausweg aus
der nur vermeintlichen Aporie aufzeigt, nimlich ein Drittes jenseits der kon-
sequenten Einfithlung einerseits und deren volliger Verbannung andererseits
benennt:

DRAMATURG [..] diese Leichtigkeit hast du verbunden mit einem grofRen
Ernst der Aufgabe gesellschaftlicher Art.

SCHAUSPIELER Am meisten hat mich anfangs deine Forderung, einzig und
allein mit dem Verstand zu arbeiten, verstimmt. Du verstehst, das Denken
ist etwas so Diinnes, im Grund Unmenschliches. Selbst wenn man es gerade
das Menschliche nennen will, macht man hier einen Fehler, denn dann fehl-
te mir an ihm eben das Tierische.

PHILOSOPH Und wie steht es jetzt damit?

SCHAUSPIELER Oh, dieses Denken scheint mir jetzt nicht mehr so diinn. Es

11 Vgl ebd.S. 44-46.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

183


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Paradoxa iiber Politik und Theater

stehtin gar keinem Gegensatz zum Fithlen. Und was ich den Zuschauern er-
rege, sind nicht nur Gedanken, sondern auch Gefiihle. Das Denken scheint
mir jetzt einfach eine Art Verhalten, und zwar ein gesellschaftliches Verhal-
ten. An ihm nimmt der ganze Kérper mit allen Sinnen teil 2

Dem verséhnlichen Ton der Diskutanten entspricht auf inhaltlicher Ebene
die Verséhnung von Denken und Fithlen zu einem »gesellschaftlichen Ver-
halten«, jenem zuvor ausgeschlossenen Dritten also, an dem jetzt »der ganze
Korper mit allen Sinnen« teilnimmt. Das Fragment endet schliefilich mit ei-
ner Notiz, die keiner der Figuren zugeordnet ist, nimlich mit der »Fahigkeit,
Impulse zu verleihen.«"™® Diese Fihigkeit ist, folgt man den vorangegange-
nen Beschreibungen des Dramaturgen iiber die vom Philosophen ins Spiel
gebrachte >Leichtigkeit, nichts anderes als deren Folge:

Das Wissen, dafd dieses Etwas-Vorgeben, fiir das Publikum Zurechtmachen
nur in einer heiteren, gutmitigen Stimmung vor sich gehen kann, einer
Stimmung, in der man zum Beispiel auch zu Spaflen geneigt ist. Du hast
den Ort der Kunst richtig bestimmt, als du uns so auf den Unterschied
zwischen der Arbeit eines Mannes, der fiinf Hebel an einer Maschine be-
dient, und einem Mann, der fiinf Balle auffingt, aufmerksam machtest. Und
diese Leichtigkeit hast du verbunden mit einem groflen Ernst der Aufgabe
gesellschaftlicher Art."'

Die »Fahigkeit, Impulse zu verleihenc, lisst sich hier nahtlos anfiigen, denn
diese ist es nicht nur, die der Mann mit den fiinf Billen benétigt, sondern
auch derjenige, der »Spifie« macht oder fiir das Publikum etwas »zurecht-
machtg, insofern er tatsichlich etwas bewirken méchte, das auf andere Art
zustande kommt als dadurch, dass er mechanisch »fiinf Hebel an einer Ma-
schine bedient«. Eben darum muss die Stimmung nicht blof? »heiter«, son-
dern auch »gutmiitig« sein, sie muss von einem Wohlwollen dem Publikum
gegeniiber getragen sein, und sei dieses auch nur ein imaginiertes oder ein
zukiinftiges, erst noch kommendes Publikum. Zusammengefasst heift das:
Der grof3e Ernst der Aufgabe gesellschaftlicher Art benétigt die Fihigkeit, Im-
pulse zu verleihen, und ist daher auf Leichtigkeit angewiesen und auf Gut-
miitigkeit. Daftir braucht es dann in der Tat weniger Zuschauer als vielmehr

112  GBFA22.2,S.752f.
113 Ebd.
114 Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Mitspieler, Gesprachspartner, Freunde und Kritiker — und andere Impulsver-
leiher. Auch hier, im Theater, braucht es eine »>Politik der Freundschaft¢, um
mit Derrida zu sprechen.

In einer weiteren kurzen Passage, die ebenfalls keiner der Figuren zuge-
ordnet ist, wird schlieflich die Kunst im Allgemeinen als »ein eigenes und ur-
spriingliches Vermogen der Menschheit« bezeichnet, dessen Autonomie sich
gerade darin zeigt, Widerspriiche, Paradoxa und somit auch echte Pluralitit
darstellen zu kénnen: »So ist die Kunst ein eigenes und urspriingliches Ver-
mogen der Menschheit, welches weder verhiillte Moral, noch verschonertes
Wissen allein ist, sondern eine selbstindige, die verschiedenen Disziplinen
widerspruchsvoll reprisentierende Disziplin.«*”® Dies mag ein Hinweis auf
die im Messingkauf implizit enthaltene >Theatertheorie« oder zumindest auf
einen, und zwar den zentralen Aspekt davon sein: Theater als eine die ver-
schiedenen Disziplinen widerspruchsvoll reprisentierende Disziplin, gewis-
sermaflen als Meta-Disziplin, die alle anderen in sich enthilt, ohne dass diese
jedoch ginzlich im Theater aufgehen wiirden. Para-Doxa als Gegenmeinun-
gen, Gegenstimmen bleiben so erhalten, kénnen erscheinen, werden nicht
aufgelést oder zum Schweigen gebracht — auch in Abwesenheit eines konkre-
ten Publikums und gerade durch die eigene Unabgeschlossenheit.!®

IV.2.1 Der Schauspieler, die Einfiihlung und der Widerspruch:
Ein Echo aus Diderots Paradox

In der groflen Komddie, der Komodie der Gesellschaft, auf die ich immer
zuriickkomme, sind alle heien Seelen auf der Bithne, alle genialen Leute
sitzen im Parkett. Die ersten heifden Verriickte, die zweiten, die sich damit
beschiftigen, ihre Verriicktheiten zu kopieren, heiten Weise."’

In Diderots Paradox iiber den Schauspieler gibt es eine interessante und — wie
bereits diskutiert worden ist — fiir das Verstindnis des Gesamttextes zentrale
Umkehrung der tiblichen Rollen: Nicht etwa im institutionalisierten Theater,
wie gemeinhin angenommen, sondern in der Gesellschaft, gar in der »Komo-
die der Gesellschaft«, sind die Gefithlsschauspieler, die »heiflen Seelen« auf
der Bithne. Die Nachahmer, nimlich die berufsmafiigen Schauspieler, sitzen

115 Ebd.S.755.

116 Vgl. Miiller-Scholl: »Bruchstiicke eines (immer noch) kommenden Theaters (ohne Zu-
schauer)«, S. 48.

117 Diderot: Paradox, S.12.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

185


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Paradoxa iber Politik und Theater

dort als Zuschauer im Parkett und studieren jene. Sie sind dariiber hinaus
auch »Weise« und somit nicht blof? Spieler und Zuschauer, sondern womdg-
lich auch noch Dramaturg und Philosoph in einer Person. Bei Diderot nutzen
die Schauspieler ihre Erkenntnisse und ihr Talent dann freilich, um spiter
die Theaterzuschauer zur Einfithlung in die von ihnen vorgespielten Rollen zu
bewegen. Sie sind, so kann man sagen, zwar selbst emanzipierte Zuschauer,
aber auch geschickte Manipulatoren, wenn es um das eigentliche Theater-
publikum geht. Das »Kopieren« der Verriicktheiten dient nicht primir der
Belehrung der Zuschauer, sondern deren Unterhaltung qua Suggestion. Dem
idealen Schauspieler nach Diderot bleibt daher, wir erinnern uns,

weder Verwirrung, noch Schmerz, noch Melancholie, noch seelische Nieder-
geschlagenheit. Diese Gefithlseindriicke nehmt ihr mit euch fort. Der Schau-
spielerist mide, ihr seid traurig. Es liegt daran, daf er sich bewegt hat, ohne
zu flihlen, und ihr gefiihlt habt, ohne euch zu bewegen. [..] die lllusion ist

euer; er weifd genau, daf er sie nicht ist."®

In Brechts Messingkauf wiederum verschiebt sich die Verteilung der Rollen
auf andere, und zwar radikalere Weise, die, wie zum Teil schon gezeigt wor-
den ist und hier noch weiterverfolgt werden soll, mit einem ebenso radikalen
Nachdenken iiber das Verhiltnis von Schauspieler und Zuschauer, Denken-
dem und Fithlendem einhergeht: Alle Figuren, sowohl diejenigen, die tbli-
cherweise auf der Bithne sind (der Schauspieler und die Schauspielerin), als
auch diejenigen, die entweder hinter den Kulissen sind (der Dramaturg und
der Beleuchter) oder im Parkett sitzen (der Philosoph), befinden sich dort auf
einer im Abbau befindlichen Biithne, und zwar ohne Zuschauer. Im Verlauf der
Dialoge gibt es jedoch, wie schon gezeigt worden ist, verschiedene Anderun-
gen der Positionierungen, insbesondere was die voriibergehende Besetzung
jener Leerstelle betrifft, die durch die Abwesenheit von Zuschauern entsteht.
Diese Anderungen fithren nicht zuletzt dazu, dass sich diejenigen Fragmen-
te, denen keine Figurenbezeichnung vorangestellt ist, meist auch nicht ohne
weiteres einer bestimmten Figur zuordnen lassen.

Ubertragen auf Diderots Bild von der »Komddie der Gesellschaft« haben
wir es im Messingkauf also mit einer gesteigerten Unordnung zu tun, insofern
nicht nur die Zuordnung der iiblichen Plitze vertauscht worden ist, denn es
sind bei Diderots Beschreibung bereits »alle heiflen Seelen auf der Biithne,
alle genialen Leute sitzen im Parkett«, sondern die bipolare Verteilung der

118 Ebd. S.13f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Plitze selbst — Schauspieler und Zuschauer, Fithlende und Denkende - in
Frage steht. Anders gesagt, Brechts Messingkauf thematisiert inhaltlich wie
formal die »paradoxe Wirksamkeit der reinen Kontingenz jeder gesellschaft-
lichen Ordnung.«'* Den Begriff der >Unordnung« verwendet Brecht in sei-
nem Arbeitsjournal indessen auch selbst, um den Messingkauf zu beschreiben.
Am 5.9.1943 notiert er dort: »der messingkauf liegt in unordnung.«**° Dies
kann im Hinblick auf das zuvor Diskutierte nicht nur als Hinweis auf den
bleibenden fragmentarischen Charakter verstanden werden, sondern auch als
Beschreibung der dort entwickelten >Theorie« selbst, die insofern schwer als
Theorie fassbar ist, als sie zum einen eine Antwort auf bestimmte Umstinde
und daher woméglich nicht verallgemeinerbar ist und weil sie zum anderen
eine Theoretisierung des hier >dramatischs, also weitgehend im Dialog Ver-
handelten dogmatisch werden und damit jene >Leichtigkeit« verlieren wiirde,
von der an anderer Stelle ebendort die Rede gewesen ist.

Die >Unordnung« hat dann auch Auswirkungen auf die >Theorie< vom
Schauspieler, die implizit entwickelt wird. Diese ist aus den eben genannten
Griinden keineswegs statisch, fufdt nicht auf einzelnen Lehrsitzen, sondern
besteht gerade in der ambivalenten und lebendigen Auseinandersetzung
tiber und von Zuschauer und Schauspieler, Bithne und Parkett, und dies
noch vermittelt iiber die verschiedenen einander widersprechenden Figuren
des Messingkaufs. Brechts dort formuliertes Anliegen ist zwar eindeutig
emanzipatorisch, was die Rolle der Zuschauer betrifft, jedoch steht die Form
des »verkehrs zwischen bithne und zuschauerraum« selbst zur Debatte, wie
in einem Eintrag im Arbeitsjournal vom 2.8.1940, also in einer fritheren
Arbeitsphase, deutlich wird: »den MESSINGKAUF durchflogen. die theorie
ist verhaltnismafiig einfach. betrachtet wird der verkehr zwischen bithne und
zuschauerraum, die art und weise, wie der zuschauer sich der vorginge auf
der bithne zu bemichtigen hat.«'*! Der Zuschauer soll sich, so viel ist klar,
»der vorginge auf der bithne bemichtigenc, es steht jedoch zur Debatte, wie
das geschehen soll und die Debatte selbst wird ihrerseits auf einer Bithne
gefithrt — ohne Zuschauer.

Es ist daher auch hier naheliegend, sich zunichst den Schauspieler und
dessen >Rolle« genauer anzusehen, der bipolaren Verteilung der Positionen
also zunichst einmal zu folgen. Die intensive Auseinandersetzung mit dem

119  Vgl. Ranciére: Das Unvernehmen, S. 29.
120 Brecht: Arbeitsjournal, S. 617.
121 Ebd. S.136.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Paradoxa iiber Politik und Theater

Schauspieler fillt in die dritte und damit vorletzte Arbeitsphase am Messing-
kauf im oder um das Jahr 1945."** Es findet sich in den Fragmenten aus die-
ser Zeit ein Gedicht oder zumindest ein in Versen abgefasster Text iiber die
Nachahmung respektive »den Nachahmenden«, der bereits jene kontriren
Positionen in sich vereint, welche der Schauspieler und der Philosoph an der
oben besprochenen Stelle noch gegeneinander vertreten haben, nimlich Ein-
fihlung und genaue Nachahmung des Schauspielers auf der einen Seite und
kritische Distanznahme, das Zeigen des Zeigens auf der anderen Seite. Hier
aber erscheint »der Nachahmende« vielmehr als Denkender, der sich dennoch
nicht véllig distanziert, sondern gerade als Denkender und Kommentieren-
der besonders tief in die Nachahmung eintaucht, die wiederum erst dadurch
verwirklicht wird, gewissermafen als Hyperrealitit:

der nur nachahmende, der nichts zu sagen hat

zu dem, was er da nachahmt, gleicht

einem armen schimpansen, der das rauchen seines bandigers nachahmt
und dabei nicht raucht. niemals ndmlich

wird die gedankenlose nachahmung

eine wirkliche nachahmung sein.'?3

Zunichst einmal wirken die durchgingigen Enjambements als Unter-
brechungen und Pointierungen des jeweils Folgenden zugleich. Was hier
verworfen wird, ist offenkundig keineswegs die Einfithlung (auch wenn diese
nicht direkt erwidhnt wird), sondern die >Gedankenlosigkeit< und Sprachlo-
sigkeit des Nachahmenden, das gleichsam >blofRe« Nachahmen ohne eigenes
Zutun. Jene Defizite duflern sich wiederum darin, dass die Nachahmung
nicht konsequent genug, das heifdt nicht »wirklich« genug erfolgt: Um seinen
Bindiger wirklich nachzuahmen, muss der Schimpanse, so das zentrale Bild,
»wirklich« rauchen und nicht bloR so tun, »als ob« er rauche. >Gleichen< und
>Nachahmenc stehen dabei in einem Spannungsverhiltnis derart, dass sie
einander in einer mise en abyme >autheben< und auch diese selbst durchkreu-
zen. Bis zum Ende des ersten Satzes haben wir es mit einer weitgehenden
Symmetrie zu tun, deren Mitte das Verb sgleichen<am Ende der zweiten Zeile
bildet und die damit die semantische Ebene, eben den Vergleich des Nach-
ahmenden mit dem Schimpansen, auch performativ darstellt. Es handelt
sich also um eine buchstibliche >Gleichungs, bei der das tertium comparationis

122 Vgl. Krabiel: Art. »Der Messingkauf«, S. 210.
123 BBA127, 49.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

identisch — eben »gleich« — zu sein scheint mit dem zu Vergleichenden, nim-
lich mit dem Akt des Nachahmens. Ein tertium wird es jedoch erst dadurch,
dass es selbst nicht mit sich identisch ist, was wiederum durch ein zweites
tertium ausgedriickt wird, namlich durch das Rauchen als einen konkreten
Akt der Nachahmung. Anders gesagt: Die >wirkliche< Nachahmung verhilt
sich zum Nachgeahmten wie das tertium zum Vergleich und wie das Zitat
zum Zitierten: Sie fiigen dem >Urspriinglichen, dem Original jeweils etwas
hinzu, sind mehr und nicht etwa weniger als dieses; sie sind Kommentar,
Gedanke, Bewusstmachung, Verwandlung in Kunst des ansonsten >blofi
Vorhandenen.

Dabei wird das Rauchen des Schimpansen itber den Vergleich den bei-
den Negationen oder vielmehr Privationen am Anfang und am Schluss ent-
gegengestellt (»nichts zu sagen [...] zu dem«, »gedankenlos«). Das Rauchen als
konkreter und wirklich vollzogener Akt steht somit fitr den Kommentar zum
Nachgeahmten und fiir den Gedanken dazu gleichermafien, und das heif3t:
Gedanke, Versprachlichung und Kommentar fallen zusammen, ermdglichen
die »wirkliche« Nachahmung, die dadurch als Nachahmung erscheint, und
das heifdt als Nicht-Identisches. Die Nachahmung, die als solche gliickt und
als Nachahmung erscheint, ist nicht das, was sie vorgibt zu sein, nicht iden-
tisch mit dem, was sie darstellt, aber gerade deswegen eine gelungene Nach-
ahmung. Anders gesagt: Die Uber-Identifikation mit dem Nachgeahmten (die
durchaus eine Nihe zur Einfithlung aufweist) ist zugleich die Distanzierung
davon. Weil so die Nachahmung als Nachahmung erscheinen kann, ist sie zu-
gleich ein Kommentar zum Nachgeahmten, mithin auch Kritik. Sie ist reines
Zeigen und damit nicht identisch mit dem Nachgeahmten, sondern verdop-
pelt dieses, macht es sichtbar und benennbar. In der solchermafien verstan-
denen Nachahmung zeigen sich Gemeinsamkeiten sowohl mit dem Zitat als
auch mit der Geste. Konsequenterweise fithrte eine solche Nachahmung zu
»zitierbaren Gesten< oder umgekehrt: >Zitierbare Gesten< wiren die Moglich-
keitsbedingung solcher Nachahmung.

Die Ambivalenz und Doppelbewegung der Nachahmung als Angleichung
und Distanzierung versucht der Philosoph indes argumentativ zu fassen, in-
dem er zwischen »hineinversetzen« und »hinausversetzen« differenziert, zwi-
schen »vorstellung« und illusion« und schliefilich zwischen »sicheinfithlen«
und »sichhineinversetzen«:

DER PHILOSOPH ihr werdet wohl immer wieder euch in die person, die ihr
darstellen sollt, inihre lage, in ihre korperlichkeit, in ihre denkweise im geist

- amM14.02.2028, 17:01:34.

189


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Paradoxa iber Politik und Theater

hineinversetzen miissen. das ist eine der operationen des aufbaus der figur.
es fordert durchaus unsere zwecke, nur ist notig, dafs ihr es versteht, euch
dann wieder hinauszuversetzen. es ist ein grofder unterschied, ob jemand
eine vorstellung von etwas hat, wozu er fantasie braucht, oder eine illusion,

wozu er unverstand braucht.'?*

Dass der Philosoph jedoch seinerseits einer tibertriebenen >Einfithlung«in den
von ihm indireke kritisierten Schauspielertypus unterliegt, deutet der Schau-
spieler in seiner Replik an und bildet damit ein Korrektiv zur Position des
Philosophen:

DER SCHAUSPIELER ich glaube, du hast eine iibertriebene meinung, fast ei-
ne illusion dariiber, wie tief wir schauspieler des alten theaters uns in die
rollen einfiihlen. ich kann dir sagen, wir denken an allerhand beim spielen

des lear, woran lear kaum gedacht haben diirfte.'?>

In der Entgegnung des Philosophen wird dann allerdings eine weitere Dif-
ferenzierung eingefiihrt, nimlich jene entscheidende zwischen Schauspieler
und Publikum. Erinnerte der bisherige Dialog nicht nur der Form, sondern
auch der Positionen wegen an Diderots Paradox iiber den Schauspieler, so wird
nun die grofe Differenz dazu deutlich: Es geht dem Philosophen nicht um
einen idealen, >grofien< Schauspieler und die Perfektionierung von dessen
Kunst, sondern vor allem anderen darum, das Publikum nicht in eine Illusion
ZU versetzen:

DER PHILOSOPH ich zweifle nicht daran. [..] aber das sind lauter gedanken,
die der bemithung gewidmet sind, das publikum nicht aus seiner illusion
aufwachen zu lassen. sie mogen eure einfithlung stéren, aber sie vertiefen
die des publikums. und es ist mirja bei weitem wichtiger, dafd die letzte nicht

zustandekommt, als dass die eure nicht gestort wird.'?

Wenn aber der Schauspieler behauptet, dass seine Einfithlung beim Spiel auf
der Bithne ohnehin nie besonders grof} sei, er das Publikum durch sein Spiel
aber dennoch in eine Illusion versetzen kann, dann kann es gar nicht die Ein-
fithlung des Schauspielers sein, welche die Illusion erzeugt, mithin ist auch

124 BBA127,54.
125 Ebd.
126 Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

nicht dessen Einfithlung in die Rolle das Problem. Das erkennt auch der Phi-
losoph und antwortet auf die Frage des Schauspielers, ob das »sichhinein-
versetzen« in die Person »also nur bei den proben vor sich gehen und nicht
auch beim spielen«'?” geschehen soll, mit einer uneindeutigen, aber dennoch
prazisen Stellungnahme, die verrit, dass es bei der Verabschiedung der Ein-
fithlung nicht um ein Dogma geht, sondern um eine Reaktion auf spezifische
Umstinde und um die Vermeidung von Einseitigkeit:

DER PHILOSOPH ich bin jetzt in einiger verlegenheit mit meiner antwort.
ich kénnte einfach antworten: beim spielen sollt ihr euch nichtin die person
hineinversetzen, dazu ware ich durchaus berechtigt, einmal, da ich einen
unterschied zwischen sicheinfithlen und sichhineinversetzen gemacht ha-
be, dann weil ich wirklich glaube, die einfithlung ist ganz unnétig, vor allem
aber, weil ich flirchte, durch eine andere antwort, wie immer sie sei, dem
ganzen alten unfug wieder ein tirlein zu 6ffnen, nachdem ich das tor vor

ihm verschlossen habe. gleichwohl zégere ich.'?

Es ist also keineswegs so, dass die Einfithlung fiir den Philosophen per se ge-
fahrlich wire, vielmehr, so meint er, sei sie »ganz unnétig«, es braucht sie
einfach gar nicht unbedingt. Trotz seiner Furcht 6ffnet er das »tiirlein« zu ihr
dann aber doch wieder und bekennt:

ich kann mir einfithlung als grenzfall vorstellen, ohne dass schaden ge-
schieht. durch eine reihe von vorkehrungen kénnte man schaden ver-
meiden. sie miifite unterbrochen werden und nur an bestimmten stellen
stehen oder ganz, ganz schwach sein und gemischt mit kraftigen andern
operationen. [..] kurz, wenn ich sicher sein kdnnte, dass ihr den ungeheuren
unterschied zwischen dem neuen spiel und dem alten, das auf voller ein-
fihlung beruht, als kaum weniger ungeheuer sehen kénntet, wenn ich ganz

schwache einfiithlung fiir moglich erklire, dann wiirde ich es tun.'?®

Die Vorsicht, mit der er das »tiirlein« 6ffnet, und der fast durchgingige Kon-
junktiv verraten indes noch etwas von der zuvor geiufierten Furcht, aber auch
von dem Bediirfnis, das Andere nicht ganz auszuschlieRen, ihm noch Raum
zu gewihren, da die Gegensitze moglicherweise nicht so ausschlieRend sind,
wie sie auf den ersten Blick erscheinen mégen.

127 Ebd.
128 BBA127, 54/55.
129 Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

191


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Paradoxa iiber Politik und Theater

130 kann vor

Sofern Einfithlung und Empathie synonym zu verstehen sind,
diesem Hintergrund ein Argument dafiir gefunden werden, warum die Ein-
fithlung vom Philosophen nicht ganz verworfen wird, warum sie nicht unbe-
dingt schaden muss. Der Grund dafiir liegt darin, dass es sehr feine graduel-
le Unterschiede gibt, dass »ganz schwache einfithlung fiir méglich«™!

werden kann, die Gefahr, die der Philosoph fiirchtet, aber in der >vollen< Ein-

erklart

fihlung besteht, die wohl als Identifikation und Selbstverlust zu verstehen ist.
Volle Einfithlung kime dem Ressentiment im Sinne Nietzsches'**
es hier, im Anschluss an Breithaupts Thesen zur Empathie, schon mehrfach

gleich, wie

besprochen worden ist, doch wenn es Einfithlung in verschiedener Intensi-
tat gibt und sie zudem unterbrochen werden kann, dann muss sie keinen
Schaden anrichten. Als Schaden wire dabei jene Wirkung auf den Zuschau-
er zu verstehen, welche diesen von seiner Realitit entfernt, kurz: Schaden
entsteht dann, wenn Einfithlung als Herrschaftsmittel gegen den Zuschau-
er eingesetzt wird und damit die tatsichlichen Probleme in der Wirklichkeit
verschleiert und nicht etwa kritisch beleuchtet werden."? Dass dies die Posi-
tion des Philosophen ist, hat Klaus-Detlef Miiller festgestellt und zudem dar-
auf hingewiesen, »dafl Brecht als den Hohepunkt und die reinste Form des
solchermaRen diffamierten Illusionstheaters das naturalistische Theater und
insbesondere das System Stanislawskis analysiert.«3* Wir werden allerdings
spater sehen, dass Brecht noch ein anderes >Illusionstheater< im Blick hatte,
eines, dessen affektive Wirkungsmacht noch sehr viel gréfer und schidlicher
gewesen ist.

Setzt man diese Differenzierungen, also die Tatsache, dass Einfithlung
nicht dogmatisch, sondern unter spezifischen Voraussetzungen abgelehnt
wird, in Bezug zu den oben besprochenen Versen iiber die Nachahmung im
Messingkauf, so wird auflerdem klar: Der Nachahmende, von dem dort die
Rede ist, sollte womdoglich sogar ein Mensch voller Leidenschaft, einer mit

130 Dass der »Begriff der Einfiihlung weitgehend durch den Begriff der Empathie ersetzt
worden ist«, setzen etwa Robin Curtis und Gertrud Koch im Vorwort zu ihrem Sam-
melband zur>Einfithlung<voraus. Vgl. Robin Curtis, Gertrud Koch (Hg.): Einfiihlung. Zu
Geschichte und Gegenwart eines dsthetischen Konzepts, Miinchen 2009, S. 7.

131  BBA127,55.

132 Vgl. Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, S. 60.

133 Vgl. Klaus-Detlef Miiller: »Der Philosoph auf dem Theater. Ideologiekritik und sLinks-
abweichung«in Bertolt Brechts sMessingkauf«, in: Brechts Theorie des Theaters, hg. von
Werner Hecht, Frankfurt a.M. 1986, S.142-182. Hier S.154.

134 Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

starken eigenen Gefiihlen sein, und zwar, um die Nachahmung selbst kritisch
kommentieren zu kénnen, sie >swirklich« werden zu lassen als Nachahmung,
nicht als vermeintlich Identisches mit dem Nachgeahmten. Dadurch wire
dann auch eine graduelle, eine bewusste Einfithlung méglich. Als lediglich
Einfithlender wire die von ihm vollzogene Nachahmung jedoch keine, son-
dern der Einfithlende wiirde sich in der naturalistischen Abbildung verlieren,
jedoch ohne >wirklich« zu rauchen, wie es dort heifdt, das bedeutet, ohne
tatsichlich selbst etwas aktiv zu tun. Gelungene Nachahmung basiert hin-
gegen zunichst einmal auf Asthetisierung, die Schauspielkunst auf »einem
unmittelbaren menschlichen Vermégen, einer Lust der Menschen in Gesell-
schaft.«'35 Darum auch ist der Philosoph der Meinung, dass die Einfithlung
fiir das Schauspiel eigentlich »ganz unnétig« sei, wenngleich das keiner Ver-
dammung der Einfihlung als solcher gleichkommt, lediglich der Begrenzung
ihrer Wirksamkeit und Angemessenheit, denn Kritik wird dadurch wenn
nicht direkt verunméglicht, so doch zumindest behindert. Wird Einfithlung
als Mittel eingesetzt, besteht eine Diskrepanz zwischen vordergriindigen
Zwecken und den Mitteln zu deren Erreichung, wie es sie auch in Bezug auf
den Naturalismus und dessen geradezu photographische Wiedergabe von
Wirklichkeit gibt: »Wenn Gesellschaftskritik mit den Mitteln der Illusion und
der Einftihlung geleistet werden soll, so hat das zur Folge, da® die Kritik
ohnmichtig wird, denn das entscheidende kritische Vermégen, die Ratio, ist
ausgeschaltet.«!3

Die Einfiihlung als mitunter suggestive und irrationale Technik behindert
also das kritische Vermogen, sie hypnotisiert und paralysiert genau genom-
men. Warum gerade die Einfithlung als >suggestive Technik< aber im Grunde
sogar »ganz unndtig« ist, das zeigt ein anderer kurzer Text Brechts aus etwa
der gleichen Zeit. Die Wahrheit, so die dort vertretene These, braucht keine
suggestiven Techniken, zu denen eben auch die Einfithlung zu rechnen ist,
um erkannt zu werden, sondern vielmehr eine prizise Bezeichnung, Begrif-
fe, mithin Ratio:

Wir wissen von jenen Schulen fiir Verkiufer, wo die Angestellten lernen,
suggestiv zu verkaufen. Alle diese Haltungen sind oft beobachtet bei Tau-
schungsabsichten (»versetzen Sie sich in meine Lage«; »auch Sie hitten nicht
anders gehandelt«, »wenn ich Sie wére, wiirde ich ...«, »ich wiirde es nicht

135 GBFA 22.2,S.754.
136 Mdller: »Der Philosoph auf dem Theater, S.155.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Paradoxa iiber Politik und Theater

sagen, wenn ich es nicht glaubte«). Natiirlich kann man einen Mann in der
Hypnose auch dazu bringen, einen Apfel als Apfel zu essen, aber sollte man
dies nicht auch ohne Hypnose erreichen kénnen?'3”

Bereits der Versuch, Einfithlung zu erzeugen oder rhetorisch Zustimmung
herzustellen, ist demnach verdichtig, denn wozu sollte man jemanden ma-
nipulieren oder tiberreden sollen, wenn es lediglich darum geht, das fiir je-
dermann Offensichtliche zu erkennen? Worum es dem Philosophen im Mes-
singkauf also zu gehen scheint, das ist dariiber hinaus die Verteidigung der
Schauspielkunst als etwas, das gerade nicht der Suggestion, dem >Verkauf«
und der Tauschung dienen soll, kurz, die Verteidigung der Schauspielkunst
als etwas Nicht-Instrumentalisierbares, denn sie »kann nur als eine elementa-
re menschliche Auferung betrachtet werden, die ihren Zweck in sich hat.«!3®
Damit wire auch die Schauspielkunst selbst noch einmal gegen eine rein po-
litische Verzweckung geschiitzt, ob mit oder ohne Techniken der Einfithlung.

Das schlieft mithin auch ein, dass Widerspriichliches in der Schauspiel-
kunst und in Bezug auf sie nicht aufgeldst werden kann und daher eine ge-
wisse Scheu besteht — beim Philosophen und bei Brecht selbst —, eine in sich
geschlossene, das heift in aller Regel auch widerspruchsfreie Theorie zu Pa-
pier zu bringen. Der Dialog, die dramatische Form scheint dafiir jedoch in
besonderem Mafle geeignet zu sein und verbindet Diderot und Brecht an
diesem zentralen Punkt: Beide wenden sich in fiktiven Dialogen und sprach-
lichen Masken in unterschiedlicher Weise gegen die Einfithlung als zentrale
Technik des Theaters — aber eben nicht ganz und gar.

Insofern das Problem der Einfithlung im Messingkauf ein so zentrales The-
ma darstellt und weil sie gerade nicht komplett verabschiedet wird, muss
auch Ralf Simons These widersprochen werden, beim Messingkauf handele es
sich im Grunde um eine Theorie der Komddie und folglich seien alle Stiicke
Brechts als Komdodien zu lesen. Brecht, so Simon, nehme

das gesamte Inventar der Komddientradition auf, aber nicht, um aus der ba-
salen Distanznahme Komik zu erzeugen, sondern um aus ihr Kritik entste-
hen zu lassen. Er ist also fiir eine Theorie der Komdédie dann adaptierbar,
wenn eine solche nicht von der Komik und dem Lachen ausgeht, sondern

von den zugrundeliegenden Strukturen der Beobachtung und Reflexion.'?®

137 GBFA 22.1,S.283. (Hervorh.i.0.)
138 GBFA22.2,S.754.
139  Simon: »Zur poetischen Anthropologie der Komddie in Brechts Messingkauf «, S. 280.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Simons These steht und fillt mit der Brecht unterstellten radikalen Verab-
schiedung der Einfithlung und der permanenten Steigerung von Distanzie-
rungsverfahren und Verfremdungseffekten, da diese die Moglichkeitsbedin-
gungen von Beobachtung und Reflexion seien. Dass diese Einseitigkeit in
der Theorie aber gerade im Messingkauf so nicht zu finden ist, sollte anhand
der vorangegangenen Lektiire in diesem Kapitel deutlich geworden sein.
Interessanterweise bemerkt Simon auch, dass die »Theorie« des Messingkaufs
selbst als »Theater« erscheint, mithin also »theatralisch ist und damit die

140 Dies jedoch wertet er als Mangel und Wider-

Pluralitit in sich trigt.«
spruch im Werk Brechts, der, so Simon, »in immer neu nachgeschobenen
Selbstkommentierungen dem Asthetischen eine vereinheitlichende Theorie
aufzwingen<** wolle. Dass gerade die Form des Messingkaufs hingegen viel-
mehr die Infragestellung einer solchen »vereinheitlichenden Theorie« sein
kénnte, kommt Simon nicht in den Sinn, dabei ist genau das die Konsequenz
der nur scheinbar theoretischen Inkonsequenz, mit der die Einfithlung im
Messingkauf eben nur zum Teil, aber — und das ist wichtig — nicht endgiiltig

verabschiedet wird.

IV.2.2 Die >Theatralik des Faschismus« als dunkelste Seite
der Einfiihlung

Studieren wir unerschrocken, oder auch erschreckend, wie der, von dem wir
sprechen, das Kunstmittel der Einfithlung verwendet! Sehen wir, welche
Kunstgriffe er gebraucht!'4?

Einen Hinweis darauf, in welchem konkreten Kontext »das Kunstmittel der
Einfithlung« tatsichlich rigide abgelehnt wird, liefert Simon indessen auch.
Es ist der Aufsatz iiber die Theatralik des Faschismus von 1939, der urspriinglich
vermutlich in den Messingkauf integriert werden sollte, in der Gesamtausgabe
jedoch davon gesondert erscheint.*® Simon liest die Theatralik des Faschismus

140 Ebd. S.290. Simon merkt dies lediglich in einer Fufdnote an, obgleich es sich hierbei
um eine Beobachtung von zentraler Bedeutung handelt.

141 Ebd.S.286.

142 GBFA22.1,S.566.

143 Vgl.ebd.S. 283 u.289.Vgl. ferner GBFA 22.2, S. 695: »Zweite Nacht: Die Poetik des Aristo-
teles/das Emotionenracket/die neuen Stoffe/der Held/der K-Typus und P-Typus/Thea-
tralik des Faschismus/die Wissenschaft/Griindung des Thaeters.« Sowie ebd. der Kom-
mentar auf S.1075, wo als Datierung der Mai 1939 angegeben ist: »Uber die Theatralik

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Paradoxa iiber Politik und Theater

als unmittelbar zum Messingkauf gehérend, was im Kontext seiner These zwar
plausibel ist, vor dem Hintergrund des hier bisher Erarbeiteten jedoch mehr
dafiir spricht, dies nicht zu tun.

Es handelt sich bei dem kurzen Text um einen ebenfalls fiktiven Dia-
log zwischen zwei diesmal namentlich genannten Figuren, Thomas und Karl.
Wihrend die einleitenden Worte von Thomas sehr didaktisch klingen - er
gibt einen Riickblick auf eine theaterpraktische Ubung und kiindigt sodann
die Beschiftigung mit der »Theatralik im Auftreten der Faschisten<*** an -,
bereitet Karl die Beschiftigung mit dem Theater in dieser Zeit »Unbehagenc,

denn er fiirchtet Zynismus:

Ich denke mir, daf auch diese Betrachtung eigentlich dem Theater dienen
soll, und muR gestehen, daR mir das einiges Unbehagen verursacht. Wie
sollich an das Theater denken, wenn das Leben so schrecklich ist? Zu leben,
das heifdt, am Leben zu bleiben, ist heute zu einer Kunst geworden; wer will
da noch dariiber nachdenken, wie man die Kunst am Leben erhalten kénn-
te? Selbst solche Sitze, wie der eben ausgesprochene, scheinen mir schon

zynisch in diesen Tagen.'?

Leben, Uberleben und Kunst seien demnach geradezu identisch geworden,
jedoch erscheint Karl bereits das Aussprechen dieses Satzes mit der anschlie-
Renden rhetorischen Frage als zynisch. Er relativiert das Aussprechen einer
Wahrheit, indem er dieses Aussprechen selbst — durch den unvermittelten
Wechsel von der Objekt- zur Metasprache — als zynisch beschreibt und damit
die eigene Kritikfihigkeit gleichsam neutralisiert, den eigenen Worten nicht
mehr ganz traut. Jedoch, so macht ihm Thomas klar, ginge es doch gerade

6 zu verbreiten und jene der Unterdriicker

darum, »diese Kunst zu leben«**
zu studieren, und zwar gerade als Unterdriickte. Ausdriicklich geht er davon
aus, dass die Mittel des Theaters zwar aktuell missbraucht werden, deswe-
gen aber nicht zu verwerfen, sondern, ganz im Gegenteil, zuriickzuerobern
und zunichst genau zu studieren seien: »Angesichts des Elends der Mensch-

heit, welches durch Menschen erzeugt wird, sprechen wir von den Diensten,

des Faschismus wird aber nicht fir den Messingkauf bearbeitet.« In der alten Gesamt-
ausgabe ist der Aufsatz noch in den Messingkauf integriert: vgl. BBGW 16, S. 558-569.
144 GBFA 22.1, S.561-569. Hier S. 562.
145 Ebd.
146 Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

welche unsere Kunst der Vergewaltigung leisten kann.«*” Diese »Vergewal-
tigung« der Menschen geschieht, das wird von Thomas etwas spiter deutlich
ausgesprochen, in erster Linie durch das Mittel der Einfithlung:

Betrachten wir vor allem die Art, wie er bei den grofien Reden, die seine
Schléachtereien vorbereiten oder begriinden, agiert. Du verstehst, wir miis-
sen ihn da betrachten, wo er das Publikum dazu bringen will, sich in ihn
einzufithlen und zu sagen: ja, so hdtten wir auch gehandelt. Kurz, wo er als
Mensch auftritt und das Publikum davon berzeugen méchte, seine Hand-
lungen als einfach menschliche, selbstverstiandliche aufzufassen und ihm so
geflihIsmafiig seinen Beifall zu schenken. Das ist sehr interessantes Thea-

ter.48

Das Studienobjekt, um das es hier geht, ist kein anderer als Hitler. Die rheto-
rische Strategie Thomas’ zeigt dessen eigene Technik auf: Beobachtung zwei-
ter Ordnung (»Betrachten wir [...]«), mithin Theatralisierung zweiter Ordnung
(»[...] wir missen ihn da betrachten, wo er das Publikum dazu bringen will
[...]«), in Brecht’scher Terminologie also: Verfremdung. Durch die Positionie-
rung an einem dritten Ort jenseits von Redner (Hitler) und Publikum (»ein-
heitliche Masse«*) wird eine Distanz erzeugt, die der letzte Satz, welcher die
gesamte Szenerie zum Theater erklirt, auf die Spitze treibt: Hitlers rhetori-
sche Ausbriiche zum Zwecke der Massensuggestion als »interessantes Thea-
ter«.

Doch auch Thomas baut mitunter auf rhetorische Strategien der Zustim-
mung, wenn er mit einem >Wir, das hier als Pluralis Auctoris zu lesen ist, Karl
und auch die Leserin zu sich und seiner Positionierung hinzuholt. Die un-
mittelbar anschlief}ende, direkte Ansprache Karls (»Du verstehst, wir miissen
[...]J«) unterbricht diesen Zustimmungsgestus jedoch und erinnert wieder an
die zugrundeliegende doppelt theatrale Situation, nimlich den Dialog iiber
die >Theatralik des Faschismus¢, welche darauf beruht, das >Volk< zum Publi-
kum zu machen, welches ganz und gar in der Einfihlung aufgeht: »Durch
allerlei Tricks wird zuerst die Erwartung des Publikums - denn das Volk
muss zum Publikum werden - erregt und gesteigert. [..] Er ist eine Einzel-
person, ein Held im Drama, und versucht, das Volk, besser gesagt das Publi-

147 Ebd.
148 Ebd. S.565. (Hervorh.i.0.)
149 Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

197


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Paradoxa iiber Politik und Theater

kum, sagen zu machen, was er sagt. Genauer gesagt, fithlen zu lassen, was er
fithlt.«'5°

Was Thomas hier prizise beschreibt, ist eine Form induzierten Ressen-
timents, denn das >Volk¢, das nun das Publikum eines >Helden< im Drama
ist, wird zum buchstiblichen >Nach-Fithlen« verleitet, geradezu »vergewal-
tigt«, wie es zu Beginn heif3t. Das ist der Zweck der dem Theater entliechenen
»Tricks« und die Voraussetzung dafiir ist, dass »der Anstreicher«, wie Thomas
Hitler dann bezeichnet, nicht als Politiker spricht, auch nicht als public man,
als 6ffentliche Person, sondern »als Privatmann und zu Privatminnern.«™!
Erst die scheinbare Privatheit, die bizarre >Menschlichkeit« des »Anstreichers«
ermoglicht die volle Einfithlung, jedoch wird der Schein der Privatheit para-
doxerweise durch »theatralische« Mittel, nimlich insbesondere durch Gesten
und »Haltungen« erreicht und »der Zuhorer nimmt teil an den Triumphen
des Redners, er adoptiert seine Haltungen.«!5*

Scheint diese Ubernahme von Haltungen und auch Verhaltensweisen zu-
nichst an die >zitierbaren Gesten« zu erinnern, markiert die genaue Wortwahl
doch einen wichtigen Unterschied: Das »Adoptieren« von Haltungen verweist
auf eine sehr viel stirkere affektive und identifikatorische Bindung als ein
Zitieren von Gesten, das primdr technischer Natur ist, Distanz behilt oder
diese sogar erst herstellt und nicht zuletzt Kritik erméglicht. Die Differenz
ist genau genommen doppelter Art, es ist jene zwischen Gefiihlsschauspie-
ler und kaltem Schauspieler einerseits und ferner die zwischen einfiihlen-
dem und emanzipiertem Zuschauer andererseits. Die Techniken, die Thomas
beim »Anstreicher« studiert hat, laufen indes auf das Gegenteil einer wie auch
immer gearteten distanzierten Haltung hinaus, nimlich darauf, dass dessen
Verhalten »als ein sozusagen naturgesetzliches Verhalten erscheint. Er ist so,
wie er ist — und alle (sich in ihn einfithlend) sind so wie er.«'>3

Eine der dunkelsten Seiten der Einfithlung oder, in heutiger Terminolo-
gie formuliert, der Empathie,’* das wird in Brechts kurzem Dialog deutlich,
ist die beschriebene >Theatralik des Faschismus«. So weit, so gut und so auch

150 Ebd. S.566.

151 Ebd.
152 Ebd.
153 Ebd.

154 Vgl. Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie. Auf Brechts Theatralik des Faschismus
geht Breithaupt selbst, obwohl er von Haus aus Germanist ist, nicht ein, obwohl der
Text die womoglich beste literarisch-theoretische Ausarbeitung und ein einschlagiger
Beleg seiner Thesen ware.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

bereits hinlinglich bekannt.”> Wichtig, weil iiber den zeithistorischen Kon-
text hinaus von gesellschaftlichem (moglicherweise jedoch nicht von allge-
meinem) Interesse sind daran zwei Aspekte, die beide am Schluss des Dia-
logs zur Sprache kommen und leicht zu tiberlesen sind. Zum einen ist das
der — zunichst paradox erscheinende — auch hier vorhandene Aspekt einer
Einschrinkung der Einfihlungskritik. Es mag zunichst itberraschen, ist aber
innerhalb des Dialogs nur folgerichtig, dass — bei aller Differenz zum Messing-
kauf — sogar hier ein winziges >Tirlein< zur Einfithlung offengelassen wird,
wie sich am Schluss zeigt, wenn Thomas erklirt: »Die grofRartigste Eigen-
schaft des Menschen ist die Kritik, sie hat die meisten Glicksgiiter geschaf-
fen, das Leben am besten verbessert. Wer sich in einen Menschen einfiihlt,
und zwar restlos, der gibt ihm gegeniiber die Kritik auf und auch sich gegen-
iiber.«**¢ Der kurze Einschub in der Mitte des Satzes, das »und zwar restlos,
inszeniert formal das genaue Gegenteil dessen, was er behauptet, denn durch
sich selbst, durch den Einschub als Selbstbeschrinkung, wird die Aussage des
Satzes unterbrochen und gilt ihrerseits nicht mehr srestlos¢, sondern nur be-
dingt.

Zum anderen verweist der letzte Satz des Dialogs auf die iiberzeitliche
und nicht lediglich aktuelle Brisanz des zuvor Diskutierten: »Meinst du,« so
fragt Thomas Karl, »die Praxis des Anstreichers ist neu?«'>” Die eindeutig rhe-
torische Frage muss dabei nicht nur als Verweis auf die lange Geschichte po-
litischer Verfithrungskunst gelesen werden — zu denken wire hier insbeson-
dere an Machiavellis Fiirst sowie an Rousseaus Brief an dAlembert und die Dis-
kussion um die Manipulation der 6ffentlichen Meinung bei Lippmann®® —,
sondern kann auch als Hinweis auf mégliche Wiederholungen in der Zukunft
verstanden werden, sodass die >Theatralik des Faschismus< dann keine Be-
zeichnung fiir ein bestimmtes historisches Phinomen mehr wire, sondern
der Begriff fiir eine totalitire und von Brecht sehr prizise analysierte Form
politischer Manipulation schlechthin. Bereits Frank Dietrich Wagner bemerkt
hierzu:

155 Vgl. Frank Dietrich Wagner: Bertolt Brecht. Kritik des Faschismus, Opladen 1989, insb.

S.199-220.
156 GBFA 22.1,S.569.
157 Ebd.

158  Vgl. Machiavelli: Der Fiirst; Rousseau: Brief an d’Alembert; Lippmann: Die dffentliche Mei-
nung.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

199


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Paradoxa iiber Politik und Theater

Im Massenfaschismus wird die kalte Herrschaftslogik so exekutiert, daf tat-
sichlich breite Massen ihr innerlich (iberzeugt zustimmen. Faschismus die-
ses Typs ist mehr als eine objektive Herrschaftsvariante. Er ist zugleich sub-
jektives Bedurfnis fiir viele, applaudierte Gesellschaftsordnung und bejah-
tes Wertsystem. [...] In der>Theatralik des Faschismus<im Messingkauf ent-
faltet Brecht diesen Politikstil an der Figur Hitler, doch auch wieder so allge-
mein, dafd er von dieser einen Figur ablésbar und auf andere tbertragbar
ist. Auch das Rede-Ritual wird in den wiederholbaren und iibertragbaren
Crundziigen geschildert. Die Intention sUnterstellung unter den Fiihrer«< ist
auch von anderen Rednern leistbar.'>

Was Wagner als Herrschaftsform des Faschismus beschreibt, nimlich die
Verlagerung der Herrschaft in das beherrschte Subjekt selbst, erscheint bei
Brecht als Ergebnis gelungener Propaganda und Massensuggestion durch
einen einzelnen Redner und >Fithrer«. Die These der >Ablosbarkeit« von der
konkreten historischen Situation, wie Wagner sie darlegt und der wir hier
folgen wollen, miisste jedoch dahingehend erweitert und gewissermafien
radikalisiert werden, dass gar nicht unbedingt eine einzelne konkrete Person
notwendig ist, um »breite Massen« zu itberzeugen. Das bedeutet, dass ein
Umkippen in totalitire Verhiltnisse nicht zwangsliufig durch eine Einzel-
person und deren >Theatralik¢, also durch einen Diktator initiiert sein muss,
sondern es kann — das deuten die Formulierungen bei Wagner und auch bei
Brecht selbst bereits an — durch nahezu beliebig viele »Redner« exekutiert
werden, die dann lediglich alle dasselbe »Rede-Ritual« auffithren miissten.
Durch die »wiederholbaren und tibertragbaren Grundziige« ergibt sich die
Méglichkeit einer nahezu beliebigen Ubertragung auf verschiedene Subjekte.

Dass gelungene >Einfiithlung« dieser extremen Art, also ein Aufgeben der
eigenen Person zugunsten einer totalen Identifikation mit einer Fithrungs-
instanz und deren Vorstellungen und Anspriichen, ferner auch mit einer
sprachlichen Monotonie sowie einem Mangel an Vorstellungskraft auf Seiten
derjenigen, die sich mit ihr identifizieren, verbunden ist, beschreibt auch
Hannah Arendt in ihrem Bericht tiber den Prozess gegen Adolf Eichmann in
Jerusalem. Was dieser im Prozess sagte, so Arendt,

159 Wagner: Brecht. Kritik des Faschismus, S. 215. Auch Wagner liest, wie hier deutlich wird,
den Text noch als Teil des Messingkaufs; seine Monographie ist vor der Berliner und
Frankfurter Ausgabe erschienen.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

war stets das gleiche, und er sagte es stets mit den gleichen Worten. Je lan-
ger man ihm zuhorte, desto klarer wurde einem, dafd diese Unfahigkeit, sich
auszudriicken, aufs engste mit einer Unfahigkeit zu denken verkniipft war:
Das heifst hier, er war nicht imstande, vom Gesichtspunkt eines anderen
Menschen aus sich irgend etwas vorzustellen. Verstindigung mit Eichmann
war unmoglich, nicht weil er log, sondern weil ihn der denkbar zuverlas-
sigste Schutzwall gegen die Worte und gegen die Gegenwart anderer, und
daher gegen die Wirklichkeit selbst umgab: absoluter Mangel an Vorstel-
lungskraft.'®°

Auch bei Hannah Arendt ist es demnach nicht das (Ein-)Fiihlen, sondern das
Denken, welches die Voraussetzung fiir eine den anderen einbeziehende, den
anderen respektierende Vorstellungskraft ist. Dabei wire es durchaus nahe-
liegend, Eichmann auch einen absoluten Mangel an Empathie (mit seinen
Opfern und mit den ihm im Prozess gegeniiberstehenden Menschen) vor-
zuwerfen, doch das Entscheidende, was Eichmann fehlte, so macht Arendt
deutlich, ist der durch das Denken sich vollziehende Perspektivwechsel, die
Fahigkeit, »vom Gesichtspunkt eines anderen Menschen aus sich irgend et-
was vorzustellen«. Dabei kommt noch erschwerend hinzu, dass es fiir ihn sehr
viel leichter als fiir einen »gewohnlichen Verbrecher« gewesen ist, sich selbst
zu betriigen, denn

er brauchte sich nur in eine nicht zu ferne Vergangenheit zuriickzuverset-
zen, als zwischen ihm und seiner Umwelt vollkommene Ubereinstimmung
herrschte, weil 80 Millionen Deutsche gegen die Wirklichkeit und ihre
Faktizitat durch genau die gleichen Mittel abgeschirmt waren, von denen
Eichmanns Mentalitit noch 16 Jahre nach dem Zusammenbruch bestimmt
war—durch die gleiche Verlogenheit und Dummheit und durch die gleichen

Selbsttiuschungen.'®’

Die Selbsttiuschungen waren demnach nicht etwa auf individuelle Defizite
zuriickzufiihren, sondern waren eine kollektive Erscheinung, und es liegt der
Schluss nahe, dass Selbsttiuschung und Aufgabe der eigenen Person durch
die von Brecht beschriebene »restlose Einfithlung« Hand in Hand gehen oder
mehr noch: Jene Einfithlung ist bereits eine Selbsttiuschung, weil sie das

160 Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit des Bosen, (ibers. von
Brigitte Granzow, Miinchen 2006, S.126. (Hervorh. i. 0.)
161  Ebd. S.129.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

201


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Paradoxa iiber Politik und Theater

Singulire eines Anderen, einer Autoritit totalisiert und dadurch sowohl das
eigene Selbst als auch die Wirklichkeit aus den Augen verliert. Das einzige
Mittel gegen einen politischen Verfithrer, welcher Art auch immer, und des-
sen »Vergewaltigung« durch die Herstellung von Einfiithlung gibt uns Thomas
aus Brechts Dialog an die Hand. Es ist etwas, das jeder und jede leisten kann,
nimlich die Wahrnehmung der »Wirklichkeit in ihrer ganzen Breite« und die
dadurch notgedrungen sich einstellende Relativierung absoluter Deutungs-
macht sowie die Pluralisierung von Perspektiven: »Die Herstellung der Ein-
fithlung mifdlingt ihm bei denjenigen, deren Interessen durch ihn fortgesetzt
verletzt werden, und zwar dann, wenn sie sich immerfort die Wirklichkeit in
ihrer ganzen Breite vor Augen halten und ihn nur als einen kleinen Bestand-
teil davon sehen.«'*>

Dass dieser Widerstand aktives Handeln erfordert, macht Brechts Formu-
lierung ebenfalls deutlich: Kein blofies Hinschauen ist gefragt, sondern ein
Sich-vor-Augen-Halten der gesamten Wirklichkeit. Nicht nur die scheinbar
so natiirliche Einfithlung geschieht demnach technisch, als bewusst einge-
setztes Kunstmittel zum Zwecke der Massensuggestion, sondern auch deren
Misslingen muss vom >Zuschauer« aktiv herbeigefiithrt werden. Dafiir braucht
es ebenfalls eine Technik, die vom Einzelnen bestindig angewendet werden
muss, namlich die Technik der kritischen Distanznahme auch noch gegen-
tiber den vermeintlich eigenen Gefiihlen.

IV.3 Ein anderes Drama der Nicht-Identitat:
Die Fliichtlingsgespriche

»Angestiftet von Diderot«*?, so lautet der Titel eines Aufsatzes von Klaus-
Detlef Miiller iiber Brechts Fliichtlingsgespriche, die im Jahr 1940 entstanden
sind. Der Titel von Miillers Aufsatz bezieht sich dabei nicht auf die in dieser
Arbeit verhandelten Texte Diderots, sondern auf einen weiteren bedeuten-
den Dialog. Ein Eintrag Brechts in seinem Arbeitsjournal vom 1.10.1940 gibt
Auskunft iiber die Art der »Anstiftung«, von der Miiller spricht, und den kon-
kreten Text, um den es geht:

162 GBFA 22.1, S.568.

163 Vgl. Klaus-Detlef Miiller: »Angestiftet von Diderot: Brechts>Fliichtlingsgespriache«, in:
Literatur im Spiel der Zeichen. Festschrift fiir Hans Vilmar Geppert, hg. von Werner Frick,
Fabian Lampart und Bernadette Malinowski, Titlbingen 2006, S. 239-254.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

ich lasin DIDEROTS JAKOB DER FATALIST, als mir eine neue méglichkeit auf-
ging, den alten ZIFFEL-plan zu verwirklichen. die art, zwiegesprache einzu-
flechten, hatte mir schon bei KIWI gefallen. dazu habe ich vom PUNTILA
noch den ton im ohr. ich schrieb probeweise 2 kleine kapitel und nannte das
ganze FLUCHTLINGSGESPRACHE."4

Es sind demnach in erster Linie die Form des Zwiegesprichs und der »ton«
Diderots, die Brecht interessieren, und zwar so sehr, dass er offenbar unmit-
telbar ins Schreiben kommt. Miiller stellt iiber die Form des Dialogs zudem
einen Bezug zum unmittelbar davor entstandenen Messingkauf her, betrach-
tet diesen jedoch als »philosophische Form« des Dialogs und die Fliichtlings-
gespriche dagegen als »satirischen Romanc.'%

Dass sich eine solche klare Trennung in verschiedene Gattungen bei ge-
nauerem Hinsehen jedoch als schwierig erweist, haben wir bereits beim Mes-
singkauf gesehen, dessen Titel, wie gezeigt, bereits auf ein unauflosbares Mi-
schungsverhiltnis verweist. In den Fliichtlingsgesprichen erweist sich das dia-
logische Formprinzip dariiber hinaus als Mittel zur Auseinandersetzung mit
jener Wirklichkeit, deren Brutalitit die beiden Fliichtlinge erst zu solchen ge-
macht hat, nimlich der des real existierenden Faschismus. Statt einer phi-
losophischen Abhandlung oder einer wissenschaftlichen Analyse wird hier
die Form eines fiktiven, freundschaftlichen Gesprichs zwischen einander zu-
nichst Fremden gewdhlt, weil, so liegt als Schlussfolgerung nahe, diese Form
der Fiktion paradoxerweise viel niher an der Wirklichkeit und den Fakten ist,
als die zeitgendssische Philosophie, die Wissenschaft oder das Dokumenta-
rische es sein konnten. Der von Diderot geborgte Ton ermdglicht eine Dar-
stellung der Darstellung der Figuren selbst, die etwas ginzlich anderes ist
als eine blofle Selbstdarstellung oder eine Verobjektivierung der Fliichtlin-
ge: »Was traurig, tragisch, mitleidsheischend wirken kénnte, wird durch die-
sen Tonfall seiner Lebensnihe beraubt. Erst diese komische Sprachmaske, so
scheint es, die in jedem Moment das Artistische und Artifizielle ausstellt, er-
laubt es Brecht, iiber Fliichtlinge zu schreiben, Fliichtlinge sich darstellen zu
lassen.«!%

Darauf, dass die zeitgengssische Philosophie nicht geeignet ist, sich ad-
iquat mit der Wirklichkeit zu befassen, verweist ferner ein Ausschnitt aus den

164 Brecht: Arbeitsjournal, S.181.
165 Vgl. Miller: »Angestiftet von Diderotc, S. 243.
166 Muller-Scholl: »Theater der Fluchtx, S. 245.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

203


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Paradoxa iiber Politik und Theater

zu den Fliichtlingsgesprichen gehorenden Texten. Ziffel, der Physiker, weist ge-
geniiber Kalle, dem Arbeiter, auf jenen Mangel an Wirklichkeit hin, von dem
bereits die Rede war, denn

die augenblickliche Philosophie befafit sich ausschlieRlich mit dem reinen
Denken und Fakten werden bereits als Unreinheiten angesehen.

KALLE Ich hab gehért, die Physiker haben eine eigene Philosophie aufge-
stellt.

ZIFFEL Das ist richtig, sie haben es nicht mehr ausgehalten und Gesetze er-
lassen, die bestimmt haben, was fiir eine Art Aussagen zuldssig sind und was
fireine Artnicht. Sie haben darauf bestanden, daR die Aussagen Sinn haben
missen. Das war ein wohltuender Fortschritt, aber es hat sich herausgestellt,
daR es mit der Philosophie aus ist, wenn sie sich streng an Sinn halten soll.
Mit der neuen Art von Aussagen hat man nicht viel mehr aussagen kénnen
als, sagen wir, »die gelben Stiihle kosten bei der Firma A ebensoviel wie die

gritnen Stithle«."®’

Ziffels Kritik richtet sich gegen die Abwendung der Philosophie von »der
Wirklichkeit in ihrer ganzen Breite«, wie sie bereits in der Theatralik des
Faschismus thematisiert worden ist und wie sie, wie bei Hannah Arendt zu
sehen war, gerade auch kennzeichnend fiir die Titer in diesem System gewe-
sen ist. Es ist laut Ziffel demnach notwendig, gerade nicht auf der »Reinheit«
des Denkens zu beharren, sondern die Empirie und die gesellschaftliche
Realitit aus verschiedenen Perspektiven in das Denken und die Theorie
miteinzubeziehen, da durch ein zu dogmatisches Beharren auf dem »Sinn«
ebendieser verloren geht. Es liegt auf der Hand, hier von einer >Dialektik
der Auﬂ(léirung<168 zu sprechen, doch wollen wir auch selbst nah an der
Wirklichkeit des Textes und dessen Verfahren bleiben, ohne ihn sofort unter

167 GBFA18,S.312.

168 Vgl. Max Horkheimer, Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklirung. Philosophische Frag-
mente, Frankfurt a.M. 2006, insb. S.15: »Der Mythos geht in die Aufklarung Gber und
die Natur in blof3e Objektivitit. Die Menschen bezahlen die Vermehrung ihrer Macht
mit der Entfremdung von dem, woriiber sie die Macht ausiiben. Die Aufklarung ver-
hélt sich zu den Dingen wie der Diktator zu den Menschen. Er kennt sie, insofern er
sie manipulieren kann.« Einen direkten Bezug zwischen den Fliichtlingsgesprichen und
der Dialektik der Aufklirung stellt Frank Dietrich Wagner her: »Es sind beides Werke,
in denen sich schon die neuen Probleme der postfaschistischen Ara ankiindigen. [...]
Wo das Ende des Terrors absehbar ist, ist auch Schluf mit allen kurzsichtigen Meinun-
gen, die nicht mit ihm rechnen wollten oder konnten.« Vgl. Wagner: Brecht. Kritik des

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

einen von auflen herangetragenen Begriff zu bringen, der den Blick auf das
Konkrete doch gerade wieder verstellen wiirde.

Die einzigen noch méglichen Aussagen in einer »reinen Philosophiex,
so zeigt Ziffels Beispiel, bestehen aus reiner Logik, aus redundanter Fakti-
zitdt, jedoch ohne jegliche Auseinandersetzung mit den zugrundeliegenden
Zusammenhingen und der daraus folgenden gesellschaftlichen Wirklichkeit.
Der Satz ist nichts als reine Logik und liuft formal auf jene sprachliche Fi-
gur hinaus, die uns in Mann ist Mann bereits im Titel begegnete, nimlich auf
den Satz der Identitit: Stuhl ist Stuhl, Mann ist Mann, alles ist identisch und
austauschbar.

Gegen eine solche Entwirklichung des Denkens setzt Brecht nicht nur die
Form des Dialogs als literarische, dramatische und spielerische Form, son-
dern konkret auch den Konjunktiv, die grammatische Moglichkeitsform, die
zugleich eine Form der Distanzierung oder, mit Brecht gesprochen, der Ver-
fremdung ist:

KALLE Der Idee, daf® man den Faschismus aushalten kénnt, wenn er nur
friedlich war, begegnet man 6fters. Sie ist nicht besonders intelligent. [...]
Genauso bléd ist es zu sagen, der Kapitalismus geht noch, aber der Faschis-
mus, das ist zu viel. Wenn der Kapitalismus ohne den Faschismus gegangen
ware, war der Faschismus nicht gegangen. Er soll nur ein Auswuchs sein, les

ich. [..] Die Idee von einem friedlichen Kapitalismus ist wahnsinnig.'®®

Der Konjunktiv lisst aus unhinterfragten Behauptungen blofe Meinungen
und kritisierbare Ideen werden, die Kalle hier blof3stellt und ihnen sein eige-
nes Urteil entgegenstellt, nimlich das, dass der Kapitalismus den Krieg im-
mer schon in sich tragt und der Faschismus lediglich dessen Radikalisierung
ist, nicht etwas substanziell anderes. In diesem Fall hitten wir es hier mit
einer scheinbaren Differenz zu tun, die laut Kalle in Wahrheit eine Identi-
tdt ist: Kapitalismus und Faschismus sind, so meint er, im Grunde ein und
dasselbe oder zumindest doch derart voneinander abhingig und ineinander
verstrickt, dass das eine ohne das andere nicht zu denken ist.

Dabei beginnen die Fliichtlingsgespriche mit dem umgekehrten Phinomen,
nimlich der Nicht-Identitit von Begriffen oder vielmehr von Wort und Sache,

Faschismus, S. 327. Dass sich dieses Ende in den Fliichtlingsgesprichen tatsichlich bereits
als absehbar darstellt, ist aus unserer Lektiire nicht zwangslaufig ersichtlich.
169 GBFA18,S.313.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

205


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Paradoxa iiber Politik und Theater

von Signifikant und Signifikat. Im »Bahnhofsrestaurant von Helsingforsx, ei-

nem Transitraum und Nicht-Ort par excellence,”’° sitzen zwei Minner, geflo-

hen vor dem Krieg in Europa, und reden, »sich ab und zu vorsichtig umbli-

ckend«, wie es heifst, iiber Politik.

71 Noch sind sie einander unbekannt und

haben daher keine Namen, Ziffel ist noch »DER GROSSE«, Kalle »DER UN-
TERSETZTE«:

DER GROSSE Das Bier ist kein Bier, was dadurch ausgeglichen wird, dafd die
Zigarren keine Zigarren sind, aber der Pafl mufd ein Pafd sein, damitsie einen
in das Land hereinlassen.

DER UNTERSETZTE Der Paf ist der edelste Teil von einem Menschen. Er
kommt auch nicht auf so einfache Weise zustand wie ein Mensch. [...]

DER GROSSE Man kann sagen, der Mensch ist nur der mechanische Halter
eines Passes. Der Pafd wird ihm in die Brusttasche gesteckt wie die Aktienpa-
kete in das Safe gesteckt werden, das an und fir sich keinen Wert hat, aber
Wertgegenstande enthilt.

DER UNTERSETZTE Und doch kénnt man behaupten, dafd der Mensch in ge-
wisser Hinsicht fiir den Paf$ notwendig ist. Der Paf$ ist die Hauptsach, Hut
ab vor ihm, aber ohne dazugeho6rigen Menschen war er nicht moglich oder

mindestens nicht ganz voll. [..]'7?

170 Helmut Koopmann spricht eher harmlos von einem »Wartesaal, in dem Vertriebenen

171
172

stundenweise die Illusion einer Bleibe vermittelt wird.« Vgl. Helmut Koopmann: Art.
»Bertolt Brecht: Fliichtlingsgespriche«, in: Handbuch der deutschsprachigen Exilliteratur.
Von Heinrich Heine bis Herta Miiller, hg. von Bettina Bannasch und Gerhild Rochus, Ber-
lin/Boston 2013, S. 249-256. Hier S. 250. Wie harmlos und geradezu aus der Zeit ge-
fallen sich ein solch immerhin noch halboffentlicher »Wartesaal« im Vergleich gar zu
heute tiblichen, standardisierten Hotel-Architekturen ausnimmt, wird deutlich, wenn
man sich vor Augen fiihrt, was Sebastian Freiseis anhand des Gebdudes einer Motel-
Kette in Berlin beschreibt, deren Konzept sich nicht einmal mehr die Miihe macht,
etwas anderes als blofler Transitraum fiir eine ins Extrem getriebene »rastlose Exis-
tenzweise«sein zu wollen, einen gleichsam radikalen postmodernen Eskapismus: vgl.
Sebastian Freiseis: »Flucht, in: promenade architecturale, 27.1.2019: https://promen
adearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/(zuletzt aufgerufen am 3.9.2020). Heute, so
scheint es, sind Rastlosigkeit und >Mobilitat« so sehr zum Normalfall geworden, dass
die Brutalitateiner solchen Existenzweise kaum noch auffillt—es sei denn, man macht
sich die Miihe, deren zugleich in Beton und tibergriffige Transparenz gegossene Mani-
festationen zu betrachten.

Vgl. GBFA 18, S.197.

Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/

IV. Brechts Widerspriiche

Die Umbkehrung des landliufigen Verstindnisses im Verhiltnis von Mensch
und Pass, wir konnen auch sagen: staatsbiirgerlichem Signifikat und Signi-
fikant, gibt nicht nur bereits den heiter-melancholischen Ton des gesamten
folgenden Gesprichs vor, sondern klingt auch wie ein Echo aus Mann ist Mann.
Dort nidmlich stellte bereits Uria fest: »Ein Mann kann jederzeit ersetzt wer-
den, aber es gibt nichts Heiliges mehr, wenn es nicht ein Paf§ ist.«’’”> Doch
haben wir es in den Fliichtlingsgesprichen mit anderen Subjekten als in Mann
ist Mann zu tun. War Galy Gay noch das Objekt eines Umbaus, das ihn zum
einsatzbereiten Soldaten und flexiblen >Dividuum« machte, sind es hier die
Opfer jener erfolgreich umgebauten Dividuen, welche ein Krieg massenweise
hervorbringt, deren Pass zur conditio sine qua non des Uberlebens geworden
ist, denn »der Pafl muf ein Paf sein, damit sie einen in das Land hereinlas-
sen.«'74

In beiden Fillen jedoch sind die Pisse ein Herrschaftsinstrument, und
zwar aus dhnlichen, aber jeweils paradoxen Griinden: Obwohl der Einzelne
austauschbar ist und als Einzelner nicht zdhlt — weder als Soldat noch als
Fliichtling —, muss er dennoch eindeutig identifiziert werden konnen. Die
Pisse, so Ziffel, »gibts hauptsichlich wegen der Ordnung. Sie ist in solchen
Zeiten absolut notwendig. Nehmen wir an, Sie und ich liefen herum ohne
Bescheinigung, wer wir sind, so daft man uns nicht finden kann, wenn wir
abgeschoben werden sollen, das wir keine Ordnung.«'”> Die Gefahr, die fiir
die beiden Exilanten besteht, ob mit oder ohne Pass, ist die, erneut exiliert
zu werden und damit de facto vogelfrei, ohne jedes Asyl zu sein. Der Pass, so
wird damit deutlich, dient nicht ihnen selbst, schiitzt sie in keiner Weise,
sondern dient lediglich jenen, die an der Aufrechterhaltung der Illusion einer
»>Ordnung« interessiert sind, welche es ohnehin lingst nicht mehr gibt. Was
Ziffel und Kalle durch ihr heiter, aber auch bitter anmutendes Gesprich zur
Sprache bringen, ist die Situation des absoluten Exils als solchem, wie es zu
jener Zeit (und heute wieder) nicht etwa vereinzelte Gruppen von Menschen,
sondern vielmehr Massen von buchstiblich Vereinzelten betrifft:

Die gewaltigen Gruppen von staatenlosen Fliichtlingen und Displaced Per-
sons waren Exilanten ohne Exil, ohne Asyl, ohne Freistatt. Sie waren nicht

173 Hier zitiert nach Brecht: Mann ist Mann, S.10.
174 GBFA18,S.197.
175 Ebd.S.199.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

207


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Paradoxa iber Politik und Theater

allein aus ihren nationalstaatlichen Verbanden, sie waren, da sie iiber kei-
nerlei Rechtstitel fiir die Zugehorigkeit zu einer territorial gebundenen Ge-

sellschaft verfiigten, aus der Menschheit exiliert.'7®

Was Werner Hamacher hier in Auseinandersetzung mit Hannah Arendts For-
mel vom »Recht, Rechte zu haben«!”” beschreibt, ist die Situation derjenigen
Menschen, an welchen sich etwas manifestiert, was potenziell jeden anderen
Menschen auch betreffen kann, nimlich die Reduktion auf einen »Zustand
ohne Gesellschaft und ohne Recht.«'”® Und, so muss hinzugefiigt werden,
ohne Sprache. Dies wird wiederum in einem anderen Text Arendts themati-
siert.

1943 hat sie sich gegen den Begriff >Fliichtlinge« als Bezeichnung fiir sich
selbst und ihresgleichen ebenso vehement und zugleich formal paradox ge-
wandt wie Brecht einige Jahre zuvor, nimlich 1937, umgekehrt gegen den Be-
griff sEmigrantenc. »Vor allem mégen wir es nicht, so Arendt gleich zu Be-
ginn ihres Essays Wir Fliichtlinge,

wenn man uns >Fliichtlinge< nennt. Wir selbst bezeichnen uns als sNeuan-
kémmlinge<oder als >Einwanderer. [...]

Als Fliichtling hatte bislang gegolten, wer aufgrund seiner Taten oder seiner
politischen Anschauungen gezwungen war, Zuflucht zu suchen. Es stimmt,
auch wir mussten Zuflucht suchen, aber wir hatten vorher nichts begangen,
und die meisten unter uns hegten nicht einmal im Traum irgendwelche radi-
kalen politischen Auffassungen. Mit uns hat sich die Bedeutung des Begriffs
»Flichtling« gewandelt. »Fliichtlinge« sind heutzutage jene unter uns, die
das Pech hatten, mittellos in einem neuen Land anzukommen, und auf die

Hilfe des Fliichtlingskomitees angewiesen waren.”?

Wihrend Arendt im Folgenden den »grofRen Optimismus« darlegt, mit dem
sich die unfreiwillig so bezeichneten >Flichtlinge« alle Mithe gaben, den
»anderen Leuten zu beweisen, dass wir ganz gewohnliche Einwanderer

176 Werner Hamacher: »The one right no one ever has, in: ders.: Sprachgerechtigkeit,
Frankfurt a.M. 2018, S. 336-362. Hier S. 338.

177 Vgl. Hannah Arendt: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft: Antisemitismus, Imperia-
lismus, totale Herrschaft, Miinchen 1986, S. 614: »[...] so etwas [...] wie ein Recht, Rechte
zu haben.«

178 Hamacher: »The one right no one ever hasg, S. 343.

179 Hannah Arendt: Wir Fliichtlinge, iibers. von Eike Geisel und mit einem Essay von Tho-
mas Meyer, Stuttgart 2018, S. 9.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

seien«®

°, wendet sich Brecht einige Jahre zuvor in dem Gedicht Uber die Be-
zeichnung Emigranten gerade umgekehrt gegen die sprachliche Verharmlosung

der Flucht zur scheinbar freiwilligen >Emigration«:

Immer fand ich den Namen falsch, den man uns gab:
Emigranten.

Das heif’t doch Auswandrer. Aber wir

Wanderten doch nicht aus, nach freiem Entschluss
Waihlend ein andres Land. Wanderten wir doch auch nicht
Einin ein Land, dort zu bleiben, woméglich fiir immer
Sondern wir flohen. Vertriebene sind wir, Verbannte.

Und kein Heim, ein Exil soll das Land sein, das uns da

Aufnahm.'®

Was beide jedoch eint, das ist die Ablehnung der jeweiligen Fremdbezeich-
nung und das Beharren auf der Diskrepanz zwischen dem eigenen Selbstver-
stindnis und den Namen, die den >Fremdens, zu welchen sie selbst gehoren,
von anderen gegeben werden. Verloren gegangen ist den >Eingewandertenc
oder >Geflohenenc jeweils nicht allein die territoriale Zugehérigkeit, sondern
auch die sprachliche Zugehorigkeit oder vielmehr die Zugehorigkeit zu einer
bedeutungsvollen, allgemein wirkmichtigen und wirklich eigenen Sprache:
»Wir haben unsere Sprache verloren und mit ihr die Natiirlichkeit unserer
Reaktionen, die Einfachheit unserer Gebarden und den ungezwungenen Aus-
druck unserer Gefiihle.«!82

Vor diesem Hintergrund kann der Pass in Brechts Fliichtlingsgesprichen
als Symbol jener verlorengegangenen, nicht nur riumlichen, sondern auch
sprachlichen und damit politischen Zugehorigkeit verstanden werden, die es
aber formal nur so lange geben kann, wie der Pass als Pass, das heif3t als Doku-
ment jener Zugehdorigkeit seines Trigers anerkannt wird, die durch den Pass
selbst erst hergestellt wird. Die >Identitit« des Passes ist somit daran gebun-
den, dass er mehr und anderes ist, dass er eine eindeutige Verweisfunktion
hat. Ist er nur noch irgendein Pass, dann ist er gerade kein Pass mehr, und
das erklart auch, warum »der Mensch in gewisser Hinsicht fiir den Paf not-

183

wendig ist«'*?, und nicht etwa umgekehrt der Pass fiir den Menschen.

180 Ebd.S.of.

181 GBFA12,S.81.

182 Arendt: Wir Fliichtlinge, S.10.
183 GBFA18,S.197.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

209


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paradoxa iiber Politik und Theater

Dass es fiir die beiden Exilierten Kalle und Ziffel in der Tat kein echtes
Asyl, keinerlei Ankommen an irgendeinem Ort geben kann, zeigt sich dar-
an, dass auch in den erwihnten Exillindern von der Schweiz bis Lappland
eine Diskrepanz zwischen Schein und Sein, zwischen Rhetorik und Realitit
und nicht zuletzt auch zwischen Einheimischen und Fremden herrscht, wel-

che wiederum aufgrund ihrer randstindigen, ihrer »deterritorialisierten<!84

Position, der »Position der Exilierten«®

5 in der Lage sind, genau jene Dif-
ferenzen und Widerspriiche besonders scharf wahrzunehmen. So sagt Ziffel

einmal:

Die beste Schul fiir Dialektik ist die Emigration. Die scharfsten Dialektiker
sind die Fliichtlinge. Sie sind Fliichtlinge infolge von Veranderungen und
sie studieren nichts als Verdnderungen. Aus den kleinsten Anzeichen schlie-
Rensie auf die grofiten Vorkommnisse, das heifdt, wenn sie Verstand haben.
Wenn ihre Gegner siegen, rechnen sie aus, wieviel der Sieg gekostet hat, und

fiir die Widerspriiche haben sie ein feines Auge.'®®

Diese extreme Positionierung fithrt jedoch notgedrungen in eine Aporie:
Zwar ist die Emigration gleichsam die Moglichkeitsbedingung fir die kriti-
sche Auseinandersetzung sowohl mit dem Herkunftsland als auch mit den
Exilorten, doch bleibt diese Position zugleich eine immer unmdgliche, da sie
sich nie festigen kann, das Ins-Verhiltnis-Setzen zu den Dingen jedoch die
Bedingung fiir ein echtes Wissen iiber die Dinge wire. »Um zu wissen, so
Didi-Huberman in seinem Buch iiber Brecht, »muss man Position beziehen,
was voraussetzt, dass man sich bewegt und unablissig die Verantwortung
fiir diese Bewegung itbernimmt.«!®” Schon dies ist fiir die beiden Fliichtlinge
in Brechts Text und fur Flichtlinge iberhaupt nahezu unméglich, insofern
die Flucht doch gerade durch eine unfreiwillige Bewegung, einen Zwang
zur Bewegung definiert ist. Die ideale Bewegung des Position-Beziehens
hingegen »ist sowohl Anniherung als auch Abstandnehmen: Anndherung unter
Vorbehalt, Abstandnehmen voller Begehren. Sie setzt einen Kontakt voraus,

184 Vgl. zum Begriff der>Deterritorialisierung<Gilles Deleuze, Félix Guattari: Kafka. Fiir eine
kleine Literatur, iibers. von Burkhart Kroeber, Frankfurt a.M. 1976, S. 27: »Das also sind
die drei charakteristischen Merkmale einer kleinen Literatur: Deterritorialisierung der
Sprache, Koppelung des Individuellen ans unmittelbar Politische, kollektive Aussage-
verkettung.«

185 Vgl. die Formulierung von Didi-Huberman: Wenn die Bilder Position beziehen, S.13.

186 GBFA18,S.264.

187 Didi-Huberman: Wenn die Bilder Position beziehen, S.16.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

allerdings als einen unterbrochenen, wenn nicht abgerissenen, verloren
gegangenen, bis zuletzt unmoglichen.«*¥® Und genau das ist dann doch,
»alles in allem, die Position des Exils«!%°, die sich nach Didi-Huberman an
Brechts erzwungenem und fiinfzehn Jahre wihrendem Unterwegssein ab
1933 in exemplarischer Weise zeigt.

Dessen Exillinder entsprechen weitgehend jenen in den Fliichtlingsgespri-
chen, allerdings in unterschiedlicher Reihenfolge.”° Dabei wird gleich im ers-
ten Land der einzige Ausweg aus der tiberall sich zeigenden Nicht-Identitit
zwischen Ideologie und Wirklichkeit von Ziffel auf den Punkt gebracht: er-
neute Flucht. Bezeichnenderweise geht es in diesem ersten Lindergesprich
um Freiheit, also um den Kernaspekt jener Aporie der Positionierung, die wir
eben gesehen haben, denn, so l4sst sich zusammenfassen, um wirklich Posi-
tion beziehen zu kénnen, braucht es reale Freiheit, nicht deren Beschworung:
»Wenn Sie meine Meinung wissen wollen: raus aus jedem Land, wo Sie einen
starken Freiheitsdurst finden. In einem giinstiger gelegenen Land ist er tiber-

191 Gemeint ist an dieser Stelle die Schweiz, »ein Land, das berithmt

192

fliissig.«

Soweit das Klischee. Der Haken
93

dafiir ist, dafd Sie dort frei sein kénnen.«
an der Sache folgt freilich auf dem Fufe: »Sie miissen aber Tourist sein.«"
Kalle steuert schliefilich noch seine personliche Erfahrung bei, welche die
Ideologie vollends Liigen straft: »Ich war dort und hab mich nicht sehr frei
gefiihlt.«** Im weiteren Verlauf des Gesprichs kommt man dann auf Ame-
rika zu sprechen und es spitzt sich die Diskrepanz zwischen beschworener
und tatsichlicher >Freiheit< noch weiter zu, denn auch dort »ist ein besonders
starkes Gerede von der Freiheit.«'*> Wie, so scheint die eigentliche Frage zu
lauten, kann man diesem Freiheitsanspruch gerecht werden, wie soll man die
Freiheitsbehauptungen verwirklichen konnen, die doch umso grofier sind, je
weniger Freiheit es tatsichlich gibt? Dass das Verhiltnis von Freiheitsrheto-
rik und verwirklichter Freiheit jeweils umgekehrt proportional zueinander zu

188 Ebd. (Hervorh.i.0.)

189 Ebd.

190 Vgl. den Kommentar zur Entstehung: GBFA 18, S. 573; sowie Koopmann: Art. »Bertolt
Brecht, S. 250.

191  GBFA18, S. 249.

192 Ebd.S.248.

193 Ebd.

194 Ebd.

195 Ebd.S. 253.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 Paradoxa (iber Politik und Theater

sein scheint und »besonders starkes Gerede« daher verdichtig ist, fasst Kalle
schliefilich in ein prizises Bild:

Wie ich schon vorhin gesagt hab: es ist verdadchtig. Damit einer von Freiheit
redet, muf ihn der Schuh driicken. Von Menschen, die in gutem Schuhwerk
herumgehn, werdens selten erleben, dafd sie in einem fort davon reden, wie
leichtihre Schuh sind und wie sie passen und nichtdriicken und da8 sie keine

Hiithneraugen haben und keine dulden wiirden.'®®

Das »Gerede« von der Freiheit, so wird deutlich, entspricht einem Surrogat
und mehr noch: Es verhindert mitunter sogar die Verwirklichung tatsich-
licher Freiheit, da es Verinderungen in der Wirklichkeit mit Sprache nicht
etwa anstoRt, sondern diese moglichen Verinderungen ersetzt. Ubersetzt in
heutige Terminologie ist das, was Kalle beschreibt, somit symbolische »Pseu-
dopolitik«™”
amiisante literarische Anekdote, als das Ausmaf jener symbolischen Formen

, ein reines Lippenbekenntnis, und insofern nicht einfach eine

von Politik in Krisenzeiten allgemein besonders hoch zu sein scheint. Aktuell
weist unter vielen anderen etwa Robert Pfaller auf ein eklatantes Missver-
hiltnis zwischen Symbolik und Realitit der Politik hin und benennt auch die
damit verbundenen Gefahren:

Wenn es nicht gelingt, die pseudolinke Symbolpolitik endlich von links zu
kritisieren und sie zugunsten einer wirklichen linken, auf Gleichheit und
Wohlstand aller ausgerichteten emanzipatorischen Politik zu verabschie-
den, dann wird es in Zukunft nichts mehr geben, was den in vielen Lindern
bereits spiirbar gewordenen Siegeszug der Rechten aufhalten kann. [..]
Auch wir Intellektuellen miissen endlich einsehen, was die Massen offenbar
schneller begriffen haben: Die Ideologie der Postmoderne, samt den da-
zugehorigen Pseudopolitiken, ist unrettbar bankrott. Sie ist als neoliberale
Komplizin durchschaut und wird sich davon nicht mehr erholen.'®®

Unabhingig davon, ob man dieser Zeitdiagnose zustimmt oder nicht, zeigt
sie die Gefahren eines zu grofien Auseinanderdriftens von 6ffentlicher Rheto-
rik einerseits und den missachteten und bagatellisierten persénlichen Erfah-
rungen Einzelner, und zwar vieler Einzelner andererseits auf, nimlich eine

196 Ebd.
197 Vgl. Pfaller: Erwachsenensprache, S. 92.
198 Ebd. S. 94f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

gesamtgesellschaftliche Regression in Richtung rechter Gesinnungen einer-
seits und neofeudaler Verhiltnisse andererseits, die strukturell beide auf gro-
Rere soziale und 6konomische Ungleichheit ausgerichtet sind und damit zu
einer immer weniger zu tiberbriickenden gesellschaftlichen Spaltung fithren.

Fliichtlinge sind indes, das zeigen uns Brechts Figuren Ziffel und Kalle,
nicht nur die Opfer eklatanter gesellschaftlicher Missverhiltnisse, sondern
auch deren priziseste Ankliger, »denn fiir die Widerspriiche haben sie ein
feines Auge.«*? Sie sind diejenigen, deren Existenz von Grund auf paradox
ist, ein Schauplatz der gesellschaftlichen Widerspriiche, die sie am eigenen
Leibe tragen, mitunter auch mit dem eigenen Leben austragen, und daran
gibt es nichts zu idealisieren oder zu beschonigen — und doch oder gerade
deswegen wihlt Brecht dafiir jenen heiteren, humoristischen Ton, den er bei
Diderot vorgefunden hat.

IV.3.1 Pornographie oder die Kunst der (Selbst-)Zensur

Diderot kommt an einer Stelle der Gespriche auch namentlich vor, und zwar
im Zusammenhang der Diskussion von Pornographie und Kunst. Fiir Ziffel
ist Diderot das beste Beispiel fiir eine »mit Kunst betriebene« und daher »tu-
gendhafte« Pornographie:

Weil wir heute gerade beir [sic!] Pornographie sind: haben Sie das bemerkt,
wie tugendhaft die wird, wenn sie mit Kunst betrieben wird? Benutzen Sie
die fotografische Methode, und was herausbringt, ist eine Schweinerei. [...]
Und dann nehmen Sie Leda mit dem Schwan, ein delikat gemaltes Stiick
Sodomie, an sich keine gesellschaftsfihige Gewohnheit, aber pl6tzlich ist
dem Ganzen der Stempel der Kunst aufgedriickt und Sie kénnens zur Not Ih-
ren Kleinen zeigen. Und die sexuelle Wirkung ist die zehnfache, weils eben
Kunst ist! An den [sic!] Diderot, solche Stellen wie die, wo jemand zuhért,
wie die Frau beim Akt immer davon redet, wie sie ihr Ohr juckt [...]. An so
was kann man sichimmer nur mit Rithrung erinnern. Das ist Kunst und wirkt

aufregender als eine gewdhnliche Spekulation auf die Sinnlichkeit.>°°

Der Kommentar lisst hier wissen, dass die von Diderot nacherzihlte Stelle
eine fast wortlich ibernommene Anekdote ist, die Jacques seinem Herrn er-

199 GBFA18,S. 264.
200 Ebd.S. 224f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paradoxa iiber Politik und Theater

zihlt. %! Brecht selbst benutzt insofern also seinerseits eine »fotografische«
Methode, indem er das bei Diderot vorgefundene Material nahezu unveran-
dert iitbernimmt, es — wir erinnern uns an die wichtigste Technik des Schau-
spielers — zitiert (oder auch plagiiert) und zugleich verfremdet. Viel interes-
santer als dieses nicht markierte Zitat ist jedoch die behauptete Verbindung
von indirekter, uneigentlicher Darstellung und potenzierter Wirkung. Zwar
argumentiert Ziffel zunichst scheinbar moralisch mit der »Tugend«, doch
geht es ihm offenkundig um etwas anderes, nimlich darum, dass die Kunst
»aufregender« wirkt als die Pornographie, das uneigentlich Erzihlte also eine
weitaus grofiere Wirkung entfalten kann als das direkt und >naturalistische
Gezeigte.

Kalles Antwort darauf bleibt dann ihrerseits vage und vielsagend: »Ich hab
immer gedacht, man liest viel zuwenig die klassischen Schriftsteller.«** Vor
dem Hintergrund von Diderots bekannten Erfahrungen mit Zensur aufgrund
seiner Schriften und Ideen einerseits sowie der Lebenssituation Brechts zur
Zeit der Niederschrift der Fliichtlingsgespriche andererseits liegt hier die Ver-
mutung nahe, dass der Begriff der >Pornographie« selbst als eine kunstvolle
Form der Chiffrierung zu verstehen ist, als eine Form der Verschiebung in ei-
nen anderen, aktuell weniger gefihrlichen Bereich des Diskurses. Worum es
hier eigentlich zu gehen scheint, das ist die Unmdéglichkeit, unter bestimm-
ten Voraussetzungen direkt zu sprechen und damit die erwiinschte Wirkung
zu erreichen, und ferner die Moglichkeiten, welche die Kunst dafiir bereit-
hilt. So gesehen handelt es sich bei dem Gesprich wiber >Pornographie< um
eine autopoetologische Reflexion, denn die Fliichtlingsgespriche vollziehen ge-
nau das, was dort als Verfahren der >Kunst< zugeschrieben wird: Uber den Stil
Diderots, durch das Leihen von dessen Stimme wird ein Ton erzeugt, der zu
einem indirekten, uneigentlichen, eben verfremdeten Sprechen iiber grau-
same Realititen befihigt. Eine direkte Thematisierung der gesellschaftlichen
Realitit, die »fotografische Methode« wire in der Tat schlicht »Pornographie«
und wire von den Rezipienten vermutlich tatsichlich als »eine Schweinerei«
wahrgenommen worden.

Dass echte Pornographie zu jenem Zeitpunkt sehr viel weniger gefihr-
lich als eine direkte Anklage politischer Verhiltnisse gewesen ist, zeigen dar-
tiber hinaus die mitunter tatsichlich pornographischen Schriften, die sich im

201 Ebd.S.592.
202 Ebd.S. 225.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Anhang der Flichtlingsgespriche finden.*®® Pornographie in diesem konkre-
ten Sinne wire also womdglich auch eine Form der Befreiung, wo ansonsten
nicht mehr viel Freiheit existiert. In den bereits zur Sprache gekommenen
Fiinf Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit erwahnt Brecht im Teil iiber
die notwendige List bei der Verbreitung der Wahrheit zwar nicht Diderot,
jedoch einen anderen Aufklirer, nimlich Voltaire, und dessen Methode der
»Galantisierung« oder >Erotisierung« einer politischen, einer Autoritits- und
Machtkritik: »Voltaire bekimpfte den Wunderglauben der Kirche, indem er
ein galantes Gedicht iiber die Jungfrau von Orleans schrieb. Er beschrieb die
Whunder, die zweifellos geschehen sein mufsten, damit Johanna in einer Armee
und an einem Hof und unter Ménchen eine Jungfrau blieb.«*°* Auch hierbei
handelt es sich um eine Verschleierung durch »Pornographie« respektive um
eine gewissermaflen »pornographische« Verschleierung. Das galante Gedicht
ist offenbar weit weniger gefihrlich, als es die direkte politische Kritik wire,
auch und sogar, wenn es um die Kirche als Machtzentrum und Adressat der
Kritik geht.

Dariiber hinaus ist die grundsitzliche Bevorzugung einer indirekten
Darstellung auch eine Konsequenz aus der Kritik an der unmittelbaren
Einfithlung. Pornographie »als gewohnliche Spekulation auf die Sinnlich-

keit«?°>

setzt auf unmittelbare Reaktion durch maximale Erregung, die
eben auch durch eine spezielle Form der >Einfithlung« und Identifikation
zustande kommt. In diesem Sinne ist Pornographie das Gegenteil eines
kritischen, weil epischen Theaters. Wo das epische Theater zeigt, dass es
zeigt, da ist die Pornographie reines Zeigen, ohne Abstand. Zudem ist Por-
nographie notwendig auf einen Zuschauer angewiesen; ohne Zuschauer ist
Pornographie keine, sondern blofe Sexualitit und reine Privatangelegenheit.
Dagegen ist ein Theater ohne Zuschauer, wie wir gesehen haben, fir Brecht
zumindest vorstellbar. Wenn dann aber trotz maximaler Einfithlung im Falle
der Pornographie dennoch in der Kunst, also mithin auch im Theater, »die
sexuelle Wirkung [..] die zehnfache [ist], weils eben Kunst ist«?°® dann
kann dies nur bedeuten, dass die sexuelle Wirkung nicht durch unmittelbare
Einfithlung zustande kommt, sondern ebenfalls durch einen Abstand sogar
befordert wird. Dieser kunstvolle Abstand und die Verschiebung des blof3

203 Vgl. ebd. S.315-327.

204 GBFA 22.1, S. 82f. (Hervorh.i.0.)
205 Vgl. GBFA18,S. 225.

206 Vgl. ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paradoxa iiber Politik und Theater

Sexuellen in den Bereich der Kultur und die Kunst ist natiirlich das, was die
Psychoanalyse >Sublimierung« nennt.

Das alles ist im Grunde nicht weiter interessant, allerdings findet die Ver-
schiebung hier, wie wir gesehen haben, in umgekehrter Weise statt. Nicht
Pornographie oder das Sexuelle wird gemieden und in einen anderen Bereich
transformiert, sondern die direkte Darstellung der politischen Realitit einer-
seits sowie experimentellere, radikalere literarische Formen andererseits wer-
den umgangen. Auf diese Gesten der Vermeidung in Bezug auf das politisch
Brisante weist auch Milller-Scholl hin:

Wir begreifen hier, was die Lektiire aller nach 1933 verfasster Texte Brechts
gleichsam zur Voraussetzung hat: Es sind solche eines Geflohenen, denen
eine Rucksicht auf Darstellbarkeit im politischen Sinne eigen ist, ein kon-
stitutives Ausblenden existenzgefihrdender Themen wie Formen. Sie miis-
sendeshalb durchgingig zumindest auch auf die Spuren dessen hin gelesen
werden, was in ihnen angesichts der Lage nicht geschrieben werden kann
oder darf.2%7

Dass es diese Spuren in den Flichtlingsgesprichen zuhauf gibt, sollte in
den hier exemplarisch behandelten Stellen bereits deutlich geworden sein;
Hauptmerkmal ist der humoristische, verfremdende Ton, der den ganzen
Text durchzieht. Geradezu als Poetik der Flucht lisst sich jedoch das immer
wiederkehrende Motiv des Abschieds lesen, dass die einzelnen Episoden
jeweils abschliefdt oder vielmehr abbricht, sie damit verbindet und zugleich
auf ein Unendliches, nie Abgeschlossenes verweist: ein niemals mogliches
Ankommen der Fremden in der Fremde. Jede Begegnung, jedes Gesprich
ist buchstiblich fliichtig, weil die beiden Protagonisten selbst Fliichtige
sind und dies auch bis zuletzt bleiben, da sie sich immer wieder aufs Neue
entfernen: »Kurz darauf schieden sie voneinander und entfernten sich, jeder
an seine Start.«*°® Paradoxerweise ist es dennoch gerade diese Fliichtigkeit,
auf die im gesamten Text Verlass ist, weil sie, einem Leitmotiv gleich, immer
wiederkehrt. Die wiederkehrende Fliichtigkeit ist zugleich eine fliichtige
Wiederkehr und erinnert durch die Unterbrechung, die dadurch markiert
wird, an die Briichigkeit und das Prekire der Gesamtsituation, aber auch
daran, dass es sich um eine Fiktion handelt und wir es mit einem Erzihler

207 Miller-Schéll: »Theater der Flucht, S. 247.
208 GBFA18,S. 211. Der Satz kehrtin exakt dieser Form oder in Varianten davon immer wie-
der; somit ist er ein Zitat und wohl auch eine zitierbare Ceste des Regisseur-Erzahlers.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

zu tun haben, dessen Zuverlissigkeit wir nicht beurteilen kénnen. Immer
jedoch verweist der das Gesprich jeweils abbrechende Satz auf Ungesagtes,
nicht Thematisiertes, das »jeder an seine Statt« mitnimmt, womdglich beim
nichsten Treffen zur Sprache bringt, vielleicht aber auch fiir immer ungesagt
lisst. Der Erzahler, so scheint es, schiitzt hier seine Figuren, indem er eine
kunstvolle Selbstzensur iibt und das Gesprich jeweils abbrechen, die Szene
geradezu filmisch >ausblendenc l4sst.

IV.3.2 (K)ein Theater. Nirgends

Dass ein Bahnhofsrestaurant in der Fremde keine Bithne ist und Fliichtlinge
keine Schauspieler sind, wird gleich zu Beginn der Fliichtlingsgespriche klar,
denn die beiden Protagonisten reden, »sich ab und zu vorsichtig umbli-
ckend,«*® iiber Politik. Ein derartiges Umblicken wire nicht nur auf einer
Bithne des »altenc< Theaters ein Bruch mit der Illusion, sondern zugleich
auch eine Unmdoglichkeit fiir das epische Theater, welches das Zeigen zeigen
soll. Ein vorsichtiges Umblicken in der Offentlichkeit ist hingegen die Geste
desjenigen, der sich verfolgt, bedroht und misstrauisch beobachtet fithlt, und
zwar als er selbst und unabhingig davon, was er darzustellen beabsichtigt.
Unter diesen Umstinden gibt es kein Zeigen irgendeines Zeigens, sondern
nur ein Da-Sein ohne Moglichkeit irgendwelcher Darstellung.

Wenn ferner die Bithne als »Fluchtort« gelten kann, »weil ihr Als-ob dort
fir die Zeit der Vorstellung eine Grundlage schafft, wo anderswo keine ist,
und dadurch eine kritische Distanz und mit ihr die Moglichkeit iiberhaupt
von Kritik erdffnet«*'°, dann ist es dieses Als-ob, das in den Fliichtlingsgesprii-
chen iiberhaupt erst wieder hergestellt werden muss, da jene Bithne, die eine
Unterbrechung des Alltiglichen und Méglichkeitsbedingung der Kritik wire,
als moglicher Fluchtort fehlt. Eben weil die beiden Protagonisten auf einer
realen Flucht sind und somit einem dauerhaften Ausnahmezustand ausge-
setzt sind, ist eine Unterscheidung von Alltag und Flucht daraus verunmég-
licht. Die kritische Distanz der Biihne, auch einer Bithne des 6ffentlichen
Raums, ist unter den Bedingungen jener ungeheuren Distanz, die sie ge-
zwungenermaflen zu ihrem bisherigen Leben einnehmen miissen, eine verlo-
rene. Und dennoch schaffen sie sich Raum fiir Kritik, fliichtig zwar, aber den-
noch moglich. Das kritische Moment wird in erster Linie durch den bereits

209 Ebd.S.197.
210 Miiller-Schéll: »Theater der Flucht, S. 251.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

27


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paradoxa iiber Politik und Theater

mehrfach thematisierten Humor und die damit einhergehende Verfremdung
erzeugt, doch tduscht dies auch iiber die Melancholie hinweg, die sich durch
die Abwesenheit eines >Publikums«< oder vielmehr von Gesellschaft tiberhaupt
einstellt, eine Melancholie, die durch das Verwiesensein auf sich selbst ge-
kennzeichnet ist. Der Ausweg daraus ist nur der jeweils andere Gesprachs-
partner.

Was die Situation der beiden Fliichtlinge ndmlich konstituiert, ist zu-
nichst der Ausschluss aus einer Gemeinschaft, den man mit Hamachers Aus-
einandersetzung mit Aristoteles’ Politik als ein Urteil der »Sprache der Ent-
scheidung«®!! betrachten kann. Diese, wir haben es im Zusammenhang mit
Galy Gays Nein, also dem paradoxen Nein eines >Mannes, der nicht nein sagen
kann, bereits gehort,

spricht iiber Andere, sie spricht nicht mit ihnen. Indem sie das Ende des Mit-
einandersprechens markiert, lasst sie die Gemeinschaft an just derjenigen
Stelle verstummen, an der sie nichts als Sprache sein soll. Indem sie das Mit-
einanderleben aus Sprache fiir beendet erklart, statuiert die krisis den Tod
der Gemeinschaft. Sie ist Urteil, Gewalt der Physis, Faktum, Fatum; kontrak-
tes Ereignis des Seins ohne jenen Abstand zu sich, der sie zu einem Gesche-
hen der Pluralitit des politischen Seins 6ffnen und auf Andere und Anderes

als Sein offenhalten kénnte.?'?

Diesem Urteil iiber sich, dieser sprachlichen und zugleich physischen Gewalt
begegnen die beiden Fliichtlinge mit der sprachlichen Zuwendung zum je-
weils anderen und erdéffnen einander damit gleichsam wieder einen minima-
len gemeinschaftlichen Raum. Doch gehen wir zunichst einen Schritt zuriick:
Hamacher entfaltet seine Uberlegungen an dem Axiom, dass Gerechtigkeit
(dike) Sprache sei, aber eben in der besonderen Form der Entscheidung re-
spektive krisis, und

dass dike Entscheidung sei, lasst [...] keinen Zweifel daran, dass diese Ent-
scheidung — krisis — nicht anders als sprachlich verfasst sein kann. In die-
ser definitorischen Bestimmung kulminiert die Darlegung der Identitdt von
Miteinanderleben und Miteinanderreden, von polis und logos, und die Cha-
rakterisierung des Lebewesens, das wesentlich als Gemeinschaftswesen, als

211 Hamacher: »Dike — Sprachgerechtigkeit, S. 48f.
212 Ebd.S. 49. (Hervorh.i.0.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

zoon politikon, existiert und sich, in eins damit, durch Sprache auszeichnet,

als zoon logon echon "

Die Fliichtlinge, denen beides genommen worden ist, die Gemeinschaft und

214 und miis-

die Sprache, sind damit tatsichlich »aus der Menschheit exiliert«
sen sich die Grundlagen eines menschlichen Lebens wieder neu erschaffen,
auf gleichsam wankendem Grund und unter bleibender Bedrohung ihres Le-
bens. Vor diesem Hintergrund ist bereits der zunichst eher unspektakulir
erscheinende Titel von Brechts Dialog eine Form der >Dialektik im Stillstand::
>Fliichtlingsgespriche« sind ein gleichsam Unmdgliches, insofern Fliichtlin-
ge gerade durch ihren Ausschluss aus der Sprache als Objekt jener krisis ge-
kennzeichnet sind, die sie iiberhaupt erst zu Fliichtlingen macht, eine krisis
niamlich, die so radikal ist, dass sie Menschen »aus der Menschheit exiliert«.

Zugleich eréffnet die Moglichkeit des Gesprichs miteinander jedoch die
Aussicht auf ein anderes Miteinanderleben durch Miteinanderreden, gleich-
sam die Griindung einer neuen >Gerechtigkeit« durch Sprache, die sich jen-
seits jener Entscheidung befinden wiirde, durch welche die beiden Minner
einander iiberhaupt erst begegnet sind. >Fliichtlingsgesprache« wiren dann
sowohl die Infragestellung jener auf Aristoteles zuriickgehenden anthropo-
logischen Setzung als auch deren Bestitigung; sie beginnen gleichsam vor
dem Hintergrund des geretteten >nackten Lebens®®, iiberschreiten diesen

213 Ebd.S. 8f.

214 Vgl. Hamacher: »The one right no one ever has, S. 338.

215 Vgl. Agamben: Homosacer, S. 17f.: »Welcher Art ist die Beziehung von Politik und Leben,
wenn das Leben sich als das darbietet, was durch eine AusschlieRung eingeschlossen
werden mufs? [...] Politik gibt es deshalb, weil der Mensch das Lebewesen ist, das in der
Sprache das nackte Leben von sich abtrennt und sich entgegensetzt und zugleich in ei-
ner einschliefenden Ausschlieflung die Beziehung zu ihm aufrechterhalt.« Dass sich
Agambens Konzept des Homo sacer nur sehr bedingt eignet, um die Figur des Flicht-
lings in Brecht Text zu fassen, wird deutlich, wenn man sich die Differenz zwischen
Arendts und Agambens Uberlegungen vor Augen fiihrt, die Thomas Meyer folgender-
maflen beschreibt: »Seine Idee dessnackten Lebenss, die ausgehend von der Ausnah-
mesituation in den nationalsozialistischen Vernichtungslagern eine Ethik entwickeln
wollte, verblieb jedoch ganz im Stadium der Kritik am liberalen Rechtsstaat. Eine Wei-
terentwicklung dessen, was bei Arendt zunachst >Avantgarde< und dann die Grenze
des Menschen bezeichnete, nimlich die sehr konkrete Figur des >Fliichtlings¢, wurde
bei Agamben zum Fetisch einer Scheinradikalitit.« Vgl. Thomas Meyer: »Es bedeutet
den Zusammenbruch unserer privaten Welt, in: Arendt: Wir Fliichtlinge, S. 41-59. Hier
S.57. Heute, das heif’t im Sommer 2020, ware allerdings dariiber nachzudenken, ob
Agambens >Scheinradikalitdtc nicht moglicherweise erst jetzt zu einer konkreten Ra-

- amM14.02.2028, 17:01:34.

219


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Paradoxa iiber Politik und Theater

Ausnahmezustand jedoch letztlich. Das Motto, das Brecht seinem Text vor-
anstellt, spiegelt genau diese Paradoxie wider: Der Einzelne, der gerade eben
so sein eigenes >nacktes Lebenc retten konnte und dariiber auch seine Spra-
che - fast — verloren hat, weifd zwar, dass er noch am Leben ist, kann iiber
diese Tatsache hinaus aber nichts mehr sagen: »He knew that he was still ali-
ve./More he could not say. (Woodhouse)«*'®

Dabei setzt das erste Gesprich bezeichnenderweise mit dem Thema ein,
das den Unterschied zwischen >blof3« physischem Leben und legitimiertem
Leben in einer Gesellschaft markiert, nimlich mit dem Pass. Genau an dem
Punkt, an dem die zynische Bedeutung des Passes unter den aktuellen Um-
stinden zur Sprache kommt, nidmlich die Tatsache, dass die Herrschenden
genau wissen wollen, »daf man der und kein anderer ist, als obs nicht véllig
gleich wir, wens verhungern lassen«®'7, stellen Ziffel und Kalle einander mit
ihren Namen vor und erobern sich dadurch ihre Singularitit, ihre Mensch-
lichkeit und ihr gesellschaftliches Dasein zuriick: »Der Grof3e, Dicke stand
auf, verbeugte sich und sagte: Mein Name ist Ziffel, Physiker. Der Untersetz-
te schien zu iiberlegen, ob er ebenfalls aufstehen sollte, ermannte sich jedoch
dann und blieb sitzen. Er brummte: Nennen Sie mich Kalle, das geniigt.«*!8
Zugleich werden sie damit zu exemplarischen Gestalten, zu exemplarischen
Fliichtlingen, insofern sie jeweils einen bestimmten Typus des Fliichtlings
verkorpern, Ziffel als Physiker den Wissenschaftler, Kalle den Arbeiter, damit
aber zugleich die Tatsache, dass jeder zum Fliichtling werden kann, unabhin-
gig von seiner vorherigen gesellschaftlichen Position.

Das Einander-Vorstellen ist auch eine (Riick-)Eroberung des 6ffentlichen
Raums und erdffnet fir einen kurzen Augenblick so etwas wie eine Bithne, auf
der eine Geste der Hoflichkeit moglich ist, nimlich das Sich-Verbeugen. Da
die Geste respektive der Gestus, insofern es sich dabei um Formen der Kom-
munikation handelt, selbst auf Gesellschaft angewiesen ist, den Menschen
also nicht als isoliertes Individuum, sondern als zoon politikon zeigt, vollzieht

dikalitat werden kann und wird. Er scheint bis dato der einzige Philosoph zu sein, der
sich 6ffentlich mit der Frage auseinandersetzt, ob wir (und hier sind buchstéblich alle
Menschen gemeint) nicht mittlerweile alle einem nahezu totalitdren biopolitischen
Regime unterworfen sind, das uns tatsdchlich auf das >nackte Leben< reduziert und
somit>Politik¢, Sprache und damit die Bedingungen der Moglichkeit von Demokratie
verunmoglicht. Wir erleben ferner: Nicht einmal Flucht ist noch eine Option.

216 GBFA18,S.195.

217 Ebd.S.198.

218 Ebd. S.198f.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

Ziffel hier gleichsam eine Re-Vergesellschaftung sowohl seiner selbst als auch
Kalles. Dem »gestischen Prinzip«, wie es hier erscheint, steht nimlich, wie
Hans Martin Ritter herausgearbeitet hat, das »mimische Prinzip« gegeniiber,
von dem sich Brecht mit seinem epischen Theater generell gelost habe:

Die Ablésung des »mimischen Prinzips« durch das »gestische Prinzip« be-
deutet die Abkehr von der >Kultivierung der seelischen Konflikte< und de-
ren unmittelbaren Ausdruck in der Mimik, im Gesicht des Schauspielers. [...]
Das mimische Prinzip, das den Menschen aus seinen gesellschaftlichen Zu-
sammenhangen isoliert und ihn nur als Individuum im Griff eines undurch-
schaubaren und unbeeinfluftbaren personlichen Schicksals zeigt, fithrt zur
Entgesellschaftung des Gestus.?"®

Dem stellt Ziffel seine Verbeugung entgegen, mit der er sich und sein Gegen-
iber aus der Isolation befreit und wieder einen gesellschaftlichen Zusam-
menhang herstellt. Darauf, dass der Gestus bei Brecht notwendigerweise so-
zial sein muss, verweist auch Gilles Deleuze in seinem Kino-Buch und kommt
dort zu dem Schluss, dass der Gestus »eine unmittelbare Theatralisierung der
Korper« bewirke, »eine Theatralisierung, die oftmals betont unauffillig sein
kann, da sie sich von jeglicher Rolle unabhiingig macht.«**° Mit einer solch
betont unauffilligen Theatralisierung des Kérpers angesichts hochst nicht-
theatralischer Umstinde und mit einer Rollenunabhingigkeit der Bewegung,
insofern die Rollen hier gerade erst neu festgeschrieben werden, haben wir es
in der zitierten Eingangsszene der Fliichtlingsgespriche zu tun. Der Gestus, um
den es geht, verweist somit in doppelter Weise auf das Politische und Gesell-
schaftliche, einmal allgemein, insofern das gestische Prinzip aus dem isolier-
ten Individuum ein gesellschaftliches Wesen macht, und auferdem konkret,

219  Ritter: Das gestische Prinzip, S.18. (Hervorh. i. 0.) Vor dem Hintergrund der Analyse die-
ser plausiblen Gegeniiberstellung erscheint — diese den Rahmen verlassende Bemer-
kung erlauben wir uns an dieser Stelle — die heute vorherrschende Asthetik in den
Medien jeglicher Art als der krasseste mogliche Gegenpol dazu, insofern jene Asthetik
doch weitgehend davon gepragt ist, isolierte Individuen und deren Mimik abzubilden,
die ihnen mittlerweile auf andere Weise genommen wird. Das jedoch ware ein ande-
res Thema.

220 Gilles Deleuze: Das Zeit-Bild. Kino 2, Gibers. von Klaus Englert, Frankfurta.M.1997, S. 248.
Deleuze setzt den Brecht’schen Gestus insbesondere mit dem Kino John Cassavetes’,
der franzésischen nouvelle vague und dort vor allem mit Jean-Luc Godard in Verbin-
dung, worauf wir hier aber leider nicht weiter eingehen kdnnen.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

221


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Paradoxa iiber Politik und Theater

insofern die Verbeugung zusammen mit der Nennung des Namens und des
Berufs das verlorene gesellschaftliche Sein der Flichtlinge wiederbelebt.

Eine dhnliche Geste und somit ein erneutes Auftreten im 6ffentlichen
Raum schlief3t spiter den letzten Dialog der Fliichtlingsgespriche ab, wenn Zif-
fel sich erneut erhebt, um mit Kalle anzustofSen: »Und er erhob sich mit seiner
Tasse und machte mit ihr eine ungenaue Bewegung, die nicht leicht jemand
als einen Versuch zum AnstofRen entlarven konnte.«**! Diese Geste ist eine,
die sich selbst gleichsam als solche verschleiert; erneut betont unauffillig ist
sie eine, die nicht zeigt, dass sie zeigt, aus Riicksicht auf die prekiren Rah-
menbedingungen. Genau eine solche Geste, die zeigt, was angesichts der La-
ge nicht gezeigt werden kann, hatte Kalle zuvor gefordert, als er Ziffel darum
gebeten hatte, mit ihm auf den Sozialismus anzustofRen, »aber in solch einer
Form, dafd es hier im Lokal nicht aufFillt.«**2

Fast scheint es so, als habe Brecht mit dieser prizisen Beschreibung ei-
ner unvollstindigen Geste vorweggenommen, was Judith Butler mit expli-
ziter Bezugnahme auf Benjamins Brecht-Lektiire und »>sein«< episches Thea-
ter »als Zitat einer Handlung, die selbst zum Ereignis wird«*?3, beschreibt.
»Was wir also bekommen, ist ein >Standbilds, ein eingefrorenes Bild, d.h. ge-
rade eine Geste, die nicht in eine Handlung umgesetzt wird.«*** Anders als in
Butlers Beispiel ist es hier jedoch kein unmittelbar bevorstehender Gewaltakt
durch die jeweiligen Protagonisten selbst, der durch eine »Regiehandlung«**5
verhindert werden miisste, sondern vielmehr die Méglichkeit eines solchen
gegen die beiden Figuren gerichteten Gewaltakts aufgrund einer tatsichlich
vollzogenen Handlung.

Esist demnach nicht nur ein Nicht-Ort, an dem sich die Fliichtlinge befin-
den, es ist auch ein Nicht-Theater, das sie auffithren, ein paradoxer Versuch,
zu zeigen, ohne zu zeigen, oder jedenfalls betont unauffillig zu zeigen. Die
Gesten miissen daher Spuren ihrer selbst sein, kénnen nicht ganz ausgefiihrt
werden, sondern miissen sich gleichsam selbst bremsen, unterbrechen, ver-
flichtigen, um ihre Triger nicht zu verraten und in Gefahr zu bringen. Unge-
nauigkeit und Unauffilligkeit sind im Exil lebensnotwendig, ebenso wie auch
im Krieg die minimale Abweichung Leben retten kann, denn, wie Ziffel sagt,

221 GBFA18, S.305.

222 Ebd.S.304.

223 Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 79.
224 Ebd.

225 Ebd.S.77.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

»[d]ie Schlamperei hat schon Tausenden von Menschen das Leben gerettet.
Im Krieg hat oft die kleinste Abweichung von einem Befehl geniigt, daf} der
Mann mit dem Leben davongekommen ist.«*26

Nicht sklavisch nachgeahmte bekannte Gesten ermdglichen den Fliicht-
lingen also die zumindest zeitweise Riickeroberung des dffentlichen Raums,
sondern deren variiertes, bis zur Unkenntlichkeit verfremdendes Zitieren.
Gerade dadurch werden sie doch noch zu Schauspielern, die nicht nur eine
»komische Sprachmaske«**?, sondern auch eine »Kérpersprachmaske«tragen,
welche sie sowohl schiitzt als auch den eigenen Ausdruck erst ermdglicht.
Wenn es sich aber weiterhin um eine identifizierbare Geste handeln soll, darf
die Abweichung auch nicht zu grof? sein. Die Geste muss noch als solche er-
kennbar, sie darf kein individueller, ginzlich >privater« Tick sein, gleichwohl
aber darf sie »nicht leicht« jemand »entlarven« kénnen, sie darf nicht »auf-
fallen«, denn auch in den Fluchtlindern drohen den Flichtlingen weiterhin
Gefahren und sie sind immer noch auf der Suche nach einer neuen Heimat,
wie schon Wagner festgestellt hat: »Die Gespriche der Fliichtlinge sind somit
nicht Einverstindnisversuche iiber die positiven Lebensbedingungen des je-
weils vorfindlichen Exillandes. [...] Als Flichtlinge bleiben sie auf der Suche.
Als Emigranten hitten sie schon je Heimat erreicht.«?28

Was Wagner ebenfalls deutlich erkennt und herausstellt, ist das eigentlich
offensichtliche, geradezu triviale, aber in der heute allgegenwirtigen Alterna-
tivlosigkeitsrhetorik hiufig scheinbar vergessene demokratische Moment der
dialogischen Form: »Der Dialog wird in Brechts Hand zu einer geschmeidigen
Waffe gegen jede Art von Dogmatik. [...] Die Dialogfithrung in den Fliichtlings-
gesprichen ist eine in der deutschen Literatur selten anzutreffende Verfithrung
zur Diskursivitit.«*?® Auch Wagner zieht — kaum verwunderlich - in die-
sem Zusammenhang einen Vergleich zu Diderot, viel wichtiger erscheint al-
lerdings die offensichtliche Entgegensetzung zu jener »rhetorischen Theatra-
lik des Faschismus,«**° die auf monologisches Gebriill, maximale Einfithlung
und totale Identifikation setzt. Hier liegt dann auch mit ein Grund fir die
vorhandenen >theatralischen< Vorbehalte, die Unméglichkeit des Theaters in

226 GBFA18,S.202.

227 Vgl. Miiller-Scholl: »Theater der Flucht, S. 245.
228 Wagner: Brecht. Kritik des Faschismus, S. 330.
229 Ebd. S 335.

230 Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

223


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Paradoxa iiber Politik und Theater

den Fliichtlingsgesprichen, die sich somit als eine doppelte erweist: Sowohl je-
ne Form des Theaters, in der in einem geteilten 6ffentlichen Raum ein Als-ob,
eine womoglich sogar >epische« Darstellung eines Anderen moglich ist, steht
dort in Frage wie auch, aufgrund von kritischer Distanznahme, die faschisti-
sche, auf Einfithlung und Unterwerfung abzielende monologische Theatralik.

Die Form des Dialogs ermdéglicht zwar die Darstellung einer Utopie demo-
kratischer Gleichheit, paradoxerweise aber gerade deswegen, weil die beiden
Fliichtlinge ihrer vorherigen sozialen Stellung beraubt sind. Im Bahnhofs-
restaurant von Helsingfors begegnen sie sich nicht als Arbeiter und Physi-
ker, sondern als Vertriebene und prekir lebende Fliichtlinge, als Heimatlose
und zunichst auch Sprachlose. Erst am existenziellen Nullpunkt des Exils, so
scheint es, ist ein solches Gesprich auf Augenhéhe méglich; in den >geordne-
ten« Verhiltnissen ihrer vormaligen Heimat wiren die beiden Midnner entwe-
der Gefangene ihrer sozialen Rollen gewesen oder bereits gar nicht mehr am
Leben.

Dass aus der grofitmdglichen Verneinung der Demokratie, dem Faschis-
mus und seinen Folgen, ein demokratisches Moment erwichst, kénnte als
Tragik betrachtet werden, wird aber hier in Humor gekleidet und insofern
auch theoretisch >begriindet, als das immer wiederkehrende Motiv der Nicht-
Identitat auch strukturell mit Humor in Verbindung gebracht und »einem der
gréfiten Humoristen unter den Philosophen«**! zugeschrieben wird, nimlich
Hegel. Ziffel ist es, der auf Hegel zu sprechen kommyt, als sich das Gesprich
explizit um Humor dreht, und der ausgerechnet dessen zwar einflussreiche,
aber schwer zugingliche Wissenschaft der Logik als »eines der grofiten humoris-
tischen Werke der Weltliteratur«*3* bezeichnet. Es behandele, so Ziffel, »die
Lebensweise der Begriffe, dieser schliipfrigen, unstabilen, verantwortungslo-
sen Existenzen«, und, so meint er kalauernd weiter, die Begriffe seien wich-
tig, denn sie seien »die Griffe, mit denen man die Dinge bewegen kann«.>33
Gerade das Motiv der Nicht-Identitit, das sowohl den Humor als auch die
Dialektik auf den Plan ruft, erméglicht in mehrfacher Hinsicht Gleichheit —
ein Zusammenhang, der uns bereits bei Diderot begegnet ist, wenn auch ohne
explizite >Dialektik«.

Die das Gesprich in Gang setzende Erkenntnis iiber die konkrete Nicht-
Identitit von Bier und Zigarren erweist sich im Nachhinein als bereits voll-

231 Vgl. GBFA18, S. 262.
232 GBFA18,S. 263.
233 Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Brechts Widerspriiche

zogene dialektische Bewegung der Dinge selbst. Der dafiir nétige Humor,
man kann hier auch sagen: das dialektische, mithin kritische Bewusstsein,
ist gleichsam die Moglichkeitsbedingung fir das Zustandekommen des Ge-
sprichs, denn erst das Auseinanderfallen von Begriff und Wirklichkeit nétigt
iberhaupt zum Denken, zur Mitteilung und zum Handeln. Weil die Emigra-

234

tion »die beste Schul fiir Dialektik«*** ist, wollen die beiden bereits an dieser

Stelle anstofRen, doch vollziehen sie das feierliche Aufstehen als 6ffentliche

235 weil es

Geste »unter diesen Umstinden« dann doch lieber »nur im Geiste«
Aufsehen erregen konnte. Erst am Schluss, als Kalle Ziffel direkt auffordert,
trauen sie sich jene feierliche Geste zu vollfithren, die sich selbst als solche
verschleiert, weil es eine »ungenaue Bewegung« ist, die nicht leicht zu »ent-
larven« ist.23¢

Die Geste wird nun zwar vollzogen, bleibt aber in ihrer Eindeutigkeit
oder Wahrheit vage, die Desorganisation der Bewegung wird selbst zu einer
Form der Dialektik, insofern man darunter jene kiinstlerische und spezifisch
Brecht’sche Dialektik versteht, die, wie Didi-Huberman — Brecht zitierend —
herausgearbeitet hat, »nicht nur eine Sache der Methode sei: Es braucht Mut,
die Wahrheit zu schreiben, die Klugheit, die fruchtbarsten Situationen zu er-
kennen, das Urteilsvermogen, zu wissen, wem man diese Wahrheit anvertrau-
en kann, die List, sie zu verbreiten, sowie schliefRlich die Kunst, sie als Waffe
handhabbar zu machen.«*3?

Die schematische Dialektik, wie sie sich bei Hegel und Marx findet, miisse
daher vom Kiinstler »transformiert« werden, so Didi-Huberman, und, so wi-
re zu erginzen, behutsam der jeweiligen konkreten Situation angepasst wer-
den. In den Fliichtlingsgesprichen ist diese konkrete Situation von der Desor-
ganisation der eigenen Person angesichts eines unsicheren Status in der Welt
gekennzeichnet, was sowohl fiir die Figuren gilt als auch — so darf angenom-
men werden - fiir deren Autor. Die Antwort darauf besteht nun aber nicht
in einer begrifflichen Reorganisation der Verhiltnisse oder der eigenen Per-
son, sondern darin, weitere »Heterogenititen« zu schaffen, um die Wahrheit

nicht zu setzen, wie es die Philosophen tun, sondern »um die Wahrheit in Dys-

234 Ebd.S.264.

235 Ebd.S. 26s5.

236 Ebd. S.304.

237 Didi-Huberman: Wenn die Bilder Position beziehen, S.109. (Hervorh. i. O.) Er bezieht sich
hier auf Brechts »Fiinf Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit, vgl. GBFA 22.1,
S.74-89.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

225


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Paradoxa iiber Politik und Theater

238 Einfacher gesagt geht es

position zu bringen« und dadurch zu exponieren.
um ein Zeigen statt um ein Erklaren, um ein Verkomplizieren anstatt um ein
tatsichliches »Entlarven« der Geste. Die Ungenauigkeit der Bewegung Ziffels
ist daher kein Unvermdgen, eine Verlegenheitsgeste oder gar durch Angst in-
duziert, sondern sie ist das notwendige dialektische und hier durchaus auch
humoristische Moment selbst: »Auf diese Weise wird die Wahrheit exponiert,
indem man die Dinge desorganisiert, also verkompliziert, wihrend man sie
gleichzeitig impliziert — und nicht etwa expliziert oder erklirt.«*3° Mit But-
ler kénnen wir auch von einem »Ethos der Zuriickhaltung«*4° sprechen, das

sich in jenem »Bremsen«*#!

der eigenen Geste manifestiert, welches in dem
sschlampig« ausgefiithrten Anstofien eine tatsichliche Handlung héchstens er-
ahnen lisst.

Wo kaum ein Ort zum Verweilen ist, geschweige denn eine Bithne zum
Erscheinen, da schaffen sich die Fliichtlinge in ihren Gesprachen und durch
ihre Gesten dennoch eine fliichtige Moglichkeit der Darstellung und damit
eine minimale Gemeinschaft eines geteilten Als-ob, das sie zu Schauspielern
macht und zu praktizierenden Dialektikern. Ihre kritische Distanz entsteht
dabei aus jenem Humor, den sie angesichts der Umstinde als einzige ver-
bliebene Waffe noch behalten haben und fur den es wiederum das Gesprich,
also den jeweils anderen braucht, um zur Darstellung gebracht zu werden.
Sie entziehen sich damit nicht zuletzt jener Sprache der Entscheidung, de-
ren mehrfache Opfer sie doch geworden sind, und setzen dieser eine Sprache
und auch eine zuriickhaltende Politik der Freundschaft entgegen — obgleich
sie eben noch einander Fremde waren.

238 Vgl. Didi-Huberman: Wenn die Bilder Position beziehen, S.110. (Hervorh. i. 0.)
239 Ebd.

240 Vgl. Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 78.

241 Vgl.ebd.S. 77.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Schluss

Wir kdnnen weder die Ceschichte wiederfinden noch den Akt auf den Be-
griff bringen, wenn die Geste zum Ereignis wird. Vielleicht kdnnen manch-
mal derartige befremdliche Momente der Zitation, diese unvollstindigen
Performanzen, dem Einhalt gebieten, was ganz alltaglich geworden und zu-
gleich véllig falsch ist.

Die Schlusssitze von Judith Butlers Vortrag iiber die Geste zeigen eine klare
und eindeutige ethische Haltung der Autorin: Es gibt das Falsche und es liegt
in unserer Verantwortung, dieses Falsche nicht nur zu benennen, sondern
es auch zu zeigen und ihm dadurch zugleich Einhalt zu gebieten. Zwar sagt
sie hier selbst nicht, was das Falsche konkret ist, doch spricht sie an anderer
Stelle indirekt von dem, was sie in unserer Zeit fiir das Falsche hilt, dasjenige
mithin, was durch gemeinsames Handeln geindert werden soll. Die Form des
Handelns ist dabei von entscheidender Bedeutung und steht in Frage: »Welche
Forme, so fragt sie zunichst, »nimmt das Handeln an, wenn seine tiberkommenen
Stiitzen wegfallen? Diese Frage erweist sich als dringlich, wenn etwa jene, die
den verheerenden Folgen der Prekaritit ausgesetzt sind, sich versammeln,
um diesem Zustand entgegenzutreten.«* Die von Benjamin und dessen Aus-
einandersetzung mit Brecht herkommende, in dhnlicher Weise auch bei Der-
rida auftauchende und von Butler aufgegriffene und weitergedachte Geste
als kritische Zitation, Ereignis und Handlung ist fiir sie dasjenige, was dem
Falschen Einhalt gebieten kann, auch und gerade dann, wenn die bisherigen
Stiitzen des Handelns bereits weggefallen sind.

Als Stiitzen erweisen sich innerhalb von Texten mitunter auch andere Tex-
te, althergebrachte Autorititen moglicherweise, deren eigener Status umso

1 Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, S. 81.
2 Ebd. S. 47. (Hervorh.i.0.)

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Paradoxa iiber Politik und Theater

prekirer wird, je mehr weiterer Text sich auf sie bezieht, da dies — parado-
xerweise — mitunter hiufig zur Verstellung ihrer selbst im doppelten Sinne
fithrt. Das Zitieren selbst wird umso prekirer und anspruchsvoller, je stirker
es — jedenfalls vermeintlich — einer Selektion aus einer immer groferen Aus-
wahl gleichkommt. Wenn nicht nur das Reden, sondern ebenso das Schrei-
ben auch ein Handeln ist, dann muss sehr genau bedacht werden, was die
itberkommenen Stiitzen sind und warum, und nicht zuletzt, wer sich statt-
dessen — zitiert und zitierend - zu versammeln hat.

Auch die Texte, die wir in dieser Arbeit versammelt haben, sind gewisser-
mafien kritische Zitationen, ein Herausgreifen von Texten aus einem konti-
nuierlichen Zusammenhang, um deren kritisches Potential fitr uns Nachge-
borene freizulegen, das sich moglicherweise auch und tiberhaupt gerade erst
dann zeigt, wenn man sie paradigmatisch und sehr genau betrachtet, unge-
achtet dessen, was gerade als zitierbar gilt und in welcher Weise. Ausschlag-
gebend fur die Auswahl war die jeweilige Radikalitit, mit der dort inhaltlich
und formsemantisch Fragen von (Nicht-)Identitit, Widerspruch und Para-
doxa verhandelt werden. Judith Butler macht uns indes darauf aufmerksam,
was die Fluchtlinie dieser Auseinandersetzung ist, nimlich ein theoretisches
Erfassen dessen, was es heifdt, zu zitieren, einerseits sowie die damit verbun-
denen politischen und ethischen Implikationen, die auf die Unterbrechung
und Verinderung dessen hinauslaufen, was villig falsch ist.

Diderot hat uns gezeigt, dass auch falsche, exemplarisch vom Schauspie-
ler als eines dazu virtuos fihigen Subjekts zur Schau gestellte Gefithle echte
Gefiihle bei dessen Publikum hervorrufen kénnen. Ferner hat die Falschheit
des Neffen Fragen nach den gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, in de-
nen souverdnes Spiel einerseits und, im Gegensatz dazu, der Zwang zur Ver-
stellung andererseits moglich oder geboten ist, aufgeworfen. Inwiefern auch
die eigene Fahigkeit zur kritischen Distanz gegeniiber gegebenen und ver-
meintlich falschen Umstinden noch einmal ihrerseits in Frage gestellt wer-
den muss, wenn eine radikale Gleichheit der verschiedenen involvierten Posi-
tionen ernst genommen wird, haben wir in dem dritten thematisierten Text
Diderots gesehen.

Brecht kann in der Radikalitit, mit der er diese im Kern durchweg politi-
schen Fragen — (Nicht-)Identitit des (In-)Dividuums, Verhiltnis von Schau-
spieler und Zuschauer innerhalb und auflerhalb des Theaters, das Verhiltnis
von Befremdung, Verfremdung und Kritik — formal behandelt, als ein Nach-
folger Diderots betrachtet werden, und nicht nur das. Beide, so sollte in dieser
Arbeit deutlich geworden sein, haben uns hinsichtlich heutiger gesellschafts-

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Schluss

politischer Fragen mehr zu sagen, als es die historische Distanz zunichst ver-
muten lassen wiirde.

Galy Gay ist nicht nur die paradigmatische Figur eines dekonstruierten
Individuums avant la lettre, sondern zeigt in geradezu prophetischer Klarheit,
wie einfach sich Menschen zum kriegsbereiten Soldaten machen lassen. Dass
es sich dabei ausdriicklich um ein Lustspiel handelt, jene Verwandlung al-
so komisch und lustvoll vonstattengeht und dabei durchaus ein befreiendes
Moment beinhaltet, macht das Stiick nur umso befremdlicher und bedeuten-
der. Wie lieRe sich die erfolgreiche Mobilmachung von ansonsten friedlichen
Menschen auch anders erkliren? Dies ist keineswegs eine rein historische und
auf die Anfinge des Nationalsozialismus beschrankte Frage, sondern dariiber
hinaus eine allgemein politische, die gerade heute (wieder) von Relevanz ist,
und das nicht erst dann, wenn explizit und aggressiv fiir den >Beruf« des Sol-
daten geworben wird, sondern bereits in dem Augenblick, da flichendeckend
und grofitenteils unkritisch ein Diskurs iiber die moglichst effiziente >Ver-
wertung« von sogenanntem >Humankapital gefithrt wird.

Was uns ferner der Messingkauf als Theoriefragment zeigt, ist in erster Li-
nie nicht unbedingt ein Scheitern der dort implizit enthaltenen Theorie, son-
dern vielmehr ein Vorbehalt gegeniiber der eindeutigen Theoretisierung von
etwas, das sich erst in dialogischer, mehrstimmiger und formal heterogener
Form annihernd angemessen darstellen lisst, kurz: in theatralischer, mit-
hin auch lebendiger Form. Was Theater in diesem Sinne von Theorie unter-
scheidet, deren Wortstamm den gleichen etymologischen Ursprung hat und
vom >Betrachten< herkommt, ist die Tatsache, dass eine Theorie konsistent
und widerspruchsfrei zu sein hat, wihrend das Theater geradezu ein Schau-
platz von Widerspriichen und buchstiblichen Paradoxa, nimlich >Gegenmei-
nungen« sein kann, ohne dass dies ein Defizit darstellen wiirde. Anders ge-
sagt: Theorie ist notgedrungen weitgehend monologisch, muss es allerdings
auch nicht notwendigerweise sein. Paradoxa im Sinne von verschiedenen,
insbesondere von einander widersprechenden Meinungen gibt es somit nicht
lediglich iiber Theater als deren Gegenstand, sondern iiber eine bestimmte
Form von Theater als deren Medium erscheinen diese Paradoxa mithin erst.
Der fragmentarische Charakter sowie die dialogische Form des Messingkaufs
versperren sich somit nicht allein einer Dogmatisierung von Lehrsitzen iiber
das Theater, sondern auch einer metasprachlichen, wissenschaftlichen und
mithin hierarchischen Uberhebung gegeniiber theatralischen Darstellungs-
formen von >Wahrheit.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

229


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Paradoxa iiber Politik und Theater

Brechts Fliichtlingsgespriche konnen und — wir erlauben uns, diese nor-
mative Aussage zu machen - sollten auch als Alternative zu aktuellen Dis-
kursen iiber Flichtlinge gelesen werden. Brechts Auseinandersetzung mit der
Existenzweise des Fliichtlings ist von einem theoretischen und ethischen An-
spruch getragen, der sich dadurch auszeichnet, dass er sich sowohl von emo-
tionalisierter Effekthascherei als auch von einem kalten und >wissenschaft-
lich« distanzierten Blick absetzt. Dabei erweisen sich gerade das Theater und
die Frage der Darstellbarkeit auch hier als zentral. Hannah Arendts sehr per-
sonliche, aber keineswegs blof3 >subjektive«, weil autobiographische Ausfiih-
rungen im erst vor kurzem wieder neu aufgelegten Text Wir Fliichtlinge bilden
dazu eine erhellende Erginzung.

Es bleibt die Frage, wie sich die in dieser Arbeit behandelten Tex-
te auf einen Begriff bringen lassen. In allen Texten werden Formen von
Nicht-Identitit verhandelt, und zwar auf jeweils hochst komplexe Weise.
Angefangen bei der Nicht-Identitit von gezeigtem und empfundenem Gefiihl
iiber die Diskrepanz zwischen gesellschaftlichen Konventionen und dem Ver-
halten des Einzelnen bis hin zur radikalen Zerlegung des Individuums und
der Erkenntnis, dass aus der Perspektive des aus der Menschheit Exilierten
nichts mehr es selbst ist, aber gerade daraus auch eine besondere Fihigkeit
zur Kritik erwichst.

Im Zentrum, so kénnen wir nun sagen, steht in allen Fillen die Frage
nach der Fihigkeit des Einzelnen zur Distanzierung vom unmittelbar Gege-
benen und zugleich nach den Bedingungen der Méglichkeit dieser Befrem-
dung, mithin auch der Méglichkeit von Kritik, die damit einhergehen kann,
aber nicht muss. Dabei erweist sich eine klare Zweiteilung von Wertigkeiten
hinsichtlich identifizierender Bezugnahmen und Erscheinungsweisen sowie
deren potentielles Scheitern jedoch als tiickisch, denn das >Nicht-Identische«
kann sowohl Teil der Kritik selbst als auch dasjenige sein, was zu kritisieren
ist. Darum ist es zunichst einmal notwendig, die Erscheinungsweisen des
Nicht-Identischen differenziert zu beschreiben und das Nicht-Identische des
Nicht-Identischen selbst zu erkennen, dessen unterschiedliche Formen kaum
alle unter denselben Begrift gefasst werden konnen. Ohne konkrete inhaltli-
che Bezugnahme bleibt der Begriff selbst diftus, verfiithrt gar zum Gegenteil
dessen, was er semantisch beinhaltet, nimlich zur Subsumtion von Gegen-
sitzlichem, Inkommensurablem unter ein und denselben Begriff.

Dass es unter bestimmten politischen Voraussetzungen zu einer solchen
Verwirrung der Begriffe und einem forcierten eklatanten Missverhiltnis von
Sprache und Wirklichkeit kommt, hat nicht nur Brecht erkannt, sondern bil-

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Schluss

det auch die Ausgangslage fiir Victor Klemperers LTI. Bereits Diderots Ge-
genspieler Rousseau erkennt indes die Gefahren einer Theatralisierung des
politischen Raums, wie sie spiter Walter Lippmann beschreiben wird. Im-
mer geht es in den genannten Auseinandersetzungen um die Frage nach den
Bedingungen der Moglichkeit der insbesondere sprachlichen kritischen Di-
stanz. Ein gemeinsamer Nenner all jener Texte und Herangehensweisen wire
also die Sprachkritik als Machtkritik.

Diderots Schauspieler als paradigmatische Figur des Nicht-Identischen
unterhilt insofern ein kritisches Verhiltnis zur Sprache, als er alles, was er auf
der Bithne sagt, und auch all das, was er dort tut, immer schon wiederholt, zi-
tiert, als performativen und iterativen Akt vollzieht, der zuvor von ihm einge-
iibt worden ist. Zudem hat er die unwillkiirlichen AuRerungen der Menschen
in der Gesellschaft so ausgiebig studiert wie Klemperer die LTI, er kann mit-
hin in der Nachahmung eine kritische Distanz dazu einnehmen. Nicht zuletzt
vollzieht der Dialog selbst jenes Prinzip der Unterbrechung, das sich spiter
bei Brecht als Konzept fiir das epische Theater findet, indem er nimlich die
beiden Dialogpartner immer wieder innehalten lisst, sie sich ihrer eigenen
Perspektive bewusstwerden lisst — und aus den Meinungen iiber den Schau-
spieler respektive das Schauspielerproblem keine Theorie entwickelt, sondern
daraus selbst Theater werden lisst. Die Sprache hat dadurch je schon einen
Abstand zu sich, ist das Gegenteil dessen, was Klemperer an der LTI beobach-
tet hat, denn diese war vor allem eines: totalitir.

Brechts Theoriefragment verbleibt in dhnlicher Weise zwischen Theorie
und Theater, und auch das lisst sich vor allem an der sprachlichen Form fest-
machen, auch dort haben wir es mit einem Dialog respektive einem Polylog
von funf Figuren zu tun. Sein Theater geht indes noch einen Schritt weiter
und hilt auch den Zuschauer dazu an, jene Distanz einzunehmen, die bei
Diderot vor allem dem Schauspieler vorbehalten war. Nicht so sehr dessen
Gefiihle beim Spiel, sondern vielmehr jene des Zuschauers sind von Belang,
wenn das Theater >kritisch« sein soll. Die Einfiithlung, und das heif3t bei Brecht
in aller Regel auch die Identifikation mit jemandem, ist darum eine so grofRe
Gefahr, weil sie jeden Abstand zunichtemacht, mithin auch den sprachlichen
Austausch und die Sprache selbst marginalisiert. Dass dies gerade im Faschis-
mus von besonderer Bedeutung ist, liegt darin begriindet, dass dieser auf die
sprachliche und gefiithlsmiRige >Vergewaltigung< der Massen setzt und den
Einzelnen sowohl seiner eigenen Gefiihle als auch seines eigenen Denkens,
der eigenen Sprache, die zugleich mit anderen zu sprechen in der Lage ist,
beraubt. Paradigmatisch und ambivalent ist hier die Figur Galy Gay, weil sie

- amM14.02.2028, 17:01:34.

231


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Paradoxa iber Politik und Theater

als »Dividuum« sowohl ein Ergebnis jener Strukturen ist, als auch das Wi-
derstandspotential dagegen in sich birgt. Er ist teilbar, nicht identisch, kann
auch anders, ist nicht zu fassen.

Doch selbst das Nicht-Identische als Moglichkeitsbedingung von Kritik
wird zur Gefahr, wo dieses nicht mehr benannt werden darf, mitunter gar
die Sprache dafiir fehlt, da den Begriffen neue Bedeutungen zugeschrieben
worden sind. Diese Problematik, nimlich die Entfremdung von der eigenen
Sprache und der Verlust des Vertrauens in deren Fihigkeit, die Wirklichkeit
zu beschreiben, findet sich bei Victor Klemperer. Wohin die véllige Uberein-
stimmung mit der Umwelt fithren kann, hat Hannah Arendt an der Figur
Eichmanns gezeigt, dessen stereotype Sprache keinerlei Spielraum fiir kriti-
sches Denken liefR.

Die Flichtlinge und tiberlebenden Opfer jener Zeit waren wiederum in be-
sonderem Maf3e Formen des Nicht-Identischen ausgesetzt. Das haben Arendt
wie auch Brecht aufgezeigt. Gerade die verlorene Unbefangenheit der Gesten,
also der kérpersprachlichen Ausdrucksweise, nimmt bei beider Auseinander-
setzung mit der Frage der Existenzweise der Geflohenen eine zentrale Rol-
le ein. Genau das, was fir das epische Theater zentral ist, die Zitierbarkeit
von Gesten, wird in den Fliichtlingsgesprichen zum Ausweg aus einer fast un-
moglichen Situation. Die Erinnerung an die soziale Bedeutung bestimmter
Gesten und deren behutsames Andeuten verschaffen einen minimalen Raum
der Darstellung, der Gemeinschaft und zugleich doch auch des Schutzes vor
weiterer Gewalt und Willkiir.

Wenn die Geste zum Ereignis wird, dann ist sie zugleich eine individu-
elle Handlung und ein zitierter, in irgendeiner Weise auf etwas anderes ver-
weisender Akt, der aber keine Affirmation darstellt und auch nicht lediglich
skritisch« ist, sondern etwas Neues, sich dem Ausgangspunkt Entziehendes.
Beim Vollzug einer Geste spricht der Korper, und zwar so, dass er nicht er-
setzbar, das so Gesagte nicht iibersetzbar ist, obgleich es sich dabei doch um
Zitationen handelt. Wenn die Geste als Ereignis nicht nur eine Unterbrechung
markiert, sondern gar ein Abbruch ist (wie Butler es andeutet), dann muss sie
notwendig zugleich mehr und weniger sein als das, was sie zitiert. Weniger,
insofern die vollstindig ausgefithrte Geste reine Affirmation, ein Weiter-so
wire, mehr, insofern sie iiber sich hinausweist, sich selbst iiberschreitet auf
das hin, was dem Falschen, von dem sie ausgegangen ist, entgegenzustellen
ware.

Gerade in der unvollstindig zitierten Geste als Ereignis manifestieren sich
somit jene Erscheinungsweisen des Nicht-Identischen und der Paradoxa, die

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Schluss

im Zentrum unserer Untersuchungen gestanden haben und dadurch sowohl
als Begriffe wie auch als Phinomene Kontur gewonnen haben sollten. Die
bevorzugten Orte und zugleich die Moglichkeitsbedingungen jener Ereignis-
Gesten sind einerseits das Theater, andererseits der politische Raum; die Sub-
jekte, welche sie ausfithren, sind entweder Schauspieler oder politische Sub-
jekte. Der im Rousseaw'schen Sinne negativ konnotierten >theatralischen Ge-
sellschaft« wire somit ein sgesellschaftliches Theater< entgegenzustellen, das
politische Subjekte und Ereignisse ermoglichte, die mehr wiren als sklavisch
nachgeahmte Gesten und Zitate, das aber in der Tat aus Gesten bestehen
miisste, die aus >blofienc< Sprechakten Ereignisse zu machen in der Lage wi-
ren.

Die Auflosung des Sprechakts zur Geste ist nicht nur ein Zeichen eines kriti-
schen Vermdgens, sondern auch der Trauer um das, was aufgeldst wird, wih-
rend wir etwas zusammensetzen; Trauer um all das, was nicht mehr moglich
ist, Trauer um den Verlust der iiberkommenen Stiitzen — und der Tradition
selbst —, die nicht wiederhergestellt werden kénnen. Wenn wir jedoch nicht
mehr um das wissen, was wir verloren haben, dann wird die Szene melan-
cholisch.3

Auch darum, aber nicht nur, ist es noch immer von Bedeutung, sich an die
Tradition oder vielmehr die Traditionen zu erinnern, welche immer wieder
dekonstruiert und totgesagt worden sind. Eine solche Tradition, die wir nur
flichtig und indirekt gestreift haben, ist die der Demokratie, genauer die
der radikalen Demokratie. Butlers Auseinandersetzung mit der Geste weist in
diese Richtung, indem sie die Frage danach stellt, was von denen getan wer-
den kann und soll, die scheinbar politisch nicht mehr handlungsfihig sind.
Fir uns nun wenig iiberraschend, sind es die Geste und das gestische Zitat,
mithin auch schauspielerische Qualititen, die notwendig sind fiir die von ihr
skizzierte Repolitisierung und Ermichtigung.

Denis Diderot und Bertolt Brecht, das haben wir gesehen, haben fir ein
Zusammendenken von Theater und politischer Existenzweise Ideen und Kon-
zepte entworfen, die es heute erneut zu bedenken und weiterzudenken gilt.
Einen Anfang dafiir sollen unsere Lektiiren zu deren Theater bilden, das sich
auch aus jenen Para-Doxa, den Gegenmeinungen entwickelt, die anderswo
als Problem betrachtet wiirden, das es zu losen gelte, mithin also aus einem
die wirkliche Demokratie notwendigerweise konstituierenden Moment.

3 Ebd. S. 8of.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

233


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Paradoxa iiber Politik und Theater

Notwendig dafiir ist das Miteinander anstatt eines Ubereinander — ob und
wie dies tatsichlich realisiert werden kann, dariiber lisst uns auch Diderots
Dialog im Unklaren, an dessen Ende es fast scheint, als haben die beiden
Gesprachspartner aneinander vorbeigeredet oder gar, als handele es sich um
die Spaltung eines Autorensubjekts in zwei Rollen, mithin ein >Subjekt ohne
Subjekt«:

ERSTER: Ich habe also die ganze Zeit allein geredet?
ZWEITER: Méglich, solange wie ich allein getriumt habe.#

Zuletzt werden auch bei Diderot die Machtfrage und das politisch bedeutsa-
me Problem der Verstellung aufgeworfen. Ahnlich wie in Brechts Messingkauf
wird die vermeintliche Kernthese dabei noch einmal in Frage gestellt und die
scheinbar klaren Positionen abermals in Unordnung, in Dysposition gebracht:
»Bei Gericht, in Versammlungen, iiberall, wo man die Menschen beherrschen
will, so der Erste, »spielt man bald Zorn, bald Furcht, bald Mitleid, um in den
anderen alle diese Gefiihle zu wecken. [...] Sagt man nicht in der Gesellschaft
von manchem Menschen, daf} er ein grofler Komddiant ist? [...] diese Rolle ist
weit schwerer als die des Schauspielers [...].<®

So wie Brecht die Einfithlung nicht ganz verabschiedet, so relativiert auch
Diderot das kiinstlerische Geschick des Schauspielers und dessen Wirkung,
denn, so wird deutlich, es gibt einen, der noch besser, noch »eindringlicher«
als der darstellende Kiinstler ist — es ist jener Komddiant, der Heuchler und
»Hofling¢, wie Diderot ihn vermutlich in Rameaus Neffen gezeichnet hat. So
mag es zwar sein, dass ein idealer Schauspieler Eindruck auf das Publikum
macht, »aber glaubt man wirklich, dafd der Schauspieler auf der Bithne ein-
dringlicher und geschickter Freude, Trauer, Gefiihl, Bewunderung, Zirtlich-
keit heucheln kann als ein alter Hofling?«® Insofern diese letzte und offen-
gelassene Frage als unmissverstindliche Gesellschaftskritik zu verstehen ist,
bleiben bei aller Emphase fiir das Rollenspiel und gegen die Einfiithlung den-
noch zwei >Tiirlein¢ offen fiir das jeweilige Gegenteil, das heif3t fiir Wahrhaf-
tigkeit und fiir Empathie. Beides, das wissen Diderot und Brecht sehr genau,

4 Diderot: Paradox, S. 66.

5 Ebd. S. 67. (Spatestens hier wird deutlich, dass das zu Beginn zitierte Gesprach zwi-
schen Dick Cavett und Marlon Brando um exakt dieselbe Frage kreist wie Diderots Pa-
radox. Der Schauspieler Brando sagt dort zum >Komodianten<Cavett den entscheiden-
den Satz: »| couldn't do what you do.«)

6 Ebd.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Schluss 235

braucht gesellschaftliche Rahmenbedingungen, die jenseits der individuellen
Fihigkeiten eines Einzelnen liegen. Der Begriff fiir diese Bedingungen konnte
lauten: Demokratie.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M 14.02.2026, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Verwendete Textausgaben

Akademie der Kiinste [AdK], Berlin, Bertolt-Brecht-Archiv [BBA], 1729/001-
097 und 124-127.

Bertolt Brecht: Gesammelte Werke in 20 Binden, hg. vom Suhrkamp Ver-
lag in Zusammenarbeit mit Elisabeth Hauptmann, Frankfurt a.M. 1967
[BBGW].

Bertolt Brecht: Werke. Grofde kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe in 30
Binden, hg. von Werner Hecht, Jan Knopf, Werner Mittenzwei und Klaus-
Detlef Miiller, Berlin/Weimar/Frankfurt a.M. 1988-2000 [GBFA].

Bertolt Brecht: Arbeitsjournal. Erster und zweiter Band 1938 bis 1955, hg. von Wer-
ner Hecht, Frankfurt a.M. 1973.

Bertolt Brecht: Mann ist Mann. Die Verwandlung des Packers Galy Gay in den Mi-
litdrbaracken von Kilkoa im Jahrve neunzehnhundertfiinfundzwanzig. Lustspiel,
Frankfurt a.M. 1968.

Denis Diderot: Euvres esthétiques, hg. von Paul Verniére, Paris 1965.

Denis Diderot: Paradox iiber den Schauspieler, iibers. von Katharina Scheinfufl
und mit einem Nachwort von Reinhold Grimm, Frankfurt a.M. 1964.
Denis Diderot: Paradox iiber den Schauspieler, iibers. und eingefiihrt von Felix

Rellstab, Wadenswil 1981.

Denis Diderot: Rameaus Neffe. Ein Dialog, aus dem Manuskript iibersetzt und
mit Anmerkungen begleitet von Johann Wolfgang Goethe, Stuttgart 1984.

Denis Diderot: »Was halten Sie davon?, in: ders.: Die Romane und Erzihlun-
gen, Band 11, ibertragen von Hans Jacob und Else Hollander, mit einer
Einfithrung von Otto Flake, Potsdam/Berlin 1920, S. 1-6.

Denis Diderot: »Wie denken Sie dariiber?«, in: ders.: Erzihlungen und Gespri-
che, ibers. von Katharina Scheinfufd und mit einer Einfithrung von Victor
Klemperer, Leipzig 1953, S. 39-44.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Paradoxa iiber Politik und Theater

Denis Diderot, Gotthold Ephraim Lessing: Das Theater des Herrn Diderot, aus
dem Franzdsischen itbersetzt von Gotthold Ephraim Lessing, Anmerkun-
gen und Nachwort von Klaus-Detlef Miiller, Stuttgart 1986.

Literatur zu Diderot und/oder Brecht

Christine Abbt, Michael G. Festl (Hg.): Politik, Schauspiel, Philosophie. Eine Aus-
einandersetzung mit Denis Diderots >Paradox iiber den Schauspieler<, Studia Phi-
losophica 77, Basel 2018.

Christine Abbt, Michael G. Festl: »Diderots Politik der Darstellung«/»La poli-
tique de la représentation chez Diderot, in: ebd., S. 11-16.

Christine Abbt: »Mit anderen Augen sehen. Zum Verhiltnis von Perspektivitit
und Pluralismus aus differenzanalytischer Sichtc, in: Perspektivismus. Neue
Beitrige aus der Erkenntnistheorie, Hermeneutik und Ethik, hg. von Hartmut
von Sass, Hamburg 2019, S. 243-261.

Christine Abbt: »Neugierig, verallgemeinernd, politisch. Zum Verstindnis de-
mokratischer Praxis in der Antike aus heutiger Sicht«, in: Christoph Ried-
weg (Hg.): Philosophie fiir die Polis, Berlin 2019, S. 537-555.

Christine Abbt: »Solidarisierung ohne Empathie? Diderots Entwurf einer po-
litischen Kunst«/»Solidarisation sans empathie? Lesquisse d’un art poli-
tique par Diderot, in: ebd. S. 97-109.

Christine Abbt, Susanne Schmieden: »Simulacra and Authenticity in Dide-
rot’s >Sur le Salon de 1765¢ and >Paradoxe sur le Comédien«, in: Aurélia
Gaillard, Marie-Iréne Igelmann (Hg.): Diderot and 18th-Century Human Si-
mulacra, Lumiéres, Bordeaux 2018, S. 51-66.

Shane Agin: »Diderot, Rousseau and the Historiography of Virtuex, in: Dide-
rot Studies 32 (2012), S. 119-137.

Hannah Arendt: Benjamin, Brecht. Zwei Essays, Minchen 1971.

Konstanze Baron: Diderots Erzihlungen. Die Charaktergeschichte als Medium der
AufRlirung, Paderborn 2014.

Roland Barthes: »Diderot, Brecht, Eisenstein, in: ders.: Image, music, text, Es-
says selected and translated by Stephen Heath, New York 1977, S. 69-78.

Marco Baschera: Das dramatische Denken. Studien zur Beziehung von Theorie und
Theater anhand von 1. Kants »Kritik der reinen Vernunft« und D. Diderots »Para-
doxe sur le comédien«, Heidelberg 1989.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Alexander Becker: »Philosophie und Textform. Uberlegungen anlisslich von
Diderots Rameaus Neffe«, in: Marcus Andreas Born, Claus Zittel (Hg.): Li-
terarische Denkformen, Paderborn 2018, S. 111-127.

Walter Benjamin: »Bert Brecht«, in: ders.: Versuche iiber Brecht, hg. und mit
einem Nachwort von Rolf Tiedemann, Frankfurt a.M. 1981, S. 9-16.

Walter Benjamin: »Was ist das epische Theater? Erste Fassungx, in: ders.: Ver-
suche iiber Brecht, S. 7-21.

Ernst Bloch: »Entfremdung, Verfremdungx, in: ders.: Verfremdungen I, Frank-
furt a.M. 1962, S. 81-90.

Theo Buck: Brecht und Diderot oder Uber Schwierigkeiten der Rationalitiit in Deutsch-
land, Tibingen 1971.

Judith Butler: Wenn die Geste zum Ereignis wird, iibers. von Anna Wieder und
Sergej Seitz, Wien 2019.

Dong-Min Choi: Die Literatur des Ausnahmezustandes bei Bertolt Brecht (1929-32),
in: Brecht — Werk und Kontext, hg. von Jiirgen Hillesheim, Bd. 5, Wiirzburg
2018.

Iris Dirmann: »Zum sklavischen Charakter des Schauspielers: Rousseau, Di-
derot und die Gladiatur, in: Archiv fiir Mediengeschichte 12 (2012), S. 39-49.

Georges Didi-Huberman: Wenn die Bilder Position beziehen. Das Auge der Ge-
schichte I, iibers. von Markus Sedlaczek, Paderborn 2011.

Jean Fabre: »Deux fréres enemies: Diderot et Jean-Jacques Rousseau, in: Di-
derot Studies (1961), S. 155-213.

Max Frisch: »Der Autor und das Theater, in: ders.: Offentlichkeit als Partner,
Frankfurt a.M. 1967, S. 68-89.

Gunter Gebauer, Christoph Wulf: Mimesis. Kultur— Kunst - Gesellschaft, Reinbek
bei Hamburg 1992.

Reinhold Grimm: »Nachwort, in: Denis Diderot: Paradox iiber den Schauspieler,
iibers. von Katharina Scheinfuf} und mit einem Nachwort von Reinhold
Grimm, Frankfurt a.M. 1964, S. 71-79.

Reinhold Grimm: »Verfremdung. Beitrige zu Wesen und Ursprung eines Be-
griffs«, in: Revue de Littérature comparée 35 (1961), S. 207-236.

Jost Hermand: Die aufhaltsame Wirkungslosigkeit eines Klassikers. Brecht-Studien
(= Recherchen 137), Berlin 2018.

Victor Klemperer: Geschichte der franzisischen Literatur im 18. Jahrhundert. Band
I: Das Jahrhundert Voltaires, Berlin 1954.

Victor Klemperer: Ich will Zeugnis ablegen bis zum letzten. Tagebiicher 1933-1941,
hg. von Walter Nowojski unter Mitarbeit von Hadwig Klemperer, Berlin
2015.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

239


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Paradoxa iiber Politik und Theater

Jan Knopf: Brechi-Handbuch, Bd. I Theater. Eine Asthetik der Widerspriiche, Stutt-
gart 1980.

Uwe Kolbe: Brecht. Rollenmodell eines Dichters, Frankfurt a.M. 2016.

Helmut Koopmann: Art. »Bertolt Brecht: Fliichtlingsgespriche«, in: Handbuch
der deutschsprachigen Exilliteratur. Von Heinrich Heine bis Herta Miiller, hg. von
Bettina Bannasch und Gerhild Rochus, Berlin/Boston 2013, S. 249-256.

Klaus-Dieter Krabiel: Art. »Der Messingkaufx, in: Brecht-Handbuch in finf
Binden, Bd. 4: Schriften, Journale, Briefe, hg. von Jan Knopf, Stuttgart 2003,
S.192-220.

Julia Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, iibers. von Xenia Rajewsky, Frankfurt
a.M. 1990.

Philippe Lacoue-Labarthe: »Paradox und Mimesis« (Vortrag, gehalten am 1.
November 1979 in Berkeley, University of California), in: Die Nachahmung
der Modernen. Typographien II, iibers. von Thomas Schestag, Basel 2003,
S. 11-33.

Klaus-Detlef Miiller: »Angestiftet von Diderot: Brechts >Fliichtlingsgespra-
che«, in: Literatur im Spiel der Zeichen. Festschrift fiir Hans Vilmar Geppert,
hg. von Werner Frick, Fabian Lampart und Bernadette Malinowski, Tii-
bingen 2006, S. 239-254.

Klaus-Detlef Miiller: »Der Philosoph auf dem Theater. Ideologiekritik und
sLinksabweichung« in Bertolt Brechts >Messingkauf«, in: Brechts Theorie des
Theaters, hg. von Werner Hecht, Frankfurt a.M. 1986, S. 142-182.

Klaus-Detlef Miiller: »Mann ist Mann, in: Brechts Dramen. Neue Interpretatio-
nen, hg. von Walter Hinderer, Stuttgart 1984, S. 89-105.

Nikolaus Miiller-Schéll: Das Theater des »konstruktiven Defaitismus«. Lektiiren zur
Theorie eines Theaters der A-Identitit bei Walter Benjamin, Bertolt Brecht und Hei-
ner Miiller, Frankfurt a.M./Basel 2002.

Nikolaus Miiller-Scholl: »Bruchstiicke eines (immer noch) kommenden Thea-
ters (ohne Zuschauer). Brechts inkommensurable Fragmente Fatzer und
Messingkauf «, in: The Creative Spectator/Der kreative Zuschauer, hg. von Theo-
dore F. Rippey, Das Brecht-Jahrbuch/The Brecht Yearbook 39 (2014),
S. 30-54.

Nikolaus Miiller-Scholl: »Theater der Flucht — Theaterflucht. Brecht und die
Krise der Menschenrechte, in: Flucht und Szene. Perspektiven und Formen ei-
nes Theaters der Fliehenden, hg. von Bettine Menke und Juliane Vogel, Berlin
2018, S. 240-257.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

Nikolaus Milller-Schéll: »Wichtig zu lernen vor allem ist Einverstind-
nis<. Brecht zwischen Kafka und Carl Schmitt«, in: MLN 119, 3 (2004),
S. 506-524.

Jacques Ranciére: Der emanzipierte Zuschauer, iibers. von Richard Steurer, Wien
2009.

Juliane Rebentisch: Die Kunst der Freiheit. Zur Dialektik demokratischer Existenz,
Berlin 2012.

Bernhard Reich: »Erinnerungen an Brecht, in: Brechts »Mann ist Mann, hg.
von Carl Wege, Frankfurt a.M. 1982, S. 289-293.

Hans Martin Ritter: Das gestische Prinzip bei Bertolt Brecht, Koln 1986.

Hansjiirgen Rosenbauer: Brecht und der Behaviorismus, Bad Homburg v. d. H./
Berlin/Ziirich 1970.

Susanne Schmieden: »Brechts Diderot-Gesellschaft oder Von der Méglichkeit
einer anderen >theatralischen< Wissenschaft«, in: Christine Abbt, Peter
Schnyder (Hg.): Formen des Politischen. Diderots Virtuositit und ihre Rezepti-
on im deutschsprachigen Raum (1750-2000), Freiburg i.Br. 2019, S. 183-197.

Susanne Schmieden: »perhaps/I am the Both which has just come about«.
(Non-)Identity as Critique in Brecht's Man equals Man, in: Forum Mo-
dernes Theater, Bd. 29, Nr. 1+2 (2014): Theatre as Critique, hg. von Nikolaus
Miiller-Scholl und Gerald Siegmund, Titbingen 2018, S. 28-36.

Marec Silberman: »Bertolt Brecht, Politics, and Comedyx, in: Social Research: An
International Quarterly 79 (1) (2012), S. 169-188.

Ralf Simon: »Zur poetischen Anthropologie der Komddie in Brechts Mes-
singkauf «, in: Brecht 100 <=> 2000, hg. von John Rouse, Marc Silberman
und Florian Vaflen, Das Brecht-Jahrbuch/The Brecht Yearbook 24 (1999),
S. 277-290.

Christof Subik: Philosophieren als Theater. Zur Philosophie Bertold Brechts, Wien
2000.

Philipp Theisohn: Plagiat: Eine unoriginelle Literaturgeschichte, Stuttgart 2009.

Dieter Thoma: Puer robustus. Eine Philosophie des Storenfrieds, Berlin 2016.

Phoebe von Held: Alienation and Theatricality. Diderot after Brecht (= Legenda.
Studies in Comparative Literature 17), London 2011.

Frank Dietrich Wagner: Bertolt Brecht. Kritik des Faschismus, Opladen 1989.

Frank Dietrich Wagner: »Brecht zeichnet Hegelc, in: Uber Brechts Romane, hg.
von Christian Hippe im Auftrag des Literaturforums im Brecht-Haus,
Berlin 2015, S. 147-174.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

241


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Paradoxa iiber Politik und Theater

Samuel Weber: »Die denkende Biihnex, iibers. von Jonas Rosenbriick, in: Das
Denken der Biihne. Szenen zwischen Theater und Philosophie, hg. von Leon Ga-
briel und Nikolaus Miiller-Schéll, Bielefeld 2019, S. 249-272.

Samuel Weber: Theatricality as Medium, New York 2004.

Carl Wege (Hg.): Brechts »Mann ist Mann«, Frankfurt a.M. 1982.

Richard Weihe: Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, Miinchen 2004.

Lydia J. White: »Fragment, Figur, Revolution. Georg Biichners Woyzeck und
Bertolt Brechts Der Messingkauf «, in: The Creative Spectator/Der kreative Zu-
schauer, hg. von Theodore F. Rippey, Das Brecht-Jahrbuch/The Brecht Year-
book 39 (2014), S. 216-234.

Lydia J. White: Theater des Exils: Bertolt Brechts »Der Messingkauf«, Berlin 2019.

Erdmut Wizisla: Benjamin und Brecht. Die Geschichte einer Freundschaft, Frank-
furt a.M. 2004.

Hans Jirgen Wulff: Art. »Paradox des Schauspielers«, in: Lexikon der Filmbe-
griffe, Online-Lexikon der Christian-Albrechts-Universitit zu Kiel. http://
filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816

Ralph-Rainer Wuthenow: »Diderots Paradoxe sur le Comédien oder die Kiinst-
lichkeit der Kunstc, in: Carolina Romahn, Gerold Schipper-Honicke (Hg.):
Das Paradoxe. Literatur zwischen Logik und Rhetorik. Festschrift fiir Ralph-Rainer
Wuthenow zum 70. Geburtstag, Wiirzburg 1999, S. 93-102..

Weitere Literatur und Quellen

Christine Abbt, Nahyan Niazi (Hg.): Der Vieltuer und die Demokratie. Politische
und philosophische Aspekte von Allotrio- und Polypragmosyne, Basel 2017.

Christine Abbt: »Die Auslassungspunkte. Spuren subversiven Denkensc, in:
dies., Tim Kammasch (Hg.): Punkt, Punkt, Komma, Strich? Geste, Gestalt und
Bedeutung philosophischer Zeichensetzung, Bielefeld 2009, S. 101-116.

Giorgio Agamben: Homo sacer. Die Souverinitit der Macht und das nackte Leben,
tibers. von Hubert Thiiring, Frankfurt a.M. 2002.

Giorgio Agamben: »Noten zur Geste«, ibers. von Elisabetta Fontana-
Hentschel, in: Postmoderne und Politik, hg. von Jutta Georg-Lauer, Tiibin-
ger Beitrige zu Philosophie und Gesellschaftskritik, Bd. 4, Tiibingen 1992,
S. 97-107.

Hannah Arendt: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitit des Bésen,
tibers. von Brigitte Granzow, Miinchen 2006.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816
http://filmlexikon.uni-kiel.de/index.php?action=lexikon&tag=det&id=3816

Literaturverzeichnis

Hannah Arendt: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft: Antisemitismus, Impe-
rialismus, totale Herrschaft, Miinchen 1986.

Hannah Arendt: Vom Leben des Geistes. Band I: Das Denken, hg. von Mary Mc-
Carthy, iibers. von Hermann Vetter, Miinchen 1979.

Hannah Arendt: Wir Fliichtlinge, ibers. von Eike Geisel und mit einem Essay
von Thomas Meyer, Stuttgart 2018.

Aristoteles: Politik, tibers. und mit einer Einleitung sowie Anmerkungen hg.
von Eckhart Schiittrumpf, Hamburg 2012.

»Marlon Brando on Acting«, Gesprich zwischen Dick Cavett und Marlon
Brando aus dem Jahr 1973. https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9]J
uo

Fritz Breithaupt: Die dunklen Seiten der Empathie, Berlin 2017.

Ulrich Brockling: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungs-
form, Frankfurt a.M. 2007.

Ulrich Brockling, Susanne Krasmann, Thomas Lemke (Hg.): Glossar der Gegen-
wart, Frankfurt a.M. 2004.

Wendy Brown: Die schleichende Revolution. Wie der Neoliberalismus die Demokratie
zerstort, ibers. von Jiirgen Schréder, Berlin 2015.

Rosemarie Brucher: »Das Narrativ der dissoziativen Identititsstorung im
Kontext 6konomischer Imperatives, in: Leviathan 42/2 (2014), S. 191-218.

Judith Butler: The Psychic Life of Power. Theories in Subjection, Stanford University
Press 1997.

Judith Butler: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, iibers. von Reiner
Ansén, Frankfurt a.M. 2001.

Ernst Cassirer: »Das Problem Jean Jacques Rousseau, in: ders.: Uber Rousseau,
hg. und mit einem Nachwort von Guido Kreis, Berlin 2012, S. 7-90.

Stefan Corssen: »Max Herrmann und die Anfinge der Theaterwissenschaft.
Mit teilweise unverdffentlichten Materialienc, in: Theatron. Studien zur Ge-
schichte und Theorie der dramatischen Kiinste, Bd. 24, hg. von Hans-Peter Bay-
erdorfer, Dieter Borchmeyer und Andreas Hofele, Titbingen 1998.

Robin Curtis, Gertrud Koch (Hg.): Einfiihlung. Zu Geschichte und Gegenwart eines
dsthetischen Konzepts, Miinchen 2009.

Gilles Deleuze: Das Zeit-Bild. Kino 2, iibers. von Klaus Englert, Frankfurt a.M.
1997.

Gilles Deleuze, Félix Guattari: Kafka. Fiir eine kleine Literatur, iibers. von Burk-
hart Kroeber, Frankfurt a.M. 1976.

Jacques Derrida: Grammatologie, tibers. von Hans-Jérg Rheinberger und
Hanns Zischler, Frankfurt a.M. 1983.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

243


https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0
https://www.youtube.com/watch?v=yfy-T3R9Ju0

24

Paradoxa iiber Politik und Theater

Jacques Derrida: Politik der Freundschaft, tibers. von Stefan Lorenzer, Frankfurt
a.M. 2002.

Jacques Derrida: »Heideggers Ohr. Philopolemologie (Geschlecht IV)«, in:
ders.: Politik der Freundschaft, S. 411-492..

Daniela Droscher: Zeige deine Klasse. Die Geschichte meiner sozialen Herkunft,
Hamburg 2018. Duden: »Idiotismus«. https://www.duden.de/rechtschrei
bung/Idiotismus

Digitales Worterbuch der deutschen Sprache (DWDS): »Idiotismus«. https://
www.dwds.de/wb/Idiotismus#1

Didier Eribon: Gesellschaft als Urteil. 1dentititen, Klassen, Wege, iibers. von Tobias
Haberkorn, Berlin 2017.

Michel Foucault: Dispositive der Macht. Uber Sexualitiit, Wissen und Wahrheit, Ber-
lin 1978.

Sebastian Freiseis: »Flucht, in: promenade architecturale, 27.1.2019. https://pro
menadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/

Johann Wolfgang Goethe: »Faust. Eine Tragodie, in: ders.: Faust-Dichtungen,
Band I, hg. von Ulrich Gaier, Stuttgart 1999, S. 7-489.

Silja Graupe: Beeinflussung und Manipulation in der 5konomischen Bildung. Hinter-
griinde und Beispiele, hg. vom FGW — Forschungsinstitut fiir gesellschaft-
liche Weiterentwicklung e. V., Diisseldorf 2017. www.fgw-nrw.de/filead-
min/user_upload/NOED-Studie-05-Graupe-A1-komplett-Web.pdf

Silja Graupe: »Der manipulierbare Geist. Das Menschenbild hinter dem
Change-Management — und wie man sich dagegen wehren kanng, in:
Jochen Krautz, Matthias Burchardt (Hg.): Time for Change? Schule zwi-
schen demokratischem Bildungsauftrag und manipulativer Steuerung, Miinchen
2018, S. 155-178. https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/0
7/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf

Hans Ulrich Gumbrecht: 1926: Ein Jahr am Rand der Zeit, iibers. von Joachim
Schulte, Frankfurt a.M. 2003.

Jiirgen Habermas: Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Ka-
tegorie der biirgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1990.

Werner Hamacher: »Dike — Sprachgerechtigkeit«, in: ders.: Sprachgerechtig-
keit, Frankfurt a.M. 2018, S. 7-49.

Werner Hamacher: »The one right no one ever has, in: ders.: Sprachgerechtig-
keit, Frankfurt a.M. 2018, S. 336-362.

Martin Heidegger: Die Grundprobleme der Phanomenologie, Frankfurt a.M. 1975.

Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tibingen 2006 (19. Auflage).

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.duden.de/rechtschreibung/Idiotismus
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://www.dwds.de/wb/Idiotismus#1
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://promenadearch.wordpress.com/2019/01/27/flucht/
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf
https://www.silja-graupe.de/wp-content/uploads/2018/07/Silja-Graupe_Der-manipulierbare-Geist_2018.pdf

Literaturverzeichnis

Max Horkheimer, Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklirung. Philosophische
Fragmente, Frankfurt a.M. 2006.

Florian Illies: 1913. Der Sommer des Jahrhunderts, Frankfurt a.M. 2014.

Naomi Klein: Die Schock-Strategie. Der Aufstieg des Katastrophen-Kapitalismus,
iibers. von Hartmut Schickert, Michael Bischoff und Karl H. Siber, Frank-
furt a.M. 2007.

Victor Klemperer: LTI. Notizbuch eines Philologen, hg. und kommentiert von
Elke Frohlich, Stuttgart 2010.

Hermann Klenner: »Die modernen Vélker haben keine Sklaven, sie sind selbst
welche.« (C, 231; G, 123), in: Jean-Jacques Rousseau zwischen Aufkldrung und
Moderne, hg. von Hans-Otto Dill, Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietit
der Wissenschaften zu Berlin, Bd. 117, Berlin 2013, S. 51-77.

Jochen Krautz: »Bildung als Anpassung? Das Kompetenz-Konzept im Kon-
text einer dkonomisierten Bildung«, in: Fromm Forum 13 (2009), S. 87-
100. http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildu
ng-als-Anpassung.pdf

Volker Ladenthin: »Jean-Jacques Rousseau: Ein Klassiker der Pidagogik fur
heute«, in: ders., Jérn Schiitzenmeister (Hg.): Rousseau als Klassiker fiir
die pidagogische Bildung (= Didactica Nova 24), Baltmannsweiler 2015,
S.15-212.

Langenscheidt Worterbuch Latein — Deutsch: »credere«. https://de.langensc
heidt.com/latein-deutsch/credere

Langenscheidt Worterbuch Latein — Deutsch: »ligare«. https://de.langensche
idt.com/latein-deutsch/ligare

Le Petit Robert de la langue francaise: »idiotisme«. https://pr.bvdep.com/rob
ert.asp

Walter Lippmann: Die Gesellschaft freier Menschen, Einfithrung von Wilhelm
Ropke, tibers. von Dr. E. Schneider, Bern 1945.

Walter Lippmann: Die dffentliche Meinung. Wie sie entsteht und manipuliert wird,
hg. von Walter Otto Otsch und Silja Graupe, iitbers. von Christian Deppe
und Simon Liibeck, Frankfurt a.M. 2018.

Niccold Machiavelli: Il Principe/Der Fiirst, iibers. und hg. von Philipp Rippel,
Stuttgart 1986.

Klaus Mann: Mephisto. Roman einer Karriere, Reinbek bei Hamburg 1981.

David Marshall: »Rousseau and the State of Theater«, in: Representations 13
(1986), S. 84-114.

Pierangelo Maset: Wirterbuch des technokratischen Unmenschen, Stuttgart 2013.

- amM14.02.2028, 17:01:34.

245


http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
http://bildung-wissen.eu/wp-content/uploads/2011/05/Krautz-Bildung-als-Anpassung.pdf
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/credere
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://de.langenscheidt.com/latein-deutsch/ligare
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp
https://pr.bvdep.com/robert.asp

246

Paradoxa iiber Politik und Theater

Thomas Meyer: »Es bedeutet den Zusammenbruch unserer privaten Welt, in:
Arendt: Wir Fliichtlinge, S. 41-59.

Philip Mirowski: Untote leben linger. Warum der Neoliberalismus nach der Krise
noch stirker ist, iibers. von Felix Kurz, Berlin 2015.

Friedrich Nietzsche: »Zur Genealogie der Moral«, in: ders.: Simtliche Wer-
ke. Kritische Studienausgabe in 15 Binden, Bd. 5, hg. von Giorgio Colli und
Mazzino Montinari (= KSA 5), Miinchen 1999, S. 245-412.

OECD: Definition und Auswahl von Schliisselkompetenzen. Zusammenfassung,
2005. www.oecd.org

Robert Pfaller: Die Illusionen der anderen. Uber das Lustprinzip in der Kultur,
Frankfurt a.M. 2002.

Robert Pfaller: Erwachsenensprache: Uber ihr Verschwinden aus Politik und Kultur,
Frankfurt a.M. 2017.

Karl Popper: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Band 1: Der Zauber Platons,
Band 2: Falsche Propheten: Hegel, Marx und die Folgen, Stuttgart 1992..

Jacques Ranciere: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, iibers. von Richard
Steurer, Frankfurt a.M. 2002.

Jean-Jacques Rousseau: Brief an d’Alembert iiber das Schauspiel, in: ders.:
Schriften, Band I, hg. von Henning Ritter, Mitnchen/Wien 1978, S. 333-474.

Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsitze des
Staatsrechts, in: ders.: Sozialphilosophische und Politische Schriften, hg. von
Dietrich Leube, Miinchen 1981, S. 269-391.

Adam Smith: Theorie der ethischen Gefiihle, auf der Grundlage der Ubersetzung
von Walther Eckstein neu hg. von Horst D. Brandt, Hamburg 2010.

Adam Smith: Untersuchung iiber Wesen und Ursachen des Reichtums der Volker,
tibers. von Monika Streissler, hg. und eingel. von Erich W. Streissler, Tii-
bingen 2012.

Holger Schott Syme: »How to Kill a Great Theatre: The Tragedy of the Volks-
bithnex, in: dispositio.net, 20.5.2017. www.dispositio.net/archives/2452
Richard Sennett: Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus, tibers.

von Martin Richter, Berlin 2006.

Jean Starobinski: Rousseau. Eine Weltvon Widerstinden, iibers. von Ulrich Raulff,
Miinchen/Wien 1988.

Margaret Thatcher: »Interview for Woman's Own (vno such thing as soci-
ety )«.https://www.margaretthatcher.org/document/106689

Gerd Ueding, Bernd Steinbrink (Hg.): Grundriss der Rhetorik: Geschichte — Tech-
nik — Methode, Stuttgart 2005.

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://www.margaretthatcher.org/document/106689

Literaturverzeichnis

Bernhard Walpen: Die offenen Feinde und ihve Gesellschaft. Eine hegemonietheore-
tische Studie zur Mont Pélerin Society, Hamburg 2004.

John B. Watson: Behaviorism, Chicago 1962.

John B. Watson: Psychology from the Standpoint of a Behaviorist, Philadelphia
1924.

Wolfgang Welsch: »Identitit im Ubergang. Philosophische Uberlegungen zur
aktuellen Affinitit von Kunst, Psychiatrie und Gesellschaft, in: Astheti-
sches Denken, hg. von Wolfgang Welsch, Stuttgart 1991.

Wolfgang Welsch: »Subjektsein heute. Zum Zusammenhang von Subjektivi-
tdt, Pluralitit und Transversalitit«, in: Vernunftnihe, Vernunfiferne, hg. von
Helmut Holzhey und Jean Pierre Leyvraz, Bern 1993.

Wikipedia: »American Guild for German Cultural Freedom«.https://de.wikip
edia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom

- amM14.02.2028, 17:01:34.

247


https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom
https://de.wikipedia.org/wiki/American_Guild_for_German_Cultural_Freedom

M 14.02.2026, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Danksagungen

Ich danke

zuallererst Christine Abbt fiir die Erméglichung und Unterstiitzung meiner
Dissertation, die mit dem vorliegenden Buch ihren Abschluss gefunden hat,
sowie fiir die viereinhalbjihrige gute Zusammenarbeit an der Universitit
Luzern und viele inspirierende Gespriche und Veranstaltungen.

Daniela Herzog, Nahyan Niazi und Leire Urricelqui fiir die kollegiale Zusam-
menarbeit und ihre Bereitschaft, ihr Fachwissen und ihre Sichtweisen mit
mir zu teilen.

Nikolaus Miiller-Scholl fiir seine Unterstiitzung und Offenheit sowie seinen
Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern der Frankfurter Theaterwissenschaft fir
die herzliche Aufnahme in ihr Kolloquium mit spannenden Einblicken in
ihre Arbeiten und viele wertvolle Hinweise.

Carolin Piotrowski und Sebastian Freiseis fiir die nunmehr eineinhalb
Jahrzehnte lange Freundschaft, die unzihligen Gespriche, die gemeinsam
verbrachte und erzihlte Lebenszeit seit unserem ersten gemeinsamen Se-
mester in Tiibingen.

Marino Ferri, Sandra Gratwohl, Rebekka Khaliefi und Andrea Zimmermann
fiir ihre moralische Unterstiitzung wihrend unserer gemeinsamen Zeit als

Doktorandinnen an der Universitit Luzern.

Daniel Spiesecke fiir all seine Unterstiitzung in Luzern und Berlin.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

transcript_jm
Notiz
Accepted festgelegt von transcript_jm

https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Paradoxa iiber Politik und Theater

Thomas Forrer und Pascal Omlin fiir viele interessante Fachgespriche und ihr
offenes Ohr tiber den akademischen Alltag und die dortigen Rollen hinaus.

Bea, Dennis, Anne-Marie und D.G. fiir ihre Herzlichkeit, ihren Humor und
ihre menschliche Unterstiitzung.

Den Buchhandlungen Quichotte in Titbingen und Alter Ego in Luzern.

Nochmals Andrea sowie Annette, Daniel, Dinah, Johanna, Markus, Ronya,
Simone, Sophia und dem Rest der Luzerner Tangowelt fiir die gemeinsam
tanzend verbrachte Zeit.

Meiner Familie in Mainz fur ihre Unterstiitzung der verriickten Entschei-
dung, in die Schweiz zu ziehen und eine philosophische Doktorarbeit zu
schreiben.

Johanna Mittelgoker, Johanna Ténsing und den weiteren beteiligten Mitar-
beiterinnen und Mitarbeitern vom transcript Verlag fiir die angenehme und
professionelle Zusammenarbeit.

Den Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern des Bertolt-Brecht-Archivs in Berlin
fur ihre Unterstiitzung bei meiner abschlieRenden Recherche unter er-
schwerten dufleren Bedingungen im Hochsommer 2020.

Und auflerdem vielen weiteren Weggefihrten, welche die eine oder andere
Spur in dieser Arbeit hinterlassen haben.

- amM14.02.2028, 17:01:34.


https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theater- und Tanzwissenschaft

Gabriele Klein

Pina Bausch's Dance Theater
Company, Artistic Practices and Reception

2020, 440 p., pb., col. ill.

29,99 € (DE), 978-3-8376-5055-6

E-Book:

PDF: 29,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5055-0

Gabriele Klein

Pina Bausch und das Tanztheater
Die Kunst des Ubersetzens

2019, 448 S., Hardcover, Fadenbindung,

71 Farbabbildungen, 28 SW-Abbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4928-4

E-Book:

PDF: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4928-8

Gabriele Klein (Hg.)
Choreografischer Baukasten.

Das Buch
(2. Aufl.)

2019, 280 S., kart.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4677-1

E-Book:

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4677-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theater- und Tanzwissenschaft

Benjamin Wihstutz, Benjamin Hoesch (Hg.)
Neue Methoden der Theaterwissenschaft

2020, 278 S., kart., Dispersionsbindung,

10 SW-Abbildungen, 5 Farbabbildungen
35,00€ (DE), 978-3-8376-5290-1

E-Book:

PDF: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5290-5

Manfred Brauneck

Masken - Theater, Kult und Brauchtum
Strategien des Verbergens und Zeigens

2020, 136 S., kart., Dispersionsbindung, 11 SW-Abbildungen
28,00 € (DE), 978-3-8376-4795-2

E-Book:

PDF: 24,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4795-6

Kathrin Dreckmann, Maren Butte, Elfi Vomberg (Hg.)

Technologien des Performativen
Das Theater und seine Techniken

2020, 466 S., kart., Dispersionsbindung, 34 SW-Abbildungen
45,00 € (DE), 978-3-8376-5379-3

E-Book:

PDF: 44,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5379-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- amM14.02.2028, 17:01:34.



https://doi.org/10.14361/9783839459638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	I. Vorbemerkung
	II. Diderots Paradoxa
	II.1 Das Paradox über den Schauspieler als Drama der Nicht-Identität
	II.1.1 Das Paradox und der Zuschauer
	II.1.2 Nicht-Identität als Bedingung von Gleichheit
	II.1.3 Vom großen Schauspieler zum emanzipierten Zuschauer: Großzügigkeit statt Ressentiment
	II.1.4 Sklavischer Charakter? Zur politischen Ambivalenz der Analogie von Schauspieler und Sklave

	II.2 Rameaus Neffe als Antithese zum Paradox über den Schauspieler
	II.2.1 Verkörperungen zeitgenössischer ›ökonomischer‹ Imperative?
	II.2.2 Der Neffe und seine vermeintlichen Doppelgänger

	II.3 Wie denken Sie darüber? Diderot und die Illusionen der anderen
	II.3.1 Exkurs: Walter Lippmann und die Bilder in unseren Köpfen
	II.3.2 Rousseau als Gegenspieler Diderots: Theatergegner und Bildermacher

	II.4 Zwischenfazit: Apologien der Gegenmeinung

	III. 1937: Dialektik im Stillstand
	III.1 Verfremdung als Historisierung und Sprachkritik als Erkenntnistheorie
	III.2 Diderot-Gesellschaft und Thaeter
	III.3 Exkurs: Ein kurzer Blick auf W. Lippmanns Gesellschaft freier Menschen

	IV. Brechts Widersprüche
	IV.1 Mann ist Mann und das Theater (jenseits) des Politischen
	IV.1.1 Galy Gays überhörtes Nein
	IV.1.2 Das (Nicht‑)Nein(‑Sagen‑Können) als ›Dialektik im Stillstand‹ oder: Vom ›Hören der Stimme des Freundes‹
	IV.1.3 ›Dividuum‹ und Zitierbarkeit …
	IV.1.4 Notwendiges Postscriptum: Aktualität

	IV.2 Der Messingkauf: Paradoxa ohne/über Zuschauer
	IV.2.1 Der Schauspieler, die Einfühlung und der Widerspruch: Ein Echo aus Diderots Paradox
	IV.2.2 Die ›Theatralik des Faschismus‹ als dunkelste Seite der Einfühlung

	IV.3 Ein anderes Drama der Nicht-Identität: Die Flüchtlingsgespräche
	IV.3.1 Pornographie oder die Kunst der (Selbst‑)Zensur
	IV.3.2 (K)ein Theater. Nirgends


	V. Schluss
	Literaturverzeichnis
	Verwendete Textausgaben
	Literatur zu Diderot und/oder Brecht
	Weitere Literatur und Quellen


	Danksagungen

