I. Der Horizont des Vorhabens

»... hinab bis in die tiefste Tiefe meiner Leiden ...«
(Holderlin, Hyperion)

1. Fragestellung und Zielsetzung

Es diirfte kaum ein Phianomen geben, das den Menschen so sehr er-
greift, erschiittert, umtreibt, in Frage stellt, ratlos macht und emport
wie das Leiden; und man wird kaum mit der Behauptung fehlgehen,
dass ein wesentliches Motiv bei der Bildung von Mythen, Religionen,
Philosophien, Kunstwerken und Wissenschaften das Leiden bzw. das
Streben ist, sein Wesen zu ergriinden und seine Herausforderung zu
meistern.

Betrachtet man die Geistesgeschichte im Uberblick, dann dringt
sich der Eindruck auf, dass sich sowohl die Individuen als auch die
Weltanschauungen danach gruppieren, wie sie das Leiden deuten und
welche existenzielle Antwort sie darauf geben. In der ersten Gruppe,
die hier zu nennen ist, iiberwiegt das Moment der Negation, etwa in
den Formen der Leidverleugnung, Leidvermeidung und Leidbekamp-
fung. Im Blick auf diese grundsatzliche Moglichkeit ist die Kritik auf-
schlussreich, die N. Stratmann (1994) an der gesamten abendlin-
dischen Philosophie {ibt. Sie attestiert ihr namlich eine »hypertrophe
noetische Weltauslegung« (S. 163), die das Leiden als »kategoriale
Daseinsmacht« aus ihrer vorherrschend rationalistischen und aktivisti-
schen Ontologie gestrichen und entweder, wie bei Kant, zu einem blo-
8en Kausalaspekt oder, wie bei Aristoteles, zu einem blofy gramma-
tischen Phianomen degradiert habe. In ihrer Arbeit unternimmt
Stratmann daher den Versuch einer »existenzialontologischen Restitu-
tion des Leidens« (S.167), in der das Leiden als welt- und daseins-
erschlieflende Kategorie zuriickgewonnen wird. Meines Erachtens ge-
lingt dies der Autorin allerdings nur unzureichend, da sie mehr
philosophiegeschichtlich als systematisch vorgeht und keine durch-
dringende phanomenologische Analyse betreibt, in der erstens die
Grundstruktur des Leidens aufgedeckt und zweitens die Phdnomene

20

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fragestellung und Zielsetzung

Leiden (1), Leid-Ubel (2) und Erleiden (3) als Akt und Befindlich-
keit (1), als Gegenstand des Leidens (2) und als Widerfahrnis (3) im
Rahmen eines mundanen Wechselwirkungsgeschehen klar und deut-
lich differenziert wiirden. Beachten wir die Grundvoraussetzung von
Stratmanns existenzialontologischer Deutung, dann verstehen wir das
Dilemma, in dem sich die Autorin befindet, geht sie doch a priori von
der »tatsdchlichen Unfassbarkeit des Leidens, die sich jedem Begriin-
dungsversuch entzieht« (S. 166), aus.! Dagegen ist ihre Einsicht, dass
das Leid ontologisch ohne »den Vorrang des Einzelseienden« (S. 165),
d.h. ohne die Thematisierung des konkret existierenden und konkret
betroffenen Subjektes, nicht in den Blick kommt, zu bewahren. In der
Tat muss alle Ontologie, die das Leiden erfassen will, eine Ontologie
des lebendigen, sei es individuellen, sei es kollektiven Subjekts sein.
Denn ohne die Ausfaltung des Seinsinns des Betroffenseins, also des
Pathischen tiberhaupt bleibt das Leiden hoffnungslos dunkel und ver-
mag weder Welt noch Sein noch die condition humaine aufzuschlieflen.

In der zweiten Gruppe dominiert im Umgang mit dem Leiden das
Moment der Affirmation: Leidduldung, Leidergebung, ja eine Leidbe-
jahung, die das Leiden, z.B. aus einer heroischen Gesinnung heraus,
hoher schitzt als Zufriedenheit und Gliick, sind die Gestalten solcher
Leidaffirmation. Dazwischen liegen die Haltungen der Gleichgiiltigkeit
oder Indifferenz, der orientierungslosen Unentschiedenheit oder des
verzweifelten Hin- und Hergerissenseins. Umrahmt werden diese
Standpunkte schliefSlich von zwei Extremen, die das Leben direkt an-
greifen: von der tédlichen Lihmung (Apathie, Katatonie, Stupor), so
z.B. in der schweren Depression, und von der mérderischen Raserei,
wie sie im Amoklauf zum Ausdruck kommt.

Auf dem Hintergrund der erschiitternd-subversiven Kraft des
Leidens und seiner mundanen Ubiquitit verwundert es nicht, dass
manche Denker in ihren metaphysischen, das ganze Sein zu erfas-
sen bestrebten Uberlegungen das Leid als notwendigen Bestandteil
des Welt- und Lebensprozesses betrachten, der noch die Pflanzen
und Einzeller, ja die »tote« Materie einschlieft und ihre Ent-
wicklung antreibt. Grofe spirituelle Geister wie Anaximander?,

1 Hierin folgt sie Adorno (1970a, S. 35), der sagte: »Leiden, auf den Begriff gebracht,
bleibt stumm und konsequenzlos.« Diese extrem antirationalistische Aussage wird von
jeder Psychotherapie, die ein Leiden auf seine Bedingungen, Umstinde und Ursachen,
seinen Sinn und Unsinn hin durchsichtig macht, widerlegt.

2 »Woraus aber die Dinge ihre Entstehung haben, darein findet auch ihr Untergang

21

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Horizont des Vorhabens

Buddha®, Platon*, Paulus®, Hegel¢, Schopenhauer’, Marx?, Kierke-
gaard, Freud®, Sartre'®, Heidegger', Whitehead u.v.a. erblicken im

statt, gemal3 der Schuldigkeit. Denn sie leisten einander Siihne und BufSe fiir ihre Un-
gerechtigkeit, gemif} der Verordnung der Zeit.« (Capelle, 1968, S. 82)

> Gemaifs Buddha (1998, S. 32-52) ist alles Leben aufgrund seiner unerfiillbaren Seins-
gier leidvoll, sodass das Leiden nur durch den Verzicht auf alles Wollen und Begehren
beendet und der Kreislauf des Samsara in der erleuchteten Versenkung verlassen wer-
den kann.

¢ Da Platon den Menschen als fundamental konflikttrichtiges Wesen bestimmt, so z.B.
im Dialog »Phaidros« (1982, S.435-437) unter dem Bild des Wagenlenkers und der
beiden Rosse (wobei der Lenker fiir die Vernunft, das rechte Ross fiir die Gefiihlsseele,
das linke Ross fiir die Triebseele steht), kann der Mensch das Leiden nur durch einen
umfassenden Lauterungs-, Reifungs- und Vergeistigungsprozess iiberwinden, der ihn
letztlich in das Reich der »Ideenc, d. h. der gestaltbildenden Urmichte des Seins, zuriick-
fiihrt.

5 Vielleicht das Tiefste tiber das Leiden hat Paulus im 8. Kapitel seines Romerbriefes im
Neuen Testament gesagt, indem er nicht nur den gesamten Kosmos als Leidensprozess,
sondern als schmerzvollen Geburtsvorgang deutet.

¢ Nachweislich verdankt sich Hegels (1986, Bd. 3) dreischrittige Dialektik tiefster eige-
ner und geschichtlicher Leidenserfahrungen, ja diese Dialektik von These, Antithese
und Synthese konstituiert sich selbst erst in leidvoller Spannung, Diskrepanz und deren
Versohnung. Letztlich betrachtet auch er den Weltprozess als den Geburtsprozess des
Weltgeistes, der im Menschen und seiner Geschichte selbstreflexiv zu sich kommt und
damit die Geschichte abschliefit.

7 Schopenhauer (1890) betrachtet in seinem Hauptwerk »Die Welt als Wille und Vor-
stellung« die gesamte sichtbare Welt (einschliellich den Menschen) als Objektivation
des unsichtbaren metaphysischen Willens, der als bewusstloser, blinder Drang ewig
ziellos strebend die konkreten endlichen Weltwesen hervorbringt, sich in ihnen zur
Darstellung bringt, aber immer, da diese Manifestation begrenzt bleibt, unbefriedigt-
tragisch weiterdringt. Nur wenn es gelingt, den ewig durstigen Lebenswillen in sich zu
verneinen, kann der Mensch dem Kreislauf des Leidens entkommen.

8 Was Marx betrifft, sei an seine Entfremdungstheorie erinnert: Im Laufe seiner
Menschwerdung entfernt sich der Mensch immer mehr von der Natur, von Seinesglei-
chen und von sich selbst, vor allem dadurch, dass er seine Arbeitskraft immer mehr zur
Ware verdinglicht, die Natur, den Anderen und schliellich sich selbst zu reinen Profit-
zwecken ausbeutet. Am Ende leidet die Natur, leidet die ausgebeutete Klasse und leidet
das Individuum.

9 Fiir Freud (1970, S. 9-11) ist der Mensch ein fundamental ambivalentes, konfliktudses
Wesen: Von zwei Seiten wird das Ich (die »Vernunft«) ohne Unterlass bedringt und
untergraben, vom Es der leiblich-affektiven Triebe und von der sozialen Auflenwelt,
die als Uber-Ich internalisiert den Menschen mit ihren Geboten und Verboten drangsa-
liert. Einen wirklichen Ausgleich der Krifte gibt es erst im Nirwana des Todes.

10 Fiir Sartre (1997, S. 1055 ff.) stellt der Mensch den verungliickten, letztlich unmégli-
chen Versuch dar, aus dem absoluten An-sich-Sein der Naturdinge tiber das reflektierte
menschliche Fiir-sich-Sein zum absoluten Selbstsein Gottes zu avancieren. Dabei ist

22

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fragestellung und Zielsetzung

gesamten Kosmos oder doch wenigstens im Menschenleben einen
Leidensprozess, der unvermeidlich an das Werden und dessen ewigen
»Seinshunger« gebunden ist. Da mit diesem Werden sowohl Aufbau
und Kreativitit als auch Abbau und Zerstérung verbunden sind, neigen
die philosophischen Weltanschauungen je nach Betonung des einen
bzw. des anderen Aspektes zu mehr positiven oder mehr negativen
Sichtweisen. Wird dieser Prozess grundsitzlich positiv gedeutet, dann
erscheint er, wie bei Paulus, als »grofSe Seinsgeburt«, die zu ihrem na-
tiirlich-iibernatiirlichen Abschluss kommt, wenn sie das Gottliche —
meist in Gestalt des erlgst-erlosenden Gottmenschen — aus sich ent-
bunden hat. Ins Sakulare gewendet arbeiten Denker wie Vico (1992),
Hegel (1986), Gebser (1992), Eliade (1994), Jaynes (1988), Neumann
(1999) und Piaget (1988) iiberzeugend heraus, dass sowohl die ontoge-
netisch-individuelle als auch die kollektive Entfaltung des Bewusst-
seins unumginglich durch Engen und Néten, Konflikte und Krisen
hindurchgehen muss, die zumeist in kdmpferisch durchlebten und
durchlittenen »dialektischen« Spriingen gemeistert werden und auf
diese Weise das im Bewusstseinskern dunkel verborgene Potential ak-
tualisieren.

Mit dem nebenbei eingeflossenen Wort »Gliick« fiel nun aber
auch der entscheidende Gegenbegriff zum Leiden. Schon nach Aristo-
teles (Eth. Nik. A, 6 und 9, 1983) streben alle Geschopfe dieses Kosmos,
einschliefSlich des Menschen, nach der Gliickseligkeit, und sie erreichen
sie nach dem griechischen Philosophen, wenn sie ihr innerstes, poten-
tiell angelegtes Wesen, also seinen Sinn und seine Aufgabe in der Welt
vollstindig aktualisieren, d. h. aktiv ergreifen und dynamisch-schopfe-
risch entfalten. Genau diese Entfaltung wird nun aber vom Leiden, d. h.

nach Sartre das An-sich die bis zum Ekel seinsiiberquellende Naturrealitit und das Fiir-
Sich die von Mangel, Leere und Ungeniigen geschlagene Bewusstseinsrealitit, die ihre
eigene Negativitit nie autheben kann (im Gegensatz zu Hegel und ganz dhnlich wie bei
Freud).

11 Heidegger (1979, S. 41-52) bestimmt den Menschen, den er als »Dasein« bezeichnet
(d.h. als Da des Seins), wesentlich durch den Bezug zum Sein schlechthin. Da der
Mensch als konkretes, vereinzeltes, geschichtliches Weltwesen aber immer nur ein Sei-
endes ist, in dem das Sein nie als solches, d.h. in seiner vollen Unverborgenheit, er-
scheint, bleibt der Mensch unerlésbar in der wenn auch stets offen-dynamischen onto-
logischen Differenz zwischen Seiendem und Sein gefangen. Dabei gibt es uneigentliche
Daseinsformen wie das Leben im Man und eigentliche Formen, die die Endlichkeit des
Lebens im Vorlauf zum Tode heroisch auf sich nehmen. Beide Formen aber kénnen sich
von Leid und existenzialem Unheil nie befreien.

23

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Horizont des Vorhabens

durch innere und duflere Hemmungen, Widerspriiche, Konflikte und
Verletzungen, behindert oder sogar zerstort, und das erklért iiberzeu-
gend die weit verbreitete Beschiftigung mit dem Leiden, geht es darin
doch um nichts weniger als um das »Gliicke, aristotelisch verstanden
um die Vollendung der »inneren Formg, der »Entelechie«, des eigens-
ten, tiefsten und letzten Lebenssinnes, religios gesprochen, um das
existenzielle Heil einer jeden Kreatur.

Neben dieser mehr praktischen Bewiltigung des Leidens will der
wesentlich fragende Mensch im Unterschied zum Tier aber auch be-
greifen, will den Sinn — und empérenden Unsinn! — des Leidens, so sie
denn da sind, erhellen:

»Was eigentlich gegen das Leiden emport, ist nicht das Leiden an sich, sondern
das Sinnlose am Leiden.« (Nietzsche 1954, S. 809).

Denn der Mensch will verstehen, und zwar nicht nur obenhin, sondern,
wenn mdglich, ganz und gar und durch und durch. Dazu fordert das
Leiden, das ja alles Dasein in Frage stellt, heraus. Und fast alle Philo-
sophien und gewiss alle Religionen kénnen, wie gesagt, als Antwort-
versuche auf diese Sinnfrage gedeutet werden.

Beide Gedankenginge zeigen, dass der Mensch sich in seinem
Weltbezug primir und spontan aus der subjektiven und emotionalen,
d.h. durch personliche Betroffenheit, bestimmten Perspektive des Wer-
tes bzw. Unwertes seines Lebens anschaut. Erst sekundiar und gewiss
nach einem eigenen theoretisch initiativen Akt fragt er dann auch nach
dem objektiven, »wertfreien« Sein des Leidens als solchem: Was ist
Leiden iiberhaupt? Als solches? In sich? Hat es eine Struktur und wenn
ja, welche? Schauen wir uns in der Geistesgeschichte um, dann hat der
Mensch darauf zwar viele, aber doch nur bruchstiickhafte und un-
zusammenhingende, also weitgehend unsystematische Antworten ge-
geben.

Das Ziel dieser Untersuchung ist darum, die Seins- und damit
Sinnstruktur des Leidens, falls vorhanden, zu ermitteln. Wir stellen
also die Frage nach seinem charakteristischen Sein, seinem Sosein, sei-
nem »Wesen, seiner eigentiimlichen Beschaffenheit. Dabei wollen wir
zwischen der vollen, vielgestaltig lebendigen und immer auch indivi-
dualen Strukturgestalt und der nur basalen, einfachsten Grundstruktur
des Leidens unterscheiden. Philosophisch-ontologisch soll diese Ab-
sicht heifen, insofern sie die mégliche Grundstruktur des Leidens be-
stimmt, eine Struktur also, die alles, was auf ihr aufbaut, trigt und

24

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fragestellung und Zielsetzung

insofern einen Grund, ein Fundament abgibt, als sie durch nichts Wei-
teres mehr bedingt, sprich nur noch durch sich selbst bedingt ist. Die
Vollgestalt des Leidens umfasst demgegeniiber alles, was iiber dieses
Grundsein hinausgeht und phianomenologisch beschrieben und ana-
lytisch ermittelt werden kann und neben universalen auch spezifische-
re Momente umfasst.

Aufgrund dieser zwei Aspekte haben wir es bei der Wissenschaft
vom Leiden mit einer typischen Zwischenwissenschaft (vgl. Branden-
stein 1953, S. 1) zu tun. Einerseits ist sie eine Grundwissenschaft, ist
also originére Philosophie, andererseits ist sie, da sie ein spezifisches
Lebensphinomen in den Blick nimmt, eine Spezialwissenschaft. Beides
muss, um dem Leidend-Sein gerecht zu werden, berticksichtigt und
integriert werden. Das wiederum heif3t, dass wir sowohl grundwissen-
schaftliche Erkenntnismethoden (so vor allem die reduktive'2 Analyse)
als auch spezial-wissenschaftliche Methoden (so die induktive Ana-
lyse) anwenden miissen, die einerseits aus einer Tiefenanalyse, ande-
rerseits aus einer breiten Empirie des Sachverhaltes selbst schopfen.

Wenn wir eine solche Philosophie des Leidens erstreben, kann mit
Recht gefragt werden, welchen Zweck ein solches Unternehmen ver-
folgt? Nun, gewiss keinen pragmatischen Nutzweck — einen materiel-
len oder sozialen Gewinn wird eine solche Arbeit kaum abwerfen. Der
primiére Zweck kann nur die Erkenntnis der Sache selbst, und d. h. doch
»ihrer Wahrheitc, ihres zu erkennenden So-und-So-Strukturiertseins,
ihrer ureigensten Gestalt sein. Mit der Aufdeckung dieser Wahrheit
entwickelt der erkennende Mensch erstens seine ihm mitgegebene
Seinspotenz, seine aristotelisch verstandene Entelechie (was mindernd
auf die Daseinslast wirkt und die Freude an der eigenen geistigen Ent-
wicklung fordert), und zweitens wird dadurch ein besseres Verstandnis
der Weltzusammenhinge ermoglicht, welches wiederum den Radius
fiir ein angemesseneres und erfolgreicheres Handeln vergroflert. Denn
wie sollten wir in eine Welt eingreifen und diese bzw. uns selbst darin

2 Die reduktive Analyse arbeitet sich vom konkret einzeln Gegebenen zu dessen
Grundbestimmungen, Prinzipien, Erstgriinden, und damit zum »Allgemeinen« zuriick,
gleichsam von der Oberfliche ausgehend in die Tiefe des Seienden (vgl. Pauler 1929,
S. 269 ff.; Hessen 1950, S. 158-160; Brandenstein 1965, S. 249ff.), wiahrend die indukti-
ve Analyse zwar auch vom Einzelnen zum Allgemeinen fortschreitet, aber, da sie das
allgemein Gemeinsame von vielen Konkreta durch Vergleich herausarbeitet, nicht in die
Tiefe der Griinde, sondern in die Breite des Gesetzmifigen geht. Davon im Methoden-
teil spiter mehr.

25

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Horizont des Vorhabens

gestalten konnen, wenn wir von dieser Welt vollig abwegige Vorstel-
lungen besifien und im Ubrigen nicht wiissten, nach welchen inneren,
welthaften und zwischenmenschlichen Kriterien wir unser Leben pla-
nen und fiihren sollen? Das ist ganz unmoglich. Der Nutzwert setzt
also sachlich den Wahrheits- und Erkenntniswert voraus, nicht umge-
kehrt, wie die Philosophie des Pragmatismus behauptet.

Mit einer Philosophie des Leidens, die eine Fundamentalontologie,
eine ganzheitlich-lebensweltliche Phinomenologie, eine Metaphysik,
Pragmatik, Epistemologie, Poietik und Ethik des Leidens umfasst, soll
des Weiteren ein Fundament fiir die praktischen Lebenswissenschaf-
ten, so vor allem fiir die Medizin und alle Psychotherapie gelegt wer-
den. Denn diese befassen sich ja nicht nur mit Krankheiten, Stérungen,
Entgleisungen, Entstellungen, Verletzungen, Konflikten und Belastun-
gen, sondern vor allem mit dem Leiden an eben diesen Krankheiten
und Storungen. Eine genauere Sicht der Dinge wird zeigen, dass ein
physisches oder soziales Phanomen erst dadurch zur »Stérung« wird,
dass ein Menschen-Ich oder Menschen-Wir daran leidet, also aus ei-
gener Kraft und Entscheidung dazu kognitiv, emotional und praktisch
Stellung bezieht! So diirfen wir mit Mitscherlich (1948, S. 131) sagen,
dass es erst das Leiden ist, das, weil erweisbar von einem Moment der
Freiheit durchwirkt, die Krankheit in den Rang des Humanum er-
hebt.1?

Gerade das Leiden also, das mit seiner Not ein Zeichen unserer
metaphysischen Ausgesetztheit und Gebundenheit ist, fordert das Mo-
ment der Freiheit in uns heraus, das sah schon F. Schiller (1966, S. 259~
285) sehr klar und gestaltete seine Figuren in diesem Sinne. Es sollte
also nicht unniitz sein, nach Wesen und Wahrheit des Leidens zu fra-
gen und zu versuchen, eine zusammenhiangende, aus dem Leiden selbst
als innere Ordnung geschopfte, systematische Antwort zu geben.

13 Zum wirklichen Gesunden und Heilen »gehért aber unabdingbar ein Hinnehmen des
der menschlichen Existenz stets mitgegebenen Leides. So erreicht sie oft nicht mehr als
die Verwandlung von Krankheit in Leid. Aber ein Leid, das den Rang des homo sapiens
erhoht, weil es seine Freiheit nicht vernichtet. Und darin ist die Voraussetzung fiir alles,
was er gegeniiber dem Unentrinnbaren zu erreichen vermag, beschlossen.« (Mitscher-
lich 1948, S. 131)

26

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fragestellung und Zielsetzung

2. Das Leiden als »Urphinomen des Lebens«
»Kein Mensch lebt ohne Leid ... Leid ist tiberall.«

So spricht Euripides (vgl. E. Staiger 1940, S. 68), der dritte der drei
grofen griechischen Dramatiker, der damit, wie die ganze, weitgehend
fatalistisch eingestellte Antike, die Unausweichlichkeit des Leidens her-
vorhebt. Nicht von ungefihr deutet Kant'* den Schrei des Neugebore-
nen als Protest gegen ein Dasein, das mit Schmerz, Zwang und Fremd-
bestimmung (mit »Geworfenheit«, wie Heidegger sagt, 1979, S. 188)
beginnt, hinter die wir mittels keiner Selbstbestimmung zurtickgreifen
konnen. Alle Geburt ist Gabe und Geschick. Ganz in diesem Sinne
sahen alle Religionen und Mythen die irdische Existenz als einen Sturz
aus einer urspriinglich heilen Heimat in eine lebensfeindliche Wiis-
ten-, Zwischen- und Unterwelt, in der sich der Mensch nur unter Miih-
salen, Entsagungen, Krankheit, Leiden, Schuld, Kampf und Tod be-
haupten kann und, daran reifend, behaupten soll.

So scheint nach diesen mythischen Urbildern die menschliche
Existenz nicht abgetrennt vom Leiden bestehen zu kénnen, was durch
die Einsicht erginzt und bekriftigt wird, dass der unausweichlich der
Zeit, dem Werden und der Entwicklung unterworfene Mensch nur
durch Schmerzen, Fehler, Verirrungen, Tduschungen, Illusionen und
Leiden hindurch zu einem weit- und tiefsichtigen, eigenstindigen und
verantwortungsvollen Weltwesen heranreift. Goethes »Stirb und wer-
de« wird so zu einem iibergreifenden Anruf an die menschliche Exis-
tenz, sich immer wieder neu zu formen, Altes loszulassen und Neues
zu wagen. Dass solches Wagnis nicht frei von Irrtiimern und Verirrun-
gen geschehen kann, liegt auf der Hand, und darum ist wenigstens fiir
den Menschen das Leiden eine »Urtatsache, die zu leugnen oder zu
fliehen selbst wieder zu einer grofiten Leidquelle wird. Denn iiberall
droht das Scheitern, zuletzt im Tode, der uns total aus dem Weltsein
reift und eine »absolute« Stellungnahme vom Menschen erzwingt, in
welcher erst — wie Heidegger betont (1979, S. 260) — die Existenz voll-

14 Wortlich (Kant 1983, §82, S.213-214): »Ja das Kind, welches sich nur eben dem
miitterlichen Schof3e entwunden hat, scheint zum Unterschiede von allen anderen Tie-
ren blof} deswegen mit lautem Geschrei in die Welt zu treten: weil es sein Unvermogen,
sich seiner Gliedmaflen zu bedienen, fiir Zwang ansieht und so einen Anspruch auf
Freiheit (wovon kein anderes Tier eine Vorstellung hat) sofort ankiindigt.«

27

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Horizont des Vorhabens

stindig in die eigene Verantwortung iibernommen wird. Doch ist zu
fragen, ob der Mensch - einzig und allein auf sich stehend — sein Da-
sein ibernehmen, tragen und verantworten kann oder ob hierzu nicht
jene im Geheimnis der Geburt verhiillte Macht, die uns ins Sein ent-
lief, mitbefragt und miteinbezogen werden muss (wie auch der spite
Heidegger (1969, S. 46 ff.) mit seiner Lehre vom »Seinsgeschick« zu-
gibt und H. Arendt (1981) so eindriicklich mit ihrem Konzept der Na-
talitat herausgearbeitet hat). Damit aber stellt sich die Frage nach dem
Urgrund, der Urquelle, dem Ursinn des Leidens — eine Frage, die zwei-
fellos unser Weltdasein radikal tiberschreitet und schwerlich mit den
weltimmanenten Versuchen des neuzeitlichen Menschen, das Leiden
technokratisch auszumerzen und ein hiesiges Paradies zu errichten,
»beantwortet« werden kann.

Die Urtatsache des Leidens lisst sich aber auch anders, noch tiefer
und radikaler erweisen. Als wesentlich selbsttitiges Wesen kommt der
Mensch niamlich nur durch eine »Setzung«, eine Tat zu sich und zur
Welt. Diese Tat aber vollzieht sich fiir ein anfangendes Wesen notwen-
dig in der Zeit und ist also endlich. Damit, dass die Tat eine Grenze
setzt, setzen muss, setzt sie jedoch die Moglichkeit, die Grenze zu
iiberschreiten. Da der Mensch als selbsttitiges Wesen wesenhaft
schopferisch, seinsgebend ist, kann er sich in endlicher Gestalt niemals
realisieren — selbst seine eigenste Tat wird ihm irgendwann zur
Zwangsjacke, die er iiberwinden, iibersteigen muss. Dieses Uberstei-
gen, dieses Transzendieren kann aber wiederum nur in endlicher Ge-
stalt erfolgen, wodurch sich ein existenziales Dilemma konstituiert,
das durch die menschliche Selbsttitigkeit prinzipiell nicht auflgsbar
ist. Schon in der Selbsttitigkeit des Menschen ist das Leiden also, we-
nigstens als Moglichkeit, mitgegeben. Wer Mensch sein, Mensch wer-
den will, muss sich dem Ungentigen, dem Vorlaufigen, dem Ewig-Vor-
ldufigen, das den Durst nach der Fiille des Seins nie stillt, aussetzen.
Das Leid wird wie von aufen, von unserer Weltstellung her, so auch
vom Innersten unserer geistigen Konstitution her zur existenziellen
Urtatsache.

28

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die konstitutionelle Konflikttrachtigkeit des Menschen

3. Die konstitutionelle Konflikttrachtigkeit des Menschen:
eine anthropologische Skizze

»Es ist erstaunlich, wie wenig von den Schmerzen der Menschheit
in ihre Philosophie iibergegangen ist.« (G. Simmel)

Von vielen Richtungen konnen wir auf ein Phanomen zugehen und es
zu erfassen versuchen. Der direkteste Weg besteht, wenn es erfahrbar
ist, darin, es unmittelbar in seinem Da- und Sosein zu betrachten —
diesen Weg werden wir im Falle des Leidens beschreiten. Nicht weniger
sinnvoll ist es, ein Phinomen von seinem »Vor- und Umfeld« oder
»vom Ganzen« her in den Blick zu nehmen. Letzteres kdme bei unse-
rem Vorhaben zum Zuge, wenn wir die integralen anthropologischen
Voraussetzungen des Leidens untersuchten, also der Frage nachgingen,
wodurch der Mensch »konstitutionell«, d.h. grundlegend, in seiner
physischen, seelischen, geistigen und sozialen Verfassung, bestimmt
wird, sodass Leiden moglich ist. Natiirlich kann eine solche Unter-
suchung an dieser Stelle nicht in extenso geleistet werden, aber eine
kleine Skizze wird als Einleitung zum Thema dienlich sein.

Das Erste, was vom Menschen ins Auge fillt, ist seine spezifische
Erscheinung, seine Leibhaftigkeit. Diese wiederum ist nichts anderes
als der sinnlich lebendige Ausdruck der Tatsache, ein Lebewesen zu
sein. Als solches ist der Mensch wie jedes Tier ein aus vielen Teilen
und Funktionen gewachsenes, gegliedertes und integriertes Ganzes,
ein Organismus, der sich sowohl im Raum als auch in der Zeit trotz
aller Dynamik und immerwihrenden Wandlung in einer charakteristi-
schen Identitit »zusammenhilt«. Insofern der Mensch ein Organismus
ist, ist er ein System, aber ein System, das in das iibergeordnete System
Umwelt passend hineingestellt ist, aber sich auch aktiv selbst einpassen
muss, um sich darin zu erhalten. Dieses System weist drei eigenartige
Dynamismen auf: Es vereint als typisches Flieigleichgewicht (Berta-
lanffy 1968) homoostatische, progressive und regressive Tendenzen. In
einem fort miissen Stoffe und Energien aufgenommen, umgesetzt und
abgegeben werden, da anders als durch solches Werden, den so genann-
ten Stoffwechsel, das Lebewesen seine Struktur nicht erhalten kann.
Hinter diesem Phidnomen steht das homoostatische Prinzip, das im
Kern konservativer Natur ist und den Organismus mit seiner Grund-
struktur und seinen Grundfunktionen zu bewahren sucht. Auch die
Fortpflanzung fallt weitgehend unter seine Herrschaft. Diesem Prinzip

29

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Horizont des Vorhabens

steht ein anderes, progressives Prinzip gegeniiber, das Wachstum, Rei-
fung und Weiterentwicklung garantiert. Beide Prinzipien stehen in
einer Spannung, die sich manchmal zum Konflikt auswachsen kann.
Schliefllich und endlich gibt es ein abbauendes, riickbildendes, regres-
sives Prinzip, ohne das Leben ebenfalls nicht méglich ist. Von Anfang
an miissen gewisse Stoffe, Strukturen und Funktionen abgebaut, aus-
gemerzt, ausgeschieden oder unterdriickt werden, so z.B. die primiti-
ven Reflexe im Verlauf der Reifung des Kindes.'5 Schlief3lich gehen die
Tatsachen des Alterns, des Verfalls und des Todes auf das Konto des
regressiven Prinzips.

Im Falle des Menschen kommt es im Verhiltnis dieser drei Prin-
zipien zueinander zu einer wahren Revolution, namlich dadurch, dass
das progressive Prinzip in den Vordergrund tritt und eine potential-
unendliche Gestalt annimmt. Wihrend die progressive Tendenz beim
Tier wesentlich zyklisch-endlich ist und im individuellen Tod ihr defi-
nitives Ende findet, transzendiert der Mensch sowohl individuell als
auch kollektiv den physischen Tod. So versucht er das Leben schon rein
physisch zu verldngern, und geistig geht er in seinem Kulturschaffen
unendlich iiber alles Naturhafte hinaus.

Alle tiefer gehenden anthropologischen Konzeptionen'¢ sind sich

15 Nach K. Lorenz (1973, Bd. 2, S. 176-200) ist alle hohere Kulturentwicklung ohne
»Domestikation, d. h. ohne die Hemmung primitiverer angeborener Aktions- und Re-
aktionsmechanismen, unméglich. Da diese Hemmung aber gelernt werden muss und
gestort werden kann, ist sie wesenhaft labil und »zweischneidig«, wie Lorenz sagt, und
kann sowohl im Sinne eines Zuviel als auch eines Zuwenig an Selbstdressur die Ursache
vieler Dissonanzen und Desintegrationen werden, so nach Lorenz vor allem im Fall des
Aggressionstriebes. Problematisch an dieser »Kulturanthropologie« ist die verabsolu-
tierte Rolle der Domestikation, die Lorenz auf zufillige Mutationen zuriickfithrt: Un-
moglich kann sie die Menschwerdung erkliren, da sie ja den »menschlichen Faktore,
also ein {ibervitales, weil vital hemmendes Prinzip, immer schon voraussetzt. Zweifellos
aber erklirt diese Theorie, die im Menschen durchaus seine »Wesenszwiefalt« sieht,
einen Teil der Unsicherheiten, Spannungen, Konflikte, Briiche und Leiden im individu-
ellen und kollektiven Leben des Menschen.

16 Eine hilfreiche, wenn auch nicht tief genug gehende Einfiihrung in die philosophische
Anthropologie bietet Christian Thies (2004) in seinem gleichnamigen Buch. Die, so weit
ich sehe, umfassendste und tief dringendste, aber leider bisher allgemein nicht beachtete
philosophische Anthropologie legte Brandenstein (1947, bes. S. 561-584: Die Weltstel-
lung des Menschen) unter dem Titel »Der Mensch und seine Stellung im All« vor. 1979
wurde die knappere Nachfolgeschrift »Wesen und Weltstellung des Menschen« (Saar-
briicker Druckerei) als Leitfaden fiir eine Vorlesungsreihe verffentlicht. Ein schoner,
alle anthropologischen »Schulen« integrierender Aufsatz findet sich in »Vom Sinn der
Philosophie und ihrer Geschichte« (1957, Kap. 13: Vom Wesen des Menschen, S. 156—

30

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die konstitutionelle Konflikttrachtigkeit des Menschen

darum darin einig, dass der Mensch unter allen Gebilden des Univer-
sums eine eigenartig herausgehobene Mittel- und Doppelstellung auf-
weist, da er zugleich Objekt (Geschopf) und Subjekt (Schopfer), Natur-
und Kulturwesen, endlich und grenzenlos, gebunden und frei, ein ver-
einzeltes Individuum mit einer unauslotbaren Tiefe und ein sich sitt-
lich verpflichtendes oder sich in der Liebeshingabe nahezu auflgsendes
Gemeinschaftswesen ist. Schon rein biologisch, erst recht psycho-
logisch, soziologisch und geistig-kulturell ist er ein zutiefst — man
mochte fast sagen: unheilbar — komplexes, polares, ambivalentes und
somit unfertiges, unsicheres und konflikttrichtiges Wesen.

»Der innere Krieg des Menschen ...; (es) kann der Mensch nicht ohne Kampf
sein ... so ist er immer geteilt und im Widerspruch mit sich selbst.« (B. Pascal,
Gedanken, Nr. 137)

Im Menschen waltet nicht nur ein Streben, sondern ein ganzes Biindel
an Kriften, Bediirfnissen, Angsten und Sehnsiichten, die sowohl zur
Welt als auch untereinander in Konflikt geraten konnen. Daher fiihlt
sich H.-R. Liickert (1972) berechtigt, eine Konfliktpsychologie zu ent-
wickeln, die alle Psychologien umfasst und auf der schon von Nietzsche
gewonnenen Einsicht basiert, dass der Mensch, da weitgehend instinkt-
befreit, fundamental ungesichert, unfertig, d.h.

»das noch nicht festgestellte Tier.« (Nietzsche, 1954, S. 623),

ist. Obwohl der Mensch sich mit jeder Entscheidung (und erst recht mit
seinen Einstellungen und Gewohnheiten) festlegt und festlegen muss,
geht ihm die sichernde, angst- und konfliktbefreiende Umwelteinge-
passtheit der Tiere ab, die ihre angestammten Grenzen aus innerem
Antrieb nicht tiberschreiten. Diese Uneingepasstheit weckt im Men-
schen eine sich nie beruhigende Neugier” und zwingt ihn zu einer
endlos neu- und weiterbauenden Selbstaktivitit, die der Grund und

165). Von biologischer Seite ragt das Buch von FE A. Kipp (1991) heraus, da es ihm
gelingt, iiberzeugend nachzuweisen, dass der Mensch schon als vital-leibliches Wesen
aus der Evolutionsreihe herausfillt und rein darwinistisch nicht verstanden werden
kann. Oder anders: Schon die leibliche Entwicklung des Menschen ist nur durch das
Auftreten eines neuen, absolut individuierenden Faktors erkldrbar: durch den persona-
len Geist.

17 Sehr iiberzeugend entwickelt K. Lorenz (1973, S. 176-200) den Wesenszusammen-
hang von Instinktungesichertheit bzw. Weltoffenheit, Neugierverhalten und endlosem
Weiterbauen, der so nur dem Menschen eigen ist. Wohl zeigen auch andere Tiere solche
Eigenarten, aber nur eine begrenzte Zeit lang, vor allem in der Kindheits- und Jugend-

31

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Horizont des Vorhabens

Quell all seiner lebensbewiltigenden und kulturschaffenden Selbst-
und Weltgestaltung ist. Der Mensch ist das einzige Wesen, das sich,
wie der Renaissancephilosoph Pico della Mirandola (1988, S. 10-11)
sagt, selbst erfinden muss, und zwar individuell wie kollektiv. So
spricht bei Pico Gott zum Menschen:

»Wir haben dir keinen bestimmten Wohnsitz noch ein eigenes Gesicht, noch
irgendeine besondere Gabe verlichen, 0o Adam, damit du jeden beliebigen
Wohnsitz, jedes beliebige Gesicht und alle Gaben, die du dir sicher wiinschst,
auch nach deinem Willen und nach deiner eigenen Meinung haben und besitzen
mogest. Den iibrigen Wesen ist ihre Natur durch die von uns vorgeschriebenen
Gesetze bestimmt und wird dadurch in Schranken gehalten. Du bist durch kei-
nerlei uniiberwindliche Schranken gehemmt, sondern du sollst nach deinem
eigenen freien Willen, in dessen Hand ich dein Geschick gelegt habe, sogar jene
Natur dir selbst vorherbestimmen. Ich habe dich in die Mitte der Welt gesetzt,
damit du von dort bequem um dich schaust, was es alles in dieser Welt gibt. Wir
haben dich weder als einen Himmlischen noch als einen Irdischen, weder als
einen Sterblichen noch als einen Unsterblichen geschaffen, damit du als dein
eigener, vollkommen frei und ehrenhalber schaltender Bildhauer und Dichter
dir selbst die Form bestimmst, in der du zu leben wiinschst. Es steht dir frei, in
die Unterwelt des Viehes zu entarten. Es steht dir ebenso frei, in die hohere
Welt des Géttlichen dich durch den Entschluss deines eigenen Geistes zu er-
heben.«

Nichts anderes meint Sartre (1973, S. 11), wenn er — sicherlich iiber-
spitzt — behauptet, der Mensch sei nur das, wozu er sich mache
(»L’homme est ce qu'il se fait.«). Durch diese Selbstaufgegebenheit er-
weist sich das Menschsein aber als ein fundamental »prekéres«, nach
Gehlen (1944, S. 31) sogar primir mangelhaftes Wesen, das eine vom
Tier grundsitzlich abweichende Existenzverfassung aufweist: Der
Mensch ist, wie Scheler (1947, S. 36) zuerst herausgearbeitet hat, welt-
offen' und weltausgesetzt, ungesichert, schutzbediirftig und selbst-

phase, nie jedoch, wie beim Menschen, bis ins hohe Alter. Tiere »vergreisen« friih, der
Mensch bleibt wesenhaft jung (vgl. auch und besonders Kipp 1991, S. 24 f£.).

18 Der zentrale anthropologische Begriff der Weltoffenheit hat mehrere Aspekte. Er
meint zunichst, dass der im Fall des Tieres weitgehend instinkthaft geschlossene Kreis
von Merk- und Wirkmal (J. v. Uexkiill 1973) gleichsam aufgebrochen ist und z. B. Platz
fiir Imagination und Spiel schafft. Dariiber hinaus bedeutet er, dass beim Menschen die
Welt als Welt, d.h. in ihrer Eigenstindigkeit, gegeniibergestellt werden kann, sodass sie
ein echt Anderes wird (und dadurch der Mensch ein echt Anderer gegeniiber der Welt),
sowohl also das Gegenstands- als auch das Selbstbewusstsein konstituiert werden kén-
nen. Drittens beinhaltet die Weltoffenheit die Offenheit fiir die Tiefen, das Geheimnis,

32

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die konstitutionelle Konflikttrachtigkeit des Menschen

sicherungsfihig, unfertig, pragsam und lernfihig, initiativ und anpas-
sungsfihig, wird von unumstofllichen Naturgesetzen beschriankt und
gestaltet darin doch sein Leben zwecksetzend selbst. Die Weltoffenheit
wiederum weckt zwar die kognitiven, emotiven und volitiven Fihig-
keiten des Menschen (Neugier, praktische Intelligenz, kiinstlerisches
Gestalten etc.), ' setzt ihn aber auch grofier Gefahr und Not aus: Offen
fiir alle Reize und Einwirkungen dieser Welt kann er in eine verwirren-
de Reiziiberflutung geraten, die das Tier nicht kennt und die zur »Reiz-
selektion« nétigt. Dieser Zwang zu Wertung, Auswahl und Steuerung
setzt aber nicht nur Freiheit und Vernunft voraus, sondern bringt den
Menschen oft in Entscheidungsnot, die ihrerseits die Moglichkeit be-
dingt, aus Unwissenheit und Ungeschicklichkeit gegen die eigenen
mitgegebenen Seinsvoraussetzungen, z. B. gegen gewisse leibliche oder
okologische Funktionskreise, zu handeln.

Damit nicht genug findet sich der Mensch von Anbeginn in der
polar-konflikttrachtigen Situation vor, zugleich ein radikales Einzel-
und ein radikales Gemeinschaftswesen zu sein, das als »physiologische
Frithgeburt«® (Portmann 1969, S. 57-60) schon vorgeburtlich unter
die immer prekire und bedrohliche mitmenschliche Fremdbestim-
mung gerit und — um der gelingenden Menschwerdung willen — gera-
ten muss. Gerade die physiologische Unfertigkeit im ersten Lebensjahr
macht den Menschen fiir seine Mitwelt, fiir die personale Beziehung,
fiir Sprache und Kultur empfinglich wie kein anderes Lebewesen.
Auch liee sich anders kaum erkliren, warum schon mit der Geburt

die Fiille, den schopferischen Quellcharakter der Welt. Und schliefslich meint sie die
Fihigkeit des Menschen, selbst Welt zu bilden, geistig-imaginativ zu ersinnen, kiinst-
lerisch zu gestalten und praktisch zu bewerkstelligen.

19 Selbst die Fihigkeit, ja Notwendigkeit zur Religiositit hat in seiner Weltoffenheit
eine wesentliche Wurzel!

2 Portmann (1969, 1970) weist nach, dass der Mensch gemif3 seiner Primaten- und
Saugetierkonstitution eigentlich ein Jahr linger ausgetragen werden miisste, um bis
zum Zeitpunkt der Geburt seine typisch menschlichen Eigenschaften — den aufrechten
Gang, die Sprache und das einsichtige Handeln — zu entwickeln. Da dies aber ohne das
soziale Umfeld unméglich ist, muss er frither zur Welt kommen. Portmann (1970,
S. 195) spricht bei diesem extrauterinen Friihjahr daher treffend vom »sozialen Uterus«.
Zusammen mit der langen Kindheit ermédglicht er die Aneignung des gewaltigen nicht-
vererbbaren menschlichen Traditionsgutes. Wiirde der Mensch wie die Primaten gebo-
ren, besille sein Gehirn einen Umfang, der die Geburt praktisch unméoglich machen
wiirde. Aufgrund all dieser Umstéinde nennt Portmann den Menschen einen »sekunda-
ren Nesthocker« (1969, S. 65). Diese »Ursituation« ist gewiss eine Grundbedingung
seiner einzigartigen Sozialisation und seiner geistigen Sonderstellung.

33

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Horizont des Vorhabens

die Sinnes- und Kommunikationsorgane, nicht aber die motorischen
Fihigkeiten so auffillig entwickelt sind und sogleich Beziehung suchen
und herstellen. Innerhalb dieser sozialen Matrix bildet sich schlief3lich
das »Wunder des Ichseins« aus und setzt sich in selbstbewussten Ge-
gensatz zu seiner Um- und Mitwelt, damit beweisend, dass im Men-
schen ein Faktor wirkt, der auf Fremdbestimmung nicht?' reduzierbar
ist, sondern frith und deutlich auf seine Selbstbestimmungsfahigkeit
pocht. Mit dem Icherleben wird sich der Mensch aber wie kein anderes
Wesen seiner selbst inne und findet, wie Scheler (1947, S. 44 ff.) richtig
sah, den letztlich nicht objektivierbaren, weil als innere Quelle unent-
wegt lebendigen Ansatzpunkt, von dem aus er alle Weltsicht konstitu-
iert. Es entsteht die Moglichkeit, die Welt als echt Anderes zu distan-
zieren und zu vergegenstindlichen; es entsteht die Moglichkeit, den
Mitmenschen als anderes Innesein zu gewahren und mit ihm in eine
schillernde Beziehung von Vertrautsein und Fremdheit zu treten; ja es
entsteht die Moglichkeit, in der Reflexion zu sich selbst in eine eigen-
artige Nihe-Distanz zu gelangen, sich selbst anzuschauen? und zu
»behandeln«. All dies fasst Plessner (1981, S. 360—-365) unter dem Be-
griff der »exzentrischen Positionalitit« zusammen, die negativ besagt,
dass der Mensch niemals so wie das Tier in einer ruhenden (allerdings
dunklen) Mitte verbleibt, positiv dagegen meint, dass der Mensch die
Fihigkeit und Tendenz hat, seine Mitte immer mehr zu erhellen und
immer irgendwie »iiber sich hinaus« zu sein.? Am schérfsten kommt

21 In fast zwanghafter Weise versucht die Wissenschaft, ja in weiten Kreisen sogar die
Philosophie, den Menschen »von auflen« und »von unten« zu bestimmen. So heifSt es
z.B. bei dem ansonsten sehr besonnenen Leibanthropologen T. Fuchs, »aus dem Du ent-
steht das Ich« (2000, S.298), bzw. er behauptet, das Ich entstiinde durch die &ufSere
Hemmung des Triebverhaltens (2000, S. 253). Wenn auch beides in bestimmten Gren-
zen zweifellos zutrifft, so ist doch das Du selbst erstens immer schon ein Ich, zweitens
kann es ein Ich nur wecken, nicht machen (was erweisbar selbstwiderspriichlich ist), und
drittens kann durch den ja blof8 negativ wirksamen Hemmungsprozess nichts Neues wie
das Ich, die Sprache etc. gesetzt, hichstens provoziert werden.

2 Brandenstein (1957, S. 156) nennt den Menschen geradezu das Wesen, »das gern und
immer wieder in den Spiegel schaut.«

2 »Der Mensch als das lebendige Ding, das in die Mitte seiner Existenz gestellt ist, weifs
diese Mitte, erlebt sie und ist darum iiber sie hinaus. Er erlebt die Bindung im absoluten
Hier-Jetzt, die Totalkonvergenz des Umfeldes und des eigenen Leibes gegen das Zen-
trum seiner Position und ist darum nicht mehr von ihr gebunden. Er erlebt das unmit-
telbare Anheben seiner Aktionen, die Impulsivitit seiner Regungen und Bewegungen,
das radikale Urhebertum seines lebendigen Daseins, das Stehen zwischen Aktion und
Aktion, die Wahl ebenso wie die Hingerissenheit in Affekt und Trieb, er weifs sich frei

34

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die konstitutionelle Konflikttrachtigkeit des Menschen

all dies im Nein-Sagen zum Ausdruck: Hier grenzt sich der Mensch ab,
definiert Eigenes und Fremdes, ja vertieft seine Individuation, oft bis
zur Selbstisolierung. Dabei ist zu beachten, dass die Negation zwei
Aspekte aufweist: Sie kann sich rein negativ dufSern, z.B. in der Hem-
mung, Verstockung, Verweigerung und der Zerstorung; sie kann sich
aber auch, wie Sartre (1994, S. 28-32, S. 197-279) betont, durch die
Schopfung einer imaginativen oder imagindren Welt realisieren. Wel-
che Fiille an Dissonanzen, Konflikten und Leiden diese im weiten Sinne
verstandene Exzentrizitat impliziert, lasst sich leicht ausmalen: Bei-
sich-Sein und Sich-Verlieren, Vertrautsein und Entfremdung, Verein-
zelung und Vergemeinschaftung, Jasagen und Neinsagen, Revolte und
Unterwerfung, Realititsverfallenheit und imagindrer Realitdtsverlust
u.v.a.m. werden zu Quellen des Schmerzes und der Not.

Mit der Fahigkeit, die Welt und sich selbst auf Distanz zu halten
und zu »vergegenstindlichen«, entsteht die einzigartige, nur dem
Menschen eigene Moglichkeit, das Seiende als es selbst, losgelost von
allen vitalen Interessen und Vorteilen, zu betrachten und wissenschaft-
lich zu untersuchen. Das Seiende — die Naturdinge, der Mensch, die
Kulturgiiter — werden zu etwas Einmaligen mit einem ureigenen
Seinswert, in dem die Selbstwerthaftigkeit allen Seins aufscheint, vor
allem in den drei Urwerten des Guten, des Wahren und Schonen, die
aus der transzendenten Sphare des Urseins als »beseligender Abglanz«
in die Welt leuchten und den Menschen zum Sein in seinem reinen
Urstand erheben.?* Kunst, Religion, Politik, Wissenschaft und Philo-

und trotz dieser Freiheit in eine Existenz gebannt, die ihn hemmt und mit der er kimp-
fen muss. Ist das Leben des Tieres zentrisch, so ist das Leben des Menschen, ohne die
Zentrierung durchbrechen zu kénnen, zugleich aus ihr heraus, exzentrisch. Exzentrizi-
tit ist die fiir den Menschen charakteristische Form seiner frontalen Gestelltheit gegen
das Umfeld.« (Plessner 1981, S. 364) Auch hier zeigt sich also eine fundamentale, in der
Seinsstruktur des Menschen wurzelnde Leidensquelle: die unaufhebbare Spannung zwi-
schen Zentralitit und Exzentrizitat.

2 Dies wird am klarsten und tiefsinnigsten von den grof3en, leider unbeachteten » Wert-
philosophen« und Ethikern des letzten Jahrhunderts, vom frithen Scheler, von D. v. Hil-
debrand (1954, z.B. S.25-34, S.251-268), J. Hessen (1954) und von Brandenstein
(1968b) gesehen und iiberzeugend philosophisch dargelegt. Hildebrand z. B. hebt hervor,
dass sich das Wesen des Menschen nicht nur (wie die Existenzialphilosophen betonen)
in einem fort selbst transzendiert, sondern dass es von einer je schon iiber den Men-
schen hinausgehenden Transzendenz gleichsam beleuchtet und aus der Welt der hochs-
ten Werte und ihrer Wirklichkeitsbasis, Gott, meist ohne dass sich der Mensch dessen
bewusst ist, von einem »Uberfluss« an Wert- und damit seelisch-geistiger Seinsfiille
beschenkt wird. Ja eigentlich kann er ohne diesen unsichtbaren Seins- und Wertstrom

35

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Horizont des Vorhabens

sophie entspringen dem intuitiven Wissen, dass alles Sein nicht nur
niitzlich oder angenehm, sondern im Wurzelsinn zwecklos ist und ge-
rade deswegen als solches betrachtet und geschitzt werden kann. Die
Dinge zu lassen und sich an ihnen und ihrem objektiven Wertsein »in-
teresselos« (Kant 1981, S. 691f.) zu freuen, wird dem Menschen zu
einer hochsten Moglichkeit und Aufgabe, die dem Tier nicht einmal
keimhaft gegeben ist. Dass durch die Wesensdifferenz und Dialektik
von Nutz- und Selbst-, Mittel- und Endwerten eine problematische,
im Konfliktfall leidvolle Dynamik heraufbeschworen wird, liegt auf
der Hand und ist eines der Hauptthemen aller Ethik. Uber die mora-
lischen Konflikte hinaus wird die rationale Sachlichkeit mit dem Ver-
lust des intimen Weltkontaktes, das geometrische Bewusstsein mit der
naturfremden Berechnung und Ausbeutung der Natur, das verselb-
stindigte Zeitbewusstsein mit der Erkenntnis der Endlichkeit und die
Weltoffenheit insgesamt mit der Gefahr des technischen Ubergriffs der
instrumentellen Vernunft auf das Leben bezahlt. SchliefSlich und end-
lich eréffnet die Objektivierungsfahigkeit des Menschen die Moglich-
keit, reine Vernunftwahrheiten, d.h. notwendige Wahrheitszusam-
menhiinge, zu erkennen, ja die radikale Seinsfrage (Heidegger 1979,
S. 2) zu stellen. Wihrend das Tier (und das kleine Kind), wie Leibniz
(Vorrede zu »Neue Studien iiber den menschlichen Verstand«, 1967,
S. 117-120) betont, ein reiner Empiriker ist, der nur zufillig-einzelne
Tatsachenwahrheiten erfasst und bestenfalls induktiv verallgemeinern
kann, vermag die erwachte Vernunft absolut notwendige Erkenntnisse,
etwa in der Mathematik, Logik, Ethik und Metaphysik apriorisch und
diskursiv aus der Erfahrung ihrer eigenen Substanz und unabhingig
von der »dufleren Empirie« herzuleiten.

Damit nicht genug kénnen wir auf allen biologischen, psychologi-
schen, soziologischen und geistigen Ebenen feststellen, dass der
Mensch in eine geradezu endlose Vielzahl dynamisch-konfliktudser
Polaritdten eingespannt ist, die er stindig neu zu integrieren hat. Ne-
ben der wohl fundamentalsten Polaritit von Sein und Nichtsein ist es
vor allem die Polaritit zwischen Sein und Werden bzw. Struktur und
Dynamik, in der sich Dauer und Verinderung, bleibende, stabile und
kohérente Struktur und anpassungsfahige, dynamisch-offene Funktio-
nalitdt vereinen. Gerade in der Psychopathologie zeigt sich die Bedeu-

gar nicht Mensch sein. Erst diese spezifische Transzendenz mit ihrem besonderen
»Uberfluss« konstituiere die »Personalitit« des Menschen.

36

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die konstitutionelle Konflikttrachtigkeit des Menschen

tung dieser Polaritit, gibt es doch Stdrungen, die iiberwiegend die
Struktur, und Stérungen, die iiberwiegend die funktionelle Anpassung,
die Flexibilitit, die Dynamik betreffen. Wird allerdings die Struktur
beeintrichtigt, wie bei den so genannten Personlichkeitsstorungen,
dann sind immer auch die Funktionen mitbetroffen. Dagegen ist bei
den so genannten neurotischen Storungen, die mehr auf Konflikten
beruhen, die gewisse Ichfunktionen hemmen und einschrinken, die
Struktur der Personlichkeit in der Regel intakt.

Eine andere grundlegende Polaritit betrifft das spannungsvolle
Verhiltnis zwischen Autonomie und Heteronomie. Sowohl das sich
durch Abgrenzung definierende Selbstsein als auch das Sicherheit ge-
wihrende Sichbinden und Eingebundensein in Natur (besonders als
Leib) und Sozietit bilden den Menschen. Da diese Grundpolaritit nie-
mals feststeht und immer wieder neu austariert werden muss, kommt
es oft zu einem Konflikt zwischen Selbst- und Fremdbestimmung,
Subjekt- und Objektsein, des Weiteren zwischen Herrschen und Ge-
horchen, Fithren und Folgen. Diese oszillierende Polaritdt zwingt den
Menschen von seinem ersten Atemzug an in eine Dialektik des Wer-
dens und Wandels und damit in eine latent stets drohende Krise, die er
durch immerwihrende Neubestimmung, Umstellung, Abgrenzung
und Anpassung bewiltigen muss. Schon in seiner Leiblichkeit driickt
sich dieses Dilemma aus: Der Vertikalitit des aufrechten Ganges mit
dem erhobenen, frei in die Weite blickenden Haupt steht die horizon-
tale Lage im Schlaf mit seinem Bewusstseinsverlust gegeniiber; der
freien, dadurch wirk- und handlungsfihigen Hand ist der erdgebunde-
ne, dadurch tragende Fuf3 entgegengesetzt. Auch in diesen Gegensit-
zen spiegelt sich das Widerspiel von Zentrizitit und Exzentrizitit.

Uberhaupt darf nicht iibersehen werden, dass unser Leib, in dem
sich die gesamte Evolution inkarniert, vielerlei »Bruchstellen«, Kon-
fliktdispositionen und Leidquellen aufweist, die die menschliche Exis-
tenz labilisieren. So bedingt der aufrechte Gang, vermittelt iiber zwei
kleine Fufdflichen, zum einen die Unsicherheit des Gehens und die
Notwendigkeit einer komplexen Gleichgewichtssteuerung; zum ande-
ren kommt es durch die schwerkraftbedingte Uberlastung der unteren
Korperhilfte zu Storungen der Durchblutung, was etwa Krampfadern,
Thrombosen und Dystrophien zur Folge hat. Zudem verkriimmte sich
als Ausgleich zur Aufrichtung die Lendenwirbelsiule in s-formiger
Weise — die Quelle zahlloser Riickenleiden und Bandscheibenvorfille.

Vergessen wir des Weiteren nicht den durch psychische Verarbeitungs-

37

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Horizont des Vorhabens

prozesse stets belasteten, darum sehr anfilligen Schlaf, die leicht ver-
letzliche, weil unbedeckte, dafiir der Fithlungnahme so geeignete Haut,
die leibbedingte Vergesslichkeit, die labile Pubertit und das niemals
zur Ruhe gelangende Geschlechterverhaltnis. Noch folgenschwerer er-
wies sich schlieSlich die durch die Aufrichtung erméglichte Vergrofse-
rung des Gehirns bzw. des Schédels. Die Geburt wurde fiir Mutter und
Kind seither zur todlichen Gefahr. Aber nicht nur das. Wohl im Zusam-
menhang mit dieser zunehmenden Zerebralisation schwanden immer
mehr die Instinkte; aus dem existenzsicheren Menschenaffen wurde
ein unsicheres, hilfloses, wenig orientiertes, sehr gefihrdetes Men-
schenkind, das ohne den jahrelangen Beistand seiner Eltern keine
Uberlebenschance hat und an Stelle der Instinkte bald, teils als Kom-
pensation, teils als originire Schopfung, die Sprache entwickelt. Rit-
selhafterweise liefd aber mit der Instinktabschwichung der biologische,
z.B. sexuelle und aggressive Triebdruck keineswegs nach, sondern
verstiarkte sich noch. Brunftzeiten entfallen, der Mensch wird sexuell
daueraktiv und in aggressiver Hinsicht hemmungslos. Das bedeutet
wiederum, dass der menschliche gegeniiber dem tierischen Leib an
Autonomie gewinnt und zum potentiellen Widerpart des Menschen
als Person wird (etwa in der Pubertit und beim Altern), die um so mehr
gefordert ist, die Natur- und Triebhaftigkeit der eigenen Leiblichkeit zu
kontrollieren, zu gestalten und zu zivilisieren, oft dabei in Einseitig-
keiten, Ubertreibungen und Selbstvergewaltigungen verfallend, wie
N. Elias (1997, S. 458) in seinem Hauptwerk »Uber den Prozess der
Zivilisation« eindrucksvoll dargestellt hat.

»Keine Gesellschaft kann bestehen ohne eine Kanalisierung der individuellen
Triebe und Affekte, ohne eine ganz bestimmte Regelung des individuellen Ver-
haltens. Keine solche Regelung ist moglich, ohne dass die Menschen aufeinan-
der Zwang ausiiben und jeder Zwang setzt sich bei dem Gezwungenen in Angst
der einen oder anderen Art um.«*

% Die prekire Dialektik zwischen Angst und Zwang gestaltet sich demnach folgender-
maBen: Um die Angste vor Willkiir und Gewalt unter den Menschen zu bannen, miissen
Regeln und Gesetze aufgestellt, muss also Zwang ausgeiibt werden. Der Zwang schafft
Sicherheit, Zuverlissigkeit, Uberschaubarkeit, Ruhe. Seine Wirksamkeit erhilt der
Zwang aber nur dadurch, dass er mit Strafe droht, also Angst macht. Die Verunsiche-
rung verlagert sich von aufen nach innen, wird also verinnerlicht und dadurch unsicht-
bar. Selbstzwinge stellen sich ein, um diese innere Gefahr zu bannen. Die Zivilisierung
erreicht das Innenleben und macht es evtl. eng, angstlich und unfrei.

38

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die konstitutionelle Konflikttrachtigkeit des Menschen

Doch nicht nur aus dem Zwang seiner leiblichen Mingel, sondern auch
aus »Neigung« sucht der Mensch seinen Leib der Dumpfheit der Ani-
malitit zu entreiflen und ihn zu iiberhdhen, zu vergeistigen und zu
vermenschlichen, z.B. durch Schmuck, Mode, Maske, Tanz, Tatowie-
rung, Akrobatik und leibliche Virtuositit. Auch hier offenbart sich der
von Gehlen (1944, S. 56) festgestellte, nicht mehr durch Instinkte ge-
bundene »Antriebsiiberschuss« — eine Kreativitdt, ein Handlungs-
bediirfnis, das sich auf natiirlichem Wege nicht erschopft und darum
kulturbildend wird. Schlief3lich und endlich brauchen wir, wie ebenfalls
Gehlen (1944, S. 487-514) zeigte, die zeitiiberdauernden gesellschaft-
lichen Einrichtungen, Rituale, Mythen, Gesetze, Regeln, Institutionen,
um uns von unserer stindig geforderten, ja tiberforderten Freiheit zu
entlasten. Solche iiberindividuellen Gewohnheitsstrukturen konnen
dann allerdings wieder (wie die individuellen Gewohnheiten bekannt-
lich auch) die Freiheit fesseln und lihmen. Die Unausweichlichkeit von
revolutioniren Verjiingungskuren in der Geschichte der Menschheit
hat darin eine wesentliche Wurzel. Also: Konflikt, Kampf und Leiden
allenthalben.

Diese Konflikttrichtigkeit der biologischen Basis steigert sich ins
nahezu Unabsehbare im Leben der Psyche und der Sozietit. So wie
S. Freuds gesamte Psychologie von Es-Ich-Uberich nichts anderes ist
als eine grundlegende Theorie des intrapsychischen Konfliktes, so ist
etwa Dahrendorfs (1970, S.112) Herrschafts- und Rollenfunktions-
lehre nichts anderes als der Versuch einer grundlegend intersubjektiv-
soziologischen Theorie des Konfliktes.2

Sein und Nichts, Sein und Werden, Autonomie und Bindung sind
nun allerdings nicht die einzigen Polarititen, die es zu integrieren gilt,
meist unter Mithen und verbunden mit Leiden, Not und Scheitern.

26 Sowohl Freud als auch Dahrendorf erkldren sich die Konflikttrichtigkeit des Men-
schen anthropologisch durch das Axiom der primiren Asozialitit des Menschen, der
dann mit dullerem, eben sozialem Druck und Zwang, also mit Herrschaft »sozialisiert«
werden muss. Die Ergebnisse aller Wissenschaften — von der Biologie iiber die Psycho-
logie bis zur Soziologie — widerlegen unzweideutig dieses »Hobbesche« Bild des Men-
schen als »homo homini lupus est«. Zwar ist der Mensch originir ein Egoist mit oft
asozialen Tendenzen, aber ebenso ist er originir ein soziales Wesen, und zwar bereits
biologisch, dann aber auch psychologisch und sozial, wie die moderne Bindungstheorie
beweist. Eine wesentliche Quelle der Konflikttrichtigkeit des Menschen wurzelt darum
nicht allein in seinem elementaren Egoismus, sondern in der Polaritiit einer selbstischen
und einer bindungssuchenden Strebung, die immer wieder neu ins Gleichgewicht ge-
bracht werden miissen.

39

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Horizont des Vorhabens

Vielfiltige Polarititen wie Bewusstsein und Unbewusstsein, Vernunft
und Gefiihl, Wille und Trieb, mannlich und weiblich, Tat und Kontem-
plation, Willkiir und Gewissen, Kultur und Natur, Exzentrizitdt und
Zentralitit, Extraversion und Introversion, Freiheit und Zwang usw.
durchziehen, wie P. Wust (1928) in seinem grofsen Werk zur Dialektik
des Geistes nicht miide wird zu schildern, das menschliche Leben und
beschworen, wenn sie nicht im Gleichgewicht gehalten werden, die
Diamonen von Unsicherheit, Angst, Not und Leiden herauf. Sie sind
es in der Tat, die den Menschen immer wieder aus seiner Mitte zu
reilen drohen und ihn nétigen, zeitlebens nach jener »Konzentra-
tion, jener Mittigkeit zu suchen, die das Tier immer schon (in Wahr-
heit aber ganz anders!) hat und nie eigentlich verliert, die er aber, der
Mensch, anscheinend nie oder nur zeitweise erreichen kann, da seine
Mitte letztlich iiber alle erreichte Existenz hinaus liegt. Darin offen-
bart sich eine Wesensdynamik, die Brandenstein (1966, S. 388-395;
1979, S. 141-184, bes. 153ff.) die an Seinsgehalt unerschopfliche Po-
tentialunendlichkeit des Menschen, seine pU-Wesenhaftigkeit, nennt
und die in Goethes Faust in den Rang eines Menschheitssymbols er-
hoben wurde.

Riickblickend lehrt uns diese Dynamik, dass der Mensch in Wahr-
heit nur vordergriindig betrachtet ein Miangelwesen, in Wahrheit viel-
mehr ein nicht einseitig-spezifiziertes, ein vielseitiges, fast mochte
man behaupten, potentiell allseitiges Wesen, ein grofier Generalist ist,
der fast alles kann und gar nicht so schlecht kann, wenn er sich darum
bemiiht. Als »Spezialist auf das Unspezialisiertsein« (K. Lorenz 1973,
S. 177 ff.; Eibl-Eibesfeldt 1997, S. 821ff.), als Universalist und Kosmo-
polit ist er jedenfalls dazu berufen, sich fiir »Alles« zu 6ffnen, alles zu
schitzen und alles aus der Dunkelheit ans Licht seines Bewusstseins zu
heben,?” und d. h., die Bewusstwerdung zum Selbstzweck zu erheben.

Das aber legt eine weitere, eine letzte Quelle der menschlichen
Konflikttrachtigkeit frei, die dem Tier grundsatzlich fehlt: das Sich-
Nie-Abschlieflen-und-Vollenden-Kénnen, die nie stillbare Sehnsucht
nach dem All-Einen. Wihrend Buddha (1998, S. 52) unter diesem »to-
talen Seinsdurst« der Menschennatur litt und nur im Verldschen des
Lebenswillens die Erlosung sah, besang Augustinus (1958, S. 15) diese

77 Vergleiche hierzu die Kritik Portmanns (1970, S. 200-209) an der Méngelwesenthese
in seinem Aufsatz: »Der Mensch — ein Mingelwesen?« Portmann macht deutlich, dass
in dieser Frage sehr fein differenziert werden muss.

40

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die konstitutionelle Konflikttrachtigkeit des Menschen

nie zur Ruhe kommende Potentialunendlichkeit der Seele, weil ihr in-
nerster »Seinslohn« die Unendlichkeit Gottes ist, in der sie ihr Ende
und ihre Erfiillung findet:

»Inquietum est cor nostrum, donec requiescat in Te.« (»Unruhig ist unser Herz,
bis es ruht in Dir.«)

Verbunden mit der polar-widerstreitenden Vielschichtigkeit macht die-
se Ruhelosigkeit den Mikrokosmos Mensch zum gefihrdetsten und
gefihrlichsten Geschopf des Universums. Zwei »Nebenwirkungen«,
die mit dem potentialunendlichen (pU) Seinsgehalt des Menschen ver-
bunden sind, eine innere und eine duflere, miissen dabei an erster Stelle
genannt werden. Zum einen bleibt der Mensch ewig jung, ja muss
immer wieder, wie Goethe mit seinem Konzept der »wiederholten Pu-
bertiten« (West-dstlicher Diwan) betonte, durch pubertire Unreifen
mit all ihren Unsicherheiten, Unberechenbarkeiten, Verblendungen
und Ubertreibungen hindurch; zum anderen iibersteigt sein pU-Wesen
alle endlichen Daseinsformen und droht sie zu zerreiflen, so vor allem
den endlichen Leib und die sich in einem subtilen endlichen Gleich-
gewicht befindliche terrestrische Natur. Die vielen Psychosomatosen
unserer hektisch-getriebenen Zeit und die vielleicht nicht mehr zu
stoppende Entgleisung des globalen Klimas sind ein besonders drasti-
scher Ausdruck dieser »ungeheuren« Seinsdynamik und letzten »Ort-
losigkeit«?8 des Menschen. Sophokles (zit. bei Staiger, 1940, S. 41) trifft
darum in den Kern, wenn er sagt:

»Ungeheuer ist viel, doch nichts ist ungeheurer als der Mensch.«

Und so diirfen wir an das Eingangszitat des Euripides erinnern und
paraphrasierend wiederholen: Dem Leiden ist nicht zu entrinnen; es
ist eine der grundlegenden und grofSen Existenzaufgaben des Men-
schen, an der zu scheitern keine Schande ist.

28 Der »utopische« Charakter des Menschen, sein Unbehaustsein, erhilt damit einen
iiber den geschichtlichen Sinn hinaus weisenden existenzial-ontologischen Sinn. Der
Mensch ist nicht erst auf die Zukunft bezogen ortlos, sondern schon hier und jetzt.
Darum eben muss er sich in seine Kulturwelt immer wieder neu »einhausen«. Welt-
anschauungen, die wie die von Rousseau, Marx, Bloch und Fromm die Erreichbarkeit
des Ideals im Hiesigen lehren, »verendlichen« daher den Menschen und rauben ihm
seine wesenhaft utopische Konstitution, sein je und je Uber-die-Welt-Hinaussein.

41

https://dol.org/10.5771/9783485088403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inllbra.com/da/agb - Open Access - [ -


https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Fragestellung und Zielsetzung
	2.  Das Leiden als »Urphänomen des Lebens«
	3.  Die konstitutionelle Konfliktträchtigkeit des Menschen: eine anthropologische Skizze

