
I. Der Horizont des Vorhabens

»… hinab bis in die tiefste Tiefe meiner Leiden …«
(Hölderlin, Hyperion)

1. Fragestellung und Zielsetzung

Es dürfte kaum ein Phänomen geben, das den Menschen so sehr er-
greift, erschüttert, umtreibt, in Frage stellt, ratlos macht und empört
wie das Leiden; und man wird kaum mit der Behauptung fehlgehen,
dass ein wesentliches Motiv bei der Bildung von Mythen, Religionen,
Philosophien, Kunstwerken und Wissenschaften das Leiden bzw. das
Streben ist, sein Wesen zu ergründen und seine Herausforderung zu
meistern.

Betrachtet man die Geistesgeschichte im Überblick, dann drängt
sich der Eindruck auf, dass sich sowohl die Individuen als auch die
Weltanschauungen danach gruppieren, wie sie das Leiden deuten und
welche existenzielle Antwort sie darauf geben. In der ersten Gruppe,
die hier zu nennen ist, überwiegt das Moment der Negation, etwa in
den Formen der Leidverleugnung, Leidvermeidung und Leidbekämp-
fung. Im Blick auf diese grundsätzliche Möglichkeit ist die Kritik auf-
schlussreich, die N. Stratmann (1994) an der gesamten abendlän-
dischen Philosophie übt. Sie attestiert ihr nämlich eine »hypertrophe
noetische Weltauslegung« (S. 163), die das Leiden als »kategoriale
Daseinsmacht« aus ihrer vorherrschend rationalistischen und aktivisti-
schen Ontologie gestrichen und entweder, wie bei Kant, zu einem blo-
ßen Kausalaspekt oder, wie bei Aristoteles, zu einem bloß gramma-
tischen Phänomen degradiert habe. In ihrer Arbeit unternimmt
Stratmann daher den Versuch einer »existenzialontologischen Restitu-
tion des Leidens« (S. 167), in der das Leiden als welt- und daseins-
erschließende Kategorie zurückgewonnen wird. Meines Erachtens ge-
lingt dies der Autorin allerdings nur unzureichend, da sie mehr
philosophiegeschichtlich als systematisch vorgeht und keine durch-
dringende phänomenologische Analyse betreibt, in der erstens die
Grundstruktur des Leidens aufgedeckt und zweitens die Phänomene

20

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leiden (1), Leid-Übel (2) und Erleiden (3) als Akt und Befindlich-
keit (1), als Gegenstand des Leidens (2) und als Widerfahrnis (3) im
Rahmen eines mundanen Wechselwirkungsgeschehen klar und deut-
lich differenziert würden. Beachten wir die Grundvoraussetzung von
Stratmanns existenzialontologischer Deutung, dann verstehen wir das
Dilemma, in dem sich die Autorin befindet, geht sie doch a priori von
der »tatsächlichen Unfassbarkeit des Leidens, die sich jedem Begrün-
dungsversuch entzieht« (S. 166), aus.1 Dagegen ist ihre Einsicht, dass
das Leid ontologisch ohne »den Vorrang des Einzelseienden« (S. 165),
d.h. ohne die Thematisierung des konkret existierenden und konkret
betroffenen Subjektes, nicht in den Blick kommt, zu bewahren. In der
Tat muss alle Ontologie, die das Leiden erfassen will, eine Ontologie
des lebendigen, sei es individuellen, sei es kollektiven Subjekts sein.
Denn ohne die Ausfaltung des Seinsinns des Betroffenseins, also des
Pathischen überhaupt bleibt das Leiden hoffnungslos dunkel und ver-
mag wederWelt noch Sein noch die condition humaine aufzuschließen.

In der zweiten Gruppe dominiert im Umgang mit dem Leiden das
Moment der Affirmation: Leidduldung, Leidergebung, ja eine Leidbe-
jahung, die das Leiden, z.B. aus einer heroischen Gesinnung heraus,
höher schätzt als Zufriedenheit und Glück, sind die Gestalten solcher
Leidaffirmation. Dazwischen liegen die Haltungen der Gleichgültigkeit
oder Indifferenz, der orientierungslosen Unentschiedenheit oder des
verzweifelten Hin- und Hergerissenseins. Umrahmt werden diese
Standpunkte schließlich von zwei Extremen, die das Leben direkt an-
greifen: von der tödlichen Lähmung (Apathie, Katatonie, Stupor), so
z.B. in der schweren Depression, und von der mörderischen Raserei,
wie sie im Amoklauf zum Ausdruck kommt.

Auf dem Hintergrund der erschütternd-subversiven Kraft des
Leidens und seiner mundanen Ubiquität verwundert es nicht, dass
manche Denker in ihren metaphysischen, das ganze Sein zu erfas-
sen bestrebten Überlegungen das Leid als notwendigen Bestandteil
des Welt- und Lebensprozesses betrachten, der noch die Pflanzen
und Einzeller, ja die »tote« Materie einschließt und ihre Ent-
wicklung antreibt. Große spirituelle Geister wie Anaximander2,

21

Fragestellung und Zielsetzung

1 Hierin folgt sie Adorno (1970a, S. 35), der sagte: »Leiden, auf den Begriff gebracht,
bleibt stumm und konsequenzlos.« Diese extrem antirationalistische Aussage wird von
jeder Psychotherapie, die ein Leiden auf seine Bedingungen, Umstände und Ursachen,
seinen Sinn und Unsinn hin durchsichtig macht, widerlegt.
2 »Woraus aber die Dinge ihre Entstehung haben, darein findet auch ihr Untergang

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Buddha3, Platon4, Paulus5, Hegel6, Schopenhauer7, Marx8, Kierke-
gaard, Freud9, Sartre10, Heidegger11, Whitehead u.v. a. erblicken im

22

Der Horizont des Vorhabens

statt, gemäß der Schuldigkeit. Denn sie leisten einander Sühne und Buße für ihre Un-
gerechtigkeit, gemäß der Verordnung der Zeit.« (Capelle, 1968, S. 82)
3 Gemäß Buddha (1998, S. 32–52) ist alles Leben aufgrund seiner unerfüllbaren Seins-
gier leidvoll, sodass das Leiden nur durch den Verzicht auf alles Wollen und Begehren
beendet und der Kreislauf des Samsara in der erleuchteten Versenkung verlassen wer-
den kann.
4 Da Platon den Menschen als fundamental konfliktträchtiges Wesen bestimmt, so z.B.
im Dialog »Phaidros« (1982, S. 435–437) unter dem Bild des Wagenlenkers und der
beiden Rosse (wobei der Lenker für die Vernunft, das rechte Ross für die Gefühlsseele,
das linke Ross für die Triebseele steht), kann der Mensch das Leiden nur durch einen
umfassenden Läuterungs-, Reifungs- und Vergeistigungsprozess überwinden, der ihn
letztlich in das Reich der »Ideen«, d.h. der gestaltbildenden Urmächte des Seins, zurück-
führt.
5 Vielleicht das Tiefste über das Leiden hat Paulus im 8. Kapitel seines Römerbriefes im
Neuen Testament gesagt, indem er nicht nur den gesamten Kosmos als Leidensprozess,
sondern als schmerzvollen Geburtsvorgang deutet.
6 Nachweislich verdankt sich Hegels (1986, Bd. 3) dreischrittige Dialektik tiefster eige-
ner und geschichtlicher Leidenserfahrungen, ja diese Dialektik von These, Antithese
und Synthese konstituiert sich selbst erst in leidvoller Spannung, Diskrepanz und deren
Versöhnung. Letztlich betrachtet auch er den Weltprozess als den Geburtsprozess des
Weltgeistes, der im Menschen und seiner Geschichte selbstreflexiv zu sich kommt und
damit die Geschichte abschließt.
7 Schopenhauer (1890) betrachtet in seinem Hauptwerk »Die Welt als Wille und Vor-
stellung« die gesamte sichtbare Welt (einschließlich den Menschen) als Objektivation
des unsichtbaren metaphysischen Willens, der als bewusstloser, blinder Drang ewig
ziellos strebend die konkreten endlichen Weltwesen hervorbringt, sich in ihnen zur
Darstellung bringt, aber immer, da diese Manifestation begrenzt bleibt, unbefriedigt-
tragisch weiterdrängt. Nur wenn es gelingt, den ewig durstigen Lebenswillen in sich zu
verneinen, kann der Mensch dem Kreislauf des Leidens entkommen.
8 Was Marx betrifft, sei an seine Entfremdungstheorie erinnert: Im Laufe seiner
Menschwerdung entfernt sich der Mensch immer mehr von der Natur, von Seinesglei-
chen und von sich selbst, vor allem dadurch, dass er seine Arbeitskraft immer mehr zur
Ware verdinglicht, die Natur, den Anderen und schließlich sich selbst zu reinen Profit-
zwecken ausbeutet. Am Ende leidet die Natur, leidet die ausgebeutete Klasse und leidet
das Individuum.
9 Für Freud (1970, S. 9–11) ist derMensch ein fundamental ambivalentes, konfliktuöses
Wesen: Von zwei Seiten wird das Ich (die »Vernunft«) ohne Unterlass bedrängt und
untergraben, vom Es der leiblich-affektiven Triebe und von der sozialen Außenwelt,
die als Über-Ich internalisiert den Menschen mit ihren Geboten und Verboten drangsa-
liert. Einen wirklichen Ausgleich der Kräfte gibt es erst im Nirwana des Todes.
10 Für Sartre (1997, S. 1055ff.) stellt der Mensch den verunglückten, letztlich unmögli-
chen Versuch dar, aus dem absoluten An-sich-Sein der Naturdinge über das reflektierte
menschliche Für-sich-Sein zum absoluten Selbstsein Gottes zu avancieren. Dabei ist

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gesamten Kosmos oder doch wenigstens im Menschenleben einen
Leidensprozess, der unvermeidlich an das Werden und dessen ewigen
»Seinshunger« gebunden ist. Da mit diesem Werden sowohl Aufbau
und Kreativität als auch Abbau und Zerstörung verbunden sind, neigen
die philosophischen Weltanschauungen je nach Betonung des einen
bzw. des anderen Aspektes zu mehr positiven oder mehr negativen
Sichtweisen. Wird dieser Prozess grundsätzlich positiv gedeutet, dann
erscheint er, wie bei Paulus, als »große Seinsgeburt«, die zu ihrem na-
türlich-übernatürlichen Abschluss kommt, wenn sie das Göttliche –
meist in Gestalt des erlöst-erlösenden Gottmenschen – aus sich ent-
bunden hat. Ins Säkulare gewendet arbeiten Denker wie Vico (1992),
Hegel (1986), Gebser (1992), Eliade (1994), Jaynes (1988), Neumann
(1999) und Piaget (1988) überzeugend heraus, dass sowohl die ontoge-
netisch-individuelle als auch die kollektive Entfaltung des Bewusst-
seins unumgänglich durch Engen und Nöten, Konflikte und Krisen
hindurchgehen muss, die zumeist in kämpferisch durchlebten und
durchlittenen »dialektischen« Sprüngen gemeistert werden und auf
diese Weise das im Bewusstseinskern dunkel verborgene Potential ak-
tualisieren.

Mit dem nebenbei eingeflossenen Wort »Glück« fiel nun aber
auch der entscheidende Gegenbegriff zum Leiden. Schon nach Aristo-
teles (Eth. Nik. A, 6 und 9, 1983) streben alle Geschöpfe dieses Kosmos,
einschließlich desMenschen, nach der Glückseligkeit, und sie erreichen
sie nach dem griechischen Philosophen, wenn sie ihr innerstes, poten-
tiell angelegtes Wesen, also seinen Sinn und seine Aufgabe in der Welt
vollständig aktualisieren, d.h. aktiv ergreifen und dynamisch-schöpfe-
risch entfalten. Genau diese Entfaltung wird nun aber vom Leiden, d.h.

23

Fragestellung und Zielsetzung

nach Sartre das An-sich die bis zum Ekel seinsüberquellende Naturrealität und das Für-
Sich die von Mangel, Leere und Ungenügen geschlagene Bewusstseinsrealität, die ihre
eigene Negativität nie aufheben kann (im Gegensatz zu Hegel und ganz ähnlich wie bei
Freud).
11 Heidegger (1979, S. 41–52) bestimmt den Menschen, den er als »Dasein« bezeichnet
(d.h. als Da des Seins), wesentlich durch den Bezug zum Sein schlechthin. Da der
Mensch als konkretes, vereinzeltes, geschichtliches Weltwesen aber immer nur ein Sei-
endes ist, in dem das Sein nie als solches, d.h. in seiner vollen Unverborgenheit, er-
scheint, bleibt der Mensch unerlösbar in der wenn auch stets offen-dynamischen onto-
logischen Differenz zwischen Seiendem und Sein gefangen. Dabei gibt es uneigentliche
Daseinsformen wie das Leben im Man und eigentliche Formen, die die Endlichkeit des
Lebens im Vorlauf zum Tode heroisch auf sich nehmen. Beide Formen aber können sich
von Leid und existenzialem Unheil nie befreien.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch innere und äußere Hemmungen, Widersprüche, Konflikte und
Verletzungen, behindert oder sogar zerstört, und das erklärt überzeu-
gend die weit verbreitete Beschäftigung mit dem Leiden, geht es darin
doch um nichts weniger als um das »Glück«, aristotelisch verstanden
um die Vollendung der »inneren Form«, der »Entelechie«, des eigens-
ten, tiefsten und letzten Lebenssinnes, religiös gesprochen, um das
existenzielle Heil einer jeden Kreatur.

Neben dieser mehr praktischen Bewältigung des Leidens will der
wesentlich fragende Mensch im Unterschied zum Tier aber auch be-
greifen, will den Sinn – und empörenden Unsinn! – des Leidens, so sie
denn da sind, erhellen:

»Was eigentlich gegen das Leiden empört, ist nicht das Leiden an sich, sondern
das Sinnlose am Leiden.« (Nietzsche 1954, S. 809).

Denn derMensch will verstehen, und zwar nicht nur obenhin, sondern,
wenn möglich, ganz und gar und durch und durch. Dazu fordert das
Leiden, das ja alles Dasein in Frage stellt, heraus. Und fast alle Philo-
sophien und gewiss alle Religionen können, wie gesagt, als Antwort-
versuche auf diese Sinnfrage gedeutet werden.

Beide Gedankengänge zeigen, dass der Mensch sich in seinem
Weltbezug primär und spontan aus der subjektiven und emotionalen,
d.h. durch persönliche Betroffenheit, bestimmten Perspektive desWer-
tes bzw. Unwertes seines Lebens anschaut. Erst sekundär und gewiss
nach einem eigenen theoretisch initiativen Akt fragt er dann auch nach
dem objektiven, »wertfreien« Sein des Leidens als solchem: Was ist
Leiden überhaupt? Als solches? In sich? Hat es eine Struktur und wenn
ja, welche? Schauen wir uns in der Geistesgeschichte um, dann hat der
Mensch darauf zwar viele, aber doch nur bruchstückhafte und un-
zusammenhängende, also weitgehend unsystematische Antworten ge-
geben.

Das Ziel dieser Untersuchung ist darum, die Seins- und damit
Sinnstruktur des Leidens, falls vorhanden, zu ermitteln. Wir stellen
also die Frage nach seinem charakteristischen Sein, seinem Sosein, sei-
nem »Wesen«, seiner eigentümlichen Beschaffenheit. Dabei wollen wir
zwischen der vollen, vielgestaltig lebendigen und immer auch indivi-
dualen Strukturgestalt und der nur basalen, einfachsten Grundstruktur
des Leidens unterscheiden. Philosophisch-ontologisch soll diese Ab-
sicht heißen, insofern sie die mögliche Grundstruktur des Leidens be-
stimmt, eine Struktur also, die alles, was auf ihr aufbaut, trägt und

24

Der Horizont des Vorhabens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


insofern einen Grund, ein Fundament abgibt, als sie durch nichts Wei-
teres mehr bedingt, sprich nur noch durch sich selbst bedingt ist. Die
Vollgestalt des Leidens umfasst demgegenüber alles, was über dieses
Grundsein hinausgeht und phänomenologisch beschrieben und ana-
lytisch ermittelt werden kann und neben universalen auch spezifische-
re Momente umfasst.

Aufgrund dieser zwei Aspekte haben wir es bei der Wissenschaft
vom Leiden mit einer typischen Zwischenwissenschaft (vgl. Branden-
stein 1953, S. 1) zu tun. Einerseits ist sie eine Grundwissenschaft, ist
also originäre Philosophie, andererseits ist sie, da sie ein spezifisches
Lebensphänomen in den Blick nimmt, eine Spezialwissenschaft. Beides
muss, um dem Leidend-Sein gerecht zu werden, berücksichtigt und
integriert werden. Das wiederum heißt, dass wir sowohl grundwissen-
schaftliche Erkenntnismethoden (so vor allem die reduktive12 Analyse)
als auch spezial-wissenschaftliche Methoden (so die induktive Ana-
lyse) anwenden müssen, die einerseits aus einer Tiefenanalyse, ande-
rerseits aus einer breiten Empirie des Sachverhaltes selbst schöpfen.

Wenn wir eine solche Philosophie des Leidens erstreben, kann mit
Recht gefragt werden, welchen Zweck ein solches Unternehmen ver-
folgt? Nun, gewiss keinen pragmatischen Nutzweck – einen materiel-
len oder sozialen Gewinn wird eine solche Arbeit kaum abwerfen. Der
primäre Zweck kann nur die Erkenntnis der Sache selbst, und d.h. doch
»ihrer Wahrheit«, ihres zu erkennenden So-und-So-Strukturiertseins,
ihrer ureigensten Gestalt sein. Mit der Aufdeckung dieser Wahrheit
entwickelt der erkennende Mensch erstens seine ihm mitgegebene
Seinspotenz, seine aristotelisch verstandene Entelechie (was mindernd
auf die Daseinslast wirkt und die Freude an der eigenen geistigen Ent-
wicklung fördert), und zweitens wird dadurch ein besseres Verständnis
der Weltzusammenhänge ermöglicht, welches wiederum den Radius
für ein angemesseneres und erfolgreicheres Handeln vergrößert. Denn
wie sollten wir in eine Welt eingreifen und diese bzw. uns selbst darin

25

Fragestellung und Zielsetzung

12 Die reduktive Analyse arbeitet sich vom konkret einzeln Gegebenen zu dessen
Grundbestimmungen, Prinzipien, Erstgründen, und damit zum »Allgemeinen« zurück,
gleichsam von der Oberfläche ausgehend in die Tiefe des Seienden (vgl. Pauler 1929,
S. 269ff.;Hessen 1950, S. 158–160; Brandenstein 1965, S. 249ff.), während die indukti-
ve Analyse zwar auch vom Einzelnen zum Allgemeinen fortschreitet, aber, da sie das
allgemein Gemeinsame von vielen Konkreta durch Vergleich herausarbeitet, nicht in die
Tiefe der Gründe, sondern in die Breite des Gesetzmäßigen geht. Davon im Methoden-
teil später mehr.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gestalten können, wenn wir von dieser Welt völlig abwegige Vorstel-
lungen besäßen und im Übrigen nicht wüssten, nach welchen inneren,
welthaften und zwischenmenschlichen Kriterien wir unser Leben pla-
nen und führen sollen? Das ist ganz unmöglich. Der Nutzwert setzt
also sachlich den Wahrheits- und Erkenntniswert voraus, nicht umge-
kehrt, wie die Philosophie des Pragmatismus behauptet.

Mit einer Philosophie des Leidens, die eine Fundamentalontologie,
eine ganzheitlich-lebensweltliche Phänomenologie, eine Metaphysik,
Pragmatik, Epistemologie, Poietik und Ethik des Leidens umfasst, soll
des Weiteren ein Fundament für die praktischen Lebenswissenschaf-
ten, so vor allem für die Medizin und alle Psychotherapie gelegt wer-
den. Denn diese befassen sich ja nicht nur mit Krankheiten, Störungen,
Entgleisungen, Entstellungen, Verletzungen, Konflikten und Belastun-
gen, sondern vor allem mit dem Leiden an eben diesen Krankheiten
und Störungen. Eine genauere Sicht der Dinge wird zeigen, dass ein
physisches oder soziales Phänomen erst dadurch zur »Störung« wird,
dass ein Menschen-Ich oder Menschen-Wir daran leidet, also aus ei-
gener Kraft und Entscheidung dazu kognitiv, emotional und praktisch
Stellung bezieht! So dürfen wir mit Mitscherlich (1948, S. 131) sagen,
dass es erst das Leiden ist, das, weil erweisbar von einem Moment der
Freiheit durchwirkt, die Krankheit in den Rang des Humanum er-
hebt.13

Gerade das Leiden also, das mit seiner Not ein Zeichen unserer
metaphysischen Ausgesetztheit und Gebundenheit ist, fordert das Mo-
ment der Freiheit in uns heraus, das sah schon F. Schiller (1966, S. 259–
285) sehr klar und gestaltete seine Figuren in diesem Sinne. Es sollte
also nicht unnütz sein, nach Wesen und Wahrheit des Leidens zu fra-
gen und zu versuchen, eine zusammenhängende, aus dem Leiden selbst
als innere Ordnung geschöpfte, systematische Antwort zu geben.

26

Der Horizont des Vorhabens

13 Zum wirklichen Gesunden und Heilen »gehört aber unabdingbar ein Hinnehmen des
der menschlichen Existenz stets mitgegebenen Leides. So erreicht sie oft nicht mehr als
die Verwandlung von Krankheit in Leid. Aber ein Leid, das den Rang des homo sapiens
erhöht, weil es seine Freiheit nicht vernichtet. Und darin ist die Voraussetzung für alles,
was er gegenüber dem Unentrinnbaren zu erreichen vermag, beschlossen.« (Mitscher-
lich 1948, S. 131)

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Das Leiden als »Urph�nomen des Lebens«

»Kein Mensch lebt ohne Leid … Leid ist überall.«

So spricht Euripides (vgl. E. Staiger 1940, S. 68), der dritte der drei
großen griechischen Dramatiker, der damit, wie die ganze, weitgehend
fatalistisch eingestellte Antike, die Unausweichlichkeit des Leidens her-
vorhebt. Nicht von ungefähr deutet Kant14 den Schrei des Neugebore-
nen als Protest gegen ein Dasein, das mit Schmerz, Zwang und Fremd-
bestimmung (mit »Geworfenheit«, wie Heidegger sagt, 1979, S. 188)
beginnt, hinter die wir mittels keiner Selbstbestimmung zurückgreifen
können. Alle Geburt ist Gabe und Geschick. Ganz in diesem Sinne
sahen alle Religionen undMythen die irdische Existenz als einen Sturz
aus einer ursprünglich heilen Heimat in eine lebensfeindliche Wüs-
ten-, Zwischen- und Unterwelt, in der sich derMensch nur unterMüh-
salen, Entsagungen, Krankheit, Leiden, Schuld, Kampf und Tod be-
haupten kann und, daran reifend, behaupten soll.

So scheint nach diesen mythischen Urbildern die menschliche
Existenz nicht abgetrennt vom Leiden bestehen zu können, was durch
die Einsicht ergänzt und bekräftigt wird, dass der unausweichlich der
Zeit, dem Werden und der Entwicklung unterworfene Mensch nur
durch Schmerzen, Fehler, Verirrungen, Täuschungen, Illusionen und
Leiden hindurch zu einem weit- und tiefsichtigen, eigenständigen und
verantwortungsvollen Weltwesen heranreift. Goethes »Stirb und wer-
de« wird so zu einem übergreifenden Anruf an die menschliche Exis-
tenz, sich immer wieder neu zu formen, Altes loszulassen und Neues
zu wagen. Dass solches Wagnis nicht frei von Irrtümern und Verirrun-
gen geschehen kann, liegt auf der Hand, und darum ist wenigstens für
den Menschen das Leiden eine »Urtatsache«, die zu leugnen oder zu
fliehen selbst wieder zu einer größten Leidquelle wird. Denn überall
droht das Scheitern, zuletzt im Tode, der uns total aus dem Weltsein
reißt und eine »absolute« Stellungnahme vom Menschen erzwingt, in
welcher erst – wie Heidegger betont (1979, S. 260) – die Existenz voll-

27

Fragestellung und Zielsetzung

14 Wörtlich (Kant 1983, §82, S. 213–214): »Ja das Kind, welches sich nur eben dem
mütterlichen Schoße entwunden hat, scheint zum Unterschiede von allen anderen Tie-
ren bloß deswegen mit lautem Geschrei in die Welt zu treten: weil es sein Unvermögen,
sich seiner Gliedmaßen zu bedienen, für Zwang ansieht und so einen Anspruch auf
Freiheit (wovon kein anderes Tier eine Vorstellung hat) sofort ankündigt.«

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ständig in die eigene Verantwortung übernommen wird. Doch ist zu
fragen, ob der Mensch – einzig und allein auf sich stehend – sein Da-
sein übernehmen, tragen und verantworten kann oder ob hierzu nicht
jene im Geheimnis der Geburt verhüllte Macht, die uns ins Sein ent-
ließ, mitbefragt und miteinbezogen werden muss (wie auch der späte
Heidegger (1969, S. 46 ff.) mit seiner Lehre vom »Seinsgeschick« zu-
gibt und H. Arendt (1981) so eindrücklich mit ihrem Konzept der Na-
talität herausgearbeitet hat). Damit aber stellt sich die Frage nach dem
Urgrund, der Urquelle, dem Ursinn des Leidens – eine Frage, die zwei-
fellos unser Weltdasein radikal überschreitet und schwerlich mit den
weltimmanenten Versuchen des neuzeitlichen Menschen, das Leiden
technokratisch auszumerzen und ein hiesiges Paradies zu errichten,
»beantwortet« werden kann.

Die Urtatsache des Leidens lässt sich aber auch anders, noch tiefer
und radikaler erweisen. Als wesentlich selbsttätiges Wesen kommt der
Mensch nämlich nur durch eine »Setzung«, eine Tat zu sich und zur
Welt. Diese Tat aber vollzieht sich für ein anfangendes Wesen notwen-
dig in der Zeit und ist also endlich. Damit, dass die Tat eine Grenze
setzt, setzen muss, setzt sie jedoch die Möglichkeit, die Grenze zu
überschreiten. Da der Mensch als selbsttätiges Wesen wesenhaft
schöpferisch, seinsgebend ist, kann er sich in endlicher Gestalt niemals
realisieren – selbst seine eigenste Tat wird ihm irgendwann zur
Zwangsjacke, die er überwinden, übersteigen muss. Dieses Überstei-
gen, dieses Transzendieren kann aber wiederum nur in endlicher Ge-
stalt erfolgen, wodurch sich ein existenziales Dilemma konstituiert,
das durch die menschliche Selbsttätigkeit prinzipiell nicht auflösbar
ist. Schon in der Selbsttätigkeit des Menschen ist das Leiden also, we-
nigstens als Möglichkeit, mitgegeben. Wer Mensch sein, Mensch wer-
den will, muss sich dem Ungenügen, dem Vorläufigen, dem Ewig-Vor-
läufigen, das den Durst nach der Fülle des Seins nie stillt, aussetzen.
Das Leid wird wie von außen, von unserer Weltstellung her, so auch
vom Innersten unserer geistigen Konstitution her zur existenziellen
Urtatsache.

28

Der Horizont des Vorhabens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen:
eine anthropologische Skizze

»Es ist erstaunlich, wie wenig von den Schmerzen der Menschheit
in ihre Philosophie übergegangen ist.« (G. Simmel)

Von vielen Richtungen können wir auf ein Phänomen zugehen und es
zu erfassen versuchen. Der direkteste Weg besteht, wenn es erfahrbar
ist, darin, es unmittelbar in seinem Da- und Sosein zu betrachten –
diesenWeg werden wir im Falle des Leidens beschreiten. Nicht weniger
sinnvoll ist es, ein Phänomen von seinem »Vor- und Umfeld« oder
»vom Ganzen« her in den Blick zu nehmen. Letzteres käme bei unse-
rem Vorhaben zum Zuge, wenn wir die integralen anthropologischen
Voraussetzungen des Leidens untersuchten, also der Frage nachgingen,
wodurch der Mensch »konstitutionell«, d.h. grundlegend, in seiner
physischen, seelischen, geistigen und sozialen Verfassung, bestimmt
wird, sodass Leiden möglich ist. Natürlich kann eine solche Unter-
suchung an dieser Stelle nicht in extenso geleistet werden, aber eine
kleine Skizze wird als Einleitung zum Thema dienlich sein.

Das Erste, was vom Menschen ins Auge fällt, ist seine spezifische
Erscheinung, seine Leibhaftigkeit. Diese wiederum ist nichts anderes
als der sinnlich lebendige Ausdruck der Tatsache, ein Lebewesen zu
sein. Als solches ist der Mensch wie jedes Tier ein aus vielen Teilen
und Funktionen gewachsenes, gegliedertes und integriertes Ganzes,
ein Organismus, der sich sowohl im Raum als auch in der Zeit trotz
aller Dynamik und immerwährenden Wandlung in einer charakteristi-
schen Identität »zusammenhält«. Insofern der Mensch ein Organismus
ist, ist er ein System, aber ein System, das in das übergeordnete System
Umwelt passend hineingestellt ist, aber sich auch aktiv selbst einpassen
muss, um sich darin zu erhalten. Dieses System weist drei eigenartige
Dynamismen auf: Es vereint als typisches Fließgleichgewicht (Berta-
lanffy 1968) homöostatische, progressive und regressive Tendenzen. In
einem fort müssen Stoffe und Energien aufgenommen, umgesetzt und
abgegeben werden, da anders als durch solchesWerden, den so genann-
ten Stoffwechsel, das Lebewesen seine Struktur nicht erhalten kann.
Hinter diesem Phänomen steht das homöostatische Prinzip, das im
Kern konservativer Natur ist und den Organismus mit seiner Grund-
struktur und seinen Grundfunktionen zu bewahren sucht. Auch die
Fortpflanzung fällt weitgehend unter seine Herrschaft. Diesem Prinzip

29

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


steht ein anderes, progressives Prinzip gegenüber, das Wachstum, Rei-
fung und Weiterentwicklung garantiert. Beide Prinzipien stehen in
einer Spannung, die sich manchmal zum Konflikt auswachsen kann.
Schließlich und endlich gibt es ein abbauendes, rückbildendes, regres-
sives Prinzip, ohne das Leben ebenfalls nicht möglich ist. Von Anfang
an müssen gewisse Stoffe, Strukturen und Funktionen abgebaut, aus-
gemerzt, ausgeschieden oder unterdrückt werden, so z.B. die primiti-
ven Reflexe im Verlauf der Reifung des Kindes.15 Schließlich gehen die
Tatsachen des Alterns, des Verfalls und des Todes auf das Konto des
regressiven Prinzips.

Im Falle des Menschen kommt es im Verhältnis dieser drei Prin-
zipien zueinander zu einer wahren Revolution, nämlich dadurch, dass
das progressive Prinzip in den Vordergrund tritt und eine potential-
unendliche Gestalt annimmt. Während die progressive Tendenz beim
Tier wesentlich zyklisch-endlich ist und im individuellen Tod ihr defi-
nitives Ende findet, transzendiert der Mensch sowohl individuell als
auch kollektiv den physischen Tod. So versucht er das Leben schon rein
physisch zu verlängern, und geistig geht er in seinem Kulturschaffen
unendlich über alles Naturhafte hinaus.

Alle tiefer gehenden anthropologischen Konzeptionen16 sind sich

30

Der Horizont des Vorhabens

15 Nach K. Lorenz (1973, Bd. 2, S. 176–200) ist alle höhere Kulturentwicklung ohne
»Domestikation«, d.h. ohne die Hemmung primitiverer angeborener Aktions- und Re-
aktionsmechanismen, unmöglich. Da diese Hemmung aber gelernt werden muss und
gestört werden kann, ist sie wesenhaft labil und »zweischneidig«, wie Lorenz sagt, und
kann sowohl im Sinne eines Zuviel als auch eines Zuwenig an Selbstdressur die Ursache
vieler Dissonanzen und Desintegrationen werden, so nach Lorenz vor allem im Fall des
Aggressionstriebes. Problematisch an dieser »Kulturanthropologie« ist die verabsolu-
tierte Rolle der Domestikation, die Lorenz auf zufällige Mutationen zurückführt: Un-
möglich kann sie die Menschwerdung erklären, da sie ja den »menschlichen Faktor«,
also ein übervitales, weil vital hemmendes Prinzip, immer schon voraussetzt. Zweifellos
aber erklärt diese Theorie, die im Menschen durchaus seine »Wesenszwiefalt« sieht,
einen Teil der Unsicherheiten, Spannungen, Konflikte, Brüche und Leiden im individu-
ellen und kollektiven Leben des Menschen.
16 Eine hilfreiche, wenn auch nicht tief genug gehende Einführung in die philosophische
Anthropologie bietet Christian Thies (2004) in seinem gleichnamigen Buch. Die, so weit
ich sehe, umfassendste und tief dringendste, aber leider bisher allgemein nicht beachtete
philosophische Anthropologie legte Brandenstein (1947, bes. S. 561–584: Die Weltstel-
lung des Menschen) unter dem Titel »Der Mensch und seine Stellung im All« vor. 1979
wurde die knappere Nachfolgeschrift »Wesen und Weltstellung des Menschen« (Saar-
brücker Druckerei) als Leitfaden für eine Vorlesungsreihe veröffentlicht. Ein schöner,
alle anthropologischen »Schulen« integrierender Aufsatz findet sich in »Vom Sinn der
Philosophie und ihrer Geschichte« (1957, Kap. 13: Vom Wesen des Menschen, S. 156–

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


darum darin einig, dass der Mensch unter allen Gebilden des Univer-
sums eine eigenartig herausgehobene Mittel- und Doppelstellung auf-
weist, da er zugleich Objekt (Geschöpf) und Subjekt (Schöpfer), Natur-
und Kulturwesen, endlich und grenzenlos, gebunden und frei, ein ver-
einzeltes Individuum mit einer unauslotbaren Tiefe und ein sich sitt-
lich verpflichtendes oder sich in der Liebeshingabe nahezu auflösendes
Gemeinschaftswesen ist. Schon rein biologisch, erst recht psycho-
logisch, soziologisch und geistig-kulturell ist er ein zutiefst – man
möchte fast sagen: unheilbar – komplexes, polares, ambivalentes und
somit unfertiges, unsicheres und konfliktträchtiges Wesen.

»Der innere Krieg des Menschen …; (es) kann der Mensch nicht ohne Kampf
sein … so ist er immer geteilt und im Widerspruch mit sich selbst.« (B. Pascal,
Gedanken, Nr. 137)

Im Menschen waltet nicht nur ein Streben, sondern ein ganzes Bündel
an Kräften, Bedürfnissen, Ängsten und Sehnsüchten, die sowohl zur
Welt als auch untereinander in Konflikt geraten können. Daher fühlt
sich H.-R. Lückert (1972) berechtigt, eine Konfliktpsychologie zu ent-
wickeln, die alle Psychologien umfasst und auf der schon von Nietzsche
gewonnenen Einsicht basiert, dass der Mensch, da weitgehend instinkt-
befreit, fundamental ungesichert, unfertig, d.h.

»das noch nicht festgestellte Tier.« (Nietzsche, 1954, S. 623),

ist. Obwohl derMensch sichmit jeder Entscheidung (und erst recht mit
seinen Einstellungen und Gewohnheiten) festlegt und festlegen muss,
geht ihm die sichernde, angst- und konfliktbefreiende Umwelteinge-
passtheit der Tiere ab, die ihre angestammten Grenzen aus innerem
Antrieb nicht überschreiten. Diese Uneingepasstheit weckt im Men-
schen eine sich nie beruhigende Neugier17 und zwingt ihn zu einer
endlos neu- und weiterbauenden Selbstaktivität, die der Grund und

31

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

165). Von biologischer Seite ragt das Buch von F. A. Kipp (1991) heraus, da es ihm
gelingt, überzeugend nachzuweisen, dass der Mensch schon als vital-leibliches Wesen
aus der Evolutionsreihe herausfällt und rein darwinistisch nicht verstanden werden
kann. Oder anders: Schon die leibliche Entwicklung des Menschen ist nur durch das
Auftreten eines neuen, absolut individuierenden Faktors erklärbar: durch den persona-
len Geist.
17 Sehr überzeugend entwickelt K. Lorenz (1973, S. 176–200) den Wesenszusammen-
hang von Instinktungesichertheit bzw. Weltoffenheit, Neugierverhalten und endlosem
Weiterbauen, der so nur demMenschen eigen ist. Wohl zeigen auch andere Tiere solche
Eigenarten, aber nur eine begrenzte Zeit lang, vor allem in der Kindheits- und Jugend-

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Quell all seiner lebensbewältigenden und kulturschaffenden Selbst-
und Weltgestaltung ist. Der Mensch ist das einzige Wesen, das sich,
wie der Renaissancephilosoph Pico della Mirandola (1988, S. 10–11)
sagt, selbst erfinden muss, und zwar individuell wie kollektiv. So
spricht bei Pico Gott zum Menschen:

»Wir haben dir keinen bestimmten Wohnsitz noch ein eigenes Gesicht, noch
irgendeine besondere Gabe verliehen, o Adam, damit du jeden beliebigen
Wohnsitz, jedes beliebige Gesicht und alle Gaben, die du dir sicher wünschst,
auch nach deinemWillen und nach deiner eigenenMeinung haben und besitzen
mögest. Den übrigen Wesen ist ihre Natur durch die von uns vorgeschriebenen
Gesetze bestimmt und wird dadurch in Schranken gehalten. Du bist durch kei-
nerlei unüberwindliche Schranken gehemmt, sondern du sollst nach deinem
eigenen freien Willen, in dessen Hand ich dein Geschick gelegt habe, sogar jene
Natur dir selbst vorherbestimmen. Ich habe dich in die Mitte der Welt gesetzt,
damit du von dort bequem um dich schaust, was es alles in dieser Welt gibt. Wir
haben dich weder als einen Himmlischen noch als einen Irdischen, weder als
einen Sterblichen noch als einen Unsterblichen geschaffen, damit du als dein
eigener, vollkommen frei und ehrenhalber schaltender Bildhauer und Dichter
dir selbst die Form bestimmst, in der du zu leben wünschst. Es steht dir frei, in
die Unterwelt des Viehes zu entarten. Es steht dir ebenso frei, in die höhere
Welt des Göttlichen dich durch den Entschluss deines eigenen Geistes zu er-
heben.«

Nichts anderes meint Sartre (1973, S. 11), wenn er – sicherlich über-
spitzt – behauptet, der Mensch sei nur das, wozu er sich mache
(»L’homme est ce qu’il se fait.«). Durch diese Selbstaufgegebenheit er-
weist sich das Menschsein aber als ein fundamental »prekäres«, nach
Gehlen (1944, S. 31) sogar primär mangelhaftes Wesen, das eine vom
Tier grundsätzlich abweichende Existenzverfassung aufweist: Der
Mensch ist, wie Scheler (1947, S. 36) zuerst herausgearbeitet hat, welt-
offen18 und weltausgesetzt, ungesichert, schutzbedürftig und selbst-

32

Der Horizont des Vorhabens

phase, nie jedoch, wie beim Menschen, bis ins hohe Alter. Tiere »vergreisen« früh, der
Mensch bleibt wesenhaft jung (vgl. auch und besonders Kipp 1991, S. 24 ff.).
18 Der zentrale anthropologische Begriff der Weltoffenheit hat mehrere Aspekte. Er
meint zunächst, dass der im Fall des Tieres weitgehend instinkthaft geschlossene Kreis
von Merk- und Wirkmal (J. v. Uexküll 1973) gleichsam aufgebrochen ist und z.B. Platz
für Imagination und Spiel schafft. Darüber hinaus bedeutet er, dass beim Menschen die
Welt als Welt, d.h. in ihrer Eigenständigkeit, gegenübergestellt werden kann, sodass sie
ein echt Anderes wird (und dadurch der Mensch ein echt Anderer gegenüber der Welt),
sowohl also das Gegenstands- als auch das Selbstbewusstsein konstituiert werden kön-
nen. Drittens beinhaltet die Weltoffenheit die Offenheit für die Tiefen, das Geheimnis,

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sicherungsfähig, unfertig, prägsam und lernfähig, initiativ und anpas-
sungsfähig, wird von unumstößlichen Naturgesetzen beschränkt und
gestaltet darin doch sein Leben zwecksetzend selbst. Die Weltoffenheit
wiederum weckt zwar die kognitiven, emotiven und volitiven Fähig-
keiten des Menschen (Neugier, praktische Intelligenz, künstlerisches
Gestalten etc.),19 setzt ihn aber auch großer Gefahr und Not aus: Offen
für alle Reize und Einwirkungen dieser Welt kann er in eine verwirren-
de Reizüberflutung geraten, die das Tier nicht kennt und die zur »Reiz-
selektion« nötigt. Dieser Zwang zu Wertung, Auswahl und Steuerung
setzt aber nicht nur Freiheit und Vernunft voraus, sondern bringt den
Menschen oft in Entscheidungsnot, die ihrerseits die Möglichkeit be-
dingt, aus Unwissenheit und Ungeschicklichkeit gegen die eigenen
mitgegebenen Seinsvoraussetzungen, z.B. gegen gewisse leibliche oder
ökologische Funktionskreise, zu handeln.

Damit nicht genug findet sich der Mensch von Anbeginn in der
polar-konfliktträchtigen Situation vor, zugleich ein radikales Einzel-
und ein radikales Gemeinschaftswesen zu sein, das als »physiologische
Frühgeburt«20 (Portmann 1969, S. 57–60) schon vorgeburtlich unter
die immer prekäre und bedrohliche mitmenschliche Fremdbestim-
mung gerät und – um der gelingenden Menschwerdung willen – gera-
ten muss. Gerade die physiologische Unfertigkeit im ersten Lebensjahr
macht den Menschen für seine Mitwelt, für die personale Beziehung,
für Sprache und Kultur empfänglich wie kein anderes Lebewesen.
Auch ließe sich anders kaum erklären, warum schon mit der Geburt

33

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

die Fülle, den schöpferischen Quellcharakter der Welt. Und schließlich meint sie die
Fähigkeit des Menschen, selbst Welt zu bilden, geistig-imaginativ zu ersinnen, künst-
lerisch zu gestalten und praktisch zu bewerkstelligen.
19 Selbst die Fähigkeit, ja Notwendigkeit zur Religiosität hat in seiner Weltoffenheit
eine wesentliche Wurzel!
20 Portmann (1969, 1970) weist nach, dass der Mensch gemäß seiner Primaten- und
Säugetierkonstitution eigentlich ein Jahr länger ausgetragen werden müsste, um bis
zum Zeitpunkt der Geburt seine typisch menschlichen Eigenschaften – den aufrechten
Gang, die Sprache und das einsichtige Handeln – zu entwickeln. Da dies aber ohne das
soziale Umfeld unmöglich ist, muss er früher zur Welt kommen. Portmann (1970,
S. 195) spricht bei diesem extrauterinen Frühjahr daher treffend vom »sozialen Uterus«.
Zusammen mit der langen Kindheit ermöglicht er die Aneignung des gewaltigen nicht-
vererbbaren menschlichen Traditionsgutes. Würde der Mensch wie die Primaten gebo-
ren, besäße sein Gehirn einen Umfang, der die Geburt praktisch unmöglich machen
würde. Aufgrund all dieser Umstände nennt Portmann den Menschen einen »sekundä-
ren Nesthocker« (1969, S. 65). Diese »Ursituation« ist gewiss eine Grundbedingung
seiner einzigartigen Sozialisation und seiner geistigen Sonderstellung.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Sinnes- und Kommunikationsorgane, nicht aber die motorischen
Fähigkeiten so auffällig entwickelt sind und sogleich Beziehung suchen
und herstellen. Innerhalb dieser sozialen Matrix bildet sich schließlich
das »Wunder des Ichseins« aus und setzt sich in selbstbewussten Ge-
gensatz zu seiner Um- und Mitwelt, damit beweisend, dass im Men-
schen ein Faktor wirkt, der auf Fremdbestimmung nicht21 reduzierbar
ist, sondern früh und deutlich auf seine Selbstbestimmungsfähigkeit
pocht. Mit dem Icherleben wird sich der Mensch aber wie kein anderes
Wesen seiner selbst inne und findet, wie Scheler (1947, S. 44 ff.) richtig
sah, den letztlich nicht objektivierbaren, weil als innere Quelle unent-
wegt lebendigen Ansatzpunkt, von dem aus er alle Weltsicht konstitu-
iert. Es entsteht die Möglichkeit, die Welt als echt Anderes zu distan-
zieren und zu vergegenständlichen; es entsteht die Möglichkeit, den
Mitmenschen als anderes Innesein zu gewahren und mit ihm in eine
schillernde Beziehung von Vertrautsein und Fremdheit zu treten; ja es
entsteht die Möglichkeit, in der Reflexion zu sich selbst in eine eigen-
artige Nähe-Distanz zu gelangen, sich selbst anzuschauen22 und zu
»behandeln«. All dies fasst Plessner (1981, S. 360–365) unter dem Be-
griff der »exzentrischen Positionalität« zusammen, die negativ besagt,
dass der Mensch niemals so wie das Tier in einer ruhenden (allerdings
dunklen) Mitte verbleibt, positiv dagegen meint, dass der Mensch die
Fähigkeit und Tendenz hat, seine Mitte immer mehr zu erhellen und
immer irgendwie »über sich hinaus« zu sein.23 Am schärfsten kommt

34

Der Horizont des Vorhabens

21 In fast zwanghafter Weise versucht die Wissenschaft, ja in weiten Kreisen sogar die
Philosophie, den Menschen »von außen« und »von unten« zu bestimmen. So heißt es
z.B. bei dem ansonsten sehr besonnenen Leibanthropologen T. Fuchs, »aus dem Du ent-
steht das Ich« (2000, S. 298), bzw. er behauptet, das Ich entstünde durch die äußere
Hemmung des Triebverhaltens (2000, S. 253). Wenn auch beides in bestimmten Gren-
zen zweifellos zutrifft, so ist doch das Du selbst erstens immer schon ein Ich, zweitens
kann es ein Ich nur wecken, nicht machen (was erweisbar selbstwidersprüchlich ist), und
drittens kann durch den ja bloß negativ wirksamenHemmungsprozess nichts Neues wie
das Ich, die Sprache etc. gesetzt, höchstens provoziert werden.
22 Brandenstein (1957, S. 156) nennt denMenschen geradezu dasWesen, »das gern und
immer wieder in den Spiegel schaut.«
23 »DerMensch als das lebendige Ding, das in die Mitte seiner Existenz gestellt ist, weiß
diese Mitte, erlebt sie und ist darum über sie hinaus. Er erlebt die Bindung im absoluten
Hier-Jetzt, die Totalkonvergenz des Umfeldes und des eigenen Leibes gegen das Zen-
trum seiner Position und ist darum nicht mehr von ihr gebunden. Er erlebt das unmit-
telbare Anheben seiner Aktionen, die Impulsivität seiner Regungen und Bewegungen,
das radikale Urhebertum seines lebendigen Daseins, das Stehen zwischen Aktion und
Aktion, die Wahl ebenso wie die Hingerissenheit in Affekt und Trieb, er weiß sich frei

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


all dies im Nein-Sagen zum Ausdruck: Hier grenzt sich der Mensch ab,
definiert Eigenes und Fremdes, ja vertieft seine Individuation, oft bis
zur Selbstisolierung. Dabei ist zu beachten, dass die Negation zwei
Aspekte aufweist: Sie kann sich rein negativ äußern, z.B. in der Hem-
mung, Verstockung, Verweigerung und der Zerstörung; sie kann sich
aber auch, wie Sartre (1994, S. 28–32, S. 197–279) betont, durch die
Schöpfung einer imaginativen oder imaginären Welt realisieren. Wel-
che Fülle an Dissonanzen, Konflikten und Leiden diese im weiten Sinne
verstandene Exzentrizität impliziert, lässt sich leicht ausmalen: Bei-
sich-Sein und Sich-Verlieren, Vertrautsein und Entfremdung, Verein-
zelung und Vergemeinschaftung, Jasagen und Neinsagen, Revolte und
Unterwerfung, Realitätsverfallenheit und imaginärer Realitätsverlust
u.v. a.m. werden zu Quellen des Schmerzes und der Not.

Mit der Fähigkeit, die Welt und sich selbst auf Distanz zu halten
und zu »vergegenständlichen«, entsteht die einzigartige, nur dem
Menschen eigene Möglichkeit, das Seiende als es selbst, losgelöst von
allen vitalen Interessen und Vorteilen, zu betrachten undwissenschaft-
lich zu untersuchen. Das Seiende – die Naturdinge, der Mensch, die
Kulturgüter – werden zu etwas Einmaligen mit einem ureigenen
Seinswert, in dem die Selbstwerthaftigkeit allen Seins aufscheint, vor
allem in den drei Urwerten des Guten, des Wahren und Schönen, die
aus der transzendenten Sphäre des Urseins als »beseligender Abglanz«
in die Welt leuchten und den Menschen zum Sein in seinem reinen
Urstand erheben.24 Kunst, Religion, Politik, Wissenschaft und Philo-

35

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

und trotz dieser Freiheit in eine Existenz gebannt, die ihn hemmt und mit der er kämp-
fen muss. Ist das Leben des Tieres zentrisch, so ist das Leben des Menschen, ohne die
Zentrierung durchbrechen zu können, zugleich aus ihr heraus, exzentrisch. Exzentrizi-
tät ist die für den Menschen charakteristische Form seiner frontalen Gestelltheit gegen
das Umfeld.« (Plessner 1981, S. 364) Auch hier zeigt sich also eine fundamentale, in der
Seinsstruktur desMenschenwurzelnde Leidensquelle: die unaufhebbare Spannung zwi-
schen Zentralität und Exzentrizität.
24 Dies wird am klarsten und tiefsinnigsten von den großen, leider unbeachteten »Wert-
philosophen« und Ethikern des letzten Jahrhunderts, vom frühen Scheler, von D. v. Hil-
debrand (1954, z.B. S. 25–34, S. 251–268), J. Hessen (1954) und von Brandenstein
(1968b) gesehen und überzeugend philosophisch dargelegt. Hildebrand z.B. hebt hervor,
dass sich das Wesen des Menschen nicht nur (wie die Existenzialphilosophen betonen)
in einem fort selbst transzendiert, sondern dass es von einer je schon über den Men-
schen hinausgehenden Transzendenz gleichsam beleuchtet und aus der Welt der höchs-
ten Werte und ihrer Wirklichkeitsbasis, Gott, meist ohne dass sich der Mensch dessen
bewusst ist, von einem »Überfluss« an Wert- und damit seelisch-geistiger Seinsfülle
beschenkt wird. Ja eigentlich kann er ohne diesen unsichtbaren Seins- und Wertstrom

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sophie entspringen dem intuitiven Wissen, dass alles Sein nicht nur
nützlich oder angenehm, sondern im Wurzelsinn zwecklos ist und ge-
rade deswegen als solches betrachtet und geschätzt werden kann. Die
Dinge zu lassen und sich an ihnen und ihrem objektiven Wertsein »in-
teresselos« (Kant 1981, S. 69 ff.) zu freuen, wird dem Menschen zu
einer höchsten Möglichkeit und Aufgabe, die dem Tier nicht einmal
keimhaft gegeben ist. Dass durch die Wesensdifferenz und Dialektik
von Nutz- und Selbst-, Mittel- und Endwerten eine problematische,
im Konfliktfall leidvolle Dynamik heraufbeschworen wird, liegt auf
der Hand und ist eines der Hauptthemen aller Ethik. Über die mora-
lischen Konflikte hinaus wird die rationale Sachlichkeit mit dem Ver-
lust des intimen Weltkontaktes, das geometrische Bewusstsein mit der
naturfremden Berechnung und Ausbeutung der Natur, das verselb-
ständigte Zeitbewusstsein mit der Erkenntnis der Endlichkeit und die
Weltoffenheit insgesamt mit der Gefahr des technischen Übergriffs der
instrumentellen Vernunft auf das Leben bezahlt. Schließlich und end-
lich eröffnet die Objektivierungsfähigkeit des Menschen die Möglich-
keit, reine Vernunftwahrheiten, d.h. notwendige Wahrheitszusam-
menhänge, zu erkennen, ja die radikale Seinsfrage (Heidegger 1979,
S. 2) zu stellen. Während das Tier (und das kleine Kind), wie Leibniz
(Vorrede zu »Neue Studien über den menschlichen Verstand«, 1967,
S. 117–120) betont, ein reiner Empiriker ist, der nur zufällig-einzelne
Tatsachenwahrheiten erfasst und bestenfalls induktiv verallgemeinern
kann, vermag die erwachte Vernunft absolut notwendige Erkenntnisse,
etwa in der Mathematik, Logik, Ethik und Metaphysik apriorisch und
diskursiv aus der Erfahrung ihrer eigenen Substanz und unabhängig
von der »äußeren Empirie« herzuleiten.

Damit nicht genug können wir auf allen biologischen, psychologi-
schen, soziologischen und geistigen Ebenen feststellen, dass der
Mensch in eine geradezu endlose Vielzahl dynamisch-konfliktuöser
Polaritäten eingespannt ist, die er ständig neu zu integrieren hat. Ne-
ben der wohl fundamentalsten Polarität von Sein und Nichtsein ist es
vor allem die Polarität zwischen Sein und Werden bzw. Struktur und
Dynamik, in der sich Dauer und Veränderung, bleibende, stabile und
kohärente Struktur und anpassungsfähige, dynamisch-offene Funktio-
nalität vereinen. Gerade in der Psychopathologie zeigt sich die Bedeu-

36

Der Horizont des Vorhabens

gar nicht Mensch sein. Erst diese spezifische Transzendenz mit ihrem besonderen
»Überfluss« konstituiere die »Personalität« des Menschen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tung dieser Polarität, gibt es doch Störungen, die überwiegend die
Struktur, und Störungen, die überwiegend die funktionelle Anpassung,
die Flexibilität, die Dynamik betreffen. Wird allerdings die Struktur
beeinträchtigt, wie bei den so genannten Persönlichkeitsstörungen,
dann sind immer auch die Funktionen mitbetroffen. Dagegen ist bei
den so genannten neurotischen Störungen, die mehr auf Konflikten
beruhen, die gewisse Ichfunktionen hemmen und einschränken, die
Struktur der Persönlichkeit in der Regel intakt.

Eine andere grundlegende Polarität betrifft das spannungsvolle
Verhältnis zwischen Autonomie und Heteronomie. Sowohl das sich
durch Abgrenzung definierende Selbstsein als auch das Sicherheit ge-
währende Sichbinden und Eingebundensein in Natur (besonders als
Leib) und Sozietät bilden den Menschen. Da diese Grundpolarität nie-
mals feststeht und immer wieder neu austariert werden muss, kommt
es oft zu einem Konflikt zwischen Selbst- und Fremdbestimmung,
Subjekt- und Objektsein, des Weiteren zwischen Herrschen und Ge-
horchen, Führen und Folgen. Diese oszillierende Polarität zwingt den
Menschen von seinem ersten Atemzug an in eine Dialektik des Wer-
dens und Wandels und damit in eine latent stets drohende Krise, die er
durch immerwährende Neubestimmung, Umstellung, Abgrenzung
und Anpassung bewältigen muss. Schon in seiner Leiblichkeit drückt
sich dieses Dilemma aus: Der Vertikalität des aufrechten Ganges mit
dem erhobenen, frei in die Weite blickenden Haupt steht die horizon-
tale Lage im Schlaf mit seinem Bewusstseinsverlust gegenüber; der
freien, dadurch wirk- und handlungsfähigen Hand ist der erdgebunde-
ne, dadurch tragende Fuß entgegengesetzt. Auch in diesen Gegensät-
zen spiegelt sich das Widerspiel von Zentrizität und Exzentrizität.

Überhaupt darf nicht übersehen werden, dass unser Leib, in dem
sich die gesamte Evolution inkarniert, vielerlei »Bruchstellen«, Kon-
fliktdispositionen und Leidquellen aufweist, die die menschliche Exis-
tenz labilisieren. So bedingt der aufrechte Gang, vermittelt über zwei
kleine Fußflächen, zum einen die Unsicherheit des Gehens und die
Notwendigkeit einer komplexen Gleichgewichtssteuerung; zum ande-
ren kommt es durch die schwerkraftbedingte Überlastung der unteren
Körperhälfte zu Störungen der Durchblutung, was etwa Krampfadern,
Thrombosen und Dystrophien zur Folge hat. Zudem verkrümmte sich
als Ausgleich zur Aufrichtung die Lendenwirbelsäule in s-förmiger
Weise – die Quelle zahlloser Rückenleiden und Bandscheibenvorfälle.
Vergessen wir des Weiteren nicht den durch psychische Verarbeitungs-

37

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


prozesse stets belasteten, darum sehr anfälligen Schlaf, die leicht ver-
letzliche, weil unbedeckte, dafür der Fühlungnahme so geeignete Haut,
die leibbedingte Vergesslichkeit, die labile Pubertät und das niemals
zur Ruhe gelangende Geschlechterverhältnis. Noch folgenschwerer er-
wies sich schließlich die durch die Aufrichtung ermöglichte Vergröße-
rung des Gehirns bzw. des Schädels. Die Geburt wurde für Mutter und
Kind seither zur tödlichen Gefahr. Aber nicht nur das. Wohl im Zusam-
menhang mit dieser zunehmenden Zerebralisation schwanden immer
mehr die Instinkte; aus dem existenzsicheren Menschenaffen wurde
ein unsicheres, hilfloses, wenig orientiertes, sehr gefährdetes Men-
schenkind, das ohne den jahrelangen Beistand seiner Eltern keine
Überlebenschance hat und an Stelle der Instinkte bald, teils als Kom-
pensation, teils als originäre Schöpfung, die Sprache entwickelt. Rät-
selhafterweise ließ aber mit der Instinktabschwächung der biologische,
z.B. sexuelle und aggressive Triebdruck keineswegs nach, sondern
verstärkte sich noch. Brunftzeiten entfallen, der Mensch wird sexuell
daueraktiv und in aggressiver Hinsicht hemmungslos. Das bedeutet
wiederum, dass der menschliche gegenüber dem tierischen Leib an
Autonomie gewinnt und zum potentiellen Widerpart des Menschen
als Person wird (etwa in der Pubertät und beim Altern), die um somehr
gefordert ist, die Natur- und Triebhaftigkeit der eigenen Leiblichkeit zu
kontrollieren, zu gestalten und zu zivilisieren, oft dabei in Einseitig-
keiten, Übertreibungen und Selbstvergewaltigungen verfallend, wie
N. Elias (1997, S. 458) in seinem Hauptwerk »Über den Prozess der
Zivilisation« eindrucksvoll dargestellt hat.

»Keine Gesellschaft kann bestehen ohne eine Kanalisierung der individuellen
Triebe und Affekte, ohne eine ganz bestimmte Regelung des individuellen Ver-
haltens. Keine solche Regelung ist möglich, ohne dass die Menschen aufeinan-
der Zwang ausüben und jeder Zwang setzt sich bei dem Gezwungenen in Angst
der einen oder anderen Art um.«25

38

Der Horizont des Vorhabens

25 Die prekäre Dialektik zwischen Angst und Zwang gestaltet sich demnach folgender-
maßen: Um die Ängste vorWillkür und Gewalt unter denMenschen zu bannen, müssen
Regeln und Gesetze aufgestellt, muss also Zwang ausgeübt werden. Der Zwang schafft
Sicherheit, Zuverlässigkeit, Überschaubarkeit, Ruhe. Seine Wirksamkeit erhält der
Zwang aber nur dadurch, dass er mit Strafe droht, also Angst macht. Die Verunsiche-
rung verlagert sich von außen nach innen, wird also verinnerlicht und dadurch unsicht-
bar. Selbstzwänge stellen sich ein, um diese innere Gefahr zu bannen. Die Zivilisierung
erreicht das Innenleben und macht es evtl. eng, ängstlich und unfrei.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Doch nicht nur aus dem Zwang seiner leiblichenMängel, sondern auch
aus »Neigung« sucht der Mensch seinen Leib der Dumpfheit der Ani-
malität zu entreißen und ihn zu überhöhen, zu vergeistigen und zu
vermenschlichen, z.B. durch Schmuck, Mode, Maske, Tanz, Tätowie-
rung, Akrobatik und leibliche Virtuosität. Auch hier offenbart sich der
von Gehlen (1944, S. 56) festgestellte, nicht mehr durch Instinkte ge-
bundene »Antriebsüberschuss« – eine Kreativität, ein Handlungs-
bedürfnis, das sich auf natürlichem Wege nicht erschöpft und darum
kulturbildend wird. Schließlich und endlich brauchen wir, wie ebenfalls
Gehlen (1944, S. 487–514) zeigte, die zeitüberdauernden gesellschaft-
lichen Einrichtungen, Rituale, Mythen, Gesetze, Regeln, Institutionen,
um uns von unserer ständig geforderten, ja überforderten Freiheit zu
entlasten. Solche überindividuellen Gewohnheitsstrukturen können
dann allerdings wieder (wie die individuellen Gewohnheiten bekannt-
lich auch) die Freiheit fesseln und lähmen. Die Unausweichlichkeit von
revolutionären Verjüngungskuren in der Geschichte der Menschheit
hat darin eine wesentliche Wurzel. Also: Konflikt, Kampf und Leiden
allenthalben.

Diese Konfliktträchtigkeit der biologischen Basis steigert sich ins
nahezu Unabsehbare im Leben der Psyche und der Sozietät. So wie
S. Freuds gesamte Psychologie von Es-Ich-Überich nichts anderes ist
als eine grundlegende Theorie des intrapsychischen Konfliktes, so ist
etwa Dahrendorfs (1970, S. 112) Herrschafts- und Rollenfunktions-
lehre nichts anderes als der Versuch einer grundlegend intersubjektiv-
soziologischen Theorie des Konfliktes.26

Sein und Nichts, Sein und Werden, Autonomie und Bindung sind
nun allerdings nicht die einzigen Polaritäten, die es zu integrieren gilt,
meist unter Mühen und verbunden mit Leiden, Not und Scheitern.

39

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

26 Sowohl Freud als auch Dahrendorf erklären sich die Konfliktträchtigkeit des Men-
schen anthropologisch durch das Axiom der primären Asozialität des Menschen, der
dann mit äußerem, eben sozialem Druck und Zwang, also mit Herrschaft »sozialisiert«
werden muss. Die Ergebnisse aller Wissenschaften – von der Biologie über die Psycho-
logie bis zur Soziologie – widerlegen unzweideutig dieses »Hobbesche« Bild des Men-
schen als »homo homini lupus est«. Zwar ist der Mensch originär ein Egoist mit oft
asozialen Tendenzen, aber ebenso ist er originär ein soziales Wesen, und zwar bereits
biologisch, dann aber auch psychologisch und sozial, wie die moderne Bindungstheorie
beweist. Eine wesentliche Quelle der Konfliktträchtigkeit des Menschen wurzelt darum
nicht allein in seinem elementaren Egoismus, sondern in der Polarität einer selbstischen
und einer bindungssuchenden Strebung, die immer wieder neu ins Gleichgewicht ge-
bracht werden müssen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vielfältige Polaritäten wie Bewusstsein und Unbewusstsein, Vernunft
und Gefühl, Wille und Trieb, männlich und weiblich, Tat und Kontem-
plation, Willkür und Gewissen, Kultur und Natur, Exzentrizität und
Zentralität, Extraversion und Introversion, Freiheit und Zwang usw.
durchziehen, wie P. Wust (1928) in seinem großen Werk zur Dialektik
des Geistes nicht müde wird zu schildern, das menschliche Leben und
beschwören, wenn sie nicht im Gleichgewicht gehalten werden, die
Dämonen von Unsicherheit, Angst, Not und Leiden herauf. Sie sind
es in der Tat, die den Menschen immer wieder aus seiner Mitte zu
reißen drohen und ihn nötigen, zeitlebens nach jener »Konzentra-
tion«, jener Mittigkeit zu suchen, die das Tier immer schon (in Wahr-
heit aber ganz anders!) hat und nie eigentlich verliert, die er aber, der
Mensch, anscheinend nie oder nur zeitweise erreichen kann, da seine
Mitte letztlich über alle erreichte Existenz hinaus liegt. Darin offen-
bart sich eine Wesensdynamik, die Brandenstein (1966, S. 388–395;
1979, S. 141–184, bes. 153 ff.) die an Seinsgehalt unerschöpfliche Po-
tentialunendlichkeit des Menschen, seine pU-Wesenhaftigkeit, nennt
und die in Goethes Faust in den Rang eines Menschheitssymbols er-
hoben wurde.

Rückblickend lehrt uns diese Dynamik, dass der Mensch in Wahr-
heit nur vordergründig betrachtet ein Mängelwesen, in Wahrheit viel-
mehr ein nicht einseitig-spezifiziertes, ein vielseitiges, fast möchte
man behaupten, potentiell allseitiges Wesen, ein großer Generalist ist,
der fast alles kann und gar nicht so schlecht kann, wenn er sich darum
bemüht. Als »Spezialist auf das Unspezialisiertsein« (K. Lorenz 1973,
S. 177 ff.; Eibl-Eibesfeldt 1997, S. 821 ff.), als Universalist und Kosmo-
polit ist er jedenfalls dazu berufen, sich für »Alles« zu öffnen, alles zu
schätzen und alles aus der Dunkelheit ans Licht seines Bewusstseins zu
heben,27 und d.h., die Bewusstwerdung zum Selbstzweck zu erheben.

Das aber legt eine weitere, eine letzte Quelle der menschlichen
Konfliktträchtigkeit frei, die dem Tier grundsätzlich fehlt: das Sich-
Nie-Abschließen-und-Vollenden-Können, die nie stillbare Sehnsucht
nach dem All-Einen. Während Buddha (1998, S. 52) unter diesem »to-
talen Seinsdurst« der Menschennatur litt und nur im Verlöschen des
Lebenswillens die Erlösung sah, besang Augustinus (1958, S. 15) diese

40

Der Horizont des Vorhabens

27 Vergleiche hierzu die Kritik Portmanns (1970, S. 200–209) an der Mängelwesenthese
in seinem Aufsatz: »Der Mensch – ein Mängelwesen?« Portmann macht deutlich, dass
in dieser Frage sehr fein differenziert werden muss.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nie zur Ruhe kommende Potentialunendlichkeit der Seele, weil ihr in-
nerster »Seinslohn« die Unendlichkeit Gottes ist, in der sie ihr Ende
und ihre Erfüllung findet:

»Inquietum est cor nostrum, donec requiescat in Te.« (»Unruhig ist unser Herz,
bis es ruht in Dir.«)

Verbunden mit der polar-widerstreitenden Vielschichtigkeit macht die-
se Ruhelosigkeit den Mikrokosmos Mensch zum gefährdetsten und
gefährlichsten Geschöpf des Universums. Zwei »Nebenwirkungen«,
die mit dem potentialunendlichen (pU) Seinsgehalt des Menschen ver-
bunden sind, eine innere und eine äußere, müssen dabei an erster Stelle
genannt werden. Zum einen bleibt der Mensch ewig jung, ja muss
immer wieder, wie Goethe mit seinem Konzept der »wiederholten Pu-
bertäten« (West-östlicher Diwan) betonte, durch pubertäre Unreifen
mit all ihren Unsicherheiten, Unberechenbarkeiten, Verblendungen
und Übertreibungen hindurch; zum anderen übersteigt sein pU-Wesen
alle endlichen Daseinsformen und droht sie zu zerreißen, so vor allem
den endlichen Leib und die sich in einem subtilen endlichen Gleich-
gewicht befindliche terrestrische Natur. Die vielen Psychosomatosen
unserer hektisch-getriebenen Zeit und die vielleicht nicht mehr zu
stoppende Entgleisung des globalen Klimas sind ein besonders drasti-
scher Ausdruck dieser »ungeheuren« Seinsdynamik und letzten »Ort-
losigkeit«28 des Menschen. Sophokles (zit. bei Staiger, 1940, S. 41) trifft
darum in den Kern, wenn er sagt:

»Ungeheuer ist viel, doch nichts ist ungeheurer als der Mensch.«

Und so dürfen wir an das Eingangszitat des Euripides erinnern und
paraphrasierend wiederholen: Dem Leiden ist nicht zu entrinnen; es
ist eine der grundlegenden und großen Existenzaufgaben des Men-
schen, an der zu scheitern keine Schande ist.

41

Die konstitutionelle Konflikttr�chtigkeit des Menschen

28 Der »utopische« Charakter des Menschen, sein Unbehaustsein, erhält damit einen
über den geschichtlichen Sinn hinaus weisenden existenzial-ontologischen Sinn. Der
Mensch ist nicht erst auf die Zukunft bezogen ortlos, sondern schon hier und jetzt.
Darum eben muss er sich in seine Kulturwelt immer wieder neu »einhausen«. Welt-
anschauungen, die wie die von Rousseau, Marx, Bloch und Fromm die Erreichbarkeit
des Ideals im Hiesigen lehren, »verendlichen« daher den Menschen und rauben ihm
seine wesenhaft utopische Konstitution, sein je und je Über-die-Welt-Hinaussein.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20 - am 16.01.2026, 08:44:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-20
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Fragestellung und Zielsetzung
	2.  Das Leiden als »Urphänomen des Lebens«
	3.  Die konstitutionelle Konfliktträchtigkeit des Menschen: eine anthropologische Skizze

