
T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Weller, Friedensforschung als reflexive Wissenschaft

174 | S+F (35. Jg.)  4/2017 DOI: 10.5771/0175-274X-2017-4-174

1.	Einleitung

„Führt mangelnde Selbstreflexion in der Friedens- und 
Sicherheitspolitik nicht zu einer verzerrten Analyse?“ 
fragt der Call for Papers für dieses Heft der Zeitschrift 

„Sicherheit und Frieden“. „Doch klar!“ würden wohl die 
meisten antworten wollen; und das trifft leider nicht nur auf 
die Friedens- und Sicherheitspolitik zu, sondern etwa auch auf 
die Flüchtlingspolitik. Nun mag ein Beitrag der Wissenschaft zu 
gelingendem gesellschaftlichem Zusammenleben gerade darin 
bestehen, mangelnder Selbstreflexion in der Politik Einhalt zu 
gebieten, um ihr darüber zu vielfältigeren Einsichten zu verhelfen 
und größere Handlungsspielräume zu eröffnen. Dieses Prinzip liegt 
dem Konzept der Reflexiven Politikberatung (vgl. Weller 2003, 
2017b; Daase 2006, Bröchler 2008) zugrunde. Sie leitet dazu an, 
die Beobachtungsweisen und traditionellen Annahmen, etwa 
hinsichtlich der Außen- und internationalen Politik, infrage zu stellen 
und zugleich – gegen die Rhetorik von der „Alternativlosigkeit“ – 
gezielt zu vervielfältigen. Aufgrund dieser konstruktivistischen 
Herangehensweise kann solche Politikberatung nicht behaupten, 
bessere Handlungsoptionen für politische Entscheidungsprozesse zu 
kennen, aber mehr. Und wer mehr Handlungsoptionen in Erwägung 
ziehen kann, ist jedenfalls in der Lage, sich möglicherweise für eine 
bessere zu entscheiden.1 Auf jeden Fall aber können Konsultationen 
entlang eines Konzepts Reflexiver Politikberatung Impulse für eine 
erhöhte Selbstreflexion in der Friedens- und Sicherheitspolitik 
leisten – vorausgesetzt die Wissenschaft leidet nicht selbst unter 
mangelnder Selbstreflexion. Was also könnte eine ausreichend 
selbstreflexive Friedensforschung auszeichnen?

*	 Diese Widmung soll daran erinnern, welch überragende Bedeutung 
Lothar Brock seit bald 50 Jahren für die deutsche Friedens- und Kon­
fliktforschung besitzt. Schon Wilfried von Bredow (2012: 161) schrieb 
ihm die Rolle des „kluge und ermutigende Einwürfe inspirierenden 
Präzeptors der Friedens- und Konfliktforschung“ zu, die sich nachweis­
lich auch in diesem Aufsatz niedergeschlagen hat.

**	 Für ihre sehr hilfreichen Kommentare zu einer früheren Fassung dieses 
Textes danke ich Sabine Jaberg und Michaela Zöhrer, den Teilnehmer/-
innen des Forschungskolloquiums am Lehrstuhl für Politikwissenschaft, 
Friedens- und Konfliktforschung der Universität Augsburg sowie den zwei 
anonymen Gutachter/-innen der Zeitschrift „Sicherheit und Frieden“.

1	 Die Beurteilung, was besser sein könnte, ist nicht Teil reflexiver Poli­
tikberatung, sondern Gegenstand der politischen Auseinandersetzung 
in einer demokratischen Gesellschaft.

Um dieser Frage nachzugehen, möchte ich einleitend kurz an 
frühere Phasen der Friedensforschung und der Internationalen 
Beziehungen erinnern, die schon von stark reflexiven Impulsen 
geprägt waren und teilweise auch erkenntnistheoretische Refle­
xionen ihrer Forschung transparent machten (Abschnitte 2 und 
3). Vor allem aber möchte ich argumentieren, dass politische 
Konflikte, in welche eine praxisorientierte Friedensforschung 
ständig involviert ist, auch Gegenstand der Friedensforschung 
sind. Auch die „eigenen“ Konflikte muss eine Friedensforschung 
wissenschaftlich analysieren können, und dies setzt voraus, 
reflexiv beobachten zu können (Abschnitt 4). Dabei bezieht 
sich diese Form der Reflexivität nicht auf eine „Soziologie der 
gesellschaftlichen Determinanten der soziologischen Praxis“, 
wie sie Bourdieu (1993: 372) vorschwebte, aber auch nicht 
alleine auf bestimmte, in den Sozialwissenschaften dominie­
rende ontologische Annahmen. Das hier vertretene Verständ­
nis von Reflexivität bezieht sich auf den Produktionsprozess 
wissenschaftlichen Erkennens und betrachtet die individuelle 
Perspektivität ebenso wie die Kommunikationsstrukturen einer 
wissenschaftlichen Community und die gesamte Wissenschaft 
als soziale Veranstaltung (vgl. Luhmann 1992; Langenohl 2009; 
Langer et al. 2013). Diese Reflexivität ist für die Analyse von 
Konflikten in einer Friedensperspektive von besonderer Bedeu­
tung (Abschnitt 5), weshalb eine Friedensforschung stärkere 
Motive zu besitzen scheint als andere Disziplinen (vgl. Weller 
2017a), reflexive Wissenschaft zu betreiben.

Angewandt auf den Produktionskontext dieses Beitrags (vgl. 
Woolgar 1988) resultiert dessen individuelle und strukturelle 
Perspektivität nicht nur aus meiner aktuellen Beschäftigung 
mit wissenschaftlicher Politikberatung auf der einen (vgl. Wel­
ler 2017b) und der Geschichte der Friedensforschung auf der 
anderen Seite (vgl. Bogerts et al. 2016), sondern auch aus dem 
Anspruch, wissenschaftliche Vorgehensweisen und Praxisorien­
tierung als die beiden Quellen, aus denen die Friedensforschung 
ihre besondere Anerkennung erfährt, in einem politisierten 
Forschungsfeld miteinander in Einklang zu bringen. Und darin 
sind durchaus auch die Konsistenzbemühungen eines Wissen­
schaftlers erkennbar, der als ehemaliger Mitherausgeber des 
Friedensgutachtens (vgl. Weller et al. 2004) und langjähriges 

Friedensforschung als reflexive Wissenschaft
Lothar Brock zum Geburtstag*

Christoph Weller**

English title: Peace research as a reflexive science

Abstract: The obvious demand for more self-reflection in security policy raises the issue of reflexivity of and in peace research 
itself. This article recalls the reflexive potential of critical peace research, but aims to expand it to a reflexive peace research 
based on its claim to reconcile its scientific approach and its practice orientation. Because peace research in this view is thus 
constantly involved in and dealing with political conflicts, it needs a reflexive perspective to be able to scientifically analyze 
these conflicts. This argument is further illustrated by the methodological challenges of empirical conflict analysis. The article 
ends with the outlook that in addition to the critical approaches also post-colonial perspectives offer promising links to pursue 
peace research as a practice-oriented, reflexive science.

Keywords: Conflict analysis, critical peace research, reflexivity, post-colonial perspective
Stichwörter: Konfliktanalyse, Kritische Friedensforschung, Reflexivität, Post-koloniale Perspektive

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   174 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-174 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:18:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-174


S+F (35. Jg.)  4/2017 | 175

Weller, Friedensforschung als reflexive Wissenschaft | T H E M E N S C H W E R P U N K T

von der Natur ab, sondern auch davon, was der Mensch über 
sie vermag. Die Gegenstände und die Art der Wahrnehmung, die 
Fragestellung und der Sinn der Beantwortung zeugen von menschlicher 
Aktivität und dem Grad ihrer Macht“ (Horkheimer 1937/1968: 
57, meine Hervorhebung). Diese, im Zitat zuletzt genannte 
erkenntnistheoretische Problematik kritischer Wissenschaft 
bezogen auf die Friedensforschung zu thematisieren, blieb dann 
der feministischen Kritik an der Kritischen Friedensforschung 
vorbehalten: „wie lässt sich kritisch forschen in Anbetracht der 
Tatsache, daß auch kritische Friedenforschung immer schon 
Produkt wie auch Produzentin der zu kritisierenden unfried­
lichen gesellschaftlichen Wirklichkeit ist?“ (Batscheider 1993: 
83). Und ganz offensichtlich war die erkenntnistheoretische 
Selbstkritik auch voraussetzungsreich hinsichtlich benachbarter 
wissenschaftlicher Diskurse, mit denen die Friedensforschung 
im kommunikativen Austausch stand: neben dem Feminismus 
auch der Konstruktivismus in den Internationalen Beziehungen.

3.	Die erkenntnistheoretische Kritik durch 
Feminismus und Konstruktivismus

Die feministische Kritik an Militarismus, Krieg, Gewalt und damit 
verknüpften Machtstrukturen stand in enger Verbindung mit 
einer Kritik männlicher Wissenschaft und betraf folglich auch 
die Kritische Friedensforschung (vgl. Lang 1992). So kommt 
Batscheider (1993) in ihrer „Begründung feministischer Fra­
gestellungen in der kritischen Friedensforschung“ aufgrund 
ihrer erkenntnistheoretischen Reflexion, dass die Forschen­
den in mehrfacher Hinsicht immer auch Teil der kritisierten 
Gesellschaftsstrukturen sind, zu der Forderung, dass kritische 
Wissenschaft „für Revisionen ihres impliziten oder expliziten 
theoretischen Selbstverständnisses“ offen sein muss (Batscheider 
1993: 30): „Die selbstkritische Reflexion der Wechselwirkungen 
zwischen sozialem Sein und sozialwissenschaftlichem Bewußt­
sein ist konstitutiver Bestandteil kritischer Wissenschaft. Aus 
dieser Reflexion resultierende Wissenschaftskritik ist zugleich 
Gesellschaftskritik, wie auch Gesellschaftskritik eine Kritik der 
Wissenschaft impliziert“ (Batscheider 1993: 30). Diese Kritik 
ihrer wissenschaftlichen Vorgehensweise zog sich natürlich eine 
Forschungsrichtung, die sich explizit als „Kritische Friedens­
forschung“ verstehen wollte, in besonderem Maße zu, aber sie 
betrifft letztlich alle sozialwissenschaftlichen Anstrengungen, 
welche wertorientierte Analysen der Gegenwart unternehmen 
und in politisierten Forschungsfeldern unterwegs sind.

Argumente für eine reflexive Wissenschaft bezogen auf Fragen 
von Krieg und Frieden entstanden aber nicht nur im Rahmen 
der Kritischen Theorie oder feministischer Ansätze, sondern 
auch in der Auseinandersetzung mit dem Konstruktivismus, 
der in den 1990er Jahren wichtige Debatten der Internati­
onalen Beziehungen prägte. Dabei ging es zunächst um die 
Konzeptualisierung, Erforschung und theoretische Einbindung 
nicht-materieller Faktoren in politikwissenschaftliche Analy­
seansätze, ein für die Friedens- und Konfliktforschung schon 
lange Zeit durchaus vertrautes Forschungsfeld: So hatte sie bei 
ihrer Suche nach Ursachen von Kriegen und Gewalt sowie den 
Bedingungen des Friedens schon frühzeitig solchen Faktoren 
erhebliche Aufmerksamkeit geschenkt – ohne dabei von „Kon­

Vorstandsmitglied der Arbeitsgemeinschaft für Friedens- und 
Konfliktforschung (AFK), heute für einen politikwissenschaft­
lichen Lehrstuhl mit dem Schwerpunkt Friedens- und Konflikt­
forschung verantwortlich ist.

2.	Reflexive Impulse Kritischer Friedensforschung

Die Kritische Friedensforschung (Vilmar 1971) besaß ein erheb­
liches Potenzial, reflexive Wissenschaft zu betreiben. In ihrer 
kritischen Gesellschaftsanalyse, einerseits bezogen auf das System 
organisierter Friedlosigkeit (Senghaas 1969) und andererseits 
auf strukturelle Gewaltverhältnisse (Galtung 1969) leistete sie 
wichtige Aufklärung hinsichtlich erweiterter politischer Gestal­
tungsmöglichkeiten des gesellschaftlichen Zusammenlebens: 
Indem gezeigt wurde, dass die dominanten Herrschafts- und 
Gewaltverhältnisse (beispielsweise das atomare Abschreckungs­
system) dem Frieden nicht dienlich sind, erfuhren diese die wis­
senschaftliche Kritik der Friedensforschung. Und weil die derart 
kritisierten Strukturen in kritischen Theorieansätzen (vgl. auch 
Cox 1981) als menschengemacht angenommen werden, sind sie 
auch als historisch veränderbar zu betrachten. So verbanden sich 
problemlos kritische Analysen und politische Bewegungen auf­
grund übereinstimmender Ziele und in Opposition zu den herr­
schenden Verhältnissen und Machtstrukturen, ohne allerdings 
dieser Perspektivität besondere – reflexive – Aufmerksamkeit zu 
schenken. Kritik fand nur in ontologischer Hinsicht statt, wäh­
rend man erkenntnistheoretisch weitgehend unkritisch blieb; 
die politische Brisanz der behandelten Themen schien keinen 
Raum zu lassen für die Reflexion der eigenen Erkenntnisbedin­
gungen, dass diese Kritische Friedensforschung nicht außerhalb, 
sondern zwangsläufig in den kritisierten Strukturen stattfinden 
musste, und dass sie betrieben wurde von Forschenden, die in 
ihrem Beobachten und Analysieren, in ihren Erkenntnismög­
lichkeiten und in ihrem Wissenschaftsverständnis auch Kinder 
ihrer Zeit waren oder sind. Diese reflexive Dimension der Kritik, 
also die Selbstkritik bezüglich der eigenen Beobachtungsweisen 
und Theorieannahmen, wurde in den Ansätzen der Kritischen 
Friedensforschung zumeist überlagert von der Kritik an den po­
litischen Verhältnissen und an der sogenannten „traditionellen“ 
(vgl. Jahn 1975: 24) oder „herkömmlichen Friedensforschung“ 
(vgl. etwa Senghaas 1971; Wannsee-Erklärung 1971) und deren, 
die herrschenden Verhältnisse zumeist stützenden Analyseer­
gebnissen („problem-solving theories“ – Cox 1981).

In stärkerer Bezugnahme auf die Kritische Theorie der Frankfurter 
Schule, die auf deklamatorischer Ebene durchaus als theoretischer 
Hintergrund für die Kritische Friedensforschung angeführt wur­
de (vgl. Wasmuht 1998: 166), hätte die erkenntnistheoretische 
Dimension einer stark ideologiekritisch ausgerichteten For­
schung (vgl. z.B. Vilmar 1971: 380ff.) zweifellos ins Blickfeld 
geraten können. So wie sich die Kritische Friedensforschung 
durch eine Abgrenzung von „traditioneller Friedensforschung“ 
unterscheiden wollte, hatte Max Horkheimer schon 1937 die 
„kritische Theorie“ als unterscheidbare Erkenntnisweise im 
Gegensatz zu „traditioneller Theorie“ herausgearbeitet: „Die 
kritische Theorie der Gesellschaft hat dagegen die Menschen 
als die Produzenten ihrer gesamten historischen Lebensformen 
zum Gegenstand. […] Was jeweils gegeben ist, hängt nicht allein 

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   175 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-174 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:18:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-174


T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Weller, Friedensforschung als reflexive Wissenschaft

176 | S+F (35. Jg.)  4/2017

des wissenschaftlichen Beobachtens einer Forschungsrichtung, 
also etwa der Rückblick auf Phasen und Strömungen, wie in 
zurückliegenden Zeiten Friedensforschung betrieben wurde 
(vgl. z.B. Hauswedell 1997; Jaberg 2004; Bonacker 2011; Bogerts 
et al. 2016).

4.	Politische Konflikte reflexiv beobachten

Aufgrund ihres Interesses an politisch bedeutsamen Konstruk­
tionen kommt also eine Friedensforschung nicht umhin auch 
zu reflektieren, welche Beiträge sie selbst durch ihre Beschrei­
bungen und Konstruktionen zu bestimmten Weltbildern und 
Vorstellungen politischer Konflikte leistet. Welche Beschreibung 
und Analyse der aktuellen Konflikte mit Nordkorea kann poli­
tisch deeskalierend wirken und ist zugleich wissenschaftlich so 
informativ, dass den politischen Entscheidungsträger/-innen 
verschiedene Handlungsoptionen eröffnet werden, von denen 
wir alle nicht mit Sicherheit wissen, welche Konsequenzen sie in 
den kommenden Jahren zeitigen werden? Auf solche Fragen gibt 
es keine einfache Antwort, aber einen Modus der wissenschaftli­
chen Bearbeitung: Reflexivität. Wer in dieser Weise die Analyse 
politischer Konstruktionen (erkenntnis-)theoretisch reflektiert, 
kann zum einen diese Analyseergebnisse in ihrer Bedeutung für 
die wissenschaftliche und gesellschaftliche Konstruktion der 
Wirklichkeit einordnen. Zum anderen lässt sich auf diesem Wege 
auch ein Verständnis für die dabei eingenommene Beobachtungs­
position bzw. Perspektive entwickeln. Und in dieser Reflexion 
lassen sich eben auch neue Einsichten über die beobachteten 
politischen Konflikte hervorbringen bzw. „konstruieren“ und 
diese dann in die politische Kommunikation einbringen. 

Wenngleich eine reflexiv-konstruktivistische (vgl. Weller 2005a) 
Friedensforschung aus den genannten Gründen auf eine un­
mittelbar politische Ausrichtung und Verankerung, wie sie die 
Kritische Friedensforschung für sich reklamierte, verzichtet und 
dafür deutlich größeres Gewicht auf ihre interdisziplinäre wis­
senschaftliche Kommunikationsfähigkeit legt, verliert sie doch 
nicht ihren Bezug zur Praxis und zum politischen Diskurs. Nur 
stellt sie ihn – als Wissenschaft – nicht in der Weise her, dass 
sie bereits artikulierten politischen Positionen zu zusätzlicher 
gesellschaftlicher Legitimation verhilft, sondern durch systema­
tische Reflexion des gesellschaftlichen und wissenschaftlichen 
Beobachtens von Konflikten. Das heißt: Im Wissen um die 
Muster, Einseitigkeiten und Beschränkungen des Wahrnehmens 
und Beobachtens und ihrer potenziell konfliktverschärfenden 
Wirkungen sieht eine reflexive Friedensforschung ihren Beitrag 
vor allem in der Analyse des Beobachtens von und in Konflikten 
und der Reflexion ihres jeweiligen eigenen Beobachtens. 

Indem das Wissen um die Begrenztheit und Einseitigkeit jeder Er­
kenntnis die Möglichkeit eröffnet, in einer konflikttheoretischen 
Perspektive verschiedene Weltsichten nebeneinander zu betrach­
ten und danach zu fragen, auf welchem Wege sie entstanden sind 
und inwieweit sie gegenseitig vermittelbar sein könnten, weist 
die erkenntnistheoretische Reflexion auf die Einseitigkeit und 
Selektivität jeder wissenschaftlichen Erkenntnis hin. Dadurch 
wird aber nicht nur die selbstkritische Infragestellung eigener 
Beobachtungs- und Theoriepräferenzen ermöglicht, sondern 
auch ein veränderter Umgang mit allen anderen Analysen und 

struktionen“ oder konstruktivistischen Faktoren zu sprechen: 
Lernpathologien (Deutsch 1963), Self-fulfilling prophecies 
(Kelman 1965), Feindbilder (Senghaas 1969), autistische Wahr­
nehmungsstrukturen (Senghaas 1972), Fehlwahrnehmungen 
(Jervis 1976), gesellschaftliche Projektionen (Richter 1982) oder 
Subjektivität (Steinweg/Wellmann 1990) sind nur einige der 
Stichworte und Konzepte, die in den wissenschaftlichen Analy­
sen von Krieg und Frieden lange Zeit vor dem Aufkommen des 
Konstruktivismus in der politikwissenschaftlichen Teildisziplin 
Internationale Beziehungen eine bedeutsame Rolle spielten. 

Aus diesen Einsichten über die Bedeutung subjektiver und kollek­
tiver Konstruktionen der jeweiligen Konflikt-„Wirklichkeiten“ 
für das Verständnis von Konflikteskalation und die Bedingungen 
für Frieden und Gewaltverzicht ist jedoch in der Friedens- und 
Konfliktforschung nie ein systematisches konstruktivistisches 
Forschungsprogramm erwachsen. Zu unterschiedlich waren die 
jeweiligen disziplinären Hintergründe der Ansätze, zu wenig 
ausgeprägt die Theorieorientierung der Friedens- und Konflikt­
forschung und zu komplex die Wechselwirkungen zwischen 
den Phänomenen auf den unterschiedlichen Analyseebenen: 
Aus der Überwindung individueller Lernpathologien kann sich 
ein Wandel gesellschaftlicher Fehlwahrnehmungen ergeben, 
muss aber nicht, und eine im gesellschaftlichen Diskurs domi­
nierende Konfliktwirklichkeit kann sich von jener staatlicher 
Entscheidungsträger/-innen erheblich unterscheiden, ohne 
dass erkennbar wäre, wie sich diese Differenz auf den weiteren 
Konfliktverlauf auswirken wird. Viele der Konzepte wurden in 
Einzelfallstudien entwickelt, aber nur selten in vergleichenden 
Analysen wieder aufgegriffen und einer theoretischen Spezifi­
kation unterworfen. Aufgrund ihrer politischen Ausrichtung 
hat die Friedens- und Konfliktforschung jeweils aktuellen The­
men- und Problemstellungen zumeist den Vorzug gegeben 
vor einer systematischen Entwicklung von Theorieansätzen 
mittlerer Reichweite.

Doch lieferte die Konstruktivismus-Debatte in den Internatio­
nalen Beziehungen neben zahlreichen innovativen Konzepten 
auch Hinweise und Anregungen zu den erkenntnistheore­
tischen Grundlagen einer wissenschaftlichen Erforschung von 
Kriegs- und Friedensursachen. Verbindendes Element dieser 
verschiedenen konstruktivistischen Herangehensweisen scheint 
Reflexion zu sein. Denn wenn es ganz allgemein gesprochen 
bei konstruktivistischen Analysen um „Konstruktionen“, also 
um (Be-)Deutungen geht, welche bestimmten Sachverhalten, 
Beobachtungen und Wahrnehmungen im Rahmen gesellschaft­
licher Kommunikation zugewiesen werden, ist unweigerlich 
auch die eigene wissenschaftliche Beobachtung, Wahrnehmung 
und Bedeutungszuschreibung auf alle behandelten „Gegenstän­
de“ Teil gesellschaftlicher Konstruktion der Wirklichkeit (Berger/
Luckmann 1980). Auch die Erstellung eines wissenschaftlichen 
Textes ist ein Konstruktionsprozess, mit dem in mehr oder 
weniger nachhaltiger Weise zu sozialen Konstruktionen der 
(politischen) Wirklichkeit beigetragen wird. Theorieaussagen 
über Konstruktionsprozesse aber werden zwangsläufig inkon­
sistent, wenn sie die in der Formulierung von Theorieaussagen 
„verborgenen“ Wahrnehmungen und Bedeutungszuschrei­
bungen – die wissenschaftlichen Konstruktionsprozesse – nicht 
reflektieren (vgl. Weller 2005b). Und genau in diesem Sinne ist 
auch die wissenschaftshistorische Perspektive Teil der Reflexion 

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   176 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-174 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:18:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-174


S+F (35. Jg.)  4/2017 | 177

Weller, Friedensforschung als reflexive Wissenschaft | T H E M E N S C H W E R P U N K T

und damit zwangsläufig Konfliktpartei sind. Die wissenschaft­
liche Analyse ist in solchen Fällen nicht unmöglich, aber sie 
erfordert eine Distanzierung vom eigenen Konfliktverhalten, 
den Rollenwechsel vom Konfliktakteur zum Analytiker bzw. zur 
Analytikerin, was nur durch Reflexion des eigenen Beobachtens 
gelingen kann: Unmittelbar während ich mich angegriffen, 
unterdrückt, benachteiligt oder auch nur unverstanden fühle – 
oder mich mit den so Fühlenden solidarisiere –, aber auch 
während ich einen Konflikt zuspitze, in den verbalen Angriff 
übergehe und für meine Interessen kämpfe, kann ich weder 
das eigene noch das Konfliktverhalten der Gegenseite etwa da­
raufhin analysieren, ob es zur Eskalation oder Deeskalation der 
Konfliktaustragung beiträgt, ob der Konfliktgegenstand transfor­
miert wird oder welche Institutionen der Konfliktbearbeitung 
einzubeziehen wären, um eine geregelte Konfliktbearbeitung 
zu ermöglichen (vgl. Weller 2014; Gulowski/Weller 2017). 
Unmittelbar anschließend lässt sich jedoch in einer reflexiven 
Perspektive die Selbstbeobachtung vornehmen hinsichtlich 
des eigenen Konfliktverhaltens, beispielsweise in welcher Rolle 
gegenüber dem Konflikt ich agiere (Konfliktpartei, Vermittler/ 
-in, Zuschauer/-in, Analytiker/-in etc.). Dadurch versetzt sich 
jemand dann auch in die Lage, für die nächste Konfliktphase 
etwa ganz bewusst einen Rollenwechsel vorzunehmen oder in 
einen anderen Modus der Konfliktbearbeitung zu wechseln. 

Die zweite Herausforderung besteht darin, die Konsequenzen 
der konkreten wissenschaftlichen Konfliktanalyse für den wei­
teren Verlauf des analysierten Konflikts zu bedenken. Schon 
mit der Bezeichnung einer Uneinigkeit als „Konflikt“ findet 
letztlich eine Intervention in eine aktuell herausgegriffene 
soziale Interaktion statt, weil diese von Außenstehenden und/
oder Beteiligten dadurch anders, eben als „Konflikt“ wahrge­
nommen und behandelt wird. Möglicherweise haben nämlich 
die „Konfliktparteien“ ihre Interaktion zuvor gar nicht als 
„Konflikt“ wahrgenommen, sondern als Machtspiel, Abhängig­
keit oder hierarchisches Ordnungsmodell. Nun aber finden sie 
sich aufgrund einer wissenschaftlichen Beobachtung/Deutung/
Konstruktion plötzlich in einem „Konflikt“ wieder und ver­
halten sich möglicherweise erst daraufhin auch entsprechend 
konfliktiv. So werden mit jeder weiteren analytischen Feststel­
lung oder durch die Kommunikation mit den Konfliktparteien 
oder mit am Rande Beteiligten die Analysierenden auch Teil 
der Konfliktdynamik. Eine reflexive Friedensforschung wird 
(und kann) Abwägungen vornehmen, welchen eigenen Beitrag 
sie durch ihre Analysen zu welchem Konflikt leisten möchte 
und verantworten kann sowie welche Ziele sich mit der wis­
senschaftlichen Analyse von Konflikten erreichen lassen. Das 
aber setzt den oben erläuterten, gezielten Perspektivenwechsel 
voraus, um entsprechend unterschiedliche Weltbilder oder die 
Ergebnisse der Anwendung verschiedener Konflikttheorien 
nebeneinanderstellen und vergleichend beurteilen zu können.

Und was uns alltagspraktisch bestens vertraut ist, für die Wis­
senschaft aber eine erhebliche – dritte – gegenstandsspezifische 
Herausforderung darstellt: Über jeden Konflikt gibt es mindestens 
zwei „Wahrheiten“. Deshalb ist eingehend zu reflektieren, wel­
cher Perspektive die wissenschaftliche Analyse folgen möchte. 
Gerade in internationalen Konflikten nehmen die beteiligten 
Regierungen beispielsweise erheblichen Einfluss auf die mediale 
Berichterstattung über den Konflikt, beschränken die Zugänge für 

Ansätzen: Es handelt sich um unterschiedliche Perspektiven und 
die Gründe für die Unterschiedlichkeit lassen sich auch erkennen. 
Aus dieser Betrachtung aber ergeben sich verbesserte Chancen 
sowohl für den interdisziplinären wissenschaftlichen Austausch 
wie auch für den Einfluss auf politische Entscheidungen, denn 
die Betrachtungsweise, Begrifflichkeit und Wissensorientierung 
der politischen Praktiker/-innen unterscheidet sich von jener der 
Wissenschaft teilweise in erheblichem Maße. Die entsprechend 
erforderlichen Übersetzungs- und Vermittlungsleistungen wer­
den erleichtert, wenn statt monodirektionaler akademischer 
Wissensvermittlung die reflexive Konsultation über die Gründe 
der Differenzen und Gemeinsamkeiten der Perspektiven und 
Weltbilder, etwa von Friedensstrategien, ermöglicht wird (vgl. 
Weller 2017b). 

Friedenspolitische Positionen ergeben sich nicht unmittelbar 
aus den Resultaten der Friedensforschung, die verschiedene 
Perspektiven unterscheiden kann. Will sie zur Selbstreflexion der 
Friedens- und Sicherheitspolitik beitragen und der politischen 
Debatte über Frieden, Sicherheit, Krieg und Gewalt immer wieder 
neue Impulse verleihen, muss sie selbst reflexiv vorgehen. Dies 
setzt jedoch die (mehrstimmige) wissenschaftliche Beteiligung 
am friedenspolitischen Diskurs voraus. Dieser gesellschaftspo­
litischen Rolle und Verantwortung von Wissenschaft wird die 
Friedensforschung am ehesten gerecht, wenn sich ihre Stimmen 
von dem unterscheiden, was politische Akteure wie etwa die 
Friedensbewegung oder Menschenrechtsorganisationen in den 
öffentlichen Diskurs einbringen. Dies hängt auch damit zusam­
men, dass heute das Kennzeichen „Wissenschaft“ vielleicht 
mehr denn je in der Gefahr steht, als Legitimationsressource für 
politische Überzeugungen missbraucht zu werden. 

Wenn sich Friedensforschung als praxisorientierte, interdiszi­
plinäre Wissenschaft versteht – und als solche auch wahrge­
nommen werden will –, kann sie auf reflexiv-konstruktivistische 
Perspektiven zurückgreifen. Diese stehen nicht, wie immer 
wieder vermutet wird, im Gegensatz zur Praxisorientierung, 
sondern sie sind möglicherweise erst die Voraussetzung für eine 
moderne, praxisorientierte Sozialwissenschaft: um nämlich im 
schon ausreichend vielstimmigen politisch-gesellschaftlichen 
Diskurs als Wissenschaft gehört zu werden.

5.	Reflexive Konfliktanalysen

Und noch ein weiteres Argument lässt sich anführen für eine 
reflexive Friedensforschung, wenn diese sich konkreten ge­
sellschaftlichen Konflikten und deren empirischer Analyse 
zuwenden möchte: Bei dieser wissenschaftlichen Aufgabe steht 
die Friedensforschung vor gleich drei Herausforderungen, die 
nach einer reflexiven Herangehensweise verlangen: In vielen 
Konflikten, denen wir uns wissenschaftlich zuwenden, finden 
wir uns schnell auf Seiten oder zumindest in größerer inhalt­
licher Nähe zu einer der Konfliktparteien wieder – auch dann, 
wenn wir uns einem Neutralitätsgebot unterwürfen, denn 
Friedensforscher/-innen ergreifen Partei für eine zivilisierende 
Konfliktbearbeitung (vgl. Gulowski/Weller 2017). Das ist die 
erste Herausforderung, vor der wir auch in Situationen stehen, 
in denen wir selbst – etwa aufgrund einer überdurchschnitt­
lichen Konfliktbereitschaft – ganz gezielt Konflikte herbeiführen 

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   177 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-174 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:18:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-174


T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Weller, Friedensforschung als reflexive Wissenschaft

178 | S+F (35. Jg.)  4/2017

Bourdieu, Pierre 1993: Narzißtische Reflexivität und wissenschaftliche Reflexivität, in: 
Berg, Eberhard / Fuchs, Martin (Hrsg.): Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der 
ethnograpischen Repräsentation, Frankfurt a.M., 365-374.

Bredow, Wilfried von. 2012: Bestandsaufnahme, Archivpflege und Blickfelderweiterung, 
in: Zeitschrift für Friedens- und Konfliktforschung 1:1, 155-162.

Bröchler, Stephan 2008: Politikwissenschaftliche Politikberatung, in: Bröchler, Stephan 
/ Schützeichel, Rainer (Hrsg.): Politikberatung, Stuttgart, 180-193.

Brunner, Claudia 2017: Friedensforschung und (De-)Kolonialität, in: Zeitschrift für 
Friedens- und Konfliktforschung 6: 1, 149-163.

Cox, Robert W. 1981: Social Forces, States and World Orders: Beyond International 
Relations Theory, in: Millennium 10: 2, 126-155.

Daase, Christopher 2006: Wissen, Nichtwissen und die Grenzen der Politikberatung – 
Über mögliche Gefahren und wirkliche Ungewissheit in der Sicherheitspolitik, in: 
Hellmann, Gunther (Hrsg.): Forschung und Beratung in der Wissensgesellschaft, 
Baden-Baden, 189-212.

Deutsch, Karl W. 1963: The Nerves of Government: Models of Political Communication 
and Control, New York.

Engels, Bettina 2014: Repräsentation, Diskurse und Machtfragen. Postkoloniale 
Theorieansätze in der Friedens- und Konfliktforschung, in: Zeitschrift für Friedens- 
und Konfliktforschung 3: 1, 130-150.

Galtung, Johan 1969: Violence, Peace and Peace Research, in: Journal of Peace Research 
6, 167-191 (deutsch: Gewalt, Frieden und Friedensforschung, in: Senghaas, Dieter 
(Hrsg.): Kritische Friedensforschung, Frankfurt a.M. 1971, 55-104).

Gulowski, Rebecca / Weller, Christoph 2017: Zivile Konfliktbearbeitung: Kritik, Konzept 
und theoretische Fundierung, in: Peripherie 148, 386-411.

Hauswedell, Corinna 1997: Friedenswissenschaften im Kalten Krieg. Friedensforschung 
und friedenswissenschaftliche Initiativen in der Bundesrepublik Deutschland in 
den achtziger Jahren, Baden-Baden.

Horkheimer, Max 1937/1968: Traditionelle und kritische Theorie, in: ders.: Traditionelle 
und kritische Theorie. Vier Aufsätze, Frankfurt a.M. 1968, 12-64.

Jaberg, Sabine 2004: Realtypen der Friedensforschung. Ein deskriptiv-analytischer 
Versuch, in: Calließ, Jörg / Weller, Christoph (Hrsg.): Friedenstheorie: Fragen – 
Ansätze – Möglichkeiten. 2. Auflage, Rehburg-Loccum, 49-82.

Jahn, Egbert 1975: Entwicklung und Schwerpunkte der Friedensforschung in Nordamerika 
und Westeuropa, in: Friedensanalysen 1, Frankfurt a.M., 15-34.

Jervis, Robert 1976: Perception and Misperception in International Politics, Princeton, N.J.

Kelman, Herbert C. (Hrsg.) 1965: International Behavior. A Social-Psychological Analysis, 
New York.

Lang, Susanne 1992: Ist Friedensforschung eine männliche Wissenschaft? Grundsätzliche 
Gedanken zu einem variationsreichen Thema, in: Wasmuht 1992, 127-139.

Langenohl, Andreas 2009: Zweimal Reflexivität in der gegenwärtigen Sozialwissenschaft: 
Anmerkungen zu einer nicht geführten Debatte, in: Forum Qualitative Sozialforschung 
10: 2, Art. 9.

Langer, Phil C. / Kühner, Angela / Schweder, Panja (Hrsg.) 2013: Reflexive Wissensproduktion. 
Anregungen zu einem kritischen Methodenverständnis in qualitativer Forschung, 
Wiesbaden.

Luhmann, Niklas 1992: Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.

Richter, Horst-Eberhard 1982: Zur Psychologie des Friedens, Reinbek.

Senghaas, Dieter 1969: Abschreckung und Frieden. Studien zur Kritik organisierter 
Friedlosigkeit, Frankfurt a.M.

Senghaas, Dieter 1971: Editorisches Vorwort, in: ders. (Hrsg.): Kritische Friedensforschung, 
Frankfurt a.M., 7-21.

Senghaas, Dieter 1972: Rüstung und Militarismus, Frankfurt a.M.

Steinweg, Reiner / Wellmann, Christian (Red.): Die vergessene Dimension internationaler 
Konflikte: Subjektivität (Friedensanalysen 24), Frankfurt a.M.

Vilmar, Fritz 1971: Systematischer Entwurf zur Kritischen Friedensforschung, in: 
Senghaas, Dieter (Hrsg.): Kritische Friedensforschung, Frankfurt a.M., 362-395.

Wannsee-Erklärung 1971: Erklärung zur Friedensforschung, in: Senghaas, Dieter (Hrsg.): 
Kritische Friedensforschung, Frankfurt a.M., 416-419.

Wasmuht, Ulrike C. (Hrsg.) 1992: Ist Wissen Macht? Zur aktuellen Funktion von 
Friedensforschung, Baden-Baden.

Wasmuht, Ulrike C. 1998: Geschichte der deutschen Friedensforschung. Entwicklung – 
Selbstverständnis – Politischer Kontext, Münster.

Weller, Christoph 2003: Internationale Politik und Konstruktivismus. Ein Beipackzettel, 
in: WeltTrends 41, 107-123.

Weller, Christoph 2005a: Gewalt, Frieden und Friedensforschung. Eine konstruktivistische 
Annäherung, in: Jahn, Egbert / Fischer, Sabine / Sahm, Astrid (Hrsg.): Die Zukunft 
des Friedens, Band 2, Wiesbaden, 91-110.

Weller, Christoph 2005b: Perspektiven eines reflexiven Konstruktivismus für die 
Internationalen Beziehungen, in: Ulbert, Cornelia / Weller, Christoph (Hrsg.): 
Konstruktivistische Analysen der internationalen Politik, Wiesbaden, 35-64.

Weller, Christoph 2014: Konfliktanalyse in der Konfliktforschung, in: Bock, Andreas 
M. / Henneberg, Ingo (Hrsg.): Iran, die Bombe und das Streben nach Sicherheit. 
Strukturierte Konfliktanalysen, Baden-Baden, 15-31.

Weller, Christoph 2017a: Friedens- und Konfliktforschung – Herausforderung für die 
Internationalen Beziehungen? In: Sauer, Frank / Masala, Carlo (Hrsg.): Handbuch 
Internationale Beziehungen, Wiesbaden, 551-572.

Weller, Christoph 2017b: Krisenprävention bedarf reflexiver Formen der Außenpolitikberatung, 
in: PeaceLab (http://www.peacelab2016.de/peacelab2016/, 29.5.2017).

Weller, Christoph / Ratsch, Ulrich / Mutz, Reinhard / Schoch, Bruno / Hauswedell, Corinna 
(Hrsg.): Friedensgutachten 2004, Münster.

unabhängige Beobachter/-innen, um gleichzeitig einen „Infor­
mationskrieg“ führen zu können. In Extremfällen kann es allein 
für die internationale Berichterstattung inszenierte Konflikt­
ereignisse geben, die eine Parteinahme oder gar gewaltsame 
Intervention in Gang setzen sollen. Wie gehen wissenschaft­
liche Konfliktanalysen angesichts ihres prinzipiellen Wissens 
um solche Prozesse, aus denen mehrere „Konflikt-Wahrheiten“ 
resultieren, vor? Erst die Reflexion unseres Beobachtens (beispiels­
weise aufgrund welcher Annahmen wir bestimmten Quellen 
eher vertrauen als anderen etc.) eröffnet uns Einsichten darüber, 
wovon wir uns bei einer empirischen Untersuchung sozialer 
Konflikte angesichts der Umstrittenheit der Analysegegenstände 
(haben) leiten lassen, wenn wir als Friedensforscher/-in eine 
wissenschaftliche Konfliktanalyse vorlegen wollen.

6.	Ausblick

Mangelnde Selbstreflexion in der Politik lässt sich – gerade in 
einer Demokratie als einer Herrschaftsform, die den Konflikt­
austrag über politische Differenzen institutionalisiert und auf 
Dauer gestellt hat – mit guten Gründen kritisieren und die 
Friedensforschung wird im Anzetteln der entsprechenden Kon­
flikte eine hervorgehobene Rolle einnehmen müssen. Um sich 
hierbei, aber auch im interdisziplinären Diskurs mit anderen 
Wissenschaften, die ihre eigenen Anlässe, Notwendigkeiten 
und Herausforderungen für erkenntnistheoretische Reflexionen 
hatten und haben, nicht dem Vorwurf auszusetzen, bei ande­
ren einzuklagen, was einem selbst nicht recht gelingen mag, 
könnte eine reflexive Friedensforschung ein vielversprechender 
Weg sein, politische wie wissenschaftliche Selbstreflexion zu 
befördern. Nicht nur aufgrund ihres zentralen Gegenstands – 
weltgesellschaftliche Konflikte – und ihres Interesses an poli­
tischen Konflikten drängt sich für die Friedensforschung eine 
reflexive Herangehensweise auf; sie kann auch auf theoretische 
Traditionslinien zurückblicken, an die erneut anzuknüpfen 
ähnlich erfolgversprechend sein könnte wie die sich intensivie­
rende Verbindung zu de- und postkolonialen Perspektiven (vgl. 
Engels 2014; Brunner 2017), um auf diesen Wegen vielfältige 
Beiträge zum Frieden zu leisten.

Literaturverzeichnis:
Batscheider, Tordis 1993: Friedensforschung und Geschlechterverhältnis. Zur Begründung 

feministischer Fragestellungen in der kritischen Friedensforschung, Marburg.

Berger, Peter L. / Luckmann, Thomas 1980: Die gesellschaftliche Konstruktion der 
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, 5. Auflage, Frankfurt a.M.

Bogerts, Lisa / Böschen, Stefan / Weller, Christoph 2016: Politik, Protest, Forschung – Wie 
entstand die Friedensforschung in der BRD? In: Wissenschaft und Frieden 1/2016, 12-15.

Bonacker, Thorsten 2011: Forschung für oder Forschung über den Frieden? Zum 
Selbstverständnis der Friedens- und Konfliktforschung, in: Schlotter, Peter / Wisotzki, 
Simone (Hrsg.): Friedens- und Konfliktforschung, Baden-Baden, 46-77.

Prof. Dr. Christoph Weller ist Professor 
für Politikwissenschaft, Friedens- und Kon­
fliktforschung an der Universität Augsburg, 
Vorstandsmitglied der Arbeitsgemeinschaft 
für Friedens- und Konfliktforschung (AFK) 
und Mitherausgeber der „Zeitschrift für 
Friedens- und Konfliktforschung“ (ZeFKo)

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   178 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-174 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:18:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-174

