
TEIL II: SOZIOKULTURELLER KONTEXT

 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3  Zur Geschichte und Sozialstruktur

Kurzer historischer Überblick

Lanyu liegt von den Philippinen aus betrachtet im Norden einer Inselkette, die sich 
entlang der Luzonstraße erstreckt und die Philippinensee mit dem Südchinesischen 
Meer verbindet. Die Vorfahren der Tao stammen von den nordphilippinischen Batan-
Inseln, von denen aus sie bis vor etwa 450 Jahren in mehreren Einwanderungswellen 
Lanyu besiedelten (Utsushikawa 1931; zitiert in Mabuchi 1956: 5). Seit der Song-Dynastie 
(960 – 1279) bestanden weitreichende Seehandelsnetzwerke chinesischer und philippi-
nischer Händler zwischen Ostasien und Südostasien sowie innerhalb Südostasiens. Es 
ist davon auszugehen, dass diese Handelsexpeditionen zu fortlaufenden, wenn auch 
sporadischen Kulturkontakten zwischen regionalen Händlern und den Tao geführt 
haben. Bis ins 17. Jahrhundert hinein bestanden Handels- und vereinzelt auch Heirats-
beziehungen zwischen den Tao und den Bewohnern der Batan-Inseln (Benedek 1987). 
Im 17. Jahrhundert kam der philippinische Seehandel jedoch jäh zum Erliegen, weil die 
spanische Kolonialmacht den Besitz hochseetauglicher Boote verbot (Wang 2008).

Die Tao besaßen bei chinesischen und westlichen Seeleuten bis ins frühe 20. Jahr-
hundert hinein eine Reputation als »Meuchelmörder« und »Kannibalen« (Scheerer 
1926: 124). Die Plünderung von gestrandeten Schiffen und das Ausrauben von Schiff-
brüchigen waren keine Einzelfälle, sondern eine bei den an der Ostküste Taiwans 
lebenden TYZM durchaus verbreitete Praxis. Da die damals amtierende Qing-Regie-
rung (1644 – 1911) ausländischen Mächten für ihre verloren gegangenen Schiffsbesat-
zungen keine Entschädigung zahlen wollte und auch nicht in der Lage war, die TYZM 
zu kontrollieren, unternahmen Japan und die USA im ausgehenden 19. Jahrhundert 
Strafexpeditionen ins Landesinnere der entsprechenden Küstenabschnitte (Wolf 1972: 
1). Als im Oktober 1903 der amerikanische Dreimaster Benjamin Sewall vor der Küste 
Lanyus Schiff bruch erlitt und die an Land gehende Besatzung von den Tao feindlich 
empfangen wurde, kam es zu einem Gerichtsverfahren, das international Beachtung 
fand (Egan 1983). Die Tao hatten es beim Plündern der Schiffe vor allem auf Gold, Sil-
ber und andere Metalle abgesehen, die sie zu Blech verarbeiteten. Der Traum eines 
jeden Mannes war der Besitz vieler Silberbleche, die er zu einer maskenartigen koni-
schen Kopf bedeckung zusammenfügte (Kano & Segawa 1956: 86, 334 – 337; De Beau-
clair 1969: 124 f., Abb. VIII [2]).

Nachdem Japan siegreich aus dem Ersten Japanisch-Chinesischen Krieg (1894 –  
1895) hervorgegangen war, wurde Taiwan 1895 japanische Kolonie. Somit wechselte 
auch die Insel Lanyu, die erst 1877 offiziell von der Qing-Dynastie als chinesisches 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit74

Territorium beansprucht worden war, den Besitzer. Allerdings war es der Qing- 
Regierung weder gelungen, regelmäßige Handelsbeziehungen mit den Tao zu etablie-
ren, noch eine ständige chinesische Präsenz auf dem Eiland zu errichten (Yu 1991: 2).

Um vom Westen als »zivilisiert« und ebenbürtig betrachtet zu werden, war der sich 
herausbildende japanische Nationalstaat bestrebt, einen evolutionsgeschichtlich »fort-
schrittlichen« Platz in der asiatischen Geschichte einzunehmen. Wie im Europa und 
Nordamerika des ausgehenden 19. Jahrhunderts allgemein üblich, bediente sich auch 
Japan bei der Wahrnehmung seiner nationalen Interessen eines auf »Rasse« basieren-
den Diskurses (Wong 2004: 285). Führende japanische Ethnologen nahmen sich die 
evolutionistischen Theorien der damaligen Zeit zum Vorbild und versuchten, durch an-
thropometrische Verfahren sowie materielle Kulturvergleiche austronesische Wande-
rungsbewegungen nachzuzeichnen. Allen voran verfolgte der in der damaligen japani-
schen Lanyu-Forschung einf lussreiche Ethnologe Torii Ryūzū das Ziel, die »connection 
between the island’s living fossils, the Aborigines, and Japan’s prehistoric inhabitants« 
(Barclay 2001: 134) zu ergründen. Für seine Zwecke boten sich die Tao in besonderer 
Weise an, weil sie aufgrund ihrer Insellage weniger stark sinisiert waren als die übrigen 
TYZM-Gruppen. Nach Toriis Auffassung waren die Tao die »primitivsten« Einwohner 
der neu erworbenen Kolonie Taiwan und in ihrer »Ursprünglichkeit« äußerst wertvolle 
Subjekte ethnografischer Forschung. Torii ordnete eine Politik der Nichteinmischung 
in die internen Angelegenheiten der Tao an, die sich – von gelegentlichen Arbeitseinsät-
zen1 und rudimentärem Schulunterricht2 der Kinder einmal abgesehen – in vielen Le-
bensbereichen selbst überlassen blieben. Damit japanische Ethnologen die traditionelle 
Kultur der Tao in Ruhe erforschen konnten, wurde der Insel Lanyu der Status eines 
anthropologischen Reservats verliehen (Leach 1937; Stewart 1937, 1947). Ihre Bewoh-
ner wurden durch strikte Einreisebeschränkungen und Kontrolle des Warenf lusses 
von der Außenwelt abgeschirmt. Der von der Polizei organisierte Handel besaß einen 
edukativen Charakter, da die Tao zunächst Tonfiguren von Booten, Menschen und Tie-
ren anfertigen und an die Japaner verkaufen mussten, um dann mit dem erworbenen 
Geld dringend benötigte Eisenwerkzeuge und Baumwollfäden anzuschaffen. Auf die-
se Weise wollte man den Tao, die bislang Münzen zu Metallblechen verarbeitet hatten, 
die Idee von Geld als einem Zahlungsmittel vermitteln (Leach 1937: 431). Die japanische 
koloniale Isolationspolitik führte dazu, dass die Tao viele ihrer Traditionen länger als 
anderswo in der insularen Pazifikregion aufrechterhielten. Der erst in den 1960er- und 

1 � Zum Zeitpunkt meiner Forschung erinnerten sich noch viele ältere Bewohner von Iranmeylek an das 
teilweise demütigende Auf treten der Japaner bei der Rekrutierung für Arbeitseinsätze. Demnach war 
es nicht unüblich, dass Tao-Männer bei solchen Arbeitseinsätzen von den japanischen Polizisten so-
wohl angeschrien als auch geschlagen wurden.

2 � In den von 1923 an durch Zwangsarbeit errichteten Schulen in Imorod, Yayo und Iranmeylek (Hugu 
Sutej 2012) wurden Schüler (Mädchen wurden nicht auf diese Weise behandelt) den damaligen ja-
panischen Erziehungsmethoden entsprechend von ihren Lehrern (es waren nur Männer) mit einem 
Stock auf Gesäß und Hände geschlagen und bei schwerwiegenderen Vergehen in das Fäkalienbecken 
geworfen (Rau & Dong 2006: 160–172). Meine Interviews mit Bezugspersonen und Kindern haben er-
geben, dass die damals von den japanischen Lehrern praktizierte Disziplinarmaßnahme des »Strafe-
stehens« (罰站 fazhan) auch heute noch in einigen Familien angewandt wird. Beim Strafestehen muss-
ten Tao-Schüler (dieser Strafe wurden wiederum auch Mädchen ausgesetzt) für längere Zeit auf dem 
Schulhof mit gebeugten Knien regungslos stehen bleiben. In der mittäglichen Sommerhitze konnte 
dies dazu führen, dass die betrof fenen Kinder in Ohnmacht fielen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3  Zur Geschichte und Sozialstruktur 75

1970er-Jahren geballt einsetzende Transformationsprozess traf viele Tao daher mit  
besonderer Heftigkeit und verursachte in beinahe allen Familien ein hohes Maß an so-
zialem Leid.

Nach den Wirren des Zweiten Weltkrieges, von dem auch Lanyu nicht verschont 
blieb und mehrere Bombardierungen erleben musste, wurden die Tao im Jahr 1945 
taiwanesische Staatsbürger. In ihrer Anfangsphase verfügte die Republik China we-
der über die notwendigen finanziellen Mittel noch bestand der politische Wille, die 
Tao aktiv in das neu entstandene Gemeinwesen zu integrieren. Erst als in den 1980er-
Jahren in Taiwan ein Demokratisierungsprozess eingeleitet wurde, kam es zu einer 
Verbesserung der Beziehungen zwischen der han-chinesischen Mehrheitsbevölkerung 
und den Tao. Bestimmte politische Fehler wie das Sprechverbot des ciriciring no tao in 
den Schulen und die Zerstörung der traditionellen Siedlungsform der Tao lassen sich 
heute jedoch nicht mehr wiedergutmachen.

Krisenzeiten vs. normale Zeiten

Der taiwanesische Ethnologe Yu Guang-Hong und der auf Lanyu geborene Pastor Dong 
Sen-Yong kommen bei ihrem gemeinsamen Versuch, die Geschichte Lanyus auf der 
Grundlage von Erinnerungen älterer Informanten zu rekonstruieren, zu dem Schluss, 
dass die gesellschaftliche Ordnung in früheren Zeiten regelmäßig Zusammenbrüche 
erlitt. In sporadisch auftretenden Trockenperioden konnte das Meersalz wegen des 
aussetzenden Regens nicht wie sonst von den Feldern gewaschen werden, weshalb 
es erst zu Nahrungsmittelknappheit und dann zu Hungersnöten kam.3 In ihrer Ver-
zweif lung bildeten die verschiedenen Verwandtschaftsgruppen Milizen, die auf der 
Suche nach Essbarem gewaltsam gegen Schwächere vorgingen (Yu & Dong 1998: 79 f f).

Es gab früher auf Lanyu keine Möglichkeit, die Auswirkungen von Nahrungs-
mittelknappheit durch Errichtung neuer Siedlungen4 oder temporäre Migration5 
abzumildern. Seit der Kolonialisierung der Philippinen durch die Spanier, die im 
17.  Jahrhundert auch die Batan-Inseln erreichte, waren die Tao von Kontakten zu 
anderen Inseln abgeschnitten.6 Während der sporadisch auf tretenden Hungersnöte 
mussten die Tao in ihren Dörfern verbleiben und sich mit der Notsituation arrangie-
ren. Verwandtschaf tsgruppen mit vielen männlichen Mitgliedern konnten in Kri-
senzeiten viel ef fektiver agieren als zahlenmäßig kleine Haushalte. Sie konnten z. B. 

3 � Neben Hungersnöten gab und gibt es auf Lanyu weitere Plagen, etwa Taifune, Überschwemmungen 
und Erdrutsche. In den 1920er- und 1930er-Jahren grassierte die Cholera, die viele Todesopfer forder-
te und von den Tao auf die Machenschaf ten der bösartigen Anito-Geistwesen zurückgeführt wurde  
(Yu & Dong 1998: 85 f.).

4 � Wie ich in der Einleitung beschrieben habe, lässt die Insel Lanyu nur an wenigen Stellen eine Besied-
lung zu. Von den Hungersnöten betrof fene Personengruppen konnten deshalb nicht einfach anders-
wo auf der Insel eine neue Siedlung errichten. Auch waren die in der Nähe der Dörfer gelegenen Stel-
len, an denen man Nasstarofeldbau betreiben konnte, vollständig erschlossen.

5 � Diese Möglichkeit bestand z. B. auf mikronesischen Atollen (vgl. Lutz 1988).
6 � Frühere Kontakte nach Lüdao – eine in der Nähe der taiwanesischen Hauptinsel gelegene kleine 

Insel – brachen nach der gewaltsamen Eroberung durch chinesische Siedler ab. Die Überquerung 
der Kuroshio-Strömung zwischen Taiwan und Lanyu erfordert größere Boote, die von den Tao in den 
letzten Jahrhunderten nicht mehr gebaut wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit76

Feldhütten errichten und die verbliebenen Feldfrüchte vor Dieben bewachen. Auch 
bestand für sie die Möglichkeit, andere, personell weniger gut aufgestellte Gruppen 
auszuspähen und dann in geeigneten Momenten auf die unbewachten Felder zu ge-
hen, um Nahrung zu stehlen. Außerdem lauerten sie – den bösartigen Anito-Geist-
wesen nicht unähnlich – ihren Gegnern auf, um deren verbliebene Nahrungsmittel 
»an sich zu reißen« (magom) (Yu & Dong 1998: 80). In Krisenzeiten regierte bei den 
Tao das Recht des Stärkeren, es galt, das blanke Überleben zu sichern.

Die damals begangenen Übergriffe leben nach wie vor im kulturellen Gedächtnis 
der Tao fort, auch wenn über dergleichen »schlechte Dinge« (marahet ta vazvazey) für 
gewöhnlich geschwiegen wird, um bereits beigelegte Fehden nicht wieder auf leben 
zu lassen. Die Vorfahren der Tao haben die Insel Lanyu mit einem System von To-
ponymen versehen, um die spezifischen Eigenschaften der Flurstücke im kollektiven 
Gedächtnis der Dorfgemeinschaften zu tradieren. Auf diese Weise können Orte in den 
Gärten und Obstplantagen, an denen sich in vergangenen Zeiten Morde ereigneten, 
über viele Generationen hinweg genaustens erinnert werden. Man glaubt, dass die To-
tengeister der Ermordeten nach wie vor dort herumirren und in ihrem Wunsch nach 
Rache jedem Eindringling Schaden zufügen wollen. Auch heute noch sind die wenig
sten Tao bereit, diese Orte zu betreten, geschweige denn dort ein Feld anzulegen.

Die meiste Zeit war es den Tao jedoch möglich, auf ihrer Insel ein gutes Auskom-
men zu haben und mit allen lebensnotwendigen Gütern versorgt zu sein.7 Das Oszil-
lieren zwischen Krisenzeiten und normalen Zeiten begünstigte die Herausbildung 
zweier sozialer Modi: In Zeiten des relativen Überf lusses erweiterten sich die sozia-
len Netzwerke. Zu einer verhältnismäßig großen Zahl an Verwandten und Freunden 
wurden Kontakte, d. h. Austauschbeziehungen gepf legt. Doch in Zeiten allgemeinen 
Mangels schrumpfte die Zahl der Verbündeten, da die Erträge es nicht hergaben, vie-
le Sozialbeziehungen aufrechtzuerhalten. Oftmals reduzierte sich das soziale Netz 
dann auf die Gruppe der Brüder und ihre Angehörigen. Im Extremfall musste jeder 
Haushalt auf sich selbst gestellt ums Überleben kämpfen. Während in Krisenzeiten 
eine Gruppe in Erscheinung trat, die in gewisser Weise einer Patrilineage glich, stand 
in normalen Zeiten die bilaterale Verwandtschaftsgruppe zipos im Vordergrund (s.u.).

Bilaterale oder patrilineare soziale Organisation ?

Ein Exkurs zu früheren japanischen und taiwanesischen ethnologischen Forschungen 
ist notwendig, um die Basis für eine Neuinterpretation der sozialen Organisation der 
Tao zu schaffen. Auch wenn das in der älteren Lanyu-Forschung dominante patrilineare 
Paradigma bereits kritisiert wurde (Yu 1991; Kao 2012), fehlt es bislang an alternativen 
Darstellungen, durch welche die sozialen Organisationsformen der Tao in ihrem wech-
selseitigen Zusammenspiel überzeugend beschrieben werden können.

Nach Auffassung japanischer Ethnologen (ein Überblick über die japanische Lan
yu-Forschung findet sich bei Mabuchi 1956) ist die grundlegende soziale Einheit die 
Kernfamilie. Nach der Heirat erfolgt die Gründung eines eigenständigen Haushal-
tes. Das Verwandtschaftssystem ist im Wesentlichen bilateral, eine diskriminierende 

7 � Dieser Zustand wird von Syaman Rapongan (2003), einem Tao-Schrif tsteller, der in Taiwan Ethnologie 
studiert hat, in Anlehnung an Sahlins (2017 [1968]) als original af fluent society beschrieben.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3  Zur Geschichte und Sozialstruktur 77

Unterscheidung zwischen patrilateralen und matrilateralen Verwandten findet nicht 
statt. Die bilaterale Verwandtschaftsgruppe wird als ripus (in meiner Schreibweise: 
zipos) bezeichnet und umfasst alle Cousinen und Cousins ersten Grades einschließlich 
ihrer Kinder auf beiden Seiten. Die Mitglieder der bilateralen Verwandtschaftsgruppe 
kooperieren auf reziproke Weise bei bestimmten Arbeiten in der Subsistenzökono-
mie. Außerdem gibt es Personen, wie die Enkel von Egos Cousinen und Cousins ersten 
Grades, die als »ein bisschen verwandt« gelten und als präferierte Heiratspartner für 
Ego infrage kommen. Das Verwandtschaftssystem der Tao wird als Ego-zentriert be-
schrieben – auch wenn dieser Begriff so nicht verwendet wird. Trotzdem erkennen 
die japanischen Ethnologen an, dass mit der Zeit unter bestimmten Voraussetzungen 
bei den Tao »Patrilineages oder etwas Vergleichbares« entstehen, da die Residenzregel 
nach der Heirat in der Regel patri- bzw. virilokal ist und Tarofelder vornehmlich vom 
Vater auf die Söhne vererbt werden:

»Thus patrilineages or something comparable might either almost have come 
into existence or could have remained in an almost non-existent state or simply 
remained latent in function under the inf luence of the overtly bilateral institu-
tions which the Yami possess.« (Mabuchi 1956: 15)

Die Ergebnisse der japanischen Forschung wurden in den 1950er- und 1960er-Jahren 
von den taiwanesischen Ethnologen Wei Hwei-Lin und Liu Pin-Hsiung teilweise in-
frage gestellt (Wei 1958, 1959, 1960, 1972 [1953]; Wei & Liu 1962). Wei und Liu insistierten, 
dass die Patrilineage die grundlegende soziale Einheit der Tao darstellt. Sie beschrie-
ben die Gesellschaft der Tao somit als primär patrilinear und nicht als bilateral, wie 
Mabuchi und andere japanische Ethnologen es vor ihnen getan hatten. Obwohl Wei 
und Liu ihre Erhebung in der kurzen Zeit von nur drei Monaten durchführten (Wei 
1959: 29), erwiesen sich ihre Studien innerhalb der taiwanesischen Lanyu-Forschung 
als äußerst einf lussreich. Der ebenfalls in Taiwan geborene Ethnologe Yu Guang-
Hong, der Ende der 1980er-Jahre auf Lanyu forschte, bezeichnete Wei und Lius Social 
Structure of the Yami, Botel Tobago (1962)8 als »something of a sacred text for those in 
Yami studies« (Yu 1991: 7). Die Klassifizierung der Tao-Gesellschaft als patrilinear war 
jahrzehntelang anscheinend ein Paradigma, das von taiwanesischen Ethnologen nicht 
infrage gestellt wurde (vgl. Kao 2012: 39).9

Wei und Liu erkennen in der sozialen Organisation der Tao ein »duales Prinzip«, 
das sowohl patrilineare Strukturen als auch bilaterale Tendenzen aufweist. Sie gehen 
also keineswegs so weit, den bilateralen Charakter der Tao-Gesellschaft zu leugnen, 
nur verhält es sich so, dass sie aufgrund ihres theoretischen Fokus der Patrilinearität 
eine Vorrangstellung gegenüber der Bilateralität einräumen. Ihrer Auffassung nach 
bezieht sich das Prinzip der Patrilinearität auf Residenz und Landbesitz, das Prinzip 

8 � »Botel Tobago« ist ein in früheren westlichen Seekarten und älteren ethnografischen Schrif ten 
gebräuchlicher Name der Insel Lanyu, der vereinzelt auch heute noch anzutref fen ist (z. B. bei der  
Bezeichnung musealer Sammlungen in deutschsprachigen ethnologischen Museen).

9 � Auch die aus Deutschland stammende und nach dem Zweiten Weltkrieg in Taiwan lebende Ethnologin 
De Beauclair (1958, 1959a, 1959b), die in den 1950er-Jahren wiederholt Forschungen bei den Tao durch-
führte, schloss sich Weis und Lius Auf fassung ohne einschränkende Bemerkungen an. Dasselbe gilt für 
den aus Ungarn stammenden Ethnolinguisten Desző Benedek (1987, 1991).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit78

der Bilateralität begünstigt dagegen die von ihnen für weniger wichtig befundenen 
sozialen Aktivitäten (Wei 1959: 41).

Einiges deutet darauf hin, dass die Erhebungen zur Sozialstruktur der Tao von 
Wei und Liu in theoretischer Hinsicht auf Fortes und Evans-Pritchards African Political 
Systems aus dem Jahr 1940 basieren.10 In ihrer ersten gemeinsamen Publikation zur 
Sozialstruktur der Tao (1959: 25) findet sich ein direkter Hinweis auf African Political 
Systems (der interessanterweise in ihrer Monografie von 1962 ausgespart bleibt). Die 
Übernahme des Vokabulars aus der Schule der britischen Afrikanisten lässt wenig 
Zweifel an der theoretischen Ausrichtung der Forschung von Wei und Liu und ihrer 
Priorisierung der juropolitischen Domäne gegenüber der sozialen Handlungsebene. 
Folglich erscheinen ihnen die bei den Tao normalerweise erfolgende Besitzübertra-
gung der Tarofelder vom Vater auf die Söhne gepaart mit der vornehmlich patrilo-
kalen Residenzregel als hinreichende Indizien, um ihrerseits das Vorhandensein von 
Patrilineages bei den Tao zu propagieren. Die in der Praxis angetroffenen Differenzen  
zum theoretischen Modell werden als idiosynkratische Abweichungen verstanden, 
durch welche die von ihnen beschriebenen Prinzipien der sozialen Organisation der 
Tao nicht ernsthaft infrage gestellt werden.11

Nach Wei und Liu organisieren sich die Tao in Patrilineages, deren lokale Bezeich-
nung sie mit asa so itetngehan wiedergeben. Hierbei handelt es sich um einen Begriff, 
der in gegenwärtigen verwandtschaftlichen Diskursen in Iranmeylek praktisch nicht 
vorkommt.12 Die asa so itetngehan setzen sich Wei und Liu zufolge aus patrilinearen, 
patrilokalen Kernfamilien (asa kavahey) zusammen, die zugleich separate Haushalte 
bilden. Asa so itetngehan heißt wörtlich übersetzt »diejenigen, die von einer Wurzel 
abstammen« und asa kavahey »diejenigen, die in einem Haushalt (oder Haus) leben«. 
Sowohl asa so itetngehan als auch asa kavahey sind sozialräumliche Bezeichnungen, die 

10 � Fortes (1953) rief nach dem Zweiten Weltkrieg dazu auf, weltweit lokale Sozialsysteme auf der Grund-
lage der von ihm mitentwickelten Lineage-Theorie zu erforschen, was dazu führte, das das Linea-
ge-Paradigma in den 1950er- und 1960er-Jahren von Afrika nach China und Melanesien übertragen 
wurde. Bezeichnenderweise veröf fentlichte Maurice Freedman zum Zeitpunkt von Wei und Lius 
Datenauswertung die erste seiner beiden innerhalb der ethnologischen China-Forschung einfluss-
reichen Monografien Lineage Organisation in Southeast China (1958). Darin definierte Freedman patri-
lineare Abstammung als ein politicojurales Prinzip der intergenerationalen Transmission von Macht 
und Eigentum, das er für wichtiger erachtete als die Prinzipien der Konsanguinität oder Af finität (vgl. 
Dos Santos 2006: 290–293). Ich halte es nicht für unwahrscheinlich, dass Wei und Liu sich sowohl von 
Fortes (1953) als auch Freedman (1958) inspirieren ließen, und sehe in dem von ihnen formulierten 
»dualen Prinzip« eine Entsprechung zu den theoretischen Ausführungen ihrer britischen Kollegen.

11 � Eine spätere Überprüfung der von Wei und Liu erhobenen genealogischen Listen – des Datenma-
terials, von dem sie ihre Erkenntnisse zur Sozialstruktur der Tao ableiteten – durch Yu Guang-hong 
deckte eine Reihe von Inkonsistenzen und Fehlern auf. So unterließen es Wei und Liu, Frauen nach 
ihren Herkunf tsfamilien zu befragen (bzw. sofern entsprechende Ergebnisse vorlagen, diese zu pub-
lizieren) (Yu 1991: 54f.). Auch bleibt in ihrer Analyse unberücksichtigt, dass Familien ohne männliche 
Nachkommen eine uxorilokale Residenz ihrer Schwiegersöhne anstreben und dass Landbesitz in sol-
chen Fällen vom Vater auf die Töchter übertragen wird.

12 � Bei Wei (1959: 31) wird die asa so itetngehan als Sub-Patrilineage bezeichnet. Der übergeordnete 
Name der Patrilineage (bzw. des Patriclans) wird dagegen mit asa satengu angegeben. Da ich letztere 
Bezeichnung selbst nie vernommen habe und sie auch in den Schrif ten anderer Ethnologen nicht 
vorkommt, erscheint es mir hier wenig sinnvoll, Wei im Detail zu folgen und zwischen Clan (bzw. 
Lineage) und Sublineage zu dif ferenzieren.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3  Zur Geschichte und Sozialstruktur 79

auf die Heimstätten der Ahnen bzw. die gegenwärtigen Behausungen der Familien 
verweisen.13 Allerdings – und das merken beide Autoren selbst an – ist die Ideologie 
dieses Systems auf Dauer nicht in die Praxis umsetzbar, sodass die zu einer Patrili-
neage gehörigen asa kavahey sich mittlerweile über das gesamte Dorf verteilt haben 
(Wei 1959: 31). Auch die Übertragung des Modells der lokalisierten Patrilineage auf  
die Vereinigungen zur Instandhaltung der Bewässerungssysteme und die Bootsgrup-
pen – zwei zentrale korporative Gruppen der Tao – scheitert bei näherer Betrachtung: 
Die Nasstarofelder einer Verwandtschaftsgruppe befinden sich nicht notwendiger-
weise in nächster Nachbarschaft, da Kompensationszahlungen14 und das Anlegen 
neuer Felder über mehrere Generationen hinweg zu einer Diversifikation des Landbe-
sitzes geführt haben. Landbesitz gleicht in der Realität in weiten Teilen einem Flicken-
teppich, weshalb benachbarte Felder nicht automatisch von patrilinearen Verwandten 
im Sinne von Wei und Liu bestellt werden, sondern vielmehr von gemischten Grup-
pen, die sich zwar häufig aus Brüdern zusammensetzen, denen aber auch entfernte 
Verwandte oder sogar Fremde angehören können. Bei den Zusammensetzungen der 
Bootsgruppen ergibt sich bei genauem Hinsehen ein ähnlich unscharfes Bild: Obwohl 
Brüder idealerweise beim Fischfang kooperieren, ist die Beteiligung von Schwieger-
verwandten in der sozialen Praxis nichts Ungewöhnliches (vgl. Yu 1991).

Wei und Liu sind um klare Definitionen bemüht, sie versuchen den einzelnen 
Verwandtschaftsgruppen Funktionen zuzuweisen. Aus diesem Grund haben die ma-
trilateralen und affinalen Verwandten in den der Patrilineage zugerechneten Boots-
gruppen offiziell keinen Platz. Bilaterale Verwandtschaftsgruppen werden von ihnen 
als bilateral corporations angesehen (Wei 1959: 41), die in anderen (als weniger wichtig 
erachteten) Bereichen der Subsistenzökonomie auf gemeinschaftlicher Basis Erträge 
produzieren. Bezüglich der bilateralen Verwandtschaftsgruppen differenzieren sie 
zwischen malama (»direkte Verwandtschaft«), zipos (»bilaterale Verwandtschaftsgrup-
pe mit einer genealogischen Tiefe von drei Generationen«) und iciaroa (»affinale Ver-
wandtschaft«), die ihrer Ansicht nach zusammen die übergeordnete Gruppe der asa so 
inawan (wörtlich: »diejenigen mit dem gleichen Atem«) bilden.15 Doch hierbei handelt 
es sich um eine theoretische Konstruktion, da sich die genannten Gruppen gegenseitig 
überlappen und in ihrer genauen Zusammensetzung f lexibel sind. So können zur bi-
lateralen Verwandtschaftsgruppe zipos – die noch von Mabuchi als Erweiterung der 
nuklearen Familie angesehen wurde – auch bestimmte affinale Verwandte wie z. B. 

13 � Haben die Vorfahren einer Abstammungsgruppe früher in der Mitte des Dorfes gesiedelt, so lautet 
der Name der Patrilineage sira do avak (»diejenigen aus der Mitte des Dorfes«). Angehörige der sira do 
kawanan haben ihre Heimstätte dagegen auf der rechten Seite des Dorfes, diejenigen der sira do kaoli 
auf der linken und die der sira do ignato im oberen Teil des Dorfes.

14 � Kompensationen in Form von Gold, Perlen oder Land müssen z. B. gezahlt werden, wenn einer ande-
ren Person eine blutende Verletzung zugefügt wurde, die Ziege eines Mannes durch einen Unfall mit 
einem motorisierten Fahrzeug verletzt wurde oder wenn männliche Angehörige an einer Leichen-
bestattung teilnehmen.

15 � Kao (2012: 43) definiert die asa so inawan hingegen als eine »bilateral extension of a nuclear fami-
ly to the third degree of kindred«, eine Beschreibung, die der Definition der zipos bei Wei und Liu 
entspricht. Dergleichen Inkonsistenzen zeigen auf, dass es keine einheitliche Auf fassung über die 
genaue Zusammensetzung der Verwandtschaf tsgruppen bei den Tao gibt. Nach meinem im Feld 
gewonnenen Verständnis ist die asa so insawan eine hierachisch organisierte Verwandtschaf tsgrup-
pe, die sich durch die Vererbung von Eigentum ergibt (siehe nächster Abschnitt).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit80

die Eltern (oder sogar Großeltern) der Ehepartner der eigenen Kinder dazugehören. 
Die Beschreibung der potenziellen Zusammensetzung der zipos bei Yu Guang-Hong 
(1991) verdeutlicht die Fluidität dieser Verwandtschaftsgruppe:

»The essential kin group in Yami society is one’s bilateral kindred, called ripus 
[sic]. This category of relatives [...] includes all lineal and collateral members of 
a man’s family – that is, his parents, children, wife, and siblings; his parents’ 
siblings’ families (i.e., paternal and maternal uncles and aunts, and all first cou-
sins and their spouses); his siblings’ families (i. e., sisters-in-law, brothers-in-law, 
nephews, and nieces); and his children’s families (i. e., daughters-in-law, sons-
in-law, and grandchildren). [...] Second cousins, and even consanguineals of a 
more remote kind, may also be recognized as relatives, though the interaction 
between ego and such relatives may be as infrequent as with non-kin villagers. 
[...] Within one’s ripus are included not only one’s grandparents’ children [...] and 
grandchildren [...], but also the parents of one’s children’s spouses. In some ca-
ses, the grandparents of one’s grandchildrens’ spouses will also be considered 
kin. The Yami do have a specific term, ichalua [sic], for affines, yet they do not 
appear to count as ichalua either their son- or daughter-in law(s) or the latter’s 
parents, and this is especially so once these affines have become their grand-
children’s parents or grandparents. In fact, relationships between children 
and their in-laws, wheather parental, fraternal, or sororal, are as close as those  
between children and their parents and siblings.« (Yu 1991: 56 f.)

Das rigide Festhalten an juropolitischen Regeln ist demnach wenig geeignet, um 
soziale Gruppen zu definieren, da Verwandtschaftsverbände zu ihren Rändern hin 
unscharf werden und eine Wahlmöglichkeit implizieren.16 Die Ambiguität des Ver-
wandtschaftssystems bei den Tao ist ein wichtiger Aspekt, auf den ich wiederholt zu-
rückkommen werde. Denn nicht nur die Sozialbeziehungen sind diffus, sondern auch 
die Sozialisationspraktiken und die Beziehungen zwischen Menschen und Geistwesen. 
Die Tatsache, dass soziale Beziehungen nicht klar definiert werden können, sondern 
sich in einem hohen Maße aus der Praxis ergeben, hat letztlich große Auswirkungen 
auf die Sozialisation von Emotionen bei den Tao.

Hierarchische, egalitäre und antagonistische Gruppen

Bei den Tao lassen sich auf einer konzeptuellen Ebene sowie auch auf der praktischen 
Handlungsebene vier verschiedene soziale Gruppen ausmachen, die in jedem Dorf 
anzutref fen sind und die in einem hohen Maße af fektives und emotionales Empfin-
den strukturieren. Die Koexistenz antagonistischer Personengruppen in unmittel-
barer Nachbarschaft ist eine soziale Realität auf Lanyu und stellt ein wesentliches 
Merkmal der kindlichen Entwicklungsnische dar. Die Zersplitterung der Gesell-
schaft in »Verwandte«, »Freunde«, »Fremde« und »Feinde« erzeugt affektiv aufge-
ladene sozial-relationale Felder, die je nach Situationsspezifik, Tageszeit und Ort als 

16 � Vgl. Embree (1950), der am Beispiel Thailands als einer der ersten auf die »lose Struktur« südostasia-
tischer Gruppen hinwies.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3  Zur Geschichte und Sozialstruktur 81

sicher oder gefährlich gelten. Ein wichtiges Kriterium von »Verwandtschaft« ist ihre 
Unterteilung in hierarchische und egalitäre Gruppen. Im Säuglings- und Kleinkind-
alter interagieren Tao-Kinder vornehmlich mit den Angehörigen ihrer hierarchisch 
geprägten Verwandtschaftsgruppe, die aus einer Haushaltsgruppe, Abstammungs-
gruppe und erweiterten bilateralen Verwandtschaftsgruppe besteht. Zum Ende der 
Kleinkind- und zu Beginn der Kindheitsphase gewinnen die Peers aus der egalitären 
Verwandtschaftsgruppe immer mehr an Bedeutung. Die egalitäre Verwandtschafts-
gruppe ist gewissermaßen eine fiktive Verwandtschaftsgruppe, da sie neben biolo-
gischen Geschwistern und Cousinen und Cousins auch Altersgenossen aus anderen 
hierarchischen Verwandtschaftsgruppen umfasst. Im Folgenden werde ich die oben 
genannten sozialen Gruppen der Reihe nach besprechen, um dann zu einem verein-
fachenden Modell zu gelangen, das fürsorglich und feindselig gesonnene Gruppen 
einander gegenüberstellt.

Hierarchisch organisierte Verwandtschaftsgruppe
Im heutigen bilingualen Alltag verwenden die Tao vor allem die chinesischen Ver-
wandtschaftsbezeichnungen 家庭 (jiating; »Kernfamile« bzw. »Haushalt«; entspricht 
der asa kavahey), 家族 (jiazu; »Abstammungsgruppe«; entspricht der asa so inawan) 
und 親戚 (qinqi; »erweiterte bilaterale Verwandtschaftsgruppe«; entspricht der  
zipos) (vgl. Kao 2012: 40). Diese drei Begriffe sind meines Erachtens ausreichend, um 
die verwandtschaftlichen Beziehungen der Tao, so wie sie sich in der sozialen Pra-
xis darstellen, zu beschreiben. Während meines Aufenthalts auf Lanyu habe ich we-
der Szenen beobachtet noch Hinweise in meinen umfangreichen Erhebungen zu den  
lokalen Emotionswörterbedeutungen erhalten, aus denen hervorging, dass im Alltag 
und speziell bei der Sozialisation von Kindern weitere Verwandtschaftsgruppen eine 
wichtige Rolle spielen.

Kernfamilie / Haushaltsgruppe: Die asa kavahey entspricht der Haushaltsgruppe, die 
in der Regel mit der Kernfamilie identisch ist, aber ggf. auch Großeltern oder väter-
liche Onkel umfasst. (Erweiterte) Kernfamilien stellen – wie bereits Mabuchi (1956) 
anmerkte – die zentralen Einheiten der Gesellschaft dar. Die asa kavahey ist ein Be-
standteil der Abstammungsgruppe asa so inawan ebenso wie auch der erweiterten  
bilateralen Verwandtschaftsgruppe zipos, d. h. auf der Ebene des Haushaltes kommt  
es zu einer Überlappung vertikaler und horizontaler Verwandtschaftsrechnungen.

Abstammungsgruppe: Die asa so inawan, die bereits bei Wei und Liu namentlich auf-
geführt wurde (wenngleich auch mit anderer Bedeutung versehen), ist mit dem ver-
bunden, was in der Literatur zu den Tao für gewöhnlich als »Patrilineage« oder aber 
»patrilineare Tendenz« bezeichnet wird.17 Wenn man die soziale Organisation der 
Tao jenseits der Parameter »Bilateralität« oder »Patrilinearität« beschreiben will, er-
scheint »Abstammung« bzw. die Vererbung von Eigentum (um die es hier primär geht) 
als ein System bilinearer Filiation. Denn bei den Tao ist kulturell definiert, welche  

17 � Weshalb Wei und Liu den Begrif f asa so itetngehan für »Patrilineage« angeben, ist mir unklar (s. o.  
S. 78). Möglicherweise handelt es sich hierbei um einen deskriptiven Terminus, der von ihnen aufge-
grif fen wurde, um die bei Fortes und Evans-Pritchard (1987 [1940]) aufgeführten Segmente der proto-
typischen Lineage-Organisation (z. B. Clan, Lineage, Sublineage) in lokalen Begrif fen wiederzugeben.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit82

Gegenstände vom Vater an den Sohn (bzw. die Söhne) und von der Mutter an die Toch-
ter (bzw. die Töchter) vererbt werden. Die Klassifizierung männlichen und weiblichen 
Eigentums wird weitestgehend durch die geschlechtsspezifische Arbeitsteilung inner-
halb der Haushalte (und somit auch innerhalb der Gesellschaft) vorgegeben. Daraus 
folgt, dass die Regeln der Abstammung vorrangig pragmatischen Erwägungen folgen 
und sich weder durch »rigid patrilinearity« noch »arbitrary bilateralism« erklären  
lassen (Kao 2012: 39).

Innerhalb der asa so inawan besteht eine Vorrangstellung der Männer, weil Felder 
und Häuser in der männlichen Filiationslinie vererbt werden. Das Erbe der Frauen 
ist hingegen beweglich, da es vornehmlich aus kostbaren Perlen besteht, die von der 
Mutter an die Töchter weitergegeben werden. Die genderspezifischen Formen der 
Vererbung haben zur Folge, dass Männer »verweilen«, wohingegen Frauen durch Aus-
heirat zwischen den einzelnen asa so inawan »hin- und herwandern«. Letztlich sind 
Frauen nur »Gäste« in den Häusern ihrer Männer und Söhne, denn für den Fall, dass 
der Ehemann einer Frau verstirbt und kein lebender männliche Nachkomme verbleibt, 
muss die Witwe das Wohnhaus verlassen und zu ihrer ursprünglichen asa so inawan 
zurückkehren.

Erweiterte bilaterale Verwandtschaf tsgruppe: Die erweiterte bilaterale Verwandt-
schaftsgruppe zipos kann nur existieren, weil durch die kontinuierliche Ausheirat 
der Frauen neue verwandtschaftliche Bande geschaffen werden. Da bei den Tao je-
doch nicht die Institution der Ehe, sondern die Geburt von Nachkommen markiert 
ist, stehen nicht die Heiratspartner selbst im Zentrum der Aufmerksamkeit, sondern 
die durch sie hervorgebrachten Kinder. Die Bedeutungsverschiebung hin zu den Kin-
dern bewirkt eine Verschleierung von Affinalität unter dem Idiom der Konsanguini-
tät (siehe Carsten 1991; McKinley 1981: 348–359). Die sexuelle Beziehung zwischen den 
Ehepartnern wird verleugnet, alle entsprechenden Bemerkungen lösen bei den Tao ein 
intensives »Scham«-Gefühl (masnek) aus.

Im Gegensatz zur asa so inawan handelt es sich bei der zipos um eine inklusive 
Gruppe, deren Mitgliederzahl in Abhängigkeit von den vorhandenen Ressourcen 
f luktuiert. Soziale Beziehungen müssen kontinuierlich durch Nahrungstausch  
(re)aktiviert werden. Bei entfernten verwandtschaftlichen Verhältnissen besteht 
grundsätzlich die Wahlmöglichkeit, verwandtschaftliche Bande entweder zu negie-
ren oder aber durch eine erneute Aufnahme des Nahrungstausches zu revitalisieren. 
Auf diese Weise können – wie die Tao selbst anmerken – »aus Freunden Verwandte 
werden«. Dies zeigt, dass soziale Relationen nicht ausschließlich als etwas Gegebe-
nes angesehen werden dürfen, sondern vielmehr fortlaufend durch soziale Praxis  
erzeugt werden.

Zu Beginn des Lebens verbringen Säuglinge und Kleinkinder ausschließlich Zeit mit 
den Angehörigen ihrer erweiterten bilateralen Verwandtschaftsgruppe. Die struktu-
rellen Merkmale der asa so inawan und der zipos erschließen sich ihnen erst später im 
Leben, wenn sie in der Altershierarchie allmählich aufsteigen und ihrerseits Kinder 
bekommen haben. Im Kindesalter machen sie die Erfahrung, dass ältere Zipos-Mit-
glieder von ihnen eine bedingungslose Unterordnung erwarten. Solange sie »gehor-
sam« (mangamizing) sind, können sie mit einer fürsorglichen Behandlung durch ihre 
Bezugspersonen rechnen. Bei bestimmten Formen des Fehlverhaltens droht ihnen 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3  Zur Geschichte und Sozialstruktur 83

hingegen eine harsche Sanktionierung, die oftmals mit einem temporäreren Aus-
schluss aus der sozialen Gemeinschaft verbunden ist.

Im Folgenden werde ich nukleare Familie, Abstammungsgruppe und erwei-
terte bilaterale Verwandtschaftsgruppe zusammen als »hierarchisch organisierte 
Verwandtschaftsgruppe« bezeichnen und nur noch dann auf die asa so inawan bzw.  
zipos verweisen, wenn dies notwendig ist. Ein Alleinstellungsmerkmal der hierarchisch  
organisierten Verwandtschaftsgruppe ist die Versorgung der Kinder mit Nahrung. 
Nach Auffassung der Tao ist das »gemeinsame Essen« (maciakan so kanen) ein kon
stituierendes Merkmal von »Verwandtschaft«.

Altersgruppe
Bei den Tao (sowie auch bei anderen TYZM-Gruppen, den Bewohnern der Philippinen, 
Malaysias und Teilen Indonesiens) erfolgt zusätzlich zur hierarchischen Gliederung 
der Gesellschaft eine Segregation nach generations- und geschlechtsspezifischen Al-
tersgruppen. Bei vielen Gruppen innerhalb der Region kam den Altersgruppen in der 
Vergangenheit eine größere Bedeutung als heute zu, da die traditionelle Lebensweise 
z. B. eine temporäre Seklusion junger Männer in speziell hierfür gebauten Häusern 
zuließ (siehe Cauquelin 2004: 113–152 über die Puyuma in Taiwan). Bei den Tao werden 
die Gleichaltrigen je nach sozialem Kontext und in Abhängigkeit von der eingenom-
menen Perspektive als »Freunde« oder »Geschwister« definiert.

Freundschaf t: Das Idiom der »Freundschaft« wird verwendet, wenn keine verwandt-
schaftliche Bindung vorliegt bzw. diese nicht betont werden soll. Anders als in der 
hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppe besteht unter »Freunden« ein ver-
gleichsweise lockerer Umgang. Diese Ausgelassenheit ist bereits auf terminologischer 
Ebene vorgegeben, denn das Wort für »Freund«, kagagan, leitet sich von gaga bzw.  
magaga ab, was etwa mit »kichern«, »lachen« oder auch »necken« übersetzt werden 
kann (Rau & Dong 2006: 481).18

Generationenübergreifende »Freundschaften« sind unüblich, weil Alter als struk-
turierendes Element eine Hierarchie erzeugt, die per definitionem in Freundschafts-
beziehungen nicht gegeben ist. Es handelt sich um eine Freundschaft unter prinzipiell 
Statusgleichen, die sich anders als in der hierarchisch organisierten Verwandtschafts-
gruppe niemandem unterzuordnen haben. Unter Altersgenossen besteht eine deut-
liche Aversion gegen jegliche Form des »Herumkommandiertwerdens« (pakamotdeh; 
wörtlich: »wie ein Kind behandelt werden«), ein Zustand, der bei den Tao im Laufe 
des Aufwachsens sukzessive überwunden wird und insbesondere älteren Personen 
unerträglich ist (vgl. M. Rosaldo 1980: 89 über die nordphilippinischen Ilongot). Die 
Autonomie des Individuums ist bei den Tao ein hoher Wert. Niemand kann zu einer 
bestimmten Handlung gezwungen werden, die Anwendung körperlicher Gewalt ist 
verpönt. Das Prinzip der Nichteinmischung ist eines der wichtigsten Merkmale von 
Peerbeziehungen, in denen selbst die Erteilung eines gut gemeinten Ratschlags un-
üblich ist, da dieser den Charakter einer »Belehrung« (nanaon) besitzt und somit ein 
hierarchisches Verhältnis impliziert. Idealerweise soll sich niemand aus der Gruppe 

18 � Aufgrund der ausgeprägten Geschlechtersegregation in der Tao-Gesellschaf t unterscheidet das  
ciriciring no tao darüber hinaus Wörter für »gleichaltrige weibliche Freundin« (kavakes) und »gleich
altriger männlicher Freund« (kahakey).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit84

der prinzipiell Gleichen über die anderen erheben, sei es durch »Schimpfen« (ioya), 
»demonstrative Nichtbeachtung« (jiozayan) oder »zu viel Reden« (mazyak). Derglei-
chen Verhaltensweisen werden von den Tao als »hochmütig« und »stolz« (mazwey) auf-
gefasst und bewirken eine soziale Ausgrenzung der sich fehlverhaltenden Personen 
durch die Angehörigen der Peergruppe.

Die Einordnung der Gesellschaft in Altersgruppen erzeugt ein notwendiges 
Gegengewicht zur hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppe. Tao-Kinder 
können die harschen Sozialisationspraktiken und Erziehungsmethoden ihrer Bezugs-
personen über sich ergehen lassen, weil sie in ihren Peers vertraute und emotional 
nahestehende Personen gefunden haben, die sie ein ganzes Leben lang begleiten. Die 
Betrachtung der Peerbeziehungen ist deshalb bei der Skizzierung des emotionalen 
Entwicklungsverlaufes bei den Tao unabdingbar.

Geschwisterschaf t: Ein Problem der Altersgruppen besteht in ihrer Heterogenität. 
Freundschaftsbeziehungen stoßen immer wieder an ihre Grenzen, weil Peers aus an-
tagonistischen Verwandtschaftsgruppen gemieden werden (siehe Abschnitt Feinde). 
Bestehende Differenzen unter Altersgenossen dürfen nicht offen thematisiert werden, 
da die friedliche Koexistenz der Dorf bewohner eine Vermeidung von Konf likten er-
fordert. Auf den ersten Blick verhalten sich Altersgenossen aus verfeindeten Gruppen 
normal zueinander, die »schlechten Gefühle« (marahet so onowned), die sie untereinan-
der hegen, treten nicht an die Oberf läche. Allerdings vermeiden sie es, nebeneinan-
derzusitzen und »miteinander zu essen« (maciakan so kanen). Trotz aller Bestrebungen, 
auf möglichst harmonische Weise miteinander umzugehen, bleibt die Altersgruppe 
jedoch ein fragiles Gebilde, das an vielen Stellen Bruchlinien aufweist und nur tem-
porär Einheit herzustellen vermag.19 De facto sind deshalb in allen Tao-Dörfern meh-
rere parallel zueinander existierende Altersgruppen anzutreffen, die sich teilweise in 
ihren Zusammensetzungen überschneiden.

Die oben angesprochenen Probleme innerhalb der Altersgruppen werden von den 
Tao durch die Verwendung eines an »Geschwisterschaft« orientierten Idioms ver-
schleiert. Es handelt sich hierbei um ein inklusives System, das Fremdheit ebenso wie 
Affinalität leugnet und unter dem Deckmantel der Blutsverwandtschaft zusammen-
führt. Die soziostrukturelle Bedeutung der »Geschwister«gruppe ist kein Alleinstel-
lungsmerkmal bei den Tao, sondern innerhalb der südostasiatischen Region durchaus 
verbreitet, wie verschiedene Autoren angemerkt haben (Errington 1987, 1989; Headley 
1987; Carsten 1995; Gibson 1995; Lauser 1994).

In ihrem 1987 erschienenen einf lussreichen Artikel Incestuous Twins and the House So­
cieties of Insular Southeast Asia untersucht Errington die Sozialsysteme des insularen 

19 � Die internen Dif ferenzen innerhalb einer Altersgruppe werden vorübergehend »vergessen«, wenn 
die Tao-Dörfer bei inselweiten Sportfesten gegeneinander antreten. Da viele junge Männer heute 
nicht mehr in Bootsgruppen organisiert sind, werden von der kommunalen Dorfverwaltung wäh-
rend der »Fliegende-Fische-Saison« (rayon) Fischereifahrten organisiert, an denen auch Männer aus 
antagonistischen Verwandtschaf tsgruppen teilnehmen. Weitere Anlässe, die einen Zusammenhalt 
der Altersgruppe fördern, sind Auseinandersetzungen mit anderen Dörfern, die bis in die 1980er-
Jahre hinein kämpferisch ausgetragen wurden, sowie die kollektive Vertreibung der anito nach 
einem Todesfall, der sich im Dorf ereignet hat.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3  Zur Geschichte und Sozialstruktur 85

Südostasiens aus der Perspektiven des Frauentausches bzw. der »Geschwisterschaft«. 
Sie unterscheidet zwischen den culture areas Ost-Indonesien und Centrist Archipelago, 
der neben den übrigen Landesteilen Indonesiens auch Malaysia und die Philippinen 
umschließt. Eine strikte Trennung beider Regionen ist nicht möglich, es handelt sich, 
wie sie herausstellt, um ein Behelfsmodell. Im Centrist Archipelago differenziert sie 
zusätzlich zwischen hierarchischen und nicht hierarchischen Gesellschaften, wobei 
Letztere für die Erörterung der sozialen Organisation der Tao ausschlaggebend sind. 
Als Beispiele für Gesellschaften mit einer nicht hierarchischen oder »egalitären« Or
ganisationsform verweist Errington (1987: 407f.) auf die Semai (Dentan 1968), Ilongot 
(R. Rosaldo 1970, 1980) und Iban (Freeman 1960, 1961, 1962, 1970).20

Für Erringtons Theorie bedeutsam ist die Tatsache, dass die Gesellschaften des 
Centrist Archipelago nach dem Hawaii-Typ (Murdock 1960) klassifizieren und somit auf 
terminologischer Ebene keine Differenzierung zwischen »Geschwistern« und »Cousi-
nen und Cousins« vornehmen.21 Das hieraus resultierende System von Altersgruppen 
beschreibt Errington (1987) wie folgt:

»Centrist Archipelago relationship technologies divide people into generations. 
Ego and his or her zero- to nth-degree siblings (ranging from what we call full 
siblings to distant cousins) form one layer. The generation a layer above Ego’s 
consist of parents and their siblings from zero- to nth-degree. Ego’s children 
and their siblings from zero- to nth-degree (people we would call children, ne-
phews and nieces, and the children of Ego’s cousins) form the layer junior to 
Ego’s, and so on.« (Errington 1987: 409)

Dieses klassifikatorische System trif ft auch auf die Tao zu, wobei zu differenzieren ist, 
aus wessen Perspektive heraus die »Verwandtschaftsgruppe« betrachtet wird. Denn 
je nachdem ob man den Fokus auf Referenztermini oder Adresstermini legt, ergeben 
sich unterschiedliche soziale Grenzziehungen.

Referenzielle Bezeichnungen ziehen eine deutliche Grenze zwischen »Geschwis-
tern« (kakteh22), »Cousinen und Cousins ersten Grades« (kateysa), »Cousinen und 

20 � Der Unterschied zwischen den hierarchischen und nicht hierarchischen Gesellschaf ten des Centrist 
Archipelago ist kein absoluter, sondern ein gradueller. Viele der von Errington beschriebenen Merk-
male beziehen sich folglich auf beide gesellschaf tliche Subformen. Wenn im Folgenden soziostruk-
turelle Merkmale Allgemeingültigkeit haben, werde ich die Gesellschaf ten des Centrist Archipelagos 
als eine Einheit betrachten und nur dann explizit auf die »nicht hierarchischen« bzw. »egalitären«  
Gesellschaf ten hinweisen, wo dies nötig ist.

21 � Errington (1987: 409) merkt selbst an, dass nicht notwendigerweise eine Übereinstimmung zwischen 
Verwandtschaf tsterminologien und sozialer Praxis besteht. Dennoch hält sie es für ein sinnvolles 
analytisches Verfahren, zunächst von Verwandtschaf tsterminologien auszugehen, da diese ein  
verbal-symbolic milieu bilden, in dem soziales Leben stattfindet.

22 � Auf Chinesisch lautet diese Bezeichnung 兄弟姐妹 xiongdi-jiemei (wörtlich: »älterer Bruder – jüngerer 
Bruder und ältere Schwester – jüngere Schwester«). Durch die vermehrte Übernahme chinesischer 
Verwandtschaf tsbegrif fe verändern sich allmählich die Konzeptionen von Verwandtschaf t bei 
den Tao. Anders als beim Tao-sprachlichen kakteh, das keinen Fokus auf Gender legt, impliziert das  
chinesische Wort für »Geschwister« bereits eine männliche Vorrangstellung, da Brüder explizit zuerst 
genannt werden. Die Übernahme einer anderen Sprache geht immer auch mit der Übernahme neuer 
Konzepte einher.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit86

Cousins zweiten Grades« (kaposing) sowie »Cousinen und Cousins dritten Grades« 
(kaporongan). Zu den jeweiligen Gruppen gehören sowohl patri- als auch matrilatera-
le Verwandte derselben Generation sowie deren Ehepartner, d. h. die Tao verwischen 
auf der Ebene der Referenztermini die Grenzen zwischen »Geschwistern« und ihren 
Heiratspartnern, nicht aber zwischen einer »Geschwister«gruppe und ihren Cousinen 
und Cousins. Aus Sicht von Ego ist die Zusammensetzung der kakteh wie folgt: H / W, 
B, Z, HB, HZ, WB, WZ, BW, ZH, HBW, HZH, WBW und WZH.23

Durch die Inklusion kollateraler und af finaler Verwandter in jeder neuen Gene-
ration wächst die Gruppe von Egos Nachkommen beträchtlich an. Die Kinder der 
kakteh werden miteysa genannt und deren Kinder, die Enkelkinder der kakteh also, 
mikaposing. Je nach relativem Lebensalter und reproduktivem Erfolg kann die An-
zahl der mit Ego (bzw. der Gruppe der kakteh) assoziierten Personen beträchtlich 
variieren. In diesem bilateralen verwandtschaf tlichen System wird nicht Abstam-
mung, sondern Eltern- und Großelternschaf t sowie »Geschwisterschaf t« betont. 
Aufsteigende Generationen wechseln nach der Geburt des ersten Kindes einer jeden 
neuen Generation ihre Namen, die dann »Vater / Mutter von X« oder »Großeltern-
teil von Y« lauten (siehe Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive). Wenn entfernt 
verwandte Personen ihr Verwandtschaf tsverhältnis erklären sollen, führen sie ihre  
Beziehung in der Regel auf ein Geschwisterverhältnis gemeinsamer Ahnen zurück 
(vgl. McKinley 1981; Carsten 2004 [1995]: 312).

In der Alltagspraxis verwenden die Tao jedoch keine Referenztermini, sondern 
Adresstermini, mit denen innerhalb der »Geschwister«riege nicht nach Geschlecht, 
sondern nach Alter differenziert wird: Ältere »Geschwister« werden als kaka und jün-
gere als wari bezeichnet.24 Doch anders als im Falle der referenziellen Termini wird 
mit den Bezeichnungen kaka und wari sehr großzügig umgegangen, denn nicht nur 
die Angehörigen der kakteh werden so benannt, sondern auch Personen, die streng ge-
nommen als »nicht verwandt« gelten müssten, aber in einer Beziehung der relatedness 
zu Ego stehen.25

Bezugspersonen lenken bei Rundgängen im Dorf die Aufmerksamkeit ihrer 
Kinder bereits ab dem Alter von 1,5 Jahren auf deren Peergruppe, indem sie sagen:  

23 � Die oben aufgeführten Symbole werden in der Sozialanthropologie verwendet, um die folgenden 
Verwandtschaf tspositionen zu bezeichnen: H = »husband«; W = »wife«; B = »brother«; Z = »sister«,  
HB = »husband’s brother«; HZ = »husband’s sister«; WB = »wife’s brother«; WZ = »wife’s sister« usw. 
Brüder und Schwestern verfügen vor der Heirat exakt über dieselben Mitglieder innerhalb ihrer zipos. 
Aus diesem Grund wäre es vielleicht passender, von Geschwister-zentrierter anstelle von Ego-zent-
rierter Verwandtschaf t zu sprechen.

24 � Obwohl die meisten Tao unter 40 Jahren im Alltag ausschließlich auf Chinesisch kommunizieren, 
benutzen viele von ihnen trotzdem diese Tao-sprachlichen Bezeichnungen. Alternativ kann auf die 
chinesischen Bezeichnungen 哥哥 gege (»älterer Bruder«), 弟弟 didi (»jüngerer Bruder«), 姐姐 jiejie 
 (»ältere Schwester«) und 妹妹 meimei (»jüngere Schwester«) zurückgegrif fen werden. Allerdings  
dif ferenziert das Chinesische im Gegensatz zum ciriciring no tao nach Alter und Geschlecht.

25 � Während meines Feldaufenthaltes wurde auch ich bisweilen in das inklusive System der Adress
termini integriert. Ich erinnere mich noch daran, wie meine beiden Assistentinnen gelacht haben, 
als sie erfuhren, dass ich geringfügig jünger war als sie, da ich sie nun trotz meiner statushöheren 
Position als »Lehrer« (老師 laoshi) mit kaka anreden musste. Bei Yu (1991: 57) heißt es: »... [E]go will 
use the term wali [sic] to address those who are younger than he or she, regardless of weather they are 
relatives by blood or marriage or not, and kaka for those who are older.«

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3  Zur Geschichte und Sozialstruktur 87

»他/她是你的弟弟 / 妹妹« »Ta / ta shi nide didi / meimei« oder »他/她是你的哥哥 / 姐姐« 
»Ta / ta shi nide gege / jiejie«, was so viel bedeutet wie »Er / sie ist dein wari« bzw. »Er / sie 
ist dein kaka«. Auch weisen sie ihre Kinder an, Süßigkeiten und Spielzeug mit den 
Altersgenossen zu teilen. Dieses Verhalten habe ich Dutzende Male beobachtet, als ich 
meine eigenen Kinder im Dorf betreute, und gewöhnte mir bald selbst an, ähnlich zu 
verfahren. In der Regel handelte es sich bei den Säuglingen und Kleinkindern, auf die 
verwiesen wurde, um klassifikatorische »Geschwister«, zu denen kein näheres Ver-
wandtschaftsverhältnis vorlag.

Die Adresstermini sind im Gegensatz zu den Referenztermini dazu geeignet, so-
ziale Grenzen zu überwinden. Es handelt sich hierbei um ein inklusives klassifika-
torisches System, nach dem in der Theorie – aber nicht in der Praxis – die gesamte 
Alterskohorte eines Dorfes unter dem Idiom der »Geschwisterschaf t« zusammen-
geführt werden kann.26 Während das System der Adresstermini auf die Gegenwart 
bezogen ist, entfaltet das System der Referenztermini eine prozessuale Dynamik 
über mehrere Generationen hinweg. Man könnte auch sagen, dass Ersteres einen 
integrativen Charakter aufweist, der in gewisser Weise der sich öf fnenden Perspek-
tive der zipos entspricht, wohingegen Letzteres mit der Perspektive der asa so inawan 
verbunden ist. Diesen Punkt werde ich wieder aufgreifen, wenn ich die Lebenslauf-
Perspektive und die Geschlechterrelationen der Tao behandele.

Fremde
Beziehungen zu »Fremden« (kadwan tao)27 zeichnen sich durch indifferentes Verhalten 
aus, Hilfestellung oder fürsorgliches Verhalten ist von ihnen in der Regel nicht zu er-
warten. Bei kadwan tao handelt es sich um eine ambivalente oder neutrale Kategorie, 
übersetzt bedeutet der Begriff »andere Menschen«.28 Da man jedoch den »anderen« 
misstraut und nichts Gutes von ihnen erwartet, verfügt diese Gruppe bereits über eine 
negative Konnotation. Aus Sicht eines gegebenen Egos wird ein Großteil der Dorf be-
wohner der Gruppe der »Fremden« zugerechnet. Es handelt sich hierbei um Personen, 
die man zwar kennt, über deren Belange man aber nicht gut Bescheid weiß (und zum 
Teil auch nicht Bescheid wissen will). Zu »Fremden« bestehen keine Tauschbeziehun-
gen, es erfolgt weder Geben und Nehmen von Nahrung noch sitzt man für gewöhnlich 
beisammen, um zu essen. Wenn »fremde Personen« trotzdem aus irgendeinem Grund 

26 � Auch andere Verwandtschaf tsbezeichnungen wie maran (»Onkel«) und kaminan (»Tante«) werden 
(bzw. wurden) großzügig verwendet. Früher haben Kinder männliche Angehörige ihrer Elternge-
neration mit  »Maran kong !« (etwa: »Onkel, sei gegrüßt !«) bzw. weibliche Angehörige mit »Kaminan 
kong !« (»Tante, sei gegrüßt !«) begrüßt, wenn sie ihnen im Dorf begegneten. Entsprechend begrüßten 
Kinder einen »Großvater« mit »Akey kong !« und eine »Großmutter« mit »Avakes kong !«. Dabei war es 
of t unerheblich, ob ein tatsächliches Verwandtschaf tsverhältnis vorlag oder nicht. Das Grüßen der 
Älteren wurde als eine Frage der »Höflichkeit« und des »Respekts« (manaraley) aufgefasst. Durch das 
korrekte Grüßen wurde die soziale Beziehung von den Kindern anerkannt und von den Älteren er-
widert. Auch wenn dies nach wie vor ein wichtiges Erziehungsziel darstellt, lässt es sich heute in der 
Praxis nicht mehr häufig beobachten.

27 � Sofern es sich bei den »Fremden« um auswärtige Personen handelt, die keine Tao sind, sagt man  
dehdeh. Dieser Begrif f impliziert sowohl eine kulturelle als auch ethnische Andersartigkeit.

28 � De Beauclair (1959b: 194) übersetzt kaduan [sic] mit »non-related individual«.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit88

zusammenkommen, ist diese Begegnung zumeist durch »gegenseitige Schüchtern-
heit / Verlegenheit / Hemmung« (macikakanig) gekennzeichnet.29

Feinde
Wenn nach einer »schlechten Behandlung« (jyasnesnekan) keine Entschuldigung oder 
Entschädigung erfolgt, können sich die gegenseitigen »schlechten Gefühle« (marahet 
so onowned) verhärten, sodass eine »Feindschaftsbeziehung« (ikavosoyan) entsteht. Zu 
einer »schlechten Behandlung« zählen u. a. Kränkungen, Diebstahl und körperliche 
Gewaltanwendung. Bei Mord oder Totschlag kam es in der Vergangenheit zu Blutra-
che. Bei den Tao muss die Zufügung einer blutenden Wunde durch Blattgold, Perlen 
oder Tarofelder kompensiert werden. Weigert sich der Täter, Wiedergutmachung zu 
zahlen, hat dies in der Regel die Aufnahme einer »Feindschaftsbeziehung« zur Folge. 
»Feinde« gehen sich im Dorf aus dem Weg und verleugnen ihre Existenz durch gegen-
seitige »Nichtbeachtung« (jiozayan). »Feindschaft« zeichnet sich auch dadurch aus, 
dass man »nicht miteinander redet« (jimacisirisiring), geschweige denn »zusammen 
isst« (maciakan so kanen), sie ist von einem totalen Beziehungsabbruch gekennzeich-
net. Auch sind »Feindschaftsbeziehungen« keine individuellen Angelegenheiten. Der 
»Groll« (somozi do onowned), den eine Person gegenüber einem »Feind« in ihrem tiefs-
ten Inneren empfindet, richtet sich in der Regel auch gegen dessen nähere Verwandte 
bzw. Haushaltsangehörige.

»Feindschaftsbeziehungen« machen auch vor den Kindern der beteiligten Grup-
pen nicht Halt, denn die Angehörigen antagonistischer Verwandtschaftsgruppen 
neigen dazu, jüngere und schwächere Gegner in der Alleinsituation zu beschämen 
und in Einzelfällen auch zu »misshandeln« (jyasnesnekan). Den Abkömmlingen von 
Dieben berichtet man immer wieder vom schlechten Verhalten ihrer Eltern (oder ggf. 
auch ihrer Großeltern). Man ermahnt sie zu verschwinden, da nach Vorstellung der 
Tao davon auszugehen ist, dass sie es ihren Vorfahren gleichtun und ebenfalls stehlen 
werden. Auf diese Weise werden vergangene Missetaten über mehrere Generationen 
hinweg von Teilen der Dorfgemeinschaft erinnert und die Nachkommen der »Feinde« 
stigmatisiert.

Ingroup vs. Outgroup

Ich fasse die Kategorien »Verwandte«, »Freunde«, »Fremde« und »Feinde« der Ein-
fachheit halber im weiteren Verlauf dieser Arbeit in zwei Gruppen zusammen, die 
ich als Ingroup und Outgroup bezeichne.30 Die Angehörigen der Ingroup sind die-
jenigen Personen, die einem Individuum gegenüber fürsorglich auftreten und es 
ggf. mit Nahrung versorgen. Hierzu zählt die hierarchisch organisierte Verwandt-
schaftsgruppe ebenso wie die Gruppe der »Freunde«. Ich orientiere mich somit bei 

29 � Dies ist z. B. der Fall, wenn die chinesischen Erzieherinnen der GYB die Eltern der Kinder zu einer  
gemeinsamen Aktivität in den Klassenraum einladen. Die auf diese Weise entstandene soziale  
Situation ist für die Bezugspersonen ungewohnt, da sie nach den sozialen Interaktionsmustern des 
Dorfes niemals als Gruppe zusammengekommen wären.

30 � Es muss angemerkt werden, dass Ingroup und Outgroup von mir erstellte Kategorien sind, die sich in 
der Sprache der Tao nicht ausfindig machen lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3  Zur Geschichte und Sozialstruktur 89

der Zusammensetzung der Ingroup an dem von Carsten (2000) geprägten Begrif f der 
relatedness, der das soziale Netzwerk der einem wohlgesonnenen Personen aus der 
Praxis heraus definiert und somit biologische Verwandte enthalten kann, aber nicht 
muss. Der Ingroup gegenübergestellt ist die Outgroup, die sich aus »Fremden« und 
»Feinden« zusammensetzt, die sich einem Individuum und dessen Haushalts- und 
Verwandtschaftsgruppe gegenüber normalerweise indif ferent bis feindselig verhal-
ten. Ich zähle die kadwan tao zur Outgroup, weil »Fremden« gegenüber ein grundsätz-
liches Misstrauen besteht. Not leidende Personen können nicht davon ausgehen, dass 
»fremde Personen« sich ihrer erbarmen und helfen – auch wenn dies in der Praxis 
durchaus vorkommen mag.31 

Die binäre Einteilung in fürsorglich und feindselig gesonnene Gruppen entspringt 
dem Denken der Tao, die wie auch andere austronesische Gruppen über eine dua-
listische Weltordnung verfügen, in der sich »gute« (apiya) und »schlechte« (marahet) 
Wirkungskräfte gegenüberstehen. Nach Errington (1987: 416) ist die relativ kom-
promisslose Aufteilung in »Freund« und »Feind« ein soziostrukturelles Merkmal 
egalitär ausgerichteter Gesellschaften auf den Philippinen, in Malaysia und Teilen  

31 � Seit den späten 1950er-Jahren haben sich aufgrund der Übernahme christlicher Vorstellungen die 
Verhaltensweisen unter »fremden Personen« allmählich verändert. Die »christliche Nächstenliebe« 
hat in der Praxis allerdings nicht dazu geführt, dass antagonistische Beziehungen überwunden wor-
den wären. Immer wieder kommt es vor, dass Tao in Nachbardörfern zum Gottesdienst gehen, um 
ihren »Feinden« in der Kirche ihres Heimatdorfes nicht zu begegnen.

Abbildung 7: Sportfest in Yayo: Sportfeste gehören zu den wenigen Anlässen, bei denen Bewohner 
aus allen Inseldörfern Lanyus zusammenkommen. Teilnehmer und Zuschauer mischen sich jedoch 
nicht, sie verbleiben innerhalb ihrer jeweiligen Dorfgruppen. In der Interaktion mit anderen Insel­
dörfern werden interne Differenzen vorübergehend zurückgestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit90

Indonesiens. Auf diesen Punkt werde ich in Kapitel 5 bei der Besprechung mensch-
licher und geistartiger Welten noch einmal zurückkommen.

Zwischen den diversen sozialen Gruppen bestehen affektive und emotionale Grenz-
ziehungen, die sich wie folgt zusammenfassen lassen: In Anwesenheit von Personen der 
Ingroup empfinden die Tao ein »Sicherheitsgefühl« (mahanang so onowned), wohingegen 
sie im Umgang mit Personen der Outgroup potenziell »Gefahr« (ikeynanawa) verspüren. 
Tao-Kinder erfahren vom Säuglingsalter an, dass ein Verlassen der als sicher geltenden 
sozialräumlichen Umgebung der Ingroup mit Gefahren verbunden ist.

Kommensalität und Nahrungstausch dienen als zentrale Marker bei der Unter-
scheidung zwischen Ingroup und Outgroup. Die Fürsorglichkeit unter den Angehö-
rigen der Ingroup wird dadurch zum Ausdruck gebracht, dass man Nahrungsmittel 
miteinander teilt und zusammen genießt. Das »gemeinsame Essen« (maciakan so 
kanen) ist eine »Verwandtschaf t« konstituierende Handlung, die im Umgang mit 
Personen der Outgroup unterbleibt und im Falle von »Feindschaf t« aufgrund von 
Reinheitsvorstellungen tabuisiert ist.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005 - am 13.02.2026, 15:50:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

