TEIL 11: SOZIOKULTURELLER KONTEXT

13.02.2026, 15:50:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (&


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

:47. hitps:/Iwww.nlibra.com/de/agh - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Zur Geschichte und Sozialstruktur

Kurzer historischer Uberblick

Lanyu liegt von den Philippinen aus betrachtet im Norden einer Inselkette, die sich
entlang der Luzonstrae erstreckt und die Philippinensee mit dem Siidchinesischen
Meer verbindet. Die Vorfahren der Tao stammen von den nordphilippinischen Batan-
Inseln, von denen aus sie bis vor etwa 450 Jahren in mehreren Einwanderungswellen
Lanyu besiedelten (Utsushikawa 1931; zitiert in Mabuchi 1956: 5). Seit der Song-Dynastie
(960-1279) bestanden weitreichende Seehandelsnetzwerke chinesischer und philippi-
nischer Hindler zwischen Ostasien und Stidostasien sowie innerhalb Siidostasiens. Es
ist davon auszugehen, dass diese Handelsexpeditionen zu fortlaufenden, wenn auch
sporadischen Kulturkontakten zwischen regionalen Hindlern und den Tao gefiihrt
haben. Bis ins 17. Jahrhundert hinein bestanden Handels- und vereinzelt auch Heirats-
beziehungen zwischen den Tao und den Bewohnern der Batan-Inseln (Benedek 1987).
Im 17. Jahrhundert kam der philippinische Seehandel jedoch jih zum Erliegen, weil die
spanische Kolonialmacht den Besitz hochseetauglicher Boote verbot (Wang 2008).

Die Tao besafen bei chinesischen und westlichen Seeleuten bis ins frithe 20. Jahr-
hundert hinein eine Reputation als »Meuchelmérder« und »Kannibalen« (Scheerer
1926: 124). Die Pliitnderung von gestrandeten Schiffen und das Ausrauben von Schiff-
briichigen waren keine Einzelfille, sondern eine bei den an der Ostkiiste Taiwans
lebenden TYZM durchaus verbreitete Praxis. Da die damals amtierende Qing-Regie-
rung (1644 -1911) auslindischen Michten fir ihre verloren gegangenen Schiffsbesat-
zungen keine Entschidigung zahlen wollte und auch nicht in der Lage war, die TYZM
zu kontrollieren, unternahmen Japan und die USA im ausgehenden 19. Jahrhundert
Strafexpeditionen ins Landesinnere der entsprechenden Kiistenabschnitte (Wolf 1972:
1). Als im Oktober 1903 der amerikanische Dreimaster Benjamin Sewall vor der Kiiste
Lanyus Schiffbruch erlitt und die an Land gehende Besatzung von den Tao feindlich
empfangen wurde, kam es zu einem Gerichtsverfahren, das international Beachtung
fand (Egan 1983). Die Tao hatten es beim Pliindern der Schiffe vor allem auf Gold, Sil-
ber und andere Metalle abgesehen, die sie zu Blech verarbeiteten. Der Traum eines
jeden Mannes war der Besitz vieler Silberbleche, die er zu einer maskenartigen koni-
schen Kopfbedeckung zusammenfiigte (Kano & Segawa 1956: 86, 334—337; De Beau-
clair 1969: 124f., Abb. VIII [2]).

Nachdem Japan siegreich aus dem Ersten Japanisch-Chinesischen Krieg (1894 -
1895) hervorgegangen war, wurde Taiwan 1895 japanische Kolonie. Somit wechselte
auch die Insel Lanyu, die erst 1877 offiziell von der Qing-Dynastie als chinesisches

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Geister der Kindheit

Territorium beansprucht worden war, den Besitzer. Allerdings war es der Qing-
Regierung weder gelungen, regelmiflige Handelsbeziehungen mit den Tao zu etablie-
ren, noch eine stindige chinesische Prisenz auf dem Eiland zu errichten (Yu 1991: 2).
Um vom Westen als »zivilisiert« und ebenbiirtig betrachtet zu werden, war der sich
herausbildende japanische Nationalstaat bestrebt, einen evolutionsgeschichtlich »fort-
schrittlichen« Platz in der asiatischen Geschichte einzunehmen. Wie im Europa und
Nordamerika des ausgehenden 19. Jahrhunderts allgemein wblich, bediente sich auch
Japan bei der Wahrnehmung seiner nationalen Interessen eines auf »Rasse« basieren-
den Diskurses (Wong 2004: 285). Fithrende japanische Ethnologen nahmen sich die
evolutionistischen Theorien der damaligen Zeit zum Vorbild und versuchten, durch an-
thropometrische Verfahren sowie materielle Kulturvergleiche austronesische Wande-
rungsbewegungen nachzuzeichnen. Allen voran verfolgte der in der damaligen japani-
schen Lanyu-Forschung einflussreiche Ethnologe Torii Ryuizt das Ziel, die »connection
between the island’s living fossils, the Aborigines, and Japan’s prehistoric inhabitants«
(Barclay 2001: 134) zu ergriinden. Fiir seine Zwecke boten sich die Tao in besonderer
Weise an, weil sie aufgrund ihrer Insellage weniger stark sinisiert waren als die tibrigen
TYZM-Gruppen. Nach Toriis Auffassung waren die Tao die »primitivsten« Einwohner
der neu erworbenen Kolonie Taiwan und in ihrer »Urspriinglichkeit« duflerst wertvolle
Subjekte ethnografischer Forschung. Torii ordnete eine Politik der Nichteinmischung
in die internen Angelegenheiten der Tao an, die sich — von gelegentlichen Arbeitseinsit-
zen' und rudimentirem Schulunterricht® der Kinder einmal abgesehen — in vielen Le-
bensbereichen selbst itberlassen blieben. Damit japanische Ethnologen die traditionelle
Kultur der Tao in Ruhe erforschen konnten, wurde der Insel Lanyu der Status eines
anthropologischen Reservats verliechen (Leach 1937; Stewart 1937, 1947). lhre Bewoh-
ner wurden durch strikte Einreisebeschrinkungen und Kontrolle des Warenflusses
von der Auflenwelt abgeschirmt. Der von der Polizei organisierte Handel besaf einen
edukativen Charakter, da die Tao zunichst Tonfiguren von Booten, Menschen und Tie-
ren anfertigen und an die Japaner verkaufen mussten, um dann mit dem erworbenen
Geld dringend benotigte Eisenwerkzeuge und Baumwollfiden anzuschaffen. Auf die-
se Weise wollte man den Tao, die bislang Miinzen zu Metallblechen verarbeitet hatten,
die Idee von Geld als einem Zahlungsmittel vermitteln (Leach 1937: 431). Die japanische
koloniale Isolationspolitik fithrte dazu, dass die Tao viele ihrer Traditionen linger als
anderswo in der insularen Pazifikregion aufrechterhielten. Der erst in den 1960er- und

1 Zum Zeitpunkt meiner Forschung erinnerten sich noch viele dltere Bewohner von Iranmeylek an das
teilweise demiitigende Auftreten derJapaner bei der Rekrutierung fiir Arbeitseinsitze. Demnach war
es nicht uniblich, dass Tao-Ménner bei solchen Arbeitseinsitzen von den japanischen Polizisten so-
wohl angeschrien als auch geschlagen wurden.

2 In den von 1923 an durch Zwangsarbeit errichteten Schulen in Imorod, Yayo und Iranmeylek (Hugu
Sutej 2012) wurden Schiiler (Madchen wurden nicht auf diese Weise behandelt) den damaligen ja-
panischen Erziehungsmethoden entsprechend von ihren Lehrern (es waren nur Mdnner) mit einem
Stock auf GesaR und Hande geschlagen und bei schwerwiegenderen Vergehen in das Fiakalienbecken
geworfen (Rau & Dong 2006: 160—172). Meine Interviews mit Bezugspersonen und Kindern haben er-
geben, dass die damals von den japanischen Lehrern praktizierte Disziplinarmafinahme des »Strafe-
stehens« (i fazhan) auch heute noch in einigen Familien angewandt wird. Beim Strafestehen muss-
ten Tao-Schiiler (dieser Strafe wurden wiederum auch Madchen ausgesetzt) fiir lingere Zeit auf dem
Schulhof mit gebeugten Knien regungslos stehen bleiben. In der mittdglichen Sommerhitze konnte
dies dazu fithren, dass die betroffenen Kinder in Ohnmacht fielen.

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Zur Geschichte und Sozialstruktur

1970er-Jahren geballt einsetzende Transformationsprozess traf viele Tao daher mit
besonderer Heftigkeit und verursachte in beinahe allen Familien ein hohes Maf} an so-
zialem Leid.

Nach den Wirren des Zweiten Weltkrieges, von dem auch Lanyu nicht verschont
blieb und mehrere Bombardierungen erleben musste, wurden die Tao im Jahr 1945
taiwanesische Staatsbiirger. In ihrer Anfangsphase verfiigte die Republik China we-
der iiber die notwendigen finanziellen Mittel noch bestand der politische Wille, die
Tao aktiv in das neu entstandene Gemeinwesen zu integrieren. Erst als in den 1980er-
Jahren in Taiwan ein Demokratisierungsprozess eingeleitet wurde, kam es zu einer
Verbesserung der Beziehungen zwischen der han-chinesischen Mehrheitsbevolkerung
und den Tao. Bestimmte politische Fehler wie das Sprechverbot des ciriciring no tao in
den Schulen und die Zerstérung der traditionellen Siedlungsform der Tao lassen sich
heute jedoch nicht mehr wiedergutmachen.

Krisenzeiten vs. normale Zeiten

Der taiwanesische Ethnologe Yu Guang-Hong und der auf Lanyu geborene Pastor Dong
Sen-Yong kommen bei ihrem gemeinsamen Versuch, die Geschichte Lanyus auf der
Grundlage von Erinnerungen ilterer Informanten zu rekonstruieren, zu dem Schluss,
dass die gesellschaftliche Ordnung in fritheren Zeiten regelmifiig Zusammenbriiche
erlitt. In sporadisch auftretenden Trockenperioden konnte das Meersalz wegen des
aussetzenden Regens nicht wie sonst von den Feldern gewaschen werden, weshalb
es erst zu Nahrungsmittelknappheit und dann zu Hungersnéten kam.’ In ihrer Ver-
zweiflung bildeten die verschiedenen Verwandtschaftsgruppen Milizen, die auf der
Suche nach Essbarem gewaltsam gegen Schwichere vorgingen (Yu & Dong 1998: 79ff).

Es gab frither auf Lanyu keine Mdglichkeit, die Auswirkungen von Nahrungs-
mittelknappheit durch Errichtung neuer Siedlungen* oder temporire Migration®
abzumildern. Seit der Kolonialisierung der Philippinen durch die Spanier, die im
17. Jahrhundert auch die Batan-Inseln erreichte, waren die Tao von Kontakten zu
anderen Inseln abgeschnitten.* Wihrend der sporadisch auftretenden Hungersnéote
mussten die Tao in ihren Dérfern verbleiben und sich mit der Notsituation arrangie-
ren. Verwandtschaftsgruppen mit vielen minnlichen Mitgliedern konnten in Kri-
senzeiten viel effektiver agieren als zahlenmiRig kleine Haushalte. Sie konnten z. B.

3 Neben Hungersnéten gab und gibt es auf Lanyu weitere Plagen, etwa Taifune, Uberschwemmungen
und Erdrutsche. In den 1920er- und 1930er-Jahren grassierte die Cholera, die viele Todesopfer forder-
te und von den Tao auf die Machenschaften der bosartigen Anito-Geistwesen zuriickgefiihrt wurde
(Yu & Dong1998: 85f.).

Wie ich in der Einleitung beschrieben habe, lasst die Insel Lanyu nur an wenigen Stellen eine Besied-

»~

lung zu. Von den Hungersnoten betroffene Personengruppen konnten deshalb nicht einfach anders-
wo auf der Insel eine neue Siedlung errichten. Auch waren die in der Nahe der Dorfer gelegenen Stel-
len, an denen man Nasstarofeldbau betreiben konnte, vollstindig erschlossen.

Diese Moglichkeit bestand z.B. auf mikronesischen Atollen (vgl. Lutz1988).

o wn

Frithere Kontakte nach Liidao — eine in der Nadhe der taiwanesischen Hauptinsel gelegene kleine
Insel — brachen nach der gewaltsamen Eroberung durch chinesische Siedler ab. Die Uberquerung
der Kuroshio-Stromung zwischen Taiwan und Lanyu erfordert grofiere Boote, die von den Tao in den
letzten Jahrhunderten nicht mehr gebaut wurden.

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m

75


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Geister der Kindheit

Feldhiitten errichten und die verbliebenen Feldfriichte vor Dieben bewachen. Auch
bestand fiir sie die Moglichkeit, andere, personell weniger gut aufgestellte Gruppen
auszuspihen und dann in geeigneten Momenten auf die unbewachten Felder zu ge-
hen, um Nahrung zu stehlen. Auferdem lauerten sie — den bésartigen Anito-Geist-
wesen nicht undhnlich - ihren Gegnern auf, um deren verbliebene Nahrungsmittel
»an sich zu reiflen« (magom) (Yu & Dong 1998: 80). In Krisenzeiten regierte bei den
Tao das Recht des Stirkeren, es galt, das blanke Uberleben zu sichern.

Die damals begangenen Ubergriffe leben nach wie vor im kulturellen Gedichtnis
der Tao fort, auch wenn tiber dergleichen »schlechte Dinge« (marahet ta vazvazey) fir
gewohnlich geschwiegen wird, um bereits beigelegte Fehden nicht wieder aufleben
zu lassen. Die Vorfahren der Tao haben die Insel Lanyu mit einem System von To-
ponymen versehen, um die spezifischen Eigenschaften der Flurstiicke im kollektiven
Gedichtnis der Dorfgemeinschaften zu tradieren. Auf diese Weise konnen Orte in den
Girten und Obstplantagen, an denen sich in vergangenen Zeiten Morde ereigneten,

itber viele Generationen hinweg genaustens erinnert werden. Man glaubt, dass die To-
tengeister der Ermordeten nach wie vor dort herumirren und in ihrem Wunsch nach
Rache jedem Eindringling Schaden zufiigen wollen. Auch heute noch sind die wenig-
sten Tao bereit, diese Orte zu betreten, geschweige denn dort ein Feld anzulegen.

Die meiste Zeit war es den Tao jedoch moglich, auf ihrer Insel ein gutes Auskom-
men zu haben und mit allen lebensnotwendigen Giitern versorgt zu sein.” Das Oszil-
lieren zwischen Krisenzeiten und normalen Zeiten begiinstigte die Herausbildung
zweier sozialer Modi: In Zeiten des relativen Uberflusses erweiterten sich die sozia-
len Netzwerke. Zu einer verhiltnismifRig grofen Zahl an Verwandten und Freunden
wurden Kontakte, d.h. Austauschbeziehungen gepflegt. Doch in Zeiten allgemeinen
Mangels schrumpfte die Zahl der Verbiindeten, da die Ertrige es nicht hergaben, vie-
le Sozialbeziehungen aufrechtzuerhalten. Oftmals reduzierte sich das soziale Netz
dann auf die Gruppe der Briider und ihre Angehérigen. Im Extremfall musste jeder
Haushalt auf sich selbst gestellt ums Uberleben kimpfen. Wihrend in Krisenzeiten
eine Gruppe in Erscheinung trat, die in gewisser Weise einer Patrilineage glich, stand
in normalen Zeiten die bilaterale Verwandtschaftsgruppe zipos im Vordergrund (s.u.).

Bilaterale oder patrilineare soziale Organisation?

Ein Exkurs zu fritheren japanischen und taiwanesischen ethnologischen Forschungen
ist notwendig, um die Basis fiir eine Neuinterpretation der sozialen Organisation der
Tao zu schaffen. Auch wenn das in der dlteren Lanyu-Forschung dominante patrilineare
Paradigma bereits kritisiert wurde (Yu 1991; Kao 2012), fehlt es bislang an alternativen
Darstellungen, durch welche die sozialen Organisationsformen der Tao in ihrem wech-
selseitigen Zusammenspiel itberzeugend beschrieben werden kénnen.

Nach Auffassung japanischer Ethnologen (ein Uberblick iiber die japanische Lan-
yu-Forschung findet sich bei Mabuchi 1956) ist die grundlegende soziale Einheit die
Kernfamilie. Nach der Heirat erfolgt die Griindung eines eigenstindigen Haushal-
tes. Das Verwandtschaftssystem ist im Wesentlichen bilateral, eine diskriminierende

7 Dieser Zustand wird von Syaman Rapongan (2003), einem Tao-Schriftsteller, der in Taiwan Ethnologie
studiert hat, in Anlehnung an Sahlins (2017 [1968]) als original affluent society beschrieben.

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Zur Geschichte und Sozialstruktur

Unterscheidung zwischen patrilateralen und matrilateralen Verwandten findet nicht
statt. Die bilaterale Verwandtschaftsgruppe wird als ripus (in meiner Schreibweise:
zipos) bezeichnet und umfasst alle Cousinen und Cousins ersten Grades einschlieflich
ihrer Kinder auf beiden Seiten. Die Mitglieder der bilateralen Verwandtschaftsgruppe
kooperieren auf reziproke Weise bei bestimmten Arbeiten in der Subsistenzokono-
mie. Auflerdem gibt es Personen, wie die Enkel von Egos Cousinen und Cousins ersten
Grades, die als »ein bisschen verwandt« gelten und als priferierte Heiratspartner fiir
Ego infrage kommen. Das Verwandtschaftssystem der Tao wird als Ego-zentriert be-
schrieben — auch wenn dieser Begriff so nicht verwendet wird. Trotzdem erkennen
die japanischen Ethnologen an, dass mit der Zeit unter bestimmten Voraussetzungen
bei den Tao »Patrilineages oder etwas Vergleichbares« entstehen, da die Residenzregel
nach der Heirat in der Regel patri- bzw. virilokal ist und Tarofelder vornehmlich vom
Vater auf die S6hne vererbt werden:

»Thus patrilineages or something comparable might either almost have come
into existence or could have remained in an almost non-existent state or simply
remained latent in function under the influence of the overtly bilateral institu-
tions which the Yami possess.« (Mabuchi 1956: 15)

Die Ergebnisse der japanischen Forschung wurden in den 1950er- und 1960er-Jahren
von den taiwanesischen Ethnologen Wei Hwei-Lin und Liu Pin-Hsiung teilweise in-
frage gestellt (Wei 1958, 1959, 1960, 1972 [1953]; Wei & Liu 1962). Wei und Liu insistierten,
dass die Patrilineage die grundlegende soziale Einheit der Tao darstellt. Sie beschrie-
ben die Gesellschaft der Tao somit als primir patrilinear und nicht als bilateral, wie
Mabuchi und andere japanische Ethnologen es vor ihnen getan hatten. Obwohl Wei
und Liu ihre Erhebung in der kurzen Zeit von nur drei Monaten durchfithrten (Wei
1959: 29), erwiesen sich ihre Studien innerhalb der taiwanesischen Lanyu-Forschung
als duflerst einflussreich. Der ebenfalls in Taiwan geborene Ethnologe Yu Guang-
Hong, der Ende der 1980er-Jahre auf Lanyu forschte, bezeichnete Wei und Lius Social
Structure of the Yami, Botel Tobago (1962)® als »something of a sacred text for those in
Yami studies« (Yu 1991: 7). Die Klassifizierung der Tao-Gesellschaft als patrilinear war
jahrzehntelang anscheinend ein Paradigma, das von taiwanesischen Ethnologen nicht
infrage gestellt wurde (vgl. Kao 2012:39).°

Wei und Liu erkennen in der sozialen Organisation der Tao ein »duales Prinzipx,
das sowohl patrilineare Strukturen als auch bilaterale Tendenzen aufweist. Sie gehen
also keineswegs so weit, den bilateralen Charakter der Tao-Gesellschaft zu leugnen,
nur verhalt es sich so, dass sie aufgrund ihres theoretischen Fokus der Patrilinearitit
eine Vorrangstellung gegeniiber der Bilateralitit einriumen. Ihrer Auffassung nach
bezieht sich das Prinzip der Patrilinearitit auf Residenz und Landbesitz, das Prinzip

8 »Botel Tobago« ist ein in fritheren westlichen Seekarten und alteren ethnografischen Schriften
gebriuchlicher Name der Insel Lanyu, der vereinzelt auch heute noch anzutreffen ist (z.B. bei der
Bezeichnung musealer Sammlungen in deutschsprachigen ethnologischen Museen).

9 Auchdieaus Deutschland stammende und nach dem Zweiten Weltkriegin Taiwan lebende Ethnologin
De Beauclair (1958, 19592, 1959b), die in den 1950er-Jahren wiederholt Forschungen bei den Tao durch-
flihrte, schloss sich Weis und Lius Auffassung ohne einschrankende Bemerkungen an. Dasselbe gilt fiir
den aus Ungarn stammenden Ethnolinguisten Desz6 Benedek (1987,1991).

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m

17


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Geister der Kindheit

der Bilateralitit begiinstigt dagegen die von ihnen fiir weniger wichtig befundenen
sozialen Aktivititen (Wei 1959: 41).

Einiges deutet darauf hin, dass die Erhebungen zur Sozialstruktur der Tao von
Wei und Liu in theoretischer Hinsicht auf Fortes und Evans-Pritchards African Political
Systems aus dem Jahr 1940 basieren.” In ihrer ersten gemeinsamen Publikation zur
Sozialstruktur der Tao (1959: 25) findet sich ein direkter Hinweis auf African Political
Systems (der interessanterweise in ihrer Monografie von 1962 ausgespart bleibt). Die
Ubernahme des Vokabulars aus der Schule der britischen Afrikanisten lisst wenig
Zweifel an der theoretischen Ausrichtung der Forschung von Wei und Liu und ihrer
Priorisierung der juropolitischen Domine gegeniiber der sozialen Handlungsebene.
Folglich erscheinen ihnen die bei den Tao normalerweise erfolgende Besitziibertra-
gung der Tarofelder vom Vater auf die S6hne gepaart mit der vornehmlich patrilo-
kalen Residenzregel als hinreichende Indizien, um ihrerseits das Vorhandensein von
Patrilineages bei den Tao zu propagieren. Die in der Praxis angetroffenen Differenzen
zum theoretischen Modell werden als idiosynkratische Abweichungen verstanden,
durch welche die von ihnen beschriebenen Prinzipien der sozialen Organisation der
Tao nicht ernsthaft infrage gestellt werden.”

Nach Wei und Liu organisieren sich die Tao in Patrilineages, deren lokale Bezeich-
nung sie mit asa so itetngehan wiedergeben. Hierbei handelt es sich um einen Begriff,
der in gegenwirtigen verwandtschaftlichen Diskursen in Iranmeylek praktisch nicht
vorkommt.”” Die asa so itetngehan setzen sich Wei und Liu zufolge aus patrilinearen,
patrilokalen Kernfamilien (asa kavahey) zusammen, die zugleich separate Haushalte
bilden. Asa so itetngehan heifdt wortlich tibersetzt »diejenigen, die von einer Wurzel
abstammen« und asa kavahey »diejenigen, die in einem Haushalt (oder Haus) lebenc.
Sowohl asa so itetngehan als auch asa kavahey sind sozialraumliche Bezeichnungen, die

10 Fortes (1953) rief nach dem Zweiten Weltkrieg dazu auf, weltweit lokale Sozialsysteme auf der Grund-
lage der von ihm mitentwickelten Lineage-Theorie zu erforschen, was dazu fiithrte, das das Linea-
ge-Paradigma in den 1950er- und 1960er-Jahren von Afrika nach China und Melanesien (ibertragen
wurde. Bezeichnenderweise verdffentlichte Maurice Freedman zum Zeitpunkt von Wei und Lius
Datenauswertung die erste seiner beiden innerhalb der ethnologischen China-Forschung einfluss-
reichen Monografien Lineage Organisation in Southeast China (1958). Darin definierte Freedman patri-
lineare Abstammung als ein politicojurales Prinzip der intergenerationalen Transmission von Macht
und Eigentum, das er fiir wichtiger erachtete als die Prinzipien der Konsanguinitat oder Affinitat (vgl.
Dos Santos 2006: 290—293). Ich halte es nicht fiir unwahrscheinlich, dass Wei und Liu sich sowohl von
Fortes (1953) als auch Freedman (1958) inspirieren lieRen, und sehe in dem von ihnen formulierten
»dualen Prinzip«eine Entsprechung zu den theoretischen Ausfithrungen ihrer britischen Kollegen.

11 Eine spatere Uberpriifung der von Wei und Liu erhobenen genealogischen Listen — des Datenma-
terials, von dem sie ihre Erkenntnisse zur Sozialstruktur der Tao ableiteten — durch Yu Guang-hong
deckte eine Reihe von Inkonsistenzen und Fehlern auf. So unterliefden es Wei und Liu, Frauen nach
ihren Herkunftsfamilien zu befragen (bzw. sofern entsprechende Ergebnisse vorlagen, diese zu pub-
lizieren) (Yu1991: 54f). Auch bleibt in ihrer Analyse unberiicksichtigt, dass Familien ohne mannliche
Nachkommen eine uxorilokale Residenz ihrer Schwiegersohne anstreben und dass Landbesitz in sol-
chen Fillen vom Vater auf die Tochter ibertragen wird.

12 Bei Wei (1959: 31) wird die asa so itetngehan als Sub-Patrilineage bezeichnet. Der iibergeordnete
Name der Patrilineage (bzw. des Patriclans) wird dagegen mit asa satengu angegeben. Da ich letztere
Bezeichnung selbst nie vernommen habe und sie auch in den Schriften anderer Ethnologen nicht
vorkommt, erscheint es mir hier wenig sinnvoll, Wei im Detail zu folgen und zwischen Clan (bzw.
Lineage) und Sublineage zu differenzieren.

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Zur Geschichte und Sozialstruktur

auf die Heimstitten der Ahnen bzw. die gegenwirtigen Behausungen der Familien
verweisen.” Allerdings — und das merken beide Autoren selbst an - ist die Ideologie
dieses Systems auf Dauer nicht in die Praxis umsetzbar, sodass die zu einer Patrili-
neage gehorigen asa kavahey sich mittlerweile iiber das gesamte Dorf verteilt haben
(Wei 1959: 31). Auch die Ubertragung des Modells der lokalisierten Patrilineage auf
die Vereinigungen zur Instandhaltung der Bewisserungssysteme und die Bootsgrup-
pen — zwei zentrale korporative Gruppen der Tao — scheitert bei niherer Betrachtung:
Die Nasstarofelder einer Verwandtschaftsgruppe befinden sich nicht notwendiger-
weise in nichster Nachbarschaft, da Kompensationszahlungen™ und das Anlegen
neuer Felder iiber mehrere Generationen hinweg zu einer Diversifikation des Landbe-
sitzes gefithrt haben. Landbesitz gleicht in der Realitit in weiten Teilen einem Flicken-
teppich, weshalb benachbarte Felder nicht automatisch von patrilinearen Verwandten
im Sinne von Wei und Liu bestellt werden, sondern vielmehr von gemischten Grup-
pen, die sich zwar hiufig aus Britddern zusammensetzen, denen aber auch entfernte
Verwandte oder sogar Fremde angehéren konnen. Bei den Zusammensetzungen der
Bootsgruppen ergibt sich bei genauem Hinsehen ein dhnlich unscharfes Bild: Obwohl
Briider idealerweise beim Fischfang kooperieren, ist die Beteiligung von Schwieger-
verwandten in der sozialen Praxis nichts Ungewo6hnliches (vgl. Yu 1991).

Wei und Liu sind um klare Definitionen bemiiht, sie versuchen den einzelnen
Verwandtschaftsgruppen Funktionen zuzuweisen. Aus diesem Grund haben die ma-
trilateralen und affinalen Verwandten in den der Patrilineage zugerechneten Boots-
gruppen offiziell keinen Platz. Bilaterale Verwandtschaftsgruppen werden von ihnen
als bilateral corporations angesehen (Wei 1959: 41), die in anderen (als weniger wichtig
erachteten) Bereichen der Subsistenzékonomie auf gemeinschaftlicher Basis Ertrige
produzieren. Beziiglich der bilateralen Verwandtschaftsgruppen differenzieren sie
zwischen malama (»direkte Verwandtschaft«), zipos (»bilaterale Verwandtschaftsgrup-
pe mit einer genealogischen Tiefe von drei Generationen«) und iciaroa (»affinale Ver-
wandtschaft«), die ihrer Ansicht nach zusammen die iibergeordnete Gruppe der asa so
inawan (wortlich: »diejenigen mit dem gleichen Atem«) bilden.” Doch hierbei handelt
es sich um eine theoretische Konstruktion, da sich die genannten Gruppen gegenseitig
iberlappen und in ihrer genauen Zusammensetzung flexibel sind. So kénnen zur bi-
lateralen Verwandtschaftsgruppe zipos — die noch von Mabuchi als Erweiterung der
nuklearen Familie angesehen wurde — auch bestimmte affinale Verwandte wie z.B.

13 Haben die Vorfahren einer Abstammungsgruppe frither in der Mitte des Dorfes gesiedelt, so lautet
der Name der Patrilineage sira do avak (»diejenigen aus der Mitte des Dorfes«). Angehorige der sira do
kawanan haben ihre Heimstatte dagegen auf der rechten Seite des Dorfes, diejenigen der sira do kaoli
aufder linken und die der sira do ignato im oberen Teil des Dorfes.

14 Kompensationen in Form von Gold, Perlen oder Land miissen z.B. gezahlt werden, wenn einer ande-
ren Person eine blutende Verletzung zugefligt wurde, die Ziege eines Mannes durch einen Unfall mit
einem motorisierten Fahrzeug verletzt wurde oder wenn mannliche Angehérige an einer Leichen-
bestattung teilnehmen.

15 Kao (2012: 43) definiert die_asa so inawan hingegen als eine »bilateral extension of a nuclear fami-
ly to the third degree of kindreds, eine Beschreibung, die der Definition der zipos bei Wei und Liu
entspricht. Dergleichen Inkonsistenzen zeigen auf, dass es keine einheitliche Auffassung tiber die
genaue Zusammensetzung der Verwandtschaftsgruppen bei den Tao gibt. Nach meinem im Feld
gewonnenen Verstdndnis ist die asa so insawan eine hierachisch organisierte Verwandtschaftsgrup-
pe, die sich durch die Vererbung von Eigentum ergibt (siehe nichster Abschnitt).

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m

79


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Geister der Kindheit

die Eltern (oder sogar Grof3eltern) der Ehepartner der eigenen Kinder dazugehoren.
Die Beschreibung der potenziellen Zusammensetzung der zipos bei Yu Guang-Hong
(1991) verdeutlicht die Fluiditit dieser Verwandtschaftsgruppe:

»The essential kin group in Yami society is one’s bilateral kindred, called ripus
[sic]. This category of relatives [...] includes all lineal and collateral members of
a man’s family — that is, his parents, children, wife, and siblings; his parents’
siblings’ families (i.e., paternal and maternal uncles and aunts, and all first cou-
sins and their spouses); his siblings’ families (i. e., sisters-in-law, brothers-in-law,
nephews, and nieces); and his children’s families (i.e., daughters-in-law, sons-
in-law, and grandchildren). [...] Second cousins, and even consanguineals of a
more remote kind, may also be recognized as relatives, though the interaction
between ego and such relatives may be as infrequent as with non-kin villagers.
[...] Within one’s ripus are included not only one’s grandparents’ children [...] and
grandchildren [...], but also the parents of one’s children’s spouses. In some ca-
ses, the grandparents of one’s grandchildrens’ spouses will also be considered
kin. The Yami do have a specific term, ichalua [sic], for affines, yet they do not
appear to count as ichalua either their son- or daughter-in law(s) or the latter’s
parents, and this is especially so once these affines have become their grand-
children’s parents or grandparents. In fact, relationships between children
and their in-laws, wheather parental, fraternal, or sororal, are as close as those
between children and their parents and siblings.« (Yu 1991: 56f.)

Das rigide Festhalten an juropolitischen Regeln ist demnach wenig geeignet, um
soziale Gruppen zu definieren, da Verwandtschaftsverbinde zu ihren Rindern hin
unscharf werden und eine Wahlméglichkeit implizieren.” Die Ambiguitit des Ver-
wandtschaftssystems bei den Tao ist ein wichtiger Aspekt, auf den ich wiederholt zu-
ritckkommen werde. Denn nicht nur die Sozialbeziehungen sind diffus, sondern auch
die Sozialisationspraktiken und die Beziehungen zwischen Menschen und Geistwesen.
Die Tatsache, dass soziale Beziehungen nicht klar definiert werden konnen, sondern
sich in einem hohen Mafie aus der Praxis ergeben, hat letztlich grofRe Auswirkungen
auf die Sozialisation von Emotionen bei den Tao.

Hierarchische, egalitare und antagonistische Gruppen

Beiden Tao lassen sich auf einer konzeptuellen Ebene sowie auch auf der praktischen
Handlungsebene vier verschiedene soziale Gruppen ausmachen, die in jedem Dorf
anzutreffen sind und die in einem hohen Maf3e affektives und emotionales Empfin-
den strukturieren. Die Koexistenz antagonistischer Personengruppen in unmittel-
barer Nachbarschaft ist eine soziale Realitit auf Lanyu und stellt ein wesentliches
Merkmal der kindlichen Entwicklungsnische dar. Die Zersplitterung der Gesell-
schaft in »Verwandte«, »Freunde«, »Fremde« und »Feinde« erzeugt affektiv aufge-
ladene sozial-relationale Felder, die je nach Situationsspezifik, Tageszeit und Ort als

16 Vgl. Embree (1950), der am Beispiel Thailands als einer der ersten auf die »lose Struktur« siidostasia-
tischer Gruppen hinwies.

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Zur Geschichte und Sozialstruktur

sicher oder gefihrlich gelten. Ein wichtiges Kriterium von »Verwandtschaft« ist ihre
Unterteilung in hierarchische und egalitire Gruppen. Im Siuglings- und Kleinkind-
alter interagieren Tao-Kinder vornehmlich mit den Angehérigen ihrer hierarchisch
geprigten Verwandtschaftsgruppe, die aus einer Haushaltsgruppe, Abstammungs-
gruppe und erweiterten bilateralen Verwandtschaftsgruppe besteht. Zum Ende der
Kleinkind- und zu Beginn der Kindheitsphase gewinnen die Peers aus der egalitiren
Verwandtschaftsgruppe immer mehr an Bedeutung. Die egalitire Verwandtschafts-
gruppe ist gewissermafien eine fiktive Verwandtschaftsgruppe, da sie neben biolo-
gischen Geschwistern und Cousinen und Cousins auch Altersgenossen aus anderen
hierarchischen Verwandtschaftsgruppen umfasst. Im Folgenden werde ich die oben
genannten sozialen Gruppen der Reihe nach besprechen, um dann zu einem verein-
fachenden Modell zu gelangen, das firsorglich und feindselig gesonnene Gruppen
einander gegeniiberstellt.

Hierarchisch organisierte Verwandtschaftsgruppe

Im heutigen bilingualen Alltag verwenden die Tao vor allem die chinesischen Ver-
wandtschaftsbezeichnungen ZKEE (jiating; »Kernfamile« bzw. »Haushalt; entspricht
der asa kavahey), IKF& (jiazu; »Abstammungsgruppec; entspricht der asa so inawan)
und A (gingi; »erweiterte bilaterale Verwandtschaftsgruppe«; entspricht der
zipos) (vgl. Kao 2012: 40). Diese drei Begriffe sind meines Erachtens ausreichend, um
die verwandtschaftlichen Beziehungen der Tao, so wie sie sich in der sozialen Pra-
xis darstellen, zu beschreiben. Wihrend meines Aufenthalts auf Lanyu habe ich we-
der Szenen beobachtet noch Hinweise in meinen umfangreichen Erhebungen zu den
lokalen Emotionsworterbedeutungen erhalten, aus denen hervorging, dass im Alltag
und speziell bei der Sozialisation von Kindern weitere Verwandtschaftsgruppen eine
wichtige Rolle spielen.

Kernfamilie/Haushaltsgruppe: Die asa kavahey entspricht der Haushaltsgruppe, die
in der Regel mit der Kernfamilie identisch ist, aber ggf. auch Grofieltern oder viter-
liche Onkel umfasst. (Erweiterte) Kernfamilien stellen — wie bereits Mabuchi (1956)
anmerkte — die zentralen Einheiten der Gesellschaft dar. Die asa kavahey ist ein Be-
standteil der Abstammungsgruppe asa so inawan ebenso wie auch der erweiterten
bilateralen Verwandtschaftsgruppe zipos, d.h. auf der Ebene des Haushaltes kommt
es zu einer Uberlappung vertikaler und horizontaler Verwandtschaftsrechnungen.

Abstammungsgruppe: Die asa so inawan, die bereits bei Wei und Liu namentlich auf-
gefithrt wurde (wenngleich auch mit anderer Bedeutung versehen), ist mit dem ver-
bunden, was in der Literatur zu den Tao fiir gewohnlich als »Patrilineage« oder aber
»patrilineare Tendenz« bezeichnet wird.” Wenn man die soziale Organisation der
Tao jenseits der Parameter »Bilateralitit« oder »Patrilinearitit« beschreiben will, er-
scheint »Abstammung« bzw. die Vererbung von Eigentum (um die es hier primir geht)
als ein System bilinearer Filiation. Denn bei den Tao ist kulturell definiert, welche

17 Weshalb Wei und Liu den Begriff asa so itetngehan fiir »Patrilineage« angeben, ist mir unklar (s.o.
S. 78). Moglicherweise handelt es sich hierbei um einen deskriptiven Terminus, der von ihnen aufge-
griffen wurde, um die bei Fortes und Evans-Pritchard (1987 [1940]) aufgefiihrten Segmente der proto-
typischen Lineage-Organisation (z.B. Clan, Lineage, Sublineage) in lokalen Begriffen wiederzugeben.

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m

81


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Geister der Kindheit

Gegenstinde vom Vater an den Sohn (bzw. die S6hne) und von der Mutter an die Toch-
ter (bzw. die Tochter) vererbt werden. Die Klassifizierung mannlichen und weiblichen
Eigentums wird weitestgehend durch die geschlechtsspezifische Arbeitsteilung inner-
halb der Haushalte (und somit auch innerhalb der Gesellschaft) vorgegeben. Daraus
folgt, dass die Regeln der Abstammung vorrangig pragmatischen Erwigungen folgen
und sich weder durch »rigid patrilinearity« noch »arbitrary bilateralism« erkliren
lassen (Kao 2012: 39).

Innerhalb der asa so inawan besteht eine Vorrangstellung der Manner, weil Felder
und Hiuser in der minnlichen Filiationslinie vererbt werden. Das Erbe der Frauen
ist hingegen beweglich, da es vornehmlich aus kostbaren Perlen besteht, die von der
Mutter an die Tochter weitergegeben werden. Die genderspezifischen Formen der
Vererbung haben zur Folge, dass Minner »verweilen«, wohingegen Frauen durch Aus-
heirat zwischen den einzelnen asa so inawan »hin- und herwandern«. Letztlich sind
Frauen nur »Giste« in den Hiusern ihrer Manner und Séhne, denn fiir den Fall, dass
der Ehemann einer Frau verstirbt und kein lebender minnliche Nachkomme verbleibt,
muss die Witwe das Wohnhaus verlassen und zu ihrer urspriinglichen asa so inawan
zuriickkehren.

Erweiterte bilaterale Verwandtschaftsgruppe: Die erweiterte bilaterale Verwandt-
schaftsgruppe zipos kann nur existieren, weil durch die kontinuierliche Ausheirat
der Frauen neue verwandtschaftliche Bande geschaffen werden. Da bei den Tao je-
doch nicht die Institution der Ehe, sondern die Geburt von Nachkommen markiert
ist, stehen nicht die Heiratspartner selbst im Zentrum der Aufmerksamkeit, sondern
die durch sie hervorgebrachten Kinder. Die Bedeutungsverschiebung hin zu den Kin-
dern bewirkt eine Verschleierung von Affinalitit unter dem Idiom der Konsanguini-
tit (siehe Carsten 1991; McKinley 1981: 348—359). Die sexuelle Beziehung zwischen den
Ehepartnern wird verleugnet, alle entsprechenden Bemerkungen l6sen bei den Tao ein
intensives »Scham«-Gefiithl (masnek) aus.

Im Gegensatz zur asa so inawan handelt es sich bei der zipos um eine inklusive
Gruppe, deren Mitgliederzahl in Abhingigkeit von den vorhandenen Ressourcen
fluktuiert. Soziale Beziehungen miissen kontinuierlich durch Nahrungstausch
(re)aktiviert werden. Bei entfernten verwandtschaftlichen Verhiltnissen besteht
grundsitzlich die Wahlméglichkeit, verwandtschaftliche Bande entweder zu negie-
ren oder aber durch eine erneute Aufnahme des Nahrungstausches zu revitalisieren.
Auf diese Weise kénnen — wie die Tao selbst anmerken — »aus Freunden Verwandte
werden«. Dies zeigt, dass soziale Relationen nicht ausschliefilich als etwas Gegebe-
nes angesehen werden diirfen, sondern vielmehr fortlaufend durch soziale Praxis
erzeugt werden.

Zu Beginn des Lebens verbringen Siuglinge und Kleinkinder ausschliefilich Zeit mit
den Angehoérigen ihrer erweiterten bilateralen Verwandtschaftsgruppe. Die struktu-
rellen Merkmale der asa so inawan und der zipos erschlieflen sich ihnen erst spiter im
Leben, wenn sie in der Altershierarchie allmihlich aufsteigen und ihrerseits Kinder
bekommen haben. Im Kindesalter machen sie die Erfahrung, dass iltere Zipos-Mit-
glieder von ihnen eine bedingungslose Unterordnung erwarten. Solange sie »gehor-
sam« (mangamizing) sind, konnen sie mit einer fiirsorglichen Behandlung durch ihre
Bezugspersonen rechnen. Bei bestimmten Formen des Fehlverhaltens droht ihnen

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Zur Geschichte und Sozialstruktur

hingegen eine harsche Sanktionierung, die oftmals mit einem temporireren Aus-
schluss aus der sozialen Gemeinschaft verbunden ist.

Im Folgenden werde ich nukleare Familie, Abstammungsgruppe und erwei-
terte bilaterale Verwandtschaftsgruppe zusammen als »hierarchisch organisierte
Verwandtschaftsgruppe« bezeichnen und nur noch dann auf die asa so inawan bzw.
zipos verweisen, wenn dies notwendig ist. Ein Alleinstellungsmerkmal der hierarchisch
organisierten Verwandtschaftsgruppe ist die Versorgung der Kinder mit Nahrung.
Nach Auffassung der Tao ist das »gemeinsame Essen« (maciakan so kanen) ein kon-
stituierendes Merkmal von »Verwandtschaft«.

Altersgruppe

Bei den Tao (sowie auch bei anderen TYZM-Gruppen, den Bewohnern der Philippinen,
Malaysias und Teilen Indonesiens) erfolgt zusitzlich zur hierarchischen Gliederung
der Gesellschaft eine Segregation nach generations- und geschlechtsspezifischen Al-
tersgruppen. Bei vielen Gruppen innerhalb der Region kam den Altersgruppen in der
Vergangenheit eine grofiere Bedeutung als heute zu, da die traditionelle Lebensweise
z.B. eine temporire Seklusion junger Manner in speziell hierfiir gebauten Hiusern
zuliefd (siehe Cauquelin 2004:113-152 iiber die Puyuma in Taiwan). Bei den Tao werden
die Gleichaltrigen je nach sozialem Kontext und in Abhingigkeit von der eingenom-
menen Perspektive als »Freunde« oder »Geschwister« definiert.

Freundschaft: Das Idiom der »Freundschaft« wird verwendet, wenn keine verwandt-
schaftliche Bindung vorliegt bzw. diese nicht betont werden soll. Anders als in der
hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppe besteht unter »Freunden« ein ver-
gleichsweise lockerer Umgang. Diese Ausgelassenheit ist bereits auf terminologischer
Ebene vorgegeben, denn das Wort fiir »Freunds, kagagan, leitet sich von gaga bzw.
magaga ab, was etwa mit »kichern, »lachen« oder auch »necken« itbersetzt werden
kann (Rau & Dong 2006: 481)."

Generationeniibergreifende »Freundschaften« sind uniiblich, weil Alter als struk-
turierendes Element eine Hierarchie erzeugt, die per definitionem in Freundschafts-
beziehungen nicht gegeben ist. Es handelt sich um eine Freundschaft unter prinzipiell
Statusgleichen, die sich anders als in der hierarchisch organisierten Verwandtschafts-
gruppe niemandem unterzuordnen haben. Unter Altersgenossen besteht eine deut-
liche Aversion gegen jegliche Form des »Herumkommandiertwerdens« (pakamotdeh;
wortlich: »wie ein Kind behandelt werden«), ein Zustand, der bei den Tao im Laufe
des Aufwachsens sukzessive iitberwunden wird und insbesondere ilteren Personen
unertraglich ist (vgl. M. Rosaldo 1980: 89 iiber die nordphilippinischen Ilongot). Die
Autonomie des Individuums ist bei den Tao ein hoher Wert. Niemand kann zu einer
bestimmten Handlung gezwungen werden, die Anwendung koérperlicher Gewalt ist
verpont. Das Prinzip der Nichteinmischung ist eines der wichtigsten Merkmale von
Peerbeziehungen, in denen selbst die Erteilung eines gut gemeinten Ratschlags un-
iblich ist, da dieser den Charakter einer »Belehrung« (nanaon) besitzt und somit ein
hierarchisches Verhiltnis impliziert. Idealerweise soll sich niemand aus der Gruppe

18 Aufgrund der ausgepragten Geschlechtersegregation in der Tao-Gesellschaft unterscheidet das
ciriciring no tao dartber hinaus Worter fiir »gleichaltrige weibliche Freundin« (kavakes) und »gleich-
altriger mannlicher Freund« (kahakey).

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m

83


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Geister der Kindheit

der prinzipiell Gleichen iiber die anderen erheben, sei es durch »Schimpfen« (ioya),
»demonstrative Nichtbeachtung« (jiozayan) oder »zu viel Reden« (mazyak). Derglei-
chen Verhaltensweisen werden von den Tao als »hochmiitig« und »stolz« (mazwey) auf-
gefasst und bewirken eine soziale Ausgrenzung der sich fehlverhaltenden Personen
durch die Angehorigen der Peergruppe.

Die Einordnung der Gesellschaft in Altersgruppen erzeugt ein notwendiges
Gegengewicht zur hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppe. Tao-Kinder
konnen die harschen Sozialisationspraktiken und Erziehungsmethoden ihrer Bezugs-
personen {iber sich ergehen lassen, weil sie in ihren Peers vertraute und emotional
nahestehende Personen gefunden haben, die sie ein ganzes Leben lang begleiten. Die
Betrachtung der Peerbeziehungen ist deshalb bei der Skizzierung des emotionalen
Entwicklungsverlaufes bei den Tao unabdingbar.

Geschwisterschaft: Ein Problem der Altersgruppen besteht in ihrer Heterogenitit.
Freundschaftsbeziehungen stofien immer wieder an ihre Grenzen, weil Peers aus an-
tagonistischen Verwandtschaftsgruppen gemieden werden (siehe Abschnitt Feinde).
Bestehende Differenzen unter Altersgenossen diirfen nicht offen thematisiert werden,
da die friedliche Koexistenz der Dorfbewohner eine Vermeidung von Konflikten er-
fordert. Auf den ersten Blick verhalten sich Altersgenossen aus verfeindeten Gruppen
normal zueinander, die »schlechten Gefiithle« (marahet so onowned), die sie untereinan-
der hegen, treten nicht an die Oberfliche. Allerdings vermeiden sie es, nebeneinan-
derzusitzen und »miteinander zu essen« (maciakan so kanen). Trotz aller Bestrebungen,
auf moglichst harmonische Weise miteinander umzugehen, bleibt die Altersgruppe
jedoch ein fragiles Gebilde, das an vielen Stellen Bruchlinien aufweist und nur tem-
porir Einheit herzustellen vermag.” De facto sind deshalb in allen Tao-Dérfern meh-
rere parallel zueinander existierende Altersgruppen anzutreffen, die sich teilweise in
ihren Zusammensetzungen tiberschneiden.

Die oben angesprochenen Probleme innerhalb der Altersgruppen werden von den
Tao durch die Verwendung eines an »Geschwisterschaft« orientierten Idioms ver-
schleiert. Es handelt sich hierbei um ein inklusives System, das Fremdheit ebenso wie
Affinalitit leugnet und unter dem Deckmantel der Blutsverwandtschaft zusammen-
fithrt. Die soziostrukturelle Bedeutung der »Geschwister«gruppe ist kein Alleinstel-
lungsmerkmal bei den Tao, sondern innerhalb der siidostasiatischen Region durchaus
verbreitet, wie verschiedene Autoren angemerkt haben (Errington 1987, 1989; Headley
1987; Carsten 1995; Gibson 1995; Lauser 1994).

In ihrem 1987 erschienenen einflussreichen Artikel Incestuous Twins and the House So-
cieties of Insular Southeast Asia untersucht Errington die Sozialsysteme des insularen

19 Die internen Differenzen innerhalb einer Altersgruppe werden voriibergehend »vergessen«, wenn
die Tao-Dérfer bei inselweiten Sportfesten gegeneinander antreten. Da viele junge Mdnner heute
nicht mehr in Bootsgruppen organisiert sind, werden von der kommunalen Dorfverwaltung wih-
rend der»Fliegende-Fische-Saison« (rayon) Fischereifahrten organisiert, an denen auch Manneraus
antagonistischen Verwandtschaftsgruppen teilnehmen. Weitere Anldsse, die einen Zusammenhalt
der Altersgruppe fordern, sind Auseinandersetzungen mit anderen Dorfern, die bis in die 1980er-
Jahre hinein kdmpferisch ausgetragen wurden, sowie die kollektive Vertreibung der anito nach
einem Todesfall, der sich im Dorf ereignet hat.

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Zur Geschichte und Sozialstruktur

Siidostasiens aus der Perspektiven des Frauentausches bzw. der »Geschwisterschaft«.
Sie unterscheidet zwischen den culture areas Ost-Indonesien und Centrist Archipelago,
der neben den iibrigen Landesteilen Indonesiens auch Malaysia und die Philippinen
umschliet. Eine strikte Trennung beider Regionen ist nicht moglich, es handelt sich,
wie sie herausstellt, um ein Behelfsmodell. Im Centrist Archipelago differenziert sie
zusitzlich zwischen hierarchischen und nicht hierarchischen Gesellschaften, wobei
Letztere fiir die Erdrterung der sozialen Organisation der Tao ausschlaggebend sind.
Als Beispiele fiir Gesellschaften mit einer nicht hierarchischen oder »egalitiren« Or-
ganisationsform verweist Errington (1987: 407f.) auf die Semai (Dentan 1968), Ilongot
(R. Rosaldo 1970, 1980) und Iban (Freeman 1960, 1961, 1962, 1970).%°

Fir Erringtons Theorie bedeutsam ist die Tatsache, dass die Gesellschaften des
Centrist Archipelago nach dem Hawaii-Typ (Murdock 1960) klassifizieren und somit auf
terminologischer Ebene keine Differenzierung zwischen »Geschwistern« und »Cousi-
nen und Cousins« vornehmen.* Das hieraus resultierende System von Altersgruppen
beschreibt Errington (1987) wie folgt:

»Centrist Archipelago relationship technologies divide people into generations.
Ego and his or her zero- to nth-degree siblings (ranging from what we call full
siblings to distant cousins) form one layer. The generation a layer above Ego’s
consist of parents and their siblings from zero- to nth-degree. Ego’s children
and their siblings from zero- to nth-degree (people we would call children, ne-
phews and nieces, and the children of Ego’s cousins) form the layer junior to
Ego’s, and so on.« (Errington 1987: 409)

Dieses klassifikatorische System trifft auch auf die Tao zu, wobei zu differenzieren ist,
aus wessen Perspektive heraus die »Verwandtschaftsgruppe« betrachtet wird. Denn
je nachdem ob man den Fokus auf Referenztermini oder Adresstermini legt, ergeben
sich unterschiedliche soziale Grenzziehungen.

Referenzielle Bezeichnungen ziehen eine deutliche Grenze zwischen »Geschwis-
tern« (kakteh*?), »Cousinen und Cousins ersten Grades« (kateysa), »Cousinen und

20 Der Unterschied zwischen den hierarchischen und nicht hierarchischen Gesellschaften des Centrist
Archipelago ist kein absoluter, sondern ein gradueller. Viele der von Errington beschriebenen Merk-
male beziehen sich folglich auf beide gesellschaftliche Subformen. Wenn im Folgenden soziostruk-
turelle Merkmale Allgemeingiiltigkeit haben, werde ich die Cesellschaften des Centrist Archipelagos
als eine Einheit betrachten und nur dann explizit auf die »nicht hierarchischen« bzw. »egalitaren«
Gesellschaften hinweisen, wo dies nétig ist.

21 Errington (1987: 409) merkt selbst an, dass nicht notwendigerweise eine Ubereinstimmung zwischen
Verwandtschaftsterminologien und sozialer Praxis besteht. Dennoch hilt sie es fiir ein sinnvolles
analytisches Verfahren, zunichst von Verwandtschaftsterminologien auszugehen, da diese ein
verbal-symbolic milieu bilden, in dem soziales Leben stattfindet.

22 AufChinesisch lautet diese Bezeichnung 52 55 8B 8k xiongdi-jiemei (wértlich: »alterer Bruder—jiingerer
Bruder und iltere Schwester —jiingere Schwester«). Durch die vermehrte Ubernahme chinesischer
Verwandtschaftsbegriffe verandern sich allmahlich die Konzeptionen von Verwandtschaft bei
den Tao. Anders als beim Tao-sprachlichen kakteh, das keinen Fokus auf Gender legt, impliziert das
chinesische Wort fiirsGeschwister«bereits eine mannliche Vorrangstellung, da Briider explizit zuerst
genannt werden. Die Ubernahme einer anderen Sprache gehtimmer auch mit der Ubernahme neuer
Konzepte einher.

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m

85


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Geister der Kindheit

Cousins zweiten Grades« (kaposing) sowie »Cousinen und Cousins dritten Grades«
(kaporongan). Zu den jeweiligen Gruppen gehéren sowohl patri- als auch matrilatera-
le Verwandte derselben Generation sowie deren Ehepartner, d.h. die Tao verwischen
auf der Ebene der Referenztermini die Grenzen zwischen »Geschwistern« und ihren
Heiratspartnern, nicht aber zwischen einer »Geschwister«gruppe und ihren Cousinen
und Cousins. Aus Sicht von Ego ist die Zusammensetzung der kakteh wie folgt: H/W,
B, Z, HB, HZ, WB, WZ, BW, ZH, HBW, HZH, WBW und WZH.?*

Durch die Inklusion kollateraler und affinaler Verwandter in jeder neuen Gene-
ration wichst die Gruppe von Egos Nachkommen betrichtlich an. Die Kinder der
kakteh werden miteysa genannt und deren Kinder, die Enkelkinder der kakteh also,
mikaposing. Je nach relativem Lebensalter und reproduktivem Erfolg kann die An-
zahl der mit Ego (bzw. der Gruppe der kakteh) assoziierten Personen betrichtlich
variieren. In diesem bilateralen verwandtschaftlichen System wird nicht Abstam-
mung, sondern Eltern- und GrofRelternschaft sowie »Geschwisterschaft« betont.
Aufsteigende Generationen wechseln nach der Geburt des ersten Kindes einer jeden
neuen Generation ihre Namen, die dann »Vater/Mutter von X« oder »Grof3eltern-
teil von Y« lauten (siehe Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive). Wenn entfernt
verwandte Personen ihr Verwandtschaftsverhiltnis erkliren sollen, fithren sie ihre
Beziehung in der Regel auf ein Geschwisterverhiltnis gemeinsamer Ahnen zuriick
(vgl. McKinley 1981; Carsten 2004 [1995]: 312).

In der Alltagspraxis verwenden die Tao jedoch keine Referenztermini, sondern
Adresstermini, mit denen innerhalb der »Geschwister«riege nicht nach Geschlecht,
sondern nach Alter differenziert wird: Altere »Geschwister« werden als kaka und jiin-
gere als wari bezeichnet.? Doch anders als im Falle der referenziellen Termini wird
mit den Bezeichnungen kaka und wari sehr grofdziigig umgegangen, denn nicht nur
die Angehorigen der kakteh werden so benannt, sondern auch Personen, die streng ge-
nommen als »nicht verwandt« gelten miissten, aber in einer Beziehung der relatedness
zu Ego stehen.”

Bezugspersonen lenken bei Rundgingen im Dorf die Aufmerksamkeit ihrer
Kinder bereits ab dem Alter von 1,5 Jahren auf deren Peergruppe, indem sie sagen:

23 Die oben aufgefithrten Symbole werden in der Sozialanthropologie verwendet, um die folgenden
Verwandtschaftspositionen zu bezeichnen: H = »husband«; W = »wife«; B = »brother«; Z = »sister,
HB =»husband’s brother«; HZ = »husband’s sister«; WB = »wife’s brother«; WZ = »wife’s sister« usw.
Briider und Schwestern verfiigen vor der Heirat exakt (iber dieselben Mitglieder innerhalb ihrer zipos.
Aus diesem Grund wdre es vielleicht passender, von Geschwister-zentrierter anstelle von Ego-zent-
rierter Verwandtschaft zu sprechen.

24 Obwohl die meisten Tao unter 40 Jahren im Alltag ausschliefRlich auf Chinesisch kommunizieren,
benutzen viele von ihnen trotzdem diese Tao-sprachlichen Bezeichnungen. Alternativ kann auf die
chinesischen Bezeichnungen S EF gege (»ilterer Bruder«), 3538 didi (jiingerer Bruder«), {848 jiejie

(valtere Schwester«) und $k¥k meimei (»jiingere Schwester«) zuriickgegriffen werden. Allerdings
differenziert das Chinesische im Gegensatz zum ciriciring no tao nach Alter und Geschlecht.

25 Wihrend meines Feldaufenthaltes wurde auch ich bisweilen in das inklusive System der Adress-
termini integriert. Ich erinnere mich noch daran, wie meine beiden Assistentinnen gelacht haben,
als sie erfuhren, dass ich geringfligig jinger war als sie, da ich sie nun trotz meiner statushoheren
Position als »Lehrer« (BB laoshi) mit kaka anreden musste. Bei Yu (1991: 57) heift es: »... [Elgo will
use the term wali [sic] to address those who are younger than he or she, regardless of weather they are
relatives by blood or marriage or not, and kaka for those who are older.«

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Zur Geschichte und Sozialstruktur

»fth /8t R ARBVEE 26 / Kk ik« »Ta/ ta shi nide didi/ meimei« oder »fthl /4t 2 YREVE] 5F / 40 1B«
»Ta/ta shinide gege/jiejie«, was so viel bedeutet wie »Er/sie ist dein wari« bzw. »Er/sie
ist dein kaka«. Auch weisen sie ihre Kinder an, Stifligkeiten und Spielzeug mit den
Altersgenossen zu teilen. Dieses Verhalten habe ich Dutzende Male beobachtet, als ich
meine eigenen Kinder im Dorf betreute, und gewéhnte mir bald selbst an, dhnlich zu
verfahren. In der Regel handelte es sich bei den Siuglingen und Kleinkindern, auf die
verwiesen wurde, um klassifikatorische »Geschwister«, zu denen kein niheres Ver-
wandtschaftsverhiltnis vorlag.

Die Adresstermini sind im Gegensatz zu den Referenztermini dazu geeignet, so-
ziale Grenzen zu tiberwinden. Es handelt sich hierbei um ein inklusives klassifika-
torisches System, nach dem in der Theorie — aber nicht in der Praxis — die gesamte
Alterskohorte eines Dorfes unter dem Idiom der »Geschwisterschaft« zusammen-
gefithrt werden kann.? Wihrend das System der Adresstermini auf die Gegenwart
bezogen ist, entfaltet das System der Referenztermini eine prozessuale Dynamik
iiber mehrere Generationen hinweg. Man kénnte auch sagen, dass Ersteres einen
integrativen Charakter aufweist, der in gewisser Weise der sich 6ffnenden Perspek-
tive der zipos entspricht, wohingegen Letzteres mit der Perspektive der asa so inawan
verbunden ist. Diesen Punkt werde ich wieder aufgreifen, wenn ich die Lebenslauf-
Perspektive und die Geschlechterrelationen der Tao behandele.

Fremde

Beziehungen zu »Fremden« (kadwan tao)* zeichnen sich durch indifferentes Verhalten
aus, Hilfestellung oder fursorgliches Verhalten ist von ihnen in der Regel nicht zu er-
warten. Bei kadwan tao handelt es sich um eine ambivalente oder neutrale Kategorie,
ibersetzt bedeutet der Begriff »andere Menschen«.”® Da man jedoch den »anderen«
misstraut und nichts Gutes von ihnen erwartet, verfiigt diese Gruppe bereits iiber eine
negative Konnotation. Aus Sicht eines gegebenen Egos wird ein Grofteil der Dorfbe-
wohner der Gruppe der »Fremden« zugerechnet. Es handelt sich hierbei um Personen,
die man zwar kennt, iiber deren Belange man aber nicht gut Bescheid weif (und zum
Teil auch nicht Bescheid wissen will). Zu »Fremden« bestehen keine Tauschbeziehun-
gen, es erfolgt weder Geben und Nehmen von Nahrung noch sitzt man fiir gew6hnlich
beisammen, um zu essen. Wenn »fremde Personen« trotzdem aus irgendeinem Grund

26 Auch andere Verwandtschaftsbezeichnungen wie maran (»Onkel«) und kaminan (»Tante«) werden

(bzw. wurden) grofiziigig verwendet. Frither haben Kinder mannliche Angehérige ihrer Elternge-
neration mit »Maran kong !« (etwa: »Onkel, sei gegriufit!«) bzw. weibliche Angehérige mit »Kaminan
kong !« (»Tante, sei gegrifit!«) begriift, wenn sie ihnen im Dorf begegneten. Entsprechend begriifiten
Kinder einen »Grofdvater« mit »Akey kong !« und eine »Grofimutter« mit »Avakes kong !«. Dabei war es
oft unerheblich, ob ein tatsachliches Verwandtschaftsverhiltnis vorlag oder nicht. Das Criilen der
Alteren wurde als eine Frage der »Héflichkeit« und des »Respekts« (manaraley) aufgefasst. Durch das
korrekte GriiRen wurde die soziale Beziehung von den Kindern anerkannt und von den Alteren er-
widert. Auch wenn dies nach wie vor ein wichtiges Erziehungsziel darstellt, ldsst es sich heute in der
Praxis nicht mehr hdufig beobachten.

27 Sofern es sich bei den »Fremden« um auswaértige Personen handelt, die keine Tao sind, sagt man
dehdeh. Dieser Begriff impliziert sowohl eine kulturelle als auch ethnische Andersartigkeit.

28 De Beauclair (1959b:194) (ibersetzt kaduan [sic] mit»non-related individual«.

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m

87


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Geister der Kindheit

zusammenkommen, ist diese Begegnung zumeist durch »gegenseitige Schiichtern-
heit/Verlegenheit/ Hemmung« (macikakanig) gekennzeichnet.?”

Feinde

Wenn nach einer »schlechten Behandlung« (jyasnesnekan) keine Entschuldigung oder
Entschidigung erfolgt, konnen sich die gegenseitigen »schlechten Gefithle« (marahet
so onowned) verhirten, sodass eine »Feindschaftsbeziehung« (ikavosoyan) entsteht. Zu
einer »schlechten Behandlung« zihlen u.a. Krinkungen, Diebstahl und kérperliche
Gewaltanwendung. Bei Mord oder Totschlag kam es in der Vergangenheit zu Blutra-
che. Bei den Tao muss die Zufiigung einer blutenden Wunde durch Blattgold, Perlen
oder Tarofelder kompensiert werden. Weigert sich der Titer, Wiedergutmachung zu
zahlen, hat dies in der Regel die Aufnahme einer »Feindschaftsbeziehung« zur Folge.
»Feinde« gehen sich im Dorf aus dem Weg und verleugnen ihre Existenz durch gegen-
seitige »Nichtbeachtung« (jiozayan). »Feindschaft« zeichnet sich auch dadurch aus,
isst« (maciakan so kanen), sie ist von einem totalen Beziehungsabbruch gekennzeich-
net. Auch sind »Feindschaftsbeziehungen« keine individuellen Angelegenheiten. Der
»Groll« (somozi do onowned), den eine Person gegeniiber einem »Feind« in ihrem tiefs-
ten Inneren empfindet, richtet sich in der Regel auch gegen dessen nihere Verwandte
bzw. Haushaltsangehoérige.

»Feindschaftsbeziehungen« machen auch vor den Kindern der beteiligten Grup-
pen nicht Halt, denn die Angehdrigen antagonistischer Verwandtschaftsgruppen
neigen dazu, jingere und schwichere Gegner in der Alleinsituation zu beschimen
und in Einzelfillen auch zu »misshandeln« (jyasnesnekan). Den Abkémmlingen von
Dieben berichtet man immer wieder vom schlechten Verhalten ihrer Eltern (oder ggf.
auch ihrer GroReltern). Man ermahnt sie zu verschwinden, da nach Vorstellung der
Tao davon auszugehen ist, dass sie es ihren Vorfahren gleichtun und ebenfalls stehlen
werden. Auf diese Weise werden vergangene Missetaten iiber mehrere Generationen
hinweg von Teilen der Dorfgemeinschaft erinnert und die Nachkommen der »Feinde«
stigmatisiert.

Ingroup vs. Outgroup

Ich fasse die Kategorien »Verwandte«, »Freunde«, »Fremde« und »Feinde« der Ein-
fachheit halber im weiteren Verlauf dieser Arbeit in zwei Gruppen zusammen, die
ich als Ingroup und Outgroup bezeichne.* Die Angehdrigen der Ingroup sind die-
jenigen Personen, die einem Individuum gegeniiber fursorglich auftreten und es
ggf. mit Nahrung versorgen. Hierzu zihlt die hierarchisch organisierte Verwandt-
schaftsgruppe ebenso wie die Gruppe der »Freunde«. Ich orientiere mich somit bei

29 Dies ist z.B. der Fall, wenn die chinesischen Erzieherinnen der GYB die Eltern der Kinder zu einer
gemeinsamen Aktivitat in den Klassenraum einladen. Die auf diese Weise entstandene soziale
Situation ist fiir die Bezugspersonen ungewohnt, da sie nach den sozialen Interaktionsmustern des
Dorfes niemals als Gruppe zusammengekommen wéren.

30 Es mussangemerktwerden, dass Ingroup und Outgroup von mir erstellte Kategorien sind, die sich in
der Sprache der Tao nicht ausfindig machen lassen.

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Zur Geschichte und Sozialstruktur

Abbildung 7: Sportfest in Yayo: Sportfeste gehoren zu den wenigen Anlissen, bei denen Bewohner

aus allen Inseldorfern Lanyus zusammenkommen. Teilnehmer und Zuschauer mischen sich jedoch
nicht, sie verbleiben innerhalb ihrer jeweiligen Dorfgruppen. In der Interaktion mit anderen Insel-
dorfern werden interne Differenzen voriibergehend zuriickgestellt.

der Zusammensetzung der Ingroup an dem von Carsten (2000) gepragten Begriff der
relatedness, der das soziale Netzwerk der einem wohlgesonnenen Personen aus der
Praxis heraus definiert und somit biologische Verwandte enthalten kann, aber nicht
muss. Der Ingroup gegeniibergestellt ist die Outgroup, die sich aus »Fremden« und
»Feinden« zusammensetzt, die sich einem Individuum und dessen Haushalts- und
Verwandtschaftsgruppe gegeniiber normalerweise indifferent bis feindselig verhal-
ten. Ich zihle die kadwan tao zur Outgroup, weil »Fremden« gegeniiber ein grundsitz-
liches Misstrauen besteht. Not leidende Personen kénnen nicht davon ausgehen, dass
»fremde Personen« sich ihrer erbarmen und helfen - auch wenn dies in der Praxis
durchaus vorkommen mag.*

Die binire Einteilung in fiirsorglich und feindselig gesonnene Gruppen entspringt
dem Denken der Tao, die wie auch andere austronesische Gruppen iiber eine dua-
listische Weltordnung verfiigen, in der sich »gute« (apiya) und »schlechte« (marahet)
Wirkungskrifte gegeniiberstehen. Nach Errington (1987: 416) ist die relativ kom-
promisslose Aufteilung in »Freund« und »Feind« ein soziostrukturelles Merkmal
egalitir ausgerichteter Gesellschaften auf den Philippinen, in Malaysia und Teilen

31 Seit den spiten 1950er-Jahren haben sich aufgrund der Ubernahme christlicher Vorstellungen die
Verhaltensweisen unter »fremden Personen« allméhlich verdndert. Die »christliche Nachstenliebe«
hatin der Praxis allerdings nicht dazu gefiihrt, dass antagonistische Beziehungen iberwunden wor-
den waren. Immer wieder kommt es vor, dass Tao in Nachbardérfern zum Cottesdienst gehen, um
ihren»Feinden«in der Kirche ihres Heimatdorfes nicht zu begegnen.

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m

89


https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Geister der Kindheit

Indonesiens. Auf diesen Punkt werde ich in Kapitel 5 bei der Besprechung mensch-
licher und geistartiger Welten noch einmal zurtickkommen.

Zwischen den diversen sozialen Gruppen bestehen affektive und emotionale Grenz-
ziehungen, die sich wie folgt zusammenfassen lassen: In Anwesenheit von Personen der
Ingroup empfinden die Tao ein »Sicherheitsgefithl« (mahanang so onowned), wohingegen
sie im Umgang mit Personen der Outgroup potenziell »Gefahr« (ikeynanawa) verspiiren.
Tao-Kinder erfahren vom Siuglingsalter an, dass ein Verlassen der als sicher geltenden
sozialriumlichen Umgebung der Ingroup mit Gefahren verbunden ist.

Kommensalitit und Nahrungstausch dienen als zentrale Marker bei der Unter-
scheidung zwischen Ingroup und Outgroup. Die Fiirsorglichkeit unter den Angeho-
rigen der Ingroup wird dadurch zum Ausdruck gebracht, dass man Nahrungsmittel
miteinander teilt und zusammen genieft. Das »gemeinsame Essen« (maciakan so
kanen) ist eine »Verwandtschaft« konstituierende Handlung, die im Umgang mit
Personen der Outgroup unterbleibt und im Falle von »Feindschaft« aufgrund von
Reinheitsvorstellungen tabuisiert ist.

13.02.2026, 15:50:47. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - = IREm=m



https://doi.org/10.14361/9783839460290-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

