»Sagen, was sich eigentlich nicht sagen
lasst« — Adorno, Blumenberg und andere

Leser Wittgensteins

RUDIGER ZILL

Entflogene Worte

Manche Sitze verlieren ihre Fassung. Urspriinglich geboren im
Rahmen einer bestimmten Argumentation, als Teil eines konkre-
ten Textes, fallen Sie aus diesem Kontext oder werden dort heraus
gebrochen. So vereinzelt, machen sie sich selbststindig und gehen
ihrer eigenen Wege, laufen davon, entschwinden - wie der flie-
gende Robert - in die Liifte, und so werden sie dann zu Gefliigel-
ten Worten. Descartes »Cogito ergo sum« oder Adornos »Es gibt
kein richtiges Leben im falschen« kennt und zitiert auch der, der
nicht einmal weifs, wo genau es steht. So werden diese Sitze zu
Sprichwortern, Lebensweisheiten, eine besondere Art von Aha-
Sédtzen. Der Berliner Oberlehrer Georg Biichmann hatte 1864 die
geniale Idee, solche »Gefliigelten Worte« zu sammeln.

Entflogene Worte konnen aber auch an anderen Orten wieder
landen, koénnen sich neu vernetzen. So hat zum Beispiel Derek
Jarman eine Reihe von Sentenzen aus den Werken Ludwig Witt-
gensteins - schauspielerisch verkérpert - hintereinander ge-
schnitten und auf diese Weise ein filmisches Portrit des Philoso-
phen versucht.! In der Tat scheint sich gerade Wittgenstein fiir

1 Vgl Wittgenstein, GB 1992 (BFI/Uplink/Channel Four), Regie: De-
rek Jarman, Buch: Derek Jarman, Terry Eagleton, Ken Butler.

41

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUDIGER ZILL

solch ein Verfahren anzubieten, stammen doch viele wirkméch-
tige Sidtze der Philosophiegeschichte aus den Schriften dieses
heimlichen Aphoristikers, am prominentesten vielleicht jenes
»Wovon man nicht sprechen kann, dariiber mufi man schweigen.«
Urspriinglich der Schlusssatz aus dem Tractatus logico-philosophi-
cus, der eine fast identische Formulierung aus dem Vorwort wie-
der aufnimmt,? hat er bei aller Flughohe eine merkwiirdig grofie
Reichweite erhalten, hat sich auch in den Reflexionen anderer be-
deutender Theoretiker niedergelassen und ist so zu einer Art In-
kunabel neuerer Philosophie geworden.

Dabei hat der Satz eine seltsame, sich fast selbst dementie-
rende Form. Miisste er nicht heiflen: »Woriiber man nicht spre-
chen kann, davon muss man schweigen«? Sicher sind beide For-
men, »wovon« und »woriiber«, fiir beide Tatigkeiten, Sprechen
und Schweigen, umgangssprachlich moglich, aber ist das »Wo-
von« nicht eher eine Mauer, etwas von auflen, das gerade die Ab-
wehr des Schweigens besser thematisieren wiirde, und das »Wor-
iiber« das eher Diskursive, das eine Sache durcharbeitet?? Irritie-
rend scheint die Formulierung des Satzes fiir manchen zu sein,
weswegen er dann auch oft ungenau zitiert wird.

Aber selbst Aphorismensammlungen wie der Biichmann ent-
ziehen ihre Sitze nicht nur ihrem Kontext, sondern relokalisieren
sie gleichzeitig durch die Art ihrer Zusammenstellung. In einer
neuen Version des Biichmann - in dem inzwischen auch Wittgen-
steins Satz seinen Platz gefunden hat* - wird er genealogisch mit

2 Vgl. Ludwig Wittgenstein: »Tractatus logico-philosophicus« [1921],
in: Rush Rhees (Hg.), Werkausgabe in 8 Bénden, Frankfurta. M.:
Suhrkamp 1984, Bd. 1,S. 9 und S. 85, §7.

3 Caroline Neubaur verteidigt allerdings die Wortwahl in ihrem Auf-
satz »Schweigen, Stille, Reverie. Erscheinungsformen einer sakralen
und psychoanalytischen Kategorie«, in: Ursula Engel/Lilli Gast/
Josef Bernd Gutmann (Hg.): Bion. Aspekte der Rezeption in
Deutschland, Tiibingen: Edition Diskord 2000 (= Perspektiven klei-
nianischer Psychoanalyse Bd.8), S.111-156, insbes. S.120-122.
Boéthius” Sentenz, zu der ich weiter unten noch komme, wird dort
S. 119 diskutiert, allerdings ohne direkten Bezug auf Wittgenstein.
Dasselbe auch in gekiirzter Form mit verdndertem Anfang unter
www.boell-bremen.de.

4 Georg Biichmann (Hg.): Der Neue Biichmann. Gefliigelte Worte.
Der klassische Zitatenschatz, Aufl. bearb. v. Winfried Hoffmann,

42

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

einem anderen beriihmten, historisch allerdings weit entfernten
Zitat verkoppelt, mit dem Satz »Si tacuisses, philosophus mansis-
ses« - Und héttest du geschwiegen, wérst du Philosoph geblieben
- aus Boéthius” Trost der Philosophie.5 Sieht man davon ab, dass
beide Sitze Aufforderungen zum Schweigen sind, so spricht doch
auf den ersten Blick wenig fiir das verwandtschaftliche Verhiltnis,
denn der eine ist ein ethischer Satz, der andere erscheint als epis-
temologischer. Bei Boéthius ist die Philosophie in erster Linie jene
Kunst, die fiir die Seele das leistet, was die Medizin fiir den Kor-
per verspricht: die Schmerzen zu lindern und die Krankheiten zu
heilen. Sie ist das Einstudieren einer geistigen Haltung, die sich
von falschen Giitern wie Reichtum und weltlichen Ehren fernhlt
und sich daher auch zu falschen Anwiirfen anderer nicht dufiert.
Bei Wittgenstein geht es um die klassisch-neuzeitliche Anstren-
gung, die Grenzen der Erkenntnis zu bestimmen.

Dennoch zieht auch ein Autor, der dies alles sehr gut weif3, die
Verbindung. Allerdings verkniipft er beide Sdtze auf subtilere und
elegantere Weise. In Hans Blumenbergs Nachlassband Die Ver-
flihrbarkeit des Philosophen findet sich eine Reflexion tiber diesen
Satz unter den Titel »Das Schweigen, um Philosoph zu bleiben«.
Sie steht am Ende von insgesamt fiinf Passagen zu Wittgenstein.
Vielleicht ist es kein Zufall, dass die erste mit einer Erinnerung an
ein anderes berithmtes Bonmot von Wittgenstein beginnt, namlich
an den Satz, dass die Philosophie eine Frage behandle wie eine
Krankheit - und hier sind nun durchaus epistemologische Fragen
gemeint, die aber durch die Metaphorik einen ethischen Subtext
erhalten.® In der Tat neigen die neueren Interpretationen Wittgen-

Berlin: Ullstein 412003. Hier entscheidet man sich tibrigens fiir die
weniger beriihmte Formulierung aus dem Vorwort: »Wovon man
nicht reden kann, dariiber muff man schweigen«. In einer anderen
Zitatensammlung wird der Satz angeglichen: »Woriiber man nicht
sprechen kann, dariiber muss man schweigen.« Marco Fechner: Die
besten Zitate der Welt, Wiesbaden: Marix 2006, S. 276.

5 Vgl. Boéthius: De consolatione philosophiae II/ dt. Trost der Philoso-
phie [524], iibertr. v. H. M. Endres, Miinchen: Goldmann 1961, S. 58f.

6 Vgl. Hans Blumenberg: »Das Postulat des Haltmachenkénnens, in:
ders., Die Verfiihrbarkeit des Philosophen, Frankfurta. M.: Suhr-
kamp 2000, S. 184.

43

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUDIGER ZILL

steins dazu, ihn stdrker als Ethiker zu lesen.” In einer weiteren
Passage diskutiert Blumenberg ausgiebig die Metaphern, die Witt-
genstein in seinen Kriegstagebtichern fiir den Prozess der Wahr-
heitssuche verwendet: Er mischt Licht- und Arbeitsmetaphern,
zwei Bildfelder, die in der Tradition keinesfalls zusammengingen.
Insgesamt aber wird hier ein sehr miihseliger, fast schmerzhafter
Prozess, ein Ringen um Worte beschrieben. Wittgenstein vertraut
seinem Tagebuch in den chiffrierten Passagen sogar Selbst-
mordgedanken an. Immer wieder erscheinen dabei auch For-
mulierungen wie »Aber noch immer kann ich das eine erlosende
Wort nicht aussprechen«, »Das erlésende Wort nicht ausgespro-
chen. Gestern lag es mir einmal ganz auf der Zunge.« Die Arbeit
am Text des Tractatus erweist sich als existentielles Ringen. Blu-
menberg kommentiert diese Passagen nun:

»Welcher Art mochte sie [die grofSe Entdeckung] gewesen sein? Wohl
nicht von der des >Tractatus¢, denn der enthilt nichts vom Typus des
erlosenden Wortes. Man muf3 annehmen, daf8 er das, was ihm schon auf
der Zunge gelegen hatte, mit dem siebten und letzten Satz des >Tracta-
tus« sich selber ein fiir allemal verbieten wollte.«®

Dieser Schluss ist nun gewissermafien die Uberleitung zur eigent-

lichen Auseinandersetzung mit dem Satz vom Schweigenmiissen.
In »Das Schweigen, um Philosoph zu bleiben« verweist Blu-

menberg auf die paradox anmutende Tatsache, dass dieser so un-

7 Vgl. Matthias Krof8: Klarheit als Selbstzweck. Wittgenstein {iiber
Philosophie, Religion, Ethik und Gewifsheit, Berlin: Akademie 1993,
eine neuere Bestandsaufnahme in Ulrich Arnswald/Anja Weiberg
(Hg.): Der Denker als Seiltinzer. Ludwig Wittgenstein iiber Reli-
gion, Mystik und Ethik, Berlin: Parerga 2001.

8 Hans Blumenberg: »Die imagindre Anndherung an eine endgiiltige
Wahrheit - Wittgensteins Kriegstagebiicher 1914-1916«, in: ders.,
Die Verfithrbarkeit des Philosophen, Frankfurta.M.: Suhrkamp
2000, S. 189-196, hier S.196. Diese Reflexion findet sich als einzige
der fiinf auch in: Hans Blumenberg, Lebensthemen. Aus dem Nach-
laf3, Stuttgart: Reclam 1998; dort unter dem Titel »Doppelte Buchfiih-
rung - Wittgensteins Kriegstagebticher 1914-1916« (S. 120-128); unter
diesem Titel urspriinglich als Glosse in der Neuen Ziircher Zeitung.

44

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

gemein erfolgreiche Satz inhaltlich extrem erfolglos war.? Kaum
einer habe sich an diesen, wie Blumenberg ihn nennt, »Ratschlag«
gehalten, nur Wittgenstein selbst habe es zunéchst getan. » Aber
nicht fiir immer. Als er wieder zu sprechen begann, erfand er wie
zur Wiedergutmachung am Verschwiegenen die >Sprachspiele«.«10
Etwas mokant stellt Blumenberg uns dann aber die Frage: »Mufste
nun auch auf ihn der alte Spruch angewendet werden, wenn er
doch geschwiegen hétte, wére er Philosoph geblieben?«!! Er be-
antwortet sich die Frage aber gleich selbst im Namen Wittgen-
steins: Es sei dem Autor der Philosophischen Untersuchungen nicht
darum gegangen, Philosoph zu bleiben, also philosophisch zu re-
den, sondern darum, iiber Philosophie zu sprechen. Ob dies nun
wiederum wirklich Wittgensteins Antwort gewesen wére - oder
ob er nicht gesagt hitte, bei seinem Versuch, den Verhexungen
der Sprache auf die Spur zu kommen, gehe es gerade nicht
darum, iiber Philosophie zu sprechen, sondern iiber den Alltag -
bleibe dahingestellt. Interessant aber ist die Wendung, die Blu-
menberg noch anfiigt:

»Im iibrigen hitten es die Philosophen Wittgenstein nie verziehen,
wenn er es mit dem Schweigen bis aufs Letzte getrieben hitte - nicht
einmal die, die ihm als Widerspruch nachtragen, daf} er sich nicht ans
eigene Verbot gehalten habe. Er hat weitergemacht; wir alle diirfen
weitermachen. «12

Die grofie argumentative Last dieser Passage hidngt genau ge-
nommen am Semikolon des letzten Satzes. Es trennt eigentlich die
beiden Teile des Satzes eher, muss sie aber de facto verbinden, um
uns allen eine Lizenz zum Weiterphilosophieren auszustellen.
Wittgensteins eigene performative Selbstkorrektur erméchtigt uns

9 Vgl Hans Blumenberg: »Das Schweigen, um Philosoph zu bleiben,
in: ders., Die Verfiihrbarkeit des Philosophen, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 2000, S. 197f.

10 Ebd.

11 Ebd. Blumenbergs Fragment hat insgesamt einen eher ironisieren-
den Tonfall, der an ein Gedicht von Robert Gernhardt erinnert, vgl.
»Kleine Erlebnisse grofler Manner. Kant«, in: Robert Gernhardt/ F.
W. Bernstein, Besternte Ernte, Frankfurta. M.: Zweitausendeins
1976, S. 56.

12 H. Blumenberg: »Das Schweigen, um Philosoph zu bleiben, S. 197f.

45

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUDIGER ZILL

Nachkommen, auch nach ihm noch iiber die Fragen unseres Fa-
ches zu sprechen.

Erst nach diesem Schluss, »diesem guten Ausgang fiir alle,
kommt Blumenberg ausfiihrlicher auf die eigentliche Boéthius-
Anekdote zu sprechen; er referiert sie kurz und analysiert sie mit
dem Ergebnis, der zum Schweigen Genétigte habe vom Reden
nicht aus Tugendzwecken, sondern des Ruhmes wegen, also um
als Philosoph zu gelten, Abstand genommen. Er konnte die Probe
gar nicht bestehen. In seinem Fazit nun betont Blumenberg selbst
den Unterschied zwischen dem falschen Philosophen und Witt-
genstein: »Fiir Wittgenstein gilt eher das Umgekehrte: Er mufste
genotigt werden, ein Philosoph zu bleiben.«13

Diese Notigungen sind wie der Satz selbst aber ein Faszino-
sum fiir viele andere Philosophen geblieben. Der Punkt 7 aus dem
Tractatus ist fiir viele nach wie vor ein Affektsatz, ein Satz, auf den
sie heftig reagieren, nicht nur anekdotisch psychologisierend wie
Blumenberg in seinem Nachlassband, sondern auch mit inhalt-
lichen Antworten.

Konstellationen vs. Begriffe:
Theodor W. Adorno

Theodor W. Adorno zitiert den Satz an mehreren Stellen. Am 5.
Juni 1962 kommt er in seinen Vorlesungen zur Philosophischen
Terminologie auf ihn zu sprechen. Diese Vorlesung, die siebte, be-
ginnt mit dem Grundgedanken, dass die Philosophie ihren Ge-
genstand anders als die Einzelwissenschaften noch nicht habe,
sondern erst suche.

»Das hangt mit dem Ausdrucksmoment zusammen; sie will mit dem
Begriff eigentlich das Nichtbegriffliche ausdriicken. Wenn der berithmte
Wittgenstein'sche Satz sagt, dafl man nur das sagen soll, was man klar
aussprechen kann, iiber das andere aber schweigen, dann wiirde ich
dem den Begriff der Philosophie geradezu entgegensetzen und sagen,
die Philosophie sei die permanente und wie immer auch verzweifelte
Anstrengung, das zu sagen, was sich eigentlich nicht sagen laf3t.«14

13 Ebd.
14 Theodor W. Adorno: Philosophische Terminologie. Zur Einleitung,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1973, Bd. 1, S. 82.

46

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

Adorno zitiert den Satz dann ausdriicklich in seinem dritten Auf-
satz der Drei Studien zu Hegel, an dem er etwa zu dieser Zeit gear-
beitet haben muss, und auch hier schliefit er daran eine eigene,
ganz entgegen gesetzte Definition der Philosophie an:

»Der Spruch Wittgensteins: >Wovon man nicht sprechen kann, dariiber
mufs man schweigens, in dem das positivistische Extrem in den Habitus
ehrfiirchtig-autoritdrer Eigentlichkeit hiniiberspielt, und der deshalb
eine Art intellektueller Massensuggestion austibt, ist antiphilosophisch
schlechthin. Philosophie liefle, wenn irgend, sich definieren als An-
strengung, zu sagen, wovon man nicht sprechen kann; dem Nichtiden-
tischen zum Ausdruck zu helfen, wihrend der Ausdruck es immer
doch identifiziert.«!>

Die Abwehr Wittgensteins, in den Vorlesungen noch héflich for-
muliert, wird hier zu einem scharfen Angriff; die Definition der
Philosophie ist fast gleich lautend, insgesamt etwas ausfiihrlicher.
Dafiir ist sie in den Vorlesungen etwas pathetischer, die Anstren-
gung nicht nur einfach eine Anstrengung, sondern eine »perma-
nente und wie immer auch verzweifelte«. Hétte er Wittgensteins
Kriegstagebiicher gekannt und hitte er vor allem Blumenbergs
Interpretation der entsprechenden Passagen kennen konnen, er
hiitte in dem dort beschriebenen Gestus wohl die Verzweifelung
und stetige Anstrengung wieder finden konnen. Aber es geht ja
nicht um psychologische Haltungen. Es geht hier um einen
grundsétzlichen Unterschied in der Auffassung, wie mit Sprache
umzugehen sei. In der Negativen Dialektik schreibt er dazu biindig,
es sei an der Philosophie, sich anzustrengen, »iiber den Begriff
durch den Begriff hinauszugelangen«.16

In »Skoteinos« zitiert Adorno den Satz vom ausgeschlossenen
Sprechen in einer langeren Auseinandersetzung mit dem Postulat
der Klarheit, gegen das Hegels Philosophie verstofien habe. Von
Descartes tiber Kant bis zu Husserl war Klarheit ein hoher Wert in

15 Theodor W. Adorno: »Skoteinos oder Wie zu lesen sei«, in: Rolf Tie-
demann (Hg.), Gesammelte Schriften in 20 Béanden, Bd. 5: Drei Stu-
dien zu Hegel [1963], Frankfurta. M.: Suhrkamp 1997, S. 247-386,
hier S. 336.

16 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik [1966], in: Rolf Tiedemann
(Hg.), Theodor W. Adorno: Gesammelte Schriften in 20 Béanden,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1997, Bd. 6, S. 27.

47

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUDIGER ZILL

der Philosophie. Und natiirlich fiir den Positivismus. Das Klar-
heitsgebot, am wirkméchtigsten formuliert bei Descartes!’, ver-
lange, die Darstellung habe klar und deutlich zu sein, unterstelle
dabei aber, dass die Sache und die Erkenntnis von ihr selbst klar
seien. Thr Ideal sei das Bild eines ruhenden Gegenstands, aufge-
nommen von einer auf einem Stativ fixierten Kamera. In Wirk-
lichkeit sei aber nicht nur die Sache selbst an sich und in sich be-
wegt, sondern auch der Beobachter.

»Wohl darf man die Forderung von Klarheit nicht grob vernachléssigen,
soll nicht Philosophie der Verwirrung verfallen und ihre eigene Mog-
lichkeit zerstoren. Was daran zu retten ist, wire die Notigung, daf3 der
Ausdruck die ausgedriickte Sache genau trifft, auch wo diese ihrerseits
der tiblichen Ansicht eines klar Anzugebenden widerstreitet.«18

An die Stelle eines photographischen miisste ein filmisches Ver-
fahren treten, denn es gelte zu verfliissigen, was die alte Abbild-
idee der Erkenntnis verdingliche. Interessant ist nattirlich, dass
Adorno, auch wenn er kritisiert, dass in »der Norm der Klarheit
[...] sich der alte Abbildrealismus in der Erkenntniskritik« ver-
schanze!®, er ihm selbst noch verhaftet bleibt, auch wenn dieses
Abbild nun filmisch in Bewegung gerit.20

Bei der begrifflichen Erkenntnis, die hier in Analogie zur sinn-
lichen beschrieben wird, tritt an die Stelle des photographischen
Bildes die Sprache. Sprache ist aber fiir Adorno mit dem Problem
behaftet, dass sie als Werkzeug der Erkenntnis dazu neigt zu ver-
festigen, fixieren, verdinglichen, oder wie er es etwas vorsichtiger
formuliert: Die Sprache »verklammert« sich mit dem Prozess der
Verdinglichung. Er erlautert das mit dem Hinweis auf die Kopula
»ist«, deren Form schon »jene Intention des Aufspiefiens« verfolge.

Begriffe miissen, wenn man mit ihnen etwas ergreifen will,
feste Griffe sein. Sie benotigen klare Abgrenzungen. Im Begriff der
Definition ist schon die Grenze, finis, enthalten, ebenso wie sich

17 Vgl. René Descartes: Die Prinzipien der Philosophie [1644], Ham-
burg: Meiner 1922, S. 15 (1,45).

18 Th. W. Adorno, »Skoteinos«, S. 335.

19 Ebd,, S. 336.

20 Dass Wittgensteins Klarheitspostulat gerade nicht im Dienste eines
abbildtheoretischen Wahrheitsbegriffs steht, betont M. Krof8 in:
Klarheit als Selbstzweck.

48

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

der Begriff »Terminus« von »Grenzstein« herleitet.2! Sie sind da-
her konstitutionell fixierend.22 Noch deutlicher hat das Roland
Barthes in seiner Antrittsvorlesung am College de France ausge-
sprochen. Denn dort geht es Barthes um den Kampf der Intellek-
tuellen gegen die Macht. Dieser Kampf ist unaufhorlich, muss
permanent gefithrt werden, weil der Gegner allgegenwiértig ist,
vor allem versteckt er sich im Diskurs.

»Der Grund fir diese Widerstandsfahigkeit und Allgegenwart liegt
darin, dafs Macht der Parasit eines transsozialen Organismus ist, der mit
der Gesamtgeschichte des Menschen, und nicht nur mit seiner politi-
schen, historischen Geschichte verbunden ist. Das Objekt, das von aller
menschlichen Ewigkeit her Macht enthilt, ist die Rede oder genauer, ihr
bindender Ausdruck: die Sprache.«*

Die Sprache ist daher nach Barthes »weder reaktionédr noch pro-
gressiv; sie ist ganz einfach faschistisch; denn Faschismus heif3t
nicht am Sagen hindern, er heifit zum Sagen zwingen.«?* Um et-
was auszudriicken muss ich mich der Zeichen bedienen, Zeichen,
die aber stereotyp sind; ich unterwerfe mich ihren holzschnittarti-
gen Vorgaben. Permanent muss ich mich entscheiden: ob ich als
Maskulinum oder als Femininum auftreten will, ein Neutrum gibt
es — im Franzosischen - nicht, fiir das Sie oder das Du; immer
kommt zuerst das Subjekt, dann eine Handlung. »Wir sehen die in
der Sprache liegende Macht deshalb nicht, weil wir vergessen,
daf3 jede Sprache eine Klassifikation darstellt und daf jede Klassi-
fikation oppressiv ist: ordo bedeutet zugleich Aufteilung und
Strafandrohung.«? Nicht ganz so scharf, aber ebenso deutlich for-
muliert es Adorno, wenn er darauf hinweist, dass Begriffe not-

21 Vgl. dazu Rudiger Zill, Stichwort »Grenze« in: Ralf Konersmann
(Hg.): Worterbuch der philosophischen Metaphern, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2007, S. 141.

22 Zu Adornos Verdinglichungskritik und seinen Parallelen mit
Wittgenstein vgl. Christoph Demmerling: Sprache und Verdingli-
chung. Wittgenstein, Adorno und das Projekt einer kritischen Theo-
rie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994, S. 117ff.

23 Roland Barthes: Lecon/Lektion, Antrittsvorlesung im College de
France [1978], frz. u. dt., Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980, S. 17.

24 Ebd.,S.19.

25 Ebd.,S.17.

49

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUDIGER ZILL

wendig allgemein sind und damit stets das, was sie beschreiben
wollen, das Einzelne, verfehlen. »Das Moment der Allgemeinheit
in der Sprache, ohne das keine wire, verletzt unabdingbar die vol-
le sachliche Bestimmtheit des Besonderen, das sie bestimmen
will.«26 Und auch der Aspekt von Herrschaft, den Barthes mit ordo
als Strafandrohung anspricht, ist bei Adorno enthalten, wenn er in
der gemeinsam mit Max Horkheimer verfassten Dialektik der Auf-
klirung schreibt, dass Sprache ganz wie das Werkzeug den Men-
schen von der Natur distanziert und das »Chaotische, Vielseitige,
Disparate vom Bekannten, Einen, Identischen scheidet«; mit dem
Begriff »packt« man die Dinge. Denken insgesamt hat eine »tren-
nende Funktion, ist »Distanzierung und Vergegenstandlichung«.2
Fiir Barthes ldsst sich Freiheit nur auflerhalb der Sprache ver-
wirklichen, aber dieses Auflerhalb existiert nicht. Aus der Sprache
heraus kann man sich nur »um den Preis des Unmoglichen« ver-
setzen. Barthes nennt dafiir zwei Vorbilder: Kierkegaards mysti-
sche Einzigartigkeit und Nietzsches Amen. Als dritten Garanten
des Auflerhalb erwartet man hier eigentlich Wittgensteins Schwei-
gegebot. Dartiber aber schweigt Barthes. Vielmehr bietet er eine
eigene dritte Moglichkeit an: Wir miissen die Sprache tiberlisten,
und zwar, indem wir ein Lockmittel benutzen, »das es moglich
macht, die auSerhalb der Macht stehende Sprache in dem Glanz
einer permanenten Revolution der Rede zu horen«: die Literatur.2
Auch fiir Adorno heifst das Remedium Literatur, oder allge-
meiner noch: Kunst. In der Tat erscheint der Verweis auf Wittgen-
steins Satz zum dritten Mal in der Asthetischen Theorie. Dort ver-
gleicht er ihn mit der Passage aus einem Brief Walter Benjamins,
in der Adornos frither Weggefdhrte davon spricht, sein Verstandnis
von einem sachlichen und zugleich hochpolitischen Schreiben sei,

»hinzufithren auf das dem Wort Versagte; nur wo diese Sphére des Wort-
losen in unsagbar reiner Macht sich erschliefit, kann der magische Fun-
ken zwischen Wort und bewegender Tat {iberspringen, wo die Einheit

26 Th. W. Adorno: »Skoteinos, S. 340.

27 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: »Dialektik der Aufklarung«
[1947], in: Alfred Schmidt (Hg.), Max Horkheimer: Gesammelte
Schriften in 19 Banden, Frankfurt a. M.: Fischer Taschenbuch 1987,
Bd.5,S. 63.

28 R. Barthes: Le¢on/Lektion, S. 21f.

50

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

dieser beiden gleich wirksam ist. Nur die intensive Richtung der Worte in
den Kern des innersten Verstummens hinein gelangt zur Wirkung.«?

Die Kunst ist fiir Adorno in dieser Hinsicht sprachédhnlich, am
dhnlichsten dort, wo sie das Jetzt und Hier iibersteige, da, wo sie
ihre Tendenz zur radikalen Besonderung entfalte.30

Diese Anstrengung muss aber nicht nur die Kunst, sondern
auch die Philosophie unternehmen, »insofern ist alle philosophi-
sche Sprache eine gegen die Sprache, gezeichnet vom Mal ihrer
eigenen Unmoglichkeit.«3!1 Dies kann man aber nicht leisten, in-
dem man sich der Sprache des common sense bedient. Adorno ver-
teidigt Hegel gegen den Positivismus im weitesten Sinn - und ver-
teidigt damit auch sich selbst, denn genau solchen Anwiirfen, seine
Darstellung sei verworren, dunkel oder prétentios, war er selbst
oft ausgesetzt. Sogar ein Theoretiker wie Giinther Anders - des
Positivismus nicht gerade verdéchtig - schrieb einmal, Adornos
Texte seien dunkel und kiinstlich verritselt und wiirden den Le-
ser drangen und bedridngen. Er ersetze durch seinen aktionsihn-
lichen Stil nur die eigentliche politische Aktion. Schlimmer noch:
In seinem eigentlichen Verhalten, indem er sich von den Statt-
haltern der Macht, gegen die er anschreibe, bezahlen lasse, habe er
sich korrumpieren lassen.?? Einen sehr dhnlichen Vorwurf hat
Arthur Schopenhauer schon gegen Hegel erhoben. Er habe sich in
der Bequemlichkeit des Staatsdienstes eingerichtet. Sein dunkler
Stil sei Ausdruck einer Gedankenlosigkeit, die sich tarnt und den
Leser glauben mache, er selbst sei Schuld, wenn er das Geschrie-
bene nicht verstehe. Gute Schriftsteller seien hingegen eifrig da-
rum bemiiht, »ihren Leser zu nétigen, genau eben das zu denken,

29 Walter Benjamin: Briefe, hrsg. v. Gershom Scholem u. Theodor W.
Adorno, Frankfurt a. M.: Suhrkamp , 1966, Bd. 1, S. 127.

30 Vgl. Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie, hrsg. v. Gretel
Adorno u. Rolf Tiedemann, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1970, S. 304f.

31 Vgl. Th. W. Adorno, »Skoteinos, S. 335.

32 Vgl. Giinther Anders, Brief vom 27.8.1963, in: Adorno. Eine Bildmo-
nographie, hrsg. vom Theodor W. Adorno Archiv, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2003, S.277; vgl. zum Briefwechsel Anders - Adorno
ausfiihrlicher Konrad Paul Liessmann: »In der Schusslinie. Giinther
Anders und die Sprache der Philosophie«, in: Riidiger Zill (Hg.),
Ganz Anders? Philosophie zwischen akademischem Jargon und
Alltagssprache, Berlin: Parerga 2007, S. 123-143.

51

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUDIGER ZILL

was sie selbst gedacht haben: denn wer etwas Rechtes mitzuteilen
hat, wird sehr darauf bedacht sein, daf} es nicht verlorengehe.«3

Es versteht sich nach allem von selbst, dass Adorno hier Hegel
- und sich selbst - verteidigt hétte, genau darum gehe es, nur sei
das, was man selbst denke, nicht so simpel, wie Schopenhauer
sich das vorstelle.

Die Sache selbst ist es, die, weil sie vor einem bewegten Beob-
achter in Bewegung bleibt, nicht mit fixierendem Blick zu erfassen
ist. Die Sprache, die ja an sich zu eben jenen Fixierungen und Ver-
dinglichungen neige, braucht ein Verfahren, das sich dem ent-
zieht. Adorno findet es in einer Beschreibung der Sache in Konfi-
gurationen oder - wie er es auch nennt - Konstellationen.3* Um
den Begriff vor der Erstarrung zu bewahren, muss man ihn in ein
Netz von Beziigen setzen. Verbaldefinitionen sind tiberhaupt zu
vermeiden. (Man mdochte fast sagen: Die volle Bedeutung der Beg-
riffe liegt in ihrem Gebrauch.) Adorno erldutert das mit einem
Vergleich. Ein philosophischer Gebrauch der Sprache dhnelt dem,
»wie ein Emigrant eine fremde Sprache lernt«. Dabei kann er sich
nicht auf das Worterbuch verlassen, denn mit den dort aufgefun-
denen Wortentsprechungen trifft er nur auf das Grundproblem
jeder Ubersetzung: dass nie zwei Wendungen oder Wortfelder in
verschiedenen Sprachen deckungsgleich sind. Ein Wort bedeutet
in einer anderen Sprache immer gleichzeitig mehr und weniger
als das entsprechende Ausgangswort. Die volle Bedeutung der
Worte kann man nur erlernen durch »die Fiille der Kombinatio-
nen, in denen sie erscheinen«. So erst werden sie »sich ganz ent-
rétseln.«3> In den Konstellationen werden die Sachen also von der
Sprache umstellt:

»Konstellationen allein représentieren, von aufien, was der Begriff im
Innern weggeschnitten hat, das Mehr, das er sein will so sehr, wie er es
nicht sein kann. Indem die Begriffe um die zu erkennende Sache sich

33 Arthur Schopenhauer: »Uber die Universitatsphilosophiex, in: ders.,
Parerga und Paralipomena. Kleine philosophische Schriften [1851],
1. Teil, Samtliche Werke, textkritisch bearb. u. hrsg. v. Wolfgang
Frhr. von Lohneysen, Bd. 4, Stuttgart, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1989, S. 201.

34 Vgl. Th. W. Adorno: »Skoteinos«, S. 341ff.

35 Ebd., S. 341.

52

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

versammeln, bestimmen sie potentiell deren Inneres, erreichen den-
kend, was Denken notwendig aus sich ausmerzte.«3¢

Was sprachliche Konstellationen so am Einzelnen enthiillen, ist
das, worin dieses Einzelne tiber sich hinausgeht und auch auf das
Allgemeine zielt, das in es eingegangen ist. Diese »immanente All-
gemeinheit des Einzelnen« ist aber auch immer ein Sediment der
Geschichte: »Der Konstellation gewahr werden, in der die Sache
steht, heifit soviel wie diejenige entziffern, die es als Gewordenes
in sich trdgt.«<¥” Insgesamt mag der Graben zwischen Adornos
Konstellationsbegriff und der Konzeption des Sprachspiels beim
spéten Wittgenstein nicht gar so grof3 sein und eine genauere Un-
tersuchung wiinschenswert machen. Hier soll aber stattdessen
noch einmal der Bogen zu Blumenberg geschlagen werden.

Metaphern vs. Begriffe: Hans Blumenberg

Hatte es in der Dialektik der Aufklirung geheiflen, dass sich die
Menschen denkend von der Natur distanzieren, und wurde dieses
Denken dort mit materiellen Werkzeugen verglichen, so heifit es
bei Hans Blumenberg ganz dhnlich, der Mensch bestehe im Ver-
zicht auf Unmittelbarkeit. Was den Menschen ausmache, sei die
actio per distans, das Verfahren, mit dem

»die Wirklichkeit im wortlichen Sinne vom Leibe gehalten wird. Sich
dies wie jenes vom Leibe halten zu kénnen, das ist die elementare Fi-
higkeit des Menschen. Sie fithrt vom ersten Abwehrakt durch Steinwurf
bis hin zum Begriff, der die Welt in der Schreibstube versammelt, ohne
daf3 ein Sandkorn von ihr gegenwiirtig sein miifste.«8

36 Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 164 f.

37 Ebd., S.165. Diese Kritik muss auch eingebettet werden in Adornos
generellen Kampf gegen das Identische, in seine allgemeinen ratio-
nalitdtstheoretischen und subjektphilosophischen Thesen. Vgl. dazu
Albrecht Wellmer: »Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine
Einfiihrung, in: ders., Zur Dialektik von Moderne und Postmo-
derne. Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurta.M.: Suhrkamp
1985, S. 135-166.

38 Hans Blumenberg: Beschreibung des Menschen, Frankfurta. M.:
Suhrkamp 2006, S. 578.

53

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUDIGER ZILL

Die Vernunft ist dabei die actio per distans in Reinkultur.?® Aller-
dings sieht Blumenberg diese Distanzierung zunichst nicht kri-
tisch. Den starken Affekt gegen das, was Adorno das identifizie-
rende Denken nennt, teilt er nicht bedingungslos. Den positiven
Blick der Einzelwissenschaften auf die Welt, auf all das, was der
Fall ist, ldsst er gelten, relativiert ihn aber. Einst seien die Wissen-
schaften das Gebiet gewesen, von denen man die Wahrheit er-
wartet habe, schreibt er in dem theoretischen Anhang zu seiner
metaphorologischen Untersuchung Schiffbruch mit Zuschauer. Von
dieser Illusion habe man sich aber inzwischen verabschiedet. Inte-
ressant bleibe dennoch die Frage, warum man es von der Wissen-
schaft erwartet habe. Und diese Frage zielt auf den lebensweltli-
chen Hintergrund, aus dem sich die Sinnkonstruktionen speisen.
Dieser lebensweltliche Hintergrund zeigt sich aber in den absolu-
ten Metaphern oder allgemeiner noch in der Sphire des Unbe-
grifflichen generell.

Blumenberg teilt im Grunde Wittgensteins Unterscheidung
zwischen einem Bereich positiver Wissenschaft, tiber den sich
Aussagen mit klaren Begriffen treffen lassen, und einem Bereich,
der dartiiber hinausgeht. Er zitiert dann auch in diesem theoreti-
schen Nachspann, der den Titel »Ausblick auf eine Theorie der
Unbegrifflichkeit« trdgt, den Wittgenstein’schen Satz vom ausge-
schlossenen Sprechen.

»Wittgensteins >Tractatus¢, der mit dem Satz beginnt: Die Welt ist alles,
was der Fall ist, endet zwar mit einem Verbot hinsichtlich dessen, was
nicht der Fall ist oder wovon nicht eindeutig gesagt werden kann, daf8
es der Fall ist: Wovon man nicht sprechen kann, dariiber muf8 man schweigen.
Es ist jedoch das Verbot einer Verwechselung: der zwischen dem Un-
sagbaren und dem Sagbaren. Denn alles, was der Fall ist, hat einen ein-
deutigen Grad der sprachlichen Verfiigbarkeit, deren Umfang sich al-
lerdings nicht mit dem deckt, was erfahren werden kann. Sonst stande
nicht unmittelbar vor dem abschlieenden Verbot: Es gibt allerdings Un-
aussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das Mystische.«40

39 Vgl.ebd.S. 601.
40 Hans Blumenberg: Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Da-
seinsmetapher, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979, S. 83.

54

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

Wichtig ist beiden, Wittgenstein wie Blumenberg, die Feststellung,
»dafs auch die Klasse des Unsagbaren nicht leer ist.«41 Worin Blu-
menberg nun aber mit Wittgenstein nicht tibereinstimmt, ist, dass
man auf das, was sich in dieser Klasse befinde, nur mit Schweigen
antworten konne. Fiir Wittgenstein gebe es zwischen Lebenswelt
und Welt theoretischer Sachverhalte keinen Begriindungszusam-
menhang. Genau diesen Zusammenhang sieht Blumenberg aber
als konstitutiv fiir unser Weltverhiltnis an, daher beginnt er den
Konsens mit Wittgenstein zu relativieren, wenn er schreibt: »Nicht
die Existenz von Korrelaten behaupteter Sprachlosigkeit steht de-
skriptiv zur Diskussion...«# Es ist also nicht mehr die Rede davon,
dass die Klasse des Unsagbaren nicht leer sei, sondern die des be-
haupteten Unsagbaren. Daher fiihrt er seinen Satz dann auch mit
einer Wendung fort, die bis in die Wortwahl hinein an Adornos
Pladoyer fiir die »Anstrengung, zu sagen, wovon man nicht spre-
chen kann« erinnert: »Nicht die Existenz von Korrelaten behaup-
teter Sprachlosigkeit steht deskriptiv zur Diskussion, sondern die
der Geschichte unseres Bewufitseins zugehorige Anstrengung, die
Unsagbarkeit selbst sprachlich darzustellen.«** Und diese An-
strengungen bedienen sich eben nicht einer auflersprachlichen
Technik, sondern lediglich einer nicht-begrifflichen. Daher be-
miiht er sich um eine »Theorie der Unbegrifflichkeit«, an deren
prominenter Stelle die Metaphorik steht. Denn anders als das be-
grifflich verfahrende Urteil, das etwas als etwas versteht, das
Konkrete also unter ein Allgemeines subsumiert und damit in die-
sen Urteilen verschwinden ldsst, begreift die Metapher etwas
durch etwas.#* Als Beispiel erinnert er in Schiffbruch mit Zuschauer
an eine Untersuchung, die er schon ein Jahrzehnt frither in seinen
Paradigmen zu einer Metaphorologie angestellt hat. Dort hatte er ein
Verfahren der negativen Theologie im Blick gehabt.

41 Ebd.

42 Ebd., S. 84.

43 Ebd.

44 Vgl. Hans Blumenberg: »Anthropologische Annidherung an die
Rhetorik« [1971], in: ders., Wirklichkeiten in denen wir leben, Stutt-
gart: Reclam 1981, S.104-136, hier S. 115f. In diesem Aufsatz wird
die Metapher sogar zum Paradebeispiel der actio per distans. Der
menschliche Wirklichkeitsbezug generell - nicht nur in der Sprache
- ist »metaphorisch.

55

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUDIGER ZILL

Das Beispiel kommt hier nicht von Ungefdhr. Auch Jacques
Derrida hat ja Wittgensteins Satz vom ausgeschlossenen Sprechen
in die Tradition negativer Theologie gestellt (vor allem, um die
Arbeit der Dekonstruktion davon abzusetzen).#> Diese Traditions-
linie wird heute von einigen Interpreten gezogen.* Blumenberg
erinnert aber daran, dass jene »Selbstdarstellungen der elementa-
ren Verlegenheit jeder Theologie, tiber Gott unentwegt sprechen
zu sollen, ohne {iber ihn etwas zu sagen sich zutrauen zu diir-
fen«#’, auch andere Methoden als das mystische Schweigen gefun-
den haben. Eine ist die von ihm so genannte Sprengmetaphorik.
Sprengmetaphorik heifst hier, die Bildlichkeit einer Metapher so
weit ausreizen, dass sie iiber sich hinausgeht. Sie »zieht die An-
schauung in einen Prozeff hinein, in dem sie zunéchst zu folgen
vermag [...], um aber an einem bestimmten Punkt [...] aufgeben -
und das wird verstanden als >sich aufgeben«< - zu miissen.«* Als
Beispiel nennt Blumenberg eine Figur von Cusanus: den Kreis mit
dem groBtmoglichen Radius. Solang man den Radius eines Krei-
ses immer mehr vergrofsert, kann die Vorstellung das nachvoll-
ziehen. Sie wird allerdings gesprengt, wenn man in einer letzten
Uberbietung dieser Vergrofierung den Radius als unendlich setzt
und die Kreislinie selbst damit als eine Gerade. Dieses Bild wihlt
Cusanus nicht nur um Gott zu veranschaulichen, sondern auch
die Totalitdt der Welt.#

Aber nicht nur Gott selbst widersetzt sich dem »Urteil mit sei-
nem Identitdtsanspruch«. Der metaphorische Zugang ist tiberall
dort gefragt, wo das begriffliche Verfahren von seinem Gegen-
stand tiberfordert wére, d.h. dort, wo dieser Gegenstand zu grofs
und zu unspezifisch ist, wie bei »Welt«, »Leben«, »Geschichte«
oder »Bewufitsein«, oder wo der Spielraum fiir das Verfahren
nicht ausreicht, »wie in Situationen des Handlungszwanges, in

45 Vgl. Jacques Derrida: Wie nicht sprechen. Verneinungen [1987],
Wien: Parerga 1989, S. 10 u. 23f.

46 Vgl. z.B. Thomas Rentsch: Gott, Berlin: Walter de Gruyter 2005,
S. 156ff.

47 H. Blumenberg: Schiffbruch mit Zuschauer, S. 84.

48 Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie [1960],
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1998, S. 179f.

49 Vgl. Nicolai de Cusa: De docta ignorantia/Die belehrte Unwissen-
heit [1440], lib. 2, Hamburg: Meiner 1977, S. 31ff. (II, 4, 5, 11, 12).

56

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

denen rasche Orientierung und drastische Plausibilitdt vonnoten
sind.«%0 Am deutlichsten ist aber das unbegriffliche Verfahren
dort erforderlich, wo es um das Wesen geht, das Gott nach seinem
Bilde geschaffen hat: beim menschlichen Individuum und seinem
Selbstbezug. Denn der Mensch hat zu sich selbst nur ein umwegi-
ges Verhiltnis, eines der »SelbstdufSerlichkeit«: »Der Mensch be-
greift sich nur iiber das, was er nicht ist hinweg. Nicht erst seine
Situation, sondern schon seine Konstitution ist potentiell meta-
phorisch.«5! Die kiithnste Metapher aber, mit der er sich selbst zu
begreifen versucht hat, war vielleicht auch die einflussreichste:
»indem er den Gott als das Ganz-Andere von sich absolut hin-
wegzudenken versuchte, begann er unaufhaltsam den schwie-
rigsten rhetorischen Akt, ndmlich den, sich mit diesem Gott zu
vergleichen. «2

Reine Laute vs. Begriffe: M. A. Numminen
vertont Wittgenstein

Manche Sitze verlieren ihre Fassung. Sie werden aus ihrem ur-
spriinglichen Kontext heraus gebrochen, machen sich selbststdn-
dig und gehen - so vereinzelt - ihrer eigenen Wege. Sie wandern
ein in fremde Texte; sie wechseln aber auch schon mal das Me-
dium. So ist die Wittgenstein’sche Sentenz vom Schweigenmdtissen
auch in die Musik geraten. Der finnische Komponist M. A. Num-
minen hat 1966 Teile des Tractatus” vertont. Damit hat er zundchst
auf diesen Text angewandt, was Adorno von der Musik selbst
sagte, dass man ihr nicht durch Kontemplation beikomme, son-
dern nur durch Interpretation, also indem man sie selbst spielt.
Das hat Numminen versucht - in doppelter Verfremdung: indem
er Wittgensteins Text in Musik transponierte und indem er dazu
im Wesentlichen die englische Fassung verwandte. Erst im vor-
letzten Lied geht er langsam zum deutschen Original tiber. Und
lediglich das Finale ist dann rein auf Deutsch.

50 H. Blumenberg: »Anthropologische Anniherung an die Rhetorike,
S.116, vgl. a. S. 126.

51 H. Blumenberg: »Anthropologische Anndherung an die Rhetorike,
S. 134f.

52 Ebd., S.135.

57

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUDIGER ZILL

Sofern Musik der Sprache dhnele, gehe sie, so hat Adorno ge-
schrieben, »auf den reinen Namen, die absolute Einheit von Sache
und Zeichen, die in ihrer Unmittelbarkeit allem menschlichen
Wissen verloren ist.«% Sie gehe aber als Name nur auf den reinen
Laut, sei das Gegenteil jeglichen Bedeutens. Sie wolle die Sache
nicht abbilden, sondern anrufen. Und auch hier geschieht das nur
wieder in Konstellationen: »sie zieht den Namen durch die entfal-
tete Totalitdt, durch die Konstellation all ihrer Momente herbei.«54
Lesen wir also, was Numminen mit Wittgenstein macht, durch
Adorno: »Wovon man nicht sprechen kann, dariiber muff man
singen.«%

Literatur

Adorno. Eine Bildmonographie, hrsg. vom Theodor W. Adorno
Archiv, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2003.

Adorno, Theodor W.: Gesammelte Schriften in 20 Banden, hrsg. v.
Rolf Tiedemann, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1997, daraus:
Bd. 5: Drei Studien zu Hegel [1963], daraus: »Skoteinos oder
Wie zu lesen sei«, S. 247-386.
Bd. 6: Negative Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit [1966].
Bd. 18: Musikalische Schriften 5, Theorie der neuen Musik
(S. 55-176), daraus: »Uber das gegenwirtige Verhiltnis von
Philosophie und Musik« [1953], S. 149-176.

Adorno, Theodor W.: Philosophische Terminologie. Zur Einleitung,
hrsg. v. zur Rudolf Lippe, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1973.

53 Theodor W. Adorno: »Uber das gegenwirtige Verhiltnis von
Philosophie und Musik« [1953], in: Rolf Tiedemann (Hg.), Theodor
W. Adorno: Gesammelte Schriften in 20 Bianden, Bd. 18: Musikali-
sche Schriften 5, dort in: Theorie der neuen Musik (S. 55-176), Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1997, S. 149-176, hier S. 154.

54 Ebd., S. 155.

55 Begleitheft zu M. A. Numminen sings Wittgenstein (»The Tractatus
Suite«), Frankfurt a. M.: Zweitausendeins 2003, S. 3. Auf Numminen
hat mich Peter Bexte aufmerksam gemacht. Ich danke ihm und
Matthias Krof fiir zahlreiche Hinweise zur Resonanz des Wittgen-
stein-Satzes, von denen leider nicht alle hier eingehen konnten. Fuir
kritische Lektiire und Kommentare danke ich aufierdem Helmut
Fallschessel und Angela Spahr.

58

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ADORNO, BLUMENBERG UND ANDERE LESER WITTGENSTEINS

Arnswald, Ulrich/Weiberg, Anja (Hg.): Der Denker als Seiltdnzer.
Ludwig Wittgenstein iiber Religion, Mystik und Ethik, Berlin:
Parerga 2001.

Barthes, Roland: Legon/Lektion, Antrittsvorlesung im College de
France [1978], frz. u. dt., Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980.

Benjamin, Walter: Briefe, hrsg. v. Gershom Scholem/Theodor W.
Adorno, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1966.

Blumenberg, Hans: Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart:
Reclam 1981.

Blumenberg, Hans: Beschreibung des Menschen, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 2006.

Blumenberg, Hans: Lebensthemen. Aus dem Nachlaf, Stuttgart:
Reclam 1998.

Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Metaphorologie [1960],
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1998.

Blumenberg, Hans: Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer
Daseinsmetapher, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979.

Blumenberg, Hans: Die Verfiihrbarkeit des Philosophen, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2000.

Boéthius: De consolatione philosophiae II/ dt. Trost der Philoso-
phie [524], iibertr. v. H. M. Endres, Miinchen: Goldmann 1961.

Biichmann, Georg (Hg.): Der Neue Biichmann. Gefliigelte Worte.
Der klassische Zitatenschatz, Aufl. bearb. v. Winfried Hoff-
mann , Berlin: Ullstein 412003.

Cusa, Nicolai de: De docta ignorantia/ Die belehrte Unwissenheit
[1440], lib. 2, Hamburg: Meiner 1977.

Demmerling, Christoph: Sprache und Verdinglichung. Wittgen-
stein, Adorno und das Projekt einer kritischen Theorie, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1994.

Derrida, Jacques: Wie nicht sprechen. Verneinungen [1987], Wien:
Parerga 1989.

Descartes, René: Die Prinzipien der Philosophie [1644], Hamburg:
Meiner 1922.

Fechner, Marco: Die besten Zitate der Welt, Wiesbaden: Marix 2006.

Gernhardt, Robert/Bernstein, F.W.:. Besternte Ernte, Frank-
furt a. M.: Zweitausendeins 1976.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W.: »Dialektik der Aufkla-
rung« [1947], in: Alfred Schmidt (Hg.), Max Horkheimer: Ge-
sammelte Schriften in 19 Bianden, Bd. 5., Frankfurt a. M.: Fi-
scher Taschenbuch 1987.

59

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUDIGER ZILL

Krofs, Matthias: Klarheit als Selbstzweck. Wittgenstein iiber Philo-
sophie, Religion, Ethik und Gewif$heit, Berlin: Akademie 1993.

Liessmann, Konrad Paul: »In der Schusslinie. Giinther Anders
und die Sprache der Philosophie, in: Riidiger Zill (Hg.), Ganz
Anders? Philosophie zwischen akademischem Jargon und
Alltagssprache, Berlin: Parerga 2007, S. 123-143.

Neubaur, Caroline: »Schweigen, Stille, Reverie. Erscheinungsfor-
men einer sakralen und psychoanalytischen Kategorie«, in:
Ursula Engel/Lilli Gast/Josef B. Gutmann (Hg.), Bion. As-
pekte der Rezeption in Deutschland, Tiibingen: Edition
Diskord 2000 (= Perspektiven kleinianischer Psychoanalyse
Bd. 8), S. 111-156.

Numminen, M. A.: Begleitheft zu M. A. Numminen sings Witt-
genstein (»The Tractatus Suite«), Frankfurta.M.: Zweitau-
sendeins 2003.

Rentsch, Thomas: Gott, Berlin: Walter de Gruyter 2005.

Schopenhauer, Arthur: »Uber die Universititsphilosophie«, in:
ders., Parerga und Paralipomena. Kleine philosophische
Schriften [1851], I. Teil, Simtliche Werke, textkritisch bearbei-
tet und hrsg. v. Wolfgang Frhr. von Lohneysen, Bd. 4, Stutt-
gart, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1989.

Wellmer, Albrecht: »Adorno, Anwalt des Nicht-Identischen. Eine
Einfithrungs, in: ders., Zur Dialektik von Moderne und Post-
moderne. Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1985.

Wittgenstein, Ludwig: »Tractatus logico-philosophicus« [1921], in:
Rush Rhees (Hg.), Ludwig Wittgenstein: Werkausgabe in 8
Bénden, Bd. 1, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1984, S. 7-85.

Zill, Rudiger: Stichwort »Grenze« in: Konersmann, Ralf (Hg.),
Worterbuch der philosophischen Metaphern, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 2007, S. 135-146.

60

- am 14.02.2026, 14:37:37. =


https://doi.org/10.14361/9783839408285-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

