Hanna Pfeifer/Michael Reder

»Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah,
Segen pur«
Postmodernes Nachdenken iiber Religion und da ‘ish-Bekennervideos®

Der vorliegende Beitrag widmet sich der Frage, wie religiose Phidnomene in der
internationalen Politik gegenwdrtig angemessen konzeptualisiert werden kénnen.
Préigend sind heute hierbei Anscitze wie der von Jiirgen Habermas, die mit be-
stimmten Unterscheidungen aus der liberalen Tradition operieren. Wir zeigen zu-
ndichst die Schwichen solcher Ansdtze auf, vor allem was ihre Konsequenzen fiir
das Verstindnis islamistischer Akteure angeht. Stattdessen versuchen wir postmo-
derne Ansditze, insbesondere die Arbeiten von Jacques Derrida, als angemesseneres
Religionsverstcindnis vorzustellen und ihre Stirken zu plausibilisieren. Dies illus-
trieren wir anhand der Analyse zweier Bekennervideos von konvertierten da ‘ish-
Kdampfern aus Deutschland bzw. Kanada. In der Selbstnarration der beiden Kdimp-
fer zeigen sich die Interdiskursivitdt liberaler und islamischer Evzdhlstringe sowie
die in der Religion angelegten Spannungsverhdltnisse, zwischen deren Polen die
diskursiven Konstruktionen von da ‘ish oszillieren.

1. Einleitung"™"

Die Entwicklungen der vergangenen 20 Jahre haben gezeigt, dass Religionen nicht
ausgestorben sind, sondern sowohl auf lokaler als auch auf regionaler und globaler
Ebene Diskurse pragen und Praktiken informieren. Vor diesem Hintergrund hat sich
eine Debatte um die Wiederkehr der Religionen herausgebildet!, in der drei Dis-
kursstrange eine zentrale Rolle spielen: Erstens versuchten einige Ansitze, die Si-
kularisierungsthese in empirischer Hinsicht stirker auszudifferenzieren, um fein-
gliedriger beschreiben zu kénnen, welche Entwicklungen tatséchlich zu beobachten
sind (z. B. Casanova 2006; Pickel 2014b; Willems et al. 2013). Zweitens wurde in
normativer Hinsicht die scharfe Unterscheidung zwischen der Religion als Bereich
des (irrationalen) Glaubens einerseits und dem Bereich des verniinftigen sékularen
Wissens andererseits aufgeweicht und neu konzeptualisiert, insbesondere was die
Konsequenzen dieser Unterscheidung fiir demokratie- und gesellschaftstheoretische
Fragen angeht (Taylor 2010; Habermas 2001; 2009). Drittens schlielich wurde in-

In diesem Beitrag wird der Begriff da ‘ish verwendet, der ein Akronym fiir den »Islami-

schen Staat im Irak und Sham« (ad-dawlah al-"islamiyah fi ’I- ‘iraq wa-sh-sham), also dem

Gebiet der Levante, darstellt. Dies geschieht, um den Selbstanspruch dieses Akteurs auf

GebietsvergroBerung durch die Namensgebung »Islamischer Staat« nicht zu legitimieren.

** Fir hilfreiche Anmerkungen zu fritheren Versionen dieses Papiers danken wir den anony-
men Gutachter*innen der zib.

1 Mavelli/Petito (2012); Petito/Hatzopoulos (2003); Reder (2014); Thomas (2005).

36 Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen
24.Jg. (2017) Heft 2, S. 36 — 66, DOI: 10.5771/0946-7165-2017-2-36

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Erlaubnis ist Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

nerhalb von Ansitzen, die von postmodernen Autor*innen inspiriert wurden?, auf
die Produktivitdt von S#kularismus hinsichtlich der Hervorbringung eines religio-
sen Subjektes als dem Anderen des Politischen einerseits und die politischen Effek-
te einer Universalisierung von Religionsbegriffen andererseits aufmerksam ge-
macht.?

Diese wiederbelebte Debatte um die gesellschaftliche und politische Dimension
von Religion wird nicht nur in der politischen Philosophie, Theologie und Soziolo-
gie, sondern inzwischen auch in den Internationalen Beziehungen (IB) &uferst dif-
ferenziert gefiihrt. Sie begann nach Ende des Kalten Krieges vor allem mit einer
Auseinandersetzung mit Religion als Gewaltphdnomen und religioser bzw. religios-
sékularer Bruchlinien als potenziell wirksamster internationaler wie innerstaatlicher
Konfliktursache (Baumgart-Ochse 2010). Allerdings wurde dieser Zugriff mit der
Zeit immer stérker kritisiert.* Zum einen wurden die Grundannahmen der IB als
Disziplin als selbst sdkular durchsetzt aufgezeigt (Pabst 2012: 997-1003) — gerade
realistische und liberale GrofBitheorien boten wenig Raum, um Religion tiberhaupt
zu theoretisieren (Snyder 2011). Positivistische Analysen neigten dazu, die Religi-
on als Variable oder Variablenset anzunehmen und damit einen hochabstrakten Re-
ligionsbegriff zugrunde zu legen, der religiose Akteure als black boxes konstruiert
(Lehmann 2010). Ein entscheidender Anstof fiir die Weiterentwicklung der Theo-
retisierung von Religion in den IB kam vonseiten der Friedens- und Konfliktfor-
schung, welche insbesondere die ambivalente Rolle von Religion in der Konflikt-
verschirfung und Friedensbeforderung offenlegte (Appleby 2000; Hasenclever/de
Juan 2007; Werkner 2016). Zudem stellten konstruktivistische Ansitze der IB ein
grundsétzlich freundlicheres Terrain fiir die Einbindung von Religion dar (Barbato
2010), selbst wenn empirische Studien auch in dieser Theorietradition lange eine
Seltenheit waren (Baumgart-Ochse 2010).

Die Arbeiten von Jiirgen Habermas und insbesondere sein Begriff der postsikula-
ren Gesellschaft stellten vor diesem Hintergrund eine neue Semantik zur Verfii-
gung, mit der grundlegende Neujustierungen auch in den IB vorgenommen werden
konnten — und zwar in deskriptiv-analytischer wie in normativer Hinsicht.> Insbe-
sondere trugen sie dazu bei, den Fokus auf die Religion als Gewaltakteur zu weiten
(Barbato/Kratochwil 2009). So gibt es inzwischen umfangreiche Studien zum Post-
sdkularen in den Internationalen Beziehungen, die sich mit den Machtaspekten ei-
nes hegemonialen (Post-)Sakularismus in der internationalen Politik auseinander-
setzen, aber auch die Moglichkeiten postsidkularen Widerstandes beleuchten. Dabei

2 Hinsichtlich des Verstindnisses von »Postmoderne« schlieBen wir uns der von Baumgart-
Ochse (2016) in ihrer Unterscheidung der Ansétze implizierten Konzeption an.

3 Asad (1993; 2003); Cavanaugh (2009); Derrida (2001); Hurd (2008); Mavelli (2012;
2013).

4 Einschldgig hierfiir im deutschsprachigen Raum ist das Forum »(I)nternationale Beziehun-
gen und Religion« in der zib (2010).

S Fir einen Uberblick siehe Haynes (2013: 29-71); Bettiza (2016); Mavelli/Wilson (2016).

ib 2/2017 37

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze

zentral ist, dass die Bruchlinien zwischen sidkular und religios verschoben werden
(Mavelli/Petito 2014).6

Allerdings wurden Habermas’ Arbeiten in den IB auch kritisch diskutiert. Ein-
schligig hierfiir ist das 2012 erschienene special issue des Review of International
Studies. Darin betonten einige Autor*innen, dass Habermas mit seinem Konzept
des Postsékularen nach wie vor die Religion in den Dienst eines Modernisierungs-
projektes stelle, das im Letzten immer noch als sédkular angenommen werde (Ma-
velli 2012). Zudem nehme er eine Priorisierung der praktischen Vernunft {iber Er-
fahrung und Praxis vor und gebe so nach wie vor dem sékularen Wissen den Vor-
rang vor religiosem Wissen (Dallmayr 2012). Damit werde auch der faktische reli-
giose Pluralismus zu einer »flat, abstract, and rationalised homogeneity« (Cerella
2012: 988) reduziert, um ihn so ungefihrlich fiir das universelle Projekt der libera-
len Demokratie zu machen. Schlussendlich wurde moniert, dass sein Verstindnis
des Postsidkularen die bindren Unterscheidungen des sikularen Paradigmas eher re-
produziere als transzendiere. So bleiben viele Studien zur Religion letztlich »[...]
trapped in a residually secularist logic« (Pabst 2012: 1003). Die Reproduktion sol-
cher Unterscheidungen, so argumentieren wir im vorliegenden Beitrag, fiihrt dazu,
dass religiose Akteure und insbesondere die gegenwirtig viel diskutierten soge-
nannten islamistischen Akteure’ nur in einer eng umgrenzten Art und Weise kon-
zeptualisiert werden konnen. Insbesondere vor dem Hintergrund der Gewalteskala-
tion im Nahen Osten sowie den Debatten um den Islam in Europa (und die damit in
der Diskussion oft verbundenen Gefahren) erscheint dieses Verstdndnis als verkiirzt
und fiihrt in unserer Wahrnehmung zu einer verzerrten Problemwahrnehmung bzw.
Ursachenzuschreibung, was die Debatte um »religiose Gewaltakteure« angeht. Wir
zeigen, dass ein am dritten (postmodernen) Debattenstrang orientiertes Verstindnis
religioser Akteure deutlich besser geeignet ist, um religiése Gegenwartsphdnomene
zu begreifen, wie wir am hard case da ‘ish illustrieren.

Der Beitrag geht in vier Schritten vor: Teil 2 rekonstruiert die durch Jirgen Ha-
bermas angestoflene Debatte des Postsdkularen in der politischen Theorie und den
IB kritisch, indem verbleibende bindre Unterscheidungen aufgezeigt und problema-
tisiert werden. Dabei wird insbesondere berticksichtigt, welche Konsequenzen und
Einschrénkungen dies jeweils fiir die Konzeptualisierung von Islamist*innen impli-
ziert. In Teil 3 skizzieren wir den postmodernen Strang der Debatte um Religion
insbesondere anhand der Arbeiten von Jacques Derrida und einigen anderen Au-
tor*innen. Das daraus gewonnene Religionsverstindnis nutzen wir im empirischen
Teil 4, um die Bekennervideos zweier da ‘ish-Kédmpfer aus Deutschland bzw. Kana-
da exemplarisch zu interpretieren. Die Analyse soll zeigen, inwiefern das von Der-

6 Wilson und Steger (2013) zeigen zudem, dass die neoliberale 6konomische Globalisierung
selbst zu einer Infragestellung der sidkularen Rationalitét gefiihrt habe und eine Reihe reli-
gioser »Globalismen« entstanden sei, welche der Logik einer neoliberalen Globalisierung
teils unterstiitzend, teils widerstindig begegneten.

7 Wir folgen in diesem Beitrag einer gdngigen Definition islamistischer Bewegungen als die-
jenigen Akteure, die glauben, dass der Islam als ein Glaubensgeriist zentrale Aussagen da-
riiber trifft, wie eine Gesellschaft organisiert werden soll, und fiir die eine Umsetzung die-
ser Ideen Prioritét hat (Volpi 2010: 14).

38

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

rida und Anderen vertretene Religionsverstindnis dazu geeignet ist, Phdnomene
wie da ‘ish zu analysieren und zu Kkritisieren. Im Teil 5 ziehen wir ein Fazit dazu,
inwiefern dies gelungen ist und was das Neue an einer solchen Perspektive ist.

2. Neuvermessung des Religiosen und des Sdkularen — die postsckulare Debatte in
politischer Philosophie und IB

Die empirischen wie normativen Teilthesen des Sakularisierungsparadigmas (Casa-
nova 2012) sowie dessen Wirkméchtigkeit innerhalb der Sozial- und Geisteswis-
senschaften wurden in den vergangenen 25 Jahren in unterschiedlichen Formen kri-
tisiert, revidiert und neuformuliert.® So wurde das Zusammenfallen von sikularer
Ausdifferenzierung, dem Riickgang religiosen Glaubens und Praktiken sowie der
Privatisierung von Religion nicht mehr als universelle Teleologie der Modernisie-
rung begriffen, sondern vielmehr als kontingenter Prozess der europiischen Ge-
schichte gedeutet (Casanova 2012: 25-27). Dies erméglichte sowohl eine Prizisie-
rung der empirisch untersuchten Phanomene als auch eine regionale und historische
Eingrenzung der Giiltigkeit der Sakularisierungsthese. Die sékulare Ausdifferenzie-
rung, das heifit die Abtrennung sdkularer Sphéren von der Religion als Kern der Sa-
kularisierungstheorie (Casanova 2006: 13), wird jedoch zumindest fiir Europa wei-
terhin als empirisch nachweisbare Entwicklung und als normativ verankerte Uber-
zeugung verhandelt (Pickel 2014a: 148).

Neben einer differenzierten Deutung der Sakularisierung wurde in den vergange-
nen Jahren auch der Blick auf Religion revidiert, wobei sich dieser vor allem auf
den erneuten Bedeutungszuwachs von Religion im 6ffentlichen Raum und ihren
Einfluss auf die Politik bezieht (Shah/Philpott 2011: 46-50). Wenn die These der
»Wiederkehr der Religion« auch umstritten ist, so war die Wahrnehmung, dass man
sich auch in den europiischen Gesellschaften auf den Fortbestand der Religion ein-
zustellen habe, Ausgangspunkt fiir eine ganze Debatte, die unter dem Label »Post-
sdkularismus« bekannt wurde. Entscheidend geprégt wurde sie von Jirgen Haber-
mas, der mit diesem Begriff sowohl eine empirische Beschreibung moderner Ge-
sellschaften als auch einen normativen Entwurf fiir das demokratische Zusammen-
leben religioser und sékularer Blirger*innen vor Augen hat.

Habermas’ Uberlegungen zur Religion stehen repriisentativ fiir einen Wandel der
akademischen Wahrnehmung von Religion. Waren Habermas’ frithere Werke noch
von einer grundlegenden Skepsis gegeniiber der Religion gekennzeichnet, weil reli-
giose Argumentation das kommunikative Handeln unterminiere (Reder 2014: 82),
anderte er diese Haltung in seinen spiteren Werken signifikant: Angesichts der ent-
gleisenden S#kularisierung (Habermas 2001: 12) kénne die Religion eine konstruk-
tive gesellschaftliche Rolle einnehmen und ihre semantischen Potenziale und nor-
mativen Traditionen zur Verfiigung stellen, um so eine Quelle der Solidaritit und
Motivation fiir die Teilnahme am 6ffentlichen Diskurs zu werden (Habermas 2009:

8 Casanova (2010: 31-32); Reder (2014: 13-37); Shah/Philpott (2011: 34-37).

ib 2/2017 39

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze

137; Habermas 2001: 22-25). Eine zentrale Rolle spielt hierbei der Ubersetzungs-
prozess, den religiose Biirger*innen leisten und dem sich sikulare Biirger*innen
6ffnen missen, um die moralischen Potenziale der Religion in einer fiir alle zu-
géanglichen und versténdlichen Sprache der liberal-sékularen Gesellschaften verfiig-
bar zu machen. Religiose Biirger*innen sind dazu herausgefordert, »eine epistemi-
sche Einstellung zu dem Vorrang [zu] finden, den sékulare Griinde auch in der poli-
tischen Arena genieen« (Habermas 2009: 143).

Obwohl Habermas damit deutlich von einer starken liberalen Position abriickt, ja
diese sogar explizit als Zumutung fiir die/den religiose/n Biirger*in kritisiert (Ha-
bermas 2009: 135), so zeigen seine Argumente, dass er bei aller Neuvermessung
des gesellschaftlichen Ortes der Religion an einigen liberalen Unterscheidungen
festhilt, von denen drei in unserer Wahrnehmung fiir einen GroBteil der Debatten
bis heute prigend sind.” Im Folgenden sollen diese zuniichst kritisch rekonstruiert
werden, bevor ihre jeweiligen Implikationen fiir den Begriff von Islamismus und
die Moglichkeiten und Grenzen seiner Deutung skizziert werden.

2.1. Sdkulare Politik vs. Religion

Teil des Narrativs der Moderne ist der Griindungsmythos des Nationalstaates durch
die Abtrennung der Religion von der politischen Sphére und ihre Verortung im Pri-
vaten (Cavanaugh 2009: 4). Folgt man diesem Narrativ, dann schuf die sogenannte
»Westphalian synthesis« (Shah/Philpott 2011: 31) eine neue Form der politischen
Autoritit, die den souverdnen Staat an die Stelle der transnationalen Autoritit des
Heiligen Romischen Reiches setzte, religios motivierte Interventionen in fremdes
Staatsgebiet nahezu beendete, innerstaatlich zu einer Unterordnung der Kirche un-
ter den Staat und Machtverlusten religiéser Autoritdten (wie etwa katholischer Bi-
schofe) fithrte und den Nationalismus als neuen Ort der kollektiven Identitdt und
Loyalitédt hervorbrachte (Shah/Philpott 2011: 31-34). In der liberalen politischen
Theorie des 20. Jahrhunderts normativ gewendet, findet dies seinen Niederschlag in
dem Diktum der weltanschaulichen Neutralitit des Staates oder der neutralen Be-
griindung von Politik, das heiflt unabhidngig von umfassenden Lehren (Rawls
1993). Doch auch in der kritischen Weiterentwicklung liberaler Theorie wie bei-
spielsweise in Habermas’ postsékularer Theorie wird die Religion nach wie vor
nicht vorbehaltlos in der 6ffentlichen und insbesondere der politischen Sphéire zu-
gelassen. Wihrend in der »wilden« politischen oder informellen Offentlichkeit Ar-
gumente in religioser Sprache unter dem Ubersetzungsvorbehalt zugelassen sind,
gilt es zur Wahrung der weltanschaulich neutralen Herrschaft in der formalen Of-
fentlichkeit (etwa Parlamente, Gerichte, Ministerien etc.) eine »neutrale« Sprache

9 Erin Wilson formuliert unter Verweis auf den Begriff des Postsidkularen in den IB ganz
dhnlich: »Habermas’ engagement with the postsecular is still largely done through a secu-
larist lens« (Wilson 2014: 353). Wilson nennt dies »secular dualism« (Wilson 2012: 4) und
analysiert den Sakularismus als eine Weltsicht, welche die Religion durch bindre Unter-
scheidungen begreifbar macht. Vgl. auch Asad (2003: 21-23).

40

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

anzuwenden und damit ausschlieBlich sdkulare Griinde vorzutragen (Habermas
2009: 129-137). Habermas behélt damit eine Trennung zwischen einem séikularen
Politischen und dem Religiésen bei, wenn er auch den Raum weitet, in dem die Re-
ligion legitimerweise eine Rolle spielen kann.

Islamistische Akteure und Parteien jedoch erscheinen innerhalb dieser Ausdeu-
tung der politischen Sphére als illegitime Akteure: Ihr Anspruch, Aussagen des Is-
lams als Prinzipien fiir die Organisation der Gesellschaft zu nutzen, widerspricht
gerade dem Diktum der Neutralitit der formalen Offentlichkeit. Gleichzeitig, und
hieraus entsteht die paradoxe Struktur des Arguments, haben islamistische Akteure
in heutigen Gesellschaften letztlich gar keine andere Wahl, als in semantischen For-
mationen eines politischen Diskurses oOffentlich aufzutauchen, wie Talal Asad
(2003: 199-200) argumentiert: Weil alle sozialen Raume heute durch das Recht und
den s#kularen Nationalstaat reguliert werden, sei jede Form der sozialen Aktivitit,
so beispielsweise auch Titigkeiten zur Verbesserung der sozialen Lage, schon anrii-
chig, eine illegitime weil politische Einmischung einer entprivatisierten Religion zu
sein. Somit kénnen islamistische Akteure gar nicht anders, als offentlich titig zu
werden und damit gleichzeitig die Grenze zwischen Religion und Politik illegiti-
merweise zu tiberschreiten. Dies ldsst sie im liberalen, aber auch im postsékularen
Paradigma als grundsétzliche Bedrohung der politischen als einer sékularen Ord-
nung und damit der Demokratie erscheinen.

2.2. Privater vs. dffentlicher Vernunftgebrauch und die Differenz von Glauben und
Wissen

Wie aus dem vorangegangenen Abschnitt deutlich wird, ist die Unterscheidung
zwischen einer Offentlichen und einer privaten Sphire fiir die Umgrenzung der
Réume, die das Religiése in Anspruch nehmen darf, zentral. Habermas verbindet
die liberale Unterscheidung zwischen offentlich und privat in normativer Hinsicht
mit der Differenz zwischen ethisch-existenziellem und moralisch-6ffentlichem Ver-
nunftgebrauch. Wéhrend in dem einen Bereich die privaten Fragen des gelungenen
Lebens individuell verhandelt werden, konnen in dem anderen die gesellschaftlich
relevanten Themen diskursethisch reflektiert und deliberativ entschieden werden.
Entscheidend ist hierbei der sogenannte Universalisierungsgrundsatz, der »wie ein
Messer [...] einen Schnitt legt zwischen »das Gute< und >das Gerechte<, zwischen
evaluative und streng normative Aussagen« (Habermas 1992: 35). Damit konnen
kulturelle oder religiose Werte »allenfalls fiir eine Verkérperung in Normen« (Ha-
bermas 1992: 35) kandidieren, miissen jedoch zunichst allen verfiigbar, das heif3t
rational zuginglich gemacht werden. Ubertragen auf die postsikulare Gesellschaft
bedeutet dies, dass der Ubersetzungsvorbehalt als ein Filter zwischen den privaten
religiosen Uberzeugungen und der offentlichen Deliberation fungiert. Diesem Ar-
gument liegt die Annahme zugrunde, es géibe einen neutralen, weil allen gleicher-
maBen verfiigharen Gebrauch der Vernunft, durch den in der Offentlichkeit kom-
munikative Rationalitét hergestellt werden koénne. Ein Versténdnis fiir in religioser

ib 2/2017 41

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze

Sprache formulierte Argumente hingegen 6ffnet sich dem »religios Unmusikali-
schen« (Habermas 2001: 30): »Der Glaube erhilt fiir das Wissen etwas Opakes, das
weder verleugnet noch blof hingenommen werden darf« (Habermas 2008: 29).
Glaube und Wissen sind deshalb klar voneinander getrennt und der »Riss zwischen
Weltwissen und Offenbarungswissen nicht wieder zu kitten« (Habermas 2008: 28).
Die Unterscheidungen zwischen privat und offentlich, die dieser Trennung von
Glaube und Wissen sozialphilosophisch betrachtet zugrunde liegen, wurden in den
vergangenen Jahren vielfach kritisch diskutiert. Rahel Jaeggi hat unabhéngig von
der Frage nach der Religion daftir pladiert, privaten, ethischen Lebensfragen eine
Verntinftigkeit zuzuschreiben (Jaeggi 2014: 18-65), und Pragmatisten wie Hans
Joas (2004) haben vor dem Hintergrund der Debatte tiber Normen und Werte (und
deren notwendige Verschriankung) auf das Wechselverhiltnis von Glaube und Wis-
sen in kulturellen Praktiken aufmerksam gemacht. In Bezug auf die Frage nach Re-
ligion liefert Charles Taylor (2010) eine pointierte Kritik: Er problematisiert die er-
kenntnistheoretische Unterscheidung zwischen einer nichtreligiosen Vernunft, »die
jedem ehrlichen, klar denkenden Menschen« (Taylor 2010: 24) zur Verfiigung ste-
he, und religiés fundierten Einsichten, die eine Verinnerlichung bestimmter Dog-
men voraussetzten und »stets zweifelhaft bleiben« (Taylor 2010: 24) miissten. Tay-
lor wendet sich zum einen gegen die Vorstellung, dass im Bereich der Begriindung
moralisch-politischer Fragen sikulare Argumente a priori irgendein Mehr an Uber-
zeugungskraft gegentiber religiosen Argumenten hétten. Zum anderen bezweifelt
er, dass sdkulare Sprache sich von der religiosen durch ihre Neutralitdt unterscheide
(Taylor 2010: 21). Fiir ihn beruht diese Einordnung auf
»einer spezifisch erkenntnistheoretischen Unterscheidung, der zufolge religis gepragtes
Denken weniger rational ist als der rein »sikulare« Vernunftgebrauch. Die Haltung hat
sowohl einen politischen Grund (Religion als Bedrohung) als auch eine erkenntnistheo-
Eezt)islcohe Begriindung (Religion als mangelhafte Form der Vernunft)« (Taylor 2010:
Eine gingige Variation iiber das Motiv der Irrationalitdt oder Unverfiigbarkeit re-
ligioser Argumente findet sich in der politischen, aber auch in Teilen der akademi-
schen Diskussion zu islamistischer Gewalt wieder.!! Zunichst auffillig ist, dass
Aktivitdten religioser und insbesondere muslimischer Organisationen als besonders
gefihrlich erscheinen, das heifit iiberdurchschnittlich hdufig mit Gewaltverhalten
assoziiert werden. So ist die Wahrscheinlichkeit dafiir, dass eine islamische Organi-
sation als terroristische Gefahr eingestuft wird, ceteris paribus um ein Vielfaches
hoher als bei anderen Organisationen. Dies zeigt sich etwa im Anteil islamischer
Organisationen auf der US-Liste terroristischer Organisationen, die in keinem Ver-
hiltnis zu deren Anteil an terroristischen Aktivitdten steht (Beck/Miner 2013: 850).
Ein dhnliches Beispiel ist die westliche mediale Aufmerksamkeitsokonomie in Be-

10 Eine dhnliche Kritik formuliert Luca Mavelli (2012: 1058-1059, 1063-1064).

11 Wihrend es inzwischen viele kritische Reflexionen zur Gewaltgeneigtheit des (politi-
schen) Islams gibt (Asad 2003; Calhoun et al. 2011; Lehmann 2016; Hurd 2008; Rittber-
ger/Hasenclever 2005; Volpi 2010), so bleibt in weiten Teilen der policy-nahen Terroris-
mus- und Sicherheitsforschung genau dieses Bild oft bestehen.

4

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

zug auf die Einordnung von Gewalt in Syrien und im Irak. Obwohl das syrische
Regime fiir die iberwiltigende Mehrzahl der getdteten Zivilist*innen in Syrien ver-
antwortlich ist'2, sind die Gewalttaten von da ‘ish in den westlichen Medien deut-
lich prasenter. Wihrend sich ein Teil dieser {iberproportionalen Aufmerksamkeit fiir
da ‘ish durch die gezielte Verbreitung von Bildern und Videos der Griueltaten er-
kldren lasst, so ist dies sicherlich nicht ausreichend. Ein moglicher weiterer Erkla-
rungsfaktor fiir derartige Phidnomene liegt darin, dass religiose Gewalt als beson-
ders irrational erscheint. Beispiele dafiir sind etwa der mediale Diskurs tiber religio-
se Fanatiker und irre Hassprediger, die es schaffen, ihre Rekrutierungsopfer geistig
Zu verwirren.

Die Irrationalitit von Gewalt ist auch fiir zwei dominante Stromungen der Terro-
rismus- und Sicherheitsforschung leitendes Motiv (Volpi 2010: 158-173): Aus der
Psychologie stammende Ansétze fokussieren auf Individualbiografien militanter In-
dividuen, z. B. von Selbstmordattentiter*innen und versuchen, daraus individuelle
Motive fiir die Anwendung von Gewalt abzuleiten, die sie in der Regel in der reli-
giosen Indoktrination oder psychologischen Pradisposition finden. Allerdings sind
die Mechanismen, die ideologische Indoktrination als ursichlich fiir Gewalt anneh-
men, oft sehr vage. Damit verstetigen sie die Idee, dass Religiositit irrationale oder
im Diesseits nicht mehr erkliarbare und damit wissenschaftlich unzugingliche Ver-
haltensformen hervorbringt. Die zweite Art von Ansétzen beschreibt den radikalen
Islamismus als eine Art viraler Ideologie, welche moderate muslimische Individuen
oder Gemeinden zu infizierten droht. Da diese Sichtweise potenziell jede/n Mus-
lim*in zu einer Bedrohung macht, ist diese Perspektive anfillig fiir die Versicher-
heitlichung des Islams als Ganzem (Mavelli 2013). Diese Art der Ubergeneralisie-
rung fiihrt einerseits dazu, dass nicht mehr differenziert wird zwischen unpoliti-
schen, politischen, aktivistischen und gewaltsamen Formen des Islams (Volpi 2010:
149-150) und stattdessen eine Essenzialisierung stattfindet (Ozzano 2013: 150),
welche z. B. die Gewaltgeneigtheit als iiberhistorisches Merkmal von Religion be-
greift oder als zivilisatorisches Merkmal des Islams kennzeichnet, der den Schritt
einer Trennung zwischen Politik und Religion noch nicht vollzogen habe oder als
Antithese zur Moderne auftrete (Milton-Edwards 2006: x).

2.3. Tradition vs. Moderne

Den skizzierten Perspektiven gemein ist, dass sie das Religiose gleichzeitig als kau-
sal urséchlich fiir Gewalt und als nicht rational kennzeichnen. Wie William T. Ca-
vanaugh argumentiert, zieht die Unterscheidung zwischen irrationalem, gewaltge-
neigtem Glauben und rationalem, friedensbringendem, sikularem Wissen gleichzei-
tig eine Linie zwischen Tradition und Moderne. Religion erscheint dann als ein Re-

12 Fur aktuelle Zahlen siehe die Seiten des Syrian Network for Human Rights (http://
sn4hr.org/; 1.8.2017) und des Violence Documentation Center in Syria (https://vdc-sy.net/
en/; 1.12.2016).

ib 2/2017 43

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze

likt der Unvernunft in der rationalen Moderne. Die Opposition zwischen Tradition
und Moderne wiederum ist eng verbunden mit zivilisatorischen Vorstellungen der
regionalen Entwicklung, die den Westen als »[...] monolithic reality representing
modernity, secularism and rationality« einer muslimischen Welt als »[...] ancient,
that is, lagging behind modernity because of its essentially religious and irrational
character« (Cavanaugh 2009: 196-197) gegeniiberstellen.

Zentral fiir dieses Gegensatzpaar ist das, was Taylor den »Mythos der Aufkla-
rung« (Taylor 2010: 23) nennt, dem zufolge mit der Moderne ein Ubertritt aus dem
Bereich der Offenbarung in einen Bereich der innerweltlichen Begrifflichkeit als
Quelle der Erkenntnis gelungen sei und so »Uberlegungen von zweifelhafter Wahr-
heit und Relevanz« (Taylor 2010: 23) tiberwunden worden seien. Auch politische
und moralische Ordnungen sollen dann rein immanent begriindet werden. Als mo-
dern gilt daher nur diejenige Gesellschaft, die ein gewisses Mal3 an Sikularitit auf-
weist, mindestens jedoch die institutionelle Trennung von Politik und Religion ver-
innerlicht hat, weil diese als Voraussetzung fiir moderne Staatlichkeit gilt.

In der kritischen Auseinandersetzung mit starken Versionen des politischen Libe-
ralismus wiederum verdndert sich das Argument. Die etwa von Habermas vorge-
brachte Kritik an den Pathologien neoliberaler Vergesellschaftung und die Einsicht,
dass moderne Demokratien von Voraussetzungen leben, die sie selbst nicht herstel-
len konnen, lassen den modernen liberalen Nationalstaat als ambivalent erscheinen
und es entsteht ein »Bewusstsein von dem, was fehlt« (Reder/Schmidt 2008). Ha-
bermas erhofft sich von der Religion eine moralische Korrekturleistung, die von
einer »sdkularisierenden Entbindung religios verkapselter Bedeutungspotenziale«
(Habermas 2009: 32) erzielt werden soll. Die Religion wird so in den Dienst der
sikularen Moderne gestellt (Mavelli 2012: 1063) und erhilt damit eine rein instru-
mentelle Rolle, die auf die »normative Funktionalitit« der Religion abstellt und
ihre Innensicht ausblendet (Reder 2014: 107-114).

Das Ausschopfen der semantischen Potenziale der religiosen Tradition durch die
»ungldubigen Sohne und Téchter der Moderne« (Habermas 2001: 25) scheint einen
Gegensatz zwischen der sikularen Moderne und der religiosen Tradition anzuneh-
men, wobei im postsékularen Zeitalter letztere bei der Realisierung der ersteren hel-
fen kann. Tradition ist dann entweder das Gegenteil von Moderne als »static, pri-
mordial culture« (Salvatore 2009: 5) oder aber Erfiillungsgehilfin der Modernisie-
rung, sofern sie als soziale Praxis zu einer Ressource im Prozess sozialen und poli-
tischen Wandels wird. Beide Perspektiven sind vom Standpunkt eines
prakonfigurierten Weges in die Moderne formuliert und insofern gepriagt von der
Idee eines universell giiltigen Modernisierungspfades (Salvatore 2009: 6-7). Als
gute Tradition gilt dann diejenige, die sozialen Fortschritt in diesem Sinne befordert
oder, iibertragen auf die Religion, »[the] shift [...] to a postsecular idea of religion
as the expression of a »postconventional morality«« (Mavelli 2012: 1063). Das
Postsdkulare kommt letztlich nicht iiber einen sidkularen Ausgangspunkt hinweg,
der einerseits auf eine zeitlich wie rdumlich spezifische Entwicklung verweist,
gleichzeitig jedoch den Anfang einer scheinbar universellen Bewegung der Moder-
nisierung markiert. Deshalb wird im postsidkularen Paradigma auch ein Bild der is-

44

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

lamischen Welt fortgeschrieben, das diese als grundsitzlich deviant von soziologi-
schen Dynamiken der Moderne kennzeichnet. »Der Islam« wird als das Andere von
Modernisierungsprozessen vereinheitlicht, ohne die Vielfalt der Diskurse im Islam
anzuerkennen, die soziale wie politische Praxis informieren — und dieser Implikati-
on des Sdkularismus kann sich auch das Postsékulare nicht entledigen: »Unwitting-
ly, perhaps, postsecularity recycles the confining perspective of Orientalism. The
acknowledgement of the durability of religious sentiment appended to Islam has a
familiar ring to it, its antipathy to modernity« (Pasha 2012: 1050).

Die Gegeniiberstellung von Tradition und Moderne bzw. guter und schlechter
Tradition hat wiederum paradoxale Konsequenzen dafiir, wie islamistische Bewe-
gungen gedeutet werden konnen. So argumentiert Asad, dass die Darstellung von
Islamist*innen als pathologische Vermischung von Tradition und Moderne auf ein
bestimmtes Versténdnis von Tradition zuriickzufiihren sei:

»This kind of description paints Islamic movements as being somehow inauthentically
traditional on the assumption that >real tradition< is unchanging, repetitive, and non-ra-
tional. In this way, these movements cannot be understood on their own terms as being
at once modern and traditional, both authentic and creative at the same time« (Asad
1996).

Dabhinter steckt die Annahme, dass die selektive Aneignung von Tradition sowie
ihre problemorientierte und diskursive Verschiebung gleichzeitig ihre Integritit und
Kohirenz unterminieren wiirden (Asad 2003: 195). Islamist*innen werden deshalb
als Akteure verstanden, die einerseits die eigene Tradition verfilschen, weshalb sie
andererseits als modern, wenn auch »distortedly« (Asad 2003: 195), gelten miissen.
Und gerade diese Vermischung, so Asads Rekonstruktion des Arguments, »[...] ac-
counts for their »pathological< character« (Asad 1996).

In der liberalen und deliberativen Deutung von Religion kénnen islamistische
Akteure also nur innerhalb bestimmter Grenzen konzeptualisiert werden, die ihnen
— ohne Ansehen der spezifischen Auspriagung und Zielsetzung — bestimmte Quali-
titen zuschreiben: Sie transzendieren die Unterscheidung zwischen einer 6ffentli-
chen, durch neutral-sékulare Sprache geprigten Sphére der Politik, was ihren Akti-
vismus von vornherein als illegitim erscheinen ldsst; groe Teile ihres Diskurses
und ihrer Motivation sowie der Begriindung fiir ihr Handeln bewegen sich im Be-
reich des Irrationalen und daher Opaken, was insbesondere fiir gewaltsames Verhal-
ten gilt, zu dem sie tendieren; und schlieflich erscheint Islamismus als Versuch,
entweder hinter die Moderne zuriickzutreten und Tradition »umzuschreiben« oder
aber eine unerwiinschte Mischform von Tradition und Moderne zu vertreten. Diese
Beschreibung des Islamisten setzt ihn als Gegenstiick einer (post-)sékularen, ratio-
nalen und friedfertigen Moderne, die ihren Ausdruck par excellence im liberal-
demokratischen Staat findet. Prédgnant findet sich Jirgen Habermas’ Position zum
Islamismus in einem Interviewband mit Derrida wieder:

»Wenn sich ein zeitgenossisches Regime wie der Iran weigert, diese Trennung [zwi-
schen der Religion und einer weltanschaulich neutralen Staatsgewalt, eigene Anm.] zu
vollziehen, oder wenn religids inspirierte Bewegungen die Wiederherstellung einer isla-

mischen Form von Theokratie anstreben, betrachten wir das als Fundamentalismus. Ich
wiirde diese fanatisch verhdrtete Mentalitdit aus der Verdrdingung kognitiver Dissonan-

ib 2/2017 45

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze

zen erkldren. Die wird notig, wenn man unter den kognitiven Bedingungen des szientifi-
schen Weltwissens und des weltanschaulichen Pluralismus, nachdem also die Unschuld
der epistemischen Situation einer allumfassenden Weltperspektive ldngst verloren ist,
die Riickkehr zur Exklusivitidt vormoderner Glaubenseinstellungen propagiert« (Haber-
mas/Derrida 2004: 56; eigene Hervorh.).

Die drei skizzierten Unterscheidungen zeigen also grundlegende Probleme der
gegenwirtigen Debatte, die sich gerade an den Deutungen des Islamismus ablesen
lassen: Die Gegeniiberstellung von (1) sdkularer Politik und Religion 14sst den Isla-
mismus oft a priori als illegitime Form der Politik erscheinen; (2) die scharfe Un-
terscheidung zwischen Glauben und Wissen fiihrt zu einer Verortung von Islamis-
mus im Bereich des Irrationalen und der unberechenbaren Gewalt; und schliefSlich
(3) fuhrt die scharfe Unterscheidung zwischen Tradition und Moderne zu der Wahr-
nehmung, bei Islamismus handele es sich um den Versuch, in vormoderne Zeiten
zurlickzukehren, oder aber um eine pathologische Mischform zwischen Tradition
und Moderne. Im Folgenden moéchten wir ein solches Verstédndnis kritisieren und
zeigen, wie eine alternative Konzeptualisierung von Islamist*innen gedacht werden
kann.

3. Derridas Dekonstruktion der (politischen) Bestimmung von Religion

Derrida ist in gewisser Weise eine Antipode zu Habermas. Beide haben im Laufe
von 40 Jahren viele akademische Dispute ausgefochten, auch wenn sie schlielich
vor dem Hintergrund der Terroranschldge vom 11. September 2001 (im Folgenden:
9/11) Gemeinsamkeiten ihrer politischen Philosophien ausloteten (Habermas/Derri-
da 2004). Derrida hat sich — dhnlich wie Habermas — seit den 1990er Jahren inten-
siv mit dem Phédnomen der Religion beschéftigt; eine Reflexion des Verhéltnisses
ihrer beider Perspektiven ist jedoch bislang auf kleine akademische Zirkel be-
schriankt (Caputo 1997). Mit Derrida konnen stellvertretend die Ansétze in den Dis-
kurs eingebracht werden, die erstens aufgrund ihres Wirklichkeits- und Sprachver-
standnisses skeptisch gegentiber eindeutigen Grenzziehungen sind und die zweitens
versuchen, Perspektiven auf das Feld des Politischen zu entwerfen, die zwar
Grundintuitionen liberaler Theorien aufnehmen, sich aber jenseits liberal-deliberati-
ver Pfade und Unterscheidungen bewegen. All dies sind Griinde, Derridas Uberle-
gungen zur Wiederkehr der Religion als alternative Deutung in diesen Beitrag auf-
zunechmen, um von hier aus auf islamistische Akteure zu blicken. In die folgende
Rekonstruktion von Derrida werden zudem Hinweise auf einige andere sozialwis-
senschaftliche Autor*innen aufgenommen, deren kritische Reflexion des Verhalt-
nisses zwischen Religion und Sakularismus dhnliche Schlussfolgerungen zulésst
(vgl. Asad 1993; Cavanaugh 2009; Hurd 2008).

Derrida deutet Wirklichkeit, und damit auch Religion, als ein umfassendes textu-
elles Geschehen (Derrida 1999: 51), wobei dieses Geschehen immer als mehrdeutig
und offen gedacht wird. Sprache wird als ein komplexes Netzwerk von Verwei-
sungszusammenhingen interpretiert, weshalb sprachliche Zeichen keine Bedeutung

46

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

an sich haben, sondern nur in Abgrenzung von anderen Zeichen. Das, was Begriffe
ausdriicken, ist immer nur als eine Spur im Gesagten anwesend, weshalb sich auch
ihre Bedeutung stidndig verschiebt (Derrida 1999: 51). Derridas Philosophie ver-
steht sich vor diesem Hintergrund als eine Dekonstruktion eben solcher sprachli-
cher Formationen (vgl. im Folgenden Reder 2014: 221-230). Philosophie will
scheinbar eindeutige Differenzen aufspiiren, hierarchische Ordnungen von Gegen-
sdtzen aufdecken und zeigen, dass diese Differenzen immer von komplexen Mehr-
deutigkeiten und Bedeutungsverschiebungen durchzogen sind (Derrida 1999: 150).

Die Philosophie der Dekonstruktion erdffnet fiir Derrida auch eine neue Perspek-
tive auf Religion. Der Ausgangspunkt seiner Uberlegungen ist, dass sich Religio-
nen nur im Plural denken lassen, viele westliche und liberal geprigte Ansétze je-
doch mit einem einheitlichen Religionsbegriff operieren, der aus der europdischen
Tradition stammt.

»Wir glauben, dass wir so tun konnen, als wiirden wir [daran] glauben, ein Vorverstind-
nis zu teilen: treuhdnderische Handlung. Wir tun so, als wiirden wir iiber einen Gemein-
sinn verfligen, der uns mitteilt, was >Religion« in all den Sprachen bedeutet, von denen
wir zu wissen glauben, wie man sie spricht (wie viel an diesem Tag geglaubt worden
ist!)« (Derrida 2001: 12).

Fiir Derrida sind Religionen immer an kulturelle Kontexte gebunden, in denen
verschiedene religiose Phdnomene mit diesem Begriff bezeichnet werden. Der
Kontext der gegenwirtigen politischen Debatte ist dabei meist das Christentum und
damit ein westliches Verstandnis von Religion (Derrida 2001: 47), das verallgemei-
nert wird, womit »die Religion eine europdische Angelegenheit« (Derrida 2001:
14) zu werden droht. Dies ist sowohl vor dem Hintergrund der facettenreichen Aus-
differenzierung der christlichen Religion als auch der Erfahrung von Multireligiosi-
tdt auf globaler Ebene, insbesondere mit Blick auf die wachsende Bedeutung des
Islams, unangemessen.

Ahnlich argumentiert auch Asad (1993: 17-29), der sich mit der »Religion« als
wissenschaftlicher Kategorie in der Anthropologie kritisch auseinandersetzt. Diese
verstehe Religion im Wesentlichen als System von symbolischen Bedeutungen und
generischen Funktionen sowie als universelle und einzigartige menschliche Form
der Erfahrung, die lediglich unterschiedliche kulturelle und historische Spielarten
hervorbringt (vgl. Assad 2006). Dabei ignoriert die Universalisierung von »Religi-
on« ihre christliche Entstehungsgeschichte, welche sie von der Entwicklung unter-
schiedlicher sozialer Praktiken und Macht-Wissens-Formationen untrennbar macht.
Die Giiltigkeit von Religionskonzepten sei, so Asad, immer an spezifische Traditio-
nen und partikulare historische Entwicklungen gebunden. Deshalb weist er jeden
Versuch zurtick, einen universellen Begriff von Religion zu entwickeln: Nicht nur
wandelten sich die fiir die Religion konstitutiven Elemente und ihre Beziehungen,
sondern auch der Akt des Definierens selbst sei ein Produkt historisch kontingenter,
diskursiver Prozesse.

Wenn Derrida Religion thematisiert, so reflektiert er vor diesem Hintergrund im-
mer die diskursiven Formationen, in denen auf Religion Bezug genommen wird. Es
geht ihm weniger um eine akteurs-systemzentrierte Betrachtung, sondern vielmehr

ib 2/2017 47

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsditze

um eine kritische Analyse und Dekonstruktion eindeutiger Bestimmungen von Re-
ligion in Diskursen. Derrida will dabei verdringte oder sich dynamisch verschie-
bende Bedeutungsbestimmungen, die bei der diskursiven Konstruktion des Phéno-
mens »Religion« eine Rolle spielen, aufspiiren und produktiv in diesen Diskurs zu-
riickspielen. Vor diesem Hintergrund lassen sich die drei oben skizzierten Leitunter-
scheidungen der Debatte tiber die Wiederkehr der Religion nun noch einmal aus der
Perspektive Derridas einer grundlegenden Kritik unterziehen.!?

3.1. Tradition vs. Moderne oder das Heilige vs. die Globalisierung

In der Welt der Moderne sind verschiedene Entwicklungen miteinander verschmol-
zen, so etwa die fortschreitende Individualisierung, eine um sich greifende Okono-
misierung und eine alle Lebenswelten betreffende Technisierung. Globalisierung ist
fiir Derrida der Nukleus dieser Entwicklungen, in der besonders die Idee einer um-
fassenden Erreichbarkeit und Machbarkeit zum Ausdruck kommt. Menschen sind
mobil, kénnen jedes Gut handeln und mit jedem jederzeit kommunizieren.

Religionen sind einerseits Teil dieser Moderne, stellen sich jedoch andererseits
gleichzeitig gegen diese, indem sie ihr vermeintliche Elemente der Tradition als
Kritik gegentiberstellen. In den diskursiven Formationen, in denen Religion zum
Ausdruck kommt, wird dabei meist auf ein bestimmtes Verstindnis des Heiligen
oder Transzendenten Bezug genommen. Genau dieses Element der Tradition ver-
sucht aber die Moderne eigentlich zu tiberwinden. Derrida argumentiert, dass, in-
dem Religionen das Heilige bewahren wollen, sie den Versuch unternehmen, die
Tradition zu wahren und das Unbestimmbare in den Mittelpunkt zu stellen. Das
Heilige wird wiederholend immer wieder neu benannt (z. B. im Gebet), in dem
Wissen, dass es sich doch gleichzeitig entzieht und jeden Versuch der Bestimmung
und Handhabung scheitern lisst. Gleichzeitig benutzen religiése Akteure aber auch
eben jene zentralen Mechanismen der Moderne, um das Heilige zu wahren. Gerade
islamistische Akteure nutzen das Internet als Ausdrucksform von Spiritualitét, aber
auch zur Generierung religioser Autoritit (Mandaville 2007: 302-331)'% oder bauen
hoch dkonomisierte Netzwerke auf, um einen Schutzwall um das Heilige zu errich-
ten.!> Derrida bezeichnet diese Bewegung als eine autoimmunitire Gegenreaktion
auf diese so verstandene Globalisierung, mit der das Heilige und das Sakrale vertei-
digt werden sollen.

Religionen nutzen die Mechanismen der Moderne und iiben doch gleichzeitig
scharfe Kritik an ihnen: »This is the autoimmunity of religion: the attempt by reli-
gion to protect itself by means of what always threatens to destroy it« (Naas 2009:

13 Die Reihenfolge wird hier aus Griinden der inneren Argumentationslogik umgekehrt.

14 Vergleiche zu den kulturellen Aspekten der Transformation durch Globalisierung auch
Teil 3 des Sammelbandes von Amel Boubekeur und Olivier Roy (2012) zu »Whatever
Happened to the Islamists? Salafis, Heavy Metal Muslims and the Lure of Consumerist
Islam«.

15 Stergiou (2016) zeigt dies fiir den da ‘ish und dessen illegalen Handel mit Ol auf.

48

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

193). Religion, so Hoff, »traumt den Traum von einer Riickkehr zu lokalen Tradi-
tionen und verkiindet den Bruch mit der Weltgemeinschaft, kultiviert dazu aber den
Umgang mit eben denjenigen Methoden, die diesen Traum zunichte machen« (Hoff
1999: 113). Die vielen unterschiedlichen Formen von Fundamentalismus sind
Zeugnis solcher autoimmunitirer Reaktionen (vgl. Derrida 2001: 74). Mit der Beto-
nung des Glaubens immunisiert sich Religion gegeniiber der instrumentell-rationa-
len Bewegung der Moderne und stellt ihr den affirmativen Glaubensakt als Wah-
rung des Traditionellen und Heiligen entgegen, was heute insbesondere fiir den Is-
lamismus zutrifft. Eine strikte Entgegensetzung von sékularer Moderne und der Re-
ligion als Ausdruck traditioneller Weltdeutungen ergibt vor diesem Hintergrund
keinen Sinn. Das Verhéltnis von Tradition und Moderne mit Blick auf die Wieder-
kehr der Religion kann vielmehr nur als ein dialektisches gedacht werden. Religio-
nen sind Produkte der Moderne und nutzen diese, um gegen die Moderne das Heili-
ge (bzw. Transzendente) als Gegenbild zu schiitzen bzw. neu zu konstituieren. Des-
wegen benutzen Religionen vielfach Elemente der Moderne und kdnnen nicht auto-
matisch als vormodern charakterisiert werden

3.2. Die Dialektik von Glaube und Wissen

Bei aller Revision bestehender Grenzziehungen bleibt die Trennung von Glaube
und Wissen eine zentrale Unterscheidung in den meisten Ansédtzen im Diskurs tiber
die Wiederkehr der Religion und wird, wie aufgezeigt, oft mit der Differenz von
privat und offentlich verbunden. Beide Unterscheidungen und ihre Verkniipfung
kritisiert Derrida. Er argumentiert, dass eine scharfe Gegeniiberstellung von Glau-
ben und Wissen eine Illusion ist, die weder dem sdkularen Wissen noch dem reli-
giosen Glauben gerecht wird. Stattdessen betont er das wechselseitige Verhiltnis
von beiden, das konstitutiv ist fiir das Verstidndnis der Religion in der latinisierten
Welt: »Diese Gleichzeitigkeit kann man dort erkennen, wo Glaube und Wissen im-
mer schon ein Biindnis eingegangen sind, am Ort selbst, dort, wo das in der Entge-
gensetzung eingegangene Biindnis einen Knoten bildet« (Derrida 2001: 11).

Wissen, wenn es als objektives Wissen verstanden wird, ist der Versuchung aus-
gesetzt, »dass man zu wissen glaubt, was das Wissen ist, das Wissen, das strukturell
vom Glauben, vom Vertrauten — vom Treuhidnderischen und der Verlédsslichkeit un-
abhéngig sein soll« (Derrida 2001: 53). Weil Wissen immer auf Vertrauen bezogen
bleibt, impliziert es fiir Derrida auch einen Aspekt des Glaubens. Derridas Kritik an
der Moderne zeigt sich in dieser Hinsicht als Kritik an einem {iberzogenen Wis-
sensverstindnis, das das Wechselverhiltnis von Glauben und Wissen missachtet.
Allerdings ist damit nicht gemeint, dass Wissen ausschlieB3lich auf eine bestimmte
Form des Glaubens — zum Beispiel eines religiosen — bezogen ist, sondern Derrida
fasst das Moment des Glaubens deutlich weiter als eine grundlegende Offenheit ge-
geniiber dem Unverfligbaren und Anderen, das niemals gewusst, aber vertrauens-
voll geglaubt werden kann.

ib 2/2017 49

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze

Gleiches gilt umgekehrt fiir die Religion, die nicht mit einem unverniinftigen
Glauben an das Absolute gleichgesetzt werden darf, weil sie den Glauben immer
auch rational zu rechtfertigen sucht. Religion ist aus Sicht Derridas also einerseits
Manifestation des Glaubens und damit ein Gegenbild zu einer Moderne, die aus-
schlieBlich auf die Vernunft und das sdkulare Wissen setzt. Andererseits ist Religi-
on niemals nur ein irrationaler Glaubensakt, sondern Religionen — und dies gilt
gleichsam fiir islamistische Akteure — versuchen, das sédkulare Wissen zu nutzen,
um den Glauben zu plausibilisieren und zu rechtfertigen. Dies betrifft auch und be-
sonders die individuellen Formen der Rationalisierung des eigenen Lebens und der
eigenen Glaubensentscheidung, die als individuell-biografische Erklarungen Teil
der reflexiven Moderne sind. Religionen sind damit Teil des gegenwirtigen Aufkla-
rungs-Narrativs, das sie selbst benutzen und fordern — gerade auch in ihrem Bezug
auf die Bewegung der latinisierten Globalisierung.

3.3. Messianismus und die politische Bewertung von Gewalt

Auch die Differenz zwischen (sdkularer) Politik und religiosen Uberzeugungen,
die, wie gesehen, fiir die gegenwirtige Debatte pragend ist, wird von Derrida kri-
tisch hinterfragt. Dies hidngt zu allererst mit seinem Verstédndnis von Politik zusam-
men. Politik ist nicht der Ort, an dem nur bestimmte Typen von Argumenten vorge-
bracht werden diirfen, sondern vielmehr ein Prozess, der sich durch eine hohe Plu-
ralitdt der Argumentationsformen und eine strukturelle Offenheit auszeichnet (Der-
rida 2003: 111-134). Dies ist seiner Ansicht nach das Merkmal einer Politik, die der
Grundidee der Dekonstruktion entspricht.

Besonders nach 9/11 zeigt sich fiir Derrida in globaler Perspektive allerdings eine
neue Intoleranz, die im Politischen Begriffe und Menschen klar zuordnet und die
der Denkbewegung der Dekonstruktion diametral entgegensteht (z. B. die Dichoto-
mie der Westen vs. der Islamist). Die Konstruktion des muslimischen Anderen als
»negation of an idealised Western secular self« (Mavelli 2013: 163) ist dann Teil
einer verkiirzenden westlichen Selbstvergewisserung. Dies gilt insbesondere fiir
den Islamisten als den radikal Anderen der Demokratie. So argumentiert auch Wen-
dy Brown, dass »[...] in our time, the figure of >Islamicism« comforts democrats
that they are such, even and perhaps especially in the face of de-democratization«
(Brown 2011: 51). Um sich dieser Entwicklung zu widersetzen, entwickelt Derrida
Gedankenfiguren, die politische Prozesse als mehrdeutig, dynamisch und offen
konzeptualisieren, wodurch sie seiner Ansicht nach besser geeignet sind, ihre eige-
nen aporetischen Annahmen zu verarbeiten. Die Uberlegungen zur »kommenden
Demokratie« sind ein Beispiel hierfiir (Derrida 2003: 150-151). Die Rede »von
einer »Unbestimmtheit und Unentscheidbarkeit««, die Derrida mit dem Verstindnis
von Politik verbindet, impliziert eine »historische Prozessualitit und Offenheit der
Voraussetzungen, die in die Grundlagen einer demokratischen Politik investiert
sind« (Wolf 2007: 96). Damit impliziert die Politik immer schon einen Moment des

50

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

Offenen, Transzendenten und Unbestimmbaren und greift damit auch in die Sphére
der Religion.

Dies bedeutet umgekehrt auch, dass religiose Uberzeugungen im Feld des Politi-
schen nicht unter einen (absoluten) Ubersetzungsvorbehalt gestellt werden diirfen,
weil damit der politische Raum verkiirzt, geschlossen und eben nicht mehr im
Kommen ist. Asad verfolgt ein dhnliches Argument, wenn er iiber die Zugangsbe-
dingungen fiir die Religion im Raum der politischen Offentlichkeit spricht. Die Of-
fentlichkeit, die in der liberalen wie deliberativen Demokratietheorie eine so zentra-
le Rolle spielt, ist durch unterschiedliche Exklusionsmechanismen geprégt und for-
matiert die Redebeitrdge vor, die in ihr vorgebracht werden diirfen (Asad 2003:
183). Von Religion werde entweder erwartet, dass sie sich auf das Private beschrin-
ke oder, wenn sie schon 6ffentlich werden muss, dass sie auf eigene politische For-
derungen verzichte. Sdkularismus ist fiir ihn dann gerade nicht mehr eine Doktrin,
die Religion und Politik oder Kirche und Staat zu trennen suche, sondern vielmehr
ein Ausdruck souveriner Staatsmacht, »Religion« zu definieren, ihr den ihr ange-
messenen Raum zuzuteilen, das religiose Leben zu organisieren und Subjekte zu er-
schaffen, die ihre Loyalitit zum Staat zum Ausdruck bringen (Asad 2006:
522-526). Denn diese Definitionsakte sind Voraussetzung dafiir, tiberhaupt iiber die
legitime Rolle von Religion in der Gesellschaft sprechen und sie damit in bestimm-
ten Feldern exkludieren zu koénnen. Diese SchlieBung des Politischen durch das
Festlegen eines mproper place of religion«< in a secular society« (Asad 2006: 526)
ist heute vielfach der erste Impuls in westlichen Gesellschaften, wenn es um Debat-
ten wie beispielsweise um das Kopftuch in Frankreich geht — steht jedoch der struk-
turellen Offenheit von Politik entgegen.

Eine besondere Auspriagung dieses sikularen Diskurses findet sich in der Debatte
um religiose Gewalt wieder. Asads Analyse zufolge ist der Diskurs iiber Religion
als Quelle von Gewalt schon lange davon geprigt, dass der Islam als besonders ge-
féhrlich (weil »undisciplined, arbitrary, singularly oppressive«, Asad 2003: 10) ge-
kennzeichnet wird. Seit 9/11 jedoch sei er von der Frage bestimmt, inwiefern es
eine Verantwortung des Islams als Religion und der Araber*innen als Volk fiir Ter-
rorakte gébe. Er weist darauf hin, dass es dabei oft vollig unklar bleibe, was letzt-
lich als religioses Motiv gelte (Asad 2003: 8-11). Ein &hnliches Argument findet
sich bei Derrida wieder. Auch aus der Perspektive der Dekonstruktion erweist sich
die liberale Vermutung, dass Religion letzten Endes schneller zu unbegriindeter Ge-
walt neige als sdkulare Politik, als problematisch, denn die Bestimmung dessen,
was als religios begriindete Gewalt bezeichnet werden kann, ist — genauso wie die
Bestimmung eines »Schurkenstaates« — alles andere als eindeutig. Um sagen zu
konnen: »dies ist ein religios begriindeter Krieg« oder gar: »ein Religionskrieg«,
miissten die Grenzen des Religiosen und Politischen eindeutig gezogen werden
konnen (Derrida 2001: 45), was nicht nur angesichts der aktuellen weltgesellschaft-
lichen Konstellationen, sondern auch aufgrund der systematischen Grenzen der
Sprache nicht moglich ist.

Damit wird allerdings nicht ausgesagt, dass Religion und Gewalt nicht in einem
(zu problematisierenden) Wechselverhéltnis stiinden. Derrida betont im Gegenteil,

ib 2/2017 51

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze

dass Religion immer schon ein Moment der Gewalt impliziere, weil sie sich auf das
Andere beziehe, das eine Gegengewalt provoziere (vgl. de Vries 2002: 1). In der
jiidischen Tradition stehend, verdeutlicht Derrida diese Uberlegung an der religio-
sen Gedankenfigur des Messianismus, die zu einem Merkmal vieler Weltreligionen
geworden ist. In dieser bringen Religionen ein moralisches und politisches Ideal
zum Ausdruck, das Derrida eine »widerfahrende Gerechtigkeit« (Derrida 2001: 32)
nennt. Diese kann nicht geplant oder hergestellt werden, weil es nichts klar Vorher-
bestimmtes ist. Fiir Derrida zeigt sich Gerechtigkeit im Feld der Religion als mes-
sianisch, wenn sie mit dem scheinbar Erwartbaren bricht und einen neuen Weg fiir
eine gerechtere Welt erdffnet: »Das Messianische setzt sich der absoluten Uberra-
schung aus. Diese Aussetzung mag sich in der phdnomenalen Form des Friedens
oder der Gerechtigkeit zu erkennen geben« (Derrida 2001: 32).

In diesem Sinne kiindigt die religios verstandene Gerechtigkeit sich als ein Ver-
sprechen an, das jenseits einer rechtlichen Steuerung Raum fiir das Ereignis der Ge-
rechtigkeit lasst. Gleichzeitig neigt die Religion oft dazu, dieses Versprechen kon-
kret zu fiillen, so zu tun, als ob es doch (sofort) zu erreichen wire — notfalls mit
Gewalt. Dann wird Messianismus zu einem konkreten politischen Programm — zu
einer Ideologie — wodurch gleichzeitig die Transzendenz der Religion missachtet
wird. Die zentrale Frage fiir Derrida ist deshalb, ob und wie die Religion diese in-
terne Spannung des Messianismus offenlassen kann — oder ob sie es nicht kann.
Wenn sie zu einer geschlossenen (oder gar gewalttitigen) Ideologie wird, so muss
sie von Derridas Perspektive aus grundsétzlich kritisiert werden.

Mit diesem Verstidndnis von Messianismus geht natiirlich auch eine gewisse Ver-
engung der Frage nach der Religion einher. Diese ist darin begriindet, dass sich
Derrida vor allem an den politischen und religiésen Formationen der abrahamiti-
schen Weltreligionen abarbeitet. Hans-Georg Gadamer merkt deswegen als Reakti-
on auf Derrida an: »Gewiss wird eine Ausweitung der Fragestellung auf andere
Weltreligionen moglich und notwendig sein, wenn unsere dogmatischen Bemiihun-
gen um die religiose Erfahrung [...] in planetarische MaBstidbe iibersetzt werden
sollen« (Gadamer 2001: 245).

Derridas Argument fiir die Engfiithrung auf die Frage nach dem Messianismus (in
der Tradition der abrahamitischen Religionen) besteht darin, dass die aktuelle Auf-
merksamkeit fiir religiose Akteure vor dem Hintergrund einer weltpolitischen Dy-
namik verstanden werden muss, der eben das oben skizzierte Narrativ der Moderne
mit thren Grundunterscheidungen zugrunde liegt. Dieses Narrativ ist dadurch ge-
kennzeichnet, dass die liberal-sdkularen Institutionen mit legitimer Gewalt ausge-
stattet sind, die notfalls auch gegen die illegitime religiése Gewalt eingesetzt wer-
den darf und muss. Fiir Cavanaugh steht die Stilisierung religioser Gewalt in einem
engen Zusammenhang zur skizzierten Verallgemeinerung des (westlichen) Religi-
onsverstindnisses: »[The] attempt to create a transhistorical and transcultural con-
cept of religion that is essentially prone to violence [as] one of the foundational le-
gitimating myths of the liberal nation-state« (Cavanaugh 2009: 4). Mit der Erzih-
lung der Beendung der Religionskriege durch den Westfilischen Frieden und den
Aufstieg des sdkularen Staates sei der Mythos religioser Gewalt entstanden, der bis

52

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

heute eine ideologische Funktion in der Legitimierung von manchen und Delegiti-
mierung von anderen politischen Praktiken habe (Cavanaugh 2009: 59).

Mit Rekurs auf die Dekonstruktion des Gewaltbegriffs bei Walter Benjamin un-
terzieht auch Derrida diese Unterscheidungen zwischen illegitimer und legitimer
Gewalt einer Dekonstruktion. Denn gerade in der alleinigen Bestimmungsmacht
der liberal-sdkularen Institutionen, die sich darin duBert, scheinbar eindeutig festle-
gen zu konnen, was legitime und was illegitime Gewalt ist, zeigt sich wiederum
ihre eigene Ambivalenz. Indem sie eine bestimmte Form der Rechtfertigung von
Gewalt absolut setzt, erzeugt sie Gegengewalt, die sie dann als illegitim aburteilt.
Damit zeigt sich die Ambivalenz des Messianismus auch fiir den Liberalismus
selbst: Sein Heilsversprechen einer friedfertigen sdkularen Welt steht immer in der
Gefahr, selbst gewalttitig zu werden. Der Begriff »Schurke« ist fiir Derrida in die-
sem Zusammenhang paradigmatisch, weil durch ihn Gewalt gerechtfertigt wird, die
Bestimmung des »Schurkischen« jedoch einigen wenigen westlichen Staaten {iber-
lassen bleibt (Derrida 2003: 134-137).

Aus den skizzierten Uberlegungen lisst sich ein neuer Raum fiir das Verstéindnis
von islamistischen Akteuren gewinnen, das die binér operierenden Unterscheidun-
gen Politik/Religion, Wissen/Glaube, Vernunft/Irrationalitdt, sdkulare Friedfertig-
keit/religiose Gewaltgeneigtheit, Moderne/Tradition iiberschreitet. Sie wéren dann
zu verstehen als Akteure, die Glaubenssétze mit rationaler Rechtfertigung verbin-
den, Gewalt ebenso rechtfertigen miissen wie andere Akteure, ihre Anspriiche in
einer modernen und politischen Sprache vorbringen und dabei gleichzeitig das neu
aushandeln, was Tradition bedeutet und wie sie am besten zu schiitzen ist. Die Der-
rida’sche Perspektive verdeutlicht zudem, dass Religionen dazu neigen, aporetische
Strukturen und autoimmunitire Reaktionen zu entwickeln, was sich dann beispiels-
weise in Gewaltverhalten ausdriickt.

4. Poststrukturalistische Perspektiven auf da ‘ish-Bekennervideos
4.1. Mit Derrida Videos analysieren: methodologische Voriiberlegungen

Derridas Uberlegungen zur Religion begriinden nicht nur eine Kritik (liberal ge-
prégter) Deutungen ihrer Wiederkehr, sondern sind auch geeignet, auf konkrete re-
ligiose Diskursformationen zu schauen. Im Folgenden mochten wir deshalb Derri-
das Dekonstruktion des religiosen Feldes als Heuristik nutzen, um Bekennervideos
von da‘ish-Kampfern zu interpretieren. Als salafistisch-jihadistischer Akteur ist
da ‘ish gewissermalien ein hard case fiir die These, dass islamistische Akteure nicht
einfach als radikal Andere der liberalen, sikularen und rationalen Moderne verstan-
den werden konnen. Dass das Video als Genre ausgew#hlt wurde, hat im Wesentli-
chen mit der Kommunikationsstrategie von da ‘ish zu tun. Wiahrend es auch schon
frither Videos von Organisationen wie al-Qaida gab und da ‘ish auch »klassischere«
Formate wie Broschiiren, Reden u. 4. verwendet, so sind seit 2013 ganz neuartige
Videoformate aufgetaucht, teils auf sehr hohem gestalterischen Niveau und ankniip-

ib 2/2017 53

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Erlaubnis ist je Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze

fend an westliche Sehgewohnheiten (Dauber/Robinson 2015), die sich von der
Form her insbesondere fiir die Verteilung iiber soziale Netzwerke eignen. In deut-
schen Medien wird immer wieder auf sogenannte Bekennervideos verwiesen. Diese
zeigen jedoch nicht nur Fithrungspersonal des da ‘ish-Kaders, wie dies etwa bei al-
Qaida oft der Fall war, sondern auch den »durchschnittlichen« Kampfer, der iiber
sein Leben berichtet. Letzteren Videos gilt in diesem Beitrag das Interesse, genauer
denjenigen unter ihnen, die sogenannte foreign fighters aus dem Westen zeigen.

Wie jingere Beitrdge in der zib betonen, ist es fiir die politikwissenschaftliche
Analyse von visuellen Materialien entscheidend, eine klare Problemorientierung fiir
die Analyse zu finden und die Methodologie und Filmauswahl prézise an der ge-
wihlten Fragestellung auszurichten (Heck/Schlag 2015: 137-138). In diesem Fall
gilt das Forschungsinteresse einer plausiblen Deutung der Selbstbeschreibung isla-
mistischer Gewaltakteure, die liberale Begrenzungen der Konzeptualisierungen
transzendiert und gleichzeitig auf ein theoretisch anspruchsvolles Religionsver-
stindnis rekurrieren kann. Anspruch dieses letzten Teils ist es also zu zeigen, inwie-
fern die von Derrida dekonstruierten Gegeniiberstellungen diskursive Konstruktio-
nen religioser Akteure aufschlieBen konnen, und zwar in ihrer aporetischen Struk-
tur, also als sich widerstreitende und gleichzeitig wechselseitig konstitutive Ele-
mente. Konkret bedeutet dies, dass diejenigen Diskursstringe untersucht werden,
die Aufschluss tiber die narrative Verbindung der scheinbar voneinander scharf un-
terscheidbaren Begriffsverhdltnisse geben. Wiahrend die Fremddeutung durch libe-
rale Ansétze darauf hinauslaufen wiirde, die Akteure als religios-opak und damit als
klar unterschieden von der sdkularen Moderne oder aber als religios-instrumentali-
sierend mit eigentlich rationalen Interessen zu verstehen, versucht dieser Beitrag
dem eine Interpretation entgegenzusetzen, die diese Spannungen als konstitutiv fiir
religiose Akteure auffasst. Dieser Zugang beansprucht jedoch nicht, sich mit der
Selbstdeutung der untersuchten Akteure zu decken, sondern er6ftnet lediglich eine
Perspektive auf sie, die bestimmte dichotome Unterscheidungen vermeidet.

Die drei Wechselverhiltnisse, die wir im Derrida’schen Religionsverstandnis
identifizieren konnten, strukturierten dabei als {ibergeordnete Kategorien die Ana-
lyse: Tradition/Heiliges und globalisierte Moderne, Glaube und Wissen sowie Mes-
sianismus und Gewalt. Fiir die Auswertung der Videos benutzten wir ein computer-
gestiitztes Codierverfahren, bei dem die unterschiedlichen Modi (verbale, auditive
und visuelle Ebene, vgl. Jancsary et al. 2016) mit induktiven Codes versehen wur-
den.16

4.2. Beschreibung der Videos

Ein erster Schritt bei der Videoanalyse sollte immer die Beschreibung des Materials
sein (Janscary et al. 2016: 190-202). Dies ist in diesem Fall umso wichtiger, als die

16 Das Codebuch und die Datensitze konnen auf fachlich begriindete Anfrage bei der zib-
Redaktion eingesehen werden.

54

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

Verfligbarkeit von Bekennervideos in der Regel eher prekér ist. Meist werden Web-
sites mit Inhalten, die sich da ‘ish oder dhnlichen Gruppierungen zuordnen lassen,
schnell abgeschaltet. Fiir die Analyse fiel die Wahl auf zwei Videos: das eines deut-
schen und das eines kanadischen da ‘ish-Kampfers und Konvertiten, Abu Osama
Al-Almani (Video 1) und Abu Muslim Al-Kanadi (Video 2).!7 Beide Videos wur-
den in unterschiedlichen internationalen Medien aufgegriffen und erschienen auf
(und verschwanden dann wieder von) unterschiedlichen Websites. Sie sind etwa
gleich lang (09:41 bzw. 11:03 Minuten), unterscheiden sich jedoch in den gezeigten
Sequenzen.

Video 1 zeigt hauptsidchlich Abu Osama. Den ersten Medienberichten nach zu ur-
teilen stammt das Video aus dem spdten November 2013 (Flade 2013) und damit
mitten aus der 12-monatigen Operation »Soldier’s Harvest« von Mitte 2013 (begin-
nende Spannungen mit jabhat an-nusrah) bis Mitte 2014 (Ausrufung des sogenann-
ten Kalifats), aus einer Phase also, als da ‘ish bereits massive Gebietsgewinne in
Nordsyrien verzeichnet hatte und kurz vor seinen bedeutsamsten Gebietsgewinnen
im Irak stand (Lister 2014). In dieser Phase erhohte sich die Anzahl der foreign
fighters im Irak und in Syrien von 8.500 auf mehr als das Doppelte, namlich 18.000
(Schmid 2015). Damit fillt das Video in eine Hochphase der Rekrutierung von
Kéampfer*innen. Abu Osama sitzt in Kampfmontur und mit Gewehr in einer Wiis-
tenlandschaft, was suggeriert, dass er sich direkt im Kampfgebiet befindet. Aus sei-
nen Ausfithrungen ldsst sich schlieBen, dass er sich in Syrien aufhélt.

Er richtet sich an ein deutsches Publikum, genauer an potenzielle Rekrut*innen,
was sich daran erkennen lédsst, dass Abu Osama Deutsch spricht und sich teilweise
explizit an seine deutschen »Mitbriider und -schwestern« wendet. Das Video
stammt aus einer professionalisierten Produktion einer der offiziellen Medienagen-
turen von da ‘ish. Der Vorspann beginnt und endet mit einer Einstellung der Flagge
von da ‘ish bzw. des Ortsschildes des »Islamischen Staates« und ist mit einem Lied
(ya dawlat al-"islam; » Oh, Staat des Islams«) untermalt. All dies suggeriert, dass es
sich um ein »staatliches« Werbedokument handelt. Auch der Abspann des Videos
zeigt Szenen aus dem Leben im »Islamischen Staat«, sowohl Kampfszenen als auch
Szenen aus dem Alltag, etwa Schulen und Mirkte. Der Hauptteil zeigt Abu Osama
in Frontalperspektive mit Gewehr im Anschlag, einer Kopfbedeckung und Bart,
wie er seine Lebensgeschichte erzdhlt, und die Szene eines Angriffs bzw. einer Ex-
plosion, die laut eingeblendeten Untertiteln die Mértyreroperation des »Bruders«
Abu Diyana al-Tunisi gegen ein Zentrum von Polizei-Eliteeinheiten und Haupt-
quartier fiir die Terrorismusbekdmpfung in wilayat Kirkuk (der Provinz Kirkuk im
Irak) zeigt.

Video 2 erzdhlt die Lebensgeschichte von Abu Muslim, zunichst sein Leben in
Kanada, seine Konversion und seine Entscheidung, fiir da ‘ish zu kdmpfen. Das Vi-
deo tauchte im Juli 2014 erstmals auf, wobei der Tod Abu Muslims auf den Som-

17 Weil die Videos immer wieder von Webseiten verschwinden bzw. ihre URLSs nicht stabil
sind, wird hier auf einen direkten Verweis verzichtet. Auf Wunsch kénnen die Videos zur
Verfiigung gestellt werden.

ib 2/2017 55

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze

mer 2013 datiert wird (Tharoor 2014). Es stammt damit grob aus derselben Zeit wie
Video 1 und richtet sich an eine englischsprachige Zuhorerschaft, wobei es mittler-
weile mit unterschiedlichen Untertiteln und als Transkription in diversen Sprachen
verfiigbar ist und offiziell als Dokument des »Informationsministeriums« ausgewie-
sen wird.!® Es handelt sich um ein von der groBten da ‘ish-Medienagentur, des al-
hayah (»das Leben«) Media Centers, produziertes Video, wie das eingeblendete
Logo belegt. Der offizielle Titel des Videos lautet »4/-Ghuraba — The Chosen Few
of Different Lands. Abu Muslim from Canada«.

Der Aufbau des Videos ist hoch komplex, filmisch anspruchsvoll und technisch
aufwindig. Bis auf drei Sequenzen sind alle mit sogenannten anashid unterlegt,
einer in der jihadistischen Szene sehr verbreiteten Form des islamischen A-cappel-
la-Gesangs (vgl. Said 2012). Im Hauptteil des Videos wechseln sich Frontaleinstel-
lungen auf Abu Muslim, der ebenfalls mit Gewehr, Kappe und da ‘ish-Flagge vor
einem griinen Hintergrund sitzend seine Lebensgeschichte erzihlt, mit Sequenzen
ab, die Landschaftsaufnahmen, teilweise mit Kdmpfern zeigen. Darauf folgt eine
von einem Dritten eingesprochene Nacherzéhlung des Lebens Abu Muslims sowie
eine Einordnung und Deutung seiner Entscheidung, sich da ‘ish anzuschlieBen; die-
se ist wiederum mit Kampfbildern, Stadtszenen und Aufnahmen von Dokumenten
unterlegt. Am Ende sieht man, so suggeriert es das Video, die Kampfszene, in der
Abu Muslim selbst starb, worauf eine lingere Sequenz mit dem Standbild seiner
Leiche und einer Kommentierung seines Martyrertums folgt. Das Video suggeriert
damit, dass die gesamte Lebensgeschichte Abu Muslims erzéhlt wird.

4.3. Ergebnisse der kategoriengeleiteten multimodalen Analyse

Die Analyseergebnisse sollen hier strukturiert nach den Kategorien in narrativer
Form prisentiert werden, um so die dominanten Argumentationsstrukturen der bei-
den Videos nachvollziehen zu konnen. Zur Veranschaulichung wurden einige prag-
nante Zitate aus dem Material ausgew#hlt und mit der jeweiligen Abspielzeit ge-
kennzeichnet.

4.3.1. Heiliges vs. Moderne

Dafiir, dass das Heilige Schutz braucht, werden in den Videos vier Griinde ange-
fithrt. Der dominanteste Grund ist, dass es die Pflicht eines/r jeden/r Muslim*in sei,
den Islam mit allen Mitteln und unter absoluter Opferbereitschaft zu schiitzen. Erst
sekundir ist die Bedrohung des Islams durch seine vielen Feinde. Dies ist verbun-
den mit dem Wunsch nach sowie der Notwendigkeit einer Wiederherstellung der
gottlichen Ordnung. Denn die Herrschaft des Islams wurde zunichst geschwicht

18 The Islamic State — Al-Hayat Media Centre, 11.7.2014, https://archive.org/details/abu_mu
slim; 2.5.2016.

56

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Erlaubnis ist je Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

und dann vollstindig beendet, so die beiden Videos.!? Der Schutz des Heiligen wird
in der Regel innerhalb des Paradigmas des Aufbaus muslimischer Staatlichkeit ge-
deutet. Exemplarisch fiir diese Argumentation steht das folgende Zitat von Abu
Muslim, das an einen Aufruf an alle Muslim*innen anschlief3t, als »volle Muslime«
zu leben:
»So, this means more than just fighting. This means more than just fighting. We need
the engineers, doctors, we need professionals, we need, we need, uhh, we need volun-
teers, we need fundraising, we need everything. You know, there is a role for everybody.
Every person can contribute something to the Islamic State, as it is obligatory on us«
(Video 2, 02:54.58-03:14.35).

Es wird deutlich, dass zum Schutz des Heiligen der Autbau eines funktionieren-
den, modernen Staates notwendig ist. Dies wird auch symbolisch durch zahlreiche
Einblendungen der Flagge von da ‘ish untermalt, oft in Kombination mit dem hym-
nenartigen Lied »Oh, Staat des Islams«. Die da ish-Kampfer treten als uniformierte
Soldaten mit modernen Waffen und organisierte, professionalisierte Einheiten auf.
Gleichzeitig wird dieses Dasein als Kdmpfer normalisiert, etwa indem es mit be-
kannten Formen des Berufssoldatentums verglichen wird: »We, we have lives, you
know, we have lives, just like any other soldier in any other army we have lives
outside of our job« (Video 2, 01:47.50-01:54.88).

Beide Videos kennzeichnen sich durch aufwéndige filmische Techniken, die weit
iiber das Niveau von self-made Videos hinausgehen und nur von Expert*innen an-
gewandt werden konnen (Dauber/Robinson 2015). Gerade die Szenen, in denen die
»normale Staatlichkeit« von da ‘ish thematisiert wird, sind verbunden mit Effekten
wie Zeitlupe, Zoomen, Uberblendungen und Schnitttechnik sowie dramatischen
Action-Darstellungen von Gewaltszenen, aber auch romantisierender Musikunter-
malung und sich tiberlagernden Audio-Sequenzen von Explosionen und Militérge-
rduschen einerseits und weinenden Frauen und allGhu-akbar-Rufen (»Allah ist gro-
Ber«) andererseits. Diese Hollywood-dhnlichen Inszenierungen ergeben insgesamt
eine hoch emotionalisierte Stimmung, die offenbar darauf abzielt, Identifikation mit
und Loyalitdtsempfindungen gegeniiber dem »lslamischen Staat« zu erzeugen.
Gleichzeitig wechseln sich solche Szenen mit Dokumentations- bzw. Informations-
sendungen dhnlichen Sequenzen ab, in denen Zahlen und Fakten genannt, Sachin-
formationen gegeben und der Eindruck erzeugt wird, dass die Videos auch Teil
einer offiziellen Serie sind, welche die Geschehnisse im »Islamischen Staat« doku-
mentiert. Diese Form der geordneten Informationspolitik verstiarkt den Anschein ei-
nes bereits existierenden, wohlgeordneten und ausdifferenzierten Staatswesens in-
klusive Public-Relations-Apparat. Dieser ist hoch modernisiert und setzt vor allem
auf soziale Medien: Die Verweise auf Twitter, die Verbreitung tiber Youtube, Face-
book und Blogs sowie immer wieder eingestreutes Handyvideo-Material in Kombi-
nation mit den aufwindig bearbeiteten Passagen und der Einordnung in ein gréBe-
res Ganzes suggeriert Ndhe zum einzelnen (potenziellen) Kdmpfer und niedrige
Einstiegsschwellen fiir Uberzeugte beim gleichzeitigen Aufrechterhalten des Ima-

19 Gemeint ist hier das Ende des Osmanischen Reiches 1922.

ib 2/2017 57

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze

ges eines hohen Grades von Organisation, Strukturiertheit, ja regelrecht konsoli-
dierter Staatlichkeit.

Der hohe Professionalisierungs- und Organisationsgrad der Medienstrategie von
da ‘ish ist als Neuerung innerhalb terroristischer Kommunikation anzusehen (Dau-
ber/Robinson 2015). Gleichzeitig scheint diese hoch technologisierte Kommunika-
tionsform in einer Spannung zum Selbstanspruch der Riickkehr zu den »urspriingli-
chen« Zeiten des Propheten und einem vermeintlichen traditionellen Bilderverbot
zu stehen (vgl. Gerges 2016: 43; Bredekamp 2016; Flood 2016), worin sich die von
Derrida skizzierte Spannung zwischen dem Heiligen und der Moderne widerspie-
gelt. In der Idee von Staatlichkeit kulminiert eine weitere Spannung. Denn einer-
seits lehnt da ‘ish das bestehende Staatensystem als illegitim ab, indem es beispiels-
weise die Grenzziehungen im Nahen Osten nicht anerkennt (Gerges 2016: 286),
setzt jedoch andererseits in mehreren Hinsichten selbst auf eben diese Staatlichkeit.
Dies zeigt sich nicht nur in der Symbolik, die in den Videos zum Ausdruck kommt,
sondern auch in der Verwicklung in globalisierte (Schatten-)Mirkte (Stergiou 2016)
und dem (Streben nach einem) hohen Grad der inneren Ausdifferenzierung von
Staat (z. B. unterschiedliche Ministerien) und Gesellschaft (z. B. Versuch der Ein-
fithrung einer eigenen Wahrung, s. Drennan 2014).

4.3.2. Glaube vs. Wissen

In den Videos wird vermittelt, dass die muslimische die hochste und beste Lebens-
form und dass ein Leben in Glauben dem in Unglauben tiberlegen sei. Der muslimi-
sche Glauben zeichne sich dadurch aus, dass er die Religion der Propheten sei. Be-
sonders betont wird zudem die Inklusivitit und Einheit im Islam, die Glaubensge-
meinschaft der Briider und Schwestern, in der jede und jeder eine Rolle hat und
vom Islam profitieren kann. Am deutlichsten wird die Uberlegenheit des Glaubens
iiber das sdkulare Wissen, wenn die Schopfung und Allmacht Allahs als umfassen-
des Erklarungssystem préasentiert wird, das Unerklarliches als sinnhaft erscheinen
lasst. Die Schopfung sei eine Tatsache, sie ist wohlgeordnet und notwendig. Aller-
dings ist genau dies der Eintrittspunkt fiir die argumentative Verbindung zu moder-
nen Wissensformen, wie sich an dem folgenden Zitat zeigt:
»Allah hat uns Verstand gegeben und deswegen miissen wir iiber den Sinn des Lebens
nachdenken. Und dariiber nachdenken, wer uns auf diese Erde hier gebracht hat und wer
uns erschaffen hat. Und Allah ist der Schopfer aller Dinge und Allah hat dieses Univer-
sum frei von Fehlern erschaffen und den Mensch erschaffen. Denk nur dariiber nach,
wie kompliziert nur deine DNA ist und dein Gehirn und wie der menschliche Korper auf-
gebaut ist. Das kann kein Zufall sein. Du glaubst nicht, dass eine Uhr aus Zufall entstan-
den ist — aber ein Mensch? Das kann nicht sein« (Video 1, 00:59.75-01:25.36; eigene
Hervorh.).

Hierin zeigen sich zwei Verbindungen zu dem, was man als moderne Wissens-
form bezeichnen konnte: Zum einen wird die individuelle Sinnfindung als mit dem
Verstand zu verfolgendes Unterfangen ausgewiesen. Zum zweiten wird an diesem
Zitat die Verbindung zu dem, was man als (pseudo-)wissenschaftliche Griinde und

58

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

Beweismittel bezeichnen kénnte, deutlich. Es werden etwa die Befolgung der Ge-
setze der Logik eingefordert, empirische Evidenz sowie historische Belege und
Beispiele fiir die Untermauerung der Argumentation angefiihrt sowie darauf ver-
wiesen, dass man selbst als Augenzeuge die gegebenen Informationen untermauern
konne.

Ganz besonders deutlich jedoch kommen die modernen Formen des Wissens in
individualbiografischen Erzihlungen und rationalistischen Uberzeugungsmustern
zum Ausdruck. In beiden Videos wird auf der individualbiografischen Ebene (tem-
poral und kausal geordnet) ein Aufklarungserlebnis geschildert, an dessen Ende die
Einsicht in die verniinftigerweise zu wihlende Lebensform stand:

»] was like an everyday regular Canadian. Then, al-hamdu lillah, Allah guided me from

the darkness of kufir [Unglaube, eigene Anmerk.] to the light of 7man [Glaube; eigene
Anmerk.]: Islam« (Video 2, 00:40.12-00:50.31).

»You know, life in Canada, it was good. I had money, I had good family, but at the end
of the day, it is still doubt or kufi. And at the end of the day, you cannot obey Allah [...]
fully as you can by living in a Muslim country, in an Islamic State« (Video 2,
01:58.18-02:01.40).

Sich da ‘ish anzuschlieen wird somit zu einer Entscheidung, die auch durch ra-
tional von aufien einsehbare Griinde abgesichert ist. Diese Griinde schlieen unmit-
telbar an vermutete Bediirfnisse des Publikums an, was sich in der Verbindung von
der Setzung profaner Anreize mit der direkten Ansprache der Zuhorerschaft zeigt:
»lch schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur. Wir haben alles
da, Essen, Trinken, alles da — besser wie in Deutschland« (Video 1, 05:05.50 -
05:15.23).

Allerdings zeigt sich auch, dass die Verbindung von vermeintlich fiir viele attrak-
tiven Anreizen und Moglichkeiten, die sich im Leben eines Gliaubigen bieten, im-
mer Gefahr lduft, pathologische Argumentationsformen hervorzubringen, wie sich
dies etwa im Frauenbild Abu Osamas zeigt:

»Auch du Muslim, bist du zufrieden? Du lebst in Deutschland, gehst zur Disko, hast
eine Freundin — was bringt dir das? Heirate! Allah hat dir erlaubt zu heiraten, du
brauchst nicht rumzumachen. Heirate eine Frau. Du darfst hier bis zu vier Frauen heira-
ten. Subhan allah [Ehre sei Gott; eigene Ubers.]« (Video 1, 03:29.27-03:45.21).

Insgesamt ergibt sich hier also ein Narrativ, das Elemente sdkularen Wissens, und
zwar in diesem Falle eines kalkulierenden Verstandeswissens nutzt, um Glaubens-
iberzeugungen zu stiitzen, und die Bekehrung zum Islam und das Ausleben in sei-
ner hochsten Form des aktiven Kampfes als nicht nur intrinsisch richtige Entschei-
dung, sondern als im rationalen Sinne lohnenswertes Unternehmen ausweist. Glau-
bensentscheidungen werden damit nicht als auf Glaubenseinsicht beruhende Ent-
scheidungen des Einzelnen konzeptualisiert, sondern innerhalb sdkularer
Wissensformen (in diesem Fall des strategischen Wissens) formuliert, was fiir ein
Wechselverhiltnis dieser Argumentationsmuster spricht.

ib 2/2017 59

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Erlaubnis ist je Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze
4.3.3. Messianismus vs. Gewalt

In Bezug auf die Frage der Beurteilung religioser und liberaler Gewalt bzw. der Ar-
gumentation fiir die Friedfertigkeit der Religion und des Liberalismus fand sich ein
komplexes Begriindungs- und Legitimationsgefiige in den Videos wieder. Erwar-
tungsgemal wird die Gewalt von da ‘ish als notwendig und rational ausgewiesen
und zwar mit Blick auf mehrere Ziele: die Abschaffung von Ungerechtigkeit, die
Wiederherstellung einer religiosen Ordnung und die Bekdmpfung von Unglauben
sowie eine addquate Gegenreaktion auf westliche Gewalt.

Zunéchst dominant erscheint das Argument der intrinsischen Gite des jihad (ver-
standen als Kampf), der als hochste Lebensform ausgewiesen wird und dem/der
einzelnen Muslim*in ein besseres Leben ermogliche. Damit erscheint Gewalt so-
wohl als notwendig in einem globalen Sinne als auch als individuell sinnhaft. Da-
riiber hinaus versprechen die beiden Kampfer hohe Erfolgsaussichten dieses Kamp-
fes, weil der jihad die Unterstiitzung Gottes erfahre und als Idee immer neue
Kéampfer*innen tiberzeugen werde.

Das zweite Motiv der Gewaltrechtfertigung ist das des notwendigen Widerstan-
des gegen Formen der strukturellen, symbolischen und direkten Gewalt, die durch
die kuffar (Ungldubigen) bzw. den Westen ausgeiibt wiirden. Hier tauchen Argu-
mente der ungerechten (globalen) Ordnung auf, in der die kuffar die Erde zu ihrer
eigenen Profitgier nutzen und Armut willentlich in Kauf nehmen bzw. verursach-
ten. Dariiber hinaus missachteten und verh6hnten sie den Glauben, schafften sich
ihre eigenen Gesetze und erhoben sich damit tiber Gott und glaubten nur an sich
selbst. Die kuffar erscheinen so als »diese Politiker in Anziigen, [die] Teufel sind«
(Video 1, 02:08.97-02:14.71). Im Westen lebten Terrorist*innen, welche die musli-
mische Einheit zerstoren wollten und von denen die Gewalt urspriinglich ausgehe:

»Warum habe ich mich Abu Osama genannt? [...] Weil ich Osama bin Laden liebe.
Warum? Er hat die K&pfe [sic] der Ungerechtigkeit einen Schlag verpasst. Er hat den

Kopfen der Ungerechtigkeit einen Schlag verpasst, indem er sie terrorisiert hat, so wie
sie uns terrorisieren« (Video 1, 04:06.40-04:21.39).

»When you live on the same streets [as the kuffar; eigene Anm.], when you are using
their lights, and you are paying taxes to them, and they use these taxes to assist their war
on Islam« (Video 2, 02:20.66-02:33.22).

Beide Kampfer versuchen in ihren Ausfithrungen auch darzustellen, inwiefern
das Leben im »Islamischen Staat« eine friedliche Ordnung bringen kann und wird.
Als Verwirklichung gottlicher Gesetze sei er nicht nur in der Lage, Sicherheit und
Ordnung herzustellen, sondern er gilt auch als Versprechen der Gerechtigkeit und
des Friedens. Er wolle allen Muslim*innen ermdglichen, in Wohlstand und Freiheit
zu leben — und zwar in einer Art von Freiheit, die ihnen im Westen verwehrt bleibe:
»Hier konnt ihr euren Islam frei praktizieren. Schwester, du kannst mit nigab lau-
fen, Bruder, du kannst laufen, ohne bose Blicke zu bekommen« (Video 1,
05:35.88-05:52.60).

Im Gegensatz zum auf Ungerechtigkeit und Unfreiheit aufbauenden, sinnentleer-
ten Leben im Westen biete da ‘ish also die Umsetzung einer gerechten gottlichen

60

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

Ordnung, wenn diese auch erst erkdmpft und dann verteidigt werden miisse. Damit
wird die Gewalt genau durch das gerechtfertigt, was mit Derrida als falsch verstan-
dener Messianismus gedeutet werden kann: die Illusion der Erfullung einer gerech-
ten Ordnung, die dadurch den sie konstituierenden Charakter eines Versprechens
verliert.

5. Fazit

Ausgangspunkt dieses Beitrages war die Feststellung, dass in der Debatte um Reli-
gion, (internationale) Politik und Konflikt nach wie vor solche Ansitze eine grof3e
Rolle spielen, die zwar die postsdkulare Kritik an klassischen Sékularisierungs- und
Liberalismustheorien aufgegriffen haben, aber dennoch bestimmte Unterscheidun-
gen reproduzieren. Anhand einer kritischen Diskussion von Habermas’ Beitrigen
zur postsikularen Gesellschaft identifizierten wir die Gegensatzpaare von (sékula-
rer) Politik und Religion, privatem und &ffentlichem Vernunftgebrauch bzw. Glau-
ben und Wissen sowie Moderne und Tradition als leitend fiir die Konzeptualisie-
rung von religiosen Akteuren in der momentanen Debatte. Wir konnten zeigen,
dass die gegenwirtig in der akademischen wie medialen Welt so prisenten »Isla-
misten« innerhalb dieser Grenzziehungen von vornherein nur als Akteure erschei-
nen konnen, die sich auf illegitime Weise in die Politik einmischen, irrational agie-
ren und zu Gewalt neigen sowie die Moderne ablehnen und stattdessen zur Traditi-
on zurlickkehren wollen. Diese Rahmung stilisiert den Islamisten nicht nur als den
Antipoden der liberalen Demokratie, sondern fiihrt zu verallgemeinernden, einseiti-
gen Ausdeutungen gegenwirtiger islamistischer Gruppierungen: Sie erscheinen
entweder als kiihl kalkulierende Rationalisten, die Religion missbrauchen, aber im
»eigentlichen« Sinne gar nichts mit ihr zu tun haben, oder als im Opaken argumen-
tierende, irrationale Fanatiker.

Wir versuchten deshalb, mithilfe von Derridas Religionskonzeption und dhnlich
argumentierenden Autor*innen zunichst die Eindeutigkeit der Unterscheidungen zu
hinterfragen, mit der Religion vom Sakularen abgegrenzt wird. Wir rekonstruierten
ein Verstidndnis von Religion, das die Spannungsverhiltnisse zwischen Tradition/
Heiligem und globalisierter Moderne, Glaube und Wissen sowie Messianismus und
Gewalt als konstitutiv begreift und der Religion damit einen komplexeren Charakter
verleiht. Dieses Versténdnis, so zeigten wir im empirischen Teil unseres Beitrags an-
hand des Fallbeispiels da ‘ish, ermoglicht es, gegenwirtige Phanomene sowohl in
threm Anspruch als auch in ihren Pathologien angemessener zu verstehen. So zeigte
sich anhand der Analyse zweier Bekennervideos, dass da ‘ish einerseits behauptet,
das Heilige und die Tradition gegeniiber einer gottlos gewordenen, sédkularen Staa-
tenwelt der Moderne zu schiitzen, sich aber gleichzeitig globalisierte, hoch technolo-
gisierte Kommunikationsmittel zu eigen macht und moderne Formen von Staatlich-
keit symbolisch und institutionell nachahmt. Zwar wird der Glaube als dem Wissen
iiberlegen prisentiert und seine Erklarungskraft bei gleichzeitiger Unverfiigbarkeit
betont, gleichzeitig werden diese Aussagen jedoch durch das Geben von Griinden ab-

ib 2/2017 61

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze

gesichert, mit rationalen Argumenten und Anreizen versehen und als individualbio-
grafische, reflexive Erzidhlung intersubjektiv nachvollziehbar gestaltet. SchlieBlich
wird Gewalt zwar einerseits als hochste Form des frommen Daseins und der Glau-
benspflicht dargestellt, jedoch gleichzeitig als legitimes Mittel der Verteidigung ge-
gen Gewaltakte, die sich gegen Muslim*innen richten, sowie zur Herbeifithrung von
Gerechtigkeit ausgewiesen. Dies geschieht mit Verweis auf die Notwendigkeit der
Einfiihrung einer gottlichen Ordnung, wihrend da ‘ish das Wissen um deren wahrhaf-
tige Ausgestaltung fiir sich ebenso in Anspruch nimmt wie ihre konkrete Umsetzung
mit gewaltsamen Mitteln.

Zwei Schliisse lassen die theoretische Argumentation und empirische Illustration
in diesem Beitrag zu. Erstens erscheint es weder plausibel noch zielfiihrend, isla-
mistische Akteure, auch in ihrer salafistisch-jihadistischen Ausprigung (Gerges
2016: 4) als radikal Andere und damit abgetrennt von der liberalen Demokratie
westlicher Pragung zu konstruieren, wie dies derzeit in vielen Debatten geschieht.
Vielmehr besteht zwischen beiden ein dialektisches Verhiltnis. Statt einer Reifizie-
rung von zwei kontrdren Antipoden sollten deshalb die diskursiven Kontinuititen
(und Briiche) aufgespiirt und sich wechselseitig aufeinander beziehende Praktiken
thematisiert werden. Es ist bereits von unterschiedlichen Autor*innen darauf hinge-
wiesen worden, dass das Handeln und gerade die Gewaltakte islamistischer Akteu-
re allzu oft in ihrer politischen Dimension und damit Verwobenheit in globale Dis-
kurse und Praktiken unterschitzt werden, weil sie primér als pervertierte Aneig-
nung religidser Tradition gedeutet werden.?

Dies bedeutet jedoch nicht, dass diese Gewalt deshalb zu rechtfertigen wire.
Vielmehr erlaubt uns der Zugang iiber Derrida zweitens, neue Formen der Kritik zu
entwickeln, die sich nicht auf eine einfache Ablehnung islamistischer Gewaltakteu-
re als religidse, sondern als Gewaltakteure beziehen. Derrida bietet zur Kritik zu-
néchst die Figur des — falsch verstandenen — Messianismus, weil die urspriingliche
Offenheit mit Verweis auf durch das Absolute begriindete Normen ideologisch eng-
gefiihrt und gewalttitig aufgeladen wird. Gerade darin scheint auch die besondere
Problematik von da ‘ish — im Gegensatz zu den meisten anderen islamistischen Ak-
teuren — zu liegen: Die totale SchlieBung des Diskurses kommt dem Auflésen von
Zeitlichkeit und damit der Moglichkeit von Wandel sowie der Anerkennung einer
historischen Positioniertheit gleich: »Das Ziel ist die Uberfiihrung aller bisherigen
Geschichte in ein konkurrenzloses Jetzt« (Bredekamp 2016: 13), so formuliert
Horst Bredekamp treffend mit Blick auf die visualisierte, global mediatisierte Ge-
walt von da ‘ish. Allerdings 6ffnet Derridas Perspektive auch den Blick dafiir, wie
durch eine Stilisierung des »Schurkischen« die Bezeichnenden Gewalt legitimieren
und dadurch selbst in der Gefahr stehen, schurkisch zu werden.

20 Siehe z. B. de Cesari (2015); Flood (2002; 2016); Harmansah (2015).

62

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

Literatur

Appleby, R. Scott 2000: The Ambivalence of the Sacred. Religion, Violence, and Reconciliati-
on, Lanham, MD.

Asad, Talal 1993: Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Power in Christianity
and Islam, Baltimore, MD.

Asad, Talal 1996: Modern Power and the Reconfiguration of Religious Traditions. Interview
with Saba Mahmood, in: https://web.stanford.edu/group/SHR/5-1/text/asad.html;
3.12.2016.

Asad, Talal 2003: Formations of the Secular. Christianity, Islam, Modernity, Stanford, CA.

Asad, Talal 2006: Responses, in: Scott, David/Hirschkind, Charles (Hrsg.): Powers of the Se-
cular Modern. Talal Asad and His Interlocutors, Stanford, CA, 206-242.

Barbato, Mariano 2010: Postsdkulare Internationale Beziehungen. Eine Replik auf Karsten
Lehmann, in: Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 17: 1, 119-134.

Barbato, Mariano/Kratochwil, Friedrich 2009: Towards a Post-secular Political Order?, in:
European Political Science Review 1: 3, 317-340.

Baumgart-Ochse, Claudia 2010: Religiose Akteure und die Opportunitétsstruktur der interna-
tionalen Beziehungen. Eine Replik auf Karsten Lehmann, in: Zeitschrift fiir Internatio-
nale Beziehungen 17: 1, 101-118.

Baumgart-Ochse, Claudia 2016: Substanziell, funktional oder gar nicht? Der Religionsbegriff
in der Friedens- und Konfliktforschung, in: Werkner, Ines-Jacqueline (Hrsg.): Religion
in der Friedens- und Konfliktforschung. Interdisziplindre Zuginge zu einem multidi-
mensionalen Begriff (Zeitschrift fiir Friedens- und Konfliktforschung, Sonderband 1),
29-59.

Beck, Colin J./Miner, Emily 2013: Who Gets Designated a Terrorist and Why?, in: Social
Forces 91: 3, 837-872.

Bettiza, Gregorio 2016: Religion and International Relations, in: Oxford Bibliographies, http:/
/www.oxfordbibliographies.com/view/document/obo-9780199743292/0b0-9780199743
292-0172.xml; 9.4.2017.

Boubekeur, Amel/Roy, Olivier 2012: Whatever Happened to the Islamists? Salafis, Heavy Me-
tal Muslims, and the Lure of Consumerist Islam, London.

Bredekamp, Horst 2016: Das Beispiel Palmyra, Koln.

Brown, Wendy 2011: »We Are All Democrats Now...«, in: Agamben, Giorgio/Badiou, Alain/
Bensaid, Daniel/Brown, Wendy/Nancy, Jean-Luc/Ranciére, Jacques/Ross, Kristin/Zizek,
Slavoj (Hrsg.): Democracy in What State?, New York, NY, 44-57.

Calhoun, Craig J./Juergensmeyer, Mark/Van Antwerpen, Jonathan (Hrsg.) 2011: Rethinking
Secularism, New York, NY.

Caputo, John D. 1997: The Prayers and Tears of Jacques Derrida. Religion without Religion,
Bloomington, IN.

Casanova, José 2006: Secularization Revisited. A Reply to Talal Asad, in: Scott, David/
Hirschkind, Charles (Hrsg.): Powers of the Secular Modern. Talal Asad and His Interlo-
cutors, Stanford, CA, 12-30.

Casanova, José 2010: Sakularismus. Ideologie oder Staatskunst?, in: Transit. Europdische Re-
vue 39, 29-44.

Casanova, José 2012: Rethinking Public Religions, in: Shah, Timothy Samuel/Stepan, Alfred/
Toft, Monica Duffy (Hrsg.): Rethinking Religion and World Affairs, New York, NY,
25-35.

Cavanaugh, William T. 2009: The Myth of Religious Violence. Secular Ideology and the
Roots of Modern Conflict, New York, NY.

Cerella, Antonio 2012: Religion and Political Form. Carl Schmitt’s Genealogy of Politics as
Critique of Jiirgen Habermas’s Post-Secular Discourse, in: Review of International Stu-
dies 38: 5, 975-994.

ib 2/2017 63

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Erlaubnis ist je Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze

Cooke, Maeve 2002: Die Stellung der Religion bei Jiirgen Habermas, in: Dethloff, Klaus/Nagl,
Ludwig/Wolfram, Friedrich (Hrsg.): Religion, Moderne, Postmoderne. Philosophisch-
theologische Erkundungen, Berlin, 99-120.

Dallmayr, Fred 2012: Post-secularity and (Global) Politics. A Need for Radical Redefinition,
in: Review of International Studies 38: 5, 963-973.

Dauber, Cori E./Robinson, Mark 2015: Guest Post. ISIS and the Hollywood Visual Style, in:
Jihadology, 6.7.2015, http://jihadology.net/2015/07/06/guest-post-isis-and-the-holly-
wood-visual-style/; 2.5.2016.

De Cesari, Chiara 2015: Post-colonial Ruins. Archeologies of Political Violence and IS, in:
Anthropology Today 31: 6, 22-26.

Derrida, Jacques 1999: Die différance, in: Engelmann, Peter (Hrsg.): Randgénge der Philoso-
phie, 2. Auflage, Wien, 31-56.

Derrida, Jacques 2001: Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der Religion an den Grenzen
der bloen Vernunft, in: Derrida, Jacques/Vattimo, Gianni (Hrsg.): Die Religion, Frank-
furt a. M., 9-106.

Derrida, Jacques 2003: Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, Frankfurt a. M.

Drennan, Justine 2014: Why ISIS’s Plan to Launch a Currency Won’t Work, in: Foreign Poli-
cy, 14.11.2014, http://foreignpolicy.com/2014/11/14/why-isiss-plan-to-launch-a-currenc
y-wont-work/; 3.12.2016.

De Vries, Hent 2002: Religion and Violence. Philosophical Perspectives from Kant to Derrida,
Baltimore, MD.

Flade, Florian 2013: »Mein Name ist Abu Osama, ich bin aus Deutschland«, in: Die Welt On-
line, 1.12.2013, http://www.welt.de/politik/deutschland/article122431020/Mein-Name-is
t-Abu-Osama-ich-bin-aus-Deutschland.html; 2.12.2016.

Flood, Finbarr Barry 2002: Between Cult and Culture. Bamiyan, Islamic Iconoclasm, and the
Museum, in: The Art Bulletin 84: 4, 641-659.

Flood, Finbarr Barry 2016: 1dol-breaking as Image-making in the »Islamic State«, in: Religi-
on and Society. Advances in Research 7, 116-138.

Gadamer, Hans-Georg 2001: Gesprach auf Capri, in: Derrida, Jacques/Vattimo, Gianni
(Hrsg): Die Religion, Frankfurt a. M., 240-251.

Gerges, Fawaz A. 2016: 1SIS. A History, Princeton, NJ.

Habermas, Jiirgen 2001: Glauben und Wissen. Ansprachen aus Anlass der Verleihung des
Friedenspreises des deutschen Buchhandels, Frankfurt a. M.

Habermas, Jiirgen 2008: Ein Bewusstsein von dem, was fehlt, in: Reder, Michael/Schmidt,
Josef (Hrsg.): Bewusstsein von dem, was fehlt. Eine Diskussion mit Jiirgen Habermas,
Frankfurt a. M., 26-36.

Habermas, Jiirgen 2009: Zwischen Naturalismus und Religion, 2. Auflage, Frankfurt a. M.

Habermas, Jiirgen/Derrida, Jacques 2004: Philosophie in Zeiten des Terrors, Berlin.

Harmangsah, Omiir 2015: SIS, Heritage, and the Spectacles of Destruction in the Global Me-
dia, in: Near Eastern Archaeology 78: 3, 170-177.

Hasenclever, Andreas/De Juan, Alexander 2007: Grasping the Impact of Religious Traditions
on Political Conflicts. Empirical Findings and Theoretical Perspectives, in: Die Frie-
dens-Warte 82: 2-3, 19-47.

Haynes, Jeffrey 2013: An Introduction to International Relations and Religion, Abingdon.

Heck, Axel/Schlag, Gabi 2015: »And... Cut!«. Theoretische und methodische Uberlegungen
zur Analyse von Filmen in Lehre und Forschung, in: Zeitschrift fiir Internationale Bezie-
hungen 22: 2, 125-148.

Hoff, Johannes 1999: Spiritualitit und Sprachverlust. Theologie nach Foucault und Derrida,
Paderborn.

Hurd, Elizabeth Shakman 2008: The Politics of Secularism in International Relations, Prince-
ton, NJ.

Jaeggi, Rahel 2014: Kritik von Lebensformen, Berlin.

64

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Hanna Pfeifer/Michael Reder: »Ich schwore euch, dieses Land in Syrien ist barakah, Segen pur«

Jancsary, Dennis/Hollerer, Markus A./Meyer, Renate E. 2016: Critical Analysis of Visual and
Multimodal Texts, in: Wodak, Ruth/Meyer, Michael (Hrsg.): Methods of Critical Dis-
course Studies, 3. Auflage, London, 180-204.

Joas, Hans 2004: Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der Selbsttranszendenz,
Freiburg i. B.

Lehmann, Karsten 2010: Interdependenzen zwischen Religionsgemeinschaften und internatio-
naler Politik. Religionswissenschaftliche Anmerkungen zu politikwissenschaftlichen Re-
ligionskonzeptionen, in: Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen 17: 1, 75-100.

Lehmann, Karsten 2016: Komplexitdt und Dynamik des Verhéltnisses zwischen Religionen,
Frieden und Konflikt. Zu Potenzialen einer kulturwissenschaftlichen Religionskonzepti-
on in der Friedens- und Konfliktforschung, in: Werkner, Ines-Jacqueline (Hrsg.): Religi-
on in der Friedens- und Konfliktforschung. Interdisziplindre Zugénge zu einem multidi-
mensionalen Begriff (Zeitschrift fiir Friedens- und Konfliktforschung, Sonderband 1),
119-140.

Lister, Charles 2014: Profiling the Islamic State, in: Brookings Doha Center Analysis Paper
14, 1-57.

Mandaville, Peter G. 2007: Global Political Islam, London.

Mavelli, Luca 2012: Postsecular Resistance, the Body, and the 2011 Egyptian Revolution, in:
Review of International Studies 38: 5, 1057-1078.

Mavelli, Luca 2013: Between Normalisation and Exception. The Securitisation of Islam and
the Construction of the Secular Subject, in: Millennium 41: 2, 159-181.

Mavelli, Luca/Petito, Fabio 2012: The Postsecular in International Relations. An Overview,
in: Review of International Studies 38: 5, 931-942.

Mavelli, Luca/Petito, Fabio (Hrsg.) 2014a: Towards a Postsecular International Politics. New
Forms of Community, Identity, and Power, New York, NY.

Mavelli, Luca/Petito, Fabio 2014b: Towards a Postsecular International Politics, in: Mavelli,
Luca/Petito, Fabio (Hrsg.): Towards a Postsecular International Politics. New Forms of
Community, Identity, and Power, New York, NY, 1-28.

Mavelli, Luca/Wilson, Erin K. 2016: Post secularism and International Relations, in: Haynes,
Jeffrey (Hrsg.): Routledge Handbook of Religion and Politics, Abingdon, 251-269.

Milton-Edwards, Beverley 2006: Islam and Violence in the Modern Era, Basingstoke.

Naas, Michael 2009: Miracle and Machine. The Two Sources of Religion and Science in Der-
rida’s »Faith and Knowledge«, in: Research in Phenomenology 39: 2, 184-203.

Ozzano, Luca 2013: Introduction. Religion, Democracy and Civil Liberties, in: European Poli-
tical Science 12: 2, 147-153.

Pabst, Adrian 2012: The Secularism of Post-secularity. Religion, Realism, and the Revival of
Grand Theory in IR, in: Review of International Studies 38: 5, 995-1017.

Pasha, Mustapha Kamal 2012: Islam and the Postsecular, in: Review of International Studies
38:5, 1041-1056.

Petito, Fabio/Hatzopoulos, Pavlos 2003: Religion in International Relations. The Return from
Exile, New York, NY.

Pickel, Gert 2014a: Die Religionen Deutschlands, Polens und Europas im Vergleich. Ein em-
pirischer Test religionssoziologischer Theorien, in: Hainz, Michael/Pickel, Gert/Pollack,
Detlef/Libiszowska-Zottkowska, Maria/Firlit, Elzbieta (Hrsg.): Zwischen Sékularisie-
rung und religidser Vitalisierung. Religiositdt in Deutschland und Polen im Vergleich,
Wiesbaden, 95-108.

Pickel, Gert 2014b: Religioser Wandel als Herausforderung an die deutsche politische Kultur.
Religiose Pluralisierung und Sékularisierung als Ausldser einer (neuen) Religionspoli-
tik?, in: Zeitschrift fiir Politik 61: 2, 136-159.

Rawls, John 1993: Political Liberalism, New York, NY.

Reder, Michael 2014: Religion in sékularer Gesellschaft. Uber die neue Aufmerksamkeit fiir
Religion in der politischen Philosophie, 2. iberarbeitete Auflage, Freiburg i. B.

ib 2/2017 65

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je


https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

Aufsdtze

Reder, Michael/Schmidt, Josef (Hrsg.) 2008: Bewusstsein von dem, was fehlt. Eine Diskussion
mit Jirgen Habermas, Frankfurt a. M.

Rittberger, Volker/Hasenclever, Andreas 2005: Religionen in Konflikten. Religioser Glaube als
Quelle von Gewalt und Frieden, in: Zimmer, Manfred (Hrsg.): Religion und Politik im
Zeichen von Krieg und Verséhnung, Tiibingen, 35-60.

Said, Behnam 2012: Hymns (Nasheeds). A Contribution to the Study of the Jihadist Culture,
in: Studies in Conflict and Terrorism 35: 12, 863-879.

Salvatore, Armando 2009: Tradition and Modernity within Islamic Civilisation and the West,
in: Masud, Muhammad Khalid/Salvatore, Armando/Van Bruinessen, Martin (Hrsg.): Is-
lam and Modernity. Key Issues and Debates, Edinburgh, 3-35.

Schmid, Alex P. 2015: Foreign (Terrorist) Fighter Estimates. Conceptual and Data Issues (In-
ternational Centre for Counter-Terrorism Policy Brief, Oktober 2015), Den Haag, 1-23.

Shah, Timothy Samuel/Philpott, Daniel 2011: The Fall and Rise of Religion in International
Relations. History and Theory, in: Snyder, Jack (Hrsg.): Religion and International Rela-
tions Theory, New York, NY, 25-60.

Snyder, Jack 2011: Introduction, in: Snyder, Jack (Hrsg.): Religion and International Relations
Theory, New York, NY, 1-24.

Stergiou, Dimitrios 2016: ISIS Political Economy. Financing a Terror State, in: Journal of Mo-
ney Laundering Control 19: 2, 189-207.

Taylor, Charles 2010: Fiir einen neuen Sikularismus, in: Transit. Europdische Revue 39: 5-28.

Tharoor, Ishaan 2014: This Canadian Jihadist Died in Syria, But His Video May Recruit More
Foreign Fghters, in: The Washington Post, 16.7.2014, https://www.washingtonpost.com/
news/worldviews/wp/2014/07/16/this-canadian-jihadist-died-in-syria-but-his-video-may
-recruit-more-foreign-fighters/; 2.12.2016.

Thomas, Scott M. 2005: The Global Resurgence of Religion and the Transformation of Inter-
national Relations. The Struggle for the Soul of the Twenty-first Century, New York,
NY.

Volpi, Frédéric 2010: Political Islam Observed, London.

Werkner, Ines-Jacqueline (Hrsg.) 2016: Religion in der Friedens- und Konfliktforschung. In-
terdisziplindre Zugdnge zu einem multidimensionalen Begriff (Zeitschrift fiir Friedens-
und Konfliktforschung, Sonderband 1), Baden-Baden.

Willems, Ulrich/Pollack, Detlef/Basu, Helene/Gutmann, Thomas/Spohn, Ulrike 2013: Moder-
ne und Religion. Kontroversen um Modernitét und Sékularisierung, Bielefeld.

Wilson, Erin K. 2012: After Secularism. Rethinking Religion in Global Politics, Basingstoke.

Wilson, Erin K. 2014: Theorizing Religion as Politics in Postsecular International Relations,
in: Politics, Religion and Ideology 15: 3, 347-365.

Wilson, Erin K./Steger, Manfred B. 2013: Religious Globalisms in the Post-secular Age, in:
Globalizations 10: 3, 481-495.

Wolf, Markus 2007: Zum Ideal der Demokratie bei John Rawls, Jiirgen Habermas und Jacques
Derrida, in: Niederberger, Andreas/Wolf, Markus (Hrsg.): Politische Philosophie und
Dekonstruktion. Beitrdge zur politischen Theorie im Anschluss an Jacques Derrida, Bie-
lefeld, 77-98.

zib 2010: Forum »(I)nternationale Beziehungen und Religion, in: Zeitschrift fiir Internationa-
le Beziehungen 17: 1, 110-160.

66

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:18:51. @ Urheberrachtiich geschiitzter Inhatt.
Inhatts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist je



https://doi.org/10.5771/0946-7165-2017-2-36

